
 

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/RFADIR-52.1.2024.72998.172-198 

 

 

O protagonismo popular e as instituições 

republicanas em Maquiavel: a centralidade 

do povo na política 
 

The popular protagonism and the republican institutions in 

machiavelli: People's centrality in politics 

 

Ricardo Manoel de Oliveira Morais1 

 
 

Resumo: este artigo tem por objetivo analisar as contribuições de 

Maquiavel acerca da centralidade política que o elemento popular deve deter 

em um regime republicano. Para tanto, será realizada uma revisão 

bibliográfica de obras do Maquiavel e de estudiosos. Segundo o pensador, 

em toda e qualquer comunidade política existiriam dois desígnios 

fundamentais e antagônicos, o dos grandes, que quer oprimir, e o do povo, 

que não quer ser oprimido, cujos enfrentamentos determinam 

institucionalmente a ordem política de uma cidade em principado, república 

ou licença. O que se pretende sustentar é que Maquiavel é um pensador que 

defendeu, em toda a sua obra, a ordem republicana como o melhor dos 

regimes, uma vez que nele há liberdade e participação popular, e que o povo 

não só é detentor de uma grande virtude, como deve ter um papel central 

nos assuntos políticos. 

Palavras-chave: Povo. Regime Republicano. Liberdade. Virtude. 

Maquiavel.  

 

Abstract: this article aims to analyze Machiavelli’s contributions about the 

political centrality that the popular element must have in a republican 

regime. For that, a bibliography review of Machiavelli’s work and scholars 

will be made. According to him, in every political community there are two 

fundamental and antagonistic desires, that of the great, who wants to 

oppress, and that of the people, who do not want to be oppressed, whose 

confrontations determines institutionally the political order of a city in 

principality, republic or license. What we want to maintain is that 

Machiavelli is a thinker who defended throughout his work the republican 

order as the best of regimes, since there is freedom and popular 

participation in it, and that the people not only own a great virtue but must 

play a central role in political affairs. 

Keywords: People. Republican regime. Freedom. Popular virtue. 

Machiavelli.  

 

 
1 Professor Adjunto da Faculdade de Direito Milton Campos (FDMC), sendo docente da 

Graduação e do Mestrado em Direito. Professor Adjunto do CEDIN. Coordenador da Pós-

Graduação em Direitos Humanos da ESA-MG/CEDIN. Doutor em Ciência Política pela 

Universidade de São Paulo (USP). Doutor em Direito Político pela Universidade Federal de 

Minas Gerais (UFMG). Mestre em Filosofia Política pela Universidade Federal de Minas 

Gerais (UFMG). Graduado em Direito pela Faculdade Milton Campos (FDMC). Graduado em 

Filosofia pela Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia (FAJE). 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

173 

 

 

1. Introdução  

 

O objetivo deste texto é analisar as contribuições de Maquiavel no que diz 

respeito à necessidade de o povo deter um papel de protagonismo nas instituições 

políticas de uma comunidade política bem ordenada, ou seja, uma república. Para 

cumprir este escopo, realiza-se uma revisão bibliográfica de obras maquiavelianas 

ao longo do texto (em especial, dos Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio 

em relação à O príncipe), entrelaçando tais reflexões com análises de comentadores. 

Assim, tendo em vista que tal interpretação da obra maquiaveliana pode causar, à 

primeira vista, alguma estranheza, tendo em vista que o florentino é considerado 

muitas vezes como um pensador da dominação ou “conselheiro de tiranos”, será 

demonstrado que não uma incompatibilidade necessária ou absoluta entre a leitura 

proposta e as reflexões de O príncipe.  

Evidente que não se trata de resolver as ambiguidades ou fechar o desdobrar-

se (nos termos de Lefort) da obra de Maquiavel, tarefa que apenas levaria a uma 

deturpação de seu pensamento. A pretensão é de, neste primeiro momento, 

demonstrar apenas que existem pontos de convergência entre a parte da obra de 

Maquiavel que é considerada como republicana (os Discursos sobre a primeira 

década de Tito Lívio) e a que é considerada “principesca” (O príncipe). Vale ressaltar 

que sendo este texto um artigo, os outros escritos do florentino (os escritos de 

chancelaria, a História de Florença) não serão alvos de uma análise mais direta.  

Em seguida, serão examinados os elementos dos escritos de Maquiavel que 

demonstram que ele considerava o povo como o elemento central de um regime 

político bem ordenado. Para tanto, será dada uma breve explicação sobre a sua 

“teoria dos humores”, segundo a qual em toda e qualquer comunidade política 

haveria dois humores antagônicos, o do povo que não quer ser oprimido e o dos 

grandes, que quer oprimir. Além disso, é a partir destes conflitos entre estes humores 

que uma cidade pode alcançar uma ordem política republicana, principesca ou 

licenciosa.  

O que será pontuado com maior detalhamento é o fato de que, para 

Maquiavel, mesmo que existam regimes políticos que excluam ou limitem a 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

174 

 

participação popular, aqueles que optam por esta via dificilmente poderão alcançar 

a grandeza e a glória que Roma obteve. Isso porque a república romana, que é o 

modelo institucional paradigmático na obra maquiaveliana, apenas conseguiu se 

tornar tão grandiosa e bem ordenada porque os nobres abriram mão de parte de seu 

poder para proporcionar ao povo uma ampla participação. Além disso, tendo em vista 

que o humor popular é dotado de uma maior qualità e onestà, ele é mais elevado, 

razão pela qual ele deve ser o elemento central de um regime político que prime pela 

virtude e pela sabedoria (ao contrário do que defendem alguns dos contemporâneos 

de Maquiavel, como Guicciardini, e toda uma tradição política influenciada pelo 

platonismo, conforme será também examinado).  

 

2. Maquiavel, o principado e a república 

 

Interpretar ou examinar o pensamento maquiaveliano tomando como 

chave a questão do elemento republicano-popular pode parecer um disparate, 

tendo em vista que sua obra é considerada como uma herança da dominação 

ou, mesmo, anti-republicana. Mesmo porque Maquiavel deixou um tratado 

que é considerado por muitos um manual de aconselhamento de tiranos que 

tenham por objetivo conquistar e manter seus domínios com segurança, 

estabilidade e aparência de legitimidade. Hannah Arendt, em Sobre a 

Revolução, por exemplo, expõe que um dos legados de Maquiavel foi o de 

considerar que a ação política pressupõe aprender a não ser moralmente bom. 

Leo Strauss (Reflexões sobre Maquiavel) propõe uma interpretação no mesmo 

sentido. O próprio Foucault (Segurança, Território, População) considera que 

embora Maquiavel tenha contribuído para o pensamento político ocidental, 

sua preocupação estaria voltada para refletir acerca de uma relação entre o 

príncipe e seu domínio, relação esta marcada pela força e pela violência 

Existem uma série de passagens da biografia de Maquiavel e d’O 

príncipe que parecem ratificar tal hipótese. Com a queda do regime 

republicano em Florença, Maquiavel foi destituído de seu cargo, preso, 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

175 

 

condenado e torturado, sob a suspeita de ter conspirado contra o governo 

recém reinstaurado dos Medici. Com a sua saída da prisão, ele tentou retornar 

aos ofícios políticos procurando meios para se recomendar às autoridades da 

cidade (os próprios Medici). Com isso, ele escreveu a Francisco Vettori (recém 

nomeado embaixador florentino em Roma) em 1513 pedindo que ele usasse 

sua influência em seu favor, fazendo com que seu tratado sobre os principados 

chegasse aos governantes. A esperança de Maquiavel era que seu escrito lhe 

rendesse a atenção dos Medici. “Um dos motivos para querer atrair a atenção 

para a obra – como mostra sua dedicatória de O príncipe – era o desejo de 

oferecer aos Medici ‘um sinal de minha devoção’ como súdito leal” (SKINNER, 

2012, p.35-36). Inclusive, a dedicatória da obra é feita a Lourenço de Medici, 

príncipe governante da cidade no contexto em que a obra foi escrita. Portanto, 

se Maquiavel se mostra como um pensador da dominação que aspirava ser 

conselheiro de príncipes, pareceria, como dito, despropositado inferir que ele 

era um defensor da república e da participação popular nos assuntos políticos.  

Todavia, não se pode desconsiderar que toda a obra maquiaveliana é 

marcada pela retórica. Neste sentido, o Florentino não foi um teórico da 

aparência, da doxa, da imagem ou da persuasão. Ele não se preocupou em 

problematizar tais questões como objeto de reflexão. O pensador se utiliza de 

termos como “simulação”, “dissimulação”, “reputação”, “espetáculo”, sem 

reserva, sempre gravitando em torno da noção de aparência. Tal noção, não 

obstante, não pode ser considerada como um conceito, o que a filosofia 

platônica opõe ao ser ou à essência. A política, na filosofia maquiaveliana, é 

uma condição fundamental de desenrolar-se na aparência, sendo todo ator 

político e toda ação política comprometidos com sua representação 

(ADVERSE, 2009, p.33). Muito antes de Maquiavel, os tragediógrafos 

igualmente jogavam com a aparência, valendo apontar que muitos dos termos 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

176 

 

que foram naturalizados na política são oriundos do teatro (cenário político, 

ator político, representação de um papel, bastidor)2.  

Além de a retórica ser uma questão que marca a obra maquiaveliana – 

e, por consequência, a lisonja e a aparência, o que poderia justificar, em parte, 

uma dedicatória a um Médici – grande parte dos exemplos utilizados por 

Maquiavel de principados contemporâneos à sua época foram de príncipes que 

fracassaram. Costa (2019) aponta traços da tradição grega trágica na obra do 

Florentino, sendo esta uma explicação plausível para o insucesso dos 

soberanos renascentistas. “No tempo trágico (cíclico), os ‘heróis’ ou superam 

as dificuldades previstas e imprevistas ou sucumbem, sem nenhuma garantia 

de justiça final”, advindo as adversidades do absoluto acaso. E, mesmo sendo 

o príncipe dotado de conhecimento e virtù, ainda assim ele estaria submetido 

à Fortuna (COSTA, 2019, s.p.).  

A teoria trágica do encontro também está presente nos textos 

políticos mais famosos de Maquiavel. Nos Discursos: “Já considerei 

várias vezes que a razão da má e da boa fortuna dos homens vem do 

ajuste de seu modo de proceder com os tempos” (Maquiavel, 2007b, 

p. 351). No capítulo 25 de O Príncipe, o supostamente mais moderno 

do livro mais moderno de Maquiavel, esta teoria trágica aparece 

quando ele explica que o sucesso das ações depende de um encontro 

(riscontro) do “modo de proceder com os atributos do tempo”. O 

“encontro” não é fácil, pois os tempos variam muito (variazione), o 

que exige diferentes modos de proceder dos agentes políticos. 

Entretanto, “nem se encontra homem assim tão prudente que saiba 

se acomodar a isto”, porque por mais “prudência” ou conhecimento 

da política que uma pessoa tenha, ela “não pode desviar-se de sua 

inclinação natural” (Maquiavel, 2007a, p. 239). Nos Discursos, esta 

ideia trágica de um agente que não é soberano - quer dizer, que não 

“comanda a sua natureza” -, é retomada e associada à durabilidade 

das formas de governo, pois Maquiavel argumenta que as repúblicas 

 
2 A tragédia problematiza essa contradição ao retratar a vida de um agente que é forçado a 

fazer escolhas num teatro político instável de valores ambíguos. O trágico evidencia a 

confusão entre a ordem racional e o contingente, demonstrando a oscilação entre tais 

dimensões. Há um paradoxo sobre o agir humano e a responsabilidade: por um lado, o agir é 

objeto de reflexão racional e debate público; por outro, não é suficientemente autônomo e 

autossuficiente, já que a sanção divina está presente. Segundo Santos (1998), “Normalmente, 

quando falamos em tragédia, principalmente a grega, compreendemos que se trata da 

tragédia do destino e da necessidade. Procuro uma leitura diferente, uma leitura libertária 

da tragédia. Não se trata tanto da tragédia da necessidade nem da tragédia do destino, mas 

da tragédia da liberdade. O teatro grego, a meu ver, é o teatro da liberdade. Vou tentar, então, 

conciliar essa concepção do teatro da liberdade com a tragédia no mundo ético ou no mundo 

político”. 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

177 

 

têm vida mais longa que os principados, porque se acomodam à 

diversidade dos tempos, em razão da diversidade dos cidadãos que 

nelas há, enquanto o principado duraria menos (Maquiavel, 2007b, 

p. 352-353). Inclinações naturais e hábitos limitam a flexibilidade 

dos agentes, o que enfraquece (sem eliminar) sua capacidade de 

seguir a prudência de modo a fazer o necessário em cada contexto 

para agarrar a Ocasião, esta deusa fugidia que não tem cabelo nas 

costas. Como nas tragédias gregas, em Maquiavel a falta de 

flexibilidade do agente pode induzi-lo ao erro (hamartia) que 

precipita a sua queda. A vantagem das repúblicas, porém, vira uma 

desvantagem no final da seção citada, quando Maquiavel escreve 

que as ordenações das repúblicas “são mais lentas”, aparentemente 

porque dependem de um número maior de pessoas para tomar 

decisões, e, para agirem de modo menos lento, precisam de “tempos 

que comovam toda a república”3. 

 

Ainda, Maquiavel, nos Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, 

aprofunda suas reflexões sobre o tema da república, da liberdade e do conflito, 

classificando a república popular romana como o melhor regime que já existiu 

(afirmação que merece ser cotejada à luz das mesmas ressalvas apontadas 

quanto à questão da retórica), sustentando que Roma seria digna deste título 

pelo fato de os conflitos políticos terem levado à ampliação da participação 

popular, que é essencial para que uma cidade tenha estabilidade e possa 

alcançar a grandeza e a glória. Daí então surge a discussão: se há marcas 

republicanas e de “dominação” na obra de Maquiavel, qual seria sua real 

posição?  

Para responder à questão alguns intérpretes partem dos eventos 

biográficos, sustentando que O príncipe teria sido escrito apenas para que 

Maquiavel retornasse à atividade política. Skinner (2012, p.35) expõe que a 

vontade de Maquiavel em retornar à política era tamanha parece “[...] ter 

prejudicado seus critérios de argumentação normalmente objetivos [...]”, visto 

que no capítulo 20 ele afirma que “[...] os novos governantes podem vir a 

descobrir ‘que homens que tinham visto com desconfiança nos estágios iniciais 

de seu governo provam ser mais confiáveis e úteis do que aqueles em quem 

confiaram a princípio’”.  O objetivo de retornar à política somado ao fato de 

 
3 Sobre a relação entre o teatro grego e o pensamento político, ver Morais e Andrade (2023), 

Morais (2017, 2018, 2020, 2021 e 2022). 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

178 

 

ter dedicado O príncipe “Ao magnífico Lourenço de Medici” fariam com que 

este tratado fosse considerado como, se não uma contingência biográfica 

movida por ambição pessoal, ao menos um escrito onde a objetividade de 

Maquiavel estaria comprometida.  

Hans Baron, McCormick e outros expressam uma posição que, 

ponderando as “segundas intenções” de Maquiavel, considera os Discursos 

como seu maior escrito, pois só nele haveria a sua real posição político-

intelectual de defensor da república popular. Vale dizer que Maquiavel a 

dedica a dois jovens defensores de ideais republicanos frequentadores dos Orti 

Oricellari. “Já na apresentação do livro [Discursos], Maquiavel se posiciona 

de modo a ressarcir a imagem anti-republicana, quiçá implicada na 

dedicatória de Il Principe” (VALVERDE, 1999, p.337). Além disso, deve-se 

considerar o esforço de Maquiavel em mudar a imagem que a dedicatória da 

obra anterior criou, pois nos Discursos ele “[...] não hesita nem mesmo em dar 

um passo ousado, pois critica abertamente aqueles que dedicam suas obras 

aos príncipes, acrescentando um elogio exagerado às qualidades dos jovens 

discípulos” (BIGNOTTO, 1991, p.76). Sendo os Discursos o retrato da 

verdadeira posição de Maquiavel, devem ser considerados a sua obra mais 

grandiosa. 

No entanto, tal interpretação negligencia O príncipe sem argumentos 

contundentes, descartando-o como um escrito contingente e valorizando os 

Discursos arbitrariamente. Para Bignotto (1991, p.75), situar Maquiavel 

como um pensador republicano não se resume a “[...] atacar a idéia tradicional 

do maquiavelismo para substituí-la por uma outra, em que o ‘demônio’ cederia 

seu lugar ao defensor puro dos mais altos valores da democracia”. Se este fosse 

o caso, a escolha de uma obra em detrimento da outra não passaria de uma 

opção arbitrária de cada estudioso. Além disso, a escolha de uma ou outra 

obra geraria uma dicotomia no pensamento do autor. Em um escrito 

Maquiavel colocaria o principado como o melhor regime e teria tratado da 

política sob um viés objetificante, como se o político fosse um objeto científico 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

179 

 

a ser analisado mediante um método que mede as causas e os efeitos da ação 

política no terreno institucional. Nos Discursos, mais especificamente no 

trecho “Pequeno tratado sobre as repúblicas”4, Maquiavel teria rompido com 

a perspectiva anterior e teria colocado a liberdade como o telos político, 

promovendo uma ruptura teórica radical em seu pensamento.  

Entretanto, se Maquiavel não critica muitas das posições de uma obra 

na outra nem aponta para uma ruptura conceitual, tal interpretação parece 

questionável. Ao promover uma cisão teórica na obra maquiaveliana corre-se 

o risco de desconsiderar peculiaridades importantes dela, bem como 

elementos que, inclusive, apontam para uma certa convergência entre as duas 

obras (o que não quer dizer que não haja ambiguidades ou, até mesmo, pontos 

de divergência insolúveis para os intérpretes). Diante disso, parece plausível 

apontar que Maquiavel, mais do que um defensor ferrenho da república ou do 

principado, pensa a questão política à luz da contingência, de uma realidade 

que molda e, ao mesmo tempo, é moldada. Por isso que, em O príncipe, ele 

aponta para a necessidade de se encontrar o  modo de proceder com o tempo, 

em contraposição à infelicidade daqueles que, com suas ações, divergem do 

tempo e da ordem. O debate acerca do “melhor regime” impõe, antes, uma 

compreensão do tempo, da ordem e, sobretudo, de como a política aparece, se 

mostra, se desvela e, claro, de como os atores políticos irão se desenrolar na 

política.  

Por essa razão, como expõe Pancera (2011, p.34-35) mais do que apenas 

privilegiar um dos escritos em detrimento do outro, parece mais interessante 

tentar compreender um conjunto de pressupostos teórico-conceituais que 

estariam na base do pensamento de Maquiavel, sendo um deles a divisão e os 

conflitos nas cidades. Segundo Maquiavel, qualquer cidade é definida 

ontologicamente por uma divisão entre os que “querem comandar e oprimir e 

os demais que simplesmente não querem ser oprimidos [...]. É esta 

 
4 Os dezoito primeiros capítulos dos Discursos são conhecidos também como o “Pequeno 

tratado sobre as repúblicas”.  



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

180 

 

interpretação, no final das contas, que servirá também como ponto de partida 

para a nossa, permitindo pensar articuladamente o principado e a república” 

(PANCERA, 2011, p.34-35).  

No que diz respeito às divisões que marcam e determinam movem a 

vida política da cidade a partir dos conflitos, em ambas as obras há tal 

pressuposto. No capítulo IX de O príncipe, que trata do principado civil, 

Maquiavel aponta a existência de dois apetites fundamentais que 

determinam a vida institucional das cidades, o desejo dos grandes, que quer 

comandar e oprimir o povo, e o do povo, que quer não ser oprimido pelos 

grandes, sendo a partir dos embates entre estes desígnios que as três formas 

de governo (principado, liberdade ou licença) tomam forma. Nos Discursos, 

esta questão é tratada de forma idêntica no início do Livro I. Interessante 

notar que nos Discursos Maquiavel, ao tratar da determinação institucional 

acarretada pelos conflitos entre os humores, substitui o termo “república” por 

“liberdade”. Para Adverse (2007), ele estaria deixando implícito que estas 

definições são equivalentes, isto é, que só numa república há liberdade. Neste 

sentido, o tema da liberdade, embora seja aprofundado nos Discursos, já 

aparece n’O príncipe. Sendo a república, por definição, o regime da liberdade, 

esta categoria já subjaz invariavelmente a obra de 1513. Além disso, pode-se 

inferir que, para Maquiavel, o reino da liberdade é a república. No principado 

não há liberdade, apenas dominação de um sobre os demais.  

Existe também outra convergência acerca do tema da liberdade nas 

duas obras: a dificuldade em conquistar e manter territórios livres. No Livro 

II dos Discursos Maquiavel fala das conquistas do império romano, elogiando-

as, pois muitas delas se deram sobre territórios habitados por cidadãos 

habituados à liberdade e, sendo mais difícil subjugar povos livres que povos 

não livres, as conquistas romanas deveriam ser louvadas. N’O príncipe ele 

explica que se um príncipe conquistar um território onde os cidadãos vivem 

em liberdade, ele poderá encontrar forte resistência, devendo acabar com ela, 

caso contrário, ela acabará com ele. Embora sob perspectivas distintas, o tema 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

181 

 

da liberdade tem a mesma premissa: a ferocidade de povos na defesa da 

liberdade.  

Ainda, existem outros pontos que apresentam pontos de convergência 

nos escritos de Maquiavel, como a grandiosidade e a perfeita ordenação. 

Acerca da grandiosidade, Maquiavel, nos Discursos, afirma que as cidades 

livres (repúblicas) têm maior potencial de alçar a glória, razão pela qual ele 

analisa a Roma republicana, cidade cuja fundação livre permitiu a sua 

expansão. Segundo ele, nas cidades onde não há um ethos político da liberdade 

dificilmente alcançaram a glória. Roma, tendo institucionalizado este ethos, 

foi capaz de se tornar o maior império já visto. Por outro lado, quando 

Maquiavel trata dos principados, ele atribui mais atenção à conservação do 

domínio que à grandiosidade ou glória. Claro que em um principado podem 

ser realizados feitos grandiosos e gloriosos. Todavia, como não há um ethos de 

liberdade, esta não é a tendência. No que diz respeito à perfeita ordenação, 

Roma é o modelo, pois se ordenou como um governo misto, no qual coexistem 

o principado, a aristocracia e governo popular. As instituições de Roma 

viabilizaram um campo onde era possível que os humores desafogassem suas 

tensões sem recorrer às vias extraordinárias, mantendo, com isso, a liberdade 

cívica e a estabilidade política. Assim, a república de Roma não só foi capaz 

de refrear a corrupção política, como também de assegurar a liberdade por 

combinar as três formas de governo que isoladamente são instáveis5. 

 
5 Maquiavel, ao analisar o ciclo histórico-político polibiano, expõe que todas as formas “puras” 

de governo (os principados, as aristocracias e os governos populares) tenderiam a se 

degenerar rapidamente. Um principado inicial rapidamente se degenera, pois, os príncipes 

começam a se fazer por sucessão, não mais por escolha. São deixadas de lado as obras 

virtuosas e os príncipes, sob a crença de que devem sobrepujar os outros em suntuosidade, 

passam a ser odiados por todos os que ele submete. Temendo este ódio, os príncipes passam 

ao ataque, levando à tirania e às conspirações. Assim, aqueles que por generosidade, 

grandeza ou nobreza, conseguem se mobilizar derrubar o tirano passam a ser obedecidos pelo 

povo, que os vê como seus libertadores. Estes, rejeitando a possibilidade do governo um, 

formam um governo de poucos. Tal governo, lembrando da recente tirania, é dirigido 

virtuosamente segundo as boas leis. Este governo de poucos é, inicialmente, diligente, probo 

e voltado à coisa pública. Todavia, quando a administração passa aos filhos destes optimates, 

que não conheceram as variações da fortuna e a tirania, os poucos se corrompem pela 

ganância e ambição. Tão logo este regime se torna oligárquico, ocorre com ele o que ocorreu 

ao tirano: a derrocada por uma multidão insatisfeita. Esta, tendo viva a memória do tirano e 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

182 

 

A degeneração política dos regimes “puros” (principado, aristocracia e 

democracia) no tempo pode apenas ser suspensa, jamais paralisada e é um 

regime misto (republicano) que pode retardar a corrupção. Mas esta é o fim 

de todo império: “[...] mesmo as repúblicas mais bem ordenadas hão de 

encontrar seu término” (ADVERSE, 2013, p.105). Da mesma forma com que 

Roma se corrompeu com o tempo, chegando a um ponto em que o Senado 

conferiu poderes extraordinários a César colocando fim à república, toda 

cidade está sujeita a isso. Mas a ordenação mista – onde há instituições aptas 

a conduzir os conflitos entre os humores pela via ordinária e a assegurar a 

liberdade e o governo das leis – é essencial para que uma cidade tenha uma 

vida longa, estável e seja forte em relação aos seus inimigos.    

A ordem de uma cidade, assim como a fortuna de um príncipe, depende 

das variações do tempo, ou seja, de um elemento contingencial, a Fortuna. 

Não obstante, como apontado, toda cidade é, invariavelmente, dividida por 

dois humores fundamentais: o humor dos patrícios, nobres, optimates, que 

tem como objetivo oprimir, e o humor do povo, plebe, popolo, que visa não ser 

oprimido (a liberdade). É a forma como estes humores se confrontam, 

marcada pela contingência e pela ordem das coisas no tempo e no espaço, que 

pode levar à emergência de uma república, um principado ou a licença. 

Havendo certo equilíbrio entre essas forças, pode-se chegar a um sistema 

misto, no qual cada humor encontra sua parcela de poder. Inexistindo tal 

equilíbrio, a cidade tenderá à licença (MORAIS, 2014, p.102). 

Noutros termos, é uma marca ontológica de qualquer cidade a 

existência de conflitos entre as duas forças fundamentais da opressão e da 

liberdade. A forma como estes conflitos se desdobra na política é o que 

conferirá grandiosidade ou decadência a uma cidade. A cidade de Florença 

 

a de uma oligarquia, se constitui como um governo popular. Neste ponto do ciclo existe 

estabilidade, assim como em todas as organizações políticas novas, o que não perdura. Com 

o passar das gerações e o fim daquela geração que ordenou o governo popular, chega-se à 

licença. Assim, “coagidos pela necessidade ou pela sugestão de algum homem bom, para 

fugirem de tal licença, voltam de novo ao principado; e deste, gradativamente, se retorna para 

a licença, de modo e pelas razões já ditas” (MAQUIAVEL, 2007, p.16-17). 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

183 

 

contemporânea de Maquiavel seria o exemplo de como os conflitos geraram 

degeneração, ao passo que Roma seria o exemplo de grandiosidade. No caso 

de Florença – não tendo a cidade alcançado um delineamento conflitivo com 

divisões claras, o que é a marca das boas ordenações –, originaram-se 

inúmeras divisões (não apenas a clássica divisão romana entre plebe e 

nobreza), as quais progressivamente a arruinaram: primeiramente, os nobres 

se dividiram entre si; em seguida, houve uma divisão entre os nobres e o povo; 

por fim, surge uma divisão entre o povo e a plebe. Por vezes, uma dessas 

partes, tendo vencido um confronto e se sobreposto à outra (de modo a anulá-

la), se dividia em duas. Além disso, sempre que um confronto ocorria entre as 

referidas divisões, ao final dele, havia inúmeras mortes, exílios e destruições 

de famílias6. No primeiro capítulo do Livro III da História de Florença, 

sintetiza as diferenças entre os efeitos dos conflitos em Florença e em Roma:  

As graves inimizades que há entre os homens do povo e os nobres, 

causadas pela vontade que estes têm de comandar e aqueles de não 

obedecer, são a razão de todos os males das cidades; porque dessa 

diversidade de humores alimentam-se todas as outras coisas que 

perturbam as repúblicas. Foi o que manteve Roma desunida; é 

também – se for lícito comparar coisas pequenas e coisas grandes – 

o que manteve Florença dividida; se bem que os efeitos gerados em 

cada uma das cidades foram diferentes: porque as inimizades 

havidas em Roma, em princípio, entre o povo e os nobres eram 

definidas por disputas, enquanto as de Florença o eram por 

combates; as de Roma terminavam com leis, enquanto as de 

Florença terminavam com o exílio e com a morte de muitos cidadãos; 

 
6 Os conflitos em Florença são complexos na medida em que as oposições fundamentais entre 

os humores se tornaram fluídas, artificiais e não naturais. Os grupos que passam a se 

confrontar não o fazem quando se trata de discórdias naturais e inevitáveis (distinguindo-se 

no modo de desejar), pois as divisões se dão dentro de um mesmo humor e são, por 

conseguinte, artificiais. Isso evidencia o motivo pelo qual Maquiavel relança sua análise dos 

conflitos criticando seus efeitos em Florença. “[...] em Roma, era o fundamento da liberdade 

e grandeza da república e, portanto, positivo; em Florença, nutre a contínua crise, ‘origem de 

tantas mortes, tantos exílios, tantas destruições de famílias’ (‘História de Florença’, Proêmio) 

e, portanto, negativo” (AMES, 2014, p.268). Em Florença, o desejo do povo foi além da luta 

por não dominação, tendo ele desenvolvido um desejo de dominação que só poderia se efetivar 

em detrimento dos grandes (GAILLE-NIKODIMOV, 2004). Em outras palavras, o modo pelo 

qual o humor da plebe desejou passou a não mais ser diferenciado em relação ao dos grandes 

(AMES, 2014). Assim, se em Roma o desejo popular era racional, em Florença ele era injurioso 

e injusto, tendo por efeito o constante descontentamento e a exclusão de uma das novas 

divisões (artificiais) que surgiam. A oposição entre os contrários não se traduzia em liberdade, 

mas numa concorrência “extraordinária” que levou a um enfrentamento violento e nocivo 

para a polis. 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

184 

 

as de Roma sempre aumentavam a virtù militar, enquanto as de 

Florença a extinguiam totalmente; em Roma, a igualdade entre os 

cidadãos levou a grandíssima desigualdade, enquanto em Florença, 

de desigualdade, chegou-se a uma admirável igualdade. Tal 

diversidade de efeitos só pode ser causada pelos diferentes fins que 

os dois povos tinham em mira: porque o povo de Roma desejava gozar 

as supremas honras ao lado dos nobres, enquanto o de Florença 

combatia para ficar sozinho no governo, sem a participação dos 

nobres. E, como o desejo do povo romano era mais razoável, as 

ofensas aos nobres acabavam por ser mais suportáveis, de tal modo 

que aquela nobreza cedia facilmente e sem recorrer às armas; assim, 

depois de algumas desavenças, concordavam em criar uma lei que 

satisfizesse ao povo e aos nobres em seus cargos. Por outro lado, o 

desejo do povo florentino era injurioso e injusto, de tal modo que a 

nobreza preparava sua defesa com maiores forças, e, por isso, 

chegava-se ao derramamento de sangue e ao exílio dos cidadãos, e 

as leis depois criadas não miravam à utilidade comum, mas eram 

ordenadas todas a favor do vencedor (MAQUIAVEL, 2007, p.157-

158) 

 

Assim, se, por um lado, existem comunidades políticas que apesar de 

serem constituídas por dois humores antagônicos, a forma como eles se 

confrontam leva a um ciclo vicioso ou ao enfraquecimento da cidade, tal como 

Florença, o caso romano é o exemplo a ser seguido. Roma é representada por 

Maquiavel como o arquétipo de uma cidade cujos conflitos geraram uma 

república saudável, na medida em que foi capaz de instituir um modelo onde 

havia uma ampla participação popular, proporcionando um campo político 

fecundo para a grandiosidade. Para Maquiavel, a perfeição institucional 

romana se deveu à institucionalização da liberdade e da participação popular. 

Contrariamente à tradição, Maquiavel vincula liberdade à discórdia, 

examinando como os conflitos influenciaram no surgimento de instituições 

políticas livres, pois “[...] todas as leis para a liberdade nascem da ‘desunião’ 

entre aristocracia e povo” (MARIN, 2007, p.12). O florentino afirma 

abertamente que os conflitos políticos e a participação ativa do povo foram 

responsáveis pela grandeza da república romana, na medida em que 

propiciaram o advento das instituições livres.  

Diferentemente da tradição humanista e, sobretudo, da clássica, 

Maquiavel elege a República de Roma como o modelo político paradigmático, 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

185 

 

colocando como causa de sua grandiosidade e de sua glória o fato de os 

romanos terem conseguido institucionalizar os conflitos que ocorreram entre 

a plebe e a nobreza. Mais do que isso, Maquiavel atribui uma nova 

significação à questão do conflito e das divisões sociais, considerando-as como 

a causa da grandiosidade romana e não da sua queda ou fraqueza, tornando 

possível pensar a política não a partir de valores universais transcendentes 

que se corrompem na imanência (como se a matéria fosse aquilo que corrompe 

a forma), mas a partir da própria realidade, que é ontologicamente marcada 

por imperfeições.  

Maquiavel propõe analisar como a mais virtuosa, grandiosa e gloriosa 

das comunidades políticas se erigiram através de um exame comparativo, 

apontando o que distinguiu a história de Roma da história das cidades em 

geral. Segundo ele, existiriam cidades fundadas por habitantes nativos (como 

Atenas e Veneza) e cidades que foram fundadas por forasteiros. Dentre 

aquelas fundadas por forasteiros, há as que nasceram submetidas a outras e 

aquelas que tiveram uma fundação livre. Dentre as cidades que têm uma 

fundação livre, há aquelas que foram ordenadas de uma só vez por um 

edificador virtuoso e aquelas que não tendo sido ordenadas por um fundador 

sábio e virtuoso, alcançam a boa ordenação por acontecimentos e 

contingências, como foi o caso de Roma. As cidades que são fundadas com 

liberdade são as têm o potencial de se expandir, pois possuem, em potência, a 

força de alçar a grandeza e a glória.  

Acerca da expansão romana, se poderia deduzir que toda república bem 

ordenada tenderia, em última instância, ao expansionismo. Em outras 

palavras, é como se a escolha de Maquiavel pelo modelo romano (em 

detrimento do veneziano ou espartano) excluísse a possibilidade de uma 

república bem ordenada e não expansiva. Tal posição é corroborada pelo fato 

de Maquiavel se referir a Esparta e Veneza como “fracas”. Embora essa seja 

a posição de alguns estudiosos, a hipótese de McCormick (2011) é mais 

adequada. O modelo romano, embora prometa maior liberdade interna aos 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

186 

 

cidadãos, tem como premissa a diminuição de liberdade para as cidades 

conquistadas. Assim, o intérprete sugere que Maquiavel acredita ser possível 

a separação da liberdade e do bem comum da aquisição territorial. Todavia, 

um motivo possível para a argumentação de Maquiavel em favor do 

expansionismo de Roma seja o fato de seu público imediato (dois jovens 

grandi) ser ambicioso e presumidamente opressor. Nesse sentido, traçar uma 

forma de os grandi alcançarem honras e glórias por meio de conquistas é a 

principal causa desse argumento, mesmo porque Maquiavel exclui de suas 

análises repúblicas bem ordenadas como a Suíça, que, embora fornecesse 

liberdade e igualdade para o povo, não tinha objetivos imperiais.  

A obra de Maquiavel é marcada por incursões históricas. Ele, assim 

como parte da tradição renascentista, concebia a história em termos cíclicos. 

Dessa forma, havia uma potencialidade de um ciclo de corrupção política se 

instaurar, numa perspectiva trágica, na medida em que o ciclo histórico 

pressupõe a corrupção eterna das instituições políticas e dos cidadãos. A 

possibilidade de se evitar esta degeneração é por meio de uma fundação livre 

ou uma refundação das instituições da cidade tendo como telos a liberdade, 

refundação esta que pode ser tanto por força de acidentes e contingências 

históricas, como foi o caso de Roma, quanto por um legislador virtuoso que irá 

reformar as instituições.  

Roma nasceu como um principado e com o passar do tempo se 

corrompeu. Tão logo os reis Tarquínios foram depostos após a degeneração do 

principado inicial, pairou uma aparência de união entre a plebe e o senado, 

“[...] e parecia que os nobres haviam renunciado à soberba, que tinham 

disposições mais populares e podiam ser suportados por todos, mesmo os de 

ínfima condição” (MAQUIAVEL, 2007, p.20). Enquanto os Tarquínios 

estavam vivos, a aparente união persistiu. Os nobres receavam que a plebe, 

caso fosse maltratada, se reaproximasse dos reis depostos. Todavia, quando 

estes morreram, o senado perdeu o medo do povo, passando a desrespeitá-lo 

constantemente. Após um enorme abuso dos nobres, o povo provocou uma 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

187 

 

série de tumultos. Após “(...) muitas confusões, tumultos e perigos de 

perturbações, surgidos entre a plebe e a nobreza, chegou-se à criação dos 

tribunos, para a segurança da plebe” (MAQUIAVEL, 2007, p.21).  Dotado 

deste espírito, o tribunato era uma instituição de mediação entre povo e 

senado. Os escritos de Lívio acerca da criação dos tribunato (instituição que 

efetivava a participação plebeia e viabilizava o controle sobre os grandi) 

demonstram claramente os fatos narrados por Maquiavel sobre os eventos 

que levaram Roma à perfeição institucional (MCCORMICK, 2013, p.259-260).  

 

3. O protagonismo popular: o povo como guardião da liberdade 

 

“Existiria então, em todos os tempos e em todos os lugares, dois tipos 

de habitantes em uma cidade: de um lado, referido por um singular coletivo, 

‘o povo, e de outro, ‘os grandes’”7 (GAILLE-NIKODIMOV, 2004, p.13). Para 

Maquiavel, em toda cidade existem esses dois apetites e eles se manifestam 

com os seguintes impulsos: “o povo não quer ser comandado nem oprimido 

pelos grandes, enquanto os grandes desejam comandar e oprimir o povo [...]” 

(MAQUIAVEL, 2007, p.43). Quando o florentino fala nesses humores 

antagônicos, ontologicamente presentes em qualquer comunidade política, ao 

analisar os desdobramentos institucionais da desunião entre eles em Roma, 

seu escopo não é alcançar a “verdade objetiva histórico-institucional” do que 

ocorreu nas respectivas cidades, mas elucidar como o conflito proporcionou à 

república romana a grandeza e, à florentina, efeitos negativos. Assim, o 

secretário explicou como os tumultos, as confusões e as desordens ocasionados 

pela plebe foram decisivos para que Roma chegasse a uma ordenação perfeita 

e Florença, a um processo histórico de alternância entre a servidão e a tirania.  

A natureza do desejo dos grandi (nobres; aristocratas; patrícios; 

optimates; poucos; grandes) é sempre positiva e determinada, na medida em 

 
7 “Il existerait donc, en tous temps et en tous lieux, deux sortes d’habitants dans la cité: d’une 

part, dénommé par un singulier collectif, ‘le peuple’, et de l’autre, ‘les grands’”.  



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

188 

 

que quer sempre oprimir e aumentar a sua dominação, ao passo que o do povo 

(plebe; popular; muitos; popolo) é indeterminado e negativo, agindo sempre 

de modo a não ser oprimido (ADVERSE, 2007). Essas forças sociais 

antagônicas constituem a dinâmica fundamental de toda civilização (civiltà) 

– ou seja, comunidade política (polis) – constituída. A questão que se coloca é 

a amplitude da participação da plebe em uma república. Isso porque muitos 

contemporâneos e antecessores de Maquiavel colocavam repúblicas 

“aristocráticas” – no sentido de uma organização política com baixa ou 

nenhuma participação popular – como modelares, rotulando repúblicas 

populares, a exemplo da romana, como tumultuárias e, por isso, ruins.  

Noutros termos, sendo o conflito uma marca irremediável da realidade 

política, ele é a causa em potencial tanto da grandiosidade de uma 

comunidade política (como se deu em Roma) quanto da sua fraqueza (como 

em Florença). Para que os conflitos oriundos das divisões sociais possam ser 

positivos, eles devem gerar efeitos republicanos para a comunidade política, 

ou seja, os atores políticos e as instituições devem ser capazes de traduzir as 

tensões e desordens oriundas dos conflitos em boas leis e ordenações. Caso 

isso não ocorra, a cidade irá se afundar em novos conflitos e gerar constantes 

divisões artificiais, desnecessárias e, por conseguinte, nocivas, tornando cada 

vez mais difícil a criação de um campo institucional apto para a absorção 

ordinária dos enfrentamentos, fazendo com que a via extraordinária se torne 

cada vez mais frequente. A questão que se coloca é: qual deve ser o segmento 

político com maior protagonismo, os grandes, com a sua virtude cívica e 

ambição pela grandiosidade, ou a plebe, com a sua aspiração pela liberdade? 

Tudo parece apontar para a plebe, considerando, inclusive, o fato de que o 

exemplo escolhido por Maquiavel é o romano.  

Assim, os tumultos e desordens que fizeram com que Roma chegasse a 

uma boa ordenação foram protagonizados pela plebe, que teve a boa virtù de 

se levantar no tempo correto, com os pleitos ordenadores necessários para 

aquele momento. Se o povo não tivesse reagido no momento correto ou não 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

189 

 

tivesse feito as exigências de forma ponderada, Roma poderia ter se 

corrompido antes mesmo de chegar a ser uma república. No capítulo 58 do 

Livro I dos Discursos, por exemplo, a posição de Maquiavel já fica clara desde 

o título: “a multidão é mais sábia e mais constante do que um príncipe”. Nesse 

capítulo ele inicia sua argumentação acerca da temática da lei, dizendo que 

uma multidão irrefreada não é mais impulsiva que um homem (um príncipe). 

Segundo Adverse (2013, p.106-108), quando não há o controle da lei, os 

homens em geral tendem a cometer injustiças e atrocidades, tanto uma 

multidão quanto os poucos ou um só príncipe. Todavia, essa “igualdade na 

maldade” não é absoluta, uma vez que um príncipe ou os poucos encontram 

muito menos resistência para dar vazão aos seus desejos arbitrários quando 

desprezam a lei.  

Não é demais enfatizar aqui o papel das leis, pois são elas que 

conservam os bons costumes de um povo e asseguram sua virtude, 

tornando-o “estável, prudente e grato”, e até mesmo “sábio”. 

“Acorrentado” pelas leis, o povo virtuoso é um fundamento sólido 

para a república e lhe assegura maior durabilidade do que um 

principado [ou uma oligarquia]. E Maquiavel vai mais adiante: 

levando em consideração que um povo de virtù (como o povo romano) 

aumentou os domínios da República e lhe angariou a glória, conclui 

que o governo do povo é melhor que o dos príncipes. [...] Trata-se 

efetivamente de uma abertura do espaço político: vivendo sob a 

tutela das leis, o povo não precisa mais da tutela do príncipe nem 

dos nobres para zelar pelo bem comum (ADVERSE, 2013, p.107). 

 

Também no capítulo 47, o florentino relata duas situações que demonstram, 

de forma bastante precisa, o juízo ponderado, honesto e acertado do povo acerca da 

escolha dos magistrados, o que já se verifica no próprio título do capítulo: “Os 

homens, embora se enganem nas coisas gerais, não se enganam nas particulares”. 

Visto que o povo romano, como acima se disse, passara a sentir 

aversão pelo título consular8, e desejando que os homens plebeus 

pudessem vir a tornar-se cônsules ou que a autoridade destes fosse 

 
8 Acerca dessa aversão, o capítulo 39 do Livro I esclarece: “[…] o povo, vendo que uma guerra 

nascia da outra, sem trégua, em vez de achar que aquelas guerras eram geradas pela ambição 

dos vizinhos, que queriam oprimi-lo, achava que elas provinham da ambição dos nobres, que, 

não podendo castigar a plebe dentro de Roma, onde ela era defendida pelo poder dos tribunos, 

queriam levá-la para fora de Roma durante o governo dos cônsules, para oprimi-la onde ela 

não tinha ajuda alguma. E, por isso, acreditava a plebe ser necessário destituir os cônsules 

ou regular de tal modo o seu poder que eles não tivessem autoridade sobre o povo, fora ou 

dentro de casa” (MAQUIAVEL, 2007, p.122).  



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

190 

 

reduzida, a nobreza, para não macular a autoridade consular com 

nenhuma das duas coisas, tomou o caminho do meio e contentou-se 

com a constituição de quatro tribunos com poder consular, que 

poderiam ser plebeus ou nobres. Com isso a plebe ficou contente, por 

lhe parecer assim extinguir o consulado e poder participar desse 

altíssimo posto. Daí surgiu um fato notável: chegado o momento de 

constituir tais tribunos, podendo estes ser todos plebeus, o povo 

romano constituiu-os todos nobres. É quando Tito Lívio diz estas 

palavras: “Quorum comitiorum eventos docuit, alios animos in 

contentione libertatis et honoris, alios secundum deposita certamina 

in incorrupto iudicio esse” (MAQUIAVEL, 2007, p.138-138). 

 

Traduzindo o trecho de Lívio, “O resultado daquelas eleições mostrou que os 

ânimos em luta pela liberdade e a honra são bem diferentes dos ânimos do 

julgamento desapaixonado, depois de terminada a guerra”. A plebe, no momento em 

que precisou julgar os seus próprios para a escolha das magistraturas que a ela cabia, 

julgou que eles não mereciam e, envergonhada deles, acabou deliberando pela 

escolha dos verdadeiros merecedores que, por sua vez, eram nobres. E, citando as 

palavras de Tito Lívio, Maquiavel elogia o ponderado juízo da plebe: “Onde encontrar 

hoje numa só pessoa a modéstia, a equidade e a magnanimidade que foi então de 

todo um povo?”. Neste mesmo capítulo 47, Maquiavel cita um outro exemplo, bem 

mais dramático: o processo eleitoral da república de Cápua levado adiante por 

Pacúvio Calávio.  

Para confirmar, pode-se aduzir outro notável exemplo, ocorrido em 

Cápua depois que Aníbal derrotou os romanos em Canas. Por essa 

derrota, toda a Itália estava agitada, enquanto Cápua podia ainda 

tumultuar-se, devido ao ódio que havia entre o povo e o senado; 

Pacúvio Calávio, que ocupava então a magistratura suprema e sabia 

do perigo que corria a cidade de tumultuar-se, concebeu, com sua 

autoridade, obter a reconciliação da plebe com a nobreza; com tal 

intuito, reuniu o senado e falou aos senadores sobre o ódio que o povo 

nutria por eles e do perigo que corriam de serem mortos pelo povo, 

se a cidade caísse nas mãos de Aníbal, em vista da situação aflitiva 

em que se encontravam os romanos; acrescentou depois que, se 

deixassem a questão sob seu comando, ele conseguiria uni-los todos; 

mas queria encerrá-los no palácio para salvá-los usando o meio de 

dar ao povo o poder de infligir-lhes castigo. Os senadores cederam a 

essa sua sugestão. Pacúvio chamou o povo para uma assembléia, 

depois de fechar o senado no palácio, e disse que chegara a hora de 

domarem a soberba da nobreza e vingar-se das injúrias sofridas, 

estando todos ali presos sob sua custódia; mas, como acreditava que 

o povo não quisesse que sua cidade ficasse sem governo, se 

desejassem matar os senadores antigos, seria necessário criar 

outros; para tanto, pusera todos os nomes dos senadores numa bolsa, 

e começaria a sorteá-los na presença de todos; e cada um dos 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

191 

 

sorteados morreria, assim que se tivesse encontrado um sucessor 

para ele (MAQUIAVEL, 2007, p.139-140).  

 

Após um período de silêncio quando do início do sorteio dos nomes, o 

povo começou a apontar os defeitos dos sorteados. Pacúvio, então, sugeriu que 

a plebe indicasse um nome para tomar o lugar daqueles no senado. A plebe, 

após sugerir vários nomes e discutir os defeitos de cada um deles, chegou à 

conclusão de que todos os plebeus eram indignos de ocupar o cargo. Assim, 

Pacúvio conclui que o povo considera o governo atual é o melhor disponível, 

alegando, com isso, que o povo deveria deixar de lado seu ódio e permitir que 

os senadores mantivessem sua autoridade. Isso porque o povo deseja mais um 

bom governo do que vingança.  

Embora, a partir desses exemplos, alguns infiram que Maquiavel 

defendia um governo aristocrático ou minimalista – uma vez que ele próprio 

elogia o fato de o povo escolher nobres para cargos que poderiam ser ocupados 

por plebeus –, outra conclusão pode ser tirada. Para Maquiavel, o elemento 

popular melhora o equilíbrio da cidade se a ele for dada a possibilidade de 

participação, na medida em que ele é ponderado e sábio (MCCORMICK, 

2011). Além disso, em outros trechos de sua obra, como no capítulo 60 do Livro 

I, Maquiavel apoia explicitamente a ascensão de plebeus a altos cargos, como 

consulado. Maquiavel elogia implicitamente tanto os plebeus que serviram 

como tribunos como aqueles que se elegeram para o cargo. Como o próprio 

florentino coloca no capítulo 58, em centenas de anos, em eleições de cônsules 

e tribunos, o povo não se arrependeu nem de quatro escolhas.  

Além destes, há outros exemplos na obra de Maquiavel sobre o juízo 

superior do povo na escolha dos magistrados. Nos Discursos, Livro III, 

capítulo 34, é dito que o povo favorece candidatos de boa reputação até que 

seus feitos provem ser a reputação falsa, ao passo que príncipes tendem a 

temer homens de grande reputação pelo risco de estes se tornarem seus rivais. 

Além disso, o povo se inclina pela escolha mais adequada se diante dele 

houver um orador de confiança para convencê-lo. Por fim, o povo não permite 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

192 

 

que servidores públicos saiam impunes pelo mal comportamento por terem 

realizado bem seus afazeres no passado (MCCORMICK, 2011).  

 

4. Conclusão 

 

Embora a tese deste texto seja a de que há, no pensamento 

maquiaveliano, uma preferência pela maior participação da plebe, até mesmo 

em detrimento dos grandi, nas instituições, há que se considerar, por outro 

lado, a existência de passagens textuais expressas de sua obra que se 

contrapõem a esta tese. A primeira delas é a dedicatória d’O príncipe, assim 

como esta obra. Além disso, passagens da História de Florença e dos Discursos 

negam abertamente a virtuosidade do povo, embora as censuras sejam pouco 

recorrentes nos Discursos. Ainda, não se pode negligenciar o fato de 

Maquiavel dedicar os Discursos a dois jovens nobres e a reprovação veemente 

do secretário florentino aos excessos da plebe, inclusive nos Discursos.  

Todavia, Bignotto (1991) e McCormick (2011) chamam a atenção para 

um fato: o público imediato ao qual Maquiavel se dirigia com os Discursos era 

composto por aristocratas. As famílias Rucellai e Buondelmonti (dos 

dedicatários) foram opositoras ao “governo largo” estabelecido por 

Savonarola. Muitos dos jovens grandi que outrora participaram da 

destituição de Soderini e da restauração dos Medici em 1512 agora 

participavam do Orti Oricellari9 (MCCORMICK, 2011). Assim, os Discursos 

 
9 A maioria dos ottimati acreditava que um diretor-executivo iria contrabalançar o Grande 

Conselho (estabelecido e habilitado por Savonarola, que era para os nobres excessivamente 

inclinado para a democracia). A maioria dos nobres esperava que Soderini criasse um senado 

(nobre) que iria dominar o Grande Conselho por completo. Essas esperanças foram frustradas 

quando Soderini, uma vez eleito, optou por ignorar os conselhos de cidadãos proeminentes, 

como Buondelmonti, Rucellai e Salviati, elevando “novos homens” (como Maquiavel) a cargos 

de responsabilidade. Consequentemente, foi considerado um traidor da classe. Com isso, 

passa a enfrentar forte obstrução e intransigência patrícias, tendo, inclusive, sua autoridade 

por vezes burlada, pois muitos nobres se comunicavam ilegalmente com os Medici exiliados. 

Inclusive, muitos deles continuaram a negociar alianças com a família “rebelde” e a participar 

de banquetes organizados pelos antigos tiranos. No final, os grandi, particularmente os 

membros mais jovens das famílias proeminentes, conspiraram com os Medici para derrubar 

a república e restaurar a família ao poder. A relação íntima de Maquiavel com Soderini 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

193 

 

lançariam mão de artifícios de sedução visando o convencimento de um 

público que não era exatamente adepto aos ideais republicanos.  

Quanto às repreensões de Maquiavel aos excessos e outros vícios da 

plebe, cabe algumas observações. De fato, Maquiavel reconhece que a plebe 

teve um papel crucial para a derrocada da república romana e a emergência 

de César. Além disso, ele reitera os excessos do elemento popular para fazer 

frente ao humor dos grandi, como na revolta dos Ciompi e nas reivindicações 

por igualdade socioeconômica. Nos Discursos, no capítulo 53 do Livro I, 

Maquiavel aponta que o povo chega a desejar a própria ruína quando 

enganado pela falsa aparência, sugerindo a possibilidade de se enganar o povo 

com relativa facilidade explorando falsas promessas e grandes esperanças. 

Todavia, há, na obra de Maquiavel, uma presença maior de exemplos de bons 

julgamentos da plebe que dos seus excessos. É graças à virtude e, até o 

momento da instituição da república, à incorruptibilidade da plebe que Roma 

se ordenou. No Capítulo 29 do Livro I, Maquiavel acaba por concluir que a 

ingratidão do povo não decorre da avareza, logo após atribuir a grandiosidade 

romana à pouca ingratidão popular, levando a crer que o povo, quando sofre 

do vício da ingratidão, impõe um ônus menor à cidade que a ingratidão do 

príncipe. Ainda, Maquiavel pontua que o povo é, efetivamente, mais sábio e 

mais constante do que um príncipe. Aqui, embora pareça um mero 

contraponto entre governo popular e principado, o Florentino insere reflexões 

sobre a superioridade do povo em relação aos outros estratos políticos, 

exaltando a menor frequência e menor gravidade dos erros populares e a 

facilidade em corrigi-los. 

 

agravou seus problemas com a nobreza florentina, inclusive com o velho Rucellai. Maquiavel 

foi, para dizer o mínimo, considerado um não “amigo” por essa geração da elite. Muitas vezes, 

sofreu o desprezo que esses nobres não conseguiam desafogar diretamente em Soderini. Ao 

contrário dos Medici, a nobreza florentina não recorreu à violência física contra Maquiavel, 

mas certamente o atacou com desprezo, tentando deliberadamente minar seu desempenho 

na atividade política. Contudo, apesar das boas razões para ressentir e desconfiar dos nobres, 

Maquiavel cultivou amizades com os jovens optimates Vettori, Guicciardini, Buondelmonti e 

Rucellai (MCCORMICK, 2011).  



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

194 

 

Não obstante, nos capítulos 7 e 9 do Livro I dos Discursos, Maquiavel 

transforma parte das ressalvas democráticas em relação ao elemento popular 

na própria justificativa sobre a importância de se fornecer um amplo espaço 

para a participação e julgamento popular, ao analisar o caso de Coriolano. 

Este propôs ao Senado que privasse a plebe politicamente, o que causou 

grande ódio popular em relação a ele. Quando o povo tenta retaliá-lo fora de 

um julgamento formal, os tribunos intervêm e convocam Coriolano para ser 

julgado diante do povo, não havendo recurso às vias extraordinárias. Caso o 

povo o tivesse retaliado fora de um julgamento, o resultado teria sido 

altamente danoso para a república. Um ataque de uma multidão iria se 

constituir como um ato privado tendencioso e violento de vingança contra um 

cidadão, e teria provocado represálias privadas pelos partidários de 

Coriolano, o que poderia ter desencadeado uma guerra civil e anunciado uma 

intervenção estrangeira que certamente teria arruinado a república 

(MCCORMICK, 2011).  

Ainda, cabe assinalar que Maquiavel, como um realista político, não 

pressupunha o ser humano como bom ou mau em essência, como ele explicita 

no capítulo 28 do Livro I dos Discursos. Isso justifica, em parte, a disparidade 

de suas opiniões quanto aos humores, que são coletivos políticos. Ora, não 

sendo o homem bom nem mau, mas podendo ser ambos, o mesmo pode se 

passar em relação aos humores. Todavia, o que parece se delinear em uma 

análise mais panorâmica de seus argumentos é que o povo é menos propenso 

ao vício e, por isso, mais confiável, o que não pode levar à conclusão de uma 

bondade em si. O que Maquiavel compreende como uma realidade da política 

com potencialidades boas ou más (os conflitos ocasionados pelo povo), toda 

uma tradição de pensadores, inclusive republicana, classifica como 

perniciosos, sendo esta a grande inovação de seu pensamento.  

Por fim, a comparação entre a forma como Maquiavel compreende o 

povo em relação a outros pensadores, mesmo republicanos, é patente. Esta 

tradição, da qual faz parte Guicciardini, entende que o elemento popular é 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

195 

 

essencialmente inconstante, volátil, instável, razão pela qual tende a causar 

conflitos. Se os conflitos devem ser sempre evitados e se a “massa 

populacional” é justamente aquilo que causa os enfrentamentos e coloca em 

risco a comunidade política, logo, “conflito” e “povo” estariam diretamente 

associados. Para os defensores de um regime republicano e aristocrático, como 

é o caso de Guicciardini, o modelo político ideal deveria ser aquele em que uma 

elite virtuosa e sábia governasse em nome de acordo com o bem comum. Sendo 

o elemento popular um risco à harmonia política pela sua instabilidade e 

suscetibilidade, ele que deveria ser refreado pelas instituições. Neste sentido, 

não é o conflito entre dois humores que eleva uma cidade a um status de boa 

ordenação, mas o fato de a cidade ser gerida por políticos experientes 

preparados para lidar com as contingências singulares. É justamente em meio 

ao debate em torno das instituições republicanas que Guicciardini demonstra 

certa hostilidade ao popolo. “Dentro do registro de uma leitura aristocrática, 

Guicciardini levantará sérias objeções às afirmações maquiavelianas, que 

pareciam vincular o autor dos Discursi a uma tradição ‘democrática’ do 

pensamento florentino” (MARIN, 2007, p.77). Sendo os grandi os cidadãos que 

possuem a “qualità”, deveriam ser eles a conduzir os assuntos públicos e a 

guardar a liberdade.  

Maquiavel, ao ponderar que o povo, na maior parte da vezes, não 

persegue os seus interesses (não opressão) diretamente, mas por meio de 

representantes e de instituições mediadoras, bem como que o elemento 

popular não tem desígnios opressores, dá a entender que a sua forma de 

desejar é marcada por uma maior onestà que a dos grandi. Com isso, ele 

reforça sua posição de que o povo (no sentido de popolo ou plebe, não de povo 

uno) é não um, mas o elemento central de uma república bem ordenada 

(MCCOMICK, 2011, 2013). E Maquiavel dá mostras de que o humor do povo 

é dotado de qualità e onestà, sendo o mais elevado, apresentando vários 

exemplos históricos para embasar esta tese, refutando, ao mesmo tempo, a 

tese dos republicanos aristocráticos de que o povo não teria o discernimento 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

196 

 

adequado para participar da vida política diretamente por ser inconstante e 

instável.  

Quando, no citado capítulo 58 do Livro I dos Discursos, Maquiavel 

inicia sua argumentação sobre o governo da lei, ele afirma que uma multidão 

irrefreada não é mais impulsiva que um homem (um príncipe). Segundo 

Adverse (2013, p.106-108), quando não há o controle da lei, os homens em 

geral tendem a cometer injustiças e atrocidades, tanto uma multidão quanto 

os poucos ou um só príncipe. Todavia, esta “igualdade na maldade” não é 

absoluta, uma vez que um príncipe ou os poucos encontram muito menos 

resistência para dar vasão aos seus desejos arbitrários quando desprezam a 

lei.  

Logo, embora haja momentos de sua obra em que Maquiavel critique a 

plebe por eventuais exageros, excessos ou ausência de razoabilidade (dando 

margens para que o seu pensamento seja interpretado como aristocrático), ele 

critica de forma muito mais veemente o humor dos grandes e os potenciais 

excessos em que um príncipe pode incorrer. Porém, a virtude do humor do 

povo estaria no fato de ele saber escolher de forma acertada e ser capaz de, 

nas condições devidas, manter a liberdade e a integridade das instituições 

republicanas.  

 

Referências 
ADVERSE, Helton Machado. Maquiavel, A República e o Desejo de Liberdade. 

Trans/Form/Ação, v. 30, p.33-52, 2007. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/trans/v30n2/a04v30n2.pdf. Acesso em 15 de novembro de 2013.  

ADVERSE, Helton Machado. Matriz italiana. In. BIGNOTTO, Newton (org.). Matrizes do 

republicanismo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.  

ADVERSE, Helton Machado. Maquiavel: Política e retórica. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2011.  

AMES, José Luiz. Transformações do significado de conflito na História de Florença de 

Maquiavel. Kriterion, Belo Horizonte, n 129, 2014, p.265-286. 

ARENDT, Hannah. A condição humana. Tradução de Roberto Raposo. 10 ed. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2001. 

ARENDT, Hannah. Sobre a revolução. Tradução de Denise Bottmann. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2011.  

BIGNOTTO, Newton. Maquiavel Republicano. São Paulo: Edições Loyola, 1991.  

BIGNOTTO, Newton. (org.). Matrizes do republicanismo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

2013.  

BIGNOTTO, Newton. Nota Metodológica: Guicciardini leitor de Maquiavel. Revista 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

197 

 

Discurso do Departamento de Filosofia da USP, v. 29, pp.111-131, 1998, p.120. 

COSTA, Jean Castro. Maquiavel, pensador trágico. Lua Nova, 107, maio-agosto 2019. 

Disponível em https://www.scielo.br/j/ln/a/JRPVPBPtsCTRMZLzJTPgD6b/#. Acesso em 3 de 

abril de 2024.  

DAHL, Robert A. A democracia e seus críticos. Tradução de Patrícia de Freitas Ribeiro. 

São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2012.  

DAVID, Antônio. Maquiavel e a virtù popular. Cadernos Espinosanos, número 32, p.165-

197. Disponível em: http://www.revistas.usp.br/espinosanos/article/viewFile/102695/100935. 

Acesso no dia 30 de junho de 2017.  

FOUCAULT, Michel. Segurança, território e população. Trad. Eduardo Brandão. São 

Paulo: Martins Fontes, 2008. 

GAILLE-NIKODIMOV, Marie. Conflit civil et liberté. La politique machievélienne 

entre histoire et médecine. Paris: Honoré Champion, 2004.  

MARIN, Marcelo de Paola. Maquiavel e Guicciardini: liberdade cívica e discórdias 

civis. Dissertação de mestrado apresentada ao Programa de Pós-graduação em Filosofia da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 2007.  

MCCORMICK, John. Democracia maquiaveliana: controlando as elites com um 

populismo feroz. Tradução de André Villalobos. Revista Brasileira de Ciência Política, n 

12, Brasília, 2013, p.253-298.  

MCCORMICK, John. Machiavellian democracy. Nova Iorque: Cambridge University 

Press, 2011.  

MAQUIAVEL, Nicolau. Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio. Glossário e 

revisão técnica de Patrícia Fontura Aranovich. Tradução MF. São Paulo: Martins Fontes, 

2007.  

MAQUIAVEL, Nicolau. O príncipe. Tradução de Maria Júlia Goldwasser. 2 ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 2001.  

MARTINS, José Antônio. Os fundamentos da república e sua corrupção nos Discursos 

de Maquiavel. Tese de doutorado apresentada ao Programa de Pós-graduação em Filosofia 

da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, 2007.  

MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira e CAMPOS, Adriana. Eterno retorno e a perfeição 

institucional em Maquiavel. Revista Quaestio Iuris, 11, 10/12/2018. Disponível em 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/quaestioiuris/article/download/32102/27046. Acesso em 4 

de abril de 2024. 

MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira e CAMPOS, Adriana. Maquiavel e o Governo das Leis: 

a relação entre as leis, as instituições políticas e o conflito. Revista da Faculdade de 

Direito da UFMG, 78, 22/12/2021. Disponível em 

https://revista.direito.ufmg.br/index.php/revista/article/view/2158/1978. Acesso em 4 de abril 

de 2024. 

MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira e ANDRADE, Luiza Rezende. A percepção institucional 

da república velha no'Auto da Compadecida': entre Victor Nunes Leal e Ariano Suassuna. 

Oxímora Revista Internacional de Ética y Política, 2023, p.107-127. Dispoível em 

https://revistes.ub.edu/index.php/oximora/article/download/42386/39711. Acesso em 4 de 

abril de 2024.  

MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira. O Conflito e a História na teoria republicana: 

contraponto entre Guicciardini e Maquiavel. Temporalidades Revista de História, v.6, 

n.1, 2014. Disponível em http://www.fafich.ufmg.br/temporalidades/pdfs/12p100.pdf. Acesso 

de 30 de novembro de 2016. 

MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira. Tragédia, razão e teoria politica platônica: a 

reconciliação entre a racionalidade política platônica e a tragédia de Édipo. Tese 

de doutorado apresentada ao Programa de Pós-graduação em Ciência Política da Faculdade 

de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, 2021. 

PANCERA, Carlo Gabriel. Maquiavel entre repúblicas. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

2010. 



 

Rev. Fac. Dir. | Uberlândia, MG | v. 52 | n. 1 |  pp. 172-198 |  14/01/2026 | ISSN 2178-0498 

 

 

198 

 

SANTOS, José Henrique. Ética e Política, Uma Tragédia do Mundo Ético. Cadernos da 

Escola do Legislativo da ALMG, Belo Horizonte, vol. 5(8), p.9-39, jul/dez, 1998.  

SKINNER, Quentin. Maquiavel. Trad. Denise Bottmann. Porto Alegre: L&PM Editores, 

2012.  

STRAUSS, Leo. Reflexões sobre Maquiavel. Trad. Élcio Verçosa Filho. São Paulo: É 

Realizações Editora.  

VALVERDE, Antonio José Romera. A liberdade cívica no Livro I dos Discorsi de Maquiavel. 

Hypnoe, ano 4, n 5, 1999, p.337-354. Disponível em 

http://www.hypnos.org.br/revista/index.php/hypnos/article/view/343/347. Acesso em 12 de 

outubro de 2016.  

 

 

 
Artigo recebido em: 04/04/2024.  

Aceito para publicação em: 17/09/2025. 


