
 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

Simbioses: dinâmicas entre humano e não-humano na arte  
Symbioses: dynamics between human and non-human in art  

NIKOLETA KERINSKA  

Universidade Politécnica Hauts-de-France, LARSH - Département DeScripto, Valenciennes, França   

RESUMO  
Este texto, cuja escrita oscila entre o ensaio e o artigo acadêmico, trata da noção de simbiose, da 
dicotomia entre natureza e cultura no sistema capitalista e de alguns pensamentos e formas artísticas 
que contestam essa dicotomia. O objetivo é esboçar um quadro de ideias que ao mesmo tempo 
fundamenta o tema da simbiose entre humano e não-humano, e fornece uma abertura para pensá-lo 
no campo arte. Trata-se apenas de um breve esboço cuja missão principal é inquietar seus leitores.  

PALAVRAS-CHAVE  
Simbiose, humano/não-humano, arte, dualidade natureza/cultura.  

ABSTRACT  
This text, whose writing oscillates between essay and academic article, deals with the notion of 
symbiosis, the dichotomy between nature and culture in the capitalist system, and some thoughts and 
artistic forms that challenge this dichotomy. The aim is to sketch out a framework of ideas that both 
underpins the theme of symbiosis between humans and non-humans and provides an opening for 
thinking about it in the field of art. This is only a brief outline, whose main mission is to unsettle its 
readers.  

KEYWORDS  
Symbiosis, human/non-human, art, nature/culture duality.   

 
Figura 1 – Nikoleta Kerinska, 2024, Minúsculos seres que habitam plantas e sonhos, Desenho, 
colagem, monotipia, 34,5 X 26 cm. Crédito da imagem: Nikoleta Kerinska.  
 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

“Num dia excessivamente nítido,  
Dia em que dava a vontade de ter trabalhado muito  

Para nele não trabalhar nada,  
Entrevi, como uma estada por entre árvores,  

O que talvez seja o Grande Segredo, 
Aquele Grande Mistério de que os poetas falsos falam. 

 
Vi que não há Natureza, 

Que Natureza não existe, 
Que há montes, vales, planícies, 

Que há árvores, flores, ervas,  
Que há rios e pedras,  

Mas que não há um todo a que isso pertença, 
Que um conjunto real e verdadeiro  
É uma doença das nossas ideias.” 

 
Fernando Pessoa   

1. Uma urgência vital 

O início do século XXI apresenta-se como um momento singular na história. 

Trata-se de uma época marcada por conexões inéditas, trocas intensas de ideias e 

especulações intelectuais que desafiam qualquer tentativa de classificação. A 

experiência contemporânea revela tanto a exuberância das conquistas humanas 

quanto a persistência de sentimentos de incerteza e insatisfação que atravessam o 

cenário global. 

Nunca a humanidade acumulou tantos conhecimentos sobre o planeta, e 

sobre si mesma. Os avanços científicos e tecnológicos, aliados às conquistas 

materiais, configuram um patrimônio coletivo sem precedente. A expansão de 

instituições como escolas e hospitais, bem como a construção de infraestruturas 

diversas, testemunham o esforço civilizatório. O mundo material e simbólico se 

distingue pela diversidade de objetos, máquinas, utensílios e obras culturais. A 

produção artística, musical, literária e teórica alcança uma densidade e uma 

pluralidade que reforçam a ideia de um século marcado pela criatividade e pela 

multiplicidade de expressões. 

Nesse contexto, poder-se-ia afirmar que à humanidade restaria apenas colher 

os frutos de sua inteligência e de sua capacidade inventiva, usufruindo de uma vida 

plena e feliz. 

Contudo, paralelamente a esse quadro de abundância, emerge um 

sentimento difuso de insatisfação e insegurança. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

Os meios de comunicação, símbolos da modernidade, relatam diariamente 

tragédias que se sucedem em diferentes regiões do planeta: guerras, assassinatos, 

conflitos políticos, desastres climáticos, crises humanitárias e fome infantil. Essas 

narrativas circulam em um fluxo contínuo, produzindo um efeito de encantamento e 

inquietação sobre os públicos que as consomem. Assim, a humanidade encontra-se 

imersa num contexto político, social e econômico cujas razões permanecem obscuras, 

e, cujas projeções futuras frequentemente se apresentam carregadas de pessimismo. 

Para não deslisar na superfície dessa problemática global citaremos aqui 

alguns fatos relatado por Gilles Gressani (2025) durante sua tentativa de fazer uma 

síntese do ano que está terminando:  

2025 foi um ano preocupante – na verdade, muito estranho. Estamos virando 
a página do primeiro quarto do século XXI – desde 2 de julho, estamos mais 
próximos de 2050 do que do ano 2000. [...] Pela primeira vez em vinte anos, 
há mais regimes autoritários do que democracias no mundo – e a mudança 
mais espetacular, evidentemente, está ocorrendo em Washington. Com a 
aproximação do 250º aniversário da independência, surge uma questão: os 
Estados Unidos ainda são uma democracia? Desde seu retorno à Casa 
Branca, Donald Trump passou mais de 80 dias jogando golfe e participou em 
cerca de 40% menos eventos públicos do que em seu primeiro mandato[...] 
No entanto, suas ações parecem mais radicais e eficazes. Isso se explica por 
uma mudança na natureza do poder. Uma nova elite tecnocrática assumiu o 
comando – ela usa a energia espetacular liberada pelo presidente americano 
como combustível para transformar uma democracia enfraquecida em algo 
bastante inédito – uma espécie de novo sistema monárquico, um antigo 
regime na era da IA. Com uma consequência imediata: em 2025, o 
enriquecimento privado dessa nova corte foi impressionante. A fortuna de 
Donald Trump e sua família mais que dobrou: eles parecem ter ganho mais 
de dez bilhões de dólares em dez meses. E, enquanto isso, na primeira 
economia mundial impulsionada por investimentos colossais em inteligência 
artificial, a expectativa de vida estagna e os paradoxos se acumulam. 
Enquanto novos medicamentos para emagrecer fazem desaparecer os 
tamanhos XXXL, mais da metade dos animais domésticos americanos são 
obesos; e agora há seis vezes mais cães e gatos do que crianças pequenas 
na União Europeia. Juntos, esses números retratam um Ocidente em plena 
mutação tecnológica e antropológica – profundamente desorientado e 
desigual. Sabe-se agora que os 1% mais ricos do planeta acumularam quase 
metade da riqueza entre 2000 e 20241. 

O século XXI, portanto, revela-se como um momento paradoxal: ao mesmo 

tempo em que se caracteriza pela exuberância das conquistas humanas, é 

 

1 Radio crônica de Gilles Gressani, pesquisador em ciências politicas, emitida em 19/12/2025 pela radio 
France Culture e disponível em: https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/la-chronique-du-
grand-continent/la-chronique-du-grand-continent-chronique-du-vendredi-19-decembre-2025-8507068, 
consultado 19/12/2025.  

 

https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/la-chronique-du-grand-continent/la-chronique-du-grand-continent-chronique-du-vendredi-19-decembre-2025-8507068
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/la-chronique-du-grand-continent/la-chronique-du-grand-continent-chronique-du-vendredi-19-decembre-2025-8507068


 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

atravessado por incertezas que desafiam a possibilidade de uma plena realização 

coletiva. A reflexão crítica sobre esse paradoxo torna-se fundamental para 

compreender os dilemas contemporâneos e para pensar alternativas que permitam 

transformar a abundância material e simbólica em condições efetivas de bem-estar e 

justiça social. 

Como situar-se nesse contexto, e, que adjetivo escolher para identificar o 

nosso tempo? Caótico? Incerto? Confuso? Fragmentado? Injusto? Catastrófico?  

Este texto emerge da sensação, ao mesmo tempo banal e persistente, que 

nada vai bem. Essa mesma sensação que Munch (“O grito”, 1893 - 1917) imortalizou 

sob forma pictórica como uma descarga violenta de emoção que ultrapassa os limites 

da linguagem. A imagem do grito encarna uma urgência vital:  a necessidade de não 

se deixar petrificar pela indiferença, pela impotência ou pela ausência de esperança. 

Essa urgência traduz-se na recusa de testemunhar passivamente as tragédias 

mundiais e cotidianas. Evidentemente, seria pretensioso e ingênuo acreditar que um 

texto, por si só, pudesse desencadear transformações estruturais ou oferecer 

soluções. No entanto, se a escrita for capaz de instigar alguns leitores, ou mesmo de 

provocar neles uma inquietação que se manifeste sob outras formas de expressão, já 

terá cumprido sua função.  

Sem anunciar de forma explícita o plano desta reflexão, deixamos entrever 

uma provocação: a possibilidade de um mundo melhor. Trata-se de um convite à 

imersão crítica, à disposição de pensar alternativas e de reconhecer que, mesmo em 

meio às incertezas, a imaginação de futuros diferentes permanece como tarefa ética 

e política da humanidade. 

2. Uma bela noção  

“A criança humana é um mosaico de anjo e animal”, escreve o antropólogo 

Jacob Bronowski (1992, p.30). Esta bela imagem evoca tanto nossa determinação 

biológica, quanto nossa ascensão intelectual e cultural. Os humanos são 

representantes de uma espécie inquieta, resultado de um longo processo evolutivo 

marcado por grandes conquistas intelectuais, como o desenvolvimento da linguagem, 

do pensamento abstrato e da cultura. Entre as atividades humanas, a arte ocupa um 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

lugar único: além das necessidades vitais, a arte mobiliza as dimensões simbólica, 

emocional e espiritual dos humanos. Assim, a capacidade de produzir arte é 

frequentemente considerada um traço distintivo da humanidade, às vezes interpretada 

como um sinal de sua origem divina. 

No entanto, se a arte é frequentemente vista como marca exclusiva da 

humanidade, ela também revela que o ser humano não cria sozinho: cada obra nasce 

de uma relação do homem com seu meio-ambiente e seu contexto – seja pela matéria 

que resiste e inspira, pelos ecossistemas que condicionam a sensibilidade, ou pelas 

forças invisíveis que atravessam o gesto criador. O homem não é uma essência em 

si, nem definido unicamente por si mesmo, ele evolui numa malha de relações, em 

parte tecida por ele mesmo. Em outras palavras, “não existe homem interior, o homem 

está no mundo, é no mundo que ele se conhece” (Merleau-Ponty, 1945/1994, p. 6).  

O “estar no mundo” do homem pode ser analisado em diferentes níveis 

próprios as suas ações e a sua existência, que levaria sem dúvida a uma 

fragmentação. Propomos em contrapartida, a perspectiva aberta pela noção de 

simbiose, que parece abrir e ampliar esse “estar do homem no mundo” para além de 

suas necessidades primeiras, e deste modo permite a passagem à uma concepção 

mais integra, e em função da qual passaremos a chamá-lo humano.  

A etimologia do termo simbiose revela plenamente o seu sentido: deriva do 

grego sýn (σύν), que significa ‘com, junto’ e bíos (βίος), que significa ‘vida’, 

evidenciando o significado de ‘vida em conjunto’. 

O termo surge em 1877, usado pelo botânico A. Bennett para descrever o 

mutualismo relacional dos líquenes2. Em 1879, o micologista alemão Heinrich Anton 

de Bary introduziu o termo simbiose para descrever a “vida em comum” entre um fungo 

e uma alga nos líquenes. Ele definiu a simbiose como uma associação duradoura 

entre organismos “heterospecíficos” 3 . A simbiose passa a ser a capacidade de 

 

2Ser vivo que corresponde à associação em simbiose de uma alga e um fungo, encontrado em muros, 
rochedos, troncos de árvores etc. in Dicionário Priberam da Língua Portuguesa [em linha], 2008-2025, 
disponível em https://dicionario.priberam.org/l%C3%ADquenes; acessado em 10/12/25. 

3 Heterospecífico é um termo utilizado em biologia e ecologia para descrever interações ou relações 
envolvendo várias espécies diferentes. Opõe-se ao conceito de homospecífico, que diz respeito às 
relações entre indivíduos da mesma espécie. As interações heterospecíficas podem ser positivas, 
negativas ou neutras, e abrangem diversas situações, como competição, predação, parasitismo, 
simbiose ou mutualismo. Assim, heterospecífico designa tudo o que diz respeito as relações e as trocas 

https://dicionario.priberam.org/l%C3%ADquenes


 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

“organismos opostos viverem juntos”, introduzindo aqui uma noção de coabitação 

dentro de uma biocenose limitada a dois organismos4. 

A definição de simbiose é controversa entre os cientistas. Alguns acreditam 

que a simbiose se refere apenas a mutualismos persistentes, enquanto outros 

acreditam que ela deve ser aplicada a todos os tipos de interações biológicas 

persistentes, como mutualismo, comensalismo, parasitismo (antônimo de simbiose) e 

inquilinismo. 

Na biologia contemporânea, a simbiose é compreendida como uma 

associação duradoura entre organismos distintos, cuja sobrevivência depende dessa 

convivência. Cada espécie envolvida retira proveito da relação, configurando um 

modo de existência partilhada. Posteriormente, Heinrich Anton de Bary e Albert-

Bernhardt Frank ampliaram o alcance do termo ao reino animal, precisando sua 

definição a partir das ideias de “viver juntos” e “associação duradoura” (Ibid.).  

Mais tarde, Karl Brandt deslocou o enfoque ao interrogar-se sobre a vantagem 

obtida, introduzindo em 1881 o conceito de benefício mútuo. Oscar Hertwig, por sua 

vez, destacou o caráter de inter-relação que atravessa tais vínculos. Ao evocar a 

palavra evolução, abre-se um campo semântico que pode remeter tanto à teoria 

darwiniana ou neodarwiniana – que toma como unidade de seleção as espécies e 

como temporalidade os tempos geológicos – quanto à noção de evolução como 

processo de transformação ao nível dos indivíduos, ao longo de uma vida humana, 

animal ou vegetal (Ibid.). 

O que é interessante reter é que essa relação íntima e duradoura entre dois 

organismos diferentes, pode ser benéfica para ambos os parceiros, mas também pode 

evoluir para formas como comensalismo ou parasitismo, pode ser também obrigatória 

ou facultativa. De todo jeito, o resultado dela é que os organismos não podem viver 

um sem o outro, e que essa interação biológica estreita é de longo prazo. Os dois 

 

entre diferentes espécies num ecossistema. In dicionário on-line: La langue française, disponível em 
https://www.lalanguefrancaise.com/dictionnaire/definition/heterospecifique; acessado em 10/12/25. 

 

4  Ver enciclopédia de biologia on-line AQUA PORTAL, disponível em  
https://www.aquaportail.com/encyclopedie/symbiose. Acessado em: 14/12/2025.  

https://www.lalanguefrancaise.com/dictionnaire/definition/heterospecifique
https://www.aquaportail.com/encyclopedie/symbiose


 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

simbiontes, que dependem um do outro, podem ser também de naturezas muito 

variadas: animais, vegetais, fungos, bactérias.  

Para compreender o lugar do humano e importância de suas relações 

simbióticas com o resto (que chamaremos de não-humano), recorremos à teoria 

formulada por Lynn Margulis na década de 1960. Segundo a pesquisadora, à “teoria 

da endossimbiose” explica a origem dos organismos multicelulares. Sua hipótese é a 

seguinte: as mitocôndrias – e, nas plantas, os cloroplastos – descendem de bactérias 

que foram incorporadas por células ancestrais e passaram a viver em associação 

permanente com elas. Essa convivência simbiótica, inicialmente utilitária, 

transformou-se em uma relação estrutural e indispensável, permitindo às células 

hospedeiras produzir energia de forma mais eficiente e, assim, abrir caminho para a 

complexificação da vida.  

A endossimbiose não apenas explica a emergência das células eucarióticas, 

mas também sugere que a cooperação entre organismos distintos foi um motor 

decisivo da evolução, tornando possível o surgimento de formas de vida multicelulares 

e, em última instância, da própria humanidade (Margulis; Sagan, 2022)  

Interpretando as contribuições de Lynn Margulis e Dorion Sagan, podemos 

afirmar que, ao observarmos a Terra em perspectiva ampla e ao longo de sua história, 

ela se revela como um planeta de microrganismos – bactérias, vírus e formas de vida 

invisíveis – que nunca cessaram de evoluir em simbiose. Essa é a essência de sua 

trajetória, sua estrutura mais profunda. Nós mesmos, como todos os animais e 

vegetais, somos no fundo composições ultra complexas de bactérias, sistemas 

microscópicos que constituem a base da vida terrestre. Margulis opera uma síntese 

inédita ao articular a escala microscópica, a escala dos indivíduos e a escala 

planetária em torno de uma concepção de evolução renovada pela ideia de simbiose: 

a associação íntima e duradoura entre organismos diferentes.  

A bióloga nos oferece um relato inédito sobre a vida, que desvenda o maior 

mistério da nossa existência – o surgimento e o desenvolvimento da vida na Terra. 

Esse relato também testemunha da luta vitoriosa de sua autora que, após anos de 

resistência da parte da comunidade científica, impôs a necessidade de pensar o vivo 

a partir de suas relações de cooperação. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

A beleza da noção de simbiose revela-se quando compreendemos que somos 

fruto de trocas e colaborações complexas, inseridos em um todo chamado vida – 

muitas vezes esquecido ou ignorado por nós. Essa perspectiva desloca a visão 

clássica da evolução, centrada na competição, para um horizonte mais amplo, mais 

humilde e profundamente vinculado aos outros organismos. Trata-se de uma 

concepção que nos convida a reconhecer a interdependência como fundamento da 

existência e a valorizar a cooperação como princípio vital. 

3. Humano, demasiadamente humano5 

Em que momento o humano se afastou das relações que o ligavam aos outros 

organismos e formas de vida? Em que instante nos destacamos do conjunto, erigindo 

a noção de “natureza” como algo separado de nós? Philippe Descola indica que esse 

processo se iniciou no século XVII, quando se estabeleceram os fundamentos de uma 

visão dualista que opõe cultura e natureza6.  

Nesse período, marcado pelo racionalismo cartesiano e pelo florescimento da 

ciência moderna, a natureza passou a ser concebida como objeto de observação, 

mensuração e domínio, enquanto o humano se afirmava como sujeito autônomo, 

dotado de razão e capaz de controlar o mundo. Essa cisão, que se tornou 

característica do naturalismo ocidental, instituiu uma forma de pensar que privilegia a 

separação e a hierarquia, relegando os outros seres vivos à condição de recursos ou 

de cenário. Seguir de perto esse processo é compreender como se construiu uma 

ontologia que ainda molda nossa maneira de habitar o planeta, e que contrasta com 

outras cosmologias que reconhecem a continuidade entre humanos e não-humanos. 

Temos o hábito de constatar que os humanos usam mal os recursos naturais, 

que nossas tecnologias consomem uma grande parte desses recursos, e que o nosso 

modo de vida é a principal razão de uma catástrofe ecológica eminente. Fazer essa 

 

5 Esse subtítulo faz referência a palestra de Philippe Descola, na ocasião do colóquio Comment penser 
l’Anthropocène ?, nos dias 5 e 6 de novembro 2015, no Collège de France, Paris.  

6 « Humain, trop humain » : Intervention de Philippe Descola Intervention lors du colloque « Comment 
penser l'Anthropocène ? », les 5 et 6 novembre 2015 au Collège de France, Paris. Disponível em  
https://www.youtube.com/watch?v=yY_mVVtkQi4&t=208s 

https://www.youtube.com/watch?v=yY_mVVtkQi4&t=208s


 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

constatação não é difícil, mas mais interessante é analisar a origem do problema. Para 

compreender a situação atual, Philippe Descola compartilha conosco um olhar 

minucioso sobre a nossa história recente. Segundo o antropólogo, duas coisas podem 

ser apontadas como mudanças radicais do nosso modo de vida: “A primeira é a 

antropização da Terra” 7, que atingiu um limiar crítico em áreas, que não haviam sido 

povoadas anteriormente. Entre as consequências mais perceptíveis são o 

aquecimento global, a erosão da biodiversidade, a acidificação dos oceanos, a 

poluição das águas, das terras e dos solos. A antropização é diretamente ligada a 

invenção de “novos produtos, como antibióticos, pesticidas e OGM, que se combinam 

com a disseminação de novas espécies em novos habitats, e com a circulação de 

agentes patogênicos capazes de ultrapassar as barreiras entre espécies” (Ibid.). Ele 

cita também “a monocultura intensiva” e seus efeitos sobre as temperaturas, mais 

elevadas da atmosfera e dos oceanos, que alteram os processos evolutivos. Para 

sintetizar esse primeiro ponto, Descola utiliza uma citação do especialista em ecologia 

marinha Stephen Palumbi: “Os seres humanos são agora a maior força evolutiva na 

Terra” (Ibid.).  

A segunda coisa se resume no fato de que uma pequena parte da humanidade 

se apropriou da Terra e a devastou, para garantir aquilo que define como “seu bem-

estar, em detrimento de uma multidão de outros seres humanos e não-humanos, que 

pagam diariamente as consequências dessa ganância” (Ibid.). Portanto, não é a 

humanidade em geral que está na origem do Antropoceno, mas sim “um sistema, um 

modo de vida, uma ideologia, uma maneira de dar sentido ao mundo e às coisas, cujo 

fascínio não deixou de se expandir, e cujas particularidades devem ser 

compreendidas se quisermos pôr fim a esse processo” (Ibid.).  

Analisando as palavras de Philippe Descola, dois problemas se tornam claros: 

por um lado, a intensificação da antropização da Terra e as ações humanas que a 

acompanham, nos levaram a processos irreversíveis como o aquecimento global, a 

exterminação da biodiversidade, e a alteração dos mecanismos evolutivos; por outro, 

devemos compreender que não seria a humanidade em bloco responsável por essas 

transformações. O antropólogo sublinha que as indústrias modernas, as práticas 

 

7 Todas as citações de Philippe Descola provêm de sua conferência e foram traduzidas pela autora.  



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

agrícolas, e todas as formas de produção são veiculadas a um sistema econômico e 

ideológico, que determina um modo de vida hegemônico:  

É o desenvolvimento, ao longo dos últimos séculos, primeiro na Europa 
Ocidental e depois em outras regiões do planeta, de um modo de composição 
do mundo que tem sido chamado de diversas maneiras, dependendo dos 
aspectos do sistema que se desejava destacar: capitalismo, revolução 
industrial, tecno-esfera ou tecno-cena8 , modernidade, naturalismo. Em que 
consiste esse sistema? Em primeiro lugar, ele se baseia, pela primeira vez 
na história da humanidade, na afirmação de uma diferença de natureza, e 
não mais de grau entre humanos e não-humanos, uma diferença que enfatiza 
o fato de que os primeiros, os humanos, compartilham com os segundos 
propriedades físicas e químicas universais. Mas que eles são distintos por 
sua disposição moral e cognitiva. O resultado é, de fato, o surgimento de uma 
natureza hipostasiada em relação à qual os humanos são distanciados e 
colocados em posição de superioridade. (Ibid)    

Neste sistema, uma minoria da humanidade se apropria dos recursos e impõe 

custos desproporcionais, bem como regras excludentes, à vasta maioria de humanos 

e não-humanos. Esses “outros”, que compõem a maior parte da vida, mas 

permanecem fora da governança do sistema, são permanentemente usados, 

sacrificados e marginalizados. Romper com a visão homogênea da espécie humana 

como predadora torna-se, portanto, indispensável: é preciso reconhecer e analisar as 

lógicas de poder e de sentido que sustentam a ordem vigente, se quisermos abrir 

caminhos para alternativas capazes de superar suas desigualdades e violências. 

O antropólogo aponta também uma transformação maior do nosso modo de 

vida, que é o uso de energia:  

Durante milênios, as sociedades agrárias basearam-se na energia solar, ou 
seja, na fotossíntese de várias espécies de plantas e na sua conversão em 
alimentos, e na energia fornecida pela ação dirigida de humanos e animais. 
Os pilares da vida eram, portanto, a terra e o trabalho — recursos que 
permaneceram inalienáveis por muito tempo, como a antropologia econômica 
nos ensinou há muitas décadas. O desenvolvimento do capitalismo mercantil, 
do sistema colonial, e posteriormente imperialista, no qual esse capitalismo 
mercantil se baseia, permitiu a diversificação global das fontes de energia, 
matérias-primas e bens manufaturados, bem como sua equalização por meio 
da moeda. Tudo se tornou convertível em dinheiro. As diferenças de custo de 
produção possibilitadas pelo transporte barato de mercadorias transformaram 
este último numa fonte de lucros financeiros consideráveis (Ibid.). 

Descola chama a nossa atenção para uma transformação histórica da função 

do dinheiro: este deixa de ser apenas um meio de troca entre mercadorias, ele passa 

 

8 No original: technosphère ou techno scène (grifo nosso).  



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

a ser um resultado do processo de circulação das mercadorias e deste modo, um 

produto da lógica do mercado, e um recurso estratégico na aquisição de energias. A 

consequência imediata é a ruptura com a forma ontológica de produção de bens. As 

novas fontes de energia e de matéria prima, mencionadas por Descola, são, 

portanto, desconectadas da terra agrícola. Assim, a riqueza e o poder deixam de 

depender diretamente da lavoura (como no modelo agrário tradicional), e passam a 

se apoiar em novas formas de energia – como o carvão, o petróleo ou outras fontes 

industriais. Essa desconexão marca uma mudança estrutural: a economia não está 

mais vinculada ao ritmo da agricultura, mas ao acesso a fluxos energéticos externos. 

Inaugura-se então uma nova lógica econômica, ligada ao desenvolvimento industrial, 

que induz as sociedades modernas a mergulhar na maior ilusão dos dois últimos 

séculos, e da qual somos vítimas até hoje: considerar “a natureza como recurso 

infinito, permitindo um crescimento infinito graças ao aperfeiçoamento infinito das 

técnicas” (Ibid.). 

A conferência da Descola é abundante em exemplos e fatos, que denunciam 

o sistema capitalista e seus modus operandi. Este assunto ultrapassa amplamente o 

âmbito deste texto. Nossa intenção é de refletir sobre as simbioses entre humano e 

não-humano na arte, e para poder tratar este tema com a devida seriedade, nos 

parece indispensável seguir o convite de Descola para compreender que não existe 

uma única forma de conceber o mundo vivo, mas múltiplas ontologias que estruturam 

as relações entre humanos e não-humanos. Animismo, totemismo, analogismo e 

naturalismo são modos distintos de habitar e significar a Terra, revelando que a ideia 

de natureza é sempre culturalmente construída.  

Essa perspectiva amplia e ressoa com a noção de simbiose: se a vida se 

sustenta por interdependências biológicas, também se organiza por sistemas de 

pensamento que reconhecem (ou negam) essas inter-relações. Descola nos lembra 

que pensar o vivo implica reconhecer a diversidade de formas de coexistência, e que 

a própria humanidade só pode ser entendida como parte de uma trama maior de 

vínculos e trocas. Tal compreensão, entretanto, revela o caráter insustentável do 

sistema vigente e condena a lógica perversa que sustenta seu funcionamento. O 

antropólogo conclui: 

Em suma, estamos todos no mesmo barco, mas a situação não é a mesma 
para quem está confinado nos porões, os primeiros a afundar em caso de 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

naufrágio, e para quem está nos salões da primeira classe, próximo dos botes 
salva-vidas. Então, há uma coisa que podemos fazer coletivamente para 
alterar talvez a rota do barco a longo prazo, antes que seja tarde demais, e 
isso é mudar os motores, e o modo de navegação. (Ibid.) 

4. Intuições  

Nesta seção, são desenvolvidas algumas ideias sobre as manifestações da 

simbiose entre o humano e o não-humano na arte. A principal motivação é apresentar 

a arte como uma força intuitiva, capaz de antecipar certas inquietações intelectuais, 

de promover ideais subversivas e de vislumbrar mundos possíveis. Para além da 

utopia, a arte pode servir como meio de discussão da noção de simbiose – 

evidenciando que ela, a cultura e a própria existência humana são inseparáveis das 

interações com o não-humano, bem como das questões ecológicas e políticas que 

essas interações implicam. 

Não devemos esquecer que na história da arte, a dicotomia entre natureza e 

cultura foi alimentada por representações e discursos que opõem o mundo natural –

percebido como dado, espontâneo e orgânico – ao mundo cultural – entendido como 

construído, artificial e simbólico. Essa tendência persistiu durante séculos, dos mitos 

antigos ao romantismo, passando pela Renascença e chegando ao próprio campo da 

arte contemporânea, sustentando durante muito tempo a clivagem característica da 

tradição filosófica ocidental (Aristóteles, Descartes, entre outros). Contudo, nossa 

intenção é de detectar e destacar algumas formas artísticas que precocemente 

escaparam a dicotomia entre natureza e cultura, e, outras, mais recentes, que se 

opuseram resistentemente a tradição ocidental, e buscaram inspirações nas 

simbioses entre humano e não-humano.  

Imaginar e representar o humano em seu limiar com o não-humano é uma 

prática que pode ser observada desde a Antiguidade. Na arte grega, escultores e 

pintores retrataram centauros (meio homem, meio cavalo), sátiros (humanos com 

traços animais) e figuras como Medusa. Já na arte romana, mosaicos e afrescos 

mostravam híbridos mitológicos, como Hércules enfrentando criaturas meio humanas, 

meio animais. Essas hibridizações entre humano e não-humano – seja entre homem 

e animal, ou outras formas – atravessam a mitologia, a religião e a imaginação 

artística, estando na Antiguidade intimamente ligadas ao sagrado e ao mito. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

Na arte medieval, encontramos exemplos marcantes de quimeras, grifos e 

outros seres híbridos, retratados em iluminuras e esculturas de catedrais, 

frequentemente com função de advertência moral e espiritual. Na pintura, Hieronymus 

Bosch criou obras como “O Jardim das Delícias” (1504), repletas de seres híbridos 

que misturam humanos, animais e objetos em visões fantásticas e inquietantes. Pieter 

Bruegel, o Velho, em obras como “O Triunfo da Morte” (1562), também apresentou 

figuras grotescas e híbridas, que combinam humano e não-humano em alegorias da 

morte e suas manifestações.  

Um exemplo marcante da representação da simbiose entre humano e não-

humano são as obras de Giuseppe Arcimboldo, pintor italiano, célebre por seus 

retratos compostos de frutas, flores, animais e objetos, que criavam figuras humanas 

de forma engenhosa e simbólica. Seu estilo, associado ao maneirismo, explorava a 

ilusão e a ambiguidade, transformando elementos naturais em rostos e corpos 

humanos (série “As quatro estações” 1563-1573). As pinturas do Arcimboldo, 

redescobertas no século XIX, foram uma fonte de inspiração e de admiração para os 

artistas surrealistas, que viram nelas um precursor da imaginação moderna.  

No Surrealismo, a simbiose entre o humano e o não-humano manifesta-se 

como uma estratégia estética e filosófica para dissolver fronteiras rígidas entre sujeito 

e mundo. Artistas como Salvador Dalí, Max Ernst e Leonora Carrington exploraram 

metamorfoses inquietantes, em que corpos humanos se fundem com animais, objetos 

ou paisagens, criando imagens híbridas que desafiam a lógica racional. Essa fusão 

traduz o desejo surrealista de revelar dimensões ocultas da psique e da realidade, 

onde o humano se reconhece inseparável do não-humano. Ao propor criaturas 

híbridas e ambientes oníricos, os surrealistas retratam as fusões e as confluências 

entre natureza, inconsciente e cultura, questionam as hierarquias, e abrem um 

caminho para imaginar novas formas de existência. 

Os exemplos citados até aqui revelam o interesse dos artistas pela 

representação de híbridos entre humano e não-humano, que pode ser interpretada 

como uma crítica às fronteiras rígidas entre natureza e cultura.  

Claude Lévi-Strauss, em sua análise estrutural dos mitos (1964/2014), 

mostrou que as narrativas míticas operam por meio de oposições binárias: vida/morte, 

natureza/cultura, humano/animal, mas também pela sua constante mediação. Nesse 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

sentido, os híbridos artísticos funcionam como figuras mediadoras, que tornam visível 

a permeabilidade dessas categorias, e sugerem a ideia de que a cultura não existe 

sem a natureza. 

A ideia da dicotomia entre natureza e cultura é tratada também nos trabalhos 

de Bruno Latour. O filósofo, por sua vez, propõe a chamada “antropologia simétrica” e 

a “teoria ator-rede”, para argumentar que a modernidade nunca conseguiu separar de 

fato o social da natureza. Em “Jamais fomos modernos” (1994), ele mostra que 

humanos e não-humanos estão sempre entrelaçados em redes de ação, e que a 

dicotomia natureza/cultura é uma construção ideológica da modernidade. Assim, os 

híbridos artísticos podem ser lidos como metáforas dessa rede, desestabilizando a 

pretensão moderna de separar o humano do mundo natural. 

Já Donna Haraway, em seu célebre “Manifesto Ciborgue” (1985/2018), 

propõe o ciborgue como figura híbrida que dissolve fronteiras entre humano, animal e 

máquina. Para Haraway, o ciborgue é uma ficção política e epistemológica que 

questiona hierarquias e abre espaço para imaginar novas formas de coexistência. A 

arte que cria híbridos humano/não-humano dialoga com essa perspectiva, ao mostrar 

que identidade e cultura são sempre compostas de elementos múltiplos e 

interdependentes. 

Assim, a criação de híbridos na arte não apenas mobiliza o imaginário 

mitológico e surreal, mas também instiga os debates filosóficos contemporâneos, 

mostrando que a dicotomia natureza/cultura é insuficiente para pensar as complexas 

interações que constituem o humano. 

Atualmente, as simbioses entre animais, plantas e humanos tornam-se 

metáforas vivas de uma nova sensibilidade ecológica, na qual o humano deixa de 

ocupar o lugar central, e passa a ser uma entre outras entidades. Essas obras – que 

vão da bioperformance às instalações multiespécies – anunciam a abolição da 

dicotomia natureza/cultura ao proclamar que toda forma de vida é sempre co-

produzida, co-habitada e co-dependente. 

Ao explorar hibridismos, interdependências e alianças inesperadas, essas 

proposições artísticas sugerem pensar o lugar do humano no mundo não como vetor 

de dominação, mas como elemento de participação, não como este que ordena, mas 

como este que se transforma. Assim, a simbiose humano/não-humano torna-se um 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

princípio estético e ético que reconfigura nossa percepção do vivo, convidando-nos a 

imaginar modos de existência baseados na reciprocidade, na vulnerabilidade 

compartilhada, e na multiplicidade das formas de vida no planeta.  

Neste sentido, na arte contemporânea, diversos artistas têm explorado temas 

e assuntos questionando a posição humana no mundo vivo. Pierre Huyghe9  cria 

ecossistemas híbridos onde organismos, máquinas e humanos coexistem em estados 

de transformação contínua, enquanto Anicka Yi10 trabalha com bactérias, fungos e 

odores para imaginar futuros multiespécies. Patricia Piccinini11, com suas criaturas 

hiper-realistas, provoca uma empatia que ultrapassa as fronteiras biológicas, e 

Eduardo Kac 12  investiga os limites éticos e ontológicos da vida integrando 

biotecnologia e criação artística. Esses artistas pensam a vida não como uma entidade 

isolada, mas como um processo de co-produção permanente, no qual o humano é 

apenas um dos muitos agentes que compõem o tecido do mundo. 

Ao lado deles, outros criadores aprofundam a crítica à dicotomia 

natureza/cultura, propondo modos de existência baseados na interdependência. 

Tomás Saraceno13  colabora com aranhas e atmosferas para construir redes que 

materializam relações invisíveis; Alexandra Daisy Ginsberg 14  investiga biologia 

sintética e ecologias restaurativas, questionando o que significa “proteger” a natureza; 

e Ursula Biemann15  articula cosmopolíticas indígenas e ecologias planetárias em 

vídeo-ensaios que dissolvem fronteiras entre corpo, território e espírito. Em conjunto, 

essas práticas artísticas não apenas materializam as possíveis simbioses, mas as 

performam: elas instauram espaços para imaginar novos sistemas vitais, 

autossustentáveis e equilibrados.  

 

9 Ver https://www.pca-stream.com/en/explore/living-systems/ 

10 Ver https://www.xibtmagazine.com/2019/08/anicka-yi/ 

11 Ver https://awarewomenartists.com/artiste/patricia-piccinini/ 

12 Ver https://www.ekac.org 

13 Ver https://studiotomassaraceno.org/hybrid-webs/ 

14 Ver https://www.daisyginsberg.com/work/synthetic-aesthetics 

15 Ver https://manifesta13.org/projects/ursula-biemann/index.html 

 

https://www.pca-stream.com/en/explore/living-systems/
https://www.xibtmagazine.com/2019/08/anicka-yi/
https://awarewomenartists.com/artiste/patricia-piccinini/
https://www.ekac.org/
https://studiotomassaraceno.org/hybrid-webs/
https://www.daisyginsberg.com/work/synthetic-aesthetics
https://manifesta13.org/projects/ursula-biemann/index.html


 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

Uma outra tendência na arte contemporânea requer também a nossa atenção: 

trata-se de pesquisas artísticas que retomam rituais e práticas ancestrais, nas quais o 

humano reaparece como parte inseparável da natureza, não como seu observador 

externo. Artistas que dialogam com cosmologias indígenas, saberes xamânicos, 

práticas de cura, cantos, danças e relações espirituais com plantas e animais revelam 

modos de existência em que o corpo humano é apenas um dos muitos corpos que 

compõem o mundo vivo. Nessas obras, o ritual retoma vínculos essenciais dos nossos 

saberes primordiais: ele reativa vínculos com a terra, com os ciclos, com os elementos 

e com as presenças não humanas que estruturam a vida comunitária. Ao incorporar 

gestos ancestrais, plantas medicinais, narrativas orais e formas de escuta profunda, 

essas práticas artísticas desestabilizam a separação moderna entre natureza e 

cultura, mostrando que, para muitos povos, a natureza não é um recurso, mas uma 

parentela – um conjunto de forças com as quais se convive, se negocia e se coevolui. 

Assim, a arte torna-se um espaço de reencantamento e de reconexão, onde o humano 

se reconhece como parte de uma ecologia espiritual e material mais ampla. 

Diversos artistas contemporâneos aprofundam essa dimensão ritual e 

ancestral ao incorporar práticas espirituais, saberes tradicionais e relações 

multiespécies em suas obras. Ernesto Neto, em colaboração com comunidades 

indígenas como os Huni Kuin, cria ambientes imersivos que ativam cantos, plantas 

medicinais e modos de cura que reafirmam a continuidade entre corpo, território e 

espírito. Cecilia Vicuña 16  convoca mitologias andinas, fios, sementes e gestos 

cerimoniais para reatar vínculos com a terra e com memórias coletivas apagadas pela 

modernidade colonial. Sheroanawe Hakihiiwe 17 , artista yanomami, transforma 

grafismos tradicionais em cartografias sensíveis, que expressam a presença de 

espíritos, animais e forças da floresta. Daiara Tukano18 articula pintura, performance 

e ativismo para afirmar cosmologias onde humanos, rios, plantas e ancestrais formam 

uma única comunidade viva. Em conjunto, essas práticas mostram que o ritual não é 

 

16 Ver https://www.beauxarts.com/expos/cecilia-vicuna-artiste-eco-feministe-revolutionnaire/ 

17 Ver https://www.fondationcartier.com/collection/artists/sheroanawe-hakihiiwe 

18 Ver https://www.daiaratukano.com/fr/arte 

 

https://www.beauxarts.com/expos/cecilia-vicuna-artiste-eco-feministe-revolutionnaire/
https://www.fondationcartier.com/collection/artists/sheroanawe-hakihiiwe
https://www.daiaratukano.com/fr/arte


 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

apenas um tema, mas uma forma de conhecimento que reinscreve o humano no 

coração da natureza. 

Esses são apenas alguns exemplos que testemunham do engajamento de 

certos artistas com a propulsão de novas ideias e atitudes políticas e sociais. Esses 

exemplos não são exaustivos e cada um dele pode nos oferecer múltiplas intuições e 

leituras da problemática deste dossiê.  

5. Uma aspiração  

Este curto texto não termina com uma conclusão, pois ele foi pensado não 

como um estudo, mas como uma provocação. Espero que os textos reunidos nesse 

dossiê despertem nossas consciências, e nos instiguem a mudanças decisivas, a 

repensar o nosso lugar no mundo, a inventar um futuro no qual as simbioses entre 

humano e não-humanos sejam princípios de existência e de convívio. A noção de 

simbiose foi evocada e analisada para examinar as possibilidades de contaminação 

que ela traz pela beleza de sua filosofia. Essa contaminação pode rimar com 

sabedoria. Faremos das nossas trajetórias percursos simbióticos, que defendem a 

causa do vivo em detrimento o capitalismo predatório.  

Terminaremos com uma frase de Kapka Kassabova do seu livro “Elixir”: “Este 

é o significado da natureza. Pri-roda. Priroda significa literalmente “com o clã”19. A 

autora usa a palavra búlgara ‘природа’ (priroda), que significa natureza. Ela pode ser 

lida em duas partes ‘при’(pri = com), e, рода (roda = clã ou tribo). Esta é uma chave 

etimológica que a autora usa para abrir um espaço afetivo, transformando a natureza 

numa experiência íntima, quase ancestral. A natureza não é mais um cenário, nem 

um conjunto de recursos, mas uma comunidade original, um clã ao qual pertencemos 

antes mesmo de saber. Kapka Kassabova sugere que o ecossistema não é apenas 

uma estrutura biológica: é uma estrutura de pertencimento. Estar na natureza é 

reencontrar uma forma de parentesco alargado – as árvores como ancestrais, os rios 

como irmãos, as montanhas como guardiãs silenciosas. A palavra priroda, que nos 

 

19 No original em inglês: “This is the meaning of nature. ‘Pri-roda’. Prioda is literally ‘with the clan.’ To 
be in nature is to return to your own kind.” 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

diz regressar ao seio da família inverte a nossa perspectiva: não somos nós que 

visitamos a natureza, é ela que nos acolhe, como um elo perdido. Nessa doce 

mensagem, há uma verdade profunda: a natureza não é externa a nós. Ela é nossa 

linhagem primordial, nossa longa memória, nosso lar. A simbiose é então uma forma 

de retorno, quase um gesto de reconciliação com aquilo que nunca deveríamos ter 

deixado. 

Referências  

BRONOWSKY, J. A escalada do homem. Trad. Núbio Negrão. São Paulo: Martins 
Fontes, 1992. (Original publicado em 1973). 

DESCOLA, Ph. Humain, trop humain, conferência no colóquio Comment penser 
l'Anthropocène ?, 5 e 6 novembro de 2015, Collège de France, Paris. Disponível em  
https://www.youtube.com/watch?v=yY_mVVtkQi4&t=208s, consulado 05/12/2025.  

HARAWAY, D. Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socialist-feminism in 
the Late Twentieth Century. Ed. Macat Library, 2018. (Original publicado em 1985). 

KASSABOVA, K. Elixir: in the Valley at the End of Time, Ed. Jonathan Cape, 2023.  

LATOUR, B. Jamais fomos modernos: Ensaio de antropologia simétrica. Trad. 
Carlos Irineu da Costa. São Paulo: Editora 34, Coleção Trans, 1994.  

LEVI-STRAUSS, C. Mythologiques [1], Le cru et le cuit, Paris: Ed. Plon, 2014. 
(Original publicado em 1964). 

MARGULIS, L.; SAGAN, D., Microcosmos: 4 milliards d’années de symbiose 
terrestre. Trad. Gérard Blanc et Anne de Beer. Marseille: Ed. Wildproject, 2022.  

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. Trad. C. A. R. Moura. São 
Paulo: Martins Fontes, 1994. (Original publicado em 1945). 

Sobre a autora 
Nikoleta Kerinska é artista, pesquisadora e professora de arte na Universidade Politécnica Hauts-de-
France (França). Em sua pesquisa, ela se interessa pela simulação como meio de construção de 
ficções artísticas, pelos diversos registros da imagem, e, especialmente pelas noções de transmídia e 
de intermídia no campo da arte. As convergências e as divergências entre texto e imagem como 
sistemas de signos dessemelhantes estimulam fortemente suas reflexões.  
https://nk.artificialis.org/ 
LATTES:http://lattes.cnpq.br/9119298795241795 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5486-1381 

Como citar 

https://www.youtube.com/watch?v=yY_mVVtkQi4&t=208s
https://nk.artificialis.org/
https://orcid.org/0000-0001-5486-1381


 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

KERINSKA, Nikoleta. Simbioses: dinâmicas entre humano e não-humano na arte. Revista Estado da 
Arte, Uberlândia. v. 6, n. 2, p. [n.p.], jul./dez. 2025. DOI 10.14393/EdA-v6-n2-2025-80923. (versão 
ahead of print). 

 
Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons Atribuição-Não 
Comercial 4.0 Internacional. 

 


