
ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

Des femmes et des pierres : de quelques rituels artistiques de 
reconnexion avec la terre 
Women and stones: Some artistic rituals for reconnecting with the Earth 

OPHELIE NAESSENS 

Université de Lorraine, Metz, France 

RÉSUMÉ  
Depuis les temps anciens, les pierres sont des composantes essentielles à l’expérience de rituels 
magiques ou religieux, dont certaines traces modèlent encore aujourd’hui les territoires. Les artistes ont 
quant à eux toujours manipulé des objets minéraux, en tant que sujets de représentation, éléments 
sculpturaux ou faisant partie d’œuvres-récits. Cet article se penche plus particulièrement sur les œuvres 
performatives de femmes artistes qui revisitent les savoirs ancestraux et les pratiques rituelles. À travers 
l’analyse des emprunts artistiques aux formes rituelles anciennes, nous interrogerons la manière dont 
ces œuvres proposent des modalités de reconnexion à la Terre, tout en élaborant de nouveaux 
imaginaires spirituels.  

MOTS-CLÉS 
Art contemporain, rituel, performance, pierres  

ABSTRACT  
Since ancient times, stones have been essential components of magical and religious rituals, traces of 
which still shape the landscape today. Artists, for their part, have always manipulated mineral objects, 
using them as subjects for representation, sculptural elements, or parts of narrative works. This article 
focuses in particular on the performative works of women artists who revisit ancestral knowledge and 
ritual practices. Through an analysis of artistic borrowings from ancient ritual forms, we will examine 
how these works propose ways of reconnecting with the Earth, while developing new spiritual 
imaginaries. 

KEYWORDS  
Contemporary art, ritual, performance, stones 

Introduction 

Les pierres persistent et les hommes meurent, les pierres restent fermes et 
les animaux errent. Les roches condensent le temps dans la matière d'une 
manière qui est interdite aux acteurs biologiques : leurs strates sont une 
archive des forces qui décomposent et recomposent la vie ; dans leur espace 
solide, le temps se déforme, les rythmes de création et de destruction des 
organismes, les zones de contact entre les corps individuels et 
l'environnement deviennent poreux (Luisetti, 2023, p. 32) 

Depuis les temps anciens, les pierres sont des composantes essentielles à 

l’expérience de rituels magiques ou religieux, dont certaines traces modèlent encore 

aujourd’hui les territoires : érections mégalithiques, pierres disposées au sol, 

processions lapidaires ou pierres gravées. Ces traces ont donné naissance à de 

nombreux récits – scientifiques, spéculatifs ou imaginaires –, lesquels se transmettent 

encore aujourd’hui. Les artistes ont quant à eux toujours manipulé des objets 



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

minéraux, en tant que sujets de représentation (Sigmar Polke, Isabelle Giovacchini, 

Ève Pietruschi, etc.), éléments sculpturaux (Jorge Oteiza, Lee Ufan, Katinka Bock, 

Evariste Richer, Cécile Beau, etc.), ou faisant partie d’œuvres-récits (Ana Mendieta, 

Judy Chicago, Suzanne Lacy, Nil Yalter, Chiara Mulas, etc.). Dans cet article, nous 

nous intéresserons plus particulièrement à des œuvres performatives d’artistes 

femmes qui revisitent les savoirs ancestraux et les pratiques rituelles. À travers 

l’analyse des emprunts artistiques aux formes rituelles anciennes (motifs et gestes), 

nous interrogerons la manière dont ces œuvres proposent des modalités de 

reconnexion à la Terre, tout en élaborant de nouveaux imaginaires spirituels.  

1. Des rituels de pierre(s) : de l’anthropologie à l’art  

1.1. De l’observation anthropologique de rituels de pierres sur le terrain  

Les rituels de pierres ont été largement observés, décrits et interprétés par les 

anthropologues durant leurs recherches de terrain à travers le monde. Dans le 

contexte d’une enquête menée depuis 1999 dans la région bolivienne du Nord Potosí, 

Laurence Charlier Zeineddine rapporte dans l’article « Pierres vivantes. Une 

anthropologie du vivant à hauteur de pierres » l’histoire des pierres « qui ont faim » 

(Charlier Zeineddine, Adell, 2022). Dans les Andes en effet, certaines pierres sont 

nommées « illa » désignées ainsi par leur aspect zoomorphe, et prises en charge – et 

en attention – par les bergers locaux.  

Lorsqu’un berger aperçoit une telle pierre et que celle-ci est de petite taille, il 
l’emporte dans sa parcelle. Il y fait un trou et y place la pierre de telle sorte 
que la figure de l’animal regarde dans la direction où le soleil se lève. Lorsqu’il 
en a plusieurs, il les dispose en rang. Le berger a alors la charge d’« élever » 
ces pierres (uyway en langue quechua ; criar en espagnol), de les nourrir, 
d’en prendre soin. Car pour les bergers, ces pierres ont faim (hambreyuq) et 
ont besoin d’attention (Charlier Zeineddine, Adell, 2022). 

1.2. Une écologie de la « non-vie » 

Des menhirs bretons aux illa andaises en passant par la Toungouma 

nigérienne, les inukshuks inuits ou la Pierre de Narragansett en Islande, partout des 

pierres sont perçues comme des êtres animés sinon sacrés par celles et ceux qui 



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

partagent leur territoire. Si leur spatialité varie (figées sur un site particulier, distribuées 

ou nomades), tout comme leur apparence (forme, couleur, taille, poids) ou leur 

composition, ces pierres, présentes dans de nombreuses cultures et communautés, 

sont engagées dans des pratiques rituelles et spirituelles abondamment décrites par 

les anthropologues. Dans cette perspective, les catégories ayant structuré notre 

horizon humain sont déplacées par la prise en compte d’existences autres 

qu’humaines, avec lesquelles nous partageons notre condition terrestre. Le philosophe 

italien Federico Luisetti parle à ce sujet d’une écologie de la non-life, prenant en 

considération les sujets non biologiques. Son principe clef réside dans l’idée selon 

laquelle « les êtres terrestres redéfinissent la perception de la nature et la portée de la 

subjectivité » (Luisetti, 2023, p. 60) puisqu’ils nous accompagnent pour penser les 

résistances face à la globalisation néolibérale de la nature, l’exploitation de ses 

ressources et la perte exponentielle de nos moyens de subsistance (air, eau, forêts, 

etc.). Dans la voie théorique empruntée par l’auteur, les pierres sont appréhendées 

comme des éléments essentiels au sein de la catégorie des êtres terrestres ou êtres 

non-biologiques (tout comme la glace, l’air, l’eau) et peuvent donc être considérées 

comme des sujets à part entière, au sens écologique, légal et politique, des sujets 

d’autant plus vulnérables dans notre monde saisi en pleine crise écologique. En effet, 

les pierres peuvent être, plus intensément encore aujourd’hui, conçues comme des 

sujets éco-politiques en proie aux violences humaines (extraction, minage, 

dynamitage, etc.). Luisetti précise que ces sujets pierres partagent avec les sujets 

animaux, végétaux et humains un continuum terrestre, et « l'appartenance à un espace 

sociopolitique commun de réciprocité, de pratiques rituelles et de métamorphoses 

[…]» (Luisetti, 2023, p. 24).  

1.3. Rituels d’artistes 

Depuis les années 1970, des femmes artistes se sont inspirées de rituels 

anciens pour réaliser actions, performances et vidéos, en relation avec la nature. Dans 

les années 1970, Judy Chicago, pionnière femme du Land Art, conçoit une série 

d’actions filmées dans le désert, immortalisées par des photographies ; des œuvres 

éphémères fondées sur un usage de la pyrotechnie (feux d’artifices et fumigènes).  



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

Dans Woman and Smoke (1971), l’artiste californienne, dont le corps nu est recouvert 

de peinture rouge, avance doucement sur le sol caillouteux du désert, altière, tenant à 

la main deux fumigènes rouges dont les fumées emplissent progressivement l’espace 

environnant. L’art de Chicago s’inscrit ici dans une dénonciation féministe des 

pratiques de land art de ses comparses masculins du Land Art, lesquels n’ont pas 

hésité à terrasser, transformer voire détruire sciemment les paysages dans lesquels 

ils ont conçu leurs œuvres, à grand renfort de machineries lourdes et dévastatrices. 

Au contraire, la pratique de Chicago dans les Women and Smoke est non intrusive vis-

à-vis de l’environnement, elle souligne et accompagne le paysage, le plonge dans un 

sfumato coloré. Dans l’article « Atmosphères de Judy Chicago », Olivia Cahn précise :  

Elle redonne le flambeau aux femmes, en les rendant maîtresses du feu et 
rétablit le matriarcat. Elle participe du mouvement de la Déesse, qui considère 
que Dieu peut prendre une allure féminine. Incarnée par ces femmes nues, 
mi déesses mi chamanes, la Déesse ici se voile de mystère et jette son esprit 
vaporeux sur la terre pour mieux intercéder avec le ciel. Elle est source de vie 
et de fertilité. C'est aussi le feu sacré de la libido féminine qu'elle fait jaillir et 
répandre dans son corps et bien au delà... (Cahn, 2019) 

Ana Mendieta produit entre 1973 et 1975 la série de sculptures « earth-body » 

activées dans la nature et captées en super 8. Dans Burial Pyramid (1974), nous 

voyons l’artiste, nue, allongée sur le dos, recouverte par un monticule de pierres 

semblable à une sorte de sépulture à ciel ouvert. Le corps frissonne, respire, tressaute, 

dans une forme de rituel de connexion entre corps et pierres à travers lequel, 

progressivement, les limites entre les deux éléments – minéral et chair – se brouillent. 

Dans les earth-bodies, l’artiste apparaît comme une figure de déesse archétypale, 

tissant des liens étroits – physiques et affectifs – entre corps féminin et terre. 

Rappelons ici qu’Ana Mendieta était fascinée par les religions afro-cubaines, dans 

lesquelles « les pratiquants […] attribuent aux êtres naturels une intentionnalité et une 

vitalité : une pierre peut ainsi bouger, grandir, procréer » (Kerestezi, 2021, p. 88).  

Dans de nombreux mythes et pratiques rituelles, les pierres « habitent des 

mondes narratifs dans lesquels elles peuvent être animées et prendre place dans 

l'univers des êtres vivants, en acquérant le mouvement, la croissance, les émotions, 

les compétences sociales et la mort » (Luisetti, 2023, p. 39). Si ces êtres demeurent à 

nos yeux le plus souvent des rochers tranquilles, ils s’agitent en continuant sans cesse 

de supporter des subjectivations. Ainsi, les pierres constituent en quelque sorte 

l’histoire du monde : « ni des objets ni des personnes, ni inertes ni vivants », une 



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

présence troublante interprétée par Luisetti comme « subjectivisation déroutante » 

(Luisetti, 2023, p. 44).  

2. Des emprunts (motifs et gestes)  

Les artistes ont depuis longtemps cherché à capturer les subjectivités 

lithiques. À travers leurs pièces, ils et elles font apparaître les souvenirs d’histoires 

d’êtres, de communautés et de territoires. Dans cette perspective, nous retrouvons 

fréquemment dans les œuvres plastiques certains gestes et motifs ancestraux liés à 

des rituels de pierres.  

2.1. Cercles de pierres   

Les cercles de pierres sont des monuments protohistoriques massivement 

présents sur l’ensemble de la planète. Si nous avons tous en tête une image de ce 

qu’est un cercle de pierre, ce type de monument demeure mal défini. Dans l’article 

« Cercles de pierre », le préhistorien Gabriel Camps précise sur ce terme :  

[…] il s’applique aussi bien à la circonférence dessinée sur le sol par des 
pierres plantées qu’à la surface circonscrite qui mériterait seule le nom de 
cercle. Il est indispensable cependant de distinguer le “cercle” de pierre 
(circulaire, ovale ou elliptique) qui peut être l’enceinte d’un monument 
(tumulus*, bazina*, dolmen*) et le “cercle” qui délimite une aire sans relief 
constituant cependant elle aussi un monument, funéraire ou non (Camps, 
1993).  

Plus localement en Europe, en Bretagne ou au Pays Basque par exemple, ces 

cercles peuvent prendre la dénomination de « cromlechs », désignant des monuments 

mégalithiques formés de pierres ou menhirs insérés dans le sol, lesquels adoptent une 

forme circulaire ou elliptique, encerclant un terrain – un espace vide donc. Ces 

monuments ont marqué de manière significative certains esprits d’artistes, comme 

chez le sculpteur basque Jorge Oteiza, dont certaines des saisissantes pièces 

monumentales, à travers leur évocation de ses intérêts entremêlés pour la circulation 

de l’espace et des énergies, ainsi que pour la densité/non densité de la matière, 



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

rappellent sa fascination enfantine pour les cromlechs situés près de son village 

d’origine1.  

Au-delà des pierres imposantes dressées, des archéologues se sont par 

ailleurs intéressés aux cercles composés de pierres taillées de moindres dimensions. 

Le Bulletin de la Société préhistorique française de 1927 rapporte en effet la 

découverte faite en 1893 par un cultivateur du village de Bernom, commune d'Arzon 

en Bretagne, d'un ensemble de dix-sept haches en pyroxénite (jadéite, chloromélanite 

et fibrolite).  

« Ces haches ont été placées en cercle debout, le tranchant en l'air, appuyées 
l'une contre l'autre, le talon planté dans une couche de terre fine, dans un trou 
circulaire creusé dans la terre meuble et recouvert d'une grande dalle de 
granit. » (Le Rouzic, 1927, p.157) 

Le tout forme un ensemble de pierres vertes, disposées en cercle autour d'un 

centre commun. Si la signification d'une telle organisation demeure obscure pour nous 

contemporains, les archéologues peuvent néanmoins affirmer qu'il s'agit de dépôts 

intentionnels. L'hypothèse la plus courante – l'histoire – est celle d'offrandes à la 

Déesse Mère et la disposition circulaire des armes évoquerait les rayons fertilisants 

du soleil. 

Si les cercles de haches en pyroxénite évoquent les traces archéologiques de 

rituels guerriers, la forme du cercle demeure régulièrement emprunté dans le domaine 

de la lutte politique et de la militance (cercles de parole, pratiques de sitting dans 

l’espace public, etc.), et plébiscitée par les artistes. Dans les années 1970, des artistes 

et pédagogues féministes telles que Judy Chicago et Miriam Shapiro introduisaient 

dans leurs cours des cercles de parole comme méthode de partage de récits et 

d’expériences. Dans les pratiques rituelles également, que celles-ci relèvent de la 

militance, de l’art ou de la magie, le cercle est une forme essentielle présentant une 

gestion particulière de l’espace et du temps, mais aussi de la parole. En 1982 dans 

Dreaming The Dark, Starhawk explicitait le rôle et l’intérêt du cercle dans les rituels :  

Les structures de l’immanence sont circulaires : clans, tribus, convents, 
collectifs, groupes de soutien, groupes d’affinités, groupes de prise de 
conscience sont des cercles. Dans un cercle, le visage de chaque personne 

 

1 . Voir par exemple la sculpture Variante Ovoide de la Desocupación de la Esfera (2019) à Bilbao.  

Dans l’ouvrage Quousque tandem …i Ensayo de interpretacion estetica del alma vasca (1993), Jorge 

Oteiza évoque des souvenirs d’enfance qui ont façonné sa pensée de la matière et du vide.  



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

peut être vu, la voix de chaque personne peut être entendue et appréciée. 
Tous les points du cercle sont équidistants de son centre ; c’est sa définition 
et sa fonction : distribuer l’énergie de manière égale.  (Starhawk, 2015, p.182) 

Dans le contexte artistique, la commissaire d’exposition Julie Crenn rappelait 

dans un article à propos de la recrudescence de la figure de la sorcière dans le champ 

de l’art contemporain la prégnance de la figure du cercle magique dans ces pratiques, 

« apparai[ssant] comme un moyen intense de lutter contre une douleur, une peur, une 

injustice, un fantôme » (Crenn, 2019). Dans l’action vidéo de Chiara Mulas Rituel pour 

l’enterrement d’une faida2 (2008), nous voyons une femme (l’artiste) drapée de noir, 

porter et déposer de lourdes pierres au sol dans une clairière, balisant 

progressivement l’enterrement à venir de la pratique des meurtres par vengeance 

(vendetta) encore perpétrés dans la Sardaigne natale de l’artiste. Une fois le cercle de 

pierre refermé, elle invite vingt-cinq femmes de son village d’origine pour danser le 

ballu tundu ; danse traditionnelle sarde consistant en un cercle de couples dansants. 

L’artiste réinvente ici une forme rituelle performative directement inspirée des traditions 

et coutumes sardes, proposant une cérémonie contre la faida mêlant danse, 

procession de femmes et de pierres. Face à la violence des vendettas, elle propose 

une danse de vie, une performance comme acte de soin pour la communauté, mais 

aussi de lutte, perpétré par des femmes avec l’alliance des pierres.  

2.2. Pierres gravées  

Les pierres gravées (runes, monuments à inscriptions, etc.) sont au centre de 

multiples études en anthropologie et archéologie, bien que leurs significations précises 

ne soient pas toujours encore circonscrites par une interprétation univoque. Un site 

mégalithique a particulièrement marqué mon enfance, et j’y retourne encore 

aujourd’hui avec plaisir, celui de Locmariaquer dans le Golfe du Morbihan (Bretagne). 

Ce site est en réalité composé de trois monuments : le Grand Menhir Brisé (la plus 

haute stèle connue en Europe), le tumulus Er Grah, ainsi que le dolmen de la Table 

des Marchands (deux exemples impressionnants d’architecture funéraire datée du 

Néolithique). Sans entrer dans une description minutieuse du site et de ces splendides 

 

2 Le terme de faida désigne une vengeance privée.  



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

découvertes, arrêtons-nous toutefois sur ces parties gravées. Les différentes dalles 

qui composent le Mané Lud3 fournissent de nombreux exemples de signes gravés : un 

cachalot, un homme bras en croix, une arme guerrière, un bâton de jet, un oiseau 

volant, un bateau, un monde en miniature4 . Si les interprétations des archéologues 

ont longtemps versé en direction de la figure centrale d’une déesse mère ou Grande 

Déesse, celles-ci pointent aujourd’hui, à la suite des analyses de Serge Cassen, vers 

« la prouesse technique poussée par la raison symbolique, des centaines de tonnes 

de pierres transférées en bord d’océan, en limite de l’inconnaissable, pour servir de 

miroir mémorable au mythe, peut-être celui d’une origine, de la fondation d’un roi » 

(Cassen, 2007, p. 249).  

Les messages de puissance à destination de celles et ceux qui porteront le 

regard sur des pierres érigées inscrits sur les monuments néolithiques trouvent un 

écho dans des pièces d’artistes contemporaines. L’artiste américaine Suzanne Lacy, 

pionnière du New Genre Public Art (1994), a parfois puisé le moteur de sa création 

dans la matière minérale, et fait des pierres des compagnes de lutte féministe. Le 

projet-œuvre Full Circle (1993) est une œuvre d’art public réalisée avec la Coalition of 

Chicago Women dans le cadre du programme Culture in Action de Chicago, et porte 

sur l’impact social et politique de l’organisation des femmes dans cette ville de l’Illinois, 

historiquement et actuellement. Elle comprend un volet sculptural, lequel a consisté à 

installer dans les rues une série de cent blocs de pierre calcaire d’une demie-tonne 

chacun honorant des femmes de la ville, figures historiques (dix) et contemporaines 

(quatre-vingt-dix) ayant activement contribué à la vie publique. Les rochers installés 

étaient scellés d’une plaque de bronze portant les noms et actions de chaque femme, 

telle Jane Addams5, pionnière de la lutte américaine pour le droit des femmes et 

fondatrice de la Hull House6 , ou encore Helyn Goldenberg, première femme à la 

 

3 Le terme recouvre l’ensemble de la structure visible de Locmariaquer ; le tumulus, dolmen à couloir et 

stèles.  

4 Nous nous appuyons ici sur l’interprétation de ces signes par l’archéologue Serge Cassen (2007).  

5 Une autre œuvre de Suzanne Lacy fait explicitement référence à Jane Addams : Dinner at Jane’s 

(1993) : un évènement prenant la forme d’une performance-repas réunissant quatorze militantes 

féministes issues de zones géographiques variées, célèbres ou non.  

6 La Hull House est l’un des premiers centres d’œuvres sociales aux États-Unis, accueillant depuis 1889 

des activités en lien avec l’éducation, les politiques publiques, et plus largement la justice sociale.  



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

direction d’un musée. À l’époque du projet, la ville de Chicago ne compte aucun 

monument célébrant une femme, et son importante collection publique d’art aucune 

œuvre majeure réalisée par une artiste femme. En réponse à cette absence, Full Circle 

provoque une action furtive de type guérilla, le temps d’une nuit, disséminant la 

centaine de blocs sur les trottoirs du Loop, le centre-ville de Chicago. Sur son volet 

performatif, Full Circle a proposé la célébration publique des « femmes de pierres » à 

travers des dizaines de rassemblements dans les rues autour de la présence de 

soixante-dix des femmes commémorées par les rochers-œuvres. 

Si les mythes de pierres vivantes transmis de générations en générations, ou 

les pierres gravées par d’anciens occupants de la terre comportent toujours pour nous 

contemporains une marge d’ombre, ces récits et objets sont pris dans des univers 

symboliques, pétris d’images et de signes, dans lesquels les pierres sont des « sujets 

à histoires ». Pour le philosophe Federico Luisetti, ces sujets existent à partir du 

moment où ils provoquent des disruptions et des distributions alternatives de l’espace, 

du temps et des corps, mais aussi des fonctions et des places habituellement définies 

pour les êtres. Leur « animation » ne vient pas de la vitalité que nous reconnaissons 

aux organismes biologiques, mais celle-ci trouve son origine ailleurs dans les 

rencontres affectives, rituelles et signifiantes avec les communautés concernées. Les 

êtres lithiques sont engagés dans des processus qui enchevêtrent humains et non-

humains au sein de réseaux produisant des forces signifiantes. Les pierres sont ainsi 

des storied-subjects, au sens Quechua du terme histoire, souligne Luisetti reprenant 

les propos de Marisol de la Cadena, consistant en « l'acte de raconter ou de narrer un 

événement qui s'est produit, en laissant parfois des traces topographiques – une 

lagune, une falaise, une formation rocheuse – qui rendent l'événement présent » 

(Luisetti, 2023, p. 28). Ainsi, les pierres comme sujets-histoires jouent des rôles 

cruciaux dans la définition de la subjectivité depuis l’aube de l’humanité et en particulier 

dans les moments de turbulences écologiques tels que nous traversons actuellement. 

3. Nouveaux rituels de connexion à la terre 

3.1. Rituel de résistance  



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

Sur scène, une femme, le corps nu mais affublé d’un dispositif technique de 

lecteurs flash et haut-parleurs LED, se meut dans la pénombre. Elle touche, lave et 

caresse une pierre déposée dans une assiette blanche. Cette séquence est issue de 

la performance Altamira 2042 de Gabriela Carneiro da Cunha présentée entre autres 

au Festival d’Automne (Paris) en 2021. Cette pièce de l’artiste, performeuse et 

chercheuse propose une performance et installation immersive qui entremêle vidéo 

documentaire et présence sur scène, chants traditionnels et médiums hightechs. Cette 

pièce prend son origine dans la catastrophe écologique entraînée par l’érection du 

barrage hydro-électrique de Belo Monte au Brésil. En effet, la construction du troisième 

plus grand barrage mondial a eu des conséquences dévastatrices sur la vie des 

habitants, humains et non-humains de cette région de l’Amazonie (expropriation et 

déplacement de communautés autochtones, destruction d’une partie de la forêt 

tropicale et de ses écosystèmes, extinction d’espèces endémiques. Dans la 

performance, l’artiste porte le témoignage polyphonique du fleuve, de ses femmes 

combattantes, des esprits de l’eau comme de la terre nourricière, mêlant voix 

humaines et non-humaines dans le chant d’une colère qui monte. Comme le souligne 

l’anthropologue Barbara Glowenski :  

Autrement dit, les esprits de la terre, de l’eau, de l’air sont en colère quand les 
humains ne respectent pas certaines lois d’équilibre qui sont à la fois sociales, 
environnementales et cosmologiques. Ce diagnostic transversal à de 
nombreuses sagesses ancestrales appelle à se mettre à l’écoute de la 
mémoire de la terre. Autrement dit, réveiller les esprits de la terre en soi et 
dans les milieux que nous habitons car tout est question de relations. 
(Glowczewski, 2021, p. 29)  

Altamira 2042 convie dans sa séquence finale le public à « Réveiller les esprits 

de la Terre », en participant à un rituel collectif et politique, à travers danse, chants, 

corps et voix mêlés, un rituel de résistance visant la destruction rêvée du barrage.  

3.2. Réenchanter le monde 

Dans une interview donnée au journal Le Courrier en mars 2023, Gabriela 

Carneiro da Cunha déclare : Et je crois qu’en tant qu’artiste, cette idée de réenchanter 

le monde est l’outil le plus anticapitaliste, soutenable, écologique et révolutionnaire 

que j’ai à ma disposition (Gabriela Carneiro da Cunha, 2023) 



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

Dans son œuvre protéiforme, l’artiste brésilienne puise largement dans les 

imaginaires des mondes invisibles, de la nature tout autant que des luttes éco-

politiques. En faisant appel aux voix des esprits, et en proposant au public un rituel qui 

fait écho aux transes chamaniques, elle se réapproprie une certaine tradition 

ésotérique matinée d’activisme écologique. Mais cette réappropriation ne convoque 

pas uniquement des images et des symboles, mais s’ancre dans « une puissante 

volonté de réenchanter le monde, de reconnaitre l’agentivité de la matière et de militer 

contre la destruction de la Terre et du vivant – mais aussi contre la destruction de la 

capacité de penser, un effet de ce que les philosophes Isabelle Stengers et Philippe 

Pignarre nomment la sorcellerie capitaliste ». (Babin, 2022, p. 9).  

Dans l’ouvrage Réveiller les esprits de la terre, Barbara Glowczeski 

commence son texte en retraçant plusieurs rituels aborigènes auxquels elle a eu 

l’occasion de participer : rite de fumigation, enfouissement de plantes médicinales, 

rituels de purification par ingestion de terre, rites magiques de mélange des sangs, 

etc. Pour l’autrice, ces ritualisations collectives sont marquées non par la croyance, 

mais par la « confiance de réception des forces du vivant » (Glowczewski, 2021, p. 

18), et proposent des espace-temps de convergence entre existences humaines et 

forces terrestres. Le « désir collectif de penser ensemble le soin de la terre » est 

aujourd’hui transversalement partagé par des femmes et des hommes sur la planète, 

activistes et artistes.  

Conclusion  

Si les pierres ont marqué nos paysages et nos imaginaires communs de 

formes, de symboles et d’histoires, celles-ci apparaissent dans les rituels artistiques 

contemporains étudiés dans cet article comme les témoins d’une histoire à 

réactualiser, à se réapproprier, à travers leurs relectures militantes – féministes, 

écologiques – et l’élaboration d’imaginaires spirituels donnant une large place aux 

relations entre êtres humains et non humains. À travers danses, chants, images et 

gestes afférents, les artistes réactivent des pratiques rituelles parfois ancestrales, 

articulant chorégraphie du geste, esthétique des motifs et engagement dans des 

formes de résistances créatives.  



ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

Bibliographie 

BABIN, S. De quelle avenir l’hirondelle est-elle l’oracle ? In: Esse ARTS = Opinions, 105, 

2022.  

CAHN, O. Atmosphères de Judy Chicago. In: Chroniques Plurielles, 2019, en ligne : 

https://www.chroniquesplurielles.info/post/atmosph%C3%A8res-de-judy-chicago 

CAMPS, G. Cercles de pierres. In: Encyclopédie Berbere, 12, 1993.  

CARNEIRO DA CUNHA, G. Amazoniser le monde. In: Le courrier, 1er mars 2023, en ligne : 

https://www.vidy.ch/wp-content/uploads/2023/03/aclasser-10323-altamira2042-lecourrier.png 

CASSEN, S. Le Mané Lud en images. Interprétations de signes gravés sur les parois de la 

tombe à couloir néolithique de Locmariaquer (Morbihan). In: Gallia Préhistoire, 2007, p. 197-

258.  

CRENN, J. White Blood, Blue Night : Les sorcières s’installent au CAC La Traverse. In : 

Friction Magazine, 2017. En ligne : https://friction-magazine.fr/white-blood-blue-night-

sorcieres-sinvitent-cac-traverse/ 

GLOWCZEWSKI, B. Réveiller les esprits de la terre. Belleveaux : Éditions du Dehors, 2021.  

KERESTETZI, K. Les objets vivants des religions afro-cubaines : ontologies, biologies, 

écosystèmes. In: Cahiers d’anthropologie sociale, 19, 2021, p. 88-106, en ligne :   

https://hal.science/hal-03882426/document 

LACY, S. Mapping The Terrain: New Genre Public Art. Seattle: Bay Press, 1994.  

LE ROUZIC, M.Z. Dépôts rituels de haches en pierre polie découverts dans la région de 

Carnac. IN : Bulletin de la Société Préhistorique Française, 24-25, p. 156-160.  

LUISETTI, F. Nonhuman Subjects. An Ecologie of Earth-Beings. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2023.   

STARHAWK. Rêver l’obscur. Femmes, magie et politique [1982]. Traduction: Morbic. Paris: 

Édition Cambourakis, 2015.  

About 
Ophélie Naessens est Maîtresse de conférences HDR en Arts Plastiques à l’Université de Lorraine 
(CREM EA 3476). Ses recherches théoriques et artistiques actuelles portent sur les modalités de 
présence d’une parole donnée à travers des processus d’enquête et la création d’espaces de 
parole/espaces d’écoute, ainsi que sur l’échange discursif pensé comme forme artistique (« dialogical 
art »). Elle s’intéresse aussi aux pratiques artistiques participatives, ainsi qu’au renouvellement des 
formes d’art engagé. Elle a récemment publié aux éditions l’Harmattan Pièces de conversation dans 
l’art contemporain (2025) et Un parcours de recherche création féministe (2024). Depuis 2019 avec 
Cynthia Montier, elle forme un duo d’artistes-chercheures expérimentant des formes participatives et 
performatives naviguant entre art, militance et magie. ophelie.naessene@univ-lorraine.fr 
 
[Nota da editoria: Gostaríamos de agradecer, em especial, à autora que gentilmente aceitou o convite 
para contribuir com suas reflexões nesta edição.] 

mailto:ophelie.naessene@univ-lorraine.fr


ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 

 

[Editor’s note: We would like to extend our special thanks to the author who kindly accepted the invitation 
to contribute her reflections to this edition.] 

How to cite 
NAESSENS, Ophélie. Des femmes et des pierres : de quelques rituels artistiques de reconnexion avec 
la terre. Revista Estado da Arte, Uberlândia, v. 6, n. 2, p. [n.p.], jul./dez. 2025. DOI 10.14393/EdA-v6-
n2-2025-80376 (versão ahead of print). 
 

 
Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons Atribuição-Não 
Comercial 4.0 Internacional. 

 


