
 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

A Residência Artística como Florestação de processos 
criativos da escultura contemporânea 
The Artistic Residency as the Forestation of Creative Processes in Contemporary 
Sculpture 

ADRIANA VIGNOLI 

Escola do Instituto de Arte de Chicago, Chicago, Illinois, Estados Unidos 

CHRISTUS NÓBREGA 

 Universidade de Brasília, Distrito Federal, Brasil 

RESUMO 
Esse artigo discute as transformações em processos de criação artística impulsionadas pela 
experiência da residência artística, focando no estudo de caso que se deu em 2020, início da 
pandemia de COVID-19, numa área circunscrita à mata ciliar do Cerrado no Distrito Federal. 
Nesse processo, identificamos a viagem do artista em sites com identidade e memória como 
temas de pesquisa em sua produção, tendo como objeto de estudo a criação de corpos 
esculturais a partir do que chamamos da ação de florestação. 

PALAVRAS-CHAVE 
Residência artística, viagem, plantas, escultura, florestação. 

ABSTRACT 
This article discusses the transformations in artistic creation processes driven by the Artistic 
Residency experience, focusing on the case study that took place in 2020, at the critical moment 
of the beginning of the pandemic, in an area located in the riparian forest of the Cerrado in the 
Federal District. In this process, we identified the artist's travel and displacement as affecting his 
–perspective of poetic production, with the object of study being the creation of contemporary 
sculptures based on what we call forestation. 

KEYWORDS 
Artistic residency, travel, plants, sculpture, forestation 

Uma semente estrelar: quando a escultura brota 

Plantei num pequeno vaso de cerâmica uma semente de Tropaeolum 

majus, mais conhecida por capuchinha. Essa flor, originária dos Andes, do norte 

da Bolívia à Colômbia, é hoje muito utilizada no Brasil para a cura de algumas 

doenças de pele. Lembro-me que minha mãe a plantava no jardim, e comíamos 

com frequência na salada do almoço a flor de cinco pétalas nas cores laranja e 

vermelha. Já mais tarde, nos paisagismos modernos do Minhocão da 

Universidade de Brasília (UnB), encontrei, dentre muitas espécies plantadas, 

essa mesma capuchinha. Eu recolhia as flores no canteiro entre dezenas de 

pilares de concreto armado e, sem muita cerimônia, as comia.  



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

Retorno à bancada onde estava o vaso cerâmico e miro, dispersa, a 

pequena planta que começou a brotar: Quando der flores, eu irei comê-las e irei 

rememorar, num imaginário difuso e não linear, um passado que não retorna, 

mas está presente na flor que mastigo. Eu engulo a flor e ela se dissolve em 

mim. Pressinto na boca o veludo da folha e o amargo sabor. Prevejo a memória 

do que aconteceu e reconheço uma relação entre me alimentar e estabelecer 

uma experiência presente. Como um fluxo que atua na escultura e aciona uma 

energia que vem e volta. Regresso futuro.  

Entre lapsos e fluxos, chego noutro ponto passado. Lembro-me do misto 

sentimento de espanto e incompreensão perante os blocos de pedra de quase 

três metros de altura de Stonehenge (3.100 a.C.), quando morei na Inglaterra 

aos meus quinze anos de idade. Dispostas em enigmáticas combinações 

geométricas e maciças de peso e equilíbrio na paisagem, eu entendi que as 

esculturas se situam no mundo há muito tempo e permanecem entre nós. De 

uma maneira que vai além do compreensível, elas nos tocam:  Há algo aí dentro 

destas pedras que, quando o vento varre, chega em mim. O que acontece para 

nos sentirmos tão tocados por esses perenes seres escultóricos? Assim como a 

flor que engulo, a idade da pedra, que atravessa tantos milhares de anos, parece 

nos conectar a outras vidas. No encontro entre a planta, o meu corpo e a pedra, 

há algo que tangencia questões fora do meu alcance físico, fora do que vejo. 

Neste artigo, perguntamos quem e o que tocamos quando fazemos 

escultura com movimentações espaciais e pulsões vivas, a partir da sua 

aproximação com as plantas. Atuar no campo da escultura é atravessar questões 

da vida e da morte. A expressão “ganhar vida”, no campo da escultura, é 

lembrada por Rosalind Krauss (1941- ) quando traz um trecho de Adrian Stokes: 

“[...] uma figura entalhada na pedra será uma entalhadura de qualidade quando 

tivermos a impressão de que não a figura, mas a pedra, por meio da figura, 

ganhou vida” (apud Krauss, 2007, p. 228). Essa relação entre a escultura e a 

vida se dá pela figuração do objeto, pelo tempo dessa matéria que está sempre 

em transformação e, também, pelo lugar em que ela se situa. A escultura enigma 

uma relação entre o espaço e nós, seres vivos e não vivos. Ela situa uma 

experiência de vida.  

Para estudar essa escultura de pulsões vitais, utilizo dois métodos. O 

primeiro deles é a amálgama entre o corpo escultórico e o corpo vegetal, esses 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

seres que nos alimentam a partir da transformação da energia solar em 

nutrientes matéricos. As plantas são entidades biológicas capazes de 

estabelecer relações físicas, químicas e vitais entre o cosmos e a Terra. 

Esse primeiro método se dá a partir do que chamo de florestação1. 

Florestamos ao rememorar o que foi vivido, especulando novas possibilidades 

de existência; a ação parte do princípio de revolver, semear e colher plantas em 

territórios comunitários e com identidades próprias. A florestação atravessa a 

origem da vida e sua transformação pela morte. Para florestar, o artista deve se 

movimentar em paisagens e praticar colaborações ecológicas e interespecíficas 

entre o corpo escultórico, e os seres biológicos que atuam nas residências 

artísticas aqui presentes. Para isso, estabeleço teias relacionais, participo de 

encontros de culturas tradicionais, faço pesquisas de campo e todo o conjunto 

de ações retroalimentam o processo escultórico.  

A ação de florestar se aproxima poeticamente àquela apontada por Anna 

Tsing quando a autora apresenta em seus textos de antropologia e ecologia o 

que são as diversidades contaminadas2. Em outras palavras, “modos culturais e 

biológicos de vida que se desenvolveram nos últimos milhares de anos de 

difusão da perturbação humana” (Tsing, 2021, p. 23). Aqui, a diversidade é 

criada em sinergias colaborativas; é sempre devir; eu trabalho a ação de atuar e 

interferir no espaço a partir do encontro material e suas assemblagens em 

territórios com memórias próprias, a fim de pensar formas de reflorestamento 

históricos e decoloniais. 

 

1 Dentre companheiros de vida que nos influenciam em determinados momentos, trago para a 
pesquisa pensamentos filosóficos e artísticos, advindos a partir de conversas com o professor 
de Filosofia da Universidade de Brasília, Hillan Bensusan. Para o pensador e artista, a florestação 
faz parte da “alimentação entre estruturas conectivas, entre elos territoriais comunitários”. Por 
meio da florestação, estabeleço elo vegetais e minerais que estão presentes na escultura, em 
mim e na paisagem, e planto esculturas, físicas e espirituais. 

2 A partir da leitura do livro Viver nas ruínas de Anna Tsing, entendo que essas diversidades 
contaminadas como adaptação colaborativa a ecossistemas de perturbação humana. Ela 
emerge como os detritos da destruição ambiental, da norma autoritária, assim como do devir 
criativo. Essa paisagem nem sempre é agradável, mas é quem somos, e, a partir dela, Anna 
propõe a construção de uma terra habitável. Habitar a terra, constituir uma paisagem a partir da 
perturbação lenta, ou seja, paisagens que nutrem colaborações interespecíficas, tangencia a 
constituição da escultura fluxeria, a partir da florestação. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

O segundo método experimentado são as residências artísticas. Com o 

orientador e professor Christus Nóbrega3, entendo maneiras de expandir o 

campo de pesquisa da escultura a partir das práticas das residências, que já 

acontecem desde 2017. A partir desse método entro em contato com outras 

culturas e dimensões. Realizo transformações na escultura e compreendo-as 

cada vez mais, como um canal que recebe almas. A cada capítulo, determino 

uma residência artística diferente que aciona situações, contatos e revela 

transformações processuais e formais na escultura.  

A residência artística, consolidada na década de 1980 na Cité 

Internationale des Arts, em Paris, consiste em retirar artistas de seu ambiente 

cotidiano de produção e inseri-los em outro contexto geográfico, com a intenção 

de que essa nova paisagem e rotina sociocultural possa atiçar sua produção 

artística (Nóbrega, 2013). Durante esta pesquisa, no intuito de experimentar o 

processo escultórico em diferentes momentos de estado biológico da matéria, 

realizo quatro dessas viagens de campo.  

Para pensar a transformação do corpo escultórico a partir dessa 

profunda relação com as plantas e com as residências, trago em especial as 

leituras de Emanuele Coccia (1976- ), Stefano Mancuso (1956- ) e Anna Tsing 

(1952- ). Entendo as plantas, como defende o filósofo Gustav Fechner (1801-

1887), como seres de alma. Assim também compreende a quilombola, raizeira 

e mestre pela Universidade de Brasília, Lucely Moraes Pio (1961- ), doutora 

Honoris Causa, quilombola, fundadora e membro da Farmacopeia Popular do 

Cerrado4, com quem convivi durante os últimos anos e quem me ensinou outras 

formas, em rede e em ecologia, de fazer escultura. Nos textos encontrados sobre 

espagiria, parte da alquimia que pesquisa as plantas, entendo que os alquimistas 

 

3Christus Nóbrega é artista e Professor do Departamento de Artes Visuais (VIS) da Universidade 
de Brasília (UnB). Doutor e Mestre em Arte Contemporânea pela UnB. Leciona e orienta nos 
curso de Pós-Graduação em Artes da mesma instituição. Sua pesquisa poética parte das teorias 
do território e da viagem, atravessadas por ideias de ficção e memória, história social e individual. 
Utiliza a residência artística e a alteridade como métodos. Informacoes acessadas no site 
https://www.christusnobrega.com/bio em 20 de dezembro de 2025. 

4 A Farmacopeia Popular do Cerrado é uma publicação que contém conhecimentos tradicionais 
associados àbiodiversidade brasileira. Os usos de plantas medicinais citados nesse livro são 
resultantes de uma pesquisa popular realizada por raizeiras e raizeiros do cerrado e não são 
recomendados para a automedicação. Lucely Morais Pio faz parte de seu grupo de 
pesquisadores. 

https://www.christusnobrega.com/bio


 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

buscavam, dentre outras questões, a essência de um espírito vegetal. Alimentar-

se dessas essências é uma maneira de curar corpo, mente e alma. Assim 

também atuam no corpo, dentre tantas farmácias, a medicina ayurvédica e os 

florais de Bach. Defendo que viver essa relação com as plantas altera também 

o corpo escultórico e apresento nos capítulos desta pesquisa essa 

transformação. 

Sobretudo, o artigo contribui com maneiras de praticar a escultura em 

territórios que tocam em histórias e atividades ecológicas. A proposta de tocar 

outras paisagens, pessoas e plantas que vivem nela se mostra transformadora 

e estabelece elos que se mantêm conectados até hoje. Investigo como a 

experiência da residência artística e, por suposto, o movimento do artista 

pesquisador em paisagens diferentes daquelas de seu cotidiano influenciam nas 

produções estéticas escultóricas contemporâneas, como uma semente estrelar, 

que concentra e emana energia. 

A Residência Artística e a transformação de matérias escultóricas. 

Para pensar a virtualidade da escultura, lanço então uma primeira 

residência artística. Essa vivência é inserida num contexto geográfico envolto 

por uma mata ciliar do cerrado, com compridas raízes aéreas, água corrente sob 

seixos, pássaros e um antigo centro de candomblé de Brasília dirigido pelo 

assassinado babalorixá Raul de Xangô (1940-2013). Vivi uma construção afetiva 

nesta paisagem, que se inicia quando o artista Christus Nóbrega me conectou à 

estudante de artes visuais Danna Lua, que abraça o encontro escultórico e 

espiritual realizado na disciplina de Processos de Residência Artística do 

Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais da UnB, ministrada pelo artista e 

professor Christus Nóbrega. 

A proposta dessa disciplina parte da realização de uma residência 

artística virtual, uma vez que nos encontramos no auge da pandemia de covid-

19 no Brasil e no mundo. Assim, cada aluno hospeda virtualmente em sua casa 

um outro aluno da disciplina e simultaneamente passamos pela experiência de 

abrigar e ser abrigado virtualmente uns pelos outros. Vivenciaremos os dois 

lados da residência artística – pela perspectiva do hóspede e do anfitrião. A partir 

dessa prática, é desejado que cada aluno apresente um trabalho final consistido 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

por um texto crítico da vivência e de uma produção artística concebida a partir 

do espaço visitado. Durante a disciplina, eu recebo na minha casa-ateliê o artista 

e professor Gregório Soares. Em seguida, sou hospedada virtualmente na casa 

de Danna Lua (DF). Mais especificamente, entro na residência de Lua por uma 

espécie de portal aberto em seu telhado. Da cama, em seu quarto, ela mira o 

celular para o céu emoldurado a partir da fresta aberta pelo deslocamento de 

uma telha de barro do teto. Vejo, por horas, através da tela do celular, fragmentos 

de nuvens voando no céu.  

Mediante essa troca em plataforma digital, confabulamos irmos além e 

abrirmos um portal presencial na paisagem. Um portal que é tanto virtual e é 

físico. Eu me desloquei pelo celular até a terra de Danna e, adiante, abri uma 

escultura entre a água e a argila de uma mata no cerrado. 

A argila é terra e água. Em muitos de meus trabalhos, eu utilizo a terra 

vermelha do cerrado como pigmento vermelho, espírito sanguíneo, espécie de 

canal uterino de onde algo brota. Eu preencho esferas de vidro com grãos de 

terra que recolho de Brasília, seco e peneiro cuidadosamente para que se tornem 

bem finas, quase poeiras. Estabeleço conversas íntimas e repetidas entre os 

materiais, tão próximos: terra, vidro, cerâmica. Materiais constituídos de 

elementos químicos muito semelhantes e que passaram por transformações em 

diferentes temperaturas. 

O barro simboliza a origem das coisas e a criação dos seres humanos 

para muitas culturas. Na mitologia grega, o Titã Prometeu5 apanhou um bocado 

de argila e molhou-a com um pouco de água de um rio. Com essa matéria fez o 

homem, à semelhança dos deuses, para que fosse o senhor da Terra. Tirou das 

almas dos animais características boas e más, animando assim a sua criatura. 

Enquanto Atena, deusa da sabedoria, admirou a criação do filho dos Titãs e 

insuflou naquela imagem de argila o espírito com o sopro divino. 

 

5 Trecho extraído do livro Mito e religião da Grécia Antiga, de Jean Pierre Vernant. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 
Figura 1 – Danna Lua me apresentando as matérias que circundam o seu território. Aqui, vemos 
o barro, este componente tão essencial, com a água, para a alimentação da vida terrestre. 

No livro “Mitologia dos orixás”, de Reginaldo Pradi, Olorum encarregou 

Oxalá de fazer o mundo e modelar o ser humano. Ele tentou de diversas 

maneiras usando o ar, a madeira, o fogo, mas fracassou. Foi então que Nanã 

veio em seu socorro. Ela deu a Oxalá o barro do fundo da lagoa onde ela morava, 

a lama sob suas águas; que representam a própria orixá Nanã. Assim, finalmente 

Oxalá conseguiu criar o ser humano, pois o modelou no barro de Nanã. Nanã e 

Oxalá criam os seres humanos. 

Já em “Gênesis da Bíblia Hebraica” há uma narrativa que conta que 

Deus cria Adão do barro e o põe no Jardim do Éden. A Adão é dito que ele tem 

liberdade para comer de todas as árvores no jardim, exceto da árvore do 

conhecimento do bem e mal. Subsequentemente, Eva é criada a partir de uma 

das costelas de Adão para fazer-lhe companhia. Eles são inocentes, sem 

vergonha da sua nudez. 

O barro pode ser terracota, branco, preto, amarelo. A ação de apertar o 

barro me dilata para um tempo contemplativo, meditativo. Fluxo de sensações 

que ativam certo prazer. A docilidade com que manipulo a argila me faz retornar, 

mais uma vez, à memória da infância. Entro em contato com o que diz Gaston 

Bachelard sobre a infância cósmica. Para o autor, “os homens passam, o cosmos 

permanece, um kosmos sempre primeiro, um cosmos que os maiores 

espetáculos do mundo não apagarão em todo o decorrer da vida.” (Bachelard, 

2009, p. 103). O que lembramos de nossa solidão cósmica é o que nos une ao 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

mundo. Essa cosmicidade de nossa infância reside em nós. Ela reaparece em 

nossos devaneios solitários.  

O contato com o barro, com a terra, faz-me aproximar desses devaneios 

infantis. Assim como rememorar as noites em que via cometas com meu pai no 

jardim, me faz sentir-se conectada a esse cosmos. E, como apontado pelo 

filósofo Bergson, essa memória se torna possibilidade de atuar no tempo que 

viverei (2009). Os devaneios estabelecem um acordo poético ao serem 

revivificados como “reservas de entusiasmo que nos ajudam a acreditar no 

mundo, a amar o mundo, a criar o nosso mundo” (Bachelard, 2009, p. 119). 

Reservas de entusiasmo que promovem abertura para o mundo, um convite a 

habitar a terra, o território. 

A terra aterra a raiz e alimenta a vida. Ela evoca a rocha que foi moída, 

como rememora a poetisa Wislawa Zymborska em Conversa com Pedra6. Penso 

no sentido do aterramento, do acolhimento de cada território e no significado que 

essa terra carrega para cada ser que ali habita. Além disso, é fato a 

impossibilidade de comunicação entre mim e a pedra, ao mesmo tempo em que 

o tempo de sua matéria evoca respeito por todas as transformações por ela 

vividas e sofridas. O pesquisador Luis Tomas Domingos afirma que, para a 

cultura africana, a importância da terra revela-se “numa ligação entre o espiritual, 

aquilo que não se vê e o real, aquilo que vemos. A terra é entidade espiritual. É 

o lugar de vida que possui o homem. Daqui ele nasce e aqui ele morre.” 

(DOMINGOS, 2011, p. 10). A obra Beijo (2021), que realizei durante a disciplina 

de Residência Artística, é feita de barro, terra e vidro. Ela experimenta o toque 

entre uma matéria e outra. O encaixe dócil entre uma esfera e outra em 

igualdade de espaço e a terra vermelha no interior da esfera compõe o encontro 

entre esses dois seres. 

Ao mesmo tempo que percebo esse sentido de um plano cosmológico 

que liga o ser humano a terra, há também um sentido muito prático, de cultivar 

e alimentar os seres vivos. Durante o processo de residência artística neste lugar 

de significado tão sagrado que é a casa de Danna e, também, um antigo terreiro 

de candomblé. 

 

6 A poesia Conversa com Pedra encontra-se no livro Wislawa Zymborska [poemas], editora 

Companhia das Letras.  



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

Essa residência artística acontece a partir do meu deslocamento físico 

até o campo de ação, onde anéis metálicos são suspensos entre plantas 

selvagens de maneira espelhada no sentido vertical, enquanto refletidos na agua 

do córrego que corre abaixo. Uma espécie de experiência tanto construtiva 

quanto espiritual, manifesta-se a partir da instalação da estrutura corpórea da 

escultura, assim com da história que é revelada a partir deste encontro na casa 

de Danna Lua.  

A partir do contato com todas as entidades vegetais ali presentes, assim 

como a história de um antigo terreiro de Candomblé, estabelecemos uma relação 

com os espectros, os fantasmas do território.  Para Fechner, a fé na alma das 

plantas é somente uma pequena prova da fé em coisas que não se pode 

demonstrar de maneira exata. Mas ela está lá. Aponta. A alma de uma planta é 

pequena. Mas se olhamos para todo um agrossistema, como o cerrado, a alma 

das plantas torna-se algo maior.  

[...] Existe uma vida além que é o castigo, a recompensa e o maior grau 
de vida neste mundo. Existe uma ordem do mundo sagrado, no sentido 
de uma vitória final do bem sobre o mal. Esses são os fundamentos 
que já estão em colapso e estão cada vez menos presentes. Nada 
deve ser feito ou acrescentado que não reforce a firmeza e apoie a 
construção. Acredito firmemente que os princípios aqui discutidos 
podem contribuir em algo nesse sentido (Fechner, p. 118, tradução 
livre). 

Acesso a alma das plantas, e acesso a alma que transpassa a escultura, 

retornando a matéria orgânica às cinzas. O corpo foi cremado e o pó jogado no 

jardim de casa. Faz-se presente mais uma “florestação”. Meu pai quis esperar a 

chuva para jogar então o pó entre as folhas.  

Chamo essa experiência, primeiramente, de “construtiva”, porque faz 

parte do meu processo criativo a construção do desenho projetado a partir de 

linhas arquitetônicas, para, posteriormente, tornarem-se escultura. Assim 

também acontece com as construções, tão precisas, que penso e construo. Meu 

processo parte do desenho como pensamento e torna-se construtivo no espaço. 

A disposição e a altura desses anéis suspensos, a paisagem que será 

enquadrada na fotografia, a posição dos corpos e elementos que atuam no 

ambiente fazem, todos, parte de uma composição regida por precisão e domínio 

estético, que revelam estados de tensão, leveza, peso, equilíbrio e suspensão 

no ambiente escultórico. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

Essa construção é pautada por um estudo geométrico que caminha de 

formas euclidianas como o triângulo, o círculo, o quadrado para uma geometria 

que, em acordo com a teórica Menezes, cava um espaço topográfico feito por 

rupturas. Da geometria feita da ligação de pontos, dos estudos geométricos que 

levam a triângulos equiláteros, quero cada vez mais apresentar entre as formas 

os seus vazios e percebo aí nesses trânsitos uma orientação sobre geometrias 

que se expandem em lugares não visíveis, como os multiuniversos, os rizomas 

cerebrais ou as raízes aéreas.  

Tal pensamento escultórico, que parte do desenho, tão abstrato, 

imaterial, e simultaneamente tão concreto, mistura-se com aquilo que é de uma 

outra grandeza, aquilo que não é visível na paisagem. Peço licença para chamar 

os espíritos da mata.  

Os vazios da paisagem são circunscritos e emoldurados pelos anéis 

metálicos em voo suspenso. Como se algo ali, da ordem do incompreensível, 

estivesse sendo sinalizado, sugerido. Vejo aquilo que não é visto, em outras 

palavras, o que é “espiritual”. Assim também acontece com a transformação da 

minha alma, marcada por memórias vividas. Tocando a alma, a escultura parece 

ser tocada por ela. Defendo esse movimento do conhecimento que adota um 

sentido profundo embarcado pela vida. O trabalho do artista é lírico, envolto por 

relações de afeto, de transferência, de troca e, também, de ruptura visceral, de 

dor. De certo modo, esse processo é impresso por uma vida vivida e, em 

conversa com Kandinsky, “deve ser cego em face da forma, reconhecida ou não, 

como também deve ser surdo aos ensinamentos e desejos do seu tempo. Seus 

olhos devem estar abertos para sua própria vida interior” (Kandinsky, 2005, p. 

81). 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

 
Figura 2 – Boca da Noite. Anéis de metal, cabo de aço fogo, água e mata ciliar do Cerrado. 
Crédito da foto: Diego Bresani. 

O encontro na casa de Danna acontece a partir de questões subjetivas 

e sensíveis vivenciadas por mim e pelos seres vivos que dela participam. 

Assumo aqui um processo em que o espírito do artista e de seus participantes, 

suas emoções e sentimentos estejam intimamente conectados ao trabalho 

artístico. Como reforça Kandinsky, a obra alcança seu objetivo e constitui um 

“alimento para o espírito, quando o espectador encontra nelas um eco de sua 

alma. Por certo, tal consonância (ou dissonância) não pode manter-se vã ou 

superficial” (Kandinsky, 2005, p. 46). Ela deve aprofundar-se na vida e na obra. 

“Espírito” vem do latim spiritus, “alma, coragem, vigor, respiração”, 

relacionado a SPIRARE, “respirar”. O que respiramos é ar, que é realmente 

matéria, por sutil que seja. Apesar do uso em sentido contrário, a palavra 

‘espiritual’ não implica necessariamente que falemos de algo distinto da matéria, 

ou de algo alheio ao reino da ciência. 

Evoco três mulheres artistas para participarem dessa manifestação 

“construtiva e espiritual”. Eneida Sanches (BA), que traz para sua pesquisa 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

questões de transe, raça e gênero; Gisel Carriconde (DF), que atua na cidade 

há décadas e incentiva a produção experimental das artes visuais em Brasília; e 

Danna (DF), a artista feiticeira que conheci recentemente durante esse período 

tão delicado, introspectivo e profundo, que foi a pandemia de covid-19. 

A obra é constituída por uma série fotográfica intitulada Boca da Noite. 

Essas imagens registram o encontro entre essas mulheres, a paisagem e os 

elementos escultóricos. O título é uma expressão popular brasileira para 

representar o início da noite que engole o dia. Boca é buraco de transição, 

entrada de um lugar para outro. Um “entre” onde tudo é engolido e digerido. 

Canais regurgitantes.  

A memória, compreendida como potência sensitiva e intelectiva de 

aprendizagem, conservação e reconstrução, constitui-se como eixo fundamental 

desta pesquisa e é mobilizada por meio de uma escrita em primeira pessoa. Tal 

escolha reconhece que a memória opera como processo de seleção, 

interpretação e (re)construção de vivências do passado em direção a 

proposições futuras. Nesse sentido, configura-se o modo de arte aqui proposto, 

denominado florestação, praticado nas residências artísticas em diferentes 

paisagens do Centro-Oeste. Esses movimentos são entendidos como uma forma 

de reter aquilo que não se deseja esquecer — experiências vividas em 

coletividade, no âmbito familiar, corpóreo ou molecular — ao mesmo tempo em 

que evocam vivências que, embora tenham sido experienciadas, não se 

apresentam de modo plenamente acessível à lembrança. A memória, assim, 

imprime traços, escolhas e percursos no processo escultórico. 

Para além da memória, destaca-se a alimentação como elemento 

estruturante do processo artístico. A alimentação pelas plantas conduz à 

experiência aqui nomeada como “florafagia”7, termo formulado no decorrer desta 

 

7 Florafagia significa e a retroalimentação entre corpos vegetais e seres humanos. As plantas se 
alimentam também de nossos corpos. Eu aproximo este termo da antropofagia, ou seja, o ato de 
um antropófago, aquele que come carne humana. Portanto, entre humanos, a antropofagia é 
canibalismo, já que o ser canibal é aquele que come a carne da própria espécie. Os animais que 
comem carne humana são considerados antropófagos, mas não canibais. A antropofagia é 
também um termo apresentado como manifestação artística do modernismo brasileiro liderada 
por Oswald de Andrade. Nesse contexto, a proposta do artista foi a de “engolir” as técnicas e as 
influências de outros países e, assim, fomentar o desenvolvimento de uma estética artística 
brasileira que olhasse para si. Eu pretendo engolir as plantas para então retorná-las ao mundo, 
transformadas e outros corpos, outras realidades. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

pesquisa para designar a relação de ingestão, transformação e troca entre corpo 

humano e corpo vegetal. Tal conceito mostra-se central para a compreensão do 

processo escultórico desenvolvido. Ao ingerir a flor, estabelece-se um processo 

simbólico e material de incorporação: o corpo se transforma, a escultura se 

vegetaliza. A consciência do ato de esculpir ultrapassa, desse modo, a 

ferramenta tradicional do escultor, abrindo-se para um campo ampliado da 

experiência tridimensional, pautado na relação com as plantas, nos encontros 

entre mulheres e em uma perspectiva ecológica. Essa amálgama instaura novos  

Além das plantas, a pesquisa faz uso de materiais como fogo, água, terra 

e ferro, elementos recorrentes na prática artística desenvolvida. Esses materiais 

são escolhidos por sua capacidade de transformação, por não possuírem formas 

fixas e por carregarem simbolismos e significados milenares. Trata-se, portanto, 

de materialidades saturadas de memória, cuja utilização na escultura 

frequentemente revela vestígios e narrativas do passado que poderiam, de outro 

modo, se perder. A investigação dessas materialidades evidencia a passagem 

do tempo e contribuía para reflexões acerca da construção cultural dos sentidos. 

Outro eixo metodológico do trabalho consiste nos deslocamentos 

espaciais, compreendidos como práticas de florestação da escultura frente às 

problemáticas da contemporaneidade. Considerando a característica 

tridimensional da escultura, e portanto, relacionada ao tempo e ao espaço, o 

movimento torna-se elemento constitutivo da obra. A experiência do 

deslocamento revela-se viva e orgânica, permitindo compreender que os fluxos 

energéticos de cada residência artística estabelecem linhas de relação entre 

diferentes pontos e escalas. Esses deslocamentos — do Plano Piloto à casa de 

Danna Lua, desta à Comunidade do Cedro, e assim sucessivamente — 

configuram uma cartografia escultórica expandida. 

Ao longo dos últimos quatro anos, consolida-se a compreensão da 

escultura como uma complexa teia de energia em movimento. O processo aqui 

apresentado ultrapassa a noção tradicional de forma, volume e matéria 

escultórica, ao considerar que os fluxos energéticos e as trocas advindas dos 

encontros constituem um fazer artístico pautado na ecologia e na intersecção 

entre biologia e escultura. 

Assim, o processo de florestação na residência artística apresentou 

determinadas características. A primeira refere-se à amálgama vegetal, na qual 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

as plantas assumem papel essencial na constituição da escultura, entendidas 

como seres conectados ao cosmos e mediadores de trocas energéticas entre o 

humano e o universo. A segunda diz respeito à experiência da vida e da morte 

no interior da mídia escultórica, evidenciada nos processos de germinação e 

putrefação, diretamente associados à alimentação enquanto prática que 

consome, transforma e gera energia. A terceira característica 

compreende “Fluxeira” como eira e fluxo, em analogia ao reino vegetal, no qual 

a semente se dispersa, atravessa territórios e tempos, hiberna e renasce, 

instaurando uma escultura orientada por fluxos vitais. 

As experiências realizadas em Brasília, no cerrado e em outros 

territórios, assim como os encontros com pessoas defensoras de áreas de 

preservação são constitutivos de discursos artísticos movidos por ações de 

princípios ecológicos. O projeto estabeleceu viagens de campo, relações 

interpessoais e afetivas, de modo que cada participante se tornou parte 

integrante de uma escultura orgânica, amorfa e expansiva, que ultrapassa o 

invólucro físico. A prática da florestação implica responsabilidade ética, uma vez 

que envolve cuidado, manutenção e reconhecimento da morte como parte do 

processo de transformação. 

A relação entre escultura e espiritualidade apresenta-se como um campo 

ainda em desenvolvimento, dada sua complexidade. Para acolher esses fluxos, 

a pesquisa exigiu imersões profundas, incluindo alterações alimentares, práticas 

de limpeza, deslocamentos territoriais e aproximações com culturas tradicionais, 

especialmente de matrizes afro-brasileiras. Tais experiências dialogam com 

práticas da arte ayurvédica e reforçam, conforme aponta Silvia Federici, a 

importância da troca de saberes entre mulheres como fonte de riqueza 

epistemológica. Ressalta-se que esta pesquisa foi desenvolvida durante o 

contexto da pandemia, o que atravessou significativamente seus processos. 

Conclui-se que a escultura se transforma fundamentalmente a partir de 

dois eixos: o encontro com as plantas e os deslocamentos espaciais e corpóreos. 

O contato com o universo vegetal revelou-se visceral, articulando memória, 

ancestralidade e transformação. As plantas, ao mesmo tempo que curam, 

podem também envenenar, exigindo conhecimento, medida e equilíbrio. Esse 

saber é incorporado ao processo escultórico, que passa a semear paisagens 

imaginadas e configurações espaciais cooperativas e interconectadas. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

Os deslocamentos, por sua vez, ampliaram a compreensão da escultura 

como agente político, atuando nas relações entre plantas, territórios e corpos. 

Vivida em primeira pessoa, esta tese percorre paisagens percebidas por meio 

de escopos8 que miram simultaneamente para dentro e para fora do corpo. A 

escultura é entendida como paisagem, esculpida pelo tempo, pela memória e 

pelos fluxos. Cada deslocamento operou dobras na vida e na pesquisa, 

aproximando e distanciando tempos, espaços e forças, evidenciando a escultura 

como campo energético. 

Por fim, a tese da pesquisa consolida a experiência de uma escultura em 

movimento, indexical e expandida, que ultrapassa a realidade concreta. As 

plantas operam como agentes decolonizadores de conceitos, revelando a 

coexistência entre vida e morte na matéria. Atuar no campo da residência 

artística ampliou os caminhos da pesquisa em artes visuais ao estabelecer 

conexões ecológicas com paisagens do Centro-Oeste e com os saberes dos 

povos tradicionais do cerrado. Assim, a prática artística desenvolvida articula 

engajamento social, ecologia e educação, propondo novos caminhos para a 

escultura contemporânea. 

Referências 

BERGSON, Henri. Matéria e Memória: ensaio sobre a relação do corpo com o 
espírito. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 

COCCIA, Emanuele. A Filosofia das Plantas: uma metafísica da mistura. 
Florinópolis: Cultura e Barbárie, 2018. 

DOMINGOS, Luis Tomas de. A visão africana em relação a natureza. Anais do 
III Encontro Nacional do GT História das religiões e das religiosidades, AMPUH, 
Questões teórico-metodológicas no estudo das religiões e religiosidades. IN: 
Revista Brasileira de História das Religiões. Maringá (PR) v. III, n.9, jan/2011. 

 

8 No dicionário Aulete, escopo significa aquilo que é finalidade, propósito, intuito [...]. É também 
o espaço, a abrangência da mobilidade e efetividade de algo, de um sistema, de uma atividade, 
de uma ideia etc. O espaço ou oportunidade para um movimento, atividade ou pensamento 
desimpedido. Um ponto em que se mira; alvo. A palavra surge de uma conversa com Eneida 
Sanches, sobre instrumentos que possam ajudar a ver, mirar, alcançar imagens de universos 
espectrais e astrais. O termo é usado em sentido figurado para a finalidade dever aquilo que não 
é visível dentro e fora do corpo. 



 

ESTADO da ARTE | Uberlândia | v.6 n.2 | p. [n.p.] | jul./dez. 2025 

ISSN 1983-2859. Disponível em http://www.dhi.uem.br/gtreligiao/pub.html. 
Acesso em 01 de setembro de 2025 

KRAUSS, Rosalind. Caminhos da Escultura Moderna. São Paulo: Martins 
Fontes, 2007. 

KANDINSKY, Wassaly. Do espiritual na Arte. São Paulo: Martins Fontes, 1990. 

REZENDE, Renato (org.). Trauma: Arte contemporânea brasileira. Rio de 
Janeiro: Circuito, 2020. 

STARHAWK. A Dança cósmica das Feiticeiras: Guia de rituais a grande 
Deusa. Rio de Janeiro: Nova Era, 1993.  

Sobre a autora e o autor 
Adriana Vignoli é artista visual e pesquisadora. Atualmente realiza MFA em Escultura no SAIC 
(School of The Art Institute of Chicago) com a bolsa The New Artist Society Scholarship. Ela é 
doutora em Artes Visuais (2024) com bolsa REUNI/CAPES pela Universidade de Brasíla e 
mestre em Artes Visuais na linha de poéticas contemporâneas (2011), bolsa REUNI/CAPES, 
pela menas instituição. Possui graduação em Arquitetura e Urbanismo, ambos pela Universidade 
de Brasilia (2006). Realizou exposições internacionais na Alemanha, Argentina, Uruguai e 
ganhou prêmio nacionais. Foi professora do Centro Universitário IESB, das Faculdades 
Integradas do Icesp e tutora do Curso de Graduação em Artes Visuais da Universidade Aberta 
do Brasil (UAB). Possui experiência na área de Artes Contemporâneas, atuando principalmente 
nos seguintes temas: escultura, fotografia e desenho. Sua pesquisa tangencia os campos de 
estudo da biologia, astronomia e espiritualidade.  
@adrianavignoli 
adrivignolipost@gmail.com  
LATTES: http://lattes.cnpq.br/3570314357154183 
 
Christus Menezes da Nobrega é artista e professor doutor do departamento de artes visuais (VIS) 
da Universidade de Brasília (UnB). Coordena pesquisas focadas na relação entre arte, território 
e viagem. Sua produção poética e teórica investiga a residência artística como método de criação 
e intercâmbio cultural. Representou o Brasil em programas de residência artística do Ministério 
das Relações Exteriores na China (2015) e na Austrália (2019), experiências que resultaram em 
exposições individuais apresentadas no Centro Cultural Banco do Brasil (2017/2018), na Bienal 
de Curitiba (2018), Centro Cultural Justiça Federal (2024), entre outras. Suas obras integram 
coleções, como Central Academy of Fine Art (Pequim), Museu de Arte do Rio (MAR), Museu 
Nacional da República etc. Foi premiado pelo Programa Cultural da Petrobras e Museu da Casa 
Brasileira, além de indicado ao Prêmio PIPA (2017 e 2019). É criador da disciplina "Processos 
em Residência Artística" na UnB, laboratório onde sistematiza metodologias para a formação de 
artistas-pesquisadores. Autor do livro Residência Artística: planejando espaços criativos (2025). 
christusnobrega@gmail.com  
LATTES: http://lattes.cnpq.br/1158798915256133 

Como citar 
VIGNOLI, Adriana; NÓBREGA, Christus. A Residência Artística como Florestação de processos 
criativos da escultura contemporânea. Revista Estado da Arte, Uberlândia. v. 6, n. 2, p. [n.p.], 
jul./dez. 2025. DOI 10.14393/EdA-v6-n2-2025-72691 (versão ahead of print). 

 

Esta obra está licenciada com uma Licença Creative Commons Atribuição-Não 
Comercial 4.0 Internacional. 

 

http://www.dhi.uem.br/gtreligiao/pub.html
mailto:adrivignolipost@gmail.com
mailto:christusnobrega@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1158798915256133

