
__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

24 

O MAPA COMO SUPORTE IMAGÉTICO E OPERACIONAL: REFLEXÕES 
EPISTEMOLÓGICAS SOBRE A ONTOLOGIA DO ESPAÇO E O ESPAÇO 

NÔMADE 
 

Lígia Maria Brochado de Aguiar* 
 

 

RESUMO 
 

No mundo contemporâneo, quando falamos em Atlas pensamos em coleções de imagens que 
nos ajudam a localizar, através do olhar, os lugares nas superfícies planas do mapa. Talvez, 
um Atlas possa se configurar como imagens narrativas do espaço nômade (uma geografia em 
movimento) que, por um lado, garante a informação de um saber científico e, de outro, um 
não saber, por onde atravessam vários outros discursos, séries as quais é preciso percorrer 
criando uma transversal. Este artigo trata desta possível configuração através de um conjunto 
de proposições epistemológicas que fundamentam as práticas educativas com mapas. 

 
 

Palavras chaves: Mapa. Território. Espaço. Imagem. Linguagem. 
 
 
 

 
1 INTRODUÇÃO 

 

Inicialmente vamos tecer um curto fio narrativo para compreender a natureza das 

imagens e os seus desdobramentos sobre o que consideramos a superfície das práticas 

educativas com mapas. Este fio narrativo, em seu avesso trançará de forma implícita o enredo 

deste artigo três pontos principais da trajetória cultural do ocidente: um ponto diz respeito à 

geometrização do mundo como parte essencial da linguagem da natureza; outro ponto é 

aquele em que a comunicação e a tecnologia têm, segundo Jameson (2004, p. 23), uma 

“função epistemológica”; por último, a realidade inundada pelas imagens e a valorização da 

experiência cultural. 

Em seguida, falamos sobre como as práticas educativas com mapa têm privilegiado 

o ensino dos mapas como suportes operacionais. Nosso argumento é que os mapas são 

também suportes imagéticos e, nesta forma produzem um discurso territorial que não é o do 

da geografia das escolas, cuja estrutura epistêmica ordena o espaço social sujeitando-o às 

diferenças, nem é o discurso verdadeiro, mas o discurso capaz de ver a multiplicidade do jogo 

das forças sociais e do seu desenho no espaço.  

                                                        
* Profa. Adjunta da Universidade Federal de São João Del Rei – MG. Endereço eletrônico: ligbro@uol.com.br 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

25 

Na fenomenologia de Hurssel a imagem seria resultante da organização perceptiva 

baseada no critério da isomorfia entre a realidade e os padrões de memorização visual. Ver 

seria uma espécie de proximidade com as coisas. Quando vemos, informamos o que faz 

sentido em nossas histórias de vida. Para a fenomenologia de Merleau Ponty é preciso 

reaprender a ver com base em nossa “fé perceptiva.” 

Em nossa argumentação, a imagem do espaço, seja a da organização funcional ou do 

espaço organizado em rede, nos coloca a questão da representação, nos aproximando das 

relações entre o pensamento deleuziano e a fenomenologia. Esta aproximação nos permite 

problematizar a teoria psicogenética de Piaget, a fenomenologia de Lefèbvre e a semiologia 

gráfica de Bertin como fundamentos da cartografia escolar produzida no Brasil nas últimas 

décadas.  

Na perspectiva deleuziana é preciso triturar as significações, representações vividas 

para reaprendê-las ao nível do acontecimento que é movimento de construção de conceitos. A 

imagem representativa do pensamento contra a qual Deleuze se volta está na realidade 

exterior do mundo, em que o trabalho do pensamento consiste em reconhecer objetos e 

verdades.   

  

2 A IMAGEM E A PALAVRA DESENHANDO A SUPERFÍCIE DO MAPA 

 

Kelnner (1995, p. 109), a respeito das imagens observa que precisamos aprender 

como elas “operam em nossas vidas, quanto ao conteúdo que elas comunicam em situações 

concretas”, para tanto, é preciso destacar da superfície das imagens o complexo trabalho de 

construção de signos e articulação das representações. 

Uma racionalidade estrategicamente associada a novos regimes de visualidade 

produz sentidos e representações, coisas sensíveis, que impõem determinadas interpretações, 

visões de mundo e de sociedade. Esta racionalidade não para de impor operações desiguais de 

organização e desorganização de territórios. A simultaneidade destas operações produz 

acontecimentos que, mesmo sendo resultado de um único sistema de relações, sugere mais 

imagens inacabadas do mundo globalizado, linhas de um mosaico movediço que desafiam o 

desenho das próprias formas geográficas com as suas funções e a precisão geométrica pelas 

quais elas são representadas em sua extensão e consistência.  

O território usado, banal campo privilegiado da análise geográfica, contém ao 

mesmo tempo as “zonas urbanas opacas” que configuram em seu movimento novos mapas de 

pertencimento e, as “zonas urbanas luminosas”, objetivamente produzidas por uma 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

26 

racionalidade hegemônica invasora com seus dispositivos de expropriação e comando. 

(Santos, 1994b) 

A mobilidade lenta das zonas urbanas opacas permite a convivência com a 

precariedade das práticas espaciais urbanas. Esta condição, segundo Santos (1994a, p. 83) 

viabiliza outras redes, diferentes daquelas do capitalismo conexionista:  

 
A cidade é o lugar em que o mundo se move mais; e os homens também. A 
co-presença ensina os homens a diferença. Por isso, a cidade é o lugar da 
educação e da reeducação. Quanto maior a cidade, mais numeroso e 
significativo o movimento, mais vasta e densa a co-presença e também 
maiores as lições e o aprendizado. 

 
Ver o sistema-mundo, através do espaço geográfico, é ver uma espacialidade fluída, 

movediça, mutável marcada pelas diferenças e singularidades se propagando e disseminando 

campos de força e conexões que, viabilizam a continuidade ou a emergência de outros 

processos; implica ver não apenas as metamorfoses da paisagem, mas, simultaneamente, a 

seletividade do espaço em que se circunscrevem as identidades e as regulações.  

 Como suportes imagéticos, ou imagens culturais, os mapas possuem uma 

interdiscursividade que, se levada em consideração, permite a produção ou o reconhecimento 

de uma topografia narrativa desatrelada da estática e das hierarquias convencionais; promove 

imagens conceituais imanentes, ou outro discurso territorial que não é o da “geografia das 

escolas”, da tradição burguesa, cuja estrutura epistêmica ordena o mundo sujeitando as 

diferenças, mas, um discurso territorial que devolve aos seus leitores, o pensamento. Não o 

pensamento verdadeiro, mas aquele capaz de perceber o jogo das forças sociais e o seu 

desenho no espaço, os devires nas nodosidades e nas linhas das redes e, a sua atualização nos 

acontecimentos. 

Nosso olhar ao percorrer as superfícies visuais das imagens, vê e lê. Ao lermos, as 

formas visíveis, reconhecíveis no espaço, o significado evidente se torna o contexto verbal de 

um contexto real ausente, assim, uma imagem/narrativa se constitui como parte de um 

processo cultural. Nos mapas, também a imagem/narrativa se constitui como parte de um 

processo cultural de construção da inteligência visual que dá visibilidade às nossas práticas 

espaciais.   

Pretende-se que na leitura dos mapas, o texto não domine a imagem, que a imagem 

seja o percurso mais curto, mais rápido para ler o que as palavras estão encarregadas de 

representar, ou ainda, apenas venha completar o que a imagem não permitiu ver. Como se as 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

27 

imagens dos mapas fossem simplificadas e adequadas aos nossos hábitos culturais, como se 

na superfície do mapa fosse possível encerrar o mundo em sua localização geográfica.  

As imagens presentes nos mapas, em seu conjunto, possuem um discurso, 

configuram-se como imagens-discursos que devem ser pensadas como narrativas que 

propõem sentidos e criam conceitos. Compreender o espaço habitado dos homens através de 

uma geografia não localista significa (des) naturalizar as imagens cartográficas, ou seja, na 

leitura dessas imagens é preciso dar conta das múltiplas perspectivas, dos conceitos 

constitutivos do olhar e dos conceitos que foram construídos por elas, ou ainda, que o espaço 

habitado, aquele controlado e dominado, constitui-se na referência a partir do qual todas as 

outras escalas se construirão.  

No entremeio entre o ver e o falar, multiplicam-se os sentidos, as significações, o 

espaço se torna mais capilarizado, rizomático, atravessando outros reinos, o das ervas 

daninhas, o das matilhas, dos formigueiros, dos bandos, dos marginais que escapam e se 

embrenham na capilaridade-rizomática-dinâmica do espaço. 

Imagem-pensamento, o rizoma, orienta a criação, a composição. O plano rizomático 

não chega a ser um plano consistente, mas é condição para a criação de conceitos, de criação 

dos mapas das circunstâncias de um acontecimento. A cartografia é o exercício dos 

agenciamentos que se dão no rizoma. O conceito é uma criação a partir dos acontecimentos 

que, quando cartografados, se transformam na potência do que é enunciável, do que é visível.  

O mapa deve efetuar visualmente todas as significações e, assim, imprimir 

velocidade nas operações de leitura das informações. Neste movimento, a imagem –forma - 

discurso é enquadrada pela seqüência linear da palavra ou pela visão de um observador 

implícito, treinado para olhar. O interessante neste movimento é que as imagens se esvaziam e 

as palavras perdem a importância.  É desta forma que o mapa como um sistema semiótico se 

incorpora na prática social: como imagem de um pensamento que pressupõe uma função 

epistemológica e desvaloriza outras experiências culturais. 

A imagem-forma do mapa com sua mensagem semiótica, vista ou lida, transforma-

se num processo em que se constituem identidades sociais e subjetivas. O mapa, portanto, não 

simboliza ou representa as relações de poder apenas, também podemos pensá-lo como um 

instrumento de poder cultural voltado para mudar o mundo e, não apenas, para codificar 

proposições simbólicas ou uma visão de mundo hegemônica.   

Durante a Idade Média, como as imagens de uma história em quadrinhos, o tempo se 

inscrevia nos limites de uma seqüência de imagens narrativas que iam se enredando no espaço 

de cada quadro. Com o desenvolvimento da perspectiva, no Renascimento, “os quadros se 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

28 

congelam num momento único: o momento da visão tal qual percebida do ponto de vista do 

espectador. A narrativa passou então a ser transmitida por outros meios: mediante 

simbolismos, poses dramáticas, alusões à literatura, títulos, ou seja, por meio daquilo que o 

espectador, por outras fontes, sabia estar ocorrendo” (Manguel, 2008, p.25). 

A progressiva geometrização do espaço geográfico, através da técnica cartográfica, 

exige outra narrativa para os mapas.  Epistemologicamente, os mapas são vistos como 

imagens científicas, cuja objetividade reproduz representações fiéis da realidade, uma 

realidade, no entanto, vazia de humanidade.  

O mapa não é tecnologia apenas material, mas tecnologia agenciada socialmente 

para produzir a realidade. Harley (2005, p. 80-81) considera a cartografia uma linguagem, 

mais propriamente “um discurso [...] os mapas são um tipo de linguagem. [...] a idéia de uma 

linguagem cartográfica é também conveniente para um questionamento da semiótica, bastante 

atrativa para alguns cartógrafos. [...] a linguagem traduz mais facilmente a prática histórica”.  

A repetição da prática histórica sob o domínio de um único princípio organizativo 

hegemônico, o capitalismo, põe em funcionamento no mundo contemporâneo, uma realidade 

em rede. Esta rede para funcionar precisa construir uma inteligência visual, ou melhor, 

adestrar o olhar para que ele possa percorrer as superfícies das imagens e, também, adestrar o 

que esse olhar retém: a aventura da memória nas imagens do presente e a figura do futuro, do 

devir. 

A percepção do lugar só se alcança quando este se torna visível, pensável, sonoro, 

tátil, quando se abandona a condição habitual do sentido, da percepção e do pensamento; se 

alcança a invenção de um lugar não através do exercício empírico da linguagem, mas 

deixando o pensamento afetar-se pelos signos porque são eles que compreendem a 

heterogeneidade, o problemático, as diferenças e repetições, as relações de força, o avesso da 

superfície.                                          

 Em nosso diálogo com Manguel (2008), percebemos que a todo instante as 

imagens, sejam elas quais forem, se apresentam para nós como um “flash” sobre uma 

superfície, na qual se entretecem imagem e palavra, feixes de significações através dos quais é 

possível interpretar o mundo. A disjunção entre o enunciável e o visível para o leitor de mapas 

é a fenda por onde se pode pensar e inventar o entrelaçamento da palavra e da imagem. 

 

3 O PERCEBIDO E O IMAGINADO 

 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

29 

O que é comum a todas as imagens é o fato de estarem no lugar das próprias coisas; 

no lugar das coisas, a imagem produz símbolos, metáforas, ilustrações, esquemas, 

sentimentos, substituições. As imagens caracterizam uma irrealidade quando comparadas com 

o que imaginamos; mas, não se confunde o que se imagina com o que se percebe, porque a 

imagem corresponde a uma presentificação do que está ausente.  

           Perceber e imaginar ocorre simultaneamente, mas em sua natureza distinta, a 

percepção vai apanhando aspectos diferentes que vão se articulando e compondo o percebido; 

a imagem, por sua vez, em sua capacidade irrealizadora de tornar presente o que está ausente, 

se coloca por inteiro. 

A linguagem também nos coloca em relação com o ausente, portanto, ela é 

inseparável da imagem; vivemos nela, mesmo sem ter consciência da sua estrutura, de suas 

regras, de seus princípios; experimentamos nela sentidos, emoções, significações, desejos e 

idéias; através da linguagem criamos realidades, deciframos e descobrimos sentidos.  

No campo da fisiologia e da física da visão, a imagem foi compreendida desde os 

gregos, cuja cultura valorizava a geometria e a formalização da lógica em suas relações com a 

natureza, como cópia da realidade e, durante muito tempo, foi utilizada para explicar a 

produção das imagens e, até mesmo, as relações entre o percebido e a verdade do que está 

representado.  

A fenomenologia de Husserl, segundo Dartigues (2003) e a teoria da Gestalt 

alteraram significativamente essa compreensão, nas primeiras décadas deste século. A 

imagem seria resultado de uma “organização perceptiva” baseada no critério da isomorfia 

entre a realidade ou estímulos visuais e os padrões de memorização visual.  

Através da percepção se constituem as imagens e os discursos, os quais por sua vez, 

constituem a sensibilidade e a consciência. O modo como somos afetados pelo que vemos, 

sentimos, escutamos e como produzimos conhecimentos tem a ver com a ação de perceber.  

Sentimos e percebemos as formas como totalidades organizadas que possuem 

sentido em nossas histórias de vida. A percepção é uma forma de comunicação que tornam 

possíveis nossas relações num campo perceptivo, portanto, envolve os significados e os 

valores das coisas percebidas.   

Arnheim (1998), cujo pensamento está ligado à teoria da Gestalt, entende que as 

formas são signos porque nenhum padrão visual existe por si mesmo, toda a “forma é forma 

de um conteúdo”, idéias que o levam a concluir que não haveria pensamento sem imagens. A 

imaginação visual vem de longe, à maneira de um “travelling”.  



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

30 

Ver, portanto, seria uma espécie de proximidade com as coisas, do modo como elas 

aparecem para nós, desde os sentimentos, sensações, desejos e lembranças até as formas do 

conceito, até a apreensão, simultaneamente, do aleatório e do coerente. Não informamos o que 

vemos, mas, o que ouvimos falar, o que faz sentido em nossas histórias de vida. Ainda, 

segundo Arnheim (op.cit. p. 5), “toda percepção é também pensamento, todo raciocínio é 

também intuição, toda observação também é invenção”, ou seja, o ato de olhar implica ver a 

realidade a partir dos “padrões percebidos” até o significado que expressam. 

Na perspectiva da filosofia da forma, como foi considerada a Gestalt, não há uma 

ruptura entre a consciência e o mundo. Através da redução fenomenológica de Husserl, isto é, 

do processo no qual “colocamos entre parênteses nosso conhecimento sobre o mundo”, uma 

forma surge como a correlação entre o “eu penso” e o objeto do pensamento. Assim, não 

existiria consciência enquanto tal, mas “toda consciência seria consciência de alguma coisa”, 

ou seja, a consciência não é um recipiente vazio no qual depositamos as nossas impressões 

sobre o mundo.  

A consciência em sua abertura para o mundo recolhe o seu conteúdo, portanto, há 

uma intencionalidade no ato de perceber da consciência que lhe daria a capacidade de unificar 

diferentes representações e produzir sentido.  A consciência percebe, lembra, imagina, fala, 

reflete, pensa e tem como objetivo os conteúdos ou as significações. 

Até aqui, o nosso fio narrativo nos indica que o ato de ver vai além do que a 

organização perceptual nos mostra, o ato de ver implica no olhar como ato de escolha, como 

condição através da qual a própria imagem revela aqueles que a produziram.  

Explorar um pouco mais o olhar como ato de escolha nos parece importante porque 

pode nos ajudar, não só a continuar fiando no interior desta narrativa os diferentes discursos 

sobre as imagens, como também, entender a organização da realidade das formas 

geometrizadas no espaço geográfico e o seu conteúdo, sobretudo, através dos mapas como 

suportes imagéticos e operacionais.   

 

4 A DIALÉTICA DA IDENTIDADE E DA DIFERENÇA 

 

Nosso pressuposto é que pensar o espaço é pensar a inteligência da vida na 

experiência organizadora do acontecer, que por sua vez, produz conceitos e mudanças no 

plano da percepção visual: ai então, o mapa surge como suporte imagético do mundo e de 

investigação das suas formas e conteúdos, o que nos permite superar a dificuldade de a-

presentar/re-presentar, ou seja, de transformar a imaginação em imagens e as imagens em 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

31 

narrativas para pensar o espaço com os seus seres e coisas, em suas diferenciações e 

multiplicidades, através do trabalho de produzir e intuir novos conceitos a partir do mundo, 

mas, numa visão despojada dele. 

A visibilidade com a desmaterialização da vida contemporânea, por exemplo, 

através do sensoriamento remoto, do diagnóstico por imagens, tem sido colocada em segundo 

plano e, com isso, perdemos a possibilidade de apreender o espaço e o tempo como categorias 

da experiência. 

           Deleuze (2005) nos sugere dar conta do visível e do enunciável para 

compreender o espaço e o tempo como categorias da experiência. Nosso problema: como a 

experiência do espaço se transforma em fato geográfico e, este, em fato cultural?  Podemos 

encontrar respostas possíveis, na medida em que problematizamos a aceitação do 

conhecimento como visualização, ou que os eventos se realizam na imagem ou, que 

simplesmente, eles não têm existência social. A visão como predomina na modernidade, nos 

leva a associar o conhecimento à visualização, a dispensar os acontecimentos, a experiência, o 

vivido. 

 

4.1 As imagens de mundo na fenomenologia e na teoria crítica 

 

A seguir faremos uma travessia por alguns aspectos gerais dos territórios 

circunscritos pela Fenomenologia e pela Teoria Crítica, bem como, pelas imagens de mundo 

que elas construíram e que nos ajudam a compreender o mundo contemporâneo, 

predominantemente visual.  

Esta travessia se faz necessária para percebermos as diferenças que se colocam entre 

as bases conceituais fundamentadas nas práticas materiais do espaço de Henri Lefèbvre e 

aquelas que estamos investigando, fundamentadas em Gilles Deleuze, sobretudo, como chave 

que nos permite através da criação de conceitos e da heterogênese da linguagem, narrar o 

cotidiano que, em sua multiplicidade, escapa às codificações. Como evento produtivo, a 

experiência do cotidiano, permite o acesso às diferenças naturalizadas, portanto, à história e à 

cultura não registradas, silenciadas.  

A imagem é signo, mas é também capaz de ação, produz efeitos, subjetividade, 

portanto, a passagem do mundo empírico para o mundo abstrato da cartografia se daria como 

uma construção visível do espaço pela sociedade.  

Em sua crítica às ciências positivas, Husserl, segundo Dartigues (2003), dizia que 

com elas se perde definitivamente as origens motivadoras do mundo da experiência; a ciência 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

32 

se tecniza e se torna alheia à vida do homem porque troca a experiência do mundo real pelo 

mundo produzido pela própria ciência. É preciso um “retorno às próprias coisas” para 

descrevê-las independentemente dos hábitos do pensamento cristalizados por certa ciência e, 

uma cultura dela decorrente. Perceber envolve uma intencionalidade por parte dos sujeitos, 

um interesse que modifica o próprio conteúdo da experiência dos sujeitos. A consciência 

como relação entre os seres e as coisas percebidas/representadas produz sentido.    

A crise das ciências, para Husserl, também, é expressão de outra crise: a da 

humanidade européia. O aspecto mais interessante da crise apontada por Husserl, é traduzido 

por Larrosa da seguinte forma: 
[...] a crise constrói o presente como um momento crítico no duplo sentido 
da palavra, como um momento decisivo e, ao mesmo tempo, como um 
momento de crítica, como um momento no qual o sujeito recupera 
criticamente sua própria história, para saber onde se encontra e para decidir 
seu próprio movimento.  (2004, p.210) 

 
O pensamento contemporâneo, então, diante deste “momento crítico”, retoma o 

Projeto Iluminista de emancipação dos homens através da Razão num processo de auto-

reflexão crítica. Os frankfurtianos em a Dialética do Esclarecimento (1985) vão colocar em 

cheque a própria civilização ocidental: não se trata mais de uma revisão crítica do Iluminismo, 

do seu projeto.  

A Teoria Tradicional, segundo Horkheimer (2003), é a teoria em que se baseia o 

saber das ciências positivas. A origem da Teoria Tradicional pode se localizada no Discurso 

do Método, de Descartes. No mundo contemporâneo, a rede lógica que a Teoria Tradicional 

armou através da ciência positiva só pode conhecer o que já era conhecido antes de operar o 

esquema e o objeto.  

Sua estrutura produz um saber instrumental que, embora opere com variáveis novas, 

se repete sempre. Ou ainda, esta estrutura supõe um sistema lógico em que as partes se 

conectam através de uma linguagem lógica distinta da linguagem do mundo operando através 

das dicotomias entre o sujeito e o objeto, o que acaba por circunscrever a multiplicidade do 

mundo no interior dos seus limites.  

Alienado, o sujeito se coloca à parte do processo político-econômico porque não se 

considera como fazendo parte desta totalidade. Para os frankfurtianos, a subsunção do mundo 

exterior a um sistema lógico constitui-se em um processo de alienação, violência ou 

dominação. 

Embora a Teoria Tradicional tenha o seu lado positivo por ter elaborado o conceito 

de liberdade, ela conduz os homens à repetição histórica e ao conformismo estagnante. A 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

33 

Teoria Crítica como práxis, proposta por Horkheimer, se propõe a fazer história no sentido da 

razão emancipadora, ou seja, de uma razão consciente da determinação recíproca entre os 

homens, a natureza e a cultura, consciente da necessidade de uma nova estrutura econômica e 

de uma ciência não mais desvinculada da práxis. Antes é preciso recuperar a esperança na 

razão transformada em dispositivo de objetivação, manipulação e controle pelas ciências que 

tem como fundamento a Teoria Tradicional. 

Adorno (1986, p. 7), através do conceito de dialética negativa, realiza uma reflexão 

teórica no sentido de liberar a dialética de sua herança positiva, ou seja, a crítica é 

compreendida como princípio da negatividade, como esforço permanente de evitar as falsas 

sínteses ou propostas que se pretendam definitivas para qualquer problema. A dialética 

negativa procura na realidade cotidiana o que escapa da totalidade ou da visão sistêmica e, 

ainda, recuperar os princípios da razão emancipatória subjugada pela razão instrumental.  

Para Adorno (1986), as coisas do cotidiano fazem parte da consciência que também 

fenomenaliza as coisas do cotidiano, constituindo-as enquanto realidade. As coisas e a 

consciência se dialetizam. Adorno, segundo nosso entendimento, percebeu que o acesso à 

realidade, como produto da dialética entre a consciência e as coisas estava na representação. 

“Nenhuma filosofia” argumentou Adorno, “nem o mais extremado empirismo, pode trafegar 

através dos fatos brutos e apresentá-los como casos anatômicos ou experimentos da física”. 

Como Adorno, Lefèbvre (1980) não acredita que o cotidiano “possa ser reduzido 

nem a definições filosóficas subjetivas, nem a representações objetivas de objetos 

classificados, como vestuário, alimento, mobília, etc., porque é mais do que isso, e diferente 

disso” porque é na “interação dialética” entre os objetos e a consciência que o cotidiano se 

estabelece.  

Em seu livro Da Impossibilidade da Fenomenologia (1999), Eric Alliez, defende e 

propõe uma “fenomenologia negativa” com base na fenomenologia do conceito de Deleuze, 

que resiste, segundo Alliez, tanto ao formalismo da fenomenologia de Husserl como aos 

perigos do positivismo fenomenológico.  

Gilles Deleuze e Felix Guattari na obra “O que é Filosofia?” (1997) afirmam que: 

“quando o pensamento capitula ao movimento infinito que o liberta do reconhecimento da 

verdade como seu suposto paradigma [...], ele ganha um poder imanente de criação e 

heterogênese”, ou seja, o pensamento em seu movimento infinito possibilita a criação de 

conceitos que dão “consistência ao virtual sem o concretizarem”.   

Essa idéia de “libertar” o conhecimento filosófico da demanda pela verdade absoluta 

e de elaborar conceitos que sejam consistentes com seus objetos, sem qualquer pretensão à 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

34 

adequação ou à identidade entre conceito e objeto, nos parece lembrar a Dialética Negativa de 

Adorno, com seu apelo para que se “fundem as afirmações sem um sistema”, no qual as 

particularidades concretas já não estão mais escravizadas por “super - conceitos”. 

Essa nova idéia de “conceito” exige uma nova relação entre a consciência e a 

multiplicidade ou a diversidade do mundo-objeto. Deleuze e Guattari, ao tentarem 

desenvolver “uma relação completamente nova entre pensamentos e coisas”, colocaram em 

questão a necessidade por “eventos”, “acontecimentos” e não por conceitos ou coisas.   

As preocupações fenomenológicas de Deleuze e Guattari, como a crítica dos 

conceitos como “eventos” arbitrários ou “decisões de nomeação”, o abandono da adequação 

em favor da multiplicidade e da não-identidade deixam a descrição fenomenológica mais 

próxima das narrativas “estéticas” e “literárias” (os “espaços ficcionais” de Certeau).  

Podemos registrar e ensaiar as múltiplas figuras do cotidiano, criando “narrativas 

dos acontecimentos” e, assim pelo menos, preservar multiplicidade que se propaga 

continuamente criando séries de consistências contingentes e locais. O mundo como figura, 

como imagem, não é apenas ilustração, é representação que se processa no interior de um 

regime de visualização estabilizado pelo trabalho social. 

Para se chegar aos conceitos como descrição das multiplicidades, como trama de um 

tecido vivo, a descrição fenomenológica negativa precisaria ser mais local ou regional (do que 

global), incompleta (sem ser totalizante), provisória (sem ser absoluta), retórica e gestual, sem 

ser científica e definitiva. A compreensão do mundo cotidiano através do fragmentário, dos 

modos provisórios de compreensão que descrevem sem pretensão de esgotar os registros das 

realidades diversificadas do cotidiano, evita as deformações que o mesmo cotidiano 

codificado impõe à consciência.  

O raciocínio dialético, no sentido hegeliano, pretende apreender o movimento em 

sua totalidade porque a verdade está no processo lógico temporal: ser é devir, isto é, somos 

aquilo em que nos transformamos; no entanto, o raciocínio dialético demanda operações mais 

complexas como o acompanhamento de um ciclo de transformações porque ao mudarmos de 

ponto de vista, de perspectiva, constatamos que um novo sistema de relações se evidencia. 

Especialmente na França e na Itália, se consolidou uma tendência de pensamento 

que considera que a dialética do mundo material é insuficiente para dar conta do 

funcionamento do mundo capitalista. A lógica dialética considera que a realidade é 

contraditória e, a esta imagem da realidade corresponde a uma lógica da contradição. A 

triangulação hegeliana, tese-antítese-síntese (afirmação, negação e negação da negação) opera 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

35 

uma dialetização, cuja síntese é a reconciliação dos opostos. De outro modo, a síntese 

hegeliana sintetiza-se em uma unidade final. 

Para Deleuze (2006 b), a diferença escapa às mediações da representação, das 

identidades plenas. Na dialética hegeliana, a lógica não é um instrumento formal para pensar 

melhor, mas é uma ontologia, quer dizer, a lógica é o próprio movimento dialético pelo qual 

se produz o mundo (natureza e cultura), ou ainda, a realidade é o próprio pensamento. 

Em entrevista a Negri, Deleuze (1992, p. 212), diz que o que mais interessa a ele e a 

Guattari em Marx é a análise do capitalismo, que não poderia haver uma filosofia política que 

não fosse centrada no capitalismo: 
[...] como um sistema imanente que não para de expandir seus próprios 
limites, reencontrando-os sempre numa escala ampliada, porque o limite é o 
próprio Capital. Mille plateaux indica muitas direções, sendo estas as três 
principais: primeiro, uma sociedade nos parece definir-se menos por 
contradições que por suas linhas de fuga, ela foge por todos os lados, e é 
muito interessante tentar acompanhar em tal ou qual momento as linhas de 
fuga se delineiam. [...] Há outra direção que já não consiste apenas em 
considerar as linhas de fuga mais do que as contradições, porém as minorias 
de preferência às classes. Enfim, uma terceira direção, que consiste em 
buscar um estatuto para as máquinas de guerra, que não seriam de modo 
algum definidas pela guerra, mas por certa maneira de ocupar, de 
preencher o espaço-tempo, ou de inventar novos espaços-tempos. (grifos 
nossos) 

   
 A diferença escapa às mediações da representação (movimento lógico abstrato). 

Segundo Deleuze (2006c, p. 29, 30, 93), “[...] a representação mediatiza tudo, não mobiliza, 

nem move nada”, o que importa é produzir movimento “[...] substituir representações 

mediadas por signos diretos; inventar vibrações, rotações, giros, gravitações, danças ou 

saltos.” A interioridade do movimento é a “repetição, não a oposição, a mediação.” 

É no século XVII que surge uma teoria da representação e sua pressuposição básica 

está no fato de que conhecer é representar o que é exterior à mente. Ao separar as nossas 

mentes do mundo que produzimos, sentimos estranheza, uma falta de correspondência, de 

identidade, de associação etc. 

A representação tem a função de recuperar esse mundo sem correspondência, do 

qual nossas mentes não fazem parte. A garantia que temos da correspondência entre a mente e 

o mundo que se tornou exterior a nós tem que se dar, por exemplo, através de formas a priori 

da intuição e do entendimento. 

Assim, a teoria da representação transformou-se em uma teoria da verdade 

(correspondência), posteriormente submeteu-se às análises lingüísticas, e a outras 

ramificações da filosofia analítica. Além da correspondência entre os fatos do mundo e as 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

36 

nossas mentes, as representações deveriam funcionar como verdadeiros espelhos da natureza, 

como a própria verdade que existe na realidade. 

 

4.2 A experiência organizadora do acontecer 

 

Para entender melhor essa outra possibilidade de leitura, além dos positivismos, das 

fenomenologias e das críticas vamos começar recorrendo a Zourabichvili (2005), para definir, 

na perspectiva deleuziana, o conceito de acontecimento: “o acontecimento é inseparavelmente 

o sentido das frases e do devir do mundo; é o que, do mundo, deixa-se envolver na linguagem 

e permite que funcione”. O acontecimento é a própria superfície, quer dizer, o plano de 

imanência e o conceito é a construção de um acontecimento, a emergência de novos espaços 

da diferença. 

Não se pode pensar a não ser através da experiência, nos diz Deleuze e Guattari 

(1997), mas segundo Arheim (1998), também não há pensamento sem imagens, sem as 

palavras, sem pensarmos no domínio dos signos e da representação. 

A imagem representativa do pensamento contra a qual Deleuze (2005) se volta está 

na realidade exterior do mundo, onde o trabalho do pensamento consiste reconhecer objetos e 

verdades. Para Deleuze, o desconhecido não pode ser simplesmente reconhecido, tem que ser 

descoberto por uma experiência, na qual ainda o que é invisível, indizível, inaudível, 

imperceptível, apareça nas rachaduras das conversações, dos enunciados, das imagens. 

A imagem e a linguagem se cruzam. A linguagem como a-presentação/re-

presentação da intencionalidade das conexões perceptivas se constitui em uma imagem que 

aprisiona as palavras e que, segundo Deleuze, precisamos liberar de modo que elas caiam na 

correnteza da enunciação e constituam as formações discursivas, uma rede de discursos com 

suas práticas, estratégias e poderes.  

Ver o mundo sob as formas geográficas do espaço através de um olhar também 

geográfico significa ver a imagem de como este espaço se produz socialmente porque se esta 

imagem fosse o rosto dos fenômenos seria desnecessário investigá-la, bastaria vê-la para 

compreender a realidade, ou seja, ver os princípios organizativos da materialidade do espaço 

social que reorganizam o território utilizado, segundo o seu conteúdo técnico-científico-

informacional, os circuitos espaciais da produção que, são imagens dadas pela escala do 

mercado, da divisão do trabalho, da técnica que aceleram os fluxos, os circuitos das trocas etc.  



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

37 

A imagem do espaço, seja ela a da organização funcional ou a do espaço organizado 

em rede, nos coloca diante da questão da representação, o que nos faz pensar nas relações 

entre o pensamento deleuziano com a fenomenologia.  

Na perspectiva deleuziana é preciso triturar as significações/representações vividas, 

para reaprendê-las ao nível do acontecimento que é movimento de construção de conceitos, 

ou dito de outra forma, o acontecimento é o próprio conceito.  

O aparecimento do significado ou da representação na perspectiva de Merleau-Ponty 

está ligado à formação de um mundo para si, isto é, de um sentido. É este mundo para si que 

opera uma ligação entre nós e o mundo. Na redução fenomenológica, o vivido aparece como 

contendo o objeto da intencionalidade funcional entre os organismos e o espaço, ou seja, uma 

identidade imanente, e também, transcendente porque é percebida.   

Esses vieses me foram sugeridos a partir da leitura de algumas das teses 

foucaultianas desenvolvidas em A Arqueologia do Saber (2007) e relidas por Deleuze no livro 

Foucault (2005).  

A partir de Deleuze, compreendi que o pensamento de Foucault, pelo menos em 

relação à investigação que realizo sobre as atividades pedagógicas utilizadas com mapas 

através de Atlas escolares municipais, abre os arquivos do que é enunciável e visível a partir 

dos jogos da verdade da tradição do pensamento geográfico, das práticas educativas com 

mapas, os modos pelos quais, os sujeitos fazem a experiência de si mesmo, não para dar 

sentido ao mundo, mas para encontrar na superfície do espaço geográfico a inscrição dos 

“regimes de linguagem e de luz” que dão contorno às formações discursivas, às instituições, 

acontecimentos, práticas e processos. 

Compreendemos melhor Deleuze a partir de Foucault porque é Deleuze quem vai 

mostrar que existe um lado de fora de toda a clausura, de toda a subjetividade produzida, 

inclusive a do nosso corpo. A arte de existir é lugar, também, de resistência às capturas do 

saber-poder. 

           Mas o que significa produzir espaço? O que poderíamos compreender como 

prática espacial? Com Lefèbvre iniciaríamos nossas respostas dizendo que o espaço não é 

uma extensão preexistente que contém um conjunto de formas, o espaço é ele mesmo, este 

conjunto de formas construídas socialmente e que a geografia se ocupa deste espaço.  

Então uma montanha, um rio são formas geográficas, antes, porém são formas e 

também substrato material das ações humanas que serão preenchidas pela intencionalidade 

destas mesmas ações; os rios e as montanhas deixam de ser rios e montanhas para 

transformarem-se em meios de transporte, fonte de alimento, obstáculo, local sagrado, 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

38 

recursos naturais, capital, formas geográficas cujo conteúdo possui sentidos e, finalidades que 

são dadas socialmente constituindo um campo significativo, um campo de visibilidade.  

A realidade não é, portanto, constituída de coisas e das representações que temos 

delas, mas um processo no qual, através das relações sociais, ela surge como um produto. 

Finalizaríamos dizendo também que com Lefèbvre desenham-se novas possibilidades de 

crítica, de pensamento, que fascinam porque abrem outras dimensões do espaço social para 

aqueles que desejam investigá-lo. 

Em torno da dialética, já dissemos, se estabeleceu uma interpretação que a vê como 

uma racionalidade alternativa à racionalidade instrumental, científica. Esta racionalidade 

alternativa estaria no mundo vivido graças a uma leitura de Lefèbvre que se propôs a 

perseguir a dialetização do método através das relações entre produção-produto, forma-

conteúdo. 

Ainda percebemos outra dialética que tem suas raízes na compreensão de que o 

conhecimento, em todas as disciplinas científicas, tem um caráter relativo e complementar, 

quer dizer, inacabado, provisório, contingente e histórico. A tese e a antítese são 

complementares e, a síntese não está baseada em uma contradição, mas, na diferença.  

Quando Marx (1990) critica o materialismo de Feuerbach, é porque, para alguns 

materialistas, os objetos, a realidade, a sensibilidade, só é percebida sob a forma do objeto ou 

da intuição, mas não como atividade sensivelmente humana, como práxis. Na perspectiva da 

práxis de Marx, entendo que a materialidade e o universo simbólico são inseparáveis porque o 

os referenciais objetivos não podem estar em nosso próprio pensamento. Só o pensamento 

materializado em uma atividade transformadora como o trabalho impregnado pela práxis está 

disponível à observação de como representamos o mundo. 

Não é a toa que a fenomenologia existencialista encontra em Feuerbach um de seus 

precursores. O que nos leva a esta afirmação? Foucault, segundo Deleuze (2005) já nos 

advertia sobre esta aproximação do pensamento marxista com a fenomenologia. A 

aproximação com Feuerbach reside no fato de que para conhecer, o sujeito deve engajar-se no 

objeto, portanto, a intuição sensível e imediata é a da representação.   

A vida cotidiana não é apenas o mundo desencantado que empobrece a experiência, 

na vida cotidiana existe também aquilo que é ou pode vir a ser um contra-movimento, mesmo 

que de forma precária ou parcial, que não é visível, perceptível ou legível em suas 

articulações, mas, que vai abrindo outras possibilidades, ocupando outros espaços. 

 

 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

39 

4.3 Palavra e imagem 

 

Numa tradução platônica da imagem, a iconicidade é uma representação imitativa; já 

para Aristóteles a representação imitativa, ou a mímesis, é compreendida como um ato do 

conhecimento, como uma pedagogia do ver, ou seja, a compreensão das possibilidades 

decorrentes da transferência do sentido de um objeto para outro. Entendemos que a mímesis 

não se construiria pelas propriedades objetivas, mas, pelas relações de semelhança entre o 

sentido que é próprio aos objetos e aqueles sentidos que lhes são atribuídos nas construções 

figuradas.  

 A qualidade imagética da palavra escrita nos leva a pensar o signo na terminologia 

utilizada por Saussure, segundo Coelho Netto (2007). Nesta terminologia o signo é uma 

combinação entre o significante (forma) e o significado (conteúdo). A função do signo é 

representar a ausência, a ausência de uma coisa ou de um referente. O significado, em sua 

unidade, seria separável do significante. Nesta condição, a separabilidade entre o significante 

e o significado implicaria em considerar o significado como simples transcrição fonética, 

gráfica ou alfabética.  

A teoria de Saussure e também de Peirce (2007), elaboradas nos estreitos limites do 

positivismo, penetrarão como metodologia necessária nas mais variadas formações 

discursivas, como a ciência dos sistemas de signos em geral. A linguagem em sua 

neutralidade representaria a organização das ações e dos objetos. 

             Mas considerado como transcrição, o significado pode permanecer fora das 

redes de remissões dos signos enclausurados em seus significantes, ou então, o conteúdo 

enquanto conceito se aprisiona na forma lógica ou sintática, quer dizer, numa dimensão que 

elimina a sua manifestação nos fatos e fenômenos da vida, da prática.  

De um lado se constitui o mundo empírico dos acontecimentos e, de outro, o da 

linguagem. Uma das conseqüências é a crescente proliferação de linguagens, a abertura cada 

vez mais ampla ao pragmatismo, à organização sistêmica a - histórica, à razão instrumental, 

que nasceram com a modernidade. 

  

5 O MAPA COMO SUPORTE OPERACIONAL 

 

 Sob outros ângulos do olhar, o mapa também é tecnologia intelectual, que segundo 

Lévy (1993, p. 152, 173), funciona como “suporte operacional” nos permitindo apreender e 

sintetizar informações com maior velocidade, submetendo o espaço à lógica da visualização.  



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

40 

O mapa como objeto em si é resultado de processos cognitivos e as representações 

cognitivas produzem signos que podem dispensar a linguagem. Nesta situação a palavra se 

transforma em sinal, índice, símbolo, ou seja, se esvazia, tanto quanto a imagem. 

Sinônimo de apropriação, o território pode ser tanto um espaço vivido, quanto um 

sistema percebido, concebido e, portanto, um sistema de apropriação das experiências de nós 

mesmos, ou seja, de processos de subjetivação. É no território, que as representações sociais 

transformam-se em espaço “sobrecodificado”, ou seja, um espaço capaz de organizar e 

codificar outros enunciados que expropria a linguagem comum, os seus signos e a sua grafia e 

que aparecem como conteúdos concretos na grafia do espaço e do tempo. No interior desse 

processo se impede a produção social do lugar.   

Os enunciados sempre se referem a algo que identificamos (o referente, no caso, a 

geografia, figura associada à guerra, às estratégias e às táticas, à organização do espaço, à 

fronteira do território, à neutralidade, à linguagem universal, à descrição da paisagem etc.); 

muitos geógrafos ocupam o lugar de sujeitos desse enunciado, além de outros que se 

reconhecem nesse discurso, por isso, o enunciado nunca está sozinho, sempre está em 

associação, em correlação com outros enunciados do mesmo discurso ou de outros, como o 

discurso pedagógico, por exemplo; o enunciado ainda possui uma materialidade, aparece de 

forma muita concreta em textos, falas, em diferentes situações de historicidade e 

espacialidade, constituem-se em prática discursiva que não podemos segundo Foucault (2007, 

p.58), confundir com: 

 
[...] a operação expressiva pela qual um indivíduo formula uma idéia, um 
desejo, uma imagem; nem com a atividade racional que pode ser acionada 
em um sistema de inferência; nem com a competência de um sujeito falante, 
quando constrói frases gramaticais; é um conjunto de regras anônimas, 
históricas, sempre determinadas no tempo e no espaço, que definiram, em 
uma dada área social, econômica, geográfica ou lingüística, as condições de 
exercício da função enunciativa.  

 
Ou ainda, ao se dizer que a cartografia funciona como suporte operacional que 

imprime velocidade às informações, muitos geógrafos assumem este discurso e o seu 

postulado clássico de que seria um objeto técnico que “mostra, mas não explica nada”.  

E são estes objetos que entendemos como funcionam que, sobretudo, segundo Lévy 

(1993, p. 160), “estruturam profundamente nosso uso das faculdades de percepção, de 

manipulação e imaginação”; a esse discurso cognitivista, aderem outros que vão possibilitar 

outras formações narrativas hegemônicas, que impedem a construção de outras identidades e, 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

41 

produzem outras disciplinarizações epistemológicas e tecnologias pedagógicas, exteriores aos 

processos de escolarização. 

Quando descrevemos uma formação discursiva é como se ocupássemos um 

território. A dispersão ou a repartição dos enunciados prescrevem uma regularidade prática, 

os regimes de verdade, as dinâmicas do saber e do poder de um tempo, de uma época, de um 

determinado espaço. A descrição de uma formação discursiva nada mais é do que um esforço 

de interrogar o que foi dito, ou então, mapear o que foi dito, sem a preocupação de interpretar, 

mas, de criar nexos que possam ampliar nossa compreensão. 

Para Haesbaert (2006, p. 12) esta é uma forma de olhar que dá abertura a outras 

possibilidades: 
[...] uma vez que a Geografia e a Ciência política sempre trabalharam com a 
idéia de Estado territorial, onde a formação territorial está ligada ao controle 
político, jurídico, administrativo e militar, articulado através de um 
determinado território. Este entendimento causa uma ambigüidade sobre a 
noção de territorialidade. Essa ambigüidade é desfeita por Deleuze e 
Guattari. 

 
A territorialização, através da organização e funcionamento do espaço, nada mais é 

que a objetivação das relações sociais através das formas, na sua dimensão material e 

simbólica. Por isso, o espaço é processo, espacialização/espacialidade, também, permanência 

e fluidez, temporalidade/temporalizações, o que supõe:  
 

Ao lado de uma geografia preocupada com as delimitações, os 
enraizamentos e as hierarquias de territórios, regiões e lugares nunca 
superados, é preciso hoje instituir a força do movimento, uma espécie de 
Geografia dos espaços nômades, dos espaços da mobilidade, dos rizomas, 
mescladas por entidades híbridas como os territórios-rede, as redes 
regionais, os lugares móveis de conexão e/ou de passagem. Sem cair no 
extremo de um “fim dos territórios” ou de um fascínio pela mobilidade, mas 
reconhecendo a multiplicidade das des-re-territorializações 
contemporâneas. (op. cit., p.14) 

 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

David Harvey (1992), ao fechar o capítulo sobre a experiência do tempo e do espaço 

na modernidade, discute a redução do espaço a uma categoria contingente e a idéia de que 

haveria uma linguagem universal do espaço, a cartografia, independente do sentido e do valor 

dados pelas práticas sociais que:  
 
Se houvesse uma linguagem independente (ou semiótica) do tempo ou do 
espaço (ou do espaço-tempo), poderíamos, neste ponto, abandonar sem 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

42 

problemas as preocupações sociais e investigar de modo mais direto as 
propriedades das linguagens de espaço-tempo como meios de comunicação 
por direito próprio. Entretanto, é um axioma fundamental que a idéia de que 
o tempo e o espaço (ou, no tocante a isso, a linguagem) não podem ser 
compreendidos independentemente da ação social.  

 
Outra conseqüência desta transcrição do signo em formas fonéticas, gráficas e 

alfabéticas, implica no problema de confundir o signo com o objeto que ele designa, com o 

representado. Segundo Deleuze (2006a, p. 26, 27), esta confusão favorece a recognição dos 

signos como sendo a versão conceitual das idéias, mas não o aprofundamento dos encontros, 

das experiências; favorece a des – historicização e não a história; é o olhar de outro que 

compele a olhar do mesmo jeito:  
 
Relacionar um signo ao objeto que o emite e atribuir ao objeto o benefício 
do signo, é de início a direção natural da percepção e da representação. Mas 
é também a direção da memória voluntária, que se lembra das coisas e não 
dos signos. É ainda, a direção do prazer e da atividade prática, que se 
baseiam na posse das coisas ou na consumação dos objetos. E, de outra 
forma, é a tendência da inteligência. A inteligência deseja a objetividade, 
como a percepção o objeto. Anseia conteúdos objetivos, significações 
objetivas explícitas, que ela própria será capaz de descobrir, de receber ou 
de comunicar. Ao mesmo tempo que a percepção se dedica a apreender o 
objeto sensível, a inteligência se dedica a apreender as significações 
objetivas. Pois a percepção acredita que a realidade deva ser vista e 
observada, mas a inteligência acredita que a verdade deva ser dita e 
formulada.  

 
A interpretação dos signos através da sua relação com os objetos designáveis pela 

observação e descrição, de garantias “objetivas” como a conversação, o testemunho e a 

pesquisa, confunde o sentido com as significações explícitas e formuladas porque o signo é 

irredutível ao objeto que o emite e o sentido é irredutível ao sujeito que o apreende, são  

irredutíveis porque há uma unidade entre o signo e o sentido e, é o encontro contingente com 

esta unidade que, afirma Deleuze (op.cit. p. 91),  “garante a necessidade do que faz pensar” e, 

por isso, constitui coisas, objetos, situações, acontecimentos, enfim, participa das práticas de 

produção do real. 

Ao “olhar fetichizado” que resultou das análises de Walter Benjamin sobre as 

transformações provocadas pela técnica fotográfica e cinematográfica, segue a “visão sem 

olhar” que Virilio (2002) observou sobre o que ele nomeia de “tempo da automação da 

percepção”, ou seja, tempo em que predominam dispositivos tecnológicos como a 

videografia, a holografia e a infografia (computação eletrônica).              

           Deleuze (1992, p. 72) nos lembra que o olhar não é “a câmera, é a tela”, que o 

olhar dá “visibilidade à imagem” e provoca a ação, mas, que quando integramos a ação numa 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

43 

trama de relações, o que temos são imagens mentais e que estas relações “não são ações, mas 

atos simbólicos que só têm uma existência mental.”  

Ver é mais do que ver a superfície, é ver o fundo da superfície da tela, por isso, é 

preciso “reaprender a ver” o vivido, o que significa perceber, isto é, estar no acontecimento 

para perceber o sentido, para que as imagens se transformem em palavras e as palavras em 

imagens.  

As imagens percebidas mais rapidamente devem substituir as palavras, por isso, as 

palavras perdem a importância no estranho movimento de proliferação de linguagens; e as 

imagens se esvaziam porque não se transformam em palavras e, assim por diante. O círculo só 

se rompe com a emergência das diferenças, quando conseguimos extrair dos acontecimentos, 

os conceitos. 

Submetidos ao excesso de transparência de um mundo já interpretado, acreditamos 

estar nos relacionando diretamente com ele. No entanto, estamos perdendo nossos referenciais 

espaço-temporais que são constituintes da nossa percepção (automação da percepção) e, com 

isso, a capacidade de perceber e imaginar, de produzir imagens que conferem sentido à 

experiência. Estamos perdendo também nossa capacidade de simbolização, sem a qual, nem o 

desejo, nem o pensamento se realizam. As relações são desde o início linguagem, atos 

simbólicos. 

A “modelização da visão”, a “estandardização do olhar” seriam processos que 

problematizam a nossa própria experiência perceptiva e apontam mais para uma cegueira do 

olhar do que para a abertura dos nossos olhos para outra visão de mundo, apontam também 

para novos regimes de visibilidade onde o olhar do observador depende da compreensão das 

técnicas de observação, do que elas conseguem capturar ou enquadrar. 

A dissociação entre a materialidade e o simbólico ocorre quando “uma rede de 

signos coloca-se no lugar do conhecimento.” (Foucault, 1985, p. 76) A ciência, a cultura, a 

política, a economia, colocam-se sob a ordem racional da representação lingüística. Esta 

forma de representação, como forma de organização do mundo, portanto das relações sociais, 

entra em crise novamente, segundo Foucault, porque a representação não tem sua origem mais 

nas palavras, mas, nas coisas. 

Neste regime de visualidade, que mostra sem mostrar, a geografia como estudo da 

dimensão do espaço produzido pelos homens, cabe no espaço absoluto euclidiano. Enquanto 

objeto da ação humana, segundo Raffestin (1993, p. 147), “o espaço representado não é mais 

o espaço, mas a imagem do espaço, ou melhor, do território visto e/ou vivido”. 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

44 

O mapa se constitui como linguagem porque resulta de relações sociais e, como tal, 

transforma-se numa prática significante, ou seja, prática de produção de linguagem e, 

portanto, de sentido; a geografia se constitui como a grafia de signos que recobrem o espaço, 

cujo sentido depende do olhar de quem vê, das regras de funcionamento não capturadas pelas 

coordenadas dos estratos ou formações históricas, da invenção de novos signos. 

 
 
 
 
 
 

THE MAP AS IMAGETIC AND OPERATIONAL SUPPORT: 
ESPISTEMOLOGICAL REFLECTIONS ON ONTOLOGY OF SPACE AND 

THE NOMAD SPACE 
 
ABSTRACT 
 
In the contemporary world, when we speak in Atlas we think in collections of images that 
help us to locate, through the eyes, the places in the plain surfaces of the map. Perhaps, an 
atlas can configure as narratives images of the nomad space (a geography in movement) that, 
on the other hand, it guarantees the information of a to know scientific and another one, a not 
to know, where to cross several other speeches, series which is necessary to cover creating a 
transversal. This article deals with this possible configuration through a set of epistemological 
propositions that base the educative practical with maps. 
 
 
Keywords: Map. Territory. Space. Image. Language. 
 
 
 
 
 
REFERÊNCIAS 
 
ADORNO, T. e Horkheimer, M. A Dialética do Esclarecimento. Jorge Zahar Editor: Rio  de 
Janeiro, 1985. 

ARHEIM, R. Arte e Percepção Visual: Uma Psicologia da Visão Criadora. Livraria Pioneira 
Editora: São Paulo, 1998. 

BENJAMIN, W. Obras Escolhidas I. Magia Técnica e Arte. Editora Brasiliense, São Paulo, 
2004. 

______. Obras Escolhidas II. Rua de Mão Única. Editora Brasiliense, São Paulo, 2004. 

CERTEAU, M. de. A Invenção do Cotidiano. 1. Artes de Fazer. Editora Vozes: Petrópolis, 
1994. 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

45 

DARTIGUES, A. O que é Fenomenologia. Editora Centauro: São Paulo, 2003. 

DELEUZE, G. A Dobra: Leibniz e o Barroco. Papirus Editora: Campinas, 1991. 

______. Conversações. Editora 34: São Paulo, 1992. 

______; GUATTARI, F. O Que é Filosofia. Editora 34: São Paulo, 1997. 

______. Foucault. Editora Brasiliense: São Paulo, 2005. 

______. Proust e os Signos. Editora Forense Universitária: São Paulo, 2006. 

______. Diferença e Repetição. Edições Graal: São Paulo, 2006. 

______. Lógica do Sentido. Editora Perspectiva: São Paulo, 2006. 

FOUCAULT, M. As Palavras e as Coisas. Editora Martins Fontes: São Paulo, 1985. 

______. A Arqueologia do Saber. Editora Forense Universitária: Rio de Janeiro, 2007. 

HAESBAERT, R. Territórios Alternativos. Editora Contexto: São Paulo, 2006. 

HARLEY, J. B. La Nueva Naturaleza de los Mapas: Ensayos sobre la Historia de la 
Cartografia.  Fondo de Cultura Económica: México, 2005. 

HARVEY, D. Condição Pós-Moderna. Edições Loyola: São Paulo, 1992. 

HORKHEIMER, M. Teoria Crítica I. Editora Perspectiva: São Paulo, 2003. 

HUTCHEON, L. Poética do Pós-Modernismo. Editora Imago: Rio de Janeiro, 1991. 

JAMESON, F. Espaço e Imagem: teorias do pós-moderno e outras ensaios. Editora UFRJ: 
Rio de Janeiro, 2002. 

KELNNER, D. Lendo Imagens Criticamente: em direção a uma pedagogia pós-moderna. 
In: Alienígenas na sala de aula. Uma introdução aos estudos culturais em educação (org. 
Tomaz Tadeu da Silva). Editora Vozes: Petrópolis, 2005. pp. 104-131. 

LARROSA, J. Pedagogia Profanas: Danças, piruetas e mascaradas. Editora Autêntica: Belo 
Horizonte, 2001. 

______. Tecnologias do Eu e Educação. In: O sujeito da educação: estudos foucaultianos. 
Tomáz Tadeu da Silva (org.). Editora Vozes: Petrópolis, 2002. 

LÉVY, P. As Tecnologias da Inteligência: o futuro do pensamento na era da Iinformação. 
Editora 34: São Paulo, 1993. 

MANGUEL, A. Lendo Imagens. Companhia das Letras: São Paulo, 2008. 

NEGRI, A.; HARDT, M. Império. Editora Record: São Paulo, 2001. 

RAFFESTIN, C. Por uma Geografia do Poder. Editora Ática: São Paulo, 1993. 



__________________________________________________________________________________________ 
R. Ens. Geogr., Uberlândia, v. 1, n. 1, p. 24-46, jul./dez. 2010. 

46 

SANTOS, M. Técnica, espaço, tempo: globalização e meio técnico científico informacional. 
Editora Hucitec: São Paulo, 1994. 

VIRILIO, P. A Máquina de Visão. José Olympio Editora: Rio de Janeiro, 2002. 

 
 
 

Artigo recebido para avaliação em 16/06/2010 e aceito para publicação em 09/07/2010. 


