
Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           1 

narrativas de uma extensão sentipensante: os caminhos de encruzilhada não se resolvem 

no ar 

 

narratives of a “sentipensante” extension: crossroads paths are not resolved in the air 

 

narrativas de una extensión sentipensante: los caminos de la encrucijada no se resuelven en 

el aire 

 
ricardo tammela1 – gleicielly zopelaro braga2 

 

resumo 

Este artigo integra uma sequência de narrativas que compõem a trama de uma extensão 

universitária sentipensante, construída a partir de caminhadas, encontros e afetamentos em um 

território popular da cidade de Petrópolis/RJ. Tomando a encruzilhada como categoria da 

experiência, refletimos sobre o compromisso ético que emerge do encontro com o território, 

compreendido como espaço vivo, atravessado por histórias, afetos e relações. A encruzilhada 

não aparece como lugar de decisão imediata, mas como espaço de suspensão, escuta e 

amadurecimento do gesto extensionista. O texto apresenta a metodologia da extensão 

sentipensante como um modo de caminhar, escutar e estar no território, em que sentir e pensar 

se entrelaçam na produção do conhecimento. Pensamos a noção de cartografia do encontro, 

entendida como um mapeamento sensível tecido pelos afetos, pelos gestos cotidianos e pelos 

acontecimentos que insistem em acontecer. Caminhar, nessa perspectiva, é se deixar afetar, 

permitindo que o território atravesse o corpo e desorganize certezas. Entre impor e paralisar, 

habitamos a fresta ética na qual presença, cuidado e responsabilidade se transformam em ação 

política. A extensão sentipensante se afirma, assim, como travessia metodológica, prática 

formativa e compromisso com a vida que resiste. 

 
Palavras-chave: Extensão sentipensante. Metodologia extensionista. Território. Extensão 

universitária. Bioética na extensão. 

 

 

abstract 

This article is part of a sequence of narratives that compose the fabric of a “sentipensante” 

university outreach, built through walks, encounters, and affective experiences in a working-

class territory in the town of Petrópolis, state of Rio de Janeiro, Brazil. Taking the crossroads 

as a category of experience, we reflect on the ethical commitment that emerges from the 

encounter with the territory, understood as a living space traversed by histories, affections, and 

relationships. The crossroads does not appear as a place of immediate decision, but as a space 

of suspension, listening, and maturation of the extensionist gesture. The text presents the 

 
1 Mestre em Educação pela Universidade Católica de Petrópolis, Rio de Janeiro, Brasil; arte-educador, 

extensionista e pesquisador dos cotidianos; coordenador da área de Projetos e Extensão do Centro Universitário 

Arthur Sá Earp Neto, Rio de Janeiro, Brasil / Master’s degree in Education, Catholic University of Petrópolis, 

State of Rio de Janeiro, Brazil; art educator, extension worker, and researcher of everyday life; coordinator of 

the Projects and Extension area of the Arthur Sá Earp Neto University Center, State of Rio de Janeiro, Brazil 

(ricardo.tammela@gmail.com). 
2 Doutoranda em Bioética, Ética Aplicada e Saúde Coletiva na Fundação Oswaldo Cruz, Rio de Janeiro, Brasil; 

psicóloga, extensionista e pesquisadora de caminhos decoloniais; professora no Centro Universitário Arthur Sá 

Earp Neto, Rio de Janeiro, Brasil / PhD candidate in Bioethics, Applied Ethics, and Public Health, Oswaldo Cruz 

Foundation, State of Rio de Janeiro, Brazil; psychologist, extensionist, and researcher of decolonial paths; 

professor at the Arthur Sá Earp Neto University Center, State of Rio de Janeiro, Brazil 

(gleici_braga@hotmail.com). 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           2 

methodology of “sentipensante” outreach as a way of walking, listening, and being in the 

territory, in which feeling and thinking are intertwined in the production of knowledge. We 

reflect on the notion of cartography of encounter, understood as a sensitive mapping woven by 

affections, everyday gestures, and events that insist on happening. Walking, from this 

perspective, means allowing oneself to be affected, letting the territory to cross the body and 

disrupt certainties. Between imposing and paralyzing, we inhabit the ethical fissure in which 

presence, care, and responsibility become political action. “Sentipensante” outreach thus 

affirms itself as a methodological crossing, a formative practice, and a commitment to life that 

resists. 

 

Keywords: “Sentipensante” extension. Extensionist methodology. Territory. University 

outreach. Bioethics in outreach. 

 

 

resumen 

Este artículo forma parte de una secuencia de narrativas que componen la trama de una 

extensión universitaria sentipensante, construida a partir de caminatas, encuentros y afectos en 

un territorio popular de la ciudad de Petrópolis, estado de Rio de Janeiro, Brasil. Al tomar la 

encrucijada como categoría de la experiencia, reflexionamos sobre el compromiso ético que 

emerge del encuentro con el territorio, comprendido como un espacio vivo, atravesado por 

historias, afectos y relaciones. La encrucijada no aparece como un lugar de decisión inmediata, 

sino como un espacio de suspensión, escucha y maduración del gesto extensionista. El texto 

presenta la metodología de la extensión sentipensante como un modo de caminar, escuchar y 

estar en el territorio, en el que sentir y pensar se entrelazan en la producción del conocimiento. 

Proponemos pensar la noción de cartografía del encuentro, entendida como un mapeo sensible 

tejido por los afectos, los gestos cotidianos y los acontecimientos que insisten en suceder. 

Caminar, desde esta perspectiva, es dejarse afectar, permitiendo que el territorio atraviese el 

cuerpo y desorganice certezas. Entre imponer y paralizar, habitamos la fisura ética donde la 

presencia, el cuidado y la responsabilidad se transforman en acción política. La extensión 

sentipensante se afirma así como una travesía metodológica, una práctica formativa y un 

compromiso con la vida que resiste. 

 

Palabras clave: Extensión sentipensante. Metodología extensionista. Territorio. Extensión 

universitaria. Bioética en la extensión. 

 

abrenuncio3 

 

Fomos alinhando a agenda no caminho para o Vale do Carangola. Comentamos de conversar com 

Angela e depois visitar o Tio Chico, que fazia tempo que não o visitávamos... Tio Chico é um homem de 

94 anos, que mora na comunidade desde que tudo lá ainda pertencia a um alemão que foi preso pela 

polícia de Getúlio Vargas, logo depois da 2ª Guerra Mundial… acusaram ele de espionagem. 

No caminho para o Vale do Carangola, passamos por um ônibus envolvido em um acidente com uma 

moto. Ninguém se machucou, mas o acidente aconteceu em uma curva que dificultava a passagem de 

outros veículos grandes, apenas carros e motos conseguiam passar. 

 
3 Expressão utilizada por Guimarães Rosa no livro Grande sertão: veredas (2015). 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           3 

Quando chegamos ao Vale do Carangola, Angela já nos esperava na rua e nos perguntou o que havia 

acontecido que os ônibus estavam todos atrasados. Quando passamos, havia três ônibus parados, o que 

provocou o acidente e outros dois que não conseguiam passar. Relatamos para Angela o que vimos e 

ela nos pediu para levá-la no local do acidente, porque ela precisava resolver isso. 

Fomos com ela, levamos Angela lá. No caminho, ia pedindo para parar e dizia para as gentes que 

encontrava nas ruas ou nos pontos de ônibus, que havia tido um acidente, mas que ela estava indo lá 

para ver e resolver, liberar os ônibus porque a comunidade não podia ficar sem transporte. 

Quando chegamos, Angela conhecia as pessoas envolvidas: o motorista do ônibus, que foi o responsável 

pelo acidente, o motociclista e sua namorada, que já estavam recebendo atendimento médico. Angela 

foi conversando com um, conversando com outro, dizendo ao motorista que ele estava errado, 

conversando com o Corpo de Bombeiros que estava no local para fazer o primeiro atendimento, e a 

perícia. Depois de muita conversa e Angela se movimentando, o ônibus deixou o local do acidente e o 

trânsito para os outros veículos passarem foi liberado. Retornamos com Angela para o Vale do 

Carangola e, no caminho, ela ia dizendo para suas gentes que já havia resolvido e que os ônibus 

estavam liberados (tammela [Diário de Sentimentos de Campo] Petrópolis, 2025, n. p. [no prelo]). 

 

Tem muita boniteza na movimentação de Angela4, e me lembrou o dia em que, em uma 

conversa na beira da rua ou em sua cozinha, ela me disse: “a minha comunidade eu sempre vou 

defender” (tammela, 2023, p. 15). Caô Cabiessi!5 Vejo Xangô se movimentando nos passos e 

gestos de Angela, o equilíbrio entre firmeza e justiça, o gesto certeiro que corta a mentira, a 

palavra que não foge do conflito, a proteção que nasce do cuidado com o coletivo. Xangô age 

no território, nas comunidades, nas assembleias, nos conselhos, nos quintais onde se disputa 

dignidade. É essa energia que transborda de Angela, uma mulher preta, forte, enraizada na luta, 

encarnando uma justiça que é ancestral e contemporânea ao mesmo tempo… quando ela nos 

chama para ajudar uma mãe que tem um filho de cinco anos, diabético, e encontra dificuldades 

de acolhimento na creche em que ele estuda… quando ela nos pede para levá-la onde teve um 

acidente de um ônibus com um motociclista que mora na comunidade e que, por causa do 

acidente, os ônibus que precisam passar pela comunidade estão atrasados… quando ela se 

mobiliza para envolver o Poder Público em uma servidão que caiu e que estão caindo em 

algumas casas, e as pessoas que moram ali estão com suas vidas caídas, em situação de 

vulnerabilidade. 

 
4 Angela é uma liderança comunitária do Vale do Carangola/RJ. Atualmente, é presidenta da Associação de 

Moradores, cuja eleição aconteceu em 2025. 
5 Saudação à Xangô (Prandi, 2025). 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           4 

O que observo não é só atuação comunitária, é um modo de existir que carrega o Orí de Xangô 

na carne da vida cotidiana. Porque Xangô não é somente o Orixá da justiça em abstrato, ele é 

aquele que se levanta quando alguém está sendo prejudicado, aquele que não tolera descaso, 

aquele que vai até onde for preciso para restaurar equilíbrio. 

Xangô é isso: justiça que não espera amanhã. 

Xangô enxerga as tramas que conectam as dores. 

E Angela não faz isso por cargo, por mandato, por obrigação, mas porque carrega dentro dela 

um fogo que não permite virar o rosto. Por isso vejo Xangô, porque há algo na força dela que 

não é apenas força humana, é ancestralidade em movimento, é justiça que anda com os pés do 

povo, com os pés das classes populares, com os pés das suas gentes. 

Na experiência de observar Angela em movimento, em luta... me distancio para ad-mirar6. Me 

distancio para me aproximar, para compreender, para aprender. “[A]o querer conhecer, ad-

miramos” (Escobar, 2019, p. 26). Ao ad-mirar, reconheço a história que nos atravessa – os 

caminhos e oportunidades desiguais, os privilégios, as responsabilidades de quem observa. 

Situo meu corpo no mundo e compreendo meu compromisso, um compromisso que Fals Borda 

(2015) vai chamar de vínculo ético, que nasce do lugar que ocupamos e da escolha de não 

permanecermos neutros, alheios, alienados. 

Ao observar Angela, escuto um chamado em reparação, um chamado para me colocar ao lado, 

para usar meu acesso, minha circulação institucional, meu capital simbólico como ponte, não 

como poder. 

Vivemos com Angela, um encontro de encruzilhadas: o Axé de Xangô nela encontra nas 

extensionistas alguém que pode ampliar o alcance, abrir portas, quebrar paredes. É nosso dever 

histórico, é responsabilidade afetiva, é aliança. 

Angela luta pela sua comunidade com a força de séculos de resistência. Na extensão 

sentipensante, ao sentir esse dever histórico, honramos o caminho dela. 

E o desassossego vai se fazendo encruzilhada, “o irremediável extenso da vida” (Rosa, 2015, 

p. 36). 

 

Era uma luz, um clarão 

Um insight num blecaute 

Éramos nós sem ação 

Como quem vai a nocaute. 

(Chico César, 2002, n.p.) 

 
6 Para Paulo Freire, “ad-mirar é olhar em direção a algum lugar, dirigir o olhar para algo, direcioná-lo. [...] [A]o 

querer conhecer, ad-miramos” (Escobar, 2019, p. 26) 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           5 

A experiência da encruzilhada nos leva a um lugar que, às vezes, não sabemos como seguir, um 

lugar que não conseguimos sentir o caminho, e isso não é estar perdida. A encruzilhada não é 

um lugar de escolha imediata. É um lugar de suspensão, de escuta, de corpo em alerta. Ela não 

exige pressa – exige presença. O nosso desassossego não nos pede uma resposta racional, 

estratégica, pronta. Ele nos diz que o nosso modo de fazer, de estar, de se implicar, precisa 

mudar de forma, mas ainda não encontrou linguagem. Isso é muito comum quando a vida coloca 

a gente diante de verdades que mexem na estrutura. E aí, a gente caminha devagarinho, circular, 

no tempo de Iroko... ÈRÒ!7, para que nós, extensionistas, possamos sentir o que ainda não se 

deixou dizer. 

A encruzilhada não é um lugar de falta – é um lugar de potência. Angela nos mostra um modo 

de agir que toca o nosso lugar de privilégio, de responsabilidade, de compromisso ético. E 

quando algo assim acontece, o caminho antigo já não serve mais e o novo ainda não se mostrou. 

Isso não é confusão. É o início de uma mudança profunda. 

E, talvez, o “outro jeito de fazer” não seja uma técnica, mas uma postura. Às vezes, pensamos 

que precisamos de uma nova ação, uma nova estratégia, um novo projeto. Mas o que a 

encruzilhada pede é mais sutil: mudar de lugar dentro de nós mesmos, ajustar o corpo para 

escutar de outro modo, decidir como queremos caminhar ao lado – não à frente e nem atrás. 

O “como fazer” pode vir depois. O que precisa amadurecer primeiro é o de onde a gente faz. 

A reparação não é um gesto grandioso. Ela é feita de pequenos deslocamentos: deixar que 

Angela e o território definam prioridades; nos reconhecer como ponte, não protagonista; usar 

nossa circulação institucional para abrir caminhos que não são nossos; permitir que a 

experiência dela nos ensine outros modos de saber. 

Às vezes, o novo caminho não nasce de fazer mais, mas de fazer desde outro lugar. 

Às vezes, nesse caminho, nos encontramos com o medo de ocupar demais e caminhar na linha 

entre o impor o que pensamos e o ficar paralisado esperando algo acontecer, é caminhar na 

fresta de um espaço sensível, tênue... é caminhar com responsabilidade em um território que 

não é nosso de origem. 

Caminhar à deriva na região delicada onde tudo acontece: a fresta. 

Essa fresta – entre impor e paralisar – é o espaço próprio da ética sentipensante. É nela que se 

aprende a caminhar sem tomar o lugar de ninguém e sem se omitir. 

 
7 Saudação à Iroko. 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           6 

O medo de ocupar demais é um sinal de que estamos atentas, não um impedimento. Quem não 

tem consciência histórica, entra em uma comunidade como se fosse dono. Quem tem 

consciência demais, às vezes fica imobilizado, com medo de atravessar uma linha. 

Na extensão sentipensante, caminhamos no meio – exatamente no ponto onde a escuta se 

transforma em gesto, e o gesto não rompe a escuta. 

Esse medo não diz “não faça”. Diz: faça com cuidado. Diz: proteja o espaço de Angela, mas 

não abandone o seu. 

A fresta é um lugar de composição, não de escolha binária. Não é: ou impor ou paralisar. 

É algo que vive entre: oferecer sem ocupar, apoiar sem dirigir, usar seu privilégio sem se 

tornar protagonista, estar disponível sem se colocar como salvadora. 

É uma dança fina, um Axé que se aprende com o corpo, não com a teoria. Na extensão 

sentipensante, estamos dentro dela. O desassossego é prova disso. 

Na extensão sentipensante, não temos medo de errar, pois entendemos que: errar faz parte do 

encontro, a relação se sustenta em confiança, quem age com respeito sempre pode ajustar o 

passo, e que o erro só existe quando há indiferença, não quando há implicação. 

Angela sabe ler isso. E isso sustenta a caminhada. 

Talvez, a pergunta agora não seja “o que fazer?”, mas “como estar?”. Antes do gesto, vem o 

modo de se colocar: com humildade, com presença, com disposição para aprender com Angela, 

com coragem de ofertar recursos, caminhos e acessos, sem decidir por ela, com o entendimento 

de que alianças verdadeiras não substituem ninguém – potencializam. 

O caminho pode ser simples: perguntar mais do que propor, oferecer mais do que conduzir, 

estar mais do que aparecer. 

Nos colocarmos ao lado de Angela e não no lugar dela, é gesto pequeno, imperceptível. “Estar”, 

é presença, é escutar suas histórias, suas tristezas, suas alegrias, é escutar as questões que ela 

traz, as lutas que ela aponta, os sentimentos que transbordam dela... de sua fala, de seus 

movimentos, de seus gestos, seus olhares, de sua expressão... estar ao lado de Angela é o gesto 

exato da reparação ética: a presença que escuta. 

Não é pouca coisa. É, na verdade, o centro do que sustenta qualquer aliança verdadeira entre 

mundos atravessados por desigualdades históricas. 

O “estar” é um gesto político, espiritual e afetivo. Quando falamos que o caminho que o nosso 

corpo indica é “estar”, estamos dizendo: não fugir da relação, não ocupar demais, não se 

retirar por medo, não agir antes de escutar, não tornar invisível a dor ou a força dela, não 

transformar a luta dela em objeto do nosso projeto. 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           7 

“Estar” é descer do lugar de representante institucional e entrar no lugar humano, relacional, 

ancestral da encruzilhada. 

A escuta acontece com o corpo inteiro. Escutar histórias, desassossegos, lutas, sentimentos, 

gestos, olhares, movimentos. 

Isso é escuta sentipensante, não é escuta técnica. É a escuta que reconhece a inteireza da pessoa, 

que honra o Axé dela, que lê nas entrelinhas, que se afeta pelo que acontece no território e no 

espírito. Essa escuta não ocupa demais, como também não se ausenta. Ela é o ponto exato da 

fresta que buscamos na extensão sentipensante. 

Na tradição afrodescendente, presença é oferenda. Nos terreiros, quando alguém diz: “Fulano 

está presente”, não é só físico – é energético. É alguém que se coloca com respeito, silêncio 

interior, cuidado, Axé, disponibilidade. 

Talvez seja por isso que vejo Xangô em Angela: porque ela está sempre presente na luta da sua 

gente. E sinto que minha forma de caminhar ao lado dela também passa por isso. A presença é 

uma forma de “dar passagem” sem se colocar à frente. 

A presença na encruzilhada é um modo de estar que legitima a voz de Angela e sustenta a luta 

dela sem roubar o protagonismo. 

O resto – caminhos, ações, articulações – nascem naturalmente desse vínculo. 

Pensar esse compromisso ético como reparação, como responsabilidade histórica, revela luzes 

que já existem, forças que já estão ali, verdades que Angela carrega, mas que, na dureza 

cotidiana, às vezes se cansa de lembrar; é um movimento que devolve, com delicadeza, a 

grandeza que ela encarna. Nesse sentido, a extensão sentipensante é um olhar que legitima, uma 

escuta que acolhe, uma presença que sustenta, uma confiança que permite que ela mesma se 

veja forte – não só como guerreira, mas como mulher inteira. 

Os caminhos de encruzilhada não se resolvem no ar – eles se decantam. 

 

os deslimites da narração8 

Esta narração é o terceiro artigo de uma sequência que vem como um rio... 

 

 

 

 

 
8 Esta abertura da narração foi inspirada em Manoel de Barros (2016); no livro O livro das ignorãças, tem um 

capítulo que se chama “Os Deslimites da Palavra”. 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           8 

Como um rio, que nasce 

de outros, saber seguir 

junto com outros sendo 

e noutros se prolongando 

e construir o encontro 

com as águas grandes 

do oceano sem fim. 

(Thiago de Mello, 1981, n.p. apud Serra, 2016, n.p.) 

 

No primeiro artigo, “narrativas de uma extensão sentipensante: quando caminhamos nessa 

deriva, acontece o amor”9 (tammela, 2024), falamos do caminhar à deriva, e que não 

caminhamos ao acaso, mas motivadas ao encontro, no rumo e no tempo determinado por quem 

caminha e pelo cotidiano de onde caminhamos... falamos que os encontros não acontecem por 

acontecer, eles acontecem como resultado de uma interação e, se essa interação é recorrente, 

somos afetadas e nos acontecem mudanças, e acontece a linguagem... que nos toca... e no toque, 

que pode ser sonoro, mas pode também ser físico – como em um abraço –, acontece o afeto, 

acontece o amor... e no amor, acontece o compromisso, acontece a confluência. No segundo 

artigo, “narrativas de uma extensão sentipensante: um canto ao caminhar, ao encontrar, ao 

dialogar...” (tammela, 2025)10, narramos que caminhar é abrir a gira, e cada passo convoca o 

Axé dos encontros, a energia vital que une o sentir ao pensar. Ao caminhar pelas ruas e 

servidões, a extensionista se deixa atravessar pela palavra, pelo olhar e pelo silêncio que 

também fala. Sabemos que os encontros não são casuais – eles emergem da troca viva com o 

território e, quando retornam, nos transformam. Exu risca os caminhos, Oxum embala a escuta, 

Iemanjá aprofunda o sentir, e assim a experiência se faz tecido. Cantamos o caminhar, o 

encontrar e o dialogar como movimentos que se entrelaçam à ancestralidade e à amorosidade 

que sustentam a prática extensionista. Cada encontro torna-se encruzilhada… cada afeto, uma 

pista… e cada gesto, um chamado ao compromisso. A extensão sentipensante floresce como 

terreiro vivo: espaço onde o saber popular e o saber acadêmico confluem, criando mundos 

possíveis e reinventando o presente. Nesse fluxo, a extensionista aprende e se reconhece parte 

da trama que transforma e é transformada. 

Neste artigo, refletimos sobre a encruzilhada como experiência constitutiva da extensão 

sentipensante, tomando o Vale do Carangola/RJ como território vivo onde o compromisso se 

encarna no cotidiano. A partir dos movimentos de Angela – liderança comunitária –, narramos 

 
9 O artigo está disponibilizado em: https://seer.ufu.br/index.php/revextensao/article/view/74726. Acesso em: 17 

dez. 2025. 
10 O artigo está disponibilizado em: https://seer.ufu.br/index.php/revextensao/article/view/77586. Acesso em: 17 

dez. 2025. 

https://seer.ufu.br/index.php/revextensao/article/view/74726
https://seer.ufu.br/index.php/revextensao/article/view/77586


Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           9 

uma justiça que não se anuncia em abstrato, mas se move nos gestos que cuidam do coletivo e 

enfrentam o descaso. A encruzilhada aparece como lugar de suspensão e escuta, onde o caminho 

não se resolve no ar, mas se decanta no tempo da experiência. Nesse movimento, construímos 

uma cartografia do encontro, tecida pelos afetos, pelos gestos miúdos e pelas relações que 

insistem em acontecer. Caminhar, aqui, é se deixar afetar – permitir que o território atravesse o 

corpo, desorganize certezas e convoque outras posturas. Entre impor e paralisar, habitamos a 

fresta ética na qual a presença se transforma em gesto e o cuidado em ação política. A extensão 

sentipensante se revela, assim, como travessia: um modo de estar ao lado, aprender com o 

território e sustentar alianças que honram a vida que resiste. 

Ainda que este artigo seja o terceiro da série de três artigos, ele não encerra, não finaliza. 

Aprendemos com Nêgo Bispo sobre a circularidade – “Somos da circularidade: começo, meio 

e começo. As nossas vidas não têm fim” (Santos, 2023, p. 102). O primeiro artigo é o começo, 

o segundo artigo é o meio e este, o começo de novo. 

Aqui, também, tudo acontece nas ruas e servidões do Vale do Carangola/RJ11, que um dia foi 

“Sertão do Carangola” e, antes ainda, foi “Saudades do Sertão” – um bairro de classes populares 

de Petrópolis/RJ, por onde caminhamos há um monte de tempo, no tempo de Iroko, um tempo 

espiralado que sempre retorna ao começo, trazendo consigo o repertório de experiências que 

nos acontecem e os afetos e significados que vamos tecendo, em um contínuo que atravessa a 

perenidade da vida – ÈRÒ!12 

Aqui, o Vale do Carangola/RJ aparece como chave para compreender o território na extensão 

sentipensante – não se apresenta como espaço neutro, mas como um organismo vivo, no qual 

forças, histórias e afetos se movem e se renovam. Benjamin (2022, p. 214) nos lembra que a 

“experiência que passa de boca em boca é a fonte a que recorreram todos os narradores”, e é 

justamente essa circulação de experiências que dá densidade ao território-terreiro. Nele, saber 

e vida não se separam: cada gesto ressoa, cada voz deixa rastro, cada encontro cria mundo. 

Pensar o território como terreiro é deslocar a lógica moderna que o reduz a mapa ou dado. O 

terreiro é espaço de criação política, de negociação de forças e de resistência aos apagamentos 

coloniais. Por isso, ao entrar em seu ritmo, a extensionista não ordena o território: ela se 

desarruma com ele, abandona certezas, expõe-se ao aprendizado que nasce da convivência e da 

escuta. 

 
11 Um pedaço da história do Vale do Carangola/RJ, além do Projeto de Extensão “Comunitária Vale do Carangola”, 

pode ser encontrado em tammela (2023; 2024; 2025). 
12 Saudação à Iroko. 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           10 

O território-terreiro convoca outros modos de conhecer: modos que desestabilizam hierarquias, 

dissolvem fronteiras entre saberes e colocam o compromisso como gesto ético. Nesse chão, o 

conhecimento não é acumulado, mas partilhado; não é abstrato, mas corporificado; não é linear, 

mas gira e retorna como o tempo de Iroko. Assim, a extensão sentipensante se faz nesse 

entrelaçar de mundos – contemplativo e insurgente ao mesmo tempo –, em que o encontro 

produz transformação e o presente se reinventa em confluência com quem sustenta a vida ali. 

 

Era tudo em comunhão 

Com o um e tudo à solta 

Era uma outra visão 

Das coisas à nossa volta 

[...] 

Indo por entre, por dentro 

Aprendendo a apreensão 

De tudo bem dês do centro 

Do fundo, do coração 

[...] 

E as coisas aquela vez 

Eram qual foram e são 

Só que tínhamos os pés 

Um tanto fora do chão 

(Chico César, 2002, n.p.) 

 

A força vital dessa experiência está no território, no Vale do Carangola/RJ, que um dia foi 

“Sertão do Carangola” e, antes ainda, foi “Saudades do Sertão”. O Axé dessas narrativas está 

em todas as vozes e afetos que encontramos ao caminharmos em suas ruas e servidões. À essas 

vozes e esses corpos, pedimos licença para falar e agradecemos por tudo o que aprendemos. 

Se a leitora ou o leitor vem caminhando conosco desde o primeiro artigo, está familiarizada e 

familiarizado com nosso jeito de falar sobre ciência. Mas, caso sua chegança aconteça deste 

terceiro artigo, convém uns avisos. 

O narrador sou eu... professor, arte-educador, extensionista pesquisador sentipensante. Escolho 

fazer essa contação na primeira pessoa do singular, mas quando o que conto acontece no 

coletivo, conto na primeira pessoa do plural. Todo o texto é político e traz em seu contexto um 

posicionamento ideológico. Por isso, escolho fazer essa contação observando a questão de 

gênero cuidadosamente:  quando me refiro a uma fala minha, utilizo o gênero masculino; 

quando falo no coletivo, utilizo o gênero feminino; quando me refiro às pessoas que 

encontramos no caminho, utilizo uma forma neutra, como “gentes”, ou utilizo a palavra nos 

gêneros feminino e masculino; e, quando trago alguma fala de poeta, artista, autora ou autor, 

mantenho o texto no original. 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           11 

Para costurar essa narração, vem também uma companheira de trajetórias e de cuidado: 

professora, psicóloga – crítica dos formatos engessados, dos modos de pensar e de fazer cuidado 

–, extensionista pesquisadora sentipensante. Alguém que não apenas compartilha o caminho, 

mas a responsabilidade existencial e afetiva de estar no mundo com a outra e com o outro. 

Seguimos juntas, partilhando momentos, movimentos, ideias, desejos e inquietudes. Por vezes 

pensamos diferente, escolhemos ritmos distintos, mas é justamente quando os caminhos se 

dobram que nos encontramos nas encruzilhadas – esse lugar sagrado onde as diferenças não 

afastam, mas aproximam. É no entrelaço das presenças – humanas e encantadas – que a 

extensão se faz corpo. 

 

Todos os títulos estão mesmo em minúsculo, assim como o nome deste autor e da autora 

– é uma “transgressão” inspirada em bell hooks. 

Sobre o texto: sua estrutura, estética, estilo e as transgressões que assumo, permaneço 

confortável com a ideia de que nosso jeito de escrever o conhecimento é com paixão, e se 

aproxima do ensaio, pois pensando com Larrosa (2003), não riscamos uma escrita em um 

modo mecânico e padronizado. Nosso estilo de escrever, é o jeito como nos colocamos na 

vida. 

 

O ensaísta prefere o caminho sinuoso, o que se adapta aos acidentes do 

terreno. Às vezes, o ensaio é também uma figura de desvio, de rodeio, de 

divagação ou de extravagância.  Por isso, seu traçado se adapta ao humor do 

caminhante, à sua curiosidade, ao seu deixar-se levar pelo que lhe vem ao 

encontro. O ensaio é, também, sem dúvida, uma figura do caminho da 

exploração, do caminho que se abre ao tempo em que se caminha. Como nos 

versos de Antônio Machado: “caminhante não há caminho senão estrelas no 

mar.  Caminhante, não há caminho, o caminho se faz ao caminhar”. Digamos 

que o ensaísta não sabe bem o que busca, o que quer, aonde vai. Descobre 

tudo isso à medida que anda. Por isso, o ensaísta é aquele que ensaia, para 

quem o caminho e o método são propriamente ensaio (Larrosa, 2003, p. 112). 

 

                 cartografia do encontro 

 

Foram me chamar 

Eu estou aqui o que é que há 

Foram me chamar 

Eu estou aqui o que é que há 

Eu vim de lá, eu vim de lá pequenininho 

Mas, eu vim de lá pequenininho 

Alguém me avisou pra pisar nesse chão devagarinho 

(Dona Ivone Lara, 1981, n.p.) 

 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           12 

Metodologia é o lugar onde o poder se exerce na pesquisa. É ali, antes mesmo dos resultados, 

que se decide quem fala, quem é ouvido, quem pergunta e quem apenas responde, quem nomeia 

e quem é nomeada. No coração da metodologia mora a escolha ética que pode reproduzir 

dominação ou abrir caminhos de partilha. Na sentipensante, essa chave se desloca: o poder não 

se organiza na altura, mas na lateralidade do encontro. Aqui, a metodologia não captura a outra 

para caber no método, ela se deixa reorganizar pela outra. O território não é fonte a ser extraída, 

é presença que negocia, que recusa, que ensina. E é justamente por reconhecer que toda 

metodologia é também uma disputa de mundo que a extensão sentipensante escolhe não 

governar o processo, mas caminhar com ele, fazendo do poder não instrumento de controle, 

mas de corresponsabilidade, escuta e criação compartilhada. 

Se, como nos alerta Dussel (2005), a modernidade construiu seu projeto a partir da negação da 

outra, da sua voz, do seu corpo, do seu mundo, então a metodologia nasce também como 

engenharia de silenciamento. Ela organiza o saber a partir de um centro que se pretende 

universal, enquanto transforma territórios em periferia epistêmica e pessoas em objetos de 

estudo. Na extensão sentipensante, esse eixo se rompe, não porque o poder desaparece, mas 

porque ele é nomeado, tensionado e redistribuído no encontro. A colonialidade do saber se 

sustenta quando só um modo de conhecer é legitimado; a sentipensante a confronta quando 

reconhece que o conhecimento também nasce do chão, da dor, da oralidade, da reza, da luta, da 

memória. Aqui, a metodologia deixa de ser instrumento de apropriação e passa a ser gesto ético 

de ouvir, àquelas que, historicamente, foram transformadas em dados, números, estatísticas. 

Fazer sentipensante é, assim, um ato político, porque escolhe, no próprio modo de pesquisar e 

de se relacionar, ficar ao lado da vida que resiste à lógica da dominação. 

Antes de ser regra, método, trilha marcada no chão, metodologia é um jeito de caminhar. É o 

modo como os pés escolhem o peso da terra, como os olhos aprendem a ver no escuro, como 

as mãos se entendem com o mundo antes mesmo de o pensamento nomear. Metodologia é 

menos um mapa e mais um ritmo; menos fórmula e mais pulsação. É o como vamos, não apenas 

para onde vamos. É o “entre” do passo e da pausa, do erro e do acerto, do tropeço e da 

descoberta. 

Desse chão vivo, Orlando Fals Borda (2015) fez nascer a palavra “sentipensante”. Não como 

conceito frio, mas como gesto insurgente contra a separação entre razão e afeto. O sentipensar, 

em sua origem, brota das comunidades ribeirinhas, dos povos que sabem que pensar não mora 

só na cabeça, mas no peito, nas mãos, no corpo inteiro. Sentir e pensar, ali, não são opostos: 

são uma coisa só, água misturada à terra, conhecimento que nasce do viver. 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           13 

Quando essa palavra atravessa os campos da extensão universitária, ela encontra outros 

terrenos, outros corpos, outras margens. Nesse atravessamento, nomeamos aquilo que passa a 

nos guiar: a extensão sentipensante. Não como técnica importada, mas como reconhecimento 

de que o território não é laboratório, é morada; que a comunidade não é objeto, é presença; que 

a universidade não vai ao encontro para ensinar, mas para se deixar ensinar e, principalmente, 

compartilhar. 

Nossa metodologia extensionista, então, não cabe em manuais rígidos. Ela se constrói no 

caminhar, na escuta abundante, na roda que gira sem centro fixo, na palavra que circula sem 

dono. É feita de encontros, de afetos, de silêncios que dizem, de perguntas que não pedem 

resposta rápida. É sentipensante porque pensa com o corpo, sente com o pensamento, aprende 

com o tempo da outra. 

Nos territórios por onde passamos, essa metodologia não chega anunciando verdades, chega 

pedindo licença. Não carrega receitas, bebe nas fontes do cuidado. Não promete soluções, 

oferece presença. Mais do que um modo de fazer extensão, ela se revela, pouco a pouco, como 

um modo de estar no mundo. 

No modo sentipensante de caminhar, o método não se impõe. Ele acontece. Surge quando o 

território fala, quando a roda se abre, quando o silêncio pede respeito, quando a palavra pede 

tempo. Ele não responde a um protocolo, responde a uma presença. Não obedece à pressa, dança 

junto ao ritmo da vida que está diante de nós. 

Nesse método, não se separa quem observa de quem é observada, porque ali ninguém está de 

fora. Quem chega também é atravessada. Quem pergunta também é perguntada. Quem cuida 

também aprende a ser cuidada. O método se faz na relação, e por isso ele muda, se dobra, se 

reinventa. 

Às vezes, ele começa no café partilhado. Outras vezes, no olhar que se reconhece. Em outros 

dias, no choro que escorre sem aviso, ou na gargalhada que rompe o cansaço. Não despreza 

esses acontecimentos miúdos, nele que mora o encontro. 

Nos territórios extensionistas, o método não entra com a força da ordem, mas com a delicadeza 

da escuta. Ele caminha devagar porque sabe que o território tem memória, tem dor, tem história. 

Ele não toca sem pedir, não pergunta sem acolher, não propõe sem antes compreender. 

Se a metodologia sentipensante é o espírito do caminhar, o método é o corpo em movimento. 

É ele que decide quando parar, quando avançar, quando esperar, quando silenciar. 

Metodologia, então, é o jeito inteiro de caminhar, a visão de mundo que orienta o passo, o 

horizonte ético, político e sensível de onde escolhemos partir; método, por sua vez, é o modo 

como esse passo acontece no chão, o gesto concreto de cada dia, a forma como escutamos, nos 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           14 

aproximamos, perguntamos, silenciamos e agimos. A metodologia é o espírito da travessia; o 

método é o corpo que a realiza. Uma desenha o rumo, o outro aprende o caminho no próprio 

andar. 

E assim, com a extensão sentipensante, método não é ferramenta de controle. É tecnologia de 

cuidado. É vínculo. É ética em movimento. Ele não busca eficiência nos números, mas sentido 

nas relações. Ele não mede sucesso por metas, mas por permanências. 

Por isso, nosso método não termina quando a ação acaba. Ele continua no depois, no retorno, 

na memória, no compromisso que segue pulsando mesmo quando já não estamos fisicamente 

no território. No sentipensante, o método não serve para chegar a um fim, mas para sustentar o 

meio, o entre, o durante. 

Nesse entre, a extensão deixa de ser tarefa e se torna travessia. 

 

caminhar assim é se deixar afetar pelo que insiste em acontecer 

 

Mas de que travessia estamos falando? 

Travessia vem de atravessar. E atravessar nunca é neutro: é sair de um lugar conhecido e se 

arriscar no “entre”. É aceitar que, no meio do caminho, algo em nós também atravessa, se move, 

se desarruma. Travessia é sempre passagem, como também transformação. 

E se extensão sentipensante é travessia... o que estamos atravessando quando fazemos 

extensão? Atravessamos muros, alguns visíveis, outros invisíveis. Atravessamos a distância 

entre a universidade e o território, entre o saber que se escreve e o saber que se vive, entre a 

teoria que organiza e a vida que transborda. Atravessamos, também, nossas próprias certezas, 

nossos lugares de poder, nossas formas já prontas de ver o mundo. 

Travessia é ponte. 

E a ponte não existe apenas para ligar dois pontos, ela existe para tornar possível o encontro 

entre margens que, sem ela, permaneceriam distantes. Nesse sentido, a extensão pode, sim, ser 

compreendida como essa ponte viva entre a universidade e o território, entre os saberes técnicos 

e os saberes orgânicos, entre a ciência que mede e a vida que sente. Mas não uma ponte de 

concreto frio: uma ponte de gentes, de palavra, de escuta, de tempo partilhado. 

E toda ponte que se respeita é de mão dupla. 

Não se atravessa só num sentido. O território também atravessa a universidade. A comunidade 

também forma a estudante. O saber popular também refaz a teoria. A dor do outro também nos 

desloca. A luta do território também reorganiza nossas perguntas. Na extensão sentipensante, 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           15 

ninguém sai como entrou, porque a travessia não conserva intacto aquilo que toca, pois nos 

comprometemos com as gentes com quem caminhamos. Nos expomos. Nos envolvemos. 

Há travessias que são rápidas, quase imperceptíveis. Outras são longas, exigem fôlego, pedem 

pausa, pedem retorno. Há aquelas em que se perde o chão por instantes, como quem atravessa 

um rio sem ver bem a margem de chegada. Mas é exatamente nesse perder-se que algo se 

encontra: um novo modo de estar, um novo modo de cuidar, um novo modo de compreender a 

saúde, a vida, a outra. 

Por isso, na extensão sentipensante, a travessia não é só deslocamento espacial, é travessia ética, 

política, afetiva e existencial. É atravessar com o corpo inteiro: com o saber, com a dúvida, com 

a escuta, com o cuidado, com o risco de ser afetada. Talvez, seja isso que a torne tão potente: 

ela não leva apenas a universidade ao território, mas permite que o território atravesse, por 

dentro, aquilo que chamamos de formação, de ciência, de cuidado. 

Não podemos perder de vista que estamos falando de extensão universitária, e uma extensão 

comprometida também com a formação de nossas alunas e alunos. Isso implica em refletir o 

fazer extensionista como um chão ético de aprendizagem, porque formar não é só ensinar 

técnicas, protocolos e diagnósticos, é formar sensibilidades, escutas, responsabilidades. É 

ensinar a tocar sem ferir, a perguntar sem invadir, a cuidar sem dominar. Na travessia 

extensionista sentipensante, a ética é prática cotidiana: no modo de chegar ao território, no 

cuidado com a palavra, no respeito ao tempo da outra, na consciência de que toda ação em 

saúde atravessa vidas concretas, histórias feridas, existências em luta. 

Formar em saúde, junto aos territórios, nos convoca à responsabilidade que não cabe apenas no 

crachá institucional. É uma responsabilidade que atravessa o corpo, que desloca certezas, que 

exige humildade. A estudante e o estudante que caminham nessa travessia aprendem que não 

existem respostas prontas para perguntas vivas, que cada visita é um encontro único, que cada 

escuta é um convite à entrega, que cada gesto carrega consequências. A formação, assim, deixa 

de ser treino para o mercado e passa a ser exercício ético de estar com a outra e o outro. 

Recentemente, numa roda de conversa que reunia coordenadoras, professoras e estudantes, 

escutei um colega de trabalho, convidado em nossa instituição – também extensionista –, dizer 

algo que ecoa fundo nesta escrita: que a democratização da educação superior brasileira passa 

pela extensão, porque ela gera redes e amplia. Amplia saberes, amplia acessos, amplia vozes, 

amplia pertencimentos. A extensão, nesse sentido, não apenas leva a universidade para fora de 

seus muros, ela reorganiza a própria ideia de quem pode produzir conhecimento, de quem pode 

ensinar, de quem pode formar. 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           16 

Não cuidamos apenas de corpos individuais, mas de relações, de vínculos, de territórios inteiros 

atravessados pela desigualdade, pelo racismo, pela fome, pela ausência de políticas, como 

também pela força das comunidades, pela solidariedade, pela criação de modos próprios de 

existir. A formação é sempre processo… um vir-a-ser que se desloca, se alarga, se refaz. 

Quando esse processo é atravessado pela extensão sentipensante, ele passa a carregar outra 

espessura, outra gravidade ética, porque, afinal, saber também é poder. Mas que poder estamos 

dispostos a exercer? O poder que subjuga, classifica e cala? Ou o poder que abre caminhos, que 

acende candeeiros, que compartilha ferramentas, que reconhece na outra um mundo inteiro? A 

extensão sentipensante nos convoca a esse segundo tipo de poder: não o poder que domina, mas 

o que liberta; não o que governa, mas o que coopera; não o que hierarquiza, mas o que equaliza. 

A responsabilidade formativa, então, se amplia: é preciso não reproduzir violências travestidas 

de técnica, não praticar curas que adoecem, não alimentar epistemologias que amputam 

histórias. É preciso lembrar, como nos sussurra Foucault (2014), que onde há saber há poder – 

mas, como nos ensina Dussel (1993), é possível construir um poder outro, um poder-com, um 

poder-ponte, que não separa cura de justiça, nem cuidado de dignidade. 

Assim, na travessia entre universidade e território, vamos aprendendo que formar profissionais 

é também formar guardiões da vida em sua dimensão mais coletiva. A extensão, quando feita 

junto, quando feita em rede, quando feita com o coração exposto ao risco do encontro, não 

apenas forma, ela transforma. 

 

desassossegos 

 

Se a metodologia não nasce neutra, quem decide o ritmo do passo? O ritmo da gira? 

Quem escolhe o chão que será pisado, o corpo que pode falar, o saber que será legitimado, o 

afeto que será partilhado? 

Quantas dores permanecem invisíveis porque não cabem nos protocolos? 

Quantos corpos seguem sendo atravessados por práticas que se dizem científicas, mas que 

silenciam histórias, territórios e modos outros de existir? 

Quando afirmamos que metodologia é lugar de poder, precisamos perguntar: que bioética se 

sustenta quando o método não desce ao chão? 

É possível falar em cuidado sem reconhecer as desigualdades históricas, raciais, territoriais e 

epistêmicas que atravessam os encontros? 

Ou seguimos formando profissionais altamente técnicos, mas pouco implicados com a vida 

concreta que pulsa fora das salas de aula? 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           17 

E de que território falamos quando falamos em território? 

Apenas o que se desenha no mapa, ou também aquele que habita o corpo, a memória, o medo, 

o afeto e a experiência? 

É nesse ponto que a extensão sentipensante deixa de ser alternativa pedagógica e se anuncia 

como escolha ética, como compromisso. 

Mas até onde a universidade está disposta a sustentar práticas que não ocupam o centro, que 

não viram norma, que insistem nas margens? 

Que universidade se revela quando práticas contra-hegemônicas permanecem vivas, mesmo 

sem se institucionalizar? 

Essas perguntas não buscam respostas rápidas, são riscadas no tempo de Iroko, são circulares. 

Elas caminham. 

Desestabilizam. 

Incomodam. 

Elas giram. 

Talvez, as próximas narrativas, sejam sobre sustentar a pergunta: que ética orienta nossos 

modos de ensinar, pesquisar, fazer extensão e cuidar? 

E que trilhas estamos dispostos a abrir – ou a desaprender – quando nos expomos junto ao 

território? 

 

com quem dialogamos 

 

BARROS, M. O livro das ignorãças. São Paulo: Alfaguara, 2016. 

BENJAMIN, W. O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: BENJAMIN, 

W. (org.). Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura: 

obras escolhidas I. São Paulo: Brasiliense, 2022. p. 214. 

BORDA, O. F. Una sociología sentipensante para América Latina. Buenos Aires: Siglo 

Veintiuno, 2015. 

CÉSAR, C. Experiência. Letras, 2002. Disponível em: https://www.letras.mus.br/chico-

cesar/206022/. Acesso em: 17 dez. 2025. 

DUSSEL, E. 1492: o encobrimento do outro: a origem do “mito da modernidade”. Petrópolis: 

Vozes, 1993. 

DUSSEL, E. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, E. (org.). A colonialidade 

do saber: eurocentrismo e ciências sociais – perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 

Clacso, 2005. p. 24-32. 

ESCOBAR, M. Ad-mirar. In: STRECK, D. R.; REDIN, E.; ZITKOKI, J. J. (org.). Dicionário 

Paulo Freire. 4. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. p. 26-28. 



Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 1-18, jul.-dez. 2025.                                                                           18 

FOUCAULT, M. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2014. 

LARA, D. I. Alguém me avisou. Letras, 1981. Disponível em: 

https://www.letras.mus.br/dona-ivone-lara/45561/. Acesso em: 18 dez. 2025. 

LARROSA, J. O ensaio e a escrita acadêmica. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 28, 

n. 2, p. 101 - 115, jul./dez. 2003. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/25643. Acesso em: 13 dez. 

2025. 

PRANDI, R. Orixás: os deuses que habitam em nós. São Paulo: Companhia das Letras, 2025. 

ROSA, J. G. Grande sertão: veredas. 21. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015. 

SANTOS, A. B. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu, 2023. 

SERRA, P. C. “Com um rio” de Thiago de Mello (de Mormaço na Floresta, 1984). Siento 

Pasar el Tiempo, 2016. Disponível em: 

https://sientopasareltiempo.blogspot.com/2016/01/com-um-rio-de-thiago-de-mello-de.html. 

Acesso em: 17 dez. 2025. 

tammela, r. Narrativas de uma extensão sentipensante: quando caminhamos nessa deriva, 

acontece o amor. Revista Em Extensão, Uberlândia, v. 23, n. 2, p. 4-18, 2024. DOI 

10.14393/REE-2024-74726. Disponível em: 

https://seer.ufu.br/index.php/revextensao/article/view/74726. Acesso em: 17 dez. 2025. 

tammela, r. Narrativas de uma extensão sentipensante: um canto ao caminhar, ao encontrar, ao 

dialogar... Revista Em Extensão, Uberlândia, v. 24, n. 1, p. 1-24, 2025. DOI 10.14393/REE-

2025-77586. Disponível em: https://seer.ufu.br/index.php/revextensao/article/view/77586. 

Acesso em: 17 dez. 2025. 

tammela, r. Trama de uma extensão sentipensante. Revista de Educação Popular, 

Uberlândia, n. Edição Especial, p. 69-94, out. 2023. DOI 10.14393/REP-2023-68952. 

Disponível em: https://seer.ufu.br/index.php/reveducpop/article/view/68952. Acesso em: 17 

dez. 2025. 

https://sientopasareltiempo.blogspot.com/2016/01/com-um-rio-de-thiago-de-mello-de.html
https://seer.ufu.br/index.php/revextensao/article/view/74726
https://seer.ufu.br/index.php/reveducpop/article/view/68952

