
Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  289 

Cultivando saberes, colhendo autonomia: feiras agroecológicas e educação popular com 
mulheres da Amazônia da Floresta Nacional de Tefé/AM 

 
Marcela da Silva Barbosa1, Rita de Cássia Fraga Machado2, Hemily Pastanas Marinho3, Luiz de 
Oliveira Auleriano4 

 

 
 

Resumo 

 

Na Floresta Nacional de Tefé/AM – Flona, as mulheres têm uma 

intensa jornada de trabalho, desde os cuidados do lar até a educação 
dos filhos, o cultivo da roça e o “papel de esposas”. As feiras de 

produção agroecológica, realizadas pelas mulheres da região da Flona, 
vão na contramão da subalternização das mulheres. Assim sendo, o 
objetivo deste estudo foi analisar o processo de fortalecimento das 

identidades das mulheres da Flona na feira de produtos 
agroecológicos, desde a organização até a venda dos produtos, além 

de destacar a importância da agroecologia e sua relação com as 
mulheres. O estudo foi realizado na Flona, com a colaboração de 
cinco mulheres cujas experiências singulares foram fundamentais para 

a construção e desenvolvimento da pesquisa. A investigação foi 
conduzida baseada na pesquisa participante, integrando histórias de 

vida e registros fotográficos como instrumentos centrais. Os 
resultados evidenciam que as feiras vão além de espaços de 
comercialização, constituindo-se como territórios de formação, 

pertencimento e afirmação identitária, nos quais se entrelaçam 
dimensões educativas, afetivas e políticas. Concluiu-se que as feiras 

não são apenas lugares de produção material, mas de construção de 
autonomia e participação política, sobretudo por meio das trocas de 
saberes e experiências entre as mulheres participantes. 

 
Palavras-chave 

 

Mulheres da floresta. Feiras agroecológicas. Floresta Nacional de 
Tefé. Educação popular. 

 

 
 

 

 
1 Doutoranda em Educação na Amazônia na Universidade do Estado do Amazonas, Brasil; bolsista na Fundação 

de Amparo à Pesquisa do Estado do Amazonas, Brasil. E-mail: miguel261016@gmail.com. 
2 Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil; pós-doutoral em Educação pela 

Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Rio Grande do Sul, Brasil; professora na Universidade do Estado do 

Amazonas, Brasil; líder do Grupo de Pesquisa "Educação, Feminismos e Amazônia" na Universidade do 

Estado do Amazonas, Brasil; representante na área de Ciências Humanas e Sociais da Câmaras de 

Assessoramento Científico da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Amazonas, Brasil.  E-mail: 

rmachado@uea.edu.br. 
3 Mestra em Educação pela Universidade do Estado do Amazonas, Brasil. E-mail: hemilypmt@gmail.com. 
4 Mestre em Educação pela Universidade do Estado do Amazonas, Brasil. E-mail: 

luizeltonauleriano@gmail.com. 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  290 

Cultivating knowledge, harvesting autonomy: agroecological fairs and popular education 
with Amazonian women from the Tefé National Forest/AM 
 
Marcela da Silva Barbosa1, Rita de Cássia Fraga Machado2, Hemily Pastanas Marinho3, Luiz de 
Oliveira Auleriano4 

 

 
 

Abstract 

 

In the Tefé National Forest – Flona, Amazonas, women have an 

intense work routine, from household chores and child education to 
farming and fulfilling the “role of wives”. The agroecological 

production fairs, organized by the women of the Flona region, move 
in the opposite direction of women’s subordination. Thus, the aim of 
this study was to analyze the process of strengthening the identities of 

women from the Flona through the agroecological product fairs, from 
organization to products sales, while highlighting the importance of 

agroecology and its relationship with women. The study was 
conducted in the Flona, with the collaboration of five women whose 
unique experiences were fundamental to the construction and 

development of the research. The investigation was conducted through 
participatory research, integrating life stories and photographic 

records as key instruments. The results show that fairs go beyond 
spaces of commercialization, becoming territories of education, 
belonging, and identity affirmation, where educational, affective, and 

political dimensions interwine. It was concluded that the fairs are not 
only places of material production but also of autonomy building and 

political participation, especially through the exchange of knowledge 
and experiences among participating women. 
 

Keywords 

 

Women of the forest. Agroecological fairs. Tefé National Forest. 
Popular education. 

 

 

 

 
1 PhD candidate in Education in the Amazon, State University of Amazonas, State of Amazonas, Brazil; 

scholarship recipient at the Amazonas State Research Support Foundation, State of Amazonas, Brazil. Email: 

miguel261016@gmail.com. 
2 PhD in Education, Federal University of Rio Grande do Sul, State of Rio Grande do Sul, Brazil; postdoctoral 

internship in Education, University of Vale do Rio dos Sinos, State of Rio Grande do Sul, Brazil; professor at 

the State University of Amazonas, State of Amazonas, Brazil; leader of the Research Group “Education, 

Feminisms, and the Amazon” at the State University of Amazonas, State of Amazonas, Brazil; representative 

in the area of Humanities and Social Sciences of the Scientific Advisory Chambers of the Amazonas State 

Research Support Foundation, State of Amazonas, Brazil. Email: rmachado@uea.edu.br. 
3 Master's degree in Education, State University of Amazonas, State of Amazonas, Brazil. Email: 

hemilypmt@gmail.com. 
4 Master's degree in Education, State University of Amazonas, State of Amazonas, Brazil. Email: 

luizeltonauleriano@gmail.com. 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  291 

Introdução5 

 

Historicamente, o trabalho das mulheres foi constantemente menosprezado pelos 

homens e pela sociedade. Essa visão distorcida não apenas invisibiliza a carga de trabalho 

delas, como reforça desigualdades estruturais nas comunidades. Como aponta Saffioti (2013), 

o patriarcado e o capitalismo atuam conjuntamente para explorar e desvalorizar o trabalho 

feminino, configurando uma dupla opressão que marginaliza as mulheres no âmbito 

econômico e social. Na floresta, onde a subsistência depende de uma interação equilibrada 

com o meio ambiente, o trabalho feminino é central para a manutenção do território e da 

cultura, mas continua sendo percebido como uma “ajuda” ao trabalho masculino, em vez de 

uma atividade autônoma e indispensável. 

Essa realidade exige um olhar crítico e transformador para valorizar o papel das 

mulheres no cuidado com a floresta e na organização comunitária. As mulheres da Amazônia 

(AM) não apenas mantêm o sustento de suas famílias, como desempenham um papel crucial 

na preservação do ambiente e na transmissão de conhecimentos ancestrais. Reconhecer e 

valorizar essas contribuições é um passo essencial para a construção de uma sociedade mais 

igualitária e sustentável, na qual as desigualdades de gênero sejam efetivamente combatidas. 

Siliprandi e Cardoso (2018) afirmam que, na agricultura, ecológica ou não, muitas das 

tarefas exercidas pelas mulheres (cuidar do quintal, cuidar dos pequenos animais, produzir 

doces, conservas e queijos) se confundem com o trabalho reprodutivo (cuidar da casa, cuidar 

dos filhos, cozinhar) e, por isso, são vistas apenas como uma “ajuda” ao trabalho masculino 

– o qual, inclusive, é considerado produtivo. O não reconhecimento do seu trabalho e de sua 

contribuição para a riqueza familiar, bem como para o desenvolvimento comunitário, é 

acompanhado, muitas vezes, da restrição do seu acesso às tomadas de decisão sobre a renda 

familiar e sobre o sistema produtivo da propriedade. Da mesma forma, esse não 

reconhecimento interfere em sua autonomia. 

Nesse percurso de construção da organização na Floresta Nacional de Tefé (Flona), 

desenvolve-se o processo das feiras de produtos agroecológicos, conduzido por mulheres em 

um ajuri6 feminino que fortalece os vínculos comunitários. Os caminhos que atravessam as 

florestas e as matas são múltiplos e complexos; contudo, quando bem trilhados, conduzem a 

destinos precisos. Da mesma forma, os caminhos que possibilitaram a realização das feiras 

foram marcados por desafios e complexidades. 

 
5 Uma primeira versão deste texto foi apresentada no 10° Encontro da Rede de Estudos Rurais . 
6 Substantivo masculino, usado na região do AM, cujo significado é: mutirão/mobilização. 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  292 

As feiras não foram instituídas de forma imediata, mas resultaram de uma ampla rede 

de parcerias entre a sociedade civil e os moradores da Flona. Diversos projetos, encontros e 

reuniões foram necessários para concretizar o ideal das feiras agroecológicas. Os produtos 

comercializados nas feiras são cultivados em hortas comunitárias, distribuídas entre as 

diferentes comunidades. Cada horta é cuidada pelas mulheres locais, que compartilham entre 

si as responsabilidades do cultivo. Trata-se de um trabalho coletivo, no qual cada mulher 

desempenha um papel fundamental para o funcionamento e a sustentabilidade da produção. 

A iniciativa de uma feira agroecológica realizada por mulheres foi fruto do projeto 

“Feira Agroecológica com Mulheres”, realizado no período de dois anos, organizado por 

diversas entidades da sociedade civil dos municípios de Tefé/AM e Alvarães/AM, situados a 

aproximadamente 523 quilômetros da cidade de Manaus, capital do AM. Entre as instituições 

que contribuíram para a organização do projeto, podemos destacar: a Universidade do Estado 

do Amazonas (UEA); o Instituto de Desenvolvimento Sustentável Mamirauá (IDSM); o 

Instituto de Educação, Ciência e Tecnologia do Amazonas (Ifam); a Associação de Produtores 

Agroextrativistas da Flona de Tefé e Entorno (Apafe); o Instituto Chico Mendes de 

Conservação da Biodiversidade (ICMbio); a Secretaria de Produção do Município de Tefé 

(Sempa); e, por fim, o Serviço Brasileiro de Apoio às Micro e Pequenas Empresas (Sebrae). 

Os parceiros supracitados, a princípio, perceberam a potencialidade das mulheres da 

Flona. Em um primeiro momento, eles trilharam esses caminhos da organização junto a elas. 

Após a finalização do projeto, as mulheres moradoras da Flona começaram a organizar, de 

forma autônoma, as feiras agroecológicas, mantendo sua realização com o apoio da UEA. 

Nesse contexto, a Universidade cedeu espaço para a comercialização dos produtos 

agroecológicos e, desse modo, o projeto recebeu como novo título: “Feira: Mulheres Tecendo 

Conhecimento Ancestral”. 

Conforme Machado, Balbino e Oler (2021), o projeto acima teve como objetivo 

promover e organizar feiras agroecológicas que viabilizassem uma alternativa de 

comercialização da produção das agricultoras da região de Tefé/AM, em pequena escala e por 

grupos produtivos. Além disso, visava proporcionar às produtoras da agricultura familiar uma 

oportunidade de produção agroecológica e sustentável. Ademais, buscou proporcionar 

espaços de aprendizagens interdisciplinares, com palestras e oficinas relacionadas ao tema 

central desse projeto, almejando a socialização das produtoras rurais com o centro acadêmico 

e demais instituições parceiras. 

A feira agroecológica se constitui como um espaço de formação popular, onde o 

conhecimento é construído coletivamente a partir da realidade concreta das mulheres que 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  293 

participam. Inspiradas na concepção freireana de educação como prática da liberdade (Freire, 

1987), as trocas de saberes que ocorrem durante a feira configuram-se como processos de 

aprendizagem significativos, enraizados no cotidiano e nos territórios de vida das 

participantes. Assim, a feira torna-se uma “escola viva”, na qual os saberes são partilhados 

horizontalmente e baseados na escuta, no diálogo e na valorização dos saberes populares. 

Desse modo, o objetivo deste estudo foi analisar o processo de fortalecimento das identidades 

das mulheres da Flona na feira de produtos agroecológicos, desde a organização das feiras à 

venda dos produtos, além de destacar a importância da agroecologia e sua relação com as 

mulheres. 

 

Metodologia 

  

A pesquisa teve duração de um ano e se deu com a participação de cinco mulheres, 

moradoras de três comunidades na Flona e entorno: Dona Edna, Dona Raimundinha e Dona 

Janete, moradoras de Bom Jesus/AM; Dona Ezimar, moradora da comunidade do São 

Francisco do Bauana/AM; Dona Rejane, moradora da comunidade de São Francisco do 

Arraia/AM. Cada uma dessas mulheres carrega experiências singulares que se mostraram 

fundamentais para a construção e desenvolvimento desta pesquisa. 

A metodologia adotada para este estudo foi a pesquisa participante, que busca, em 

todos os seus processos, gerar conhecimento e transformação social do lugar estudado. Esse 

processo somente é possível “com relação de reciprocidade de sujeito e objeto e relação 

dialética, entre teoria e prática” (Silva, 2006, p. 127). Quando mencionamos determinados 

processos de relações feministas de organização comunitária, estamos transportando junto a 

eles a relação da própria história da comunidade. O processo de organização representa uma 

entrega mútua entre as partes envolvidas na pesquisa, reforçando a importância da 

comunicação e da troca para além de um saber único. Como afirma Silva (2006, p. 128), “esse 

saber já não é mais produto de um saber dominante, mas de saberes em intercomunicação 

interativa, não havendo lugar para a passividade, pois o coletivo já se constituiu sujeito e 

sujeito é aquele que age, que atua”. 

No que concerne à coleta de dados da pesquisa, utilizamos a história de vida de cada 

participante. Em outras palavras, “partilha de vida”, uma vez que se refere a um momento de 

afeto e sintonia entre as pesquisadoras e as mulheres. 

 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  294 

O método da história de vida é uma ferramenta que possibilita aos 
pesquisadores e sujeitos uma relação em que a ética e a dimensão da 
alteridade são fundamentais. As lembranças nesse processo não são 
simplesmente repetir um passado, e sim trabalho, reconstrução e 
deslocamento. O processo de recolher as histórias de vida se dá pelo  tempo 
do encontro (Nogueira et al., 2017, p. 483). 

 

Esse “tempo de encontro”, como diz Nogueira et al. (2017), é o tempo referente ao 

momento de observação e sincronicidade. Nesse momento, volta-se ao passado, desde a 

infância até os dias atuais, percorrendo memórias que, muitas vezes, levam para momentos 

infelizes de alguma história ou, por outro lado, trazem consigo um sorriso – a recuperação de 

determinada lembrança bonita, rememorada nesse momento. 

Com relação ao momento da entrevista, Fernandes (2010, p. 20) aponta que “a história 

do laço [que] se estabelece entre pesquisador e seu informante no contexto da entrevista é 

quase sempre uma história de uma relação que marca um e outro. Tal encontro raramente 

deixa ileso os dois parceiros”. Consoante a Thompson (1992, p. 34), “a pesquisa de história 

oral pode também levar a própria exposição a se aproximar mais do original histórico”. 

Compartilhando dessa análise, pode-se dizer que “a história oral possibilita que indivíduos 

pertencentes a segmentos sociais geralmente excluídos da história oficial possam ser ouvidos, 

deixando registros para análises futuras de sua própria visão de mundo, e aquela do grupo 

social a que pertencem” (Cassab; Ruscheinsky, 2004, p. 12). Nesse sentido, a técnica da 

história de vida vai além de uma escuta. 

Durante a escrita deste artigo, emergiu a necessidade de retomar lembranças da 

infância como forma de compreender de que modo determinadas vivências contribuíram para 

moldar minha relação com o tema em estudo. Essa escolha se justifica não apenas pelo caráter 

afetivo dessas memórias, como também por seu valor acadêmico. Conforme argumentam 

Mussi, Flores e Almeida (2021), o relato de experiências configura-se como uma forma 

legítima de construção de conhecimento, desde que articulado com criticidade, referências e 

análise reflexiva. 

Por fim, utilizou-se a técnica da fotografia, que, nesta pesquisa, assume o papel de 

texto visual e confere visibilidade às mulheres da Flona. Para Samain (2012), o registro 

fotográfico não assegura uma leitura única ou definitiva, pois seu discurso é permeável e se 

molda às intenções e interpretações com as quais é confrontado. A fotografia remete à 

memória, capaz de evocar momentos felizes ou tristes; no caso das mulheres da Flona, 

prevaleceram sentimentos de felicidade e alegria ao se reconheceram nas imagens. 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  295 

Esses registros foram produzidos em momentos de protagonismo feminino, como 

durante os encontros formativos e as feiras agroecológicas, eternizando um tempo de união e 

de vivência comunitária em torno de um projeto coletivo e benéfico para todos. Pensar a 

fotografia como narrativa implica concebê-la como movimento – do ato de recordar ao de 

reconhecer-se –, um movimento de poder e de protagonismo que instaura outros movimentos, 

promovendo visibilidade e reconhecimento, como evidenciado nesta pesquisa. 

 

Desenvolvimento 

 

A relação entre a agroecologia e o feminismo revela-se fundamental para o bem viver 

dos povos da floresta, pois ambas as abordagens valorizam os saberes e as práticas 

tradicionais, promovem o diálogo e a troca de experiências entre agricultoras, e buscam 

reconhecer e fortalecer o conhecimento local (Machado; Balbino; Oler, 2021). Nas 

comunidades da Flona, as mulheres aprendem desde cedo a cultivar a terra de forma 

sustentável, além de assumir papel central na mitigação da pobreza e da miséria em suas 

famílias. Esse cuidado com a família se estende com o meio ambiente e a prática do bem 

viver, como diz Machado (2020): 

 

A agroecologia é uma ciência interdisciplinar e feminina. Primeiro, porque 
corresponde a várias áreas do conhecimento, e, segundo, porque é 
majoritariamente por mulheres. São as mulheres que na prática do cuidado, 
na busca pelo bem viver e pela saúde de sua família, se preocupam com uma 
boa alimentação, que respeita a natureza e a vida em totalidade (Machado, 
2020, p. 28). 

 

Essa compreensão da agroecologia não pode estar separada do respeito com a natureza 

e a comunidade, bem como pelo sentimento de pertencimento ao lugar. Nesse sentido, 

podemos afirmar que as feiras e a comunidade se caracterizam por essas relações de trocas de 

amizade e de afetos. A partir desses lugares, verificamos a autonomia e a troca de 

conhecimento entre as mulheres, os homens, os jovens e as crianças. 

Ao enfatizarmos que esse processo tem início na própria comunidade, é precisamente 

porque essa relação emerge desse espaço, onde as mulheres vivem com suas famílias e 

constroem sua existência, tendo como fundamento a relação de respeito com a natureza. Desse 

modo, as mulheres aprendem e reproduzem técnicas de plantio de roça e de horta, de cultivo de 

plantas medicinais e de pesca, saberes repassadas de geração em geração visando: 

 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  296 

Criar uma comunidade que funcione, é preciso observar, cuidadosamente, 
alguns dos seus fundamentos: espírito, crianças, anciões, responsabilidade, 
generosidade, confiança, ancestrais e ritual. Esses elementos formam a base 
da comunidade. Não é preciso começar com muita gente. Preferiria um 
círculo de bons e poucos amigos a me perder em uma multidão de pessoas, 
as quais não ligam umas para outras (Paredes, 2016, p. 3). 

 

Conforme exposto acima, a vivência em comunidade exige esforço e dedicação, pois a 

comunidade é o lugar da generosidade e dos afetos comuns. Ao longo da pesquisa em campo, 

esses aspectos estiveram presentes em muitos teóricos; no entanto, ainda assim, conflitos são 

inevitáveis. Observamos que, em relação às mulheres da Flona, esses conflitos originavam-se 

do desinteresse de algumas delas em participar do movimento. Contudo, a solidariedade das 

lideranças em incentivar essas mulheres na participação foi inspiradora. Nesse sentido, os 

caminhos trilhados até a concretização das feiras pressupõem desafios e conquistas, como 

evidente nas falas de Dona Edna e Dona Cláudia: 

 

A palavra “comunidade” é muito forte, né? É assim, é que nem eu questiono: 
viver em comunidade é bom; não vou dizer que comunidade é ruim. Só que, 
assim, é uma responsabilidade que a gente tem que ter na comunidade: a 
gente tem que obedecer às regras da comunidade. Quando se trata de 
comunidade, é comum, é união [...] o amor – que é amor, é amor mesmo. 
Nem todo mundo tem amor pelo próximo, e isso tem que existir dentro da 
comunidade, porque senão, não funciona (Dona Edna, Comunidade de Bom 
Jesus, 2023). 

 
Eu gosto da união dos vizinhos. É muito difícil a gente ver esse negócio de 
briga, de discussão. O que eu não gosto é esse negócio de bebedeira que tem, 
esse negócio de droga que não tinha, e aqui já está começando a aparecer. 
Mas a união é o que mais gosto; sem união, a gente não consegue nada (Dona 
Cláudia, Comunidade de São Francisco  do Bauana, 2023). 

 

Verificamos que, nas duas falas, as relações de afeto e união são importantes para o bem 

viver dos comunitários. Em outras palavras, a regra básica para o bom funcionamento da 

comunidade é a boa relação entre as pessoas. Sem a união, o ambiente comunitário tende ao 

caos e ao fracasso. No depoimento de Dona Claudia, da Comunidade de São Francisco do 

Bauana, é possível verificar a menção à presença de fatores externos que começam a 

influenciar as comunidades, trazendo como consequência a desunião e a desarmonia do 

ambiente comunitário. Ainda na fala da moradora, as conquistas só podem ser concretizadas 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  297 

por meio da união entre os comunitários. Nesse contexto, na Imagem 1, apresento alguns 

elementos constitutivos da organização das comunidades e as afetividades que as rodeiam7. 

 

Imagem 1 – Dona Ezimar em sua canoa, chegando para uma 

reunião de organização 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: arquivo do “Projeto Feiras Agroecológicas” (2023). 

 

A Imagem 1 mostra Dona Ezimar embarcada em sua canoa, equipada com motor 

rabeta – um transporte comum aos ribeirinhos do Médio Solimões/AM, bem como em outros 

locais da Amazônia. Para as reuniões de organização das feiras, as mulheres usam suas canoas 

e seus motores rabetas; elas mesmas conduzem a embarcação em direção à comunidade que 

sediará a reunião. 

No entanto, pilotar uma canoa ou guiar a família, ou um grupo, não era função atribuída 

às mulheres nas comunidades ribeirinhas. Ao analisar essa questão, recordo-me de minha 

infância e adolescência: nenhuma das mulheres de nossa casa podia pilotar as canoas. Muito 

esporadicamente isso ocorria, apenas nas ocasiões em que os homens não estavam presentes. 

Lembro-me, por exemplo, de uma ocasião em que fui pescar com meu pai e pedi a ele para 

pilotar; ele não permitiu, pois considerava que aquela não era uma atividade para meninas. 

Desse modo, quando nos deparamos com um grupo de mulheres embarcando em uma canoa 

pilotada por outra mulher, trata-se de um ato revolucionário, pois, naquele momento, elas 

ocupam espaços historicamente reservados aos homens, assim como em outros âmbitos da 

comunidade. O espaço de comercialização nas feiras, por exemplo, também pode ser 

 
7 O uso das imagens utilizadas neste trabalho foi permitido pela assinatura do documento “Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido” (TCLE). 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  298 

apontado como um desses lugares tradicionalmente masculinos, conforme se observa no 

relato de Dona Janete: 

 

Aqui nós nunca tínha[mos] ido para [a] feira vender verduras; nós ía[mos] 
vender farinha, mas verdura nós não ía[mos], não. Depois que chegou o 
Projeto com a professora Rita e começou tudo, eu tinha minha hortinha só 
para colocar no peixe: minha cebola, chicória e pimenta. Depois que nós 
fizemos as hortas, deu tudo, e quando a gente ia vender era muito bom, era 
muito animado; nós saía[mos] cedo daqui para ir para lá (Dona Janete, 
Comunidade do Bom Jesus, 2023). 

 

Conforme apontado anteriormente, a exclusão das mulheres nesses espaços 

tradicionalmente masculinos é histórica. Muraro (1995) afirma que, por ocasião da 

emergência do capitalismo, a mulher se tornou somente a unidade de reprodução da força de 

trabalho. Seu papel era reproduzir, parir, cuidar dos filhos, do marido e da casa, além de ser 

uma excelente esposa. Mesmo anos após tal afirmação, essa percepção continua a se repetir 

atualmente, inclusive nas comunidades situadas entre rios e florestas. 

 

Fato que a sociedade patriarcal e o machismo sobrecarregaram as mulheres 
tanto em seus afazeres domésticos quanto nos movimentos. O envolvimento 
das mulheres com a agroecologia possibilitou a abertura de novos caminhos 
para a agroecologia, contribuição da sustentabilidade e equilíbrio ambiental, 
o envolvimento e o sentimento de coletividade foi motivo de orgulho para as 
mesmas (Machado, 2020, p. 33). 

  

Apesar do cenário de silenciamento e submissão, é importante destacar que as 

mulheres não permaneceram inertes diante dessas imposições sociais. Em outras palavras, 

mesmo com a imposição dessa mentalidade patriarcal e machista presente no campo e em 

outros locais, as mulheres têm se mobilizado e protagonizado lutas e resistência ao longo da 

trajetória nacional. Esse protagonismo foi e é resultado de um longo processo de educação, 

cujo objetivo é a emancipação das mulheres que vivem no campo: 

 

A educação popular na vida das mulheres camponesas revela-se a partir da 
organização em um movimento social popular [...]. Elas mostram, em sua 
experiência vivida diariamente, que há um processo educativo a partir de 
ensinamentos, aprendizagens e troca de conhecimentos populares e 
feministas referidos à realidade do campo. O processo de conscientização 
dessas mulheres ocorre desde a sua formação, compreendida como educação 
popular, que é libertadora, pois, a partir de uma reflexão sobre o trabalho 
camponês, elas vão tomando consciência de si mesmas como sujeitos de sua 
própria história e passam a reivindicar sua voz e vez na família, na 
comunidade e na sociedade (Cinelli; Ribeiro, 2016, p. 202). 

 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  299 

As mulheres do campo vêm superando a subalternização por meio de processos 

educacionais baseados em suas próprias realidades. Historicamente excluídas da escola e 

confinadas ao espaço doméstico e produtivo da roça, tiveram seu direito à educação negado 

por uma mentalidade patriarcal que as limitava ao ambiente privado, ou seja, ao cuidado do 

lar, da roça e da educação dos filhos. No entanto, por meio de lutas e mobilizações, 

conseguiram acesso a uma educação libertadora, que valoriza seus saberes e promove a 

consciência crítica. Como afirmam Andrade e Machado (2018, p. 2), “sua prática deverá ser 

realizada visando um aprendizado emancipador, que contribua para valorização dos saberes 

das mulheres das comunidades tradicionais”. Esses processos formativos, fundamentados na 

educação popular, têm sido essenciais para a emancipação e organização das mulheres do 

campo no Brasil. 

Adiante, na Imagem 2, observa-se que dona Edna relata com entusiasmo a alegria de 

ter participado, junto à amiga Rejane, do encontro realizado em Belo Horizonte/MG, que 

reuniu mulheres agricultoras de diversas regiões do país. Ela destaca a importância de as 

mulheres se organizarem na comunidade para que mais participantes tenham essa experiência, 

possam organizar as feiras e fortalecer a venda de seus produtos. Na mão de Rejane, há um 

folheto de cantos intitulado “Sem feminismo não há agroecologia”, trazido do encontro para 

que as demais mulheres da comunidade tenham novos cantos para animar suas atividades. 

 

Imagem 2 – As castanheiras do Norte 

 
Fonte: arquivo do “Projeto Feiras Agroecológicas” (2023).  

 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  300 

Desse modo, enquanto na sociedade capitalista os meios de comunicação 

contemporâneos fomentam a impessoalidade e a distância entre as pessoas, nas sociedades 

amazônicas ainda predominam a proximidade e o aconchego, que geram segurança e 

confiança mútuas. A proximidade e a reciprocidade, que caracterizam a intensa relação entre 

os elementos naturais amazônicos, também estão presentes nas relações interpessoais, ou seja, 

nas relações de amizade e de compadrio entre os homens e as mulheres dos rios e floresta. 

Nas canoas, as mulheres transportam suas hortaliças e demais produtos provenientes 

de sua produção, os quais são utilizados no preparo do almoço do dia. A canoa repleta de 

produtos significa fartura e, consequentemente, felicidade e satisfação dos ribeirinhos. 

Outrossim, as mulheres da Flona se alegram com o que produzem de forma sustentável. 

Conforme mencionado anteriormente, as mulheres da Flona ressignificaram a compreensão 

acerca do trabalho. Se, anteriormente, as atividades desenvolvidas nas hortas e na roça eram 

desvalorizadas pelos homens, com os encontros de formação, esses espaços foram 

reconhecidos também como territórios de organização coletiva e de protagonismo feminino. 

 

Imagem 3 – As mulheres no momento da troca de sementes na feira, 

dentro da Universidade 

 
Fonte: arquivo do “Projeto Feiras Agroecológicas” (2023). 

 

Além de ser um espaço de cultivo dos bens necessários para a sobrevivência das 

famílias e da comunidade, as hortas se tornaram espaços de planejamento e organização das 

atividades produtivas. O estar unido e reunido em grupo produz afeto, autonomia e 

sentimento de bem-estar, como evidente na fala de Dona Janete: 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  301 

A gente nunca pensou que ia acontecer uma coisa dessa com a gente , e 
aconteceu. A gente ficava muito feliz quando se reunia todo mundo; era 
muita alegria e bagunça, era muito bom (Dona Janete, Comunidade de Bom 
Jesus, 2023). 

 

Segundo Dona Janete, as feiras tornaram-se elementos significativos na vida das 

mulheres da Flona.  Se, anteriormente, elas não dispunham de autonomia e viviam sob a 

tristeza imposta pela subjugação masculina, os encontros de preparação, aliados à realização 

das feiras, proporcionaram o fortalecimento da autonomia e da autoestima feminina. Mais do 

que isso, as mulheres assumiram o protagonismo na organização tanto dos encontros quanto 

das feiras. Embora, em um primeiro momento, terem sido auxiliadas pelos colaboradores das 

instituições parceiras, elas se tornaram as lideranças responsáveis por todo o trabalho. Desse 

modo, as mulheres estavam presentes no trabalho de cultivo das hortas e das roças, bem como 

na organização do movimento como um todo. 

As falas das participantes evidenciam que a feira fortalece sua relação com o território 

e seu papel como mulheres produtoras e detentoras de saberes. Segundo Arroyo (2009), os 

sujeitos populares constroem seus “territórios de existência” por meio de práticas cotidianas 

que afirmam sua presença e seu pertencmento. Ao ocuparem o espaço público da feira com 

seus produtos e saberes, as mulheres da Flona reafirmam suas histórias e trajetórias de vida no 

território, resistindo às formas de invisibilização historicamente impostas. Essa dimensão 

dialoga com Medel (2015), para quem a educação popular feminista emerge das vivências das 

mulheres e valoriza o cotidiano como espaço pedagógico e político. 

 

Imagem 4 – Canção Pisa ligeiro 

adaptada 

 
Fonte: autoria própria (2023) 

 

A canção Pisa ligeiro, originalmente lançada pelo grupo musical Banzzai (2011), foi 

adaptada coletivamente pelas mulheres da Flona. Em sua versão, os versos se transformam 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  302 

em gesto político, evocando a potência e o protagonismo feminino das lutas do cotidiano. 

Quando elas cantavam essa pequena e potente canção, interrompi as fotografias e iniciei uma 

filmagem. Quis registrar,  por meio do som e do movimento, o brilho e a força contida no ato 

de pisar dessas mulheres. Seus passos sobre o assoalho de madeira da casa comunitária 

faziam um barulho coletivo, que ressoava para além daquele espaço. Do lado de fora, os 

homens, enquanto preparavam a refeição, observavam com curiosidade e espanto a dança de 

libertação das mulheres da Flona. Esse movimento, assim como todas as suas ações, carrega 

uma dimensão política, além de potente por ter o afeto como fio condutor. A esse respeito, 

Julieta Paredes contribui significativamente sobre o feminismo comunitário: 

 

O amor é político! Uma das coisas que sempre dizemos é que nós fazemos 
política como um profundo ato de amor, amamos a nosso povo, e o que nos 
move é isso, somos apaixonadas por nosso povo: as pessoas, a natureza, a 
paisagem... e por amor inventamos todas as metodologias e a facilitação que 
utilizamos, procuramos explicar ao nosso povo como lhe amamos, como 
queremos que seja amanhã, como gostaríamos de viver (Paredes, 2016, p. 3). 

 

Na concepção da autora, o amor é político. O afeto é o sentimento que impulsiona as 

mulheres da Flona nesse processo de reflexão e transformação, tanto para viver em 

comunidade quanto para se projetar para além dela. Desse modo, é a partir desse movimento 

– ao mesmo tempo, político e afetivo – que elas se organizam e embarcam em suas canoas 

para concretizar o sonho da autonomia e da participação, que aponta para a libertação. 

Logo após esse momento de acolhimento promovido pelas mulheres, inicia-se o 

trabalho nas hortas comunitárias, organizadas por comunidades, cabendo a cada grupo o 

cuidado de sua respectiva área. Trata-se de uma atividade coletiva, em que cada mulher 

desempenha sua função, conforme relata uma das participantes: 

 

A gente consegue se unir para manter a horta, que tem que molhar de tarde; 
quando uma não ia, a outra ia, ou a gente dividia o trabalho, quando tinha 
muita verdura, aí era assim (Dona Janete, Comunidade de Bom Jesus, 2023). 

 

Considerações finais 

 

Para concluir, podemos afirmar que as feiras não são apenas espaços de produção 

material, mas de construção de autonomia e de participação política, sobretudo por meio das 

trocas de saberes e experiências entre as mulheres que delas participam. Essa constatação 

surgiu a partir da observação atenta das interações durante as feiras, das narrativas construídas 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  303 

nas entrevistas e do envolvimento ativo das mulheres na organização e gestão coletiva dos 

eventos. Assim, as feiras se configuram como espaços pedagógicos, onde se aprende com a 

prática, com o outro e com o território. 

Nesse processo de troca de saberes, as mulheres experimentam o sentimento de 

realização. A participação delas em espaços como a Universidade indica a força das mulheres 

pela conquista dos seus direitos e da sua cidadania. Antes, elas lutaram pela participação na 

comunidade; hoje, conquistaram espaços que, até então, eram reservados aos homens, 

marcando a superação de barreiras históricas que limitavam seu acesso ao conhecimento e à 

formação acadêmica. Desse modo, a conquista de espaços possibilita às mulheres da floresta 

um aprendizado para a emancipação e a autonomia. 

As mulheres do campo, das águas e das florestas, a partir de suas localidades, lutaram 

e ainda lutam pela participação nos espaços decisivos dentro da comunidade. O movimento 

das mulheres camponesas no Brasil, fundamentado nos princípios da educação popular, 

fortaleceu-se ao longo do tempo e conquistou importantes vitórias em âmbito nacional, bem 

como direitos fundamentais para as mulheres no país. 

As mulheres da Flora promoveram lutas de resistência contra a mentalidade patriarcal 

e machista a partir de uma educação voltada para a emancipação. Essa mentalidade impunha 

às mulheres o papel restrito ao âmbito privado, ou seja, aos cuidados do lar, da roça e da 

família. Os demais espaços decisivos e importantes no ambiente comunitário eram restritos 

exclusivamente aos homens, que desconsideravam tanto a participação das mulheres quanto a 

relevância do trabalho realizado por elas. Privadas de uma participação plena no contexto 

comunitário, as mulheres da Flora também foram excluídas do direito à educação. Contudo, 

gradativamente, essa condição de subalternidade foi se transformando, a partir de iniciativas 

envolvendo atores, instituições civis locais e moradores da Flona, tendo como base os 

princípios libertadores da educação popular. 

Por fim, nesse caminho do encontro com o trabalho das hortas agroecológicas, as 

mulheres perceberam que, quando unidas, possuem uma força maior; juntas, elas 

movimentam a floresta. A ancestralidade e os conhecimentos transmitidos de geração em 

geração entoam esse poder, potencializado pela vivência em comunidade e pela relação 

profunda com a floresta e os rios. 

 

 

 

 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  304 

Referências 

 

ANDRADE, E. S.; MACHADO, R. C. F. Mulheres da floresta: dizendo sua palavra 
autonomia, participação e emancipação. In: MACHADO, R. C. F.; GAMA, A. S. (org.). 

Mulheres, organização e produção agroecológica: Floresta Nacional de Tefé. Curitiba: 
CRV, 2018. p. 46-58. 

ARROYO, M. Territórios de existência: educação e a disputa pela cidade. 2. ed. São Paulo: 

Cortez, 2009. 

BANZZAI. Pisa ligeiro. Ouvir Música, 2011. Disponível em: 

https://www.ouvirmusica.com.br/banzzai/pisa-ligeiro/. Acesso em: 14 nov. 2025. 

CASSAB, L. A.; RUSCHEINSKY, A. Indivíduo e ambiente: a metodologia de pesquisa da 
história  oral. Biblos, Rio Grande, v. 16, p. 7-24, 2004. Disponível em: 

https://periodicos.furg.br/biblos/article/view/125. Acesso em: 10 mar. 2022. 

CINELLI, C.; RIBEIRO, M. Educação popular e mulheres camponesas. In: CASTRO, A. M.; 

MACHADO, R. C. F. (org.). Estudos feministas, mulheres e educação popular. Curitiba: 
CRV, 2016. p. 27-39. 

FERNANDES, M. E. História de vida: dos desafios de sua utilização. Hospitalidade, São 

Paulo, v. 7, n. 1, p. 15-31, jan./jun. 2010. Disponível em: 
https://revhosp.org/hospitalidade/article/viewFile/292/320. Acesso em: 10 jan. 2021. 

FREIRE, P. Pedagogia da liberdade: ética, democracia e criatividade. São Paulo: Paz & 
Terra, 1987. 

MACHADO, R. C. F. Mulheres e agroecologia: o ecofeminismo de Emma Siliprandi, Ana 

Primavesi, Shiva Vandana. In: CASTRO, A. M.; MACHADO, R. C. F. (org.). Estudos 

feministas, mulheres e educação popular. São Paulo: Liber, 2020. p. 27-39. 

MACHADO, R. C. F.; BALBINO, L. F.; OLER, J. R. L. Feiras agroecológicas: mulheres 

amazônicas fortalecendo trocas e saberes. Revista de Educação Popular, Uberlândia, v. 20, 
n. 2, p. 307-319, maio/ago. 2021. DOI 10.14393/REP-2021-57881. Disponível em: 

https://seer.ufu.br/index.php/reveducpop/article/view/57881. Acesso em: 14 jun. 2024. 

MEDEL, H. Educação popular feminista: práticas e resistência de mulheres na América 
Latina. São Paulo: Cortez, 2015. 

MURARO, R. M. A mulher do terceiro milênio. 4. ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 
1995. 

MUSSI, R. F. F.; FLORES, F. F.; ALMEIDA, C. B. Pressupostos para a elaboração de relato 
de experiência como conhecimento científico. Práxis Educacional, Vitória da Conquista, v. 
17, n. 48, p. 60-77, out./dez. 2021. DOI 10.22481/praxisedu.v17i48.9010. Disponível em: 

https://periodicos2.uesb.br/index.php/praxis/article/view/9010. Acesso em: 27 nov. 2025. 

 

https://revhosp.org/hospitalidade/article/viewFile/292/320


Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 3, p. 289-305, set.-dez. 2025.  305 

NOGUEIRA, M. L. M. et al. O método de história de vida: a exigência de um encontro em 
tempos de aceleração. Pesquisas e Práticas Psicossociais, São João del-Rei, v. 12, n. 2, p. 
e1037, maio/ago. 2017. Disponível em: https://pepsic.bvsalud.org/pdf/ppp/v12n2/16.pdf. 

Acesso em: 10 nov. 2022. 

PAREDES, J. O feminismo comunitário é uma    provocação, queremos revolucionar 

tudo. [Entrevista concedida a] Patricia Dopazo Gallego. Diário  Liberdade. Galiza, maio 
2016. Disponível em: https://gz.diarioliberdade.org/america-latina/item/12022-o-feminismo-
comunitario-e-uma-provocaao-queremos-revolucionar-tudo.html. Acesso em: 12 dez. 2022. 

SAFFIOTI, H. A mulher na sociedade de classes: mito e realidade. São Paulo: Expressão 
Popular, 2013. 

SAMAIN, E. Como pensam as imagens. Campinas: Unicamp, 2012. 

SILIPRANDI, E.; CARDOSO, E. M. Aprendendo a ouvir as mulheres: ferramentas 
feministas para o planejamento agroecológico. In: MACHADO, R. C. F.; GAMA, A. S. 

(org.). Mulheres, organização e produção agroecológica: Floresta Nacional de Tefé. 
Curitiba: CRV, 2018. p. 46-58. 

SILVA, M. O. Reconstruindo um processo participativo na produção do conhecimento: uma 
concepção e uma prática. In: BRANDÃO, C. R.; STRECK, D. R. (org.). Pesquisa 

participante: a partilha do saber. São Paulo: Ideias & Letras, 2006. p. 123-149. 

THOMPSON, P. A voz do passado: história oral. Rio de Janeiro: Paz & Terra, 1992. 
 

 
Submetido em 18 de novembro de 2024. 
Aprovado em 23 de março de 2025. 


