
Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  414 

Saberes Iorubás no enfrentamento de epidemias ontem e hoje: o culto ao Orixá Omolu e 

sua contribuição ante os males da varíola e da Covid-19 

 
José Francisco Gonçalves1, Roberta Vasconcelos Leite2 

 

 

 

Resumo 

 

Provocados por cenários epidêmicos e pandêmicos da atualidade, 

reconhecemos a importância de contemplar experiências passadas de 

enfrentamento coletivo a epidemias ocasionadas por agentes 

infecciosos. Objetivamos identificar como o culto ao orixá Omolu 

articula-se às estratégias dos povos iorubás e seus descendentes para 

enfrentar epidemias de varíola que os afetaram no passado. Buscamos 

construir um olhar interdisciplinar articulando as perspectivas dos 

saberes psicológicos tradicionais à antropologia médica, à história e à 

sociologia decolonial. Articulando análises de fontes antropológicas, 

iconográficas, históricas e literárias, apresentamos o culto a Omolu e 

enumeramos saberes científicos sobre a varíola, buscando delimitar 

como saberes iorubás presentes na caracterização de Omolu e nas suas 

medidas de contenção das epidemias dialogam com conceitos e 

preceitos médicos relacionados à semiologia, profilaxia e tratamento da 

varíola. Articulamos, também, um diálogo da recente experiência 

vivida com a pandemia de Covid-19 e os saberes tradicionais dos 

seguidores das religiões de matrizes africanas. Concluímos, por fim, 

que a sabedoria iorubá preconiza o elo indissociável entre o 

comportamento social da comunidade e a queda na transmissão viral, 

um conhecimento ancestral que merece ser valorizado e difundido às 

populações no enfrentamento a epidemias e pandemias. 

 

Palavras-chave 

 

Omolu. Varíola. Saberes psicológicos tradicionais. Antropologia 

médica. Epidemias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Graduando em Medicina na Universidade Federal dos Vales do Jequtinhonha e Mucuri, Minas Gerais, Brasil. E-

mail: jose.francisco@ufvjm.edu.br. 
2 Doutora em Psicologia pela Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil; professora na Universidade Federal 

dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri, Minas Gerais, Brasil; membro da Rede de Promoção da 

Internacionalização e Interculturalidade na Educação. E-mail: roberta.leite@ufvjm.edu.br. 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  415 

Yoruba knowledge in the facing of epidemics yesterday and today: the worshiping of the 

Orisha Omolu and its contribution to combating smallpox and Covid-19 

 
José Francisco Gonçalves1, Roberta Vasconcelos Leite2 

 

 

 

Abstract 

 

Prompted by current epidemic and pandemic scenarios, we recognize 

the importance of considering past experiences of collective responses 

to epidemics caused by infectious agents. We aim to identify how the 

worshiping of the orisha Omolu is linked to the strategies of the Yoruba 

peoples and their descendants to face smallpox epidemics that affected 

them in the past. We seek to construct an interdisciplinary perspective 

by articulating perspectives from traditional psychological knowledge 

with medical anthropology, history, and decolonial sociology. 

Articulating analyses of anthropological, iconographic, historical, and 

literary sources, we present the cult of Omolu and enumerate scientific 

knowledge about smallpox, seeking to delimit how Yoruba knowledge 

present in the characterization of Omolu and in his measures to contain 

epidemics dialogue with medical concepts and precepts related to the 

semiology, prophylaxis, and treatment of smallpox. We also articulated 

a dialogue between the recent experience with the Covid-19 pandemic 

and the traditional knowledge of followers of African-based religions. 

Finally, we concluded that Yoruba wisdom advocates the inseparable 

link between the social behavior of the community and the reduction in 

viral transmission, an ancestral knowledge that deserves to be valued 

and disseminated to the populations in the fight against epidemics and 

pandemics. 

 

Keywords 

 

Omolu. Smallpox. Traditional psychological knowledge. Medical 

anthropology. Epidemics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Medical student at the Federal University of the Jequitinhonha and Mucuri Valleys, State of Minas Gerais, Brazil. 

Email: jose.francisco@ufvjm.edu.br. 
2 PhD in Psychology, Federal University of Minas Gerais, State of Minas Gerais, Brazil; professor at the Federal 

University of the Jequitinhonha and Mucuri Valleys, State of Minas Gerais, Brazil; member of the 

Internationalization Promotion and Interculturality in Education Network. Email: roberta.leite@ufvjm.edu.br. 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  416 

Introdução 

  

Vivemos em um mundo fortemente interligado, no qual os constantes encontros 

interculturais modulam tanto as experiências individuais e comunitárias quanto as agendas 

políticas nacionais e internacionais. Diferentes povos com seus saberes e tradições singulares 

são chamados a conviver num mesmo território; a responder a ordenamentos que, muitas vezes, 

divergem de seus costumes; e a lidar com a distribuição desigual de recursos e poder da 

economia globalizada (Warnier, 2003). No âmbito da saúde, em que são amplamente 

documentados os impactos dos determinantes sociais, econômicos e políticos, crescem os 

debates e esforços para favorecer o acesso de todos aos serviços dentro e entre os países (Barata, 

2009). Assim, cada vez mais se evidencia a importância de ações coordenadas para prevenir e 

combater doenças infecciosas transfronteiriças (Holst, 2020). 

Idealizada há mais de 40 anos pelos Estados membros da Organização Mundial de 

Saúde (OMS), a articulação de diálogos interculturais entre diferentes populações em prol do 

objetivo comum de saúde para todos (WHO, 1978) segue como um desafio. O que poderia 

parecer uma questão abstrata para muitos, nos últimos tempos se tornou prioritária para todos. 

Quando, em março de 2020, a OMS decretou a pandemia de Covid-19, rapidamente tornou-se 

evidente a necessidade de ações coletivas para amenizar os impactos do contágio pelo novo 

coronavírus (Lippi et al., 2020). 

Embora se trate de um processo dramático e, para muitos, inesperado, que certamente 

trará intensos impactos para nossa geração (Milman; Lee; Neimeyer, 2022; Fogaça; Arossi; 

Hirdes, 2021; Neme; Britto; Pacheco, 2022), a situação não é inédita na história da humanidade 

(Morens; Daszak; Taubenberger, 2020). Nesse sentido, reconhecemos a importância de 

contemplar experiências passadas de enfrentamento coletivo a disseminação de agentes 

patológicos com consequente infecção da população local. Para tanto, dentre as muitas opções 

possíveis, voltamos nossa atenção para a varíola, uma das doenças mais devastadoras da 

história, porém considerada erradicada pela WHO (2016) desde a década de 1980. 

A história do enfrentamento à varíola é um fenômeno complexo, possível de ser 

analisado sob diferentes ângulos. Nesse horizonte, dispomos de ampla literatura. A título de 

exemplo, podemos citar produções que se debruçam sobre as origens da doença, processos de 

disseminação e esforços de erradicação (Schatzmayr, 2001), bem como sua contribuição para 

o estabelecimento da chamada “cultura da imunização” no Brasil (Hochman, 2011) e das 

iniciativas estatais de educação sanitária (Fernandes; Chagas; Souza, 2011), ou, ainda, a 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  417 

resistência que a população construiu face ao projeto civilizatório do qual a imposição da 

vacinação em massa no início do século 20 fez parte (Oliveira, 2013). 

Interessados em adentrar essa temática, buscamos construir um olhar interdisciplinar 

que articule perspectivas dos saberes psicológicos tradicionais, da antropologia médica, da 

história e da sociologia, para alcançar o objetivo de compreender como o culto ao orixá Omolu 

articula-se às estratégias dos povos iorubás e seus descendentes para enfrentar as epidemias de 

varíola que os afetaram no passado. 

Com seus aportes para considerar a pessoa de modo integral, a vertente da psicologia 

que se debruça sobre os saberes tradicionais instiga-nos a reconhecer cada sujeito e cada povo 

a um só tempo como constituído e constituidor de sua cultura, paciente e agente em seus 

processos de saúde e doença (Marco et al., 2012). Em estreito diálogo com o princípio da 

integralidade, tão caro ao Sistema Único de Saúde (SUS) brasileiro (Brasil, 2013), o chamado 

a considerar as pessoas como um todo, a atender a todas as suas necessidades e respeitar suas 

particularidades, convoca os profissionais e pesquisadores a rever o paradigma biomédico, 

superando posições que tendem a centralizar saberes e fragmentar a atenção à saúde. Buscar a 

integralidade pressupõe valorizar aspectos objetivos e subjetivos dos modos humanos de viver; 

respeitar a cultura ao abrir espaço para os modos populares e tradicionais do cuidado; promover 

o protagonismo de todos os envolvidos na coprodução da saúde individual e coletiva (Viegas; 

Penna, 2015). 

Trata-se, pois, de um princípio que convoca a uma visão complexa do que seja saúde, 

que contribua para um diálogo respeitoso com as práticas populares de cura e cuidado, tal como 

preconizado pela antropologia médica (Santos et al., 2012). Nesse sentido, somos convocados 

a não nos limitarmos a causas e sintomas individuais, buscando ampliar o olhar para incluir 

diversos fatores de ordem econômica, política, social, psicológica e cultural. Trata-se de um 

chamado a desenvolver práticas de cuidado e promoção da saúde privilegiando a 

intersubjetividade e o respeito ao ser humano, considerando as necessidades, os significados e 

os sentidos, assim como as várias maneiras de lidar com o fenômeno saúde/doença na vida 

cotidiana, as quais são sempre histórica e culturalmente situadas (Gomes et al., 2008). 

Tendo como base a perspectiva de que os aspectos relacionados à dinâmica saúde-

doença-sociedade são indissociáveis das esferas culturais e históricas de um povo, percebe-se 

que a existência do culto ao orixá Omolu, com suas particularidades e vivências, se constitui 

como um importante fenômeno para se entender o saber popular em prática, sob uma 

perspectiva decolonial em saúde (Ballestrin, 2013; Porto, 2017; Guimarães et al., 2020). 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  418 

Há tempos, os conhecimentos produzidos por sociedades que não eram ocidentais e/ou 

brancas não eram sequer considerados válidos, porém, ao lançar um olhar decolonial sob os 

aspectos religiosos e culturais do povo iorubá, é possível concretizar o que Boaventura de Sousa 

Santos (2007) nomeou de “ecologia dos saberes”. Para esse autor, no campo do conhecimento, 

existe uma linha abissal que separa os conhecimentos hegemônicos das epistemologias do Sul 

Global. Nesse sentido, de um lado encontra-se a ciência moderna, a teologia e a filosofia; dessas 

três, a ciência encontra-se em posição de superioridade às outras por, supostamente, ser 

assertiva em decidir o que é falso e o que é verdadeiro. Do outro lado da linha, encontra-se o 

que sequer é chamado de conhecimento; especificamente, estão os saberes populares, leigos, 

plebeus, camponeses e indígenas. Essa cartografia abissal foi demarcada desde a época das 

dominações coloniais pelas potências europeias, sendo percebida ainda nos tempos atuais. 

Sendo assim, no Sul Global, povoado por indígenas, negros e povos tradicionais, julgava-se 

que não existia conhecimento verdadeiro, apenas crenças, ritos, mitos e idolatria. 

Para ultrapassar a noção colonial de que o Sul Global não produz conhecimento, Santos 

(2007) defende um pensamento pós-abissal que proponha o entendimento da ecologia dos 

saberes. Nesse horizonte, reconhece-se a pluralidade de conhecimentos heterogêneos que 

interagem de forma sustentável e dinâmica sem perder a sua autonomia. No entendimento da 

ecologia dos saberes, para atingir um pensamento pós-abissal, é importante que as 

epistemologias do Sul sejam consideradas, afinal, segundo o autor, “não há conhecimento que 

não seja conhecido por alguém para alguns objetivos. Todos os conhecimentos sustentam 

práticas e constituem sujeitos” (Santos, 2007, p. 88-89). 

A cosmovisão iorubá sobre os aspectos saúde-doença é uma importante fonte sobre 

como as diferentes sociedades constituem saberes e formas de viver integradas às vivências 

individuais e coletivas (Gonçalves; Leite, 2021). Assim, acreditamos que o resgate da 

ancestralidade dos cultos de Omolu é uma maneira de ressignificar os saberes do Sul Global, 

de modo a valorizar e reconhecer a densidade e magnitude dessas vivências. 

Dessa forma, ao analisarmos o culto de Omolu sob a perspectiva decolonial da 

antropologia médica e dos saberes psicológicos tradicionais, buscamos concretizar uma 

ecologia dos saberes. Para tanto, a partir do diálogo com autores da antropologia médica, 

encontramos em Fabrega Junior (1972) uma interessante distinção entre o que o autor denomina 

como perspectivas “etic” e “emic”, sob a diferenciação que existe na língua inglesa (e inexiste 

no português) entre disease e illness. A abordagem “etic” prioriza a descrição da doença 

enquanto categoria biológica (disease), tomando-a como um fenômeno com desenvolvimento 

próprio, independentemente do contexto, embora gere efeitos sociais, demográficos e 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  419 

econômicos. Por outro lado, a abordagem “emic” compreende a doença a partir da experiência 

vivida pelos membros de uma determinada cultura (illness), debruçando-se sobre suas 

representações coletivas no campo semântico e simbólico, com ênfase nos sistemas das práticas 

rituais e instituições religiosas. 

Essa distinção entre as perspectivas “etic” e “emic” é amplamente recorrida na pesquisa 

antropológica, com algumas especificidades em relação à proposição de Fabrega Junior (1972). 

Em geral, o termo “emic” refere-se à perspectiva interna, ou seja, à visão dos próprios membros 

de uma cultura sobre seus valores, crenças e práticas. Nessa perspectiva, o investigador adota 

uma postura de imersão fenomenológica, buscando compreender as vivências a partir da 

experiência subjetiva dos agentes envolvidos, valorizando a intencionalidade e a percepção do 

mundo desses sujeitos. Por outro lado, o termo “etic” comumente designa a abordagem externa, 

em que o pesquisador analisa uma cultura utilizando categorias e conceitos que não pertencem 

ao contexto cultural investigado, mas são aplicados de forma objetiva e comparativa. No estudo 

das ciências da religião, a perspectiva “emic” tem sido reconhecida e valorizada, uma vez que 

insere o sujeito que vive a religião na produção de conhecimentos acerca de sua fé, 

demonstrando a natureza viva da religião, especialmente ao integrar uma série de 

subjetividades, práticas, rituais e cultos próprios indissociáveis da pessoa que os vivencia 

(Mostowlansky; Rota, 2020). 

Conforme preconizado por Lépine (2000) em sua obra Os dois reis do Danxome: varíola 

e monarquia na África Ocidental: 1650-1800, a articulação de ambas as perspectivas revela-se 

particularmente interessante para estudos que se debruçam sobre os processos relacionados à 

disseminação e ao enfrentamento da varíola, de modo a contemplar as especificidades da 

doença e de suas consequências sociais, integrando-as à consideração dos significados que ela 

assumiu para as populações que vivenciaram suas epidemias. 

Por isso, nesta pesquisa interdisciplinar, optamos por transitar entre ambas perspectivas. 

Para realizar uma análise multidimensional que respeite a complexidade do fenômeno 

investigado, realizamos uma revisão bibliográfica integrativa de obras clássicas no campo da 

antropologia, especialmente sobre o culto a Omolu e os contos míticos a ele associados, 

articulando-os a fontes iconográficas, históricas e literárias. Para a caracterização dos saberes 

científicos sobre a varíola, como noções de epidemiologia e patologia, buscamos articular 

artigos recentes e livros já consagrados nas ciências da saúde. Além disso, buscamos fontes 

epidemiológicas, culturais e religiosas dos aspectos relacionados à Covid-19, sob um olhar 

médico e cultural. A seguir, discorremos em torno de uma comparação das perspectivas da 

sociedade iorubá e das ciências médicas, buscando analisar como saberes iorubás presentes na 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  420 

caracterização de Omolu e nas medidas de contenção das epidemias dialogam com conceitos e 

preceitos médicos relacionados à semiologia, profilaxia e tratamento da varíola e da Covid-19. 

 

Omolu, o Velho: deus das doenças e da cura 

 

Com a chegada a terras brasileiras dos povos africanos escravizados, as particularidades 

dos seus cultos religiosos foram sendo incorporadas à devoção local. As religiões afro-

brasileiras possuem diversas nações, ou seja, diferentes linhagens de culto que possuem suas 

raízes no continente-mãe da África; nesse contexto, destaca-se o candomblé. Os iorubás 

consolidaram no Brasil a chamada nação ketu e, como popularmente conhecidos, suas 

divindades são os orixás. Ao tratar de nomenclaturas, outro termo utilizado para denominar os 

povos iorubás é a palavra “nagô”, denominação amplamente utilizada no Brasil do período 

escravocrata (Verger, 2002). 

É necessário que seja dito que, segundo Verger (2002), embora os orixás sejam adorados 

pelos iorubás, não há uma unidade hierárquica, única e idêntica desses deuses nas diferentes 

localidades ocupadas por esse povo. O povo iorubá historicamente habita localidades no 

sudoeste da Nigéria e, nesse cenário, a cidade considerada o berço da sociedade iorubá é o reino 

de Ifé. Entretanto, a cidade que mais tarde se tornou protagonista, constitui o reino de Oyó 

(Alagoa, 2010). 

 Neste artigo, dialogaremos com diferentes cosmovisões do povo iorubá-nagô que, no 

Brasil, fundaram a nação ketu, a qual possui influência predominante sobre determinados 

territórios, como o estado da Bahia (BA). O culto ao orixá Omolu é, certamente, um dos mais 

antigos dentre o panteão iorubá. Segundo Verger (2002), a devoção a ele é anterior à chamada 

Idade do Ferro, que corresponde ao período do aparecimento do culto ao orixá Ogum. A análise 

minuciosa da iconografia, devoção, mitos e narrativas de Omolu permite uma observação 

profunda acerca da perspectiva saúde-doença e sua relação com a sociedade. 

A entidade que rege as doenças infecciosas, principalmente a varíola, recebe diversos 

nomes à medida que seu culto se espalha pela costa da África e, posteriormente, à diáspora 

africana, pelo Novo Mundo. Popularmente conhecido como “Omolu, Filho do Senhor”, ele se 

torna “Obaluaê, Rei Dono da Terra”, ao receber o trono do seu pai Oxalá, tal qual é relatado em 

contos do sistema mítico desse orixá (Caprara, 1998). Devido à ancianidade dessa divindade, 

Omolu recebe, muitas vezes, o nome de “O Velho”. Segundo Leite (2019), referenciar-se a uma 

entidade com expressões como “meu velho” é, também, uma maneira de demonstrar respeito e 

reconhecer a superioridade do sagrado. Embora Omolu e Obaluaê sejam os principais 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  421 

heterônimos dessa divindade, outros nomes como “Sanponna”, “Sakpatá” e “Xapanã” também 

se referem ao deus da varíola. É importante mencionar que, segundo crenças relacionadas a 

esse orixá, determinados nomes de Omolu não devem ser pronunciados devido ao temor da 

varíola (Verger, 2002). Logo, em sinal de respeito e reverência à ancestralidade desse culto, 

essa divindade será tratada ao longo do presente artigo pelo nomes de Omolu e Obaluaê. 

Nos contos míticos (Oriki) de Omolu, é dito que seu pai é Oxalá e sua mãe é Nanã 

Buruku, orixá regente da lama e da morte, sendo ela sua mãe biológica e Iemanjá, orixá regente 

dos mares, sua mãe adotiva. É narrado que, ao nascer, Omolu possuía doenças de pele e estava 

coberto de feridas. Assim sendo, ele foi criado por Iemanjá e, ao crescer, se dedicou a curar 

doenças pelo mundo, principalmente varíola, catapora e sarampo ou, amplamente, qualquer 

doença de pele (Caprara, 1998). Nas cerimônias, Omolu se apresenta coberto inteiramente por 

uma veste de palha-da-costa, a qual esconde seu rosto e as feridas da varíola, e leva em suas 

mãos o xaxará – objeto descrito por Verger (2002, p. 84) como uma “vassoura feita de nervuras 

de folhas de palmeira, decorada com búzios, contas e pequenas cabaças que se supõem conter 

remédios”. O xaxará representa, ao mesmo tempo, a sua realeza, como Rei Dono da Terra, e 

sua habilidade de gerar ou curar as doenças contagiosas. Na Figura 1, produzida por Carybé 

(1980), percebe-se a presença das vestes de palha-da-costa e do xaxará, seu símbolo de realeza 

e cura. 

 

Figura 1 – Aquarela mostrando as ferramentas e as 

vestes de Obaluaê 

 
Fonte: Carybé (1980). 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  422 

Omolu é o senhor dos paradoxos. Segundo a liturgia do candomblé, para esse orixá, o 

“sim” é “não” e vice-versa. Possivelmente, por esse fato, Omolu reine sobre dois aspectos 

necessariamente contraditórios e complementares: a saúde e a doença. Segundo os mitos, é 

narrado que Olodumaré, o senhor supremo de toda a criação, resolveu dividir entre seus filhos 

o que cada um deles regeria. Essa divisão foi realizada em um dia no qual Omolu não estava 

presente, sendo assim, destinou-se a ele a regência sobre as pestes e as doenças, aspectos 

indesejados por todos os outros orixás. Em um momente posterior, uma doença se espalhou por 

todo a planeta Terra – era a varíola –, porém nenhum dos orixás, com seus mais diversos 

atributos, conseguia conter a disseminação do vírus pelo planeta. Assim sendo, Orunmilá, 

senhor das profecias, aconselhou que fossem feitos sacrifícios a Omolu, tendo seu conselho 

atendido pelos orixás. Após isso, em pouco tempo, a epidemia cessou (Prandi, 2001). 

O mito supracitado é claro em demonstrar o poder oculto do senhor das pestes e da cura; 

antes indesejada, a regência sobre as doenças se torna o maior dos poderes sagrados dos deuses 

africanos. Ademais, outra história relata a passagem de Omolu pelas terras dos mahis no antigo 

Daomé. É dito que, ao saber da passagem de Obaluaê por aquele território, os devotos 

realizaram diversas oferendas e se prostraram diante dele em sinal de respeito e devoção, pois 

sabiam que ele poderia lançar a doença por aquelas terras. Compreendendo esse sinal, Omolu 

não apenas os poupou da doença, como também se tornou rei daquele lugar e transformou o 

reino em um local próspero e feliz (Verger, 1985). 

A crença em Omolu atravessou o Atlântico em navios negreiros e, nas terras brasileiras, 

permaneceu parte da devoção dos negros escravizados e dos adeptos das religiões afro-

brasileiras. Entretanto, dadas as constantes perseguições, provavelmente houve um movimento 

de aproximação entre Omolu/Obaluaê e algumas figuras do catolicismo. Nesse contexto, os 

santos católicos São Roque e São Lázaro foram associados à figura do deus africano, de forma 

que os devotos desse orixá podiam, mesmo que de forma velada, realizar os cultos e prestar a 

sua devoção à divindade iorubá (Leite, 2019). 

 

A varíola: aspectos patológicos, epidemiológicos e históricos de sua disseminação e 

enfrentamento 

  

A varíola, uma doença infecciosa, assolou a humanidade por séculos. Segundo registros, 

seu aparecimento surgiu aproximadamente 10.000 anos antes da era cristã. Sua propagação 

ocorria, principalmente, em locais em que havia um grande número de habitantes, como a antiga 

Mesopotâmia, a África Oriental e o Vale do Rio Indu (Voigt; Kennedy; Poland, 2016). Seu 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  423 

nome deriva do latim varus, que significa “erupção de pele”, um dos sintomas mais conhecidos 

da doença. 

A varíola é causada pelo vírus da varíola (VARV), pertencente ao gênero dos vírus 

Orthopoxvirus – o qual está na família Poxviridae (Voigt; Kennedy; Poland, 2016). Esse vírus 

apresenta, em sua morfologia, um material genético de Ácido Desoxirribonucleico (DNA) de 

fita dupla, envolto em uma cápsula lipoprotéica (Riedel et al., 2009). A transmissão natural da 

varíola ocorre, majoritariamente, pelo contato com o indivíduo infectado, sendo necessário o 

contato do indivíduo saudável com gotículas de saliva contendo a forma infectante viral. A 

fisiopatologia desse vírus demonstra que, após a infecção, ocorre a reprodução viral no trato 

respiratório do hospedeiro com posterior drenagem do vírus para os linfonodos regionais. Em 

seguida, ocorre uma fase assintomática, por volta de três a quatro dias após a infecção, a qual 

progride para a disseminação viral pelo baço, medula óssea e linfonodos distais (Voigt; 

Kennedy; Poland, 2016). 

A segunda viremia, mais intensa, ocorre entre 7 a 11 dias após a infecção, sendo 

caracterizada pelo aparecimento dos sintomas clássicos da varíola, como febre, dor de cabeça, 

dor lombar e mal-estar (Voigt; Kennedy; Poland, 2016). Após os quadros de febre e mal-estar, 

as lesões de pele aparecem. Ademais, há uma progressão de exantemas que se desenvolvem em 

máculas, tornando-se pápulas, seguidas de vesículas e, finalmente, das pústulas. Essas pústulas 

formam uma crosta que, em duas semanas, caem e deixam uma cicatriz rósea local (Riedel et 

al., 2009). 

A varíola possui uma importância histórica por ter protagonizado os primeiros processos 

de imunização passiva, por meio de um processo denominado “variolização” e, além disso, por 

ter sido a doença para a qual foi desenvolvida a primeira vacina do mundo. O processo de 

variolização consistia na introdução do vírus da varíola, retirado das pústulas de um indivíduo 

doente, em outro indivíduo saudável não imune, de forma a desenvolver imunidade contra o 

vírus da varíola. Esse procedimento data de 1500 antes da era cristã e era utilizado, a essa época, 

em cerimônias hindus na Índia. Com o passar do tempo, a variolização se espalhou pelo mundo 

(Voigt; Kennedy; Poland, 2016). Nesse contexto, atribui-se sua chegada à Europa a Lady Mary 

Wortley Montagu, nobre inglesa que observou os benefícios do procedimento em uma viagem 

à Turquia e, a partir de 1721, dedicou-se à disseminação da técnica no Reino Unido (Farrell, 

2002). 

Em 1796, destaca-se o desenvolvimento da primeira vacina do mundo, procedimento 

realizado pelo médico inglês Edward Jenner. Seus estudos foram baseados no folclore local, o 

qual dizia que pessoas infectadas pela varíola bovina seriam imunes à varíola humana. Assim, 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  424 

ele inoculou em seu próprio filho o vírus bovino da varíola, o qual apresentou sintomas leves. 

Meses depois, Jenner inoculou no filho o vírus da varíola humana; o filho não apresentou 

nenhum sintoma, comprovando a hipótese de Jenner e criando um processo precursor da vacina. 

Após estudos posteriores, a campanha de vacinação contra a varíola espalhou-se cada vez mais, 

o que resultou em sua erradicação no ano de 1980, após uma campanha global e massiva feita 

pela OMS a partir do ano de 1959 (Voigt; Kennedy; Poland,2016). 

Até 1980, época que demarca a erradicação da varíola, o vírus se consagrou como uma 

das doenças mais temidas do planeta, após a campanha global de vacinação liderada pela OMS. 

O temor à varíola se justificava devido à alta taxa de letalidade dessa doença, a qual atingia 

uma proporção de 30% de casos fatais, bem como a sua rápida e simples forma de transmissão 

– por meio do contato pessoa-a-pessoa com gotículas de saliva do infectado (WHO, 2016). 

No continente africano, a relação da varíola a Omolu é central e inseparável da 

iconografia dessa divindade e dos saberes psicológicos tradicionais a ela associados. Conforme 

foi descrito, tanto os mitos quanto a devoção a esse orixá circundam a questão saúde-doença-

sociedade. Soumonni (2012), em sua pesquisa sobre a varíola no Daomé (atualmente República 

de Benin), explicita como os sacerdotes desempenham papel fundamental na elaboração de 

diagnósticos e prescrição de remédios, em sua maioria derivados em plantas medicinais, dado 

que a doença é tradicionalmente interpretada como uma punição dos deuses. A proeminência 

de Omulu e seus sacerdotes é interpretada pela autora como um desafio à campanha colonial 

francesa de vacinação contra a varíola. 

Essa compreensão é condizente com os achados de Oladiti, Ajibade e Oyewale (2022), 

que articularam pesquisas em acervos documentais, entrevistas e fontes secundárias para traçar 

um panorama de como a população da Nigéria interpretou e lidou com os surtos de varíola até 

sua erradicação no século 20. Os autores mostram a proeminência do sistema de crenças iorubás 

em detrimento das perspectivas e intervenções impostas pelos colonizadores britânicos, as quais 

– justamente por menosprezarem os saberes tradicionais – foram alvo de muita resistência por 

parte das comunidades locais, ainda que tenham sido cruciais para a erradicação da doença. 

No Brasil, documentos históricos sobre epidemias e estratégias de combate à varíola 

evidenciam sua indissociabilidade ao culto de Obaluaê no tecido social nacional. Após a 

publicação da Lei n° 1.261, de 1904, que tornou obrigatórias a vacinação e a revacinação contra 

a varíola (Brasil, 1904), um documento produzido pela prefeitura do Rio de Janeiro (RJ), 

reunindo diversas fontes históricas, narra detalhes da eclosão da Revolta da Vacina. Nesse 

motim popular, ocorrido em 1904, contra a obrigatoriedade da vacinação, descendentes de 

escravizados africanos e devotos de Omolu se negaram a ser vacinados temendo a fúria do 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  425 

orixá, por desconfiarem da medicina ocidental e preferirem a curanderia popular (Rio De 

Janeiro, 2006). 

Em outra região do país, Jorge Amado (2002) descreve com riqueza de detalhes, em seu 

romance Capitães da Areia, a devoção em Omolu durante uma epidemia de varíola que 

acometeu a cidade de Salvador (BA) na década de 1930: 

 

Omolu tinha mandado a bexiga negra para a Cidade Alta, para a cidade dos 

ricos. Omolu não sabia da vacina, Omolu era um deus das florestas da África, 

que podia saber de vacinas e coisas científicas? Mas como a bexiga já estava 

solta (e era terrível a bexiga negra), Omolu teve que deixar que ela descesse 

para a cidade dos pobres. (...) Os jornais falavam das epidemias de varíola e 

da necessidade da vacina. Os candomblés batiam noite e dia, em honra a 

Omolu, para aplacar a fúria de Omolu (Amado, 2002, p. 123). 

 

Nesse trecho, Jorge Amado (2002) relata a íntima relação de Omolu com a varíola. Ele 

evidencia como o seu culto era reforçado em momentos nos quais a cidade de Salvador era 

acometida pela epidemia de varíola. Trata-se de uma obra ficcional, mas amplamente 

reconhecida como de cunho documental e realista (Bueno, 2014). 

Em geral, esses breves recortes de documentos históricos e literários brasileiros indicam 

a importância de considerar o culto a Omulu para compreender a vivência dos surtos e o 

combate à varíola no país, assim como vêm fazendo os pesquisadores do fenômeno no 

continente africano (Hale, 2002; Soumonni, 2012; Oladiti; Ajibade; Oyewale, 2022). A seguir, 

buscaremos aprofundar como a historiografia, a teologia e a cosmovisão do povo iorubá 

permitem uma análise ampla e profunda acerca das questões sociais e científicas da varíola. 

 

O culto a Omulu e sua relação com práticas de controle de doenças 

 

Ao analisarmos a iconografia, mitos, celebrações e ritos de Omolu – principalmente nos 

momentos em que as cidades do reino iorubá eram acometidos pela varíola –, são perceptíveis 

diversos aspectos, ditos estritamente científicos, que circundam a vivência cultural desse povo. 

Aspectos como a epidemiologia, a infectologia, os sinais, os sintomas e as formas de prevenção 

contra a varíola podem ser claramente percebidos na cosmovisão iorubá acerca de Omolu 

(Gonçalves; Leite, 2021). 

Ao longo da história, diversos etnógrafos se empenharam a descrever o culto a Omolu 

na África Ocidental; ainda que com um viés colonialista, essas referências foram importantes 

para a atual compreensão da vivência religiosa desse povo. A associação de Soponna (outra 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  426 

nomenclatura para a mesma divindade) à varíola reflete um sistema religioso que compreende 

as doenças epidêmicas tanto como fenômenos biológicos quanto como manifestações do poder 

divino no mundo humano. Conforme apontado por Soumonni (2012) e Hale (2002), a crença 

iorubá atribui a Soponna a capacidade de infligir a varíola como forma de punição aos 

indivíduos ou comunidades que transgridem normas espirituais e sociais. Dessa maneira, o 

culto a essa divindade não apenas buscava apaziguar sua ira por meio de rituais e oferendas, 

como também funcionava como uma estratégia de controle social e de promoção da coesão 

comunitária, uma vez que a prevenção da doença demandava a obediência a códigos morais e 

religiosos. No romance de caráter histórico One Man, One Wife, de Aluko (1959), essa lógica 

se confronta diretamente com a visão cristã ocidental, que enxerga a varíola como uma 

enfermidade passível de erradicação por meio da medicina moderna e da supressão das práticas 

espirituais locais. 

Além do aspecto punitivo, Soponna também era invocado como curador, destacando o 

papel ambivalente que algumas divindades desempenham nas cosmologias africanas. Nesse 

horizonte, Hale (2002) observa que os sacerdotes de Soponna desempenhavam funções 

semelhantes às de curandeiros, orientando práticas que, mesmo em uma estrutura religiosa, 

possuíam efeitos profiláticos, como o isolamento dos doentes e a aplicação de preparações à 

base de ervas. 

Um dos primeiros pontos de encontro entre Omolu e a doença da varíola baseia-se em 

um de seus nomes: Ilèégbónó – em iorubá, significa “terra quente” (Buckley, 1985). Esse nome 

advém da crença iorubá de que, quando Omolu desce dos céus (orun) até à Terra (ayê), ele traz 

consigo um “vento ruim”. Nesse cenário, sacerdotes do reino iorubá relatam que, quando 

Obaluaê sopra o “vento ruim” em uma pessoa, ela se infectará com a varíola e se tornará quente, 

referência clara ao sintoma característico da febre. Para além do sintoma descrito, percebe-se, 

ainda, uma alusão a como a doença é transmitida, uma vez que o “vento ruim” pode ser 

correlacionado com a infecção via aerossóis presentes no ar, contendo o vírus da varíola. 

Para compreender o próximo tópico, acerca da união Omolu-varíola, é necessário, 

primeiramente, compreender o sistema de cores na sociedade iorubá, proposto por Buckley 

(1985). Segundo ele, três cores dominantes podem ser vistas na cosmovisão iorubá acerca da 

vida: preto, branco e vermelho. Essas cores estão intrinsecamente relacionadas às forças da 

natureza, uma vez que o vermelho representa o solo, o branco representa o céu e as chuvas, 

enquanto o preto simboliza uma pequena camada de proteção que esconde a vermelhidão do 

solo. 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  427 

De modo geral, sacerdotes descrevem que Omolu visita as cidades do reino iorubá 

durante a estação seca, período em que, devido à falta de chuvas, a camada preta do solo está 

mais fina, revelando o vermelho do solo. Esse sistema de cores é igualmente aplicado pelos 

iorubás ao corpo humano, sendo o vermelho e o branco associados respectivamente ao sangue 

e à água presentes no corpo, escondidos debaixo de uma camada de pele preta (Buckley, 1985). 

Analogamente à terra vermelha descoberta de sua proteção preta durante a passagem de Omolu 

na estação seca, o corpo humano também revela o vermelho-branco profundo na pele quando 

as feridas da varíola aparecem pelo corpo do infectado. Novamente, é perceptível a correlação 

da divindade iorubá com a varíola, demonstrando não apenas a sintomatologia das feridas 

cutâneas, como também a epidemiologia e a periodicidade da doença. Essa correlação 

demonstra como a sociedade iorubá observava a saúde sob uma ótica religiosa, de forma que 

tanto a saúde quanto a doença eram interpretadas como atributos relacionados às divindades e 

à comunidade. 

Ademais, outro ponto central do culto de Omolu no reino iorubá, trata-se da proibição 

de festas, batuques e danças durante as epidemias de varíola, bem como a existência de ritos 

funerários especiais para as vítimas dessa doença. Para aqueles que faleciam em decorrência da 

varíola, todo o procedimento de enterro era alterado. Primeiramente, essas pessoas não 

deveriam ser enterrados dentre seus familiares e ancestrais, mas sim na floresta – território de 

habitação do orixá Omolu. Da mesma forma, os objetos pessoais que haviam sido tocados pelo 

doente também não poderiam permanecer na casa da família. Esse translado do corpo era 

realizado exclusivamente por sacerdotes de Obaluaê ou coveiros especiais (Buckley, 1985). 

A relação entre a divindade Soponna e a varíola no contexto iorubá não se restringia 

apenas a uma explicação mítica da doença, como também influenciava diretamente as práticas 

epidemiológicas e profiláticas adotadas pelas comunidades ancestrais. Conforme Ogundiran 

(2020), os bosques sagrados (sacred groves), tradicionalmente associados a divindades e cultos 

religiosos, eram utilizados como locais de isolamento para indivíduos acometidos por doenças 

contagiosas, como a varíola. Esse método de contenção, embora baseado em crenças espirituais, 

apresentava uma lógica epidemiológica semelhante às quarentenas aplicadas na medicina 

moderna, evitando a propagação do vírus em áreas densamente povoadas. Além disso, rituais 

religiosos voltados a Soponna serviam como mecanismos de reforço social para a adesão a 

medidas preventivas, incluindo a proibição de interações com doentes e a realização de 

oferendas para aplacar a ira da divindade. Esse modelo de gestão das epidemias demonstra 

como o conhecimento tradicional iorubá integrava elementos espirituais e práticos na busca 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  428 

pela contenção de surtos, revelando uma interseção entre religião, medicina e organização 

social (Ogundiran, 2020). 

Além dessas medidas adotadas pela família do infectado, a comunidade iorubá também 

adotava comportamentos semelhantes em momentos epidêmicos. Os sacerdotes de Omolu 

diziam que, nos momentos em que esse deus estava nas proximidades, ou seja, em épocas de 

grande infecção viral, as atividades coletivas deveriam ser proibidas, como danças e batuques. 

Visto o caráter comunal da sociedade iorubá, essa proibição representava uma quebra de um 

dos principais elos desse povo: o viver em comunidade. Era dito que, caso a proibição não fosse 

cumprida, a fúria do orixá da varíola poderia ser despertada em decorrência desses encontros, 

o que culminaria na infecção de mais pessoas. Percebe-se, então, uma evidente negação à 

aglomeração de pessoas, fato que sabidamente diminui as taxas de transmissão e infecção viral. 

A adoção da prática de isolamento social, ainda que não absoluto, pode significar a maneira 

como a sociedade iorubá e, em especial os líderes religiosos, interpretavam a realidade com 

base na observação da doença sob uma ótica religiosa e espiritual. 

 

Conexões entre enfrentamentos à varíola e à Covid-19: breves considerações sobre a 

resposta dos povos de terreiro 

 

A correlação entre a pandemia de Covid-19 e as epidemias de varíola pode ser analisada 

sob a perspectiva da gestão de epidemias em sociedades tradicionais, como demonstrado por 

Ogundiran (2020) ao investigar as estratégias sanitárias adotadas nos centros urbanos iorubás 

ancestrais. A varíola, assim como a Covid-19, é uma doença altamente transmissível, a qual 

exigiu a implementação de medidas de contenção social para mitigar sua propagação. No 

contexto iorubá, os sacred groves desempenhavam um papel central no manejo de surtos. Essas 

práticas epidemiológicas tradicionais revelam um entendimento intuitivo da necessidade de 

contenção de patógenos em sociedades pré-modernas, sugerindo uma convergência entre os 

saberes biomédicos contemporâneos e as concepções ancestrais de saúde pública. 

Assim, em um paralelo com a atualidade, após o decreto da pandemia de Covid-19 pela 

OMS, os seguidores das religiões de matriz africana se mobilizaram para estabelecer medidas 

para a contenção da doença. Como exemplo disso, destaca-se um comunicado emitido pela 

Federação das Religiões Afro-Brasileiras (AFROBRAS), direcionada aos líderes religiosos, 

que recomendava o cancelamento dos rituais presenciais a fim de mitigar o contágio pelo 

coronavírus. Conforme descrito ao longo deste artigo, a participação da comunidade é um pilar 

nas religiões afro-brasileiras. Assim, para que o sagrado se mantivesse vivo entre os devotos, 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  429 

foram adotados rituais e encontros on-line para cultuar os orixás e pedir ao sagrado pelo fim da 

pandemia. Nesse cenário, diversos pais e mães de santo se posicionaram firmemente a favor do 

isolamento social a fim de proteger as populações mais vulneráveis – idosos, crianças, 

hipertensos, diabéticos, pessoas com doenças respiratórias, entre outras (Calvo, 2021). 

Em sua pesquisa com integrantes de comunidades de terreiro de São Luís/MA, Cardoso 

(2021) documenta como, não obstante a centralidade dos ritos funerários para essas 

comunidades, a adesão às orientações de isolamento foram rigorosamente seguidas. Os 

entrevistados apresentam diferentes elaborações sobre o processo, revelando a dor da perda e 

da quebra de rituais concebidos como promotores da continuidade da vida. 

A figura de Omolu se tornou central durante esse período, pois, segundo as crenças dos 

povos de terreiro, esse orixá seria um dos principais responsáveis por abrandar a doença e 

manter a saúde do planeta. Em um desses esforços, houve uma procissão na cidade de Salvador 

que levou a figura de Omolu em cortejo, partindo do Pelourinho (um bairro situado no centro 

histórico da capital baiana) e percorrendo as ruas da cidade; os organizadores descreveram esse 

momento como um “clamado de fé”. Além dos rituais próprios da religião, também houve a 

distribuição de alimentos para pessoas em situação de rua – o que evidencia a formação de redes 

de cuidado pelos seguidores das religiões de matriz africana em tempos de crise, como foi a 

pandemia de Covid-19 (Calvo, 2021). 

A pandemia supramencionada expôs desafios semelhantes àqueles enfrentados durante 

os surtos de varíola, evidenciando a importância de estratégias de isolamento, profilaxia 

coletiva e a participação da esfera social e religiosa na disseminação e aceitação das medidas 

sanitárias. Dessa forma, a abordagem adotada pelos iorubás para o controle da varíola oferece 

um modelo histórico de manejo de epidemias, o qual dialoga com os princípios da saúde pública 

moderna e reforça a relevância de incorporar perspectivas culturais e históricas na formulação 

de políticas sanitárias (Ogundiran, 2020). 

Por fim, ainda que séculos separem a pandemia de Covid-19 das epidemias de varíola 

vivenciadas pelo povo africano iorubá, percebe-se uma correlação entre os devotos dos orixás. 

Há um entendimento da sociedade como parte integrante das forças mantenedoras da saúde, 

portanto, são feitos esforços físicos e espirituais em momentos de emergência em saúde. Em 

ambas as situações, as festas e comemorações foram canceladas temporariamente a fim de 

mitigar o contágio viral. Dessa forma, houve o estímulo ao isolamento social e, para além do 

mundo visível, a figura de Omolu foi invocada, a fim de que, por meio do seu poder, a saúde 

fosse restaurada. 

 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  430 

Considerações finais 

  

A análise do culto a Omulu evidencia como os iorubás integraram medidas coletivas de 

enfrentamento à varíola em sua cultura, as quais incluem o respeito a uma força natural que não 

se vê e não se combate individualmente. Com nosso olhar direcionado para a atualidade, por 

meio de experiências como a pandemia de Covid-19, tornou-se evidente a importância da 

sociedade no enfrentamento às doenças infecciosas. Antes do advento da vacinação em massa, 

com medidas proibitivas a aglomerações e eventos, diversos países conseguiram diminuir 

consideravelmente os números de mortes por Covid-19. Por outro lado, naqueles países em que 

houve dificuldades em reconhecer a importância do isolamento social, como o Brasil, 

evidenciaram-se altas taxas de mortalidade entre a população (Cavalcante, 2021). 

A sabedoria iorubá preconiza o elo indissociável entre o comportamento social da 

comunidade e a queda na transmissão das doenças infectocontagiosas, um conhecimento 

ancestral que merece ser valorizado e difundido na orientação das populações no enfrentamento 

a epidemias e pandemias. Conforme Campos (2002), o trabalho em saúde precisa reconhecer a 

cultura como atributo humano inextirpável e tomá-la como referência na busca por uma síntese 

entre o saber técnico voltado à sobrevivência e os saberes dos usuários, sempre espaciais e 

historicamente situados. Assim, nota-se que diversos trabalhos têm caminhado na mesma 

direção ao apontar que os princípios do SUS, particularmente o princípio da integralidade, pode 

se concretizar somente se estiver  alicerçado a uma compreensão ampla do humano e seus 

dinamismos culturais (Brasil, 2013; Carvalho; Souza, 2015; Viegas; Penna, 2015). 

De modo geral, compreendemos que a importância deste trabalho e pesquisas 

semelhantes perpassam, também, a dimensão da criação de materialidade e memória do saber 

popular do povo iorubá, com a intenção de abordar, sob uma perspectiva decolonial, os 

conceitos de saúde-doença-sociedade (Ballestrin, 2013; Porto, 2017). Em momentos 

pandêmicos, o empoderamento de outras racionalidades em saúde se mostra essencial na 

medida em que evidencia histórica e intelectualmente o enfrentamento de determinadas 

sociedades frente a momentos de emergências em saúde, como pandemias e epidemias. 

Assim, este trabalho não se propôs a aprofundar em que medida Omolu ocupa um lugar 

importante não apenas para explicar uma dada doença, mas para a sua cura em uma perspectiva 

cultural. Certamente, existem tensões existentes entre esses operadores e, no Brasil, a 

intolerância religiosa pode compor um empecilho para essa discussão. Espera-se que novos 

estudos possam ser desenvolvidos nessa direção, de modo a melhor conhecer a complexidade 

presente no culto a esse Orixá. 



Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  431 

Os saberes que circulam nos terreiros são revolucionários no entendimento saúde-

doença, pois propõem uma visão macroscópica sobre esses aspectos – integrando o ser, sua 

comunidade, as divindades e as forças da natureza em um ser uno que vive em simbiose. O 

simples desbalanço de um desses pontos pode desencadear um desequilíbrio nas forças 

mantenedoras da saúde, sendo necessário o esforço mútuo e conjunto para o retorno ao 

equilíbrio. Esses saberes tradicionais desvelam uma noção comunal de saúde, perceptível na 

sociedade iorubá, que vai na contramão do pensamento ocidental, no qual o ser saudável 

independe, muitas vezes, de fatores externos e comunitários. Por fim, olhar para Omolu é 

ressignificar a própria sociedade, bem como questionar o pressuposto de individualidade e 

independência, além de compreender o aspecto comunitário da pessoa e da saúde. 

 

Referências 

 

ALAGOA, E. J. Do delta do Níger aos Camarões: os fon e os ioruba. In: OGOT, B. A. (org.). 

História geral da África V: África do século XVI ao XVIII. Brasília: UNESCO, 2010. p. 

519-540. 

ALUKO, T. M. One man, one wife. Lagos: Nigerian Printing & Publishing, 1959. 

AMADO, J. Capitães da areia. Rio de Janeiro: Record, 2002. 

BALLESTRIN, L. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 

Política, Brasília, n. 11, p. 89-117, ago. 2013. DOI 10.1590/S0103-33522013000200004. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/?lang=pt. 

Acesso em: 30 jul. 2025. 

BARATA, R. B. Como e por que as desigualdades sociais fazem mal à saúde. Rio de 

Janeiro: Fiocruz, 2009. 

BRASIL. Lei nº 1.261, de 31 de outubro de 1904. Torna obrigatorias, em toda a Republica, 

a vaccinação e a revaccinação contra a variola. Brasília, DF, 1904. Disponível em: 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/lei/1900-1909/lei-1261-31-outubro-1904-584180-

publicacaooriginal-106938-pl.html. Acesso em: 21 maio 2020. 

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Gestão Estratégica e Participativa. Departamento 

de Apoio à Gestão Estratégica e Participativa. Caderno de educação popular e saúde. 

Brasília: Ministério da Saúde, 2013. 

BUCKLEY, A. D. Yoruba medicine. Oxford: Clarendon Press, 1985. 

BUENO, R. E. “Capitães de areia” de ontem e de hoje: uma releitura à luz dos direitos 

humanos. 2014. Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós Graduação em 

Educação, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2014. Disponível em: 

https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/37145/R%20-%20D%20-

%20ROSA%20ELENA%20BUENO.pdf?sequence=3&isAllowed=y. Acesso em: 30 jul. 

2025. 

 

https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/?lang=pt
https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/37145/R%20-%20D%20-%20ROSA%20ELENA%20BUENO.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/37145/R%20-%20D%20-%20ROSA%20ELENA%20BUENO.pdf?sequence=3&isAllowed=y


Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  432 

CALVO, D. Redes de cuidado: enfrentamento da covid-19 nas religiões afro-brasileiras. 

Plura, Revista de Estudos de Religião, Juiz de Fora, v. 12, n. 1, p. 121-135, 2021. DOI 

10.29327/256659.12.1-8. Disponível em: 

https://revistaplura.emnuvens.com.br/plura/article/view/1714 . Acesso em: 30 jul. 2025. 

CAMPOS, G. W. S. Sete considerações sobre saúde e cultura. Saúde e Sociedade, São Paulo, 

v. 11, n. 1, p. 105-115, 2002. DOI 10.1590/S0104-12902002000100011. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/sausoc/a/whFWhts3bdyz4q8v35hWLZN/?lang=pt. Acesso em: 30 ju. 

2025. 

CAPRARA, A. Médico ferido: Omulu nos labirintos da doença. In: ALVES, P. C.; RABELO, 

M. C. (org.). Antropologia da saúde: traçando identidade e explorando fronteiras. Rio de 

Janeiro: FIOCRUZ; Relume Dumará, 1998. p. 123-138. 

CARDOSO, M. G. R. Um dilema para a história do tempo presente: restrições impostas pela 

covid 19 nas Comunidades de Terreiro em São Luís – MA. In: ENCONTRO 

INTERNACIONAL HISTÓRIA & PARCERIAS, 3., 2021, Rio de Janeiro. Anais [...]. Rio de 

Janeiro: ANPUH RJ, 2021. [n. p.]. 

CARVALHO, K. A.; SOUZA, R. F. O saber médico e as práticas populares de cura no Vale 

do Jequitinhonha. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, 28., 2015. Florianópolis. 

Anais [...]. São Paulo: ANPUH, 2015. [n. p.] 

CARYBÉ [Hector Julio Páride Bernabó]. Iconografia dos deuses africanos no candomblé 

da Bahia. Salvador: Raízes Artes Gráficas; Fundação Cultural da Bahia; Instituto Nacional 

do Livro; Universidade Federal da Bahia, 1980. 

CAVALCANTE, S. M. A condução neofascista da pandemia de covid-19 no Brasil: da 

purificação da vida à normalização da morte. Calidoscópio, São Leopoldo, v. 19, n. 1, p. 4-

17, jan./abr. 2021. DOI 10.4013/cld.2021.191.01. Disponível em: 

https://revistas.unisinos.br/index.php/calidoscopio/article/view/22745. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

FABREGA JUNIOR, H. The study of disease in relation to culture. Behavioral Science, [s. 

l.], v. 17, n. 2, p. 183-203, mar. 1972. DOI 10.1002/bs.3830170202. Disponível em: 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/5011956/. Acesso em: 31 jul. 2025. 

FARRELL, J. A assustadora história das pestes e epidemias. Rio de Janeiro: Prestígio, 

2002. 

FERNANDES, T. M. D.; CHAGAS, D. C.; SOUZA, E. M. Varíola e vacina no Brasil no 

século XX: institucionalização da educação sanitária. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de 

Janeiro, v. 16, n. 2, p. 479-489, 2011. DOI 10.1590/S1413-81232011000200011. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/csc/a/9SJ4cZKLtLCvh9WcSc9hVhx/?lang=pt. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

FOGAÇA, P. C.; AROSSI, G. A.; HIRDES, A. Impacto do isolamento social ocasionado pela 

pandemia covid-19 sobre a saúde mental da população em geral: uma revisão integrativa. 

Research, Society and Development, Vargem Grande Paulista, v. 10, n. 4, p. e52010414411, 

2021. DOI 10.33448/rsd-v10i4.14411. Disponível em: 

https://rsdjournal.org/rsd/article/view/14411. Acesso em: 31 jul. 2025. 

 

 

 

https://www.scielo.br/j/sausoc/a/whFWhts3bdyz4q8v35hWLZN/?lang=pt
https://revistas.unisinos.br/index.php/calidoscopio/article/view/22745
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/5011956/
https://www.scielo.br/j/csc/a/9SJ4cZKLtLCvh9WcSc9hVhx/?lang=pt
https://rsdjournal.org/rsd/article/view/14411


Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  433 

GOMES, A. M. A. et al. Fenomenologia, humanização e promoção da saúde: uma proposta 

de articulação. Saúde e Sociedade, São Paulo, v. 17, n. 1, p. 143-152, 2008. DOI 

10.1590/S0104-12902008000100013. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/sausoc/a/QzBvdhjG6bynZ3ncGRppRqL/?lang=pt. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

GONÇALVES, J. F.; LEITE, R. V. O culto ao orixá Omolu e os saberes iorubás no 

enfrentamento de epidemias de varíola: diálogos com as ciências da saúde. In: SEMANA DE 

INTEGRAÇÃO: ENSINO, PESQUISA E EXTENSÃO DA UFVJM, 8., 2021, Diamantina. 

Anais [...]. Diamantina: UFVJM, 2021. [n. p.] 

GUIMARÃES, M. B. et al. As práticas integrativas e complementares no campo da saúde: 

para uma descolonização dos saberes e práticas. Saúde e Sociedade, São Paulo, v. 29, n. 1, p. 

e190297, 2020. DOI 10.1590/S0104-12902020190297. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/sausoc/a/B4xk3VVgGdNcGdXdH3r4n6C/?lang=pt. Acesso em: 31 

jul. 2025. 

HALE, F. Before the eradication of God: the yoruba smallpox deity Shonponna in T. M. 

Aluko's One Man, One Wife. Religion and Theology, [s. l.], v. 9, n. 3, p. 266-281, jan. 2002. 

DOI 10.1163/157430102X00142. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/249573841_Before_the_Eradication_of_God_the_Y

oruba_Smallpox_Deity_Shonponna_in_t_m_aLuko's_One_Man_One_Wife. Acesso em: 26 

mar. 2025. 

HOCHMAN, G. Vacinação, varíola e uma cultura da imunização no Brasil. Ciência & Saúde 

Coletiva, Rio de Janeiro, v. 16, n. 2, p. 375-386, 2011. DOI 10.1590/S1413-

81232011000200002. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/YWJ7XPqXpmNXNFtBtMbr8Sm/?lang=pt. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

HOLST, J. Global health: emergence, hegemonic trends and biomedical reductionism. 

Globalization and Health, [s. l.], v. 16, n. 42, p. 1-11, 2020. DOI 10.1186/s12992-020-

00573-4. Disponível em: 

https://globalizationandhealth.biomedcentral.com/articles/10.1186/s12992-020-00573-4. 

Acesso em: 31 jul. 2025. 

LEITE, G. O. Omolu, Obaluaê, São Lázaro, São Roque, a fé, a medicina do pobre. 

Fragmentos de Cultura, Goiânia, v. 29, n. 4, p. 672-683, 2019. DOI 

10.18224/frag.v29i4.7748. Disponível em: 

https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/view/7748. Acesso em: 31 jul. 2025. 

LÉPINE, C. Os dois reis do Danxome: varíola e monarquia na África Ocidental: 1650-1800. 

São Paulo: FAPESP, 2000. 

LIPPI, G. et al. Health risks and potential remedies during prolonged lockdowns for 

coronavirus disease 2019 (COVID-19). Diagnosis, [s. l.], v. 7, n. 2, p. 85-90, abr. 2020. DOI 

10.1515/dx-2020-0041. Disponível em: 

https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1515/dx-2020-0041/html. Acesso em: 31 

jul. 2025. 

MARCO, M. A. et al. Psicologia médica: abordagem integral do processo saúde-doença. 

Porto Alegre: Artmed, 2012. 

 

https://www.scielo.br/j/sausoc/a/QzBvdhjG6bynZ3ncGRppRqL/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/B4xk3VVgGdNcGdXdH3r4n6C/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/csc/a/YWJ7XPqXpmNXNFtBtMbr8Sm/?lang=pt
https://globalizationandhealth.biomedcentral.com/articles/10.1186/s12992-020-00573-4
https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/view/7748
https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1515/dx-2020-0041/html


Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  434 

MILMAN, E.; LEE, S. A.; NEIMEYER, R. A. Social isolation and the mitigation of 

coronavirus anxiety: the mediating role of meaning. Death Studies, [s. l.], v. 46, n. 1, p. 1-13, 

2022. DOI 10.1080/07481187.2020.1775362. Disponível em: 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/07481187.2020.1775362. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

MORENS, D. M.; DASZAK, P.; TAUBENBERGER, J. K. Escaping Pandora’s box – another 

novel coronavirus. The New England Journal of Medicine, Waltham, v. 382, n. 14, p. 1293-

1295, abr. 2020. DOI 10.1056/NEJMp2002106. Disponível em: 

https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/NEJMp2002106. Acesso em: 31 jul. 2025. 

MOSTOWLANSKY, T.; ROTA, A. Emic and etic. In: STEIN, F. (org.). The Cambridge 

encyclopedia of anthropology. Cambridge: Cambridge University Press, 2020. [n. p.] 

NEME, L. M.; BRITTO, A. K. M.; PACHECO, M. J. T. A saúde mental durante a pandemia 

pelo novo coronavírus e o impacto no desenvolvimento social de crianças e adolescentes: 

revisão integrativa. Pedagogia em Ação, Belo Horizonte, v. 18, n. 1, p. 131-143, 2022. 

Disponível em: periodicos.pucminas.br/index.php/pedagogiacao/article/view/28833. Acesso 

em: 10 ago. 2022. 

OGUNDIRAN, A. Managing epidemics in ancestral yorùbá towns and cities: “sacred groves” 

as isolation sites. African Archaeological Review, [s. l.], v. 37, n. 3, p. 497-502, 2020. DOI 

10.1007/s10437-020-09407-5. Disponível em: https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/32904899. 

Acesso em: 26 mar. 2025. 

OLADITI, A. A.; AJIBADE, S. I.; OYEWALE, G. M. The sopona pandemic among the 

yoruba of West Africa: local interpretations and colonial interventions. West Bohemian 

Historical Review, [s. l.], v. 12, n. 2, p. 249-261, 2022. Disponível em: 

http://wbhr.cz/images/issues/WBHR_2022_2.pdf. Acesso em: 26 mar. 2025. 

OLIVEIRA, E. C. A epidemia de varíola e o medo da vacina em Goiás. História, Ciências, 

Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 20, n. 3, p. 939-962, jul./set. 2013. DOI 

10.1590/S0104-597020130003000011. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/hcsm/a/XTGbTzfgRGp83mrcnp4QTzk/?lang=pt. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

PORTO, M. F. S. Pode a Vigilância em Saúde ser emancipatória? Um pensamento alternativo 

de alternativas em tempos de crise. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 22, n. 10, p. 

3149-3159, 2017. DOI 10.1590/1413-812320172210.16612017. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/NpQpgwkDVQjmNzwkchSZWMz/?lang=pt. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

PRANDI, R. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

RIEDEL, S. et al. Microbiologia médica de Jawetz, Melnick & Adelberg. 24. ed. Rio de 

Janeiro: Guanabara Koogan, 2009. 

RIO DE JANEIRO. Secretaria Especial de Comunicação Social. 1904 - Revolta da Vacina: a 

maior batalha do Rio. Rio de Janeiro: Prefeitura da Cidade do Rio de Janeiro, 2006. 

Disponível em: https://www.rio.rj.gov.br/dlstatic/10112/4204434/4101424/memoria16.pdf. 

Acesso em: 31 jul. 2025. 

SANTOS, A. C. B. et al. Antropologia da saúde e da doença: contribuições para a construção 

de novas práticas em saúde. NUFEN, Belém, v. 4, n. 2, p. 11-21, jul./dez. 2012. Disponível 

em: pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2175-

25912012000200003&lng=pt&nrm=isso. Acesso em: 20 maio 2021. 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/07481187.2020.1775362
https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/NEJMp2002106
https://www.scielo.br/j/hcsm/a/XTGbTzfgRGp83mrcnp4QTzk/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/csc/a/NpQpgwkDVQjmNzwkchSZWMz/?lang=pt
https://www.rio.rj.gov.br/dlstatic/10112/4204434/4101424/memoria16.pdf


Rev. Ed. Popular, Uberlândia, v. 24, n. 2, p. 414-435, maio-ago. 2025.  435 

SANTOS, B. S. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia de 

saberes. Novos Estudos, São Paulo, v. 79, p. 71-94, nov. 2007. DOI 10.1590/S0101-

33002007000300004. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/nec/a/ytPjkXXYbTRxnJ7THFDBrgc/?lang=pt. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

SCHATZMAYR, H. G. A varíola, uma antiga inimiga. Cadernos de Saúde Pública, Rio de 

Janeiro, v. 17, n. 6, p. 1525-1530, nov./dez. 2001. DOI 10.1590/S0102-311X2001000600024. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/csp/a/PwxKsdtc78RHZVqDYkV9XZd/?lang=pt. 

Acesso em: 31 jul. 2025. 

SOUMONNI, E. Disease, religion and medicine: smallpox in nineteenth-century Benin. 

História, Ciências, Saúde-Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 19, p. 35-45, dez. 2012. DOI 

10.1590/S0104-59702012000500003. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/hcsm/a/7qKwrgnpcdpyVL7cLnHck9K/?lang=en. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

VERGER, P. F. Lendas africanas dos Orixás. Salvador: Corrupio, 1985. 

VERGER, P. F. Orixás. Salvador: Corrupio, 2002. 

VIEGAS, S. M. F.; PENNA, C. M. M. As dimensões da integralidade no cuidado em saúde 

no cotidiano da Estratégia Saúde da Família no Vale do Jequitinhonha, MG, Brasil. Interface, 

Botucatu, v. 19, n. 55, p. 1089-1100, 2015. DOI 10.1590/1807-57622014.0275. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/icse/a/jpYs5DgmBRPpqV8dTRk6FqC/?lang=pt. Acesso em: 31 

jul. 2025. 

VOIGT, E. A.; KENNEDY, R. B.; POLAND, G. A. Defending against smallpox: a focus on 

vaccines. Expert Review of Vaccines, [s. l.], v. 15, n. 9, p. 1197-1211, 2016. DOI 

10.1080/14760584.2016.1175305. Disponível em: 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/14760584.2016.1175305. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

WARNIER, J. P. A mundialização da cultura. 2. ed. Bauru: Edusc, 2003. 

WHO. WORLD HEALTH ORGANIZATION. Declaration of Alma-Ata: International 

Conference on Primary Health Care, Alma-Ata, USSR, 6-12 September 1978. Gevena: WHO, 

1978. Disponível em: cdn.who.int/media/docs/default-source/documents/almaata-declaration-

en.pdf?sfvrsn=7b3c2167_2. Acesso em: 8 set. 2021. 

WHO. WORLD HEALTH ORGANIZATION. WHO recommendations concerning the 

distribution, handling and synthesis of variola virus DNA. Geneva: WHO, 2016. 

Disponível em: https://www.who.int/publications/i/item/10665-241232. Acesso em: 31 jul. 

2025. 

 

 

Submetido em 20 de setembro de 2024. 

Aprovado em 5 de fevereiro de 2025. 

https://www.scielo.br/j/nec/a/ytPjkXXYbTRxnJ7THFDBrgc/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/csp/a/PwxKsdtc78RHZVqDYkV9XZd/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/hcsm/a/7qKwrgnpcdpyVL7cLnHck9K/?lang=en
https://www.scielo.br/j/icse/a/jpYs5DgmBRPpqV8dTRk6FqC/?lang=pt
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/14760584.2016.1175305
https://www.who.int/publications/i/item/10665-241232

