
DOI:10.14393/issn2358-3703.v11n2a2024-49 

ISSN: 2358-3703  Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  

ago.|dez.2024 
 

CENA EM SANKOFA:  

 contributo para a pesquisa afrorreferenciada nas artes cênicas brasileira 

 

ESCENA EN SANKOFA:  

 contribución a la investigación con referencia afro en las artes escénicas 

brasileñas  

 

SCENE IN SANKOFA:  

contribution to Afro-referenced research in Brazilian performing arts 

 

Jonas Sales – Universidade de Brasília1  

https://orcid.org/0000-0003-1050-7043 
 

Resumo 

A conversa aqui apresentada, deseja mostrar um panorama das atividades de pesquisas 

desenvolvidas pelo grupo de pesquisa e extensão Cena Sankofa da Universidade de 

Brasília como corroboração para a formulação de conhecimento para as artes da cena 

em busca de um aprendizado afrorreferenciado. Levanta-se os conteúdos e os 

procedimentos metodológicos que balizam caminhos para a formação de pesquisadores 

na graduação e pós-graduação propondo-se a visibilizar epistemologias plurais. 

Palavras-chave: Epistemologia afrorreferenciada, Pesquisa da cena, Cena Sankofa.  

 

Resumen 

La conversación aquí presentada tiene como objetivo mostrar un panorama de las 

actividades de investigación desarrolladas por el grupo de investigación y extensión 

Escena Sankofa de la Universidad de Brasilia como corroboración para la formulación 

de conocimientos para las artes escénicas en busca de aprendizajes referenciados a lo 

afro. Se relevan los contenidos y procedimientos metodológicos que orientan la 

formación de investigadores en los niveles de pregrado y posgrado, proponiendo 

visibilizar epistemologías plurales. 

Palabras clave: epistemología afrorreferenciada, Investigación de escena, Escena 

Sankofa. 

 

Abstract 

The conversation presented here aims to provide an overview of the research activities 

developed by the Sankofa Scene research and extension group at the University of 

Brasília as support for the formulation of knowledge for the performing arts in search 

of Afro-referenced learning. The content and methodological procedures that guide the 

paths for the training of researchers in undergraduate and graduate programs are 

raised, proposing to make plural epistemologies visible. 

                                                           
1 Universidade de Brasília. Doutor em Artes. Pesquisa concluída. Artista da Cena e Professor do Departamento de Artes 

cênicas/UnB na graduação e programas de pós graduação: PPGCEN/PROFARTES e coordenador do Núcleo de pesquisa 

Cena Sankofa.    



69 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

Keywords: Afro-referenced epistemology, Performing arts research, Sankofa scene. 

 
 

Ao refletir sobre as epistemologias construídas ao longo do percurso sobre a organização do 

pensamento, considerando épocas diversas e, principalmente, os saberes que se instauram a partir do 

iluminismo e modernismo, faz-se oportuno questionar valores e paradigmas formulados por uma 

gama de pensadores, filósofos, sociólogos, psicólogos, antropólogos que nos fizeram acreditar em 

formatos únicos e superiores de criação e organização epistêmica, assim:   

 

Aquilo que era certo na Modernidade, a saber, a existência de uma forma por excelência de 

conhecer, de um meio incontestavelmente mais válido para produzir saberes confiáveis, já 

não se sustenta. Finalmente, a democracia que se caracteriza como valor pretensamente 

universal, chega ao campo da epistemologia, exigindo, assim, espaço para o diverso, para o 

outro. (PIZA e PANSARELLI, 2012, p.27)  

 

 Apontando para preocupações que permeiam o espaço acadêmico em que, pensar e abrir 

espaços para a construção de uma diversidade epistêmica é algo que se faz necessário e urgente, 

propõe-se aqui um diálogo que possa contribuir para reflexões da pesquisa nas artes cênicas e 

educação com um caráter afrorreferenciado em seu arcabouço. Deseja-se mostrar um panorama das 

atividades de pesquisas desenvolvidas pelo grupo de pesquisa e extensão Cena Sankofa – núcleo dos 

estudos das corporeidades e saberes tracionais na cena contemporânea do Departamento de Artes 

Cênicas da Universidade de Brasília como corroboração para a formulação de conhecimento para as 

artes da cena. Levanta-se os conteúdos e os procedimentos metodológicos que balizam caminhos para 

a formação de pesquisadores na graduação e pós-graduação. 

 Parte-se então, de uma real necessidade em romper com formatos impostos por séculos por 

um agrupamento de raciocínios que imperam no âmbito do conhecimento. Vislumbra-se por 

elaboração de percursos acadêmicos que possam conduzir para formatos de pesquisas que quebrem 

paradigmas de uma sistemática de formatações de saberes que nos foram passados como verdade 

absoluta para seguir.  Como possibilidade de abertura concreta para a diversidade do conhecimento 

na pesquisa acadêmica, nutrir-se da herança africana é essencial para o atual momento. Não só como 

resgate, mas sobretudo, abertura e apresentação de saberes que foram apagadas e minimizadas.    

 Bem sabemos que a sociedade do conhecimento construiu a ideia de que o início do referencial 

teórico, filosófico, cientifico advêm da Grécia. Assim, tal construção fez surgir uma África não 

acreditada e ridicularizada ao longo da história. Essa ideia construída reforça-se na seguinte fala:   

 



70 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

Ora, é verdade que nas leituras comuns da história encontramos referências ao norte da África 

como berço das civilizações, mas também, em geral, tomamos as sociedades africanas como 

anedóticas, caricatas ou infantilizadas, dedicando especial atenção, na condição de sociedade 

exemplar, à Grécia, sobretudo helênica.  (PIZA e PANSARELLI, 2012, p.27)  

 

 

Dessa forma, distanciar os saberes advindos da África tornou-se uma prática comum na 

formação ocidental. Criou-se então um domínio e poder do pensamento e das metodologias na 

pesquisa ocidental que vai de encontro a uma fundamentação de poder dos colonizadores que receiam 

uma descolonização, pois assim, se abre para novas certezas que não eram de interesse dos donos do 

saber absoluto.  A ideia de um clássico greco-romano se espalha como sendo o único caminho a 

seguir. Desse modo “existe uma imagem distorcida acerca da África e dos africanos. Terra de figuras 

monstruosas segundo Heródoto, Plínio, Rabelais e tantos outros, a África era vista pela Europa como 

‘uma porta para o inferno’”. (SANTOS, 2002, p. 53). Essa ideia aterrorizadora projeta-se nos 

estudos acadêmicos como se fosse um caminho que não se sabe onde vai dar. É a escuridão do saber 

e algo para ser descontruído com urgência.   

Portanto, é necessário falarmos sobre pesquisas em Artes Cênicas em que temáticas e 

questionamentos sobre o negro e negritude, discussões no campo de uma educação étnico-racial, as 

culturas do corpo afrorreferenciada estejam presentes nos espaços do saber. É urgente a ruptura com 

as ideias eurocentradas construídas e difundidas ao longo da história humana sobre os negros e suas 

culturas. Desse modo, propõe-se aqui, refletir e contribuir para que pesquisadores negros e negras, 

bem como pesquisas que falam sobre estes e suas estéticas de negritude possam estar à frente da 

vitrine de nossos espaços acadêmicos. Descolonizar o pensamento na pesquisa acadêmica vai ao 

encontro do não domínio da razão ocidentalizada evocada por um longo tempo na formação da 

humanidade. Pensar e abrir espaços para outras epistemologias sugere a real versão do mundo em 

que vivemos que não é uma hegemonia como se propagou. Outras metodologias, outros saberes e 

outros poderes devem ser referenciados em respeito ao que somos enquanto seres que vivem em 

comunidades e refletem subjetividades diferenciadas. A racionalidade científica como modelo 

totalitário já não é princípio, meio e fim do saber científico acadêmico nos discursos que envolve as 

discussões contemporâneas.     

A (re)construção do conhecimento afrodiaspórico no meio acadêmico é fruto de uma luta 

constante e de uma elaboração que consiste uma manutenção diária para que não haja retrocesso na 

perspectiva de evidenciar os saberes da negritude no Brasil e no mundo. Os saberes de África e de 

seus sujeitos resultantes da diáspora é uma questão de força e ações que envolve uma política 

constante. Como enfatiza Amauri Pereira (2012, p. 27) “para conquistar o direito a história, teria que 



71 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

ser o próprio africano (com a cumplicidade dos negros da diáspora), o sujeito das ações. E é no campo 

da ação política que efetivamente se resolvem questões de tal envergadura.”     

Para Nilma Lino Gomes (2017), muitos dos saberes emancipatórios que vem se 

desenvolvendo no Brasil em campos como a sociologia, antropologia e educação se dão devido as 

lutas de movimentos sociais nas últimas décadas. Tais movimentos indagam e fazem surgir temáticas 

que conduzem para a quebra dos saberes dominantes. Neste sentido, percebo o quão fundamental são 

grupos que agregam pesquisadores que visam a contribuição para a reflexão dos saberes que significa 

e resignifica a África negra. Vejo que pensar a pesquisa em Artes Cênicas com uma perspectiva 

afrorreferenciada, deve estar inserida em diversas camadas da sociedade, principalmente em espaços 

de aprendizagem, contribuído para uma educação e politica antirracista.  

Fomos educados para aceitar uma hegemonia do saber do colonizador europeu, deixando de 

lado uma pluralidade de conhecimentos, uma multiculturalidade que é presente, especialmente na 

cultura brasileira. Fomos encorajados para acreditar em uma fórmula universal do apreender, e isso 

fez com que fossemos moldados por grupos de pensadores que nos impuseram uma epistemologia e 

metodologias de pesquisas que não valorizavam outros olhares, outros procedimentos de temáticas.  

Assim, como aponta bell hooks; 

 

Como consequência, muitos professores se perturbam com as implicações políticas de uma 

educação multicultural pois tem medo de perder o controle da turma caso não haja um modo 

único de abordar um tema, mas sim modos múltiplos e referencias múltiplas. (HOOKS, 2017, 

p.51) 

 

É nesse contexto do desafio, a perceber a pluralidade e agregar os saberes de espaços que 

reúnem culturas múltiplas, que penso e desejo as pesquisas nas artes cênicas. Proponho que tenhamos 

outras possibilidades de referências e aberturas para formatos diversos de temáticas e procedimentos 

metodológicos. Que possamos não temer outras abordagens e que, perder o controle sobre o 

conhecimento hegemônico não seja considerado como algo preocupante e sim, agregador.        

 Preocupa-me como docente em curso de Artes Cênicas de uma grande universidade brasileira, 

que é espaço de formação de pessoas, proporcionar reflexões que venham enriquecer e provocar os 

parâmetros de conhecimentos que nossos formandos buscam em cursos de graduação e pós-

graduação. Diante disso, é pertinente contextualizar de onde estou falando e quem fala: Eu, um 

nordestino de terras potiguares, negro dito “pardo” pelo IBGE, filho de pai preto e mãe de 

descendência indígena, que veio morar na capital federativa do Brasil, uma cidade relativamente 

jovem em comparação com tantas outras cidades brasileiras seculares. Chego então nesta terra 



72 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

inventada e, com isso, veio a descoberta da vivência e convivência com esta nova localidade e seus 

moradores. Uma nova perspectiva de desvelar e de agregação cultural, bem como contribuição para 

a proposição do conhecimento de minhas histórias culturais.  É assim, num contexto de uma jovem 

cidade, que constantemente está a elaborar-se como sociedade e construindo a sua história cultural, 

que, pensando em contribuir com os jovens estudantes de uma grande e importante instituição de 

ensino acadêmico, me coloquei como um caminho possível de levar saberes de outras culturas que, 

até então, muitos desses jovens discentes não havia tido contato. Digo isso, diante do histórico de seis 

décadas de vida em que se percebe uma construção da cultura do Distrito federal em seus aspectos de 

expressões do povo e estéticas artísticas. Assim, um espaço geográfico que se elabora a partir dos 

seus construtores e ocupantes vindos de diversas localidades do Brasil e que está em contínua 

transformação e construção de suas características culturais. Neste sentido, percebo lacunas no 

conhecimento da população, em especial os alunos que convivo no espaço acadêmico, no  que diz 

respeitos as manifestações e saberes cênicos de outras regiões brasileiras, incluindo aspectos das 

culturas negras e indígenas.     

 A provocação com conteúdos que revelam as histórias dos povos negros da diáspora africana 

em nosso país é de extrema relevância para a formação em nossas universidades. As temáticas que 

apresentam o conhecimento africano, as culturas afro-brasileiras e de negritude no Brasil trazem 

elementos que precisam e devem ser exploradas para que mais e mais pessoas possam compreender 

a importância para a construção de nossa sociedade e cultura. Precisamos viabilizar que os saberes 

desses povos sejam destituídos dos preconceitos enraizados ao longo da construção histórica 

colonizadora no Brasil. Precisa-se acabar com a ideia de folclorização dos saberes pretos.  

O conceituado cientista social Eduardo Oliveira, vem corroborar com esse pensamento de não 

folclorização dos saberes negros que aqui exponho, reforçando que “As culturas africanas e afro-

brasileiras foram relegadas ao campo do folclore com o propósito de confiná-las ao gueto fossilizado 

da memória”. (OLIVEIRA, 2009, s/p). Desse modo, percebe-se o quanto as histórias dos negros 

foram reduzidas e minimizadas, constituindo uma estereotipia dos saberes que estes trouxeram.   

 

Folclorizar, nesse caso, é reduzir uma cultura a um conjunto de representações esteriotipadas, 

via de regra, alheias ao contexto que produziu essa cultura. Uma estratégia de dominação 

efetiva é alienar do sujeito cultural sua possibilidade de produzir os significados sobre seus 

próprios signos idiossincráticos. Uma vez alienado, desvia-se a produção de significados 

sobre sua cultura para os sujeitos que não vivenciam, e, pelo contrário, aproveita-se da cultura 

agora explorada semiótica e economicamente. Assim, a epistemologia, fonte da produção de 

significados, é fundamental para a afirmação ou negação de um povo e sua tradição, de uma 

cultura e sua dignidade. (OLIVEIRA, 2009, s/p) 

 



73 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

 Assim sendo, ao negar as epistemologias construídas em solos brasileiros a partir da diáspora 

negra é enterrar tradições e escurecer a luminosidade que estão implícitas no conhecimento 

tradicional desses povos que aqui chegaram.  

Desse modo, construir elos e possibilidades em que a exposição dos saberes produzidos pelos 

povos negros, mostra-se como fundamental para elaborarmos os espaços de construção do 

conhecimento na contemporaneidade. Tal pensamento é reforçado na fala de Munanga e Gomes 

(2006), quando apontam os diversos movimentos de luta e resistência no Brasil como meio de mostrar 

a vastidão e riqueza dessas culturas.  

 

Uma história que é preciso conhecer para se ter orgulho da herança negra e africana e para se 

ver de maneira positiva a presença negra. Trata-se de reconhecer a força e a importância do 

povo negro em nosso país, conhecer a sua história e contá-la para as novas gerações. 

(MUNANGA & GOMES, 2006, p. 101) 

 

Com essa perspectiva de enfatizar, descobrir, conectar-se aos saberes de uma ancestralidade 

presente em nossa história e cultura, cria-se no ano de 2016 o Núcleo de estudos Cena Sankofa – 

núcleo de estudos das corporeidades e saberes tradicionais na cena contemporânea, com o propósito 

de promover descobertas e diálogos das corporeidades do fazer cênico e os saberes tradicionais da 

cultura afro-brasileira. Tal grupo, formalizado no CNPq e sediado no Departamento de Artes Cênicas 

da Universidade de Brasília, vem promovendo ao longo de sua história, encontros, palestras, oficinas, 

pesquisas que busquem trazer e refletir as estéticas para a cena de histórias e aspectos de culturas em 

que a matriz de africanidade esteja presente. Desse modo, o núcleo vem se consolidando com o desejo 

de contribuir com a ampliação da pesquisa em que a diversidade da negritude e a reflexão de uma 

educação antirracista estejam contempladas.   

As atividades são desenvolvidas por pesquisadores/as desde a graduação ao doutoramento. 

Em suas pesquisas, mostram a preocupação em refletir e constituir materiais que reforçam a presença 

dos saberes dos povos negros no âmbito da cena e educação dando visibilidade as estéticas, produções 

e problemáticas que envolve as questões da negritude brasileira, apontando caminhos para uma 

educação artística antirracista.      

A própria escolha do nome do núcleo busca relacionar sua identidade com a ancestralidade da 

diversa cultura africana. Ao pensar Sankofa (Sanko = voltar; fa = buscar, trazer) inspira-se no 

provérbio tradicional dos povos de língua Akan que povoam a África Ocidental, Gana, Togo e Costa 

do Marfim. Resgata-se a ideia de que “não é tabu olhar para trás e buscar o que esqueceu para avançar 



74 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

e seguir em frente”. Então, comumente representado pelo símbolo Adinkra de um pássaro que voa 

para frete com a cabeça voltada para trás e um ovo na boca, indicando o futuro.  

Ao logo dos anos, do surgimento do núcleo de estudos ao atual momento, foi possível realizar 

ações que vem se construído de modo contínuo em edições, permitindo uma afirmação de projetos 

que consolidam a presença dos saberes que envolvem e constituem elementos dos povos negros em 

diáspora que aqui chegaram.   Com os estudos, experimentos e ações desenvolvidos por este grupo, 

a universidade de Brasília se insere no campo dos saberes das culturas e tradições populares, negritude 

e educação com foco na perspectiva do trabalho corpóreo do artista cênico, das discussões étnico-

racial na educação e para a cena. Busca-se por meio de pesquisas, encontros para estudos, seminários 

e experimentações cênicas, promover reflexões e apontar caminhos que possam fundamentar as 

atividades e produções artísticas nas áreas das Artes Cênicas para estéticas e pensamentos 

afrorreferenciadas. Com isso, provoca-se a perspectiva para edificação de metodologias e pedagogias 

que dialogam com a diversidade cultural e o fazer cênico com proposições corpóreas de saberes 

tradicionais em diálogo com a contemporaneidade. Almeja contemplar a participação de discentes de 

artes cênicas e outras linguagens da arte, artistas da cena, professores do ensino básico, bem como o 

público em geral interessado nesta proposta de construção de saberes. Paralelo as atividades de 

pesquisas, associa-se ações de extensão que também nutrem a organização do conhecimento que se 

deseja nessa seara de culturas, constituindo tarefas que demonstram a importância de pesquisa e 

extensão não estarem em instâncias distintas nos fazeres acadêmicos, e sim, em constante 

complementação.   

 No âmbito dos estudos feitos, estamos preocupados em manter, bem como, constantemente, 

construir a identidade dos povos negros em nosso território, “valorizar o passado e recriá-lo no 

presente é o modo de sustentar sua identidade” (MOURA, 1996, p. 77). O campo de estudo e 

descoberta como interesse do núcleo vai desde as festividades, suas danças, musicalidades, 

brincadeiras e as religiosidades que permeiam os afro-brasileiros, até as corporeidades e recriações 

do artista cênico para o palco e reverberações na educação. Nesse sentido, amplia as possiblidades do 

pensamento estético não hegemônico para a formação de um artista e pesquisador cênico que esteja 

desprendido de formatos colonizadores. Vamos atrás dos símbolos e signos construídos pelos povos 

negros no Brasil, principalmente no contexto de seus corpos, pois 

 

Nesse processo, o corpo foi o principal veículo de resistência e transgressão. Por meio dos 

jogos, das festividades, da dança, das cerimônias religiosas de iniciação, das ervas ingeridas, 

da transformação dos alimentos, das intervenções estéticas no corpo e, sobretudo, nos 



75 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

cabelos, os negros recriaram tradições, inventaram novos símbolos, guardaram a memória 

ancestral e as ensinaram às novas gerações. (MUNANGA & GOMES, 2006, p. 153) 

 

Considerando as corporeidades presentes nas expressões de culturas afro-brasileiras, as 

pesquisas se mostram como potencializadoras de propostas de estudos para a cena no campo da dança, 

teatro e performance. As pesquisas também avançam no campo da educação com ampla reflexão de 

como podemos construir uma educação antirracista através do ensino das Artes Cênicas.   

Para compreender a construção da pesquisa em artes cênicas e educação promovida pelo 

núcleo de estudos Cena Sankofa, exponho as ações realizadas e produções que marcam o histórico e 

contributo desse grupo de pesquisadores.  

 

- No campo da pesquisa 

O núcleo acompanha o desenvolvimento das pesquisas de doutorado, mestrado e iniciação 

cientifica em que mostram 4 trabalhos de mestrado defendidos, e 7 de Iniciação Científica abordando 

temáticas que relacionam negritude, educação e corpo em cena, que destaco; 

• Narrativas de uma não experiência: saberes construídos na luta antirracista no ensino de Arte 

(Dissertação de mestrado - Yasmim Coelho) 

• Um olhar sobre a dança funk presente nos corpos dos alunos do EMEI Monteiro Lobato. 

(Dissertação de mestrado - Marília Nepomuceno) 

• Que Corporeidade é essa? Caminhos para reflexões Estéticas e identitárias no espaço da escola 

(Dissertação de mestrado - Kalil Alencar) 

• Possibilidades pedagógicas com a Capoeira em aulas de Arte. (Dissertação de mestrado - 

Rildo Frederico) 

• DANÇA SUSSA: discussão do corpo e cultura na comunidade kalunga (Iniciação científica 

– Leandra Pimentel) 

• A Negritude em cena: O Teatro do Oprimido, teatro encenando a realidade (Iniciação 

cientifica - Fabiana Oliveira) 

• A capoeira angola como prática da artista cênica: um diálogo com Corpo-Diáspora-Limiar-

Negritude. (Iniciação cientifica - Mariane Marinho) 

• Performance Negra no Distrito Federal e entorno - Diálogos e Perspectivas (Iniciação 

cientifica - Jéssica Lima) 



76 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

• A cena negra: um estudo acerca dos conflitos entre identidade e representação de estudantes 

negros (as) do Departamento de Artes Cênicas da Universidade de Brasília (Iniciação 

cientifica - Rodrigo Santiago) 

• A influência das danças africanas na expressão corporal das folias kalunga. (Iniciação 

cientifica - Amanda Mendes) 

• A Caçada da Rainha de Alto Paraíso - GO. 2014 (Iniciação cientifica  - Clarice César) 

 

Destaco ainda, o “Seminário Corpo, Cena e Afroepistemologias” que visa fomentar a produção 

acadêmica e artística no que concerne às discussões e estéticas afrorreferenciadas, sobretudo, em 

pesquisas que promovem a articulação entre ancestralidade, estéticas negras e contemporaneidade na 

cena que já conta 6 edições (2017, 2018, 2019, 2020, 2022 e 2024)  com participação de importantes 

pesquisadores e colaboradores dos estudos da cena brasileira afrorreferenciados. Dentre estes, faz-se 

importante citar: Nadir Nóbrega (UFSE), Zeca Ligiéro (UniRio), Evani Tavares (UFBA), Lêda Maria 

Martins (UFMG), Carmen Luz (Cia. Étnica de Dança), Fernando Ferraz (UFBA), Alexandra Dumas 

(UFBA), Luciane Ramos (UNICAMP), Renata Lima (UFG), Grácia Navarro (UNICAMP), Graça 

Veloso (UnB), Nelson Inocêncio (UnB), Elison Oliveira (SEE-DF), Victor Hugo Oliveira (UFPB), 

Juliana Rosa (Oju-Obirin – UFRJ), Fernanda Onisajé (TPC-BA), Renato Mendonça (UFRJ), Flávio 

Campos (UFSM), Juliana Manhães (UniRio), Marcos Antônio Alexandre (UFMG), Vânia Oliveira 

(UESB), Arilma Soares (UFBA), Paulo Petronilo (UnB), Érico José (UnB), Mabel Freitas ( USP),  

Alisson Araújo (UnB), Gil Amâncio (UFMG), Katya Gualter (UFRJ), Osvanilton Conceição 

(UEMS), Evandro Nunes (UFOP) e Monilson dos Santos. 

 

 - No campo da extensão  

Para construir relações com a comunidade em geral, desenvolvemos ações de extensão com o 

propósito de expandir e proporcionar os saberes afro-brasileiros para as diversas camadas da 

sociedade. Pontua-se os projetos: “CEN(a) Sankofa no Cerrado”, desenvolvido na Chapada dos 

Veadeiros em Goiás que proporciona a relação da comunidade com obras artísticas dos alunos do 

curso de Artes Cênicas e oficinas de teatro e dança, e o “Sarau Negro”, espaço para projeção de 

produções artísticas de negros e negras. 

 

- No campo da produção artística 

* Ori(female)xás (2014) – Espetáculo cênico 



77 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

* Axé Nzinga (2016) – Espetáculo Cênico 

* Transegum (2018) – Leitura dramática 

* Estado de Risco (2020) – Performance audiovisual 

* Os bichos têm Razão (2023) – Espetáculo cênico  

Com essas ações de pesquisa, extensão e arte, o núcleo de estudos Cena Sankofa  se coloca 

como um colaborador para a edificação da pesquisa em que as nossas matrizes negras, vivenciadas, 

produzidas e apropriadas por nossos ancestrais, possam manter-se vivas e contínuas na perspectiva 

do ensino-aprendizagem em nossas intuições acadêmicas.  Este caminho que se constrói com os 

pesquisadores envolvidos no núcleo de estudos, confirma que é de fundamental relevância a 

permanência dos estudos afrorreferenciados no âmbito dos saberes em Artes Cênicas. Romper com a 

colonização do conhecimento é o que se deseja, construindo sentidos e ampliando o universo de 

saberes plurais.  

 

Devemos assim evitar uma colonização de saberes entre campos de conhecimento, mesmo 

dentro da própria área chamada “Humanidades”. Precisamos, portanto, denunciar a relação 

de poder que está por detrás dos processos de validação ou invalidação de propostas e 

procedimentos de pesquisa. Assim, evidenciamos que toda produção discursiva de natureza 

epistemológica é uma produção de sentidos implicados em circunstâncias organizacionais e 

políticas específicas, de interesses diversos, inclusive aqueles que são escusos e nocivos. 

(BRAGA et al, 2017, p. 181) 

 

É incontestável a necessidade de estímulos e projeções da pesquisa em artes cênicas que 

contemplem os saberes dos povos negros em seus aspectos estéticos e histórico-cultural. Os espaços 

acadêmicos têm o dever de pensar na reparação da ausência e diversas lacunas no que diz respeito ao 

tão importante conhecimento gerado pela presença insistente, persistente, imperativo de cada homem 

e mulher de pele escura que nesses solos pisaram.  

Assim sendo, venho destacar o trabalho de dissertação de Yasmin Coelho de Andrade (2023); 

“Narrativas de uma não experiência: saberes construídos na luta antirracista no ensino de Arte” como 

exemplo de reflexão sobre a temática do corpo que dança e negritude no espaço escolar que em sua 

proposta diz: “o trabalho pretende delinear caminhos para a construção de uma pedagogia decolonial 

em artes, que assegure representações positivas e agregadoras dos afro-brasileiros e que tenha como 

foco uma educação com base no respeito à diversidade.” (p. 8). Neste trabalho, a pesquisadora buscou 

a construção de um reconhecimento da cultura negra dentro do espaço escolar, e que, a “não 

experiência” no título se deu pelo motivo de interferências da instituição educacional e de familiares 



78 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

que foram forças e sujeitos basilares para que desencadeasse em uma reflexão sobre o preconceito e 

discriminação da cultura negra, em especial a cultura do funk como arte e de formação de saberes 

negro no espaço escolar. Este fato pesquisado está descrito no resumo do trabalho como segue:  

 

A ideia inicial dessa pesquisa foi criar um grupo de atividades prático-críticas na escola para 

vivenciar o jongo e o funk, bem como para traçar debates que pudessem despertar o 

pensamento crítico dos estudantes para as questões do racismo e do preconceito. 

Estabelecendo uma aproximação entre essas duas expressões, pretendíamos estimular o 

interesse dos estudantes – e, por extensão, de toda a comunidade escolar –, a fim de que o 

corpo discente pudesse desmistificar aspectos artístico-culturais de matrizes africanas (até 

hoje vistos sob uma perspectiva negativa) muito presentes no cotidiano do próprio corpo 

discente, de tal modo que, ao reconhecer esses aspectos, os estudantes pudessem ressignificar 

e valorizar – muitas vezes a própria – negritude. Entretanto, por conta do racismo estrutural 

e religioso, este projeto não aconteceu e o curso dessa pesquisa sofreu algumas modificações. 

Este trabalho, então, relata três narrativas de experiências ocorridas na sala de aula, no ensino 

de Arte, que não aconteceram como o previsto por causa das discriminações e preconceitos, 

muito arraigados na sociedade, contra as tradições afro-brasileiras. Relatos de experiências 

que eu passo a chamar de não experiências. (ANDRADE, 2023, p.8) 

 

Com isso, venho resgatar falas antes ditas nesse diálogo e reforço para a insurgência em que 

percebamos a pluralidade dos saberes nos espaços de ensino e, consequentemente, nos espaços sociais 

em que estamos vivendo em coletividade.  Clamo pelo respeito à diversidade de culturas que se 

constitui no Brasil e que estas possam estar em pé de igualdade com os saberes e instituições 

hegemônicos que as apagaram e que possam estar nos currículos de nossas instituições de ensino.   

Direciono para a importância de abrirmos espaços em nossas instituições para que a 

construção de saberes possa se dar a partir de pluriepistemologias em respeito contínuo e diálogo 

permanente. E, diante disso, evidenciar nos currículos a presença dos saberes negros, nessa discussão, 

especialmente, os saberes da cena negra, para que a representatividade desses povos possa ser 

identificada e visibilizada em nossa sociedade, faz-se fundamental em nossos dias.   Que a pesquisa 

nesse campo possa explorar a pluralidade da nossa cultura de modo que seja exposta e 

contextualizada.    

Nesse sentido, o trabalho de pesquisa de Yasmim, traz uma fala de sua reflexão final que 

aponta essa necessidade de abrirmos nossos procedimentos metodológicos e epistêmicos quando diz:  

 

Portanto, dar visibilidade a narrativas outras é fundamental para uma ecologia dos saberes e 

para uma escola plural, na qual os saberes construídos na experiência social tenham validade 

tanto quanto os conhecimentos acadêmicos. Saberes construídos na luta coletiva e nos 

espaços onde a cultura se mantém viva e pulsante... Saberes populares, saberes dos(as) 

próprios(as) alunos(as), saberes da vida diária e corriqueira do povo negro e indígena (como 

pensar nas formas mínimas e habituais de como o racismo se expressa e está enraizado no 

cotidiano), enfim, saberes daqueles(as) que compartilham um mesmo espaço. (ANDRADE, 

2023, p. 126) 



79 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

 

Concordo e reforço a necessidade de reverter o epistemicídio que foi elaborado por muito 

tempo por uma razão filosófica imposta por uma ideia universal do saber e que foi destruindo, 

invisibilizando os demais saberes que não estavam enquadrados no poder hegemônico do 

conhecimento.  Neste caso, o apagamento não é só dos saberes;  

 

também as estratégias de transmissão, a pedagogia não reconhecida por uma educação formal 

que privilegia uma epistemologia eurocêntrica da branquitude. Precisamos, neste sentido, 

apresentar um fazer pedagógico que está nos terreiros de candomblé, nas rodas de capoeira e 

de samba e que pode, muito bem, estar nas instituições de ensino público e particular. 

(PIMENTA et al., 2022, p166/167)  

 

Diante dos 20 anos da Lei 10.639/03, faz-se pertinente que a história e cultura da África e 

afro-brasileira cheguem em todas as instâncias do ensino, e, nesse contexto de discussão, que o ensino 

superior seja um amplo espaço para que seja insurgente os “não novos saberes” que estar se propondo 

aqui. Os trabalhos de pesquisas buscadas pelos pesquisadores no Núcleo Cena Sankofa estão em 

constante diálogo com a perspectiva proposta por tal lei, vindo a contribuir para a ampla divulgação 

e reflexão a respeito da cultura, da arte e sociedade afro-brasileira.  

 Me apoio na fala da professora Zélia Amador de Deus quando diz;  

 

Com efeito, a Lei nº 10.639/03, resultado de uma história de luta dos descendentes de 

africanos, impõe aos educadores a tarefa de ensinarem aos seus discípulos que o continente 

africano é o berço da humanidade, no qual surgiram os ancestrais de todos os homens e 

mulheres. É preciso ensinar que desse lugar saíram, há cem mil anos, nossos ancestrais para 

povoar o mundo. (DEUS, 2020, p. 74) 

 

Nesse sentido, acredito que o fortalecimento da pesquisa em Artes Cênicas, no que diz respeito 

a presença negra em cena em todos os seus aspectos, precisa ser edificada nas bases de nossas 

instituições. “É necessário criar outro pensamento, outra epistemologia, que será postulado da 

resistência política de implantação de outras formas de vida.” (PIZA e PANCELLI, 2022, p.34), e 

assim, possibilitar a ruptura com as formas construídas e impostas por meio da ocidentalização do 

saber.  Faço minhas as palavras de Eduardo Oliveira ao dizer que “A vida é uma obra de arte e seus 

segredos são transmitidos através dos mitos que tem a função pedagógica da transmissão do 

conhecimento ao mesmo tempo em que sua forma de narrativa acaba por criar a própria realidade que 

se quer conhecer.” (OLIVEIRA, 2009, s/p)  

O que se percebe então, é que em decorrência de toda uma formação nos espaços de ensino e 

contextos sociais fruto da colonização que tivemos em tempos passados, tais saberes e hábitos ainda 



80 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

se encontram fortemente arraigadas no entendimento e nas práticas docentes que são herdeiras 

explícitas das epistemologias fundamentais dos divulgadores colonizadores que se edificou por meio 

das ações de perversidade de subjugar os demais saberes e promovendo uma violência e ignorância 

cultural. 

Portanto, defendo a perspectiva para a formação das pesquisas acadêmicas nas Artes Cênicas 

em que as descobertas devam ser proporcionadas desde o ensino básico e consolidadas, tais 

investigações, nos espaços de ensino superior de modo a favorecer pesquisas que enalteçam a 

ancestralidade que nos pertence e que possa, como o pássaro Sankofa, projetar tais saberes para o 

futuro.  

 

 

REFERÊNCIAS 

ANDRADE, Yasmin Coelho de.  Narrativas de uma não experiência: saberes construídos na luta 

antirracista no ensino de Arte / Dissertação de mestrado, Artes, Universidade de Brasília, Brasília, 

2023. 

 

BRAGA, Bya et al. Sobre o rigor da pesquisa em artes cênicas na universidade brasileira. Revista 

ouvirouver, Uberlândia, v. 13, n. 1 p. 1 78-1 87 jan/jun. 2017. DOI:  

https://doi.org/10.14393/OUV20-v13n1a2017-13 

 

DEUS, Zélia Amador de. Caminhos trilhados na luta antirracista. 1ª ed. Belo Horizonte: Autentica, 

2020.    

 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador – saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis/RJ: Vozes, 2017. 

 

HOOKS, bell. Ensinando a progredir: a educação como pratica da liberdade. Tradução de 

Marcelo Brandão Cipola. 2ª edição. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017.   

 

MOURA, Glória. A força dos tambores: a festa nos quilombos contemporâneos. In: SCHWARCZ, 

Lilia Morite; REIS, Letícia Vidor. (Org). Negras imagens: Ensaios sobre cultura e Escravidão no 

Brasil. São Paulo: Ed. Universidade de São Paul: Estação Ciência, 1996.  

 

MUNANGA, Kabengele; GOMES, Nilma Lino. O negro no Brasil de Hoje. São Paulo: Global, 

2016. 

 

OLIVEIRA, Eduardo David de. A epistemologia da ancestralidade. Revista Entrelugares – Revista 

de Sociopoética e abordagens afins, 2009 – Disponível: 

http://www.entrelugares.ufc.br/phocadownload/eduardo-resumo.pdf acesso em 30 de março 2019. 

 

PEREIRA, Amauri Mendes. África – para abandonar esterótipos e distorções. Belo Horizonte: 

Nandyala, 2012. 

https://doi.org/10.14393/OUV20-v13n1a2017-13
http://www.entrelugares.ufc.br/phocadownload/eduardo-resumo.pdf


81 
 

Rascunhos  Uberlândia  v.12 n.2   p.68-81  ago.|dez.2024 
 

 

PIMENTA, Renata Waleska de Souza et al. A Pedagogia da Ancestralidade no ensino de 

linguagem. ACENO, 9 (21): 159-172, setembro a dezembro de 2022. 

DOI:10.48074/aceno.v8i18.13760 

 

 PIZA, Suze de Oliveira; PANSARELLI, Daniel. Sobre a descolonização do conhecimento – a 

invenção de outras epistemologias. Estudos de Religião, v. 26, n. 43 • 25-35 • 2012.  

 

SANTOS, Gislene Aparecida dos. A invenção do Ser Negro – um percurso das ideias que 

naturalizaram a inferioridade dos negros. São Paulo: Educ/FAPESP; Rio de Janeiro: Pallas, 2002.  

 

 

 

 

http://dx.doi.org/10.48074/aceno.v8i18.13760

