ISSN Eletronico: 2526-2106

PRIMORDIUM

Revista de Filosofia e Estudos Classicos

PRIMORDIUM

Uberlandia

v. 8

n. 15

p. 1-292

jan./jun. 2023




A revista aceita colaboragdes, reservando-se o direito de publicar ou ndo os materiais
espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estdo nas ultimas paginas.

Os resumos em lingua estrangeira sdo de inteira responsabilidade dos autores.

Dados Internacionais de Catalogag@o na Publicacdo (CIP)
Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil.

PRIMORDIUM - Revista de Filosofia e Estudos Classicos, v. 8, n. 15 — jan./jun. 2023.

Universidade Federal de Uberlandia, Instituto de Filosofia, Coordenagdo do Curso de Graduagdo em

Filosofia e Programa de Pos-Graduagdo em Filosofia.

Semestral
ISSN Eletronico: 2526-2106

1. Filosofia - Periodicos. 2. Estudos classicos - Periodicos. — Universidade Federal de Uberlandia,
Instituto de Filosofia, Coordenagdo do Curso de Graduag@o em Filosofia e Programa de P6s-Graduagio

em Filosofia.

CDU: 1
Biblioteca da UFU

Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus autores, ndo cabendo
qualquer responsabilidade legal sobre seu conteiido a Revista ou ao Instituto de Filosofia
da UFU.

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLANDIA
Universidade Federal de Uberlandia

Reitor: Valder Steffen Junior

Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva

EDUFU - Editora da Universidade Federal de Uberlandia

Direcdo: Alexandre Guimaraes Tadeu de Soares

Av. Jodo Naves de Avila, 2121 — Campus Santa Monica — Bloco A — 1 A
Cep: 38408-144 / Uberlandia — Minas Gerais

Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria]
www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br




Expediente do Comité Editorial

Periodicidade Semestral - ISSN Eletronico: 2526-2106
Volume 8 Numero 15 — jan./jun. 2023

Comité Editorial Executivo

Fernando Tadeu Mondi Galine, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)
Lais Oliveira Rios, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Lilia Alves de Oliveira, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Lucas Guerrezi Derze Marques, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)
Marcos César Seneda, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Conselho editorial

Alfredo Gatto, UniSR (Milano, MI, Italia)

César Augusto Battisti, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil)

César Fernando Meurer, UFABC (Sao Bernardo do Campo, SP, Brasil)
Cleudio Marques Ferreira, UFG (Goias, GO, Brasil)

Clovis Brondani, UFFS (Chapecd, SC, Brasil)

Dirce Eleonora Nigro Solis, UERJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil)
Edgard Edgard Vinicius Cacho Zanette, UERR (Roraima, RR, Brasil)
Felipe dos Santos Almeida, UFPB (Jodao Pessoa, PB, Brasil)

Igor Agostini, UNISALENTO (Lecce, LE, Italia)

Laurici Vagner Gomes, UEMG (Belo horizonte, MG, Brasil)

Rafael Haddock Lobo, UFRJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil)

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 3-6, jan./jun. 2023. e-ISSN2526-2106



Expediente Editorial n.15 v.8 — jan./jun. 2023

Conselho Consultivo

Ana Gabriela Colantoni, UFG (Goias, GO, Brasil)

Dirceu Fernando Ferreira, [FTM (Uberaba, MG, Brasil)

Eduardo Ferreira Chagas, UFC (Fortaleza, CE, Brasil)

Evanio Marlon Guerrezi, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil)

Fabio Amorim de Matos Junior, UFG (Goias, GO, Brasil)
Gustavo da Encarnag¢ao Galvao Franca, UNAV (Pamplona, NA, Espanha)
Harley Juliano Mantovani, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil)

José Jodo Neves Barbosa Vicente, UFRB (Amargosa, BA, Brasil)
Lucas Nogueira Borges, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Luis Gabriel Provinciatto, UEVORA (Evora, PAo, Portugal)
Marcelo de Mello Rangel, UFOP (Ouro Preto, MG, Brasil)
Marcio Tadeu Girotti, FATECE (Pirassununga, SP, Brasil)

Paulo Irineu Barreto Fernandes, IFTM (Uberlandia, MG, Brasil)
Priscila Rossinetti Rufinoni, UnB (Brasilia, DF, Brasil)

Thiago Rodrigo Oliveira Costa, UFRB (Amargosa, BA, Brasil)

Equipe técnica
Revisdo: Comité editorial executivo
Preparagdo da versdo eletronica: Gabriela Lima de Oliveira (Instituto de

Filosofia/UFU)

4 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 3-6, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Expediente Editorial n.15 v.8 — jan./jun. 2023

PRIMORDIUM - Revista de Filosofia e Estudos Classicos

Contatos: Pagina na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium

Correio Eletronico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br
Telefone: +55 (34) 3239-4252

IFILO - Instituto de Filosofia

DIRIFILO: Prof.? Dr.* Georgia Cristina Amitrano
COCEFT: Prof. Dr. Fernando Martins Mendonca
UFU — Universidade Federal de Uberlandia

Reitor: Valder Steffen Junior

Vice-reitor: Orlando César Mantese
Av. Jodo Naves de Avila, 2121, Bloco 1U, Sala 1U131 Campus Santa
Mbnica Cep: 38408-144  Uberlandia — Minas Gerais — Brasil

EDUFU - Editora da Universidade Federal de Uberlandia

Direcdo: Guilherme Fromm

Av. Jodo Naves de Avila, 2121 — Campus Santa Ménica — Bloco A — Sala
1A Cep: 38408-144  Uberlandia — Minas Gerais — Brasil

Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria)

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br

“Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus
autores, ndo cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteudo a

Revista ou a EDUFU”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 3-6, jan./jun. 2023. e-ISSN2526-2106 5


https://seer.ufu.br/index.php/primordium
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br
http://www.edufu.ufu.br/
mailto:livraria@ufu.br

Expediente Editorial n.15 v.8 — jan./jun. 2023

6 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 3-6, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Missao e politica editorial

A Revista Primordium tem por meta principal facultar aos
pesquisadores da area de Filosofia e Estudos Classicos, nacionais e
estrangeiros, a publicacdo de trabalhos cujo tema contemple o exame de
problemas filosoficos e o estudo das civilizagdes classicas em geral,
resenhas criticas e tradugdes. Com isso, visa tornar disponiveis artigos
inéditos sobre temas da Filosofia e do mundo greco-romano, promovendo a
interdisciplinaridade e o estudo académico em geral.

A Revista Primordium aceita para publicacgdo trabalhos originais, nas
areas de Filosofia e de Estudos Classicos (Latim ou Grego), de autores ¢
autoras brasileiros(as) e estrangeiros(as), desde graduados/graduandos(as)
mestres/mestrandos(as) e doutores/doutorandos(as), que serao destinados as
secoes de artigos, dossi€s, resenhas, traducdes e entrevistas. Os alunos cuja
formacao for de Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos
Cléassicos.

A Revista Primordium somente recebe e tramita para publicagdo um
trabalho original por vez para cada um dos(as) autores(as) ou coautores(as).

Os textos enviados a revista Primordium serdo submetidos a um
Conselho Editorial que ira selecionar os textos a serem publicados por
fasciculo.

O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de
ndo aceitar os textos que nao sigam as nossas normas de formatacdo e/ou
nossa linha editorial.

Politica de Acesso Livre

Os contetdos publicados neste periddico estdo licenciados com uma
Licenca Creative Commons Atribui¢cdo-NaoComercial-SemDerivagoes 4.0
Internacional (CC BY NC ND).

A Revista Primordium é um periodico cientifico institucional com pu-
blicacdes eletronicas com acesso online 100% aberto, livre e gratuito,

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 7-8, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 7



Missdo e politica editorial

seguindo o principio de que disponibilizar gratuitamente o conhecimento
cientifico ao publico proporciona maior democratizagdo mundial do conhe-
cimento.

Por ser um periddico de Acesso Aberto, a Revista Primordium esta
com todo o seu conteudo disponivel gratuitamente, sem qualquer custo aos
seus usuarios (leitores/autores/pesquisadores).

Nossos usuarios podem ler, fazer download, compartilhar, divulgar,
distribuir, imprimir, pesquisar, citar, vincular os links dos textos completos
dos artigos, ou usa-los para qualquer outra finalidade académico-cientifica
legal, sem solicitar permissao prévia do editor ou do autor, desde que res-
peitada a licenca de uso do Creative Commons Creative Commons Atribui-
¢do-NdoComercial-SemDerivagoes 4.0 Internacional utilizada pelo perio-
dico, que preconiza:

BY: a autoria deve ser respeitada e corretamente citada em toda e qualquer
forma de uso deste contetido.

NC: ndo comercializar este conteudo que é e sempre sera de acesso gratuito.
ND: ndo derivar, nao plagiar e ndo adulterar este contetido autoral.

Declaracio de Privacidade e direitos autorais

Os trabalhos publicados sdo de propriedade dos seus autores, que
poderdo dispor deles para posteriores publicacdes, sempre fazendo constar
a edi¢do original (titulo original, Primordium, Uberlandia, v., n., paginas).

Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus
autores, ndo cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteudo a
Revista ou a EDUFU.

Originalidade

Toda contribuigdo ¢ original e inédita, ndo foi publicada e ndo esta sendo
avaliada para publicac@o por outra revista.

8 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 7-8, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



PRIMORDIUM

Revista de Filosofia e Estudos Classicos

Revista Semestral do Instituto de Filosofia (IFILO). Associada a
Coordenacdo do Curso de Graduacdo em Filosofia e ao Programa de Pos-
graduacao em Filosofia da Universidade Federal de Uberlandia (UFU).

Volume 8, Numero 15 — jan./jun. — 2023

SUMARIO

Editorial.......cc.ovviiiiiiiieiee e 13-14
Lilia Alves de Oliveira

Dossié: Leo Strauss: 50 anos de um legado

Apresentacdo do DOSSI€.......ccecveviiriiniiiiesieeeee e 15-22
Elvis de Oliveira Mendes

A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a
redescoberta da esquecida arte de escrever...........oeevvveennnen. 23-58
Bruno Irion Coletto

O Max Weber de Leo Strauss.........cccceveereeneenienieneenens 59-86
Cassio Corréa Benjamin
Rodrigo César Floriano

A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund

Theo Magalhdes Villaga

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 9-10, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 9



Sumario v.8 n.15 — jan./jun. 2023

Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma
investigacdo do legado intelectual de Leo Strauss......... 107-142
lann Endo Lobo

O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo
SEEAUSS. c.nveeureeeeeteeieet ettt 143-158
Ronaldo Tadeu de Souza

O Filésofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas™: Leo
Strauss e o Problema Teoldgico-Politico....................... 159-192
Elvis de Oliveira Mendes

Strauss e o duplo proposito da educagao liberal............ 193-214
Claudio Cesar Carvalho dos Santos

Traducdo de Leo Strauss e a Educacédo Liberal.............. 215-244
Walter Nicgorski
Tradutor: Bruno Irion Coletto

Artigos
Da critica antropologica ao sujeito  antropoldgico
ESPITIUAL ..o 245-258
Lucas Oliveira Mendes
Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo
e Religido, de Jiirgen Habermas...........ccoocvevverveneenen. 259-282
Anthony Lucas Neves Azevedo
INAeXadOres...........oooiiiiiiiiiii e 283
Normas para SuUbmissa0...............ceevevverieeniienieerie e 285-290
Politica antiplagio.............c.coooiiriiiiiiii e 291-292

10 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 9-10, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



PRIMORDIUM

Revista de Filosofia e Estudos Classicos

Semestral Journal of the Institute of Philosophy (IFILO). Associated with
the Coordination of the Graduate Course in Philosophy and the
Postgraduate Program in Philosophy at the Universidade Federal de
Uberlandia (UFU).

Volume 8, Issue 15 — Jan./Jun. — 2023

CONTENTS

Editorial......ccc.vvviiiiiieiiee e 13-14
Lilia Alves de Oliveira

Dossier: Leo Strauss: 50 years of a legacy

Dossier PreSentation..........ooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaeaaaes 15-22
Elvis de Oliveira Mendes

Leo Strauss' methodology as an art of reading and the rediscovery
of the forgotten art Of Writing..........c.ccecevveeeriecenieerieeneesienes 23-58
Bruno Irion Coletto

The Max Weber of Leo Strauss........oooeevevveeeeiiiiciieeeeeeennns 59-86

Cdssio Corréa Benjamin
Rodrigo César Floriano

Leo Strauss’ critique to Edmund Burke’s historicism......87-106
Theo Magalhdes Villaga

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 11-12, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 11



Contents v.8 n.15 — jan./jun. 2023

Pierre Manent and the critique of modern political thought: an
investigation of Leo Strauss's intellectual legacy.......... 107-142
lann Endo Lobo

The Natural Law Argument in Leo Strauss's Political
THEOTY.c.veeveeieeieeieeteert ettt eeae e 143-158
Ronaldo Tadeu de Souza

The Philosopher and Religion or “Between Jerusalem and
Athens”: Leo Strauss and the Theological-Political
Problem........ccooieiiiiiniiciiieeceeee e 159-192
Elvis de Oliveira Mendes

Strauss and the dual purpose of liberal education.......... 193-214
Claudio Cesar Carvalho dos Santos

Translation of Leo Strauss and Liberal Education......... 215-244
Walter Nicgorski
Translator: Bruno Irion Coletto

Articles
From Anthropological criticism to the spiritual
anthropological subject..........ccccevieiieiienieieeeee 245-258
Lucas Oliveira Mendes
Secular State and Religious Communities in Between
Naturalism and Religion, by Jirgen Habermas........... 259-282
Anthony Lucas Neves Azevedo
INAEXETS....c...oiiiiiiiiiiieeee ettt 283
Submission rules...........ccoccooiiiiiiiiiii e 285-290
Antiplagiarism policy............cccooviiiviiiiiiiiiee e 291-292

12 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 11-12, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Editorial v.8 n.15 jan./jun. 2023

Lilia Alves de Oliveira”®

A Revista Primordium inicia seu oitavo ano de existéncia com este
fasciculo de nimero 15 do volume 8 referente ao semestre janeiro/junho de
2023 trazendo ao nosso publico a experiéncia de uma modalidade editorial que
nos proporciona o compartilhamento de pesquisas correlatamente identificadas
pelo mesmo foco de pesquisa que as apresentam umas as outras € as une de
forma sistematicamente organizada, o dossi€; que tem se consolidado na pratica
editorial como uma ferramenta efetivamente eficaz no sentido de aproximar
pesquisadores de varias Universidades em torno de uma tematica em pesquisa.
Este numero é composto de trés segdes: a primeira: Dossiés, em que
apresentamos o Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado contendo sete artigos,
a segunda secdo: Tradugdes, com uma traducdo pertencente ao conjunto do
Dossié, finalizando com a secdo artigos que nos oferece reflexdes em mais dois
artigos.

Abrindo este nimero convidamos nossos leitores a apreciarem na se¢ao
Dossiés, a impar coletanea de pesquisas cientificas proposta por Elvis de
Oliveira Mendes no Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado. Elvis é
doutorando em Filosofia no Programa de Po6s-Graduacdo em Filosofia do
Instituto de Filosofia (IFILO) da Universidade Federal de Uberlandia (UFU). A
pesquisa foi desenvolvida sob a égide e fomento do Conselho Nacional de
Desenvolvimento Cientifico e Tecnologico (CNPq) e este dossié foi organizado
por Elvis de Oliveira Mendes sob coordenagdo do Prof. Dr. Richard Romeiro
Oliveira (UFSJ). Confiram as apresentagdes dos artigos deste dossié na
apresentacdo redigida pelo proponente/organizador que nos convida a
avangarmos um pouco mais no conhecimento sobre as pesquisas do filosofo
germano-americano Leo Strauss, de origem judaica, que se dedicou em grande
parte a Ciéncia Politica e seu entrelagamento a Filosofia. E ndo deixem passar

* Membro do Comité Editorial Executivo da Revista Primordium. E-mail: lilia@ufu.br.
Lattes: http://lattes.cnpg.br/6180729132316960. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0029-
8487.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 13-14, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 13


mailto:lilia@ufu.br
http://lattes.cnpq.br/6180729132316960
https://orcid.org/0000-0003-0029-8487
https://orcid.org/0000-0003-0029-8487

Lilia Alves de Oliveira

em branco a pagina de abertura a ilustragdo personalizada feita por Thaina
Teixeira, em doagdo, para capa deste dossi€; contando com arte final em doagdo
por Klaus Ziilow. Tanto a equipe editorial de Primordium, quanto os autores ¢
o organizador do Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado expressam sua
gratiddo pela arte exclusiva em homenagem a Leo Strauss.

Nesta edigdo a se¢do Tradugdes, vem fazendo uma ponte com o Dossié
Leo Strauss: 50 anos de um legado. nossos leitores podem apreciar a tradugéo
Leo Strauss e a Educacdo Liberal realizada por Bruno Irion Coletto ao artigo de
Walter Nicgorski professor emérito na University of Notre Dame.

Na se¢do Artigos, trazemos mais dois artigos na linha da Filosofia
Contemporanea. Em Da critica antropoldgica ao sujeito antropoldgico
espiritual, Lucas Oliveira Mendes, que € Mestre em Filosofia pela Universidade
Federal de Uberlandia (UFU) e atua como professor pelo Governo do Estado de
Santa Catarina (GOVERNOY/SC) discorre acerca do objetivo de se encontrar o
homem antropologico em suas possiveis dimensdes para além do empirico,
ainda que seja na experiéncia da vida que ele ¢ conhecido e estudado, e que isso
se torna possivel através da conectividade entre os pensamentos de Foucault e
Kant abordar as possibilidades desse sujeito antropoldgico vir a ser objeto de
si e de fazer algo de si mesmo.

Encerrando a secdo de artigos, Anthony Lucas Neves Azevedo, que
atualmente ¢ graduando em Filosofia pela Universidade Federal do Para
(UFPA) nos traz o artigo Estado secular e comunidades religiosas em Entre
Naturalismo e Religido, de Jiirgen Habermas, no qual busca compreender, o
papel das comunidades religiosas na sociedade, as expectativas de
comportamento do cidaddo religioso na sociedade civil, analisando a relagao
entre os cidaddos seculares e religiosos na democracia, as pressuposi¢des
cognitivas necessarias para se alcangar uma relacdo cooperativa, e o
processo de aprendizagem para que essas pressuposicdes sejam alcancadas
no Estado secular.

Com entusiasmado agradecemos aos autores a parceria neste trabalho,
e reiteramos aos caros leitores nossa gratiddo e o convite a leitura. Iniciamos
assim as publicagdes de 2023 da Revista Primordium com este volume 8,
desejando a todos boa leitura.

Equipe editorial Primordium

14 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 13-14, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado

Apresentacao
Elvis de Oliveira Mendes*

llustragdo  feita por Thaina
Teixeira, em doagdo, para capa
deste dossié; arte final montada,
em doagdo, por Klaus Ziilow. Os
|autores e organizador expressam
'sua gratiddo pela arte em
homenagem a Leo Strauss.

,

E com imensa alegria e satisfacdo que apresento o “Dossié Leo
Strauss: 50 anos de um legado”, um empreendimento que nao seria possivel
sem o amplo apoio do Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira (UFSJ) e da
equipe editorial da revista Primordium — Revista de Estudos Classicos,
periodico vinculado ao Instituto de Filosofia da Universidade Federal de
Uberlandia. Antes de qualquer coisa, gostaria de dizer que este dossié

* Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlandia (UFU). Pesquisador em
Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico (CNPq). E-mail:
elvis.oliver@live.com.  Lattes:  http:/lattes.cnpg.br/0370724581551831. ORCID:
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319. Organizador deste dossié sob coordenagdo do Prof. Dr.

Richard Romeiro Oliveira (UFSJ).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 15


mailto:elvis.oliver@live.com
http://lattes.cnpq.br/0370724581551831
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319

Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado Apresentacéo

representa muitas coisas para o crescimento do interesse académico sobre
Leo Strauss no Brasil, o que faz dessa empreitada algo realmente grande e
significativo. Entre as muitas coisas que a confec¢do deste dossié representa,
vale notar primeiramente o seu carater inédito, visto que ndo se encontra nos
arquivos dos periodicos oficiais de filosofia no Brasil nenhuma publicacdo
desta natureza, o que fornece a esta produ¢ao um carater inédito e exclusivo.
Em segundo lugar, ¢ importante registrar aqui que este dossié, além de
inédito e exclusivo, como foi acima pontuado, vem a lume em um ano
simbolico, no qual se comemora uma dupla efeméride: os 50 anos da morte
de Leo Strauss e os 70 anos da publicagdo de sua obra mais comentada e
traduzida no mundo, o monumental Natural Right and History. Um terceiro
ponto digno de comentario diz respeito a0 momento em que ocorre a
publicagdo deste dossié: trata-se, de fato, de um momento marcado, no
Brasil, por um interesse académico cada vez maior e ostensivo pelo autor
que ele visa homenagear e em que se observa, portanto, um significativo
aumento no numero de monografias, dissertacdes e teses defendidas por
pesquisadores brasileiros acerca de seu pensamento e¢ de seu trabalho
filosofico, dando origem a um material bibliografico que pode ser
consultado nos repositdrios de universidades de todas as regides do pais.
Negligenciada durante décadas, atualmente a obra de Leo Strauss
comega, com efeito, a ser descoberta e estudada no Brasil de maneira
relativamente rapida e vibrante, levando jovens pesquisadores de nosso pais
a se debrucarem, com objetivos filosoficos, sobre os textos straussianos, o
que tem tornado possivel, entre nods, a constituicdo de uma verdadeira e
incipiente “straussiologia”. E legitimo dizer que esse interesse pela
producdo filoséfica de Leo Strauss no Brasil segue uma tendéncia
internacional mais recente que pode ser percebida por meio de publicagdes
que chegam de varios lugares do mundo e em diferentes idiomas,
publicagdes que buscam uma compreensao mais profunda dos textos e cartas
deixados pelo autor. Esse fendmeno nos mostra que os trabalhos
straussianos possuem um inequivoco potencial reflexivo para lidar de
maneira auténtica e radical ndo apenas com os temas da tradigdo do
pensamento politico e filosofico, mas também com os impasses e

16 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

contradi¢cdes da cultura moderna e contemporanea, sobretudo aqueles que
se vinculam com os acontecimentos mais problematicos que se impdem as
sociedades de nosso tempo.

Mas a justificativa mais fundamental para este dossié se assenta no
fato de que Leo Strauss ¢ indiscutivelmente um dos mais importantes
filosofos politicos do século XX; na realidade, para muitos especialistas,
Strauss ¢ mesmo o mais erudito e mais profundo dos pensadores da filosofia
politica contemporanea, fato que se evidencia seja a partir do vasto leque de
autores por ele estudados, seja pela originalidade de seus insights e reflexdes
ou ainda pela maneira sagaz e peculiar com a qual ele problematizou os
modismos e o dogmatismo do pensamento moderno e contemporaneo. Ao
mesmo tempo, ¢ preciso reconhecer que certamente ninguém se engajou
filosoficamente mais do que ele em um projeto necessario de renovacao da
filosofia politica em um contexto atual. Nesse sentido, a sua proposta de
“retorno as coisas politicas” por elas mesmas, por meio da retomada dos
“problemas fundamentais”, visando efetuar a saida do casulo dos
preconceitos intelectuais de nosso tempo e alcangar uma compreensio
renovada das questdes origindrias que alimentam o pensar genuino, torna o
seu modo caracteristico de filosofar uma postura radical diante das solugdes
faceis e abstratas que caracterizam a filosofia politica na atualidade. E & luz
desses elementos que devemos compreender o recurso de Strauss ao
questionamento socratico como um procedimento alternativo para a
reativacdo da filosofia politica, e o seu apreco pela dialética platdnica e pela
moderacdo politica aristotélica, o que nos mostra que a sobriedade do
pensamento antigo parece ser para o professor Strauss o caminho para um
renascimento original da racionalidade na filosofia politica contemporanea.

Strauss nasceu em 20 de setembro de 1899, em Kirchhain, pequena
cidade rural localizada no estado de Hesse, na Alemanha, e, durante os anos
de sua formagdo académica, foi aluno de Husserl e Heidegger. Como muitos
intelectuais de origem judaica, ele se exilou nos EUA para fugir da
perseguicao de cunho antissemita instaurada pelo movimento nacional-
socialista em sua terra natal. Com efeito, depois de passar uma temporada
em Paris e Cambridge, gracas ao recebimento de uma bolsa da Fundacao

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 17



Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado Apresentacéo

Rockefeller, ele finalmente se instalou na América no ano de 1937, onde
passou por uma década de profundas dificuldades financeiras, até se tornar,
em 1949, professor de Ciéncia Politica na Universidade de Chicago,
instituicdo em que lecionou por duas décadas.

Nos EUA, Strauss formou geracdes de estudantes e ganhou muitos
admiradores, influenciando varios intelectuais com quem teve contato e
dialogando com colegas e criticos. Contudo, durante a sua vida, Strauss foi
visto, na maioria das vezes, apenas como mais um erudito especializado nos
classicos do pensamento politico ou como um scholar convencional cuja
producao intelectual fora totalmente dedicada ao ramo da histéria das ideias.
E apenas apos a sua morte, em 1973, que se comega a compreender que
Strauss ¢ autor de uma obra profundamente instigante que escapa ao campo
da mera erudi¢do historiografica, o que desencadeia um movimento
hermenéutico que paulatinamente altera o modo de recepg¢ao dos seus textos.
Com isso, a dimensdo genuinamente filosofica dos trabalhos de Strauss aos
poucos passa a ser reconhecida, consolidando-se gradativamente a
compreensdo de que esses trabalhos contém insights filosoficos realmente
originais, mobilizados em fun¢do de um projeto intelectual ousado, qual
seja: o projeto de efetuar uma critica radical aos principais pressupostos da
filosofia politica moderna e contemporanea, mediante uma minuciosa €
diferenciada interpretagdo das grandes obras da tradigdo.

Desde entdo, o legado intelectual de Strauss veio a exercer fascinio
e admiragdo em um vasto numero de estudiosos em varias partes do mundo.
Eo que se verifica, antes de mais nada, realmente, nos EUA e no Canada,
paises em que o pensamento de Strauss causou inicialmente mais impacto,
transformando-se no objeto de um profundo (e as vezes polémico) debate; e
¢ o que se observa igualmente, nas ultimas décadas, na Europa
(especialmente na Italia, na Franca e na Inglaterra) e, mais recentemente, na
Asia, com destaque para a China, pais em que se verifica o desenvolvimento
de uma vasta produgdo bibliografica dedicada ao estudo e anélise dos textos
de Strauss. A organizagdo do presente dossi€ se insere na esteira desse
movimento internacional e tem como objetivo contribuir com ele, abrindo
espaco para a publicacdo de textos de jovens pesquisadores brasileiros que

18 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

corajosamente tém se dedicado a esse dificil trabalho de compreensao da
grande e complexa obra de Strauss.

A grandiosidade da obra de Strauss pode ser percebida neste volume
através dos diferentes pontos de vista por meio dos quais tal obra é passivel
de ser abordada: de fato, tivemos contribui¢des, na elaboragao do presente
dossié, de pesquisadores oriundos dos mais variados campos das ciéncias
humanas, como a histdria, as ciéncias sociais, a ciéncia politica, o direito e
a filosofia, o que revela a diversidade de chaves de leitura e abordagens a
partir das quais os textos de Strauss podem ser acessados. O primeiro artigo
que abre este dossi€é tem como titulo: “A metodologia de Leo Strauss
enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever”. Esse
trabalho é uma contribui¢do de Bruno Irion Coletto, que ¢ Doutor em Direito
pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), e nele o
“método” de escrita de Strauss esta no centro da abordagem: para o autor, a
filosofia politica de Strauss demanda, com efeito, um entendimento mais
detalhado de sua metodologia, o que requer, por sua vez, uma analise mais
atenta de seu modo de escrever.

O segundo artigo leva o titulo, “O Max Weber de Leo Strauss”, foi
escrito por Cassio Benjamin que é doutor em Ciéncia Politica pela
Universidade Federal de Minas Gerais e atua como professor na
Universidade Federal de Sao Jodo del-Rei, em coautoria com Rodrigo
Floriano que é Mestrando pelo programa de Pos-Graduagdo em Filosofia
pela UFSJ. Esse artigo toca numa das questdes mais centrais da critica de
Leo Strauss a modernidade, a saber, sua critica a Ciéncia Social
contemporanea, que tem em Max Weber, seu fundador e principal expoente.
Embora Strauss tenha se revelado um grande admirador de Weber, percebeu
na consolidagdo de sua Ciéncia Social “livre de valor”, um terreno fértil para
o niilismo. Neste artigo, os autores pretendem mostrar de que maneira
Strauss desenvolve sua critica da modernidade por meio da critica a
cientificidade radical de Weber. Embora a leitura straussiana seja polémica
e muitas vezes gere certa controvérsia, sobretudo, entres os especialistas do
pensamento de Weber, ndo se pode negar que sua interpretagdo possui
grande originalidade.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 19



Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado Apresentacéo

Na sequéncia, temos o artigo “A critica de Leo Strauss ao
Historicismo de Edmund Burke”, contribuicao de Theo Magalhdes Villaga,
que ¢ doutorando em Filosofia pela Pontificia Universidade Catolica do Rio
de Janeiro (PUC-Rio). Em seu artigo, Theo Villaga examina a critica de Leo
Strauss ao pensamento de Edmund Burke e problematiza o fato de que
ambos os autores sejam enquadrados como expoentes do pensamento
conservador. Assim, ao mostrar que Strauss foi critico de Burke justamente
por causa do historicismo adotado pelo pensador irlandés, o artigo provoca
uma reflexdo sobre os equivocos hermenéuticos a que certos rotulos
politicos podem nos conduzir.

O quarto artigo se intitula “Pierre Manent e a critica do pensamento
politico moderno: uma investigagdo do legado intelectual de Leo Strauss”.
Trata-se de uma contribui¢ao de lann Endo Lobo, doutorando em Sociologia
Politica pela Universidade Federal de Santa Catarina. Nesse trabalho, o
autor usa de uma estratégia diferente daquela dos textos anteriores: de fato,
sua proposta fundamental ¢ analisar a interpretacdo de Pierre Manent a
respeito do pensamento politico moderno e do liberalismo moderno a luz de
sua inspiracdo na filosofia de Leo Strauss. Por meio dessa abordagem, tem-
se ndo apenas uma exegese dos textos de Strauss, mas também uma
observacgao do legado intelectual straussiano na compreensdo dos problemas
inerentes ao regime liberal democratico.

Na continuagdo, temos o quinto artigo, que traz como titulo “O
Argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss”, de Ronaldo
Tadeu de Souza, que ¢ doutor pelo Departamento de Ciéncia Politica da
Universidade de Sdo Paulo. A pretensdo basica dessa contribui¢do consiste
em analisar a maneira como Leo Strauss compreende o tradicional problema
da lei natural, conferindo-se especial atengdo as concepgdes straussianas em
relacdo a legitimidade da lei natural.

O sexto artigo ¢ intitulado “O Fildsofo e a Religido ou ‘entre
Jerusalém e Atenas’: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico”. Trata-
se da minha contribui¢do pessoal para este dossi€. Sou doutor em Ciéncia
Politica pela Universidade Federal Fluminense e doutorando em Filosofia
pela Universidade Federal de Uberlandia. Meu artigo consiste em uma

20 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

analise do carater cético da critica straussiana em relagdo a pretensao
racionalista de substituir a fé religiosa pelo primado da razdo teorica, além
disso, encontra-se também nesse estudo, uma analise da reconsideragdo do
problema teologico-politico proposto por Strauss.

O sétimo e ultimo artigo deste volume tem como titulo, “Strauss e o
duplo proposito da educagdo liberal”, de Claudio César Carvalho dos
Santos, que ¢ mestrando em Filosofia no Programa de P6s-Graduagdo em
Filosofia da Universidade Federal de Sdo Jodo del-Rei. Nesse trabalho, o
tema da educagdo liberal na obra de Leo Strauss aparece como assunto
principal. O proposito desse ultimo texto € apresentar a posi¢ao de Strauss
sobre a possibilidade de aplicagdo da educagdo liberal nas sociedades de
massa como uma forma de resguardar as democracias liberais.

Por fim, contamos com uma bela traducao do texto “Leo Strauss and
Liberal Education” para o portugués, feita pelo doutor Bruno Colleto. Esse
texto € de autoria de Walter Nicgorski e foi publicado pela primeira vez no
periodico Interpretation: A Journal of Political Philosophy, XIII, em maio
de 1985. Walter Nicgorski foi um dos muitos alunos de Leo Strauss que se
dedicaram a interpretar seu pensamento € a manter viva a sua heranca
intelectual. Atualmente, ele ¢ professor emérito na University of Notre
Dame. Aproveitando o ensejo, gostaria registrar aqui meus sinceros
agradecimentos ao professor Timothy Burns, editor da revista
Interpretation, pela gentil permissdo para a traducdo desse trabalho.

Feita a apresentacdo sucinta de todas as contribui¢des presentes
neste volume, gostaria igualmente de registrar aqui, para finalizar, minha
satisfacdo e entusiasmo na realizacdo desse empreendimento, que ¢ um
primeiro esfor¢o para a expansdo dos estudos sobre Strauss no Brasil, algo
que certamente levara a uma melhor compreensdo desse autor em nosso
pais, arejando, por assim dizer, o ambiente intelectual brasileiro. De fato,
Strauss, quando analisado independentemente dos preconceitos, dos rotulos
e das classificacdes politicas ordinarias, apresenta-nos uma forma de
exercitar a filosofia que € radical e profundamente questionadora, capaz de
colocar em xeque todas as categorias intocaveis da tradi¢do e do pensamento
atual. Nesse sentido, o estudo de seus textos podera definitivamente dar-nos

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 21



Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado Apresentacéo

novo animo na dificil tarefa de pensar o nosso tempo — submerso no barulho
e na gritaria das solugdes faceis —, oferecendo-nos elementos filosoficos
capazes de contribuir substancialmente com o trabalho de resgatar uma
reflexdo verdadeiramente racional acerca do politico, a qual, precisamente
por ser racional, se encontra mais proxima dos fenéomenos e de sua
complexidade intrinseca.

Boa leitura!

Elvis de Oliveira Mendes
Novembro de 2023, Uberlandia, Minas Gerais

22 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67333

A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de
ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever

Bruno Irion Coletto*

Resumo: O aumento no interesse pelo pensamento de Leo Strauss no Brasil € fato
consumado, o que vem representado pela recente tradugdo de varias de suas obras
para o Portugués, sem contar uma incipiente produgdo de textos académicos sobre
o seu trabalho. Tido como um autor hermético, dificil de ler, a compreensdo de
sua filosofia politica demanda, entdo, o entendimento de sua metodologia.
Articular as razdes ¢ os modos de Leo Strauss € o objetivo da presente pesquisa. O
resgate — e a explicitagdo — do modo esotérico de escrever presente na tradigdo da
filosofia politica que remonta a Grécia Antiga, realizados por Strauss, passa,
primeiro, pelo entendimento da critica que ele articula contra a modernidade. Se o
modo esotérico de escrita, em vista do regime de persegui¢do que os fildsofos
viviam, era secreto, por que Strauss se lancou na tarefa de reveld-lo? A
compreensdo das regras de interpretagdo que Strauss propde, juntamente com a
compreensdo dos niveis de perseguicdo que podem se fazer presentes na
comunidade politica, s é possivel ap6s o entendimento da metodologia de Strauss
enquanto uma arte de ler.

Palavras-chave: Leo Strauss; Filosofia Politica; Arte de Ler; Esoterismo.

Leo Strauss' methodology as an art of reading and the rediscovery of the
forgotten art of writing

Abstract: The increasing interest in Leo Strauss” thought in Brazil is a fact, which
is represented by the recent translation of several of his works into Portuguese, not
to mention an incipient production of academic texts about his work. Regarded as
a hermetic author, difficult to read, the understanding of his political philosophy

* Doutor em Direito pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professor em
Instituto  Mises  Brasil (IMB).  E-mail:  coletto.bruno@gmail.com.  Lattes:
http://lattes.cnpq.br/4717440398580073. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9720-7013.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 23


mailto:coletto.bruno@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/4717440398580073
https://orcid.org/0000-0001-9720-7013
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67333
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67333

A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

demands, then, the understanding of his methodology. Articulating the reasons
and ways of Leo Strauss is the objective of the present research. The rescue — and
the explanation — of the esoteric way of writing present in the tradition of political
philosophy that goes back to Ancient Greece, carried out by Strauss, passes, first,
through the understanding of the criticism that he articulates against modernity. If
the esoteric way of writing, under the regime of persecution that philosophers
lived, was secret, why did Strauss undertake the task of revealing it?
Understanding the rules of interpretation that Strauss proposes, along with
understanding the levels of persecution that can be present in the political
community, is only possible after understanding Strauss” methodology as an art of
reading.

Keywords: Leo Strauss; Political Philosophy; Art of Reading; Esoterism.

Introducio: o interesse pelo pensamento de Leo Strauss

Temos visto, no Brasil, um aumento de interesse no estudo de Leo
Strauss, filésofo alemdao radicado nos Estados Unidos, falecido em 1973.
Ha dez anos era possivel encontrar apenas seu Direito Natural e Historia
traduzido em 2009 para o portugués, mas editado em Portugal. A rigor,
ndo possuiamos acesso facil a nenhuma de suas obras. Agora, nos tltimos
anos, suas principais obras tiveram edicdes brasileiras', assim como
também ¢é possivel encontrar trabalhos no Brasil referindo-se a Strauss’.

! Em 2013 foi traduzida a famosa coletdnea organizada por STRAUSS e CROPSEY
intitulada Historia da Filosofia Politica, pela Forense Universitaria. Seu classico Direito
Natural e Historia, recentemente reeditado, em 2021, pela Colegdo Os Pensadores da
Folha, foi originalmente publicado em 2014 pela Martins Fontes. Agora, pela E
Realizagdes, tivemos em 2015 Reflexdes sobre Maquiavel e Perseguicdo ¢ a Arte de
Escrever; em 2016 A Filosofia Politica, de Thomas Hobbes e também Uma Introducdo a
Filosofia Politica, bem como, em 2017, tanto Fé e Filosofia Politica - A Correspondéncia
entre Leo Strauss e Eric Voegelin (1934—1964), como Da Tirania.

2 Como livros publicados destaca-se a tradugdo de Revolta Contra a Modernidade de Ted
V. Mcallister, pela E Realizagdes em 2017 e Leo Strauss: uma introdugdo a sua filosofia
politica, de Talyta Carvalho, também pela E Realizagdes, em 2015, além de uma gama de

24 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

Parece-nos, contudo, que uma verdadeira compreensdo de Strauss
demanda, em particular, uma compreensdo de seu contexto e de sua
propria metodologia, de modo que o novel interesse na sua obra em lingua
portuguesa ndo prescinde de uma visdo sobre sua metodologia € uma
compreensao ampla sobre seus objetos de estudo e discussdo. O objetivo
do presente artigo, assim, ¢ tragar um panorama geral acerca da —
certamente polémica — metodologia que Strauss defendia para a
interpretagdo dos grandes classicos da filosofia politica. Tal procedimento
foi melhor articulado por ele em Persecution and the Art of Writing
(1952), mas permeia boa parte de sua complexa obra. O presente volume,
Dossié Leo Strauss: 50 anos de um legado apenas vem a corroborar e dar
vazao ao interesse académico acerca do pensamento de Strauss.

De plano, portanto, deve-se ressaltar que Strauss tinha a pretensao
de compreender os classicos da forma como eles mesmos se
compreendiam, justamente para que se aprendesse algo deles, e ndo apenas
algo sobre eles (Strauss, 1996, p. 322-324). Compreender tal pretensdo ¢ o
objetivo deste artigo. Mais do que isso, acreditamos que uma correta
interpretacdo de Strauss demanda a compreensdo de que o retorno aos
classicos por ele proposto, em verdade, faz parte de um projeto que busca
compreender ndo apenas o que aconteceu na Europa da primeira metade do
século XX, mas de compreender como aquela autodestruicdo pdde
acontecer (Fuller, 2009, p. 247), de modo que o retorno aos classicos
proposto por Strauss ¢ um chamamento a compreensdo e ao resgate de
duas raizes da civilizacao ocidental, a moralidade biblica e o racionalismo
grego. Strauss via nessas duas raizes uma tensdo permanente (Zuckert,
2009, p. 93) e dedicou grande parte dos seus estudos a andlise dessa
tensdo. Do seu ponto de vista, apesar dos desentendimentos existentes
entre as duas tradicOes fundantes da civilizacdo ocidental, Atenas e
Jerusalém convergiam num aspecto fundamental: a conviccdo de que a
distingdo entre o bem e o mal, entre o certo e o errado, pode ser
descoberta, seja através da razdo, seja através da razdo assistida pela

artigos em revistas cientificas brasileiras nas areas da Filosofia, da Ciéncia Politica e do
Direito.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 25



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

revelacdo (Espada, 2008, p. 75-76). A tradicdo ocidental, portanto, antes
da modernidade, nunca havia sido relativista. Por isso a modernidade, na
percepgdo de Strauss, estava em crise, na medida em que havia aderido a
uma percepgao relativista de mundo e de moralidade. Para estruturar esse
retorno aos classicos, uma metodologia especifica foi por ele defendida.
Bem conhecido em lingua estrangeira, sua contribuicao
bibliografica abarca em torno de oitenta artigos publicados nas mais
renomadas revistas de filosofia politica do cenario norte-americano ¢ mais
de quatorze livros (se contados os postumamente editados, passa-se de
vinte livros), sendo que alguns deles possuem tradugdes em mais de seis
linguas europeias, além de intmeras aulas e manuscritos que tém sido
editados e publicados postumamente por seus estudiosos®. Apesar de nio
ter tido um grande reconhecimento académico em vida, Strauss adquiriu
uma notoriedade no cenario académico e politico norte-americano ndo
usual para um professor de filosofia (Massini Correas, 2010, p. 179). O
estudo de suas obras teve um revigoramento nos ultimos anos nos Estados
Unidos, pois se passou a acreditar que seu pensamento influenciava o
Partido Republicano norte-americano, dando as linhas para a politica
exterior do Governo Bush (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 1). A inusitada
polémica conduziu a produg@o de uma vasta bibliografia e deu causa a um
renovado estudo de suas obras. Essa bibliografia relativamente recente,
além de demonstrar que a interpretacdo midiatica e politico-partidaria no
cenario norte-americano nio fazia sentido’, em verdade conseguiu ressaltar
a percepcdo de que seu projeto de retorno aos cldssicos para a resolucao
dos problemas da modernidade e de critica ao relativismo por ele

3 Muito pode ser encontrado em http://leostrausscenter.uchicago.edu/, inclusive uma lista
completa de suas publicagdes, além do audio de aulas que proferiu e conferéncias sobre seu
pensamento.

4 Para uma defesa das ideias de Strauss frente ao debate mais politico do que académico €
frente as midiaticas acusagdes, remetemos para Minowitz, Peter. Straussphobia: defending
Leo Strauss and Straussians against Shadia Drury and other accusers. Lanham: Lexington
Books, 2009. Fazer essa defesa de Strauss também ¢é um dos objetivos presentes em
Zuckert, Catherine; Zuckert, Michael. The Truth about Leo Strauss: Political Philosophy &
American Democracy. Chicago: The University of Chicago Press, 2006.

26 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


http://leostrausscenter.uchicago.edu/

Bruno Irion Coletto

identificado no seu tempo era uma resposta convincente e uma
demonstracdo de que a filosofia politica classica ja& havia enfrentado os
mesmos problemas contemporaneos de modo profundo: em suma, a
polémica mididtica serviu para consolidar uma linha que entende que
efetivamente hd o que aprender com os pré-modernos (Massini Correas,
2010, p. 181).

Strauss, portanto, teve um grande impacto no estudo da historia da
filosofia politica na segunda metade do século XX (Major, 2010, p. 63).
Um importante texto autobibliografico de seu pensamento politico pode
ser encontrado no preficio que escreveu a publicacdo em inglés do seu
primeiro livro, mais de trinta anos depois de té-lo escrito em alemao.
Nesse prefacio, ele esclarece uma mudanca de orientagdo ocorrida no
comego da década de trinta, quando passou a aceitar que um retorno ao
pensamento classico era possivel (Strauss, 1965, p. 31). A partir de entdo
ele passou a constatar que a filosofia politica no seu tempo estava em crise,
sendo ignorada e posta de lado, visto que, para os modernos, ela nao
poderia contribuir com os esfor¢os de transformar a ciéncia politica em
uma “verdadeira ciéncia”, uma “ciéncia cientifica”. Strauss, entdo, langou
um contra-ataque a “cientifica” ciéncia politica do pods-guerra, fazendo
releituras dos grandes filésofos do passado, além de defender que o estudo
do positivismo cientifico era um esfor¢o vao na tentativa de compreensao
da vida politica, tendo em vista que esse inevitavelmente estava
desprezando o carater essencial da vida politica como a tentativa para
determinar e alcangar o que ¢ mais importante na existéncia humana
(Zuckert; Zuckert, 2006, p. 28). Seu pensamento ¢é tdo peculiar a ponto de
alguns dizerem que ele foi o descobridor da ruptura entre o pensamento
filoséfico antigo e o moderno (White, 1974, p. 3). Esta ideia de ruptura
entre a antiguidade e a modernidade foi a linha mestre de toda sua vasta
producdo académica a partir de entdo.

E praticamente unanime a percepgdo de que Strauss produziu um
trabalho de grande profundidade, escrevendo e ensinando sobre filosofos
politicos, de Socrates a Heidegger, incluindo boa parte dos notaveis entre
eles. Ou seja, ele dedicou textos e estudos a intimeros filosofos politicos da

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 27



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

antiguidade, do medievo e da modernidade. Seu entendimento acerca dos
autores judeus e islamicos medievais contribuiram para redefinir o estudo
desses escritores. Sua leitura de Platdo teve uma grande influéncia no
estudo da antiga filosofia politica. E suas explana¢des sobre Locke e
Rousseau, Nietzsche e Weber atrairam a atencdo de tantos outros
estudiosos (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 28), a ponto de ser considerado uma
das figuras mais reverenciadas e mais controversas do pos-guerra na
ciéncia politica norte-americana (Susser, 1988, p. 497).

Como um critico da modernidade, Strauss suscitou intimeros
debates: colocando em questdo os pressupostos da modernidade, entrou em
atrito académico com os estudiosos comprometidos com o projeto
metodologico moderno e com a interpretagdo corrente em sua época sobre
os classicos; falando de direito natural e criticando a distin¢do entre fatos e
valores, trouxe para si a indignacdo de inumeros cientistas politicos
(Bloom, 1974, p. 373); com a ideia de ruptura entre antiguidade e
modernidade, discordou dos contemporaneos que acreditavam em uma
continuidade — isso para citar alguns exemplos dos debates iniciados ou
reavivados pelos seus escritos. Tal relato, assim, ¢ suficiente para justificar
o recente interesse em sua obra no Brasil.

Modernidade, Filosofia e Politica

A obra de Strauss parte de um pressuposto: a modernidade esta em
crise. Chamada de diversas formas por Strauss, a “Crise da Modernidade”,
a “Crise do Ocidente” ou ainda a “Crise dos Nossos Tempos™ (Strauss,
1964, p. 1) resulta na negagdo da filosofia politica, da forma como surgida
entre os gregos, com Socrates. A crise da modernidade, para ele, ¢ uma
crise da razdo (Garzén-Vallejo, 2009, p. 303) que atinge os fundamentos
da civilizagdo ocidental. E um relativismo sem precedentes que passa a ser
a caracteristica dominante da modernidade ocidental (Espada, 2008, p. 74).
E ¢ para resgatar a possibilidade e a necessidade da filosofia politica,

28 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

resgatando a racionalidade dos classicos, que Strauss se lanca ao estudo
dos pré-modernos.

Strauss identifica duas posturas modernas como sendo os grandes
vildes que precisam ser compreendidos e corrigidos: a primeira € o
“positivismo”, ou seja, a ideia de que o conhecimento deve ser cientifico e
limitar-se a juizos de fato, ndo podendo validar juizos de valor (Strauss,
1989, p. 82). A questdo, para ele, ¢ que a filosofia politica justamente
pressupde que juizos de valor possam ser validados (Strauss, 1989, p. 82;
Strauss, 1971°, p. 1), de modo que este tipo de distingdo entre fatos e
valores € uma tentativa de negar a propria esséncia da filosofia politica. O
positivismo negaria a filosofia politica por ser “ndo-cientifica”, portanto
(Strauss, 1971, p. 1).

A segunda postura da modernidade que ataca e nega a filosofia
politica € mais “sofisticada” e chamada por Strauss de “historicismo”:
admite que a separacdo entre fatos e valores ndo ¢ defensavel, na medida
em que aceita que as categorias de compreensdo tedricas implicam, de
algum modo, em principios de avaliacdo. Contudo, os historicistas
entendem que tais principios, conjuntamente com os pardmetros de
compreensdo, sdo historicamente varidveis. Ou seja, para eles seria
impossivel responder a questdo sobre o certo e o errado ou a questdo
acerca da melhor ordem social de maneira universal e valida para qualquer
época histérica, como pretendia a filosofia politica (1989, p. 82). O
historicismo nega a filosofia politica por ser “ndo-historica” (Strauss,
1971, p. 1). As duas posturas modernas, positivismo e historicismo
aparecem posteriormente compiladas e articuladas em seu Natural Right
and History (1953, p. 9-80).

5 Este artigo também constou da coletdnea Strauss, Leo. Studies in Platonic Political
Philosophy. With an Introduction by Thomas L. Pangle. Chicago: The University of
Chicago Press, 1983, p. 29-37. As referéncias aqui utilizadas, contudo, dirdo respeito ao
artigo publicado na Interpretation.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 29



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

Assim, o modo de pensar moderno era criticavel pois negava a
possibilidade da filosofia®. Uma das respostas de Strauss para tal forma de
pensar consistia na redescoberta de uma esquecida arte de escrever dos
filésofos — arte de escrever diretamente relacionada com o que a filosofia é
(Kinzel, 2011, p. 135). A redescoberta feita por Strauss consistia em dizer
que na filosofia havia dois modos de ensinar e de se manifestar, um
plblico (exotérico) e outro secreto (esotérico) (Strauss, 19867, p. 51). No
relato de Strauss, os filésofos, buscando a verdade, e sabendo que ela
poderia ofender as crengas da sociedade, passavam seus ensinamentos de
modo secreto, nas entrelinhas dos seus textos. Passavam seus
ensinamentos esoféricos de modo exotérico — leia-se: passavam seus
ensinamentos secretos de modo publico. Para tanto, os filésofos se
valeriam de ‘“mentiras nobres” ao se relacionar com a sociedade,
reservando a verdade apenas para poucos, capazes de compreender nas
entrelinhas. Assim, em respeito as opinides da sociedade, utilizavam um
método especifico e peculiar de escrita, o qual permitia que eles
apresentassem a verdade a poucos, sem ofender as opinides dos muitos
(Strauss, 1988a, p. 222). Por isso é que se diz que esse esoterismo
filos6fico é um corolario 16gico do sentido original da filosofia (Kinzel,
2011, p. 135).

Analisar o modo de escrever dos fildésofos, invariavelmente, é se
perguntar acerca do que ¢ ser um filoésofo. E o questionamento sobre o que
¢ ser um filosofo necessariamente cai na analise da relacdo entre a filosofia
e a politica (Strauss, 1952, p. 95). Como o filésofo se relaciona com a
sociedade? Como a sociedade se relaciona com o filésofo? Sdo essas as
questdes fundamentais que Strauss aborda quando fala do que ele também

6 Massini Correas refere que haveria quatro formas de relativismo na modernidade
criticadas por Strauss: o “relativismo liberal”, decorrente de Isaiah Berlin; o “relativismo
historicista” do pensamento alemao; o “relativismo positivista” decorrente de Max Weber e
o “relativismo niilista” de Nietzsche e Heidegger (Massini Correas, 2010, p. 183-184).

7 Este artigo também foi publicado na coletinea organizada por Pangle (1989, p. 63-71)

anteriormente referida. As referéncias aqui utilizadas, igualmente, sdo a publicacdo da
Interpretation.

30 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

chama de o “esquecido modo de escrever”. Buscamos aqui compreender
como a redescoberta desta arte de escrever ¢ um contraponto ao
historicismo moderno, assim como buscamos compreender o papel que
esta arte de escrever exerce em todo o projeto de Strauss, na medida em
que tal redescoberta do esquecido modo de escrever exerce um papel-
chave em toda sua obra (Meier, 2006, p. 64).

Para Strauss, o aspecto principal — e ignorado pelos modernos — ¢
o fato de que sempre houve, na histdria da filosofia, um conflito entre a
filosofia e a sociedade (Strauss, 1952, p. 17), o qual resultou no
desenvolvimento de uma especifica arte de escrever por parte dos
filosofos. Ele acreditava — discordando dos historicistas — que o
pensamento humano ndo ¢ historicamente limitado. Logo, ha questdes que
sdo perenes no pensamento humano (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 123). A
tese historicista bloquearia a mente do historiador contemporaneo, de
modo que este nem sequer conseguiria enxergar as evidéncias empiricas
que invalidam a sua posi¢ao (Pangle, 2006, p. 63). Strauss quer tornar isso
manifesto, quer mostrar que os modernos ndo compreendiam os classicos
“da forma como eles mesmos se compreendiam”. Assim, a tese de que
havia uma arte de escrever que diferenciava os ensinamentos exotéricos
dos esotéricos ¢ parte central do projeto de Strauss de reinstalar e reviver a
filosofia politica perante seus inimigos, em especial, perante o historicismo
(Zuckert; Zuckert, 2006, p. 124). Esta é a mais profunda resposta dada por
Strauss (Meier, 2006, p. 71) a crise da modernidade e o maior pilar do seu
pensamento (Sheppard, 2006, p. 5). Justamente por isso acreditamos ser
necessario ter uma boa compreensao de seu argumento metodologico para
que seu projeto possa ser bem compreendido. A exposi¢ao das praticas dos
filésofos e a descri¢do detalhada dos principios da esquecida arte de
escrever sdo, em Strauss, uma preparacdo para a filosofia “pds-moderna”,
em um mundo pos-iluminista. S3o uma forma, portanto, de recusar o
iluminismo moderno (Lampert, 2009, p. 89-92). Os historicistas teriam
assim que, ao menos, admitir que o pensamento dos filosofos do passado ¢é
mais complexo e mais enigmatico do que eles pensam (Strauss, 1988, p.
232).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 31



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

A esta altura devemos ressaltar que em Strauss a afirmagdo da
filosofia por meio de um método caracteristico de escrever ndo almeja
apenas o proprio bem da filosofia, como argumentam alguns dos seus
comentadores (Lampert, 2009, p. 76, 86). Pelo contrario, a utilizacdo das
“mentiras nobres”, ou seja, dos ensinamentos escondidos por uma arte de
escrever, ndo apenas protege o filésofo da persegui¢do, mas também
protege a sociedade da acdo irresponsavel da filosofia. A filosofia precisa
de uma espécie de responsabilidade social, uma espécie de moderagdo,
quando se manifesta publicamente. O questionamento em busca da
verdade filosofica € radical. Por isso a necessidade de um método de
escrever (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 134). Ou seja, a redescoberta da
esquecida arte de escrever €, ndao apenas, uma forma de afirmar a
possibilidade da filosofia (Lampert, 2009, p. 76), mas também uma forma
de afirmar e proteger o espago da politica. Este método almeja tanto o bem
da filosofia, quanto da politica (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 115): tanto da
filosofia, quanto da sociedade; tanto dos filosofos (abrigados da suspeita
publica), quanto dos ndo-filésofos (abrigados da confusdo e da discordia)
(Janssens, 2008, p. 124).

Pode parecer contraditorio revelar publicamente uma arte secreta.
Se ¢ secreto, e se esta discricdo € aspecto central da filosofia, por que
Strauss se lancou a revelar tal segredo de modo tdo explicito? Como tal
revelagdo pode ser compreendida na obra de Strauss? Para os Zuckert, a
exposicao da diferenca entre os ensinamentos exotéricos e esotéricos de
um texto classico possuem dois sentidos para Strauss, um sentido politico
e outro filosofico. A sua politica-“politica” visava contribuir para a
modificagdo do liberalismo moderno pela retomada das tendéncias
moderadas dos pensadores politicos classicos e dos pensadores politicos
dos séculos XVII e XVIII, enquanto que sua politica-“filoséfica” possuia o
objetivo de preservar a possibilidade da filosofia. O seu projeto politico
demandaria a manutengdo de uma tradigdo esotérica, mas a sua revelagdo
expressa e aberta € parte de seu projeto filosofico, feita no intuito de
preservar a filosofia (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 144) que, na sua visdo,
estava em risco.

32 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

Assim, Strauss estd propondo um movimento que o diferencia dos
demais pensadores do século XX. Em resposta ao historicismo, ele esta
propondo um deslocamento do foco, tirando-o da historia da filosofia e
colocando-o na intengdo do filésofo (Meier, 2006, p. 64): é a busca da
compreensao do filésofo, no modo pelo qual ele mesmo se entendia (em
contraposicdo a tese historicista de que € possivel compreender um
filosofo hoje melhor do ele mesmo se compreendia e de que a verdade da
filosofia passada se limita ao seu tempo) que animou os estudos de Leo
Strauss.

Sociologia da Filosofia: o método de Leo Strauss

Strauss estava preocupado em fornecer um método de
interpretacdo e de leitura das grandes obras da filosofia politica, por meio
do qual se propunha a desvendar o verdadeiro sentido dos grandes livros
da humanidade e os verdadeiros objetivos dos grandes autores. Ele mesmo
intitulou este campo do conhecimento como “sociologia da filosofia”, que
seria um sub-ramo legitimo da “sociologia do conhecimento™®: enquanto a
sociologia do conhecimento se propunha a estudar imparcialmente nao
apenas o conhecimento genuino, mas também tudo aquilo que pretendesse
ser conhecimento; o seu sub-ramo, a sociologia da filosofia, se dedicaria
ao estudo do conhecimento verdadeiro, do conhecimento do todo (da
filosofia, portanto) (Strauss, 1952, p. 7). Melhor dito, ¢ uma forma
alternativa de como estudar filosofia e, especificamente, de como comegar
a estudar filosofia (Sheppard, 2006, p. 95).

8 Sheppard esclarece contra quem Strauss estd se dirigindo. Ele refere obras do inicio da
carreira de Strauss disponiveis apenas em alemdo, onde ele se dispde a analisar mais
profundamente a “sociologia do conhecimento”, especialmente da forma como delineada
por Mannhein. Mas sua critica também se dirige aos pensadores sociais importantes da
época, tais como Weber, Dewey, Husserl, Heidegger E Lenin (Sheppard, 2006 p. 95).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 33



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

A principal fonte da metodologia de Strauss estd em Persecution
and the Art of Writing (1952)°, onde Strauss nio apenas introduz a
expressdo “sociologia da filosofia” como explica seus fundamentos: a
sociologia da filosofia estd centrada no problema da relagdo entre a
filosofia e a politica, e visa criticar a “sociologia do conhecimento”, criada
sob a égide de uma forma de pensar historicista que nao acredita na
possibilidade da filosofia. A critica, portanto, estd no fato de que a
sociologia do conhecimento emerge em uma sociedade que tem assentada
uma harmonia entre o pensamento (filosofia) e a sociedade (politica).
Assim, a sociologia do conhecimento tende a ver as filosofias e as ideias
apenas como expoentes das diferentes sociedades, falhando em percebé-las
como expressdo de uma classe, a classe dos verdadeiros filosofos, que
forma um todo diferenciado do todo formado pelos nao-filésofos (Strauss,
1952, p. 6-8).

A causa dessa falha pode ser encontrada nas bases da sociologia do
conhecimento, que ignora as outras eras € constroi seu ramo apenas sobre
0 que seus idealizadores conhecem acerca do pensamento ocidental do
século XIX e do comeco do século XX. A necessidade de uma sociologia
da filosofia surgiu em Strauss, como ele mesmo admite, quando de seus

 Uma obra do seu periodo mais maduro, portanto, mas que reunia textos que vinham sendo
ensaiados desde o final da década de 30. A redescoberta da ideia de que existia uma arte de
escrever esquecida na modernidade ja estava presente em um curto manuscrito datado de
1939, publicado na revista Interpretation em 1986. A descoberta do texto e sua edi¢do
pdstuma foi feita por Kenneth Hart Green (Strauss, 1986, p. 51).

Lampert, demonstra, por meio da analise de mais de quinze cartas trocadas por Strauss
entre os anos de 1938-39, como ele foi redescobrindo a diferenga entre os ensinamentos
esotéricos dos exotéricos na filosofia. Iniciando por Maimonides, segundo o relato das
cartas por ele remetidas, naqueles anos STRAUSS foi redescobrindo o esoterismo nos
textos de Platdo, Herddoto, Tucidides, Xenofonte E Aristoteles. Como reconhece o proprio
autor do artigo, essas cartas sdo a “pré-historia” da redescoberta do esoterismo por Strauss,
e possuem suas limitagdes que devem ser compensadas com o estudo dos artigos e livros
publicados por ele (Lampert, 2009, p. 63-92). Ademais, também importante para o nosso
estudo, observar que ap6s a publicacdo de Persecution and the Art of Writing, Strauss
respondeu a algumas criticas em um pequeno artigo intitulado On a Forgotten Kind of
Wrinting que integrou uma coletdnea publicada originalmente em 1959 (Strauss, 1988, p.
221-232). Finalmente, ainda digno de referéncia, a interessante relagdo que Sheppard faz do
trabalho de Strauss com os fatos da sua vida pessoal, especialmente com sua situagdo de
exilio (Sheppard, 2006, p. 81-117).

34 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

estudos em filosofia islamica e judaica medieval'®, estudos estes que lhe

iniciaram em um diferente modo de interpretagdo de Platdo. Segundo ele,
s0 ¢é possivel perceber a necessidade de uma sociologia da filosofia ao se
olhar para outras eras — coisa que os modernos fundadores da sociologia
do conhecimento ndo teriam feito.

Ao deixar de proceder desta maneira, os modernos ignorariam o
fato de que existe um conflito entre a sociedade e a filosofia, ignorariam o
fato de que os filésofos estavam “em grande perigo”, uma vez que a
sociedade ndo reconhecia a filosofia, ou o direito de filosofar — fato que s6
¢ percebido pela compreensdo da fundacdo da filosofia politica classica.
Isso porque, os filésofos ndo sdo a expressdo da sociedade, ou de um dos
seus partidos, mas defendem apenas os interesses da filosofia, acreditando,
com isso, estar defendendo os mais altos interesses da humanidade. Logo,
defende Strauss, diferentemente do que pensam os fundadores da
sociologia do conhecimento, ‘“ndo existia harmonia entre filosofia e
sociedade”. E assim € que teria surgido a necessidade de uma arte de
escrever capaz de comunicar ensinamentos esotéricos de modo exotérico:
para proteger a filosofia da (contra a) sociedade. Ou seja, este método foi
necessario por razoes politicas, pois ¢ a forma que a filosofia se apresenta
para a comunidade politica, ela ¢ o aspecto politico da filosofia: ¢ a
filosofia politica (Strauss, 1952, p. 17-18), na medida em que fornece uma
justificacdo politica da filosofia, garantindo que a filosofia ndo seja uma
ameaga a politica (Janssens, 2008, p. 126-127). Dito de outro modo, a
filosofia se faz filosofia politica quando descobre que ha verdades que
devem permanecer ocultas da esfera politica, da sociedade (Hilb, 2010, p.
130).

A questdo envolve uma consideragdo acerca da relagdo entre
filosofia e sociedade. Strauss identifica a filosofia com a verdade, ao
mesmo tempo que identifica a sociedade com a opinido — justamente por
tal motivo € que ha conflito, na medida em que a filosofia busca substituir
a opinido sobre todas as coisas pelo conhecimento de todas as coisas. Ou

19 Especialmente seu estudo sobre Farabi ¢ Maimonides que lhe levaram a ler de outro
modo os filésofos classicos. A influéncia dos pensadores medievais ndo-cristaos em Strauss
¢ tema recorrente entre seus intérpretes.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 35



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

seja, havera um conflito necessario enquanto se puder identificar filosofia
com verdade e sociedade com opinido (Strauss, 1988a, p. 221, 229).

Como dito, segundo Strauss, havia dois modos de ensinar e de se
manifestar na filosofia politica classica, um publico (exotérico) e outro
secreto (esotérico) (Strauss, 1986, p. 51). O primeiro, mais palpavel, ao se
destinar ao grande publico, normalmente trazia uma mensagem edificante,
de engrandecimento moral, religioso, iluminando a vida humana (Pangle,
2006, p. 56-57) — ¢ um ensinamento particularmente util no campo
politico, na vida social, levando os homens a virtude e a prudéncia
(Tanguay, 2007, p. 73). Ja o segundo, mais profundo e escondido,
direcionado apenas aos jovens (pelo menos aos jovens de espirito) trazia
uma mensagem de desafio, mantendo aceso o questionamento socratico
(Pangle, 2006, p. 56-57). Os filosofos, buscando a verdade, em respeito as
opinides da sociedade, utilizavam um método especifico e peculiar de
escrita, o qual permitia que eles apresentassem a verdade a poucos, sem
ofender as opinides dos muitos (Strauss, 1988, p. 222). E uma diferenca
entre ensinamentos necessarios (“mentiras nobres”) e verdadeiros
(“verdades mais nobres ainda”), como bem assinalado por Tanguay (2007,
p. 73). Essa arte € justamente o que permitia que a filosofia fosse radical,
sem receio de se expor a perseguicao (Janssens, 2008, p. 129).

Assim temos que o ensino exotérico € aquele feito pelo filésofo
para as demais pessoas, as quais nao sdo iniciadas nos temas filosoficos.
Estes textos, contudo, detém um ensino escondido, esotérico — este sim
acessivel aos iniciados. Por estarem esses ensinamentos secretos
escondidos em textos publicos, os iniciados acabam recebendo os
ensinamentos pela “escrita nas entrelinhas”, para que passe
desapercebidamente pelo crivo daqueles que detém o poder na sociedade
(Strauss, 1952, p. 22-26). Saber da sua existéncia e ter consciéncia de que
tal técnica foi utilizada pelo filosofo estudado acaba por gerar uma
diferenca de atitude no intérprete (Strauss, 1952, p. 38): € apenas levando
em consideracdo que o filésofo estudado se valeu de um expediente
exotérico que ¢ possivel interpretar aquilo que ele expressou
esotericamente “nas entrelinhas”, sendo, entdo, possivel compreender de
fato a profundidade dos seus questionamentos ¢ dos seus ensinamentos.

36 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

Ja em 1939, Strauss apontava que os principais textos de sua época
sobre a antiguidade classica ndo continham uma nota sequer, mesmo que
breve, sobre a diferenca existente entre o ensino exotérico ¢ o esotérico dos
filésofos classicos — fato que se devia, na sua visdo, ndo a auséncia de
evidéncias ou de fontes, mas sim a influéncia da filosofia moderna sobre
os estudiosos do periodo classico (Strauss, 1986, p. 51). Portanto, a
principal incumbéncia de uma sociologia da filosofia seria compreender
que os filosofos sempre estdo em grande perigo, nas mais variadas formas
— ¢ por isso, nos seus ensinamentos direcionados ao publico, exotéricos,
passam, de forma sutil, nas entrelinhas de suas manifestacdes publicas, o
ensino esotérico, perigoso, buscando fugir das perseguicdes daqueles que
detém o poder.

O perigo ao qual os filosofos estavam sujeitos era proveniente do
poder. E o governo que, por sua forga e por seu poder, busca suprimir a
liberdade de livre discussdo publica em troca de uma compulsdo pela
coordenagdo do discurso baseada nos seus pontos de vista. Citando a
Republica de Platio, Strauss nos diz que uma grande parcela da geracdo
mais jovem normalmente aceita as visdes sustentadas pelo governo como
se fossem verdadeiras. A questdo que se coloca é: como eles foram
convencidos de que a posi¢do “oficial” é a correta (Strauss, 1952, p. 22)?

A perseguicdo aos que pensam diferente e que questionam se
torna, entdo, elemento fundamental do governante, na medida em que ele
ndo precisa necessariamente convencer, mas tdo-somente eliminar a
possibilidade de escolha. A perseguicao ¢ condicdo indispensavel para a
méxima eficiéncia daquilo que Strauss chama de ldgica egiiina'’: nio se
pode dizer, ou ndo pode dizer razoavelmente, "a coisa que ndo €", ou seja,
mentiras sdo inconcebiveis. Esta logica determina o pensamento de muitos
seres humanos comuns, na medida em que acaba determinando e
identificando a forma que muitos homens pensam: € preciso admitir que
homens podem mentir e, efetivamente, o fazem. Contudo, para além de
admitir que homens podem mentir ¢ o fazem algumas vezes, também ¢
preciso admitir que os homens normalmente — cedo ou tarde — acabam por

1A expressdo “ldgica eqiiina” é uma referéncia que Strauss faz aos cavalos que guiavam a
viagem de Parmenides e aos Houyhnhm da obra de Gulliver.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 37


about:blank

A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

identificar uma mentira. Essa ideia leva a conclusdo de que, se algo ¢
repetido muitas vezes, sem ser questionado, deve ser, pelo menos
presumidamente, verdadeiro, na medida em que permanece sendo repetido
sem que ninguém tenha identificado sua falha. E com base nessa logica,
entdo, que aqueles que pretendem a coordenagdo do discurso e das ideias
perseguem aqueles que questionam, evitando a possibilidade de existéncia
de outra escolha. A tal logica ainda se soma o fato de que os homens
atribuem autoridade as autoridades, de modo que, se a assertiva € repetida
inimeras vezes pela autoridade constituida, aceita-se ela como verdadeira
ainda mais facilmente (Strauss, 1952, p. 23).

Strauss nos apresenta um exemplo, o qual, segundo ele, ndo esta
tao distante da realidade quanto poderia parecer em uma primeira leitura
(Strauss, 1952, p. 24-25): imagine-se um historiador vivendo em um pais
de regime totalitario, normalmente membro do tnico partido existente. Nas
suas investigacdes historicas, ele pode ser levado a duvidar da solidez das
visdes do governo sobre a historia da religido, por exemplo. Pois bem, se
ele fosse escrever uma critica a visdo liberal — a qual seu governo ¢é
oficialmente contrario — ele teria que primeiramente descrever essa visao, e
faria isso de modo nao-espetacular, at¢ de modo enfadonho, a ponto de
parecer simplesmente natural. Ele iria usar muitos termos técnicos, fazer
muitas citacdes e dar importancia para detalhes insignificantes. De certa
forma, ele pareceria esquecer a guerra ao enfatizar disputas mesquinhas.
Apenas quando ele atingisse o nucleo do argumento ¢ que ele iria escrever
trés ou quatro frases que, em estilo conciso e animado, fossem capaz de
prender a atencdo de jovens que gostam de pensar. Essa passagem central
iria indicar o caso dos adversarios de forma mais clara, convincente € sem
piedade — algo que nunca teria sido feito antes — silenciosamente
apresentando todas as excrescéncias do credo oficial, ndo-liberal. Seu
jovem leitor razoavel teria pela primeira vez um vislumbre do fruto
proibido. O jovem inteligente que, sendo jovem, tinha sido até entdo, de
alguma forma, atraido pelas declaragdes exageradas do governo, agora
estaria apenas revoltado e, depois de ter provado o fruto proibido, até
estaria entediado pelas ilusdes oficiais. O ataque aberto viria apenas
futuramente, mas a escrita nas entrelinhas ¢ que comecgaria o trabalho.
Lendo o livro pela segunda e terceira vez, o jovem iria detectar um arranjo

38 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

de citagdes dos grandes livros e enxergaria significantes adigdes a serem
feitas aquelas rapidas frases enunciadas pelo historiador no centro de seu
argumento, percebendo, entdo, o verdadeiro ensinamento passado pelo
autor.

O ponto que Strauss quer destacar é que a perseguicdo (regime
ndo-liberal) gera um tipo peculiar de escrita e, conseqlientemente, de
literatura, na qual a verdade sobre as coisas cruciais ¢ apresentada apenas
nas entrelinhas: os autores sdo compelidos a desenvolver esta técnica
peculiar, enderecando a verdade de seus textos, ndo a todos os leitores, que
ficam apenas na superficie, mas apenas aqueles que merecem confianga e
possuem inteligéncia. Ou seja, por mais que tente, a persegui¢do ndo sera
suficiente para impedir o pensamento daqueles que sdo capazes de exercé-
lo independentemente — tampouco serd suficiente para impedir a
manifestagdo desse pensamento.

Pode-se dizer, entdo, que este método surgiu como uma solucdo
para o problema da contradi¢do entre o carater secreto do ensinamento
filosofico e o carater publico da escrita (Sheppard, 2006, p. 94). E um
método que possui todas as vantagens de uma comunicagdo privada, sem
possuir sua desvantagem, na medida em que atinge mais pessoas do que
apenas os conhecidos do escritor. E possui todas as vantagens de uma
comunicacdo publica, sem sua principal desvantagem, a puni¢do do
escritor. A escrita entre as linhas tem, portanto, o carater de comunicagdo
privada, permitindo a manuten¢@o da radicalidade da filosofia, sem o seu
risco inerente (Janssens, 2008, p. 129).

Agora, poderia se questionar como € possivel que um pensador
consiga fazer uma comunicagdo publica direcionada a uma minoria (por
meio de um livro, por exemplo), sem que a maioria perceba? Strauss nos
responde dizendo que o fato que torna possivel esse tipo de método
literario pode ser expresso no axioma de que homens imprudentes sdo
leitores descuidados, e s6 os homens pensativos sdo leitores cuidadosos.
Mas, ainda assim, se poderia objetar que poderia existir um homem
inteligente, que fosse um leitor cuidadoso, mas que nao fosse confiavel, de
modo que entenderia a mensagem do escritor ¢ o denunciaria as
autoridades. Strauss responde dizendo que esse tipo de literatura seria
impossivel se a maxima socratica de que a virtude ¢ conhecimento (e,

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 39



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

portanto, de que os homens inteligentes sdo confidveis, e ndo cruéis) fosse
totalmente errada (Strauss, 1952, p. 25). Ademais, ainda ha um outro
axioma apresentado por Strauss (verdadeiro enquanto a perseguicdo for um
procedimento legal, oficial), o qual diz que um leitor de inteligéncia
normal ¢ mais inteligente do que o mais inteligente censor. A justificativa
para tal assertiva esta no fato de que o censor é quem precisa provar que o
escritor defende uma visdo “heterodoxa” e, para tanto, ele precisaria
demonstrar que certas deficiéncias do texto ndo estdo ali por acaso, que
foram propositalmente colocadas pelo autor, com o intuito de dar
ambiguidade ao texto. Ou seja, ele teria que provar que o autor era
inteligente e bom escritor a ponto de tentar escrever nas entrelinhas
(Strauss, 1952, p. 26)"%.

Enfim, arremata Strauss, o fato de Platdo ter tido sucesso em
escapar desse perigo, conseguindo fazer filosofia sem sofrer as
conseqiiéncias da perseguicdo, ndo deve nos cegar para a sua existéncia
(Strauss, 1952, p. 21): Platdo teve sucesso justamente porque compreendeu
o perigo de ser um filosofo, diferentemente de Socrates.

A armadura da Filosofia: a solucio iniciada por Platao

Até aqui se viu que, na narrativa de Strauss, o desenvolvimento de
uma metodologia que protegesse a filosofia foi necessaria em razdo da
perseguicdo feita pelos governantes e pela propria sociedade, na medida
em que buscam politicamente uma coordenagdo do discurso e das ideias.
Ou seja, ndo havia harmonia entre os filosofos e a sociedade, de modo que

12 Ao se propor a relacionar a obra de Strauss com os fatos de sua vida pessoal, Sheppard
relaciona o desenvolvimento da redescoberta da antiga arte de escrever existente em
sociedades onde havia perseguicdo com o desenvolvimento da inteligéncia militar norte-
americana no Entre Guerras e na Segunda Guerra Mundial. Segundo ele, no periodo em que
viveu e lecionou em Nova lorque, Strauss viu muitos dos intelectuais de seu tempo
mobilizados no monitoramento de discursos publicos na busca de mensagens codificadas.
Ademais, seus proprios colegas da New School estavam estudando comunicagdo sob
contextos de perseguicdo e de totalitarismo, analisando as propagandas nazistas (Sheppard,
2006, p. 83, 101).

40 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

era necessario proteger a filosofia, mas sem abandona-la. A tese de
Strauss'® é que tal metodologia foi iniciada por Platio, que aprendeu a
licdo com a punicdo que Socrates sofreu (Strauss, 1952, p. 15-18).

Para fazer inteligiveis os propositos de Platdo — no sentido de dar
uma chave de leitura para a obra platonica — Strauss relata um exemplo
(Strauss, 1988b, p. 134-137). Tal historia parte da ideia de que “homens de
juizo” sdo aqueles que adquiriram o habito de discernir e alcangar o que é
util, por meio da observagdo ¢ da avaliagdo dessas observagdes. Assim,
observando, elaboram julgamentos universais verdadeiros extraidos da
observagdo de casos particulares. Contudo, julgamentos desse tipo, por
mais que sejam naturais, ndo necessariamente serdo corretos. Portanto,
verdadeiros homens de juizo observaram inclina¢des naturais dos homens
para fazer generalizagdes indevidas (visto que as generalizagdes feitas
pelos homens nem sempre estdo corretas), e com base nesta avaliagdo
agem com vista ao que lhes ¢ util: as vezes, agindo de determinada
maneira, induzem o publico a julgar falsamente que eles vao sempre agir
dessa maneira, assim vai escapar do publico se eles agirem de forma
diferente em algumas ocasides. Logo, o desvio sera pensado como uma
repeticdo do comportamento anterior.

A historia, aqui resumida nos seus principais aspectos, pode deixar
o ponto mais claro. Ela é contada por Strauss da seguinte maneira: era uma
vez um homem asceta e piedoso, conhecido por sua probidade,
propriedade, abstinéncia e devogdo & adoragdo divina. Apesar disso (ou
por causa disso) ele passou a sofrer a hostilidade do opressivo governante
da cidade. Com medo, decidiu fugir. O governante ordenou sua prisao e,
para que ele ndo fugisse, determinou a colocacao de guardas em todos os
portdes da cidade. O asceta piedoso, entdo, conseguiu roupas adequadas
para o seu proposito e as vestiu. Em seguida, no inicio da noite, tendo um
cimbalo na mao, fingindo estar bébado, e cantando ao som do instrumento,
ele se aproximou de um dos portdes da cidade. Quando o guarda lhe

I3

3 A tese de Strauss ¢ confessadamente inspirada pela interpretagdo que Farabi,
especialmente, faz da obra Platonica — a qual Strauss comeca a seguir na década de 30,
como visto. Tanguay chama este periodo de “Virada Farabiniana” (Farabian Turn), mas
reconhece a influéncia de outras fontes (Tanguay, 2007, p. 7, 80-98).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 41



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

perguntou: “Quem € vocé?” ele respondeu, em tom de zombaria: “Eu sou
aquele asceta piedoso que vocé esta procurando”. O guarda pensou que
estava sendo cacoado e o deixou ir. Assim, o asceta piedoso escapou com
seguranga, sem ter mentido em seu discurso (Strauss, 1988b, p. 135).

Pondera Strauss que o asceta piedoso €, justamente, um homem de
juizo, na medida em que buscou aquilo que lhe era util: agiu de modo a se
salvar. Para salvar a si proprio ele precisou se fazer irreconhecivel: ele ndo
parecia e nao agia como um asceta piedoso. Ou seja, nessa situacdo
particular ele agiu diferentemente do modo pelo qual ele era conhecido por
agir. E esse desvio do seu comportamento habitual é pensado como
estando em total acordo com o seu comportamento habitual, pois o
publico, ao perceber que ele havia escapado por ter agido de forma
diferente daquela que sempre age um asceta piedoso, ainda assim diria que
ele ndo tinha se desviado, ja que ndo teria mentido no seu discurso.

Entretanto — e eis o ponto — o publico estd equivocado quando
pensa que o asceta piedoso ndo mentiu. Ele mentiu, ndo no discurso, mas
no comportamento. Ou seja, ele mentiu em ato. O fato de ter dito, em
discurso, a verdade, ¢ parte da sua mentira em ato. Para Strauss, o publico
esta enganado quanto a razdo pela qual a acdo aparentemente indecente do
asceta piedoso ndo ¢ indecente: ndo ¢ pelo fato de ndo ter mentido em
discurso, mas pelo fato de que a acdo se justificou por compulsdo ou por
perseguicao. Assim, a historia mostra que alguém pode dizer de modo
seguro uma verdade muito perigosa desde que diga ela no ambiente
adequado. Dessa forma, o publico ira interpretar o discurso inesperado sob
a linguagem do significado habitual, em vez de interpreta-lo no sentido
mais perigoso (Strauss, 1988b, p. 135).

A historia, para Strauss, mostra o carater e fazem inteligiveis os
propositos de um homem de juizo como Platdo. Esse assumiu para si uma
postura de nunca dizer expressamente e sem ambiguidades o que ele
pensava sobre os mais importantes temas. E, por causa disso, ¢ que ele
permitiu a si mesmo justamente dizer explicita e claramente o que pensava
sobre os mais importantes temas: suas declaragdes ndo sdo levadas a sério.
Sob a luz da histéria narrada, Strauss conclui que Platdo possuia algo em
comum com a personagem: enquanto o asceta piedoso sempre dizia
explicitamente o que pensava, Platdo quase nunca o fazia; mas, por outro

42 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

lado, ambos eram compelidos a dizer verdades perigosas a si proprios ou a
outros. Dado que ambos eram homens de juizo, agiram da mesma forma,
colocando verdades perigosas no ambiente adequado, de modo que o
publico ndo acreditasse naquilo que eles estavam dizendo (Strauss, 1988b,
p. 137). Era uma manifestagdo exotérica, publica, de algo perigoso, que so
deveria ser comunicado em segredo, esotericamente, a pessoas confiaveis.

Pois bem, assim é que a explanagdo de Strauss comeca do
pressuposto que o tema fundamental na obra de Platdo ¢ a diferenca entre
teoria e pratica. Apesar da identificacdo que Platdo faz entre o Filosofo e o
Rei, eles ndo exercem atividades de mesma natureza, pelo contrario: a
filosofia ¢ a mais alta arte tedrica, enquanto que o governo, a politica, ¢ a
mais elevada arte pratica. Assim, filosofia e politica, conjuntamente, sao
necessarias para a produgdo da felicidade. Ou seja, a politica, a politica
platonica, € o que complementa a filosofia (Strauss, 1952, p. 15).

O chamado idealismo de Platdo ¢ a sua solugdo para a questdo da
perseguicdo aos fildésofos, pois ele compreendeu a dualidade
filosofia/sociedade, teoria/pratica, filosofo/rei. Na medida em que ele fala
da necessidade de se ter uma cidade virtuosa — que chama de “outra
cidade” uma cidade que ndo existe “de fato”, mas s6 “em discurso” — ele
esta contornando os riscos da perseguicdo e da punigdo. Portanto, a
solucdo de Platdo, requerendo a atualizagdo do melhor regime ou da cidade
virtuosa, ¢ diferente da solugdo de Socrates (Strauss, 1952, p. 15-17).

Sécrates era conhecido por ver na filosofia politica toda a filosofia,
ou seja, o seu Unico objeto eram “as coisas nobres e justas”, a justica e a
virtude (Tanguay, 2007, p. 94-95), portanto. Mas Platdo, ao colocar como
tema fundamental de sua obra a diferenga entre teoria e pratica, aumentou
o escopo da filosofia, direcionando a vida filosofica a uma vida de
contemplacdo. Nao se tratava apenas de filosofia politica, das “coisas
nobres e justas” — como apresentado em As Leis —, mas se tratava de
filosofia “sobre as coisas divinas e naturais” — como apresentado no
Timeu. Nao era apenas politica, era também ciéncia: seu objetivo ndo era
apenas pratico, também era tedrico; em oposi¢ao ao objetivo da ciéncia
socratica que se concentrava na pratica e na politica. Dai Strauss dizer que
a “ciéncia e a arte de Sécrates” € apenas uma parte do “Modo de Platdo”,
pois ele ¢ completado pela “ciéncia e a arte de Timeu” (Strauss, 1952, p.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 43



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

16). A perfeicdo do homem, a felicidade, viria, entdo, da juncdo da
filosofia e da politica, de modo que a felicidade seria transpolitica
(Tanguay, 2007, p. 95).

A diferenca entre o “Modo de Socrates” e o “Modo de Platio”
remonta, pois, a diferenca de atitude que os dois possuem no que diz com a
“cidade atual”: naquele tempo, segundo Strauss, o status politico e social
da filosofia e dos filésofos ndo lhes garantia liberdade de ensino e de
investigacdo, de modo que Socrates estava diante de duas alternativas: ou
ele escolhia entre seguranga e vida, se conformando com opinides falsas e
com o modo de vida equivocado dos seus concidaddaos (abandonando a
filosofia, portanto); ou ele escolhia ndo se conformar (continuar fazendo
filosofia) e, conseqiientemente, morrer. Ele escolheu a segunda opgao.
Platdo, por sua vez, escolheu um caminho diverso, encontrando uma
solucdo para este dilema: ele fundou a cidade virtuosa “em discurso”, de
modo que somente nesta “outra cidade” o homem pode alcangar a sua
perfeicdo (Strauss, 1952, p. 16).

O “Modo de Platdo”, portanto, para Strauss, ¢ uma soma do
“Modo de Socrates” — intransigente, apropriado ao uso do filésofo lidando
com a elite, com os iniciados — ¢ do “Modo de Trasimaco” — mais
apropriado ao uso com o vulgo. Isso significa que Platdo, ao conjugar o
“Modo de Socrates” com o “Modo de Trasimaco”, buscava evitar o
conflito com o vulgo — logo buscava evitar a puni¢do sofrida por Sdcrates
(Strauss, 1952, p. 16).

Sécrates foi penalizado com a vida porque sua linguagem, seu
modo, era parcial, incompleto, na medida em que apenas alcancgava a elite
intelectual: ele ndo teria compreendido a completude da filosofia, a
complementaridade e a tensdo existente entre filosofia e sociedade
(Strauss, 1952, p. 15; Tanguay, 2007, p. 95). Platdo fez a correcdo
justamente porque compreendeu a relagao entre filosofia e sociedade: para
ndo entrar em conflito com a sociedade, o filosofo vai se aproximando da
verdade por meio das opinides estabelecidas na sociedade, falando a
verdade apenas de modo poético, justamente como Trasimaco (Tanguay,
2007, p. 96).

Ou seja, o subversivo questionamento socratico, a rigor, deixou de
ser necessario, na medida em que Platdo o substituiu por um modo de agir

44 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

mais conservador: a gradual troca das opinides aceitas pela verdade, ou por
uma aproximacao gradual da verdade (Strauss, 1952, p. 16-17). Trasimaco
possuia a habilidade de formar o carater dos jovens e de instruir a massa —
coisa que Socrates ndo possuia — de modo que a sua postura, entdo,
corresponde ao ensino exotérico, pois evita o ataque as opinides
estabelecidas, mas vai minando-as secretamente, esotericamente, com a
intengdo de guiar o potencial filésofo a verdade (Tanguay, 2007, p. 96).

Mas, perceba-se — e eis o ponto crucial — que a substitui¢do das
opinides entdo aceitas por uma mais proxima da verdade pressupdoe uma
certa concordancia (mesmo que provisoria, mesmo que exotérica) com as
opinides difundidas e aceitas na comunidade — a ponto de Strauss,
referindo Farabi, pontuar que conformidade com as opinides religiosas da
comunidade ¢ um requisito necessario a qualificacdo de filésofo. O
filésofo, entdo, ndo é mais um questionador irresponsavel, pelo contrario,
ele est4 ciente do seu compromisso politico. Sabe que sua filosofia agora ¢
uma filosofia politica. Aqui, portanto, o Rei-Filosofo, governante aberto
daquela virtuosa “outra cidade” ¢é, de certa forma, substituido pelo
“Filoésofo-ndo-Rei”, pelo filosofo politico, que vive privadamente como
membro de uma cidade imperfeita, tentando humaniza-la na medida do
possivel (Strauss, 1952, p. 17). Esta espécie de “meio-termo” entre o
filésofo e o cidaddo, este quase filésofo, ndo tdo radical, posteriormente
sera entendido por Strauss como sendo o homem educado, o gentleman, o
homem livre',

Esta “Outra leitura de Platdao” (Smith, 2006, p. 87), feita por
Strauss, parte do pressuposto de que o ensinamento classico ndo ¢ uma
apologia ao governo dos reis-filésofos, mas a demonstragdo da sua
impossibilidade: mais do que manifestar a unido entre filosofia e politica,
em verdade provaria o oposto (Smith, 2006, p. 97). Os filésofos podem
viver, e vivem, na cidade imperfeita, eles ndo querem governar (Strauss,

14 H4 toda uma literatura especifica a respeito da relagio do método redescoberto por
Strauss com sua ideia de “educacdo liberal”. Sobre o ponto, remeto para Nicgorski, Walter.
Leo Strauss and Liberal Education. Interpretation, v. 13, n. 2, 1985. Relevante sobre este
aspecto a obra Strauss, Leo. Liberalism Ancient and Modern. Foreword by Allan Bloom.
Chicago: The University of Chicago Press, 1995. Ver, em especial, os dois primeiros
capitulos.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 45



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

1964, p. 122-127)"°, querem ¢ encontrar novos espiritos jovens para
filosofar. Na tensdo entre filosofia e politica, Strauss estava defendendo os
dois polos (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 40-53). Sua negacido da
possibilidade de se atingir a cidade perfeita almeja, ndo apenas proteger a
filosofia, mas também proteger a politica de potenciais tiranos (Smith,
2006, p. 89).

Essa explanagdo, para Strauss, ¢ o que confirma necessidade que
havia de uma escrita exotérica, em diferenciacdo do ensino particular,
esotérico. Ao viver como membro da cidade imperfeita, o filésofo sabe —
até pela licdo tomada com o que ocorreu com Socrates — que “Nao ha
harmonia entre a filosofia e a sociedade”, pois “Os filésofos estdo em
“grave perigo”, na medida em que “A sociedade ndo reconhece a filosofia
ou o direito de filosofar”. A arte de escrever ¢ a armadura com a qual o
filosofo se apresentava, feita tanto para proteger a filosofia (Strauss, 1952,
p. 17-18), quanto em respeito as opinides da sociedade (o que ndo significa
aceita-las como verdade) (Strauss, 1988a, p. 222). Quer dizer, ao viver na
sociedade imperfeita, tentando melhora-la por meio da filosofia, acredita o
filésofo estar defendendo os mais altos interesses da humanidade, nio
apenas os da filosofia.

Regras de interpretacio das grandes obras

Ao tratar das regras que devem ser utilizadas pelo intérprete de
uma obra em que foi utilizada a esquecida arte de escrever, Strauss esta a
lancar uma critica aos historicistas modernos que rejeitam a mera
possibilidade de que a perseguigdo poderia contribuir para a utilizagao de
um método que protegesse os pensadores, por meio de uma escrita nas
entrelinhas. Tais modernos, segundo Strauss, assumem que 0 progresso na
interpretagdo da histéria (que pensam ter alcangado) se da em vista da

150 debate sobre a funcio dos filésofos na sociedade também é um dos temas de fundo da
sua obra sobre a tirania: Strauss, Leo. On Tyranny. Revised and Expanded Edition.
Including the Strauss-Kojéve Correspondence. Edited by Victor Gourevitch and Michael S.
Roth. Chicago: The University of Chicago Press, 2000.

46 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

utilizagdo de trés principios dos quais se excluiria a possibilidade do
ensino em multiplos niveis (Strauss, 1952, p. 27).

Tais principios postulam, em primeiro lugar, que cada periodo do
passado deve ser compreendido por si mesmo, ndo devendo ser julgado
por padrdes externos ou alienigenas a ele. Em segundo lugar, demandam
que cada autor seja, na medida do possivel, interpretado por si mesmo, sem
a utilizagdo de termos que ndo possam ser expressamente remetidos a sua
propria obra e, em terceiro lugar, dizem que as Unicas apresentagdes que
podem ser consideradas como o verdadeiro ponto de vista do autor sdo
aquelas que nasceram das suas assertivas explicitas (Strauss, 1952, p. 26-
27)',

Como observam os Zuckert (2006, p. 123), o proprio Strauss
lancou mao de alguns desses critérios em seus trabalhos, mas, por outro
lado, também identificava na utilizagdo equivocada deles aquilo que
chamava de historicismo. Ele dedica uma atengdo especial ao terceiro
principio, pois, segundo ele, este ¢ decisivo na negacao da possibilidade de
um ensino exotérico, na medida em que exclui, a priori, da esfera do
conhecimento humano, qualquer consideracdo que diga respeito a
ensinamentos transmitidos nas entrelinhas: o pensador e estudioso
moderno, no maximo, aceita a interpretacdo de um ensinamento exotérico
somente como intuitivo ou como arbitrario (Strauss, 1952, p. 27).

Entretanto, tal postura acabaria por deixar de considerar
importantes fatos do passado, os quais deveriam ser considerados para que
se alcangasse uma interpretacdo mais acurada dos ensinamentos de
determinado filésofo. O que Strauss espera dos historiadores € que aceitem
a possibilidade de existéncia de ensino exotérico nas grandes obras da
humanidade (Strauss, 1952, p. 29-30; Strauss, 1988a, p. 232). Mas, para
interpreta-las, o historiador deve seguir algumas regras de interpretacao.

16 Apos explicar suas razdes para crer que existia uma diferenga entre o ensino exotérico € o
esotérico, e apds dar instrumentos e métodos a serem utilizados no estudo e na interpretagio
filosofica, Strauss se langa a tarefa, nos trés ultimos capitulos, de utilizar os instrumentos
por ele delineados na interpretacdo de Maiomonides, de Halevi e de Spinoza

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 47



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

Primeiramente, um aspecto essencial da leitura de um texto
exotérico ¢ a constatagdo de que tudo o que ¢ necessario para a correta
interpretacdo esta visivel abertamente no proprio texto, por isso € preciso
langar mao de uma leitura mais cuidadosa. Assim, ler nas entrelinhas é
estritamente proibido em todos os casos onde fazé-lo pode ser menos exato
do que ndo fazé-lo: a leitura nas entrelinhas somente pode ser considerada
legitima se comega de uma consideracgdo das assertivas explicitas do autor,
de modo que o contexto e todo o plano da obra devem ser considerados e
entendidos antes de se buscar compreender um ensinamento escondido.
Logo, ndo ¢ autorizado ao intérprete ignorar ou deletar passagens, por
exemplo. Da mesma forma, € preciso considerar todas as alternativas
razoaveis de interpretagdo, entre elas, a possibilidade de o autor estar
sendo irdnico (Strauss, 1952, p. 30).

Ademais, ainda diz Strauss que se um grande autor na arte de
escrever comete um erro grosseiro, € razoavel que se assuma que este erro
foi intencional. Além disso, sua verdadeira opinido ndo necessariamente ¢
idéntica a opinido que expressa durante a maior parte do livro. Na
explicacdo de Lampert, “A leitura de textos esotéricos demanda que o
falso deva ser, em algum sentido, também verdadeiro” (2009, p. 73).
Modernamente, entretanto, normalmente se pensa que divergéncias
internas em um mesmo texto, ou em diferentes livros do mesmo autor, sdo
decorréncia de uma mudancga de opinido, ou entdo seriam prova de que um
texto antigo € espurio (Strauss, 1952, p. 30-31) — mas somente pensa assim
quem desconsidera o fendmeno da perseguigdo. Se um autor langa uma
assertiva sobre um assunto extremamente importante apenas uma vez,
discordando dessa Unica assertiva em todos outros momentos, os modernos
tendem ignorar esta passagem Unica, por ser, supostamente, ininteligivel
ou desimportante (Strauss, 1988a, p. 230-231). Esta tese singular, contudo,
segundo Strauss, deve ser lida com ainda mais atencdo. Algumas vezes ¢
possivel verificar um conflito entre uma interpretagdo tradicional,
superficial de um grande autor do passado e uma interpretagdo mais
inteligente, profunda e monografica. Ambas sdo exatas, na medida em que
sdo extraidas do mesmo local, mas apenas poucas pessoas consideram a

48 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

possibilidade de que uma delas seja proveniente de uma leitura exotérica e
a outra considere o lapso existente entre o ensino exotérico e o esotérico do
autor (Strauss, 1952, p. 31).

Por outro lado, admite Strauss, é perfeitamente possivel que a
leitura nas entrelinhas ndo chegue sempre ao mesmo resultado: diferentes
estudiosos podem compreender o mesmo texto de formas distintas. Para
ele, contudo, tal constatagdo nao configura um argumento pela rejeicdo do
método, pois mesmo outras opgdes também nao alcangam unanimidade em
relacdo ao conteudo das interpretagdes (Strauss, 1952, p. 30). Ndo havera
certezas com nenhum método (Strauss, 1988a, p. 231).

Agora, qualquer tentativa de restaurar uma leitura dos
ensinamentos esotéricos dos grandes autores esbarra na discussdo da
legitimidade de tal método. Mas, se ¢ verdade que a escrita nas entrelinhas
tem uma relacdo necessaria com a persegui¢do, ¢ preciso langar mao tanto
de um critério negativo, quanto de um critério positivo para verificar sua
existéncia em determinada obra. O critério negativo estabelece que o livro
em questdo deve ter sido escrito em um periodo de perseguicdo, ou seja,
em um periodo no qual uma visao politica ortodoxa fosse imposta pela lei
ou pelo costume. O critério positivo estabelece que € preciso reler toda a
obra de um grande autor com muito mais cuidado e de forma menos
ingénua se ele contradiz subrepticiamente os fundamentos da forma
ortodoxa, dominante, de pensar da época (Strauss, 1952, p. 32).

Tal avaliagdo pressupde uma analise dos graus de perseguicao
existentes em diferentes sociedades e em diferentes periodos historicos.

Os graus de perseguicao: a diferenca entre os escritos modernos e os
pré-modernos

Strauss ndo nega que existem diferentes graus de perseguicdo, pelo
contrario, ele reconhece as diferencgas historicas desse fendmeno que, nas
suas palavras, podem variar desde o mais cruel tipo, como a Inquisi¢do
Espanhola, até um mais leve, como o ostracismo social. E no leque

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 49



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

intermediario, contudo, que estdo as formas de persegui¢do mais relevantes
do ponto de vista da historia intelectual e da literatura. Assim, é preciso
compreender que a perseguicdo religiosa, por exemplo, ¢ diferente da
perseguicdo contra aqueles que questionam: houve periodos em que a
liberdade de culto foi concedida, mas ndo se concedeu o direito de
livremente questionar (Strauss, 1952, p. 32-33).

A atitude que as pessoas tém em relagdo a discussdo publica e livre
depende decisivamente, diz Strauss, daquilo que se pensa sobre a educagao
popular e os seus limites. Nesse aspecto, ele identifica uma grande
diferenca entre os pensadores modernos e os pré-modernos. Os modernos
entendiam a repressdo a publicacdo e ao livre questionamento como algo
acidental, resultado da inexisténcia de um corpo politico. Ou seja, os
inauguradores da modernidade costumavam entender a repressdo como
tendo sido causada pela escuriddo do periodo anterior. Os homens
possuiam, nesta moderna visdo de mundo, a mesma capacidade. A
ignorancia poderia ser corrigida pela iluminacdo das pessoas. Assim, por
volta da metade do século XVII, muitos pensadores se propuseram nao
apenas a comunicar seus pensamentos de alguma forma, mas a acabar com
a perseguicdo em si. Esperavam um tempo no qual o progresso da
educacdo popular geraria uma completa liberdade de pensamento e de
expressao, um periodo em que “Ninguém sofreria nenhum mal por ouvir a
verdade” (Strauss, 1952, p. 33-34). A educagdo popular seria a solucdo
para a periculosidade da filosofia (Hilb, 2010, p. 131), de forma que ndo
mais haveria conflito entre a filosofia e a sociedade. Dessa forma, sob pena
de contradizer sua propria convicgdo, eles nao poderiam mais escrever tao
sutilmente: se o povo pode vir a ser esclarecido, a linguagem ndo poderia
ser tdo hermética, de modo que, mesmo que eventualmente escrevessem
nas entrelinhas, faziam isso tdo somente para fugir de uma eventual
perseguigdo existente, sem tentar esconder da maioria das pessoas os seus
ensinamentos. Logo, mesmo que escrevessem nas entrelinhas, ndo era
dificil identificar isso em seus livros.

Os pré-modernos, entretanto, partiam de um pressuposto
completamente diverso, na medida em que acreditavam — por decorréncia

50 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

da sua visdo acerca da natureza humana — existir um abismo entre os
sabios e o vulgo, abismo esse que jamais seria integrado pela educacdo
popular: a filosofia era essencialmente um privilégio de poucos. Ou seja,
eles estavam convencidos de que a filosofia era odiada e vista com
suspeitas pela maioria dos homens. Naturalmente, quem pensa dessa forma
serd facilmente levado a pensar — mesmo que ndo precise temer eventual
perseguicdo — que a comunicacdo publica da filosofia ¢ impossivel ou,
pelo menos, ndo desejavel, qualquer que seja o contexto histérico-politico
(Strauss, 1952, p. 34).

Tanguay coloca a mesma ideia diferenciando a concepc¢do da
natureza humana existente no Iluminismo Medieval e no Iluminismo
Moderno. Ambos Iluminismos defendiam a liberdade de pensar e de
filosofar, mas enquanto um era conservador, no sentido de manter a
verdade distante das massas, o outro pressupunha a capacidade das massas
de receber a educagdo. Mais do que isso, o primeiro tinha como
pressuposto a primazia da vida teorica, tendo como ideal de vida boa a
vida contemplativa do fildésofo; enquanto que o segundo valorizava a vida
pratica, a razdo pratica (Tanguay, 2007, p. 74-75). Ora, a modernidade, por
querer a educacdo de todos, e por negar o ideal de vida tedrica, ndo
perceberia mais a importancia de uma arte de escrever nas entrelinhas
(Janssens, 2008, p. 131-132) (¢ justamente o que acaba negando a
possibilidade da filosofia, pois ao negar a primazia da vida tedrica, ndo
percebe a tensdo existente entre filosofia e sociedade). Os multiplos niveis
de escrita e a perseguicdo desaparecem quase que simultaneamente como
consequéncia da mudanga de visdo de mundo (Sheppard, 2006, p. 93).

Isso quer dizer que, se o filosofo compartilha da antiga visdo
acerca da natureza humana, ele necessariamente ira utilizar um método
exotérico com ensinos esotéricos, pois seus textos estardo acessiveis para
todos os que sabem ler. As opinides que ele expressaria ndo estariam, em
todos os aspectos, em consonancia com a verdade. Sendo um filésofo,
odiando a mentira na alma mais do que qualquer outra coisa, ele ndo
enganaria a si mesmo sobre o fato de que tais opinides sdo apenas “contos
provaveis”, ou “mentiras nobres”, ou “opinides provaveis”, e deixaria a

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 51



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

seus leitores filoso6fos a tarefa de separar a verdade da sua poética ou
dialética. Contudo, enquanto filésofo que €, seu objetivo ndo ¢ dizer
mentiras, pelo contrario, ¢ dizer e alcangar a verdade (Strauss, 1952, p.
35). Mas ele iria falhar no seu objetivo se indicasse claramente qual das
suas declaragdes expressam uma mentira nobre, € quais expressam uma
verdade ainda mais nobre: ele ira falhar no seu objetivo se demonstrar
claramente quais sdo as “mentiras nobres” que esta contando.

Um livro exotérico, portanto, possui dois ensinamentos. Por um
lado veicula ensino popular de um carater edificante, politicamente util;
mas por outro lado apresenta um ensino filoséfico preocupado com o
assunto mais importante, o qual, entretanto, s6 € indicado nas entrelinhas.
Como vimos, tais livros ndo eram direcionados a maioria nio filésofa da
populagdo, mas também ndo visavam alcangar aqueles que ja eram
filésofos completos. O publico alvo era os jovens que poderiam se tornar
filosofos: o filosofo potencial deve ser guiado, passo a passo, partindo das
visdes populares, as quais sdo indispensaveis para todos os propdsitos
praticos e politicos, até chegar a verdade, que é pura ¢ meramente teorica.
Esta conducdo deveria se dar justamente por meio de enigmas,
obscuridades, contradigdes, pseudonimos, repeticdes inexatas de trechos
anteriores, expressdes estranhas, etc. E a demonstragdo de amor do filésofo
maduro por seus pupilos (Strauss, 1952, p. 36).

Conclusiao: o papel da esquecida arte de escrever nas sociedades
liberais

Como bem colocam os Zuckert (2006, p. 121), o que interessa, o
que ¢ controverso na explanagdo que Strauss faz acerca do esoterismo, € a
propria ideia de esoterismo, ou seja, ndo ¢ o conteudo do que estaria
escondido nos escritos, mas o fato de que haveria algo escondido. O
esoterismo, da maneira como redescoberta e apresentada por Strauss,
constituia um método para entender historicamente escritores do passado
que, de modo incontroverso, viveram em sociedades ndo-liberais. Logo,

52 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

ndo era uma forma de introduzir virtudes de sociedades nao-liberais na
liberal sociedade norte-americana, como pensa Sheppard (2006, p. 81),
pois, se bem compreendida, ndo € uma prescri¢ao para escritores de hoje,
mas um instrumento para os estudiosos de hoje: diz como ler o passado e
ndo como escrever no presente (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 121). E uma
arte de ler (Kinzel, 2011, p. 145), e ndo uma arte de escrever.

Aqui ha de se fazer uma menc¢ao mais clara a diferenciacdo entre o
que Strauss chama de sociedades liberais e sociedades ndo-liberais. A
sociedade liberal seria aquela onde é possivel colocar abertamente e por
escrito o questionamento aos pressupostos da sociedade (Strauss, 1988a, p.
224), ¢ uma sociedade na qual ndo se cré que existam verdades cuja
comunicagdo publica seja indesejavel (Hilb, 2010, p. 126)"". J4 a sociedade
ndo-liberal (ou que ndo possua um liberalismo extremo) € aquela onde ndo
se pode fazer isso, onde ha perseguicao.

E neste tipo de sociedade que a questdo do modo de escrever deve
ser levantada (Strauss, 1988a, p. 225). A literatura esotérica tem como
pressuposto uma sociedade onde ndo ha direito basico de questionar, de
inquirir, e nem de expressar livremente os resultados desse questionamento
— ¢ uma sociedade ndo-liberal, portanto. Mas como Strauss nos alerta, “A
tirania é um risco coetaneo a vida politica” (Strauss, 2000, p. 22), de modo
que mesmo sociedades liberais estdo sempre sob o risco iminente de
perseguicdo. Nesse tipo de sociedade, onde ha perseguigdo, os filosofos
pressupdem que existem verdades basicas que ndo podem ser pronunciadas
em publico por qualquer homem decente porque tais verdades
machucariam a maioria do povo, o qual, tendo sido agredido, naturalmente
revidaria (Strauss, 1952, p. 36). Pode-se pensar que a sociedade nao-liberal
geraria a virtude da prudéncia e do cuidado no filésofo — virtudes estas
perdidas pelo filosofo moderno pois a auséncia de perseguicdo gera o
esquecimento a respeito da propria existéncia da arte de escrever

17 Para Hilb, a sociedade liberal é uma sociedade que contradiz a premissa Straussiana de
que sempre existem verdades que devem permanecer ocultas da maioria. Tal assertiva ¢
controversa, pois nem todos os comentadores acreditam que Strauss era “clitista” neste
sentido.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 53



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

(Sheppard, 2006, p. 81, 101). Dito de outra forma, a viciosa sociedade ndo-
liberal seria responsavel por gerar a virtuosa emancipagdo, enquanto que a
virtuosa sociedade liberal, ironicamente, geraria subjugo e estagnacgdo
intelectual (Sheppard, 2006, p. 100-101).

Mas, ¢ se estivéssemos em uma sociedade “liberal”, que uso
haveria para esse ensino que pressupde uma sociedade “ndo-liberal” (Hilb,
2010, p. 132-136)? Para Strauss a resposta é simples: educacio'®.
Educagdo ¢ a unica resposta que pode ser dada a questdo politica por
exceléncia (a questdo do melhor regime), de como conciliar ordem que néo
seja opressiva, com liberdade que nao seja licenciosa. Caso contrario, a
filosofia, por ndo estar mais, na modernidade, em conflito com a
sociedade, seria tida por supérflua e seria transfigurada, corrompida, a
ideologia (Pangle, 2006, p. 73). E este perigo precisa ser evitado. A critica
ao pensamento moderno, iluminista, ndo esta, portanto, no fato de que ele
defende uma sociedade liberal, onde os questionamentos podem ser
colocados e onde se pressupde a igualdade intelectual entre os homens.

Entretanto, era claro para Strauss que o contexto liberal era uma
situacdo inusitada para a filosofia, por isso insiste em dizer que a
modernidade nega a possibilidade da filosofia. A situagdo de liberalismo
sem precedentes vivida por Strauss, em um contexto de pensamento
historicista, demandou uma resposta igualmente sem precedentes (Zuckert;
Zuckert, 2006, p. 133) para a protegdo da filosofia: a exposi¢do aberta e
clara daquela arte de escrever (Lampert, 2009, p. 88-89). Ou seja, Strauss
ndo era necessariamente um escritor exotérico, mas um expositor da sua
existéncia (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 116-120, 127-136). Esta exposicao
do esoterismo feita por Strauss, do verdadeiro carater da filosofia politica,
almejava preservar a filosofia e a sociedade em um contexto liberal. A
verdade (agora abertamente revelada por Strauss) sobre o verdadeiro
carater esotérico da filosofia era perigosa — tanto para a filosofia quanto
para a sociedade — num contexto ndo-liberal. Mas em um contexto liberal

18 Anteriormente fiz referéncia ao tema e como ele esta estritamente relacionado com o
método de Strauss. O tema da “educacdo liberal” em Strauss certamente merece um estudo
a parte, como continuidade das questdes apresentadas neste artigo.

54 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Bruno Irion Coletto

era preciso que, tanto se compreendesse os limites da filosofia, quanto se
compreendesse que apenas a educagdo — por meio do estudo dos grandes
livros da humanidade — ¢ que serviria para que se aprendesse € se
entendesse o0 que ocorria em uma sociedade ndo-liberal (Zuckert; Zuckert,
2006, p. 133-135). A revelagao era para salvar a filosofia em crise: a tarefa
da educacao filosofica do século XXI, do “pos-modernismo™ que Strauss
se propunha a pensar, era justamente ensinar aos jovens de espirito a arte
de ler (Kinzel, 2011, p. 145) (e ndo a “arte de escrever”). Ou seja, o futuro
da filosofia dependia de uma boa compreensdo do seu passado (Zuckert;
Zuckert, 2006, p. 138-139).

Referéncias

BLOOM, Allan. Leo Strauss: September 20, 1899-October 18, 1973. Political
Theory,v.2,n. 4, p. 372-392, 1974. DOLI:
https://doi.org/10.1177/009059177400200402.

CARVALHO, Talyta. Leo Strauss - Uma introdu¢do a sua filosofia politica. Sao
Paulo: E Realizagdes, 2015.

ESPADA, Joao Carlos. A Tradigdo Anglo-Americana da Liberdade: um olhar
europeu. Cascais: Principia, 2008.

FULLER, Timothy. The Complementarity of Political Philosophy and Liberal
Education in the thought of Leo Strauss. /n: SMITH, Steven B. (Ed.). The
Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University Press,
2009. p. 241-262. DOI: https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.011.

GARZON-VALLEJO, Ivan. Leo Strauss y la Recuperacion de La Racionalidad
Politica Clasica. Dikaion, ano 23, n. 18, p. 297-314, 2009.

HILB, Claudia. Arte de Escribir y filosofia: Leo Strauss y la escritura esotérica.
In: RODRIGUEZ DE GRZONA, Mirtha (Comp.). Estudios sobre Leo Strauss.
Mendoza: CEFIC, 2010. p. 123-143.

JANSSENS, David. Between Athens and Jerusalem: Philosophy, Prophecy, and
Politics in Leo Strauss’s Early Thought. Albany: State University of New York
Press, 2008. DOI: https://doi.org/10.1353/book10117.

KINZEL, Till. Postmodernism and the Art of Writing: The Importance of Leo
Strauss for the 21st Century. In: ARMADA, Pavel; GORNISIEWICZ, Arkadiusz

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 55


https://doi.org/10.1177/009059177400200402
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.011
https://doi.org/10.1353/book10117

A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

(Eds.). Modernity and What Has Been Lost: Considerations on the Legacy of Leo
Strauss. South Bend: St. Augustine’s Press, 2011. p. 135-145.

LAMPERT, Laurence. Strauss’s Recovery of Esoterism. /n: SMITH, Steven B.
(Ed.). The Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge
University Press, 2009. p. 63-92. DOI:
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.004.

MAIJOR, Rafael. Introduction: What is Political Philosophy? Perspectives on
Political Science, v. 39, n. 2, p. 63-65, 2010. DOI:
https://doi.org/10.1080/10457091003684368.

MASSINI CORREAS, Carlos Ignacio. Ley Natural y Relativismo:
Consideraciones a partir de las ideas de Leo Strauss. /n. RODRIGUEZ DE
GRZONA, Mirtha (Comp.). Estudios sobre Leo Strauss. Mendoza: CEFIC, 2010.
p. 179-197.

MCALLISTER, Ted V. Revolta contra a modernidade: Leo Strauss, Eric
Voegelin ¢ a busca de uma ordem pos-liberal. Trad. Talio Sousa Borges de
Oliveira. Sao Paulo: E Realiza¢Ges, 2017.

MEIER, Heinrich. Leo Strauss and the Theologico-Political Problem. Trad.
Marcus Brainard. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. DOI:
https://doi.org/10.1017/CBO9781139177948.

MINOWITZ, Peter. Straussphobia: defending Leo Strauss and Straussians against
Shadia Drury and other accusers. Lanham: Lexington Books, 2009. DOI:
https://doi.org/10.5771/9780739140192.

NICGORSKI, Walter. Leo Strauss and Liberal Education. Interpretation, v. 13, n.
2, p. 233-250, 1985.

PANGLE, Thomas L. Leo Strauss: An Introduction to His Thought and
Intellectual Legacy. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2006. DOI:
https://doi.org/10.56021/9780801884399.

SHEPPARD, Eugene R. Leo Strauss and the Politics of Exile: the Making of a
Political Philosopher. Waltham: Brandeis University Press, 2006.

STRAUSS, Leo. 4 Filosofia Politica de Hobbes - Suas bases e sua génese.
Tradugdo e apresentagdo Elcio Vergosa Filho. Sdo Paulo: E Realizagdes, 2016.

STRAUSS, Leo. Da Tirania - Incluindo a correspondéncia Strauss-Kojeve. Trad.
André Abranches. Sao Paulo: E Realizagdes, 2017.

STRAUSS, Leo. Direito natural e historia. Trad. Bruno Costa Simdes. Sao Paulo:
Folha de Sao Paulo, 2021.

56 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.004
https://doi.org/10.1080/10457091003684368
https://doi.org/10.1017/CBO9781139177948
https://doi.org/10.5771/9780739140192
https://doi.org/10.56021/9780801884399

Bruno Irion Coletto

STRAUSS, Leo. Exoteric Teaching. Edited by GREEN, Kenneth Hart. /n:
Interpretation, v. 14, n. 1, p. 51-59, 1986.

STRAUSS, Leo. How Farabi Read Plato’s Laws. In: STRAUSS, Leo. What is
Political Philosophy? And other studies. Chicago: The University of Chicago
Press, 1988b. p. 134-154.

STRAUSS, Leo. How to Study Medieval Philosophy. Interpretation, v. 23, n. 3,
Spring, p. 319-338, 1996.

STRAUSS, Leo. Liberalism Ancient and Modern. Foreword by Allan Bloom.
Chicago: The University of Chicago Press, 1995.

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago
Press, 1953.

STRAUSS, Leo. On a Forgotten Kind of Writing. /n: STRAUSS, Leo. What is
Political Philosophy? And other studies. Chicago: The University of Chicago
Press, 1988a. p. 221-232.

STRAUSS, Leo. On Tyranny. Revised and Expanded Edition. Including the
Strauss-Kojéve Correspondence. Edited by Victor Gourevitch and Michael S.
Roth. Chicago: The University of Chicago Press, 2000.

STRAUSS, Leo. Persecution and the art of writing. Chicago: The University of
Chicago Press, 1952.

STRAUSS, Leo. Perseguicdo e a Arte de Escrever - E outros ensaios de filosofia
politica. Trad. Jodo Cezar de Castro Rocha. Sdo Paulo: E Realizagdes, 2015.

STRAUSS, Leo. Philosophy as Rigorous Science and Political Philosophy.
Interpretation, v.2,n. 1, p. 1-9, 1971.

STRAUSS, Leo. Reflexdes sobre Magquiavel. Trad. Elcio Vercosa Filho. Sio
Paulo: E Realizagdes, 2015.

STRAUSS, Leo. Spinoza’s Critique of Religion. Trad. E. M. Sinclair. Chicago:
The University of Chicago Press, 1965.

STRAUSS, Leo. Studies in Platonic Political Philosophy. With an Introduction by
Thomas L. Pangle. Chicago: The University of Chicago Press, 1983.

STRAUSS, Leo. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press,
1964.

STRAUSS, Leo. The Three Waves of Modernity. /n: STRAUSS, Leo. An
Introduction to Political Philosophy: Ten Essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne
State University Press, 1989, p. 81-98.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 57



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler ¢ a redescoberta da esquecida arte de escrever

STRAUSS, Leo. Uma Introdugdo a Filosofia Politica - Dez ensaios. Trad. Elcio
Vercosa. Sdo Paulo: E Realizagdes, 2016.

STRAUSS, Leo; CROPSEY, Joseph (Orgs.) Historia da Filosofia Politica. Trad.
Heloisa Gongalves Barbosa. Sdo Paulo: Forense Universitaria, 2013.

STRAUSS, Leo; VOEGELIN, Eric. Fé e Filosofia Politica - A correspondéncia
entre Leo Strauss e Eric Voegelin (1934-1964). Trad. Pedro Sette-Camara. Sao
Paulo: E Realizagoes, 2017.

SMITH, Steven B. Reading Leo Strauss: Politics, Philosophy, Judaism. Chicago:
The University of Chicago Press, 2006. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763903.001.0001.

SUSSER, Bernard. Leo Strauss: The Ancient as Modern. In: Political Studies,
Volume XXXVI, n° 3, 1988, p. 497-514. DOI: https://doi.org/10.1111/].1467-
9248.1988.tb00245.x.

TANGUAY, Daniel. Leo Strauss: An Intellectual Biography. New Haven: Yale
University Press, 2007.

WHITE, Howard. Leo Strauss. In: Social Research, Volume 41, n° 1, 1974, p. 3-4.

ZUCKERT, Catherine. Strauss’s Return to Premodern Thought. /n: SMITH,
Steven B. (edit.). The Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge:
Cambridge University Press, 2009, p. 93-118. DOI:
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.005.

ZUCKERT, Catherine; ZUCKERT, Michael. The Truth about Leo Strauss:
Political Philosophy & American Democracy. Chicago: The University of
Chicago Press, 2006. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226993348.001.0001.

Data de registro: 24/10/2022
Data de aceite: 06/09/2023

58 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763903.001.0001
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.1988.tb00245.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.1988.tb00245.x
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.005
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226993348.001.0001

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68966

O Max Weber de Leo Strauss

Cassio Corréa Benjamin*

Rodrigo César Floriano™

Resumo: Max Weber é um autor central para Leo Strauss. Importa a Strauss
compreender o sentido da ciéncia social elaborada por Weber, ja que tal ciéncia
social rejeitaria o direito natural. Essa rejeicdo ¢ baseada no historicismo e na
distingdo entre fatos e valores. Isso levaria ao niilismo como consequéncia
necessaria da obra weberiana. Strauss percebe aqui uma tese fundamental: a luta
permanente entre valores ultimos. Strauss toma essa tese como uma posicao
filosofica, o que o leva a tratar Weber como um filésofo. Esse ¢ o0 Max Weber de
Leo Strauss. Iremos analisar as passagens dos textos de Strauss referentes a essa
questdo e mostrar como essa figura de um Weber filosofo, quando utilizada para o
entendimento da ciéncia social weberiana, leva a uma distor¢do de seu
pensamento.

Palavras-chave: Direito Natural; Historicismo; Niilismo; Fatos; Valores.

The Max Weber of Leo Strauss

Abstract: Max Weber is a central author for Leo Strauss. It is important for
Strauss to understand the meaning of the social science elaborated by Weber,
since such social science would reject natural law. This rejection is based on
historicism and the distinction between facts and values. This would lead to
nihilism as a necessary consequence of Weber's work. Strauss perceives here a

* Doutor em Ciéncia Politica pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professor
em Universidade Federal de Sdo Jodo del-Rei (UFSJ). E-mail: ccbenj@ufsj.edu.br. Lattes:
http://lattes.cnpq.br/2552981991319482. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4002-7980.

ok

Mestre pela Universidade Federal de Sdo Jodo del-Rei (UFSJ. E-mail:
rodrigocfloriano@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/2225156036436342. ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-8286-7323.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 59


mailto:ccbenj@ufsj.edu.br
http://lattes.cnpq.br/2552981991319482
https://orcid.org/0000-0003-4002-7980
mailto:rodrigocfloriano@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2225156036436342
https://orcid.org/0000-0002-8286-7323
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68966
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68966

O Max Weber de Leo Strauss

fundamental thesis the permanent struggle between ultimate values. Strauss takes
this thesis as a philosophical position, which leads him to treat Weber as a
philosopher. This is the Max Weber of Leo Strauss. We will analyze the passages
of Strauss' texts referring to this question and show how this figure of a
philosopher Weber, when used for the understanding of Weberian social science,
leads to a distortion of his thought.

Keywords: Natural Right; Historicism; Nihilism; Facts; Values.

Max Weber (1864-1920) ¢ um pensador muito significativo para
Leo Strauss (1899-1973). Era o grande expoente das ciéncias sociais na
Alemanha, no momento de forma¢do académica do préprio Strauss. Ele
mesmo cita a influéncia exercida por Weber, comum a muitos estudantes
de seu tempo. E revelador o momento de inflexdo, pois diz respeito,
especialmente, a interpretagdo de textos filoséficos. Strauss relata o fato
relacionando claramente sua mudanga no modo de ver Weber, e tudo o que
isso significava, com a admirag@o que sente ao conhecer Martin Heidegger
(1889-1976). Em um texto sobre o existencialismo de Heidegger, ele
afirma:

Eu me lembro da impressdo que ele [Heidegger]
provocou quando o ouvi, primeiro como um jovem
PhD em 1922. Até aquele momento eu estava
particularmente impressionado, como muitos dos
meus contemporaneos na Alemanha, com Max
Weber: por sua devogdo intransigente a honestidade
intelectual, por sua devogdo apaixonada a ideia de
ciéncia — uma devogdo que era combinada com uma
profunda inquietagdo em relagdo ao significado da
ciéncia. Em meu caminho para o norte, a partir de
Freiburg, onde Heidegger entdo lecionava, eu vi, em
Frankfurt, Franz Rosenzweig, cujo nome sempre sera
lembrado quando pessoas informadas discorrerem
sobre o existencialismo, e falei a ele sobre Heidegger.
Eu disse a ele que, em comparacdo com Heidegger,
Weber me parecia uma “crianga 6rfa”, a respeito da
precisdo, austeridade e competéncia. Eu nunca tinha

60 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

visto antes tamanha seriedade, profundidade e
concentragdo na interpretacdo dos textos filosoficos
(Strauss, 1989c, p. 27).

A analise de Strauss, de forma muito nitida, varia do elogio a
critica extrema. A impressdo ¢ que Strauss nutre uma admira¢do ambigua
pela figura de Weber, seja pela radicalidade de suas posi¢cdes ou por sua
centralidade no mundo intelectual alemdo' Ao mesmo tempo, Strauss
elabora uma dura critica a Weber, pois esse, exatamente por suas
qualidades intelectuais, evidenciaria de forma mais nitida as razdes do
abandono do direto natural. Weber, portanto, ¢ apresentado por Strauss
como um pensador chave para a compreensdo da crise que foi gerada pelo
abandono da filosofia politica em favor de uma ciéncia politica
supostamente isenta de valores’. A escolha de Weber como o autor ao qual
¢ dedicado todo o segundo capitulo de Direito Natural e Historia revela a
centralidade que lhe ¢ conferida por Strauss. Se para Strauss “A crise da

4

modernidade ¢, entdo, primariamente, a crise da filosofia politica

I Max Weber se tornou uma verdadeira questdo para os intelectuais alemdes depois da
Segunda Guerra. Esse escrito de Strauss, de certo modo, poderia ser situado nesse amplo
debate aleméo sobre o legado de Weber. O ponto alto do debate sobre a obra de Weber, no
p6s-Guerra, ocorreu no 15° Congresso Alemdo de Sociologia, ocorrido em Heidelberg,
quatorze anos depois da publicacdo do livro de Strauss. Contou com alguns dos mais
importantes pensadores e os mais destacados especialistas na obra de Weber a época, como
Wolfgang Mommsen, Raymond Aron, Reinhard Bendix, Herbert Marcuse, Max
Horkheimer, Dieter Henrich, Jiirgen Habermas e Talcott Parsons (STAMMER, 1971).

2 Em seu texto O Que é uma Educacdo Liberal?, Strauss esboga sua visdo, em prol dos
corretos juizos na condugdo da sociedade, por meio de uma analogia com a etimologia da
palavra cultura. Strauss ressalta que a palavra cultura deriva do ato de cultivar o solo,
melhorando-o segundo sua natureza. Nesse mesmo sentido, utilizamos a palavra cultura
para nos referirmos aos meios de cultivar as faculdades da mente, conforme a natureza
propria da mente (STRAUSS, 1989, p. 311). Em continuidade com esse pensamento,
Strauss afirma que o modo moderno de ver a cultura, em que nenhuma forma pode ser
censurada como errada valorativamente, faz com que devamos tratar como cultivado um
jardim cheio de latas vazias, garrafas de whisky e bolotas de papel (STRAUSS, 1989, p.
313).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 61



O Max Weber de Leo Strauss

moderna” (Strauss, 1989b, p. 82), o apice desse processo seria a ciéncia
politica isenta de valores cujo representante maximo ¢ Max Weber’.

A anélise dos escritos de Weber feita por Strauss ndo ¢ simples.
Strauss apresenta um conhecimento bastante amplo da obra weberiana,
percorrendo varios de seus escritos. Ele analisa distintas posi¢cdes de
Weber, apresentando, por sua vez, uma cerrada argumentacdo em
contraposi¢cdo. De todo modo, a questdo para Strauss ¢ o lugar e o
significado da ciéncia social, elaborada por Weber, na rejei¢cao do direito
natural*. Max Weber, o maior cientista social de todos, como Strauss faz
questdo de ressaltar, seria o autor mais indicado para revelar essa posi¢ao
do pensamento contemporaneo. Isso ocorreria porque “A ciéncia social
atual rejeita o direito natural a partir de dois fundamentos diferentes,
embora geralmente combinados: ela o rejeita em nome da histéria e em
nome da distingdo entre fatos e valores” (Strauss, 1965, p. 8). Sera,
portanto, da analise do historicismo e da distingdo entre fatos e valores que
Strauss parte em sua critica a Weber. A partir dessa posicdo, ele derivard o
problema do niilismo e, no final, a impossibilidade mesma de uma
sustentagdo puramente cientifica da propria ciéncia social. Isto porque,
segundo Strauss, o proprio Weber teria reconhecido que “a filosofia ¢ a
ciéncia repousam, em ultima analise, ndo em premissas evidentes, que

3 Em seu texto O que ¢é Filosofia Politica?, para realizar a distingdo entre filosofia politica e
ciéncia politica, Strauss realiza uma longa descri¢do do que seria essa Gltima. A ciéncia
politica descrita por Strauss ¢ exatamente aquela elaborada por Max Weber (Strauss, 1989a,
p- 13-27). O nome de Weber, contudo, aparece apenas no final da longa descrigdo como “O
maior representante do positivismo na ciéncia social” (Strauss, 1989a, p. 23), responsavel
pelo postulado da insolubilidade de todos os conflitos de valor.

4 Para Strauss o direito natural ¢ um direito discernivel pela razio humana e universalmente
reconhecivel (Strauss, 1965, p. 9). O direito natural ¢ uma descoberta humana que
reivindica principios imutaveis de justica. A forga de tal direito é derivada da natureza, que,
por sua vez, carrega uma dignidade superior a qualquer convengdo humana historicamente
localizada. Além disso, o direito natural s6 pode ser descoberto por meio da filosofia, que ¢
a busca dos principios. “A ideia de direito natural permanece desconhecida enquanto a ideia
de natureza for desconhecida. A descoberta da natureza ¢ o trabalho da filosofia. Onde ndo
ha filosofia, ndo ha conhecimento do direito natural como tal” (Strauss, 1965, p. 81).

62 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

estdo a disposicdo do homem enquanto homem, mas na f&” (Strauss, 1965,
p. 71).

Em nosso texto, analisaremos a descricdo de Strauss da obra
weberiana como um certo tipo de historicismo, além da distingdo entre
fatos e valores. Nos limites desse texto, ndo apresentaremos exatamente
uma possivel resposta de Weber a tais criticas, pois isso implicaria uma
analise profunda de sua metodologia. Isso nos levaria a ter que lidar com
toda a discussdo, ja bastante extensa, relativa ao tema e, portanto, a um
outro artigo®. Aqui, nos limitaremos a apresentar algumas passagens nas
quais Weber reiteradamente e explicitamente se nega a tratar de questdes
filosoficas mais amplas, ficando restrito a problemas da estrutura adequada
da nova ciéncia social que ele criava.

A partir da caracterizagdo da posi¢ao de Weber, observamos como
Strauss liga a distingdo entre fatos e valores a um certo tipo de niilismo, a
saber, um “niilismo nobre”. Isso leva Strauss a um segundo momento de
sua critica, o que revelaria um ponto central do pensamento weberiano:
trata-se da tese de um conflito insolivel entre valores®. Strauss parte de um
veredicto sobre a obra de Weber: a razdo mais profunda de sua rejei¢ao do
direito natural ou da propria ideia do direito natural, como muitos
cientistas sociais, consiste em uma crenca. Essa crenca poderia ser
expressa da seguinte forma:

3> Nesse debate, continuam como referéncias os livros de Oakes (1988), Burger (1976) ¢
Bruun (2007).

¢ Weber desenvolve a tese do conflito insolivel de valores no conceito de desencantamento
do mundo [Entzauberung der Welt]. O mundo desencantado seria fruto da racionalizagdo
moderna, que provocaria a autonomia entre as esferas de valor e a consequente
impossibilidade de sua hierarquizagdo: “Com o advento da modernidade e a ruptura dos
lagos tradicionais por uma série de fatores, inclusive no plano cultural e no da
personalidade, Weber diagnostica uma importante inflexdo no processo de racionalizagido
ocidental: agora é possivel conceber a esfera doméstica e a economia, a politica e o direito,
a vida intelectual e a ciéncia, a arte e a erética, independentemente das fundamentagdes
axioldgicas religiosas. Cada esfera de valor, ao se racionalizar, se justifica por si mesma:
encontra em si sua propria logica interna — uma legalidade propria [Eigengesetzlichkeit] —
que a leva a se institucionalizar autonomamente e a se consolidar e se reproduzir
socialmente pela formagéo de seus proprios quadros profissionais, encarregados de garantir
precisamente sua autonomia” (Pierucci, 2013, p. 138).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 63



O Max Weber de Leo Strauss

r

[...] o direito natural é entdo rejeitado hoje ndo
somente porque todo pensamento humano € tido
como historico, mas, do mesmo modo, porque se
acredita haver uma variedade de principios eternos do
direito ¢ do bem que estdo em conflito entre si e
nenhum deles pode ser provado superior aos outros
(Strauss, 1965, p. 36).

Strauss toma tal posicdo, que ele percebe como central para o
cientista social Max Weber, como uma tese filosofica ampla’. Sendo
assim, Strauss realiza uma critica filosofica a obra weberiana. Strauss,
portanto, toma Weber como um fildsofo para realizar sua critica. Contudo,
como mostraremos, apesar de iluminar aspectos fundamentais do
pensamento weberiano, o proprio Weber sempre rejeitou explicitamente,
em mais de uma ocasido, qualquer intengdo filosofica de seus trabalhos.
Sendo assim, ¢ a partir dessa linha de argumentagdo que conseguiremos
descrever a figura do Max Weber de Leo Strauss. Passemos, entdo, ao
modo como Strauss compreende os aspectos historicistas e niilistas na obra
de Weber.

Strauss inicia sua analise de Weber situando esse autor no campo
contempordneo dos cientistas sociais. Weber seria o caso mais singular
desta nova forma de pensar, o que teria consequéncias fundamentais para a
questdo do direito natural. Para esclarecer esse ponto, Strauss retoma a
critica da tese historicista ao direito natural. Segundo Strauss, a filosofia s6
¢ possivel havendo um horizonte natural que seja distinto de um horizonte
historicamente variavel. Strauss faz uma sutil divisdo logo no inicio do
capitulo entre cientistas sociais historicistas e outra classe de cientistas. Os
primeiros se situariam na percepc¢do do horizonte historicamente variavel,
mas e os outros? O outro tipo de cientista social ndo seria primeiramente

7 Nessa mesma dire¢do, estaria a critica de Georg Lukacs (1885-1971) a ciéncia social
weberiana, retomada por Strauss. No fundo, tal ciéncia social seria “fundamentalmente
irracional ou subjetivista”. Para Lukacs, segundo Strauss, somente o materialismo dialético
poderia fornecer uma fundagdo filosofica consistente para a racionalidade da historia
(Strauss, 19894, p. 19).

64 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

um historicista ou, pelo menos, ndo seria essa a sua questdo fundamental.
O ponto de partida desses cientistas sociais € a ideia de um conflito
insolivel entre principios. Strauss afirma ser essa a posicdo de Max
Weber.

Strauss afirma que se limitard a uma analise critica da posigdo de
Max Weber e inicia tal andlise fazendo um grande elogio. Esse elogio ¢
ambiguo e acaba por revelar, mais uma vez, a posi¢do de Strauss. Segundo
ele, nenhum cientista social dedicou tanto esfor¢co e inteligéncia as
questdes fundamentais das ciéncias sociais. Strauss faz questao de ressaltar
que “Os erros de Weber” (Strauss, 1965, p. 36) e, consequentemente, oS
erros das ciéncias sociais seriam evidentes, mesmo que “Ele seja o maior
cientista social do nosso século” (Strauss, 1965, p. 36). Se o maior
cientista social constroi sua obra em cima de erros, percebe-se da parte de
Strauss um juizo extremamente negativo sobre as ciéncias sociais. No
fundo, esse elogio da inteligéncia e capacidade de Weber revela como
Strauss ja de partida condena o resultado do que se convencionou
denominar ciéncias sociais. Isso revela como, no limite, Strauss olha para
as ciéncias sociais em busca de algo que estd além delas, a saber, a
filosofia politica. No inicio de As trés ondas da Modernidade, Strauss
aborda essa questdo. A crise da modernidade consistiria na incapacidade
de distingdo entre o bom e o mal, o certo ou o errado. A filosofia politica,
portanto, seria impossivel. A causa disso seria a crenga na validade apenas
do conhecimento cientifico. A ciéncia social, consequentemente,
acreditaria estar restrita aos fatos e impedida de realizar juizos de valor.
Sendo assim, a determinagdo da melhor ordem social de maneira
universalmente valida, ou seja, a propria possibilidade da filosofia politica,
estaria fora do horizonte das ciéncias sociais (Strauss, 1989b, p. 81-82).

Strauss volta a criticar uma associacdo muito direta entre Weber e
o historicismo. Weber teria feito uma recep¢do bem particular do
historicismo. Weber partiria da tese “o real ¢ sempre individual” e veria a
tarefa da ciéncia como instrumento para analisar as causas e efeitos da
interacdo entre fendmenos particulares. De um modo bem especifico,
Weber concederia a ciéncia um lugar para além da cultura. Strauss faz

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 65



O Max Weber de Leo Strauss

referéncia a famosa passagem na qual ¢ dito que a ciéncia teria validade
tanto para os ocidentais quanto para os chineses. Contudo, embora a
ciéncia fosse uma forma de pensamento para além da cultura, o seu
conteudo dependeria do interesse do cientista culturalmente situado, ou
seja, dependeria de juizos de valor. O que garantiria o reconhecimento
universal das verdades cientificas seria, nesse caso, uma descrigdo causal
valorativamente isenta. Essa crenca, em suma, seria a posicdo de Weber,
segundo Strauss.

Strauss chama a ateng¢do para o fato de que Weber nunca explicou
exatamente o que entendia por valores. Na verdade, ele estava interessado
especificamente em uma relagdo, a saber, a relagdo entre fatos e valores.
Segundo Strauss, Weber acreditava em uma completa heterogeneidade
entre fatos e valores e seria isso o que permitiria que a ci€ncia fosse
eticamente neutra: “A ciéncia social pode responder questoes de fato e
suas causas, ela ndo ¢ competente para responder questdes de valor”
(Strauss, 1965, p. 40). Tal visdo da ciéncia social tem como pano de fundo
uma oposi¢do que seria a mais fundamental de todas: “A oposi¢do entre o
ser e o dever ou entre realidade e norma ou valor” (Strauss, 1965, p. 41).
Ao analisar tal oposi¢do, Strauss cita Aristoteles para pensar a
possibilidade de uma ciéncia que, a partir do conhecimento do dever ser,
poderia determinar os meios adequados para a consecucdo de fins. Uma
forma sintética de formular essa visdo sustentada por Strauss ¢ apresentada
por Sampaio:

Como dito, ndo se pode derivar daquilo que ¢ aquilo
que deve ser; dado que a ciéncia, experimental e
empirica, apenas tem acesso ao que ¢ (fatos), entdo
esta ndo ¢ apta a se pronunciar sobre aquilo que deve
ser (valores). Apesar disso, assegura corretamente
Strauss, a mera heterogeneidade entre fatos e valores
ndo justifica que a ciéncia social ndo possa se
pronunciar sobre aquilo que deve ser, pois, se ndo
podemos determinar o que deve ser a partir daquilo
que ¢, por outro lado, poderiamos guiar aquilo que ¢é
pelo que deve ser (Sampaio, 2012, p. 126).

66 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

Segundo Strauss, o problema, entdo, ndo estaria exatamente nesse
modo especifico de Weber entender a relagdo entre meios e fins. O
problema estaria mais exatamente na crenca weberiana de que ndo pode
haver um conhecimento genuino do dever ser. Por pensar assim, Weber
negaria a possibilidade do conhecimento de um verdadeiro sistema de
valores. Tal sistema ndo existiria, mas apenas um conjunto de valores que
estdo em conflito entre si, ndo podendo ser resolvido pela razdo humana. A
consequéncia direta dessa visao de mundo ¢ o lugar que caberia a ciéncia
social no dmbito limitado do conhecimento humano. A ciéncia teria apenas
o poder de esclarecer os pontos principais do conflito e as consequéncias
de seguir um determinado valor. Contudo, a escolha por um determinado
valor sempre estard presa ao ambito da “Decisdo ndo racional e livre de
cada individuo” (Strauss, 1965, p. 42). E essa a visdo, expressa de modo
mais claro e direto, que Strauss tem da concepgdo de Weber das ciéncias
sociais.

Strauss deriva dessa posi¢do uma tese central sobre Weber, uma
consequéncia necessaria de suas ideias. Weber, ao apresentar essa visao
das ciéncias sociais ou da ciéncia como tal, expressaria de modo exemplar
um movimento que ndo nasce com ele, mas é fruto do pensamento
moderno. Ocorre que em Weber tal processo atinge um ponto maximo.
Strauss denomina tal posi¢ao de niilismo:

[...] sustento que a tese de Weber necessariamente
conduz ao niilismo ou a visdo de que toda preferéncia,
embora ma, indigna ou insana tem que ser julgada
diante do tribunal da razdo por ser tdo legitima quanto
qualquer outra preferéncia (Strauss, 1965, p. 42).

Strauss da um passo ousado em sua analise. Depois de ter situado
Weber como um pensador niilista, ¢ o momento de derivar o corolario,
mais especificamente, “A consequéncia niilista de sua doutrina de valores”
(Strauss, 1965, p. 42). O passo ousado ¢ a aproximacao entre tal posi¢ao
niilista ¢ o nazismo: “Seguindo este movimento até seu final, devemos
inevitavelmente atingir o ponto além do qual a cena se turva pela sombra

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 67



O Max Weber de Leo Strauss

de Hitler” (Strauss, 1965, p. 42)°. Mesmo que parega recuar em seu
argumento, ao apresentar certo cuidado com o reducionismo, a simples
associagdo da posicdo weberiana ao nazismo revela com clareza o juizo de
Strauss sobre Weber e sua ciéncia social’.

Depois de uma extensa analise das influéncias do neokantismo e
da escola historica, Strauss conclui sobre a centralidade da ideia de uma
ética individual em Weber. Isso se relacionaria estreitamente a nocdo de
dignidade humana concebida como autonomia. Essa autonomia € expressa
no imperativo categorico weberiano: “Tu deves ter ideais” (Strauss, 1965,
p. 44), o que seria um imperativo formal, sem conteido. Na forma
teologica: “Segue Deus ou o demoénio” (Strauss, 1965, p. 45) Haveria
ainda outras formula¢des como “Deves viver apaixonadamente” ou “Tu
deves ter preferéncias” (Strauss, 1965, p. 47). Strauss conclui, entdo, que o
niilismo de Weber ¢ de um tipo especifico, a saber, um “niilismo nobre”.
Isso ndo seria uma indiferenca absoluta em relagdo a valores, mas a
percepgdo da “Condigdo de auséncia de fundamento de tudo que se pensa
ser nobre” (Strauss, 1965, p. 48). Contudo, ndo ¢ essa a forma na qual “A

8 A tentativa de associar a obra tedrica de Weber ao nazismo sempre foi um ponto polémico
no campo da interpretagdo. Ao mesmo tempo, tal associagdo sempre pareceu simplificadora
ao extremo. Isso fica claro no modo como ela ¢ feita: hd uma acusagdo, logo seguida por
um recuo, mais ou menos explicito, ao reconhecer a auséncia de intengcdo de Weber em
estar proximo teoricamente de qualquer movimento que se assemelhasse ao nazismo. O
modo como Strauss sugere uma ligagio, para logo em seguida desculpar Weber, é tipico. E
também o caso de Mommsem, um dos mais destacados intérpretes de Weber: “A lideranga
carismatica-plebiscitaria ‘com uma maquina partidaria’ materializou-se em 1933 de uma
forma completamente diferente daquela que Weber tinha em mente” (Mommsen, 1984, p.
386). A polémica associacdo realizada por Habermas entre Carl Schmitt e Weber, criticada
pelos participantes do 15° Congresso Alemdo de Sociologia, citado acima, insere-se
claramente nessa tradi¢do interpretativa: Habermas afirmou que Carl Schmitt seria “um
aluno legitimo” de Max Weber. Segundo a nota 4, na mesma pagina, ap6s sugestdes dos
presentes, Habermas mudou o epiteto para “um filho natural” (Stammer, 1971, p. 66).

® Apesar desse juizo sobre a obra de Weber, ¢ interessante notar que “Strauss falou de Max
Weber como um dos poucos alemaes que ndo eram desfavoraveis aos judeus” (Green,
1997, p. 74). Ha uma breve passagem, em Ciéncia como Profissdo, na qual Weber descreve
a situagdo de preconceito contra os judeus na universidade alema: “Sendo um judeu, entéo ¢
dito a ele, naturalmente: lasciate ogni speranza” (Weber, 1995, p. 11). Essa passagem ¢
tida como uma referéncia a situagdo de seu amigo Georg Simmel.

68 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

ciéncia social de nosso tempo” (Strauss, 1965, p. 49) se expressa em geral,
pois parece ter abandonado até mesmo os escrapulos weberianos.

A pergunta de Strauss passa a ser, entdo, se a ciéncia social, como
tarefa tedrica, pode se constituir tendo como ponto de partida a distingdo
entre fatos e valores. O que se segue, entdo, ¢ uma série de criticas aos
argumentos propriamente “socioldgicos” de Weber sobre a relacdo entre
fatos e valores. Strauss analisa principalmente algumas questdes da
sociologia da religido de Weber. Strauss chega ao nticleo do problema da
constituicdo das ciéncias sociais. Se as ciéncias sociais levassem a
proibicdo de julgamento de valores as ultimas consequéncias, elas
deveriam, entdo, se puramente historicas ou interpretativas. Depois de
analisar as dificuldades contidas na conhecida tipologia da dominacao
legitima de Weber, Strauss chega a questdo central: se o cientista social
levar a sério o impedimento de julgamento de wvalores, ele buscara
compreender o “outro” a partir de seus proprios valores, em uma espécie
de autointerpretacdo. O problema aqui € que o cientista ndo pode
compreender sem um “quadro de referéncia”. O cientista, portanto, nunca
podera compreender uma “outra sociedade” como ela é realmente, pois ele
estara sempre preso a seu tempo e lugar.

A partir da constatag@o dessa tensdo permanente, Strauss analisa o
famoso estudo de Weber sobre a ética protestante e o espirito do
capitalismo. Strauss apresenta varias criticas a tese do estudo mais
conhecido de Weber, principalmente a controvérsia sobre qual visdo de
fato configurou a “ética protestante”, a saber, se a propria doutrina de
Calvino ou uma simplificacdo vulgar da doutrina de Calvino. Novamente,
0 que Strauss apresenta ¢ somente algumas criticas que sempre estiveram
presentes no debate desde o surgimento desse polémico e famoso estudo
weberiano, ndo se tratando, portanto, de uma critica central a tese de
Weber.

Strauss afirma, entdo, que tudo o que ele disse até aqui foi apenas
uma espécie de preparacdo para o momento mais importante de sua
analise. Esse preambulo critico foi necessario para afastar o que acabaria

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 69



O Max Weber de Leo Strauss

por encobrir a tese central de Weber. Como dissemos no inicio do texto,
Strauss realiza, nesta primeira parte de seu escrito, duas caracterizagoes e
uma série de criticas. Strauss caracteriza a obra de Weber como um tipo
especifico de historicismo e um tipo singular de niilismo, a saber, o
niilismo nobre. A partir disso, tece varias criticas a ciéncia social de Weber
a partir de debates internos da prdpria ciéncia social. Se Strauss demonstra
aqui um conhecimento surpreendente das polémicas proprias das ciéncias
sociais em torno da obra weberiana, por outro lado, acaba por ndo oferecer
nenhuma critica que ja ndo tivesse sido feita nesse ambito. Tudo isso,
contudo, foi feito para se chegar a tese central de Weber. Mas qual tese ¢
essa?

Strauss percebe o indicio do problema na distingdo que Weber
pretende fazer entre referéncia a valores e juizo de valor. Uma referéncia a
valores seria capaz de descrever os nexos causais motivadores das acdes
humanas em sociedade, sem, no entanto, emitir juizos acerca dessas agdes,
ou seja., sem dizer se tais acOes foram boas, corretas ou melhores que
outras possiveis no mesmo contexto. Entretanto, Strauss percebe que a
negacdo da realizacdo de juizos de valor ndo ¢é capaz de impedir a
existéncia dos mesmos, € mesmo sua necessidade, no exercicio real da
ciéncia social. Esse foi o motivo de Strauss se deter na polémica sobre a
caracterizacdo do calvinismo, no principal estudo de Max Weber, pois era
central ao seu argumento a distingdo entre a verdadeira teologia de Calvino
em relagdo ao dogma da predestinagdo e uma corrupgdo dessa doutrina,
considerada como tendo a efetiva influéncia historica que levou ao espirito
do capitalismo. Portanto, ao realizar uma separacdo entre uma teologia
auténtica e sua vulgarizacdo, Weber utilizava necessariamente juizos de
valor, embora os negasse em sua metodologia. Sendo assim, segundo
Strauss, a visdo de Weber poderia ser expressa da seguinte forma: “Apesar
do fato da ciéncia social se sustentar ou ndo devido aos juizos de valor, a
ciéncia social ou a filosofia social ndo pode resolver os decisivos conflitos
de valor” (Strauss, 1965, p. 63). A tese central de Weber seria, portanto,
aquela de um conflito insoluvel dos valores. E ela que, no limite, esti na

70 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

base da ciéncia social construida por Weber. Vamos, entdo, a segunda
parte de nosso texto, a saber, a analise de Strauss da tese central de Weber
e sua critica a ela.

Strauss inicia sua andlise afirmando que a visdo de Weber sobre as
ciéncias sociais, seu escopo € suas funcdes, estaria baseada em uma
premissa que se acreditava demonstrada: “O conflito entre valores ultimos
ndo pode ser resolvido pela razdo humana” (Strauss, 1965, p. 64). Segundo
Strauss, essa ¢, portanto, a premissa fundamental do pensamento de Weber
e ¢ de sua verdade que dependeria toda a obra weberiana'®. A questio
fundamental para Strauss, entdo, ¢ saber se tal premissa foi realmente
demonstrada ou se simplesmente seria um postulado weberiano, revelando
uma clara preferéncia moral.

Segundo Strauss, duas observagdes podem ser feitas quando se
tenta procurar na obra de Weber a demonstracdo dessa premissa. A
primeira delas ¢ que Weber dedicou poucas paginas de seus escritos para
fundamentar sua posi¢do. Por que Weber empregou tdo pouco esforgo
nessa questdao? Uma resposta provisoria a essa pergunta pode ser oferecida
quando se coloca como possibilidade que tal tese seria apenas uma versao
generalizada de uma visdo comum em seu tempo. Tal visao poderia ser
expressa na seguinte tese: “O conflito entre ética e politica é insolivel”
(Strauss, 1965, p. 64). Para Strauss, o fundo da posicdo de Weber é,
provavelmente, o espirito da “politica de poder”. Strauss comenta que, em
um determinado momento, Weber fala de “paz”, entre aspas, mas ndo usa
esse recurso para falar de conflito. Isso indicaria que o “Conflito era para
Weber algo inequivoco, mas ndo a paz; paz ¢ uma fraude, mas a guerra ¢
verdadeira” (Strauss, 1965, p. 65).

A tese weberiana de que ndo ha solugdo para o conflito entre
valores, segundo Strauss, esta relacionada a uma visdo mais ampla que
percebe a vida humana como um conflito inevitavel. Sendo assim, “paz e

19 Behnegar (2003, p. 134-135) analisa as derivagdes dessa tese fundamental, distinguindo
tipos de conflito que ndo poderiam ser resolvidos pela razdo humana.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 71



O Max Weber de Leo Strauss

felicidade universal” sdo objetivos ilegitimos ou fantdsticos. E mesmo se
pudessem ser alcangados, eles ndo seriam desejaveis. Strauss cita Friedrich
Nietzsche (1844-1900), indicando uma clara influéncia desse autor sobre
Weber: se tal paz e felicidade pudessem ser obtidas, haveria, entdo, o
ultimo homem que inventou a felicidade, contra o qual Nietzsche dirigiu
sua critica. Contudo, se a paz ndao ¢ compativel com a vida
verdadeiramente humana, ou seja, com uma vida digna, entdo, surge a
necessidade de uma norma moral que evidenciasse uma “ética guerreira”
como base de uma “politica de poder” guiada por imperativos de interesse
nacional.

Strauss retoma, entdo, um dos pontos principais da “Tese central
de Weber” sobre o conflito entre valores. Strauss pretende analisar as
“Tentativas de Weber de provar sua afirmagdo de que os valores ultimos
estdo simplesmente em conflito entre si” (Strauss, 1965, p. 60). Strauss
afirma que se limitar4 a apenas alguns tipos de prova. De todas elas, a mais
relevante € aquela que diz respeito a conhecida distingdo utilizada por
Weber entre ética da convicgdo e ética da responsabilidade. No limite, ela
acabara por tocar em um dos pontos principais da critica de Strauss, a
saber, o conflito entre fé e ciéncia.

Weber considera que ha um conflito sem solugdo entre o que ele
denomina a “ética de responsabilidade” e a “ética da convicgdo”. Segundo
Strauss, para o primeiro tipo de ética, “A responsabilidade do homem
estende-se até as consequéncias previsiveis de suas agdes” (Strauss, 1965,
p. 69). Ja para o segundo tipo, “A responsabilidade do homem esta
limitada a retiddo intrinseca de suas agdes” (Strauss, 1965, p. 69). Strauss
ressalta que Weber usa a figura de um sindicalista como exemplo da “Etica
da convic¢do”, na verdade, um sindicalista radical. Para tal sindicalista, a
medida da ag@o nao estd nas consequéncias da mesma, mas na integridade
e respeito a propria nogao moral da qual tal agdo ¢ derivada. Mesmo que o
resultado de sua acdo fosse a destrui¢do dos proprios trabalhadores, o que
importa aqui é a coeréncia de seu ponto de partida moral. No limite, se o
sindicalista fosse realmente coerente, entdo ele deveria abandonar sua

72 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

atividade como sindicalista, pois, de fato, “Seu reino ndo ¢ deste mundo”
(Strauss, 1965, p. 70). Weber, contudo, pensava as duas éticas como
complementares, ndo como opostas de modo absoluto.

Strauss, entdo, volta ao seu ponto central: a afirmacdo de Weber
sobre o conflito insolivel entre a “ética da conviccdo” e a “Etica da
responsabilidade” baseia-se, em tultima instdncia, na ideia de que “o
conflito entre a ética intramundana e supramundanas ¢ insoluvel pela razao
humana” (Strauss, 1965, p. 70). Strauss, portanto, desloca o problema para
a diferencga entre intramundano e supramundano, a partir da razdo humana.
A questdo das duas éticas faz Strauss voltar a sua critica central. Para ele,
Weber partia da razdo humana intramundana e, por isso, acreditava que
normas objetivas ndo eram possiveis. Normas vélidas absolutamente so
poderiam existir se fundadas na revelagdo. Aparece, entdo, novamente a
critica: “Ele nunca provou que a razdo humana em seu proprio dominio
seja incapaz de chegar a normas objetivas ou que o conflito entre
diferentes doutrinas éticas intramundanas seja insolivel pela razdo
humana” (Strauss, 1965, p. 70).

Como estamos ressaltando, esse tipo de prova nunca foi o objetivo
de Weber. Weber ndo queria demonstrar a incapacidade da razdo humana
em alcangar normas objetivas. Para seus propdsitos, como cientista social,
ele sempre se contentou em apresentar tal impossibilidade. Portanto, ndo
se tratava de demonstrar, como quer Strauss, mas de apresentar. Weber era
um cientista social, ndo um filésofo. Strauss critica Weber por algo que ele
nunca fez ¢ nem teve a inten¢do de fazer. Na verdade, Weber ndo
precisava realizar tal demonstragdo porque ele ndo foi e nunca pretendeu
ser um filésofo. Strauss critica o mal filésofo que Weber supostamente
teria sido, mas ndo um dos fundadores de uma ciéncia social que Weber
efetivamente foi''.

11O centro da critica de Strauss é tratar Weber como um tedrico que elabora uma nova
ciéncia e, ao fazer isso, discute os fundamentos do conhecimento. E isso o que o tornaria
um filésofo. Strauss pretende mostrar como o Weber filésofo ndo tem sucesso em seu
projeto. Contudo, Weber, em varias passagens de sua obra, insiste em se colocar no lugar

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 73



O Max Weber de Leo Strauss

Strauss continua sua argumentacdo, afirmando que, a rigor, para
Weber, a ciéncia social tem como ponto de partida o lugar do
intramundano, pois oferece um conhecimento da vida humana a partir do
conhecimento humano. Portanto, quanto a ciéncia social, “Sua luz ¢é a luz
natural” (Strauss, 1965, p. 71). Se a ciéncia social aceitasse
questionamentos fora do campo da razdo puramente humana, ela se
transformaria em uma espécie de ciéncia social confessional e abriria
espaco para objecdes do ponto de vista da revelagdo, fazendo com que a
revelagdo se colocasse contra a razdo. Strauss faz questdo de destacar que
mesmo nao sendo um tedlogo, Weber ndo se furtou a afirmar que a crenca
na revelacgdo ¢, em ultima instancia, uma crenca no absurdo. Strauss, entdo,
descreve o que seria um aspecto fundamental da posicdo weberiana, que ja
citamos no inicio do texto: para Weber, o fundamento ltimo da filosofia e
da ciéncia ¢ a fé.

de tedrico da metodologia de uma nova ciéncia, partindo sempre de elaboragdes ja
realizadas por filésofos do campo neokantiano, em sua época na Alemanha, principalmente
na figura do filésofo Heinrich Rickert. Esse papel subsidiario, abertamente declarado, ¢
repetidamente ignorado por Strauss. Em um dos principais textos relativos a questdes
metodoldgicas, a saber, 4 Objetividade na Ciéncia Social e na Politica Social, Weber faz
uma apresentacdo das posigdes da revista Arquivo para Ciéncia Social e Politica Social, no
momento em que ele passa a ser um dos editores. O ponto central, que sera discutido nesse
texto, ¢ a busca por “Rigorosa separagdo entre saber empirico e juizos de valor” (Weber,
1949, p. 49). Com cautela, Weber afirma que ndo analisara certas questdes. Ele, entlo,
anuncia novamente o seu lugar bem delimitado de elaborar problemas metodologicos
especificos e ndo questdes mais amplas de fundamento, indicando, a0 mesmo tempo, quais
autores fariam isso: “Nos ndo estamos interessados aqui no desenvolvimento da andlise
logica per se. Nos estamos tentando apenas aplicar os resultados bem conhecidos da logica
moderna para 0s nossos proprios problemas. Também ndo estamos resolvendo problemas
aqui, mas apenas tentando tornar seu significado evidente para ndo especialistas. Aqueles
que conhecem o trabalho de l6gicos modernos — eu me refiro especificamente a
Windelband, Simmel e, para nossos propositos particulares, Heinrich Rickert — perceberdo
imediatamente que tudo que € importante neste ensaio estd ligado ao trabalho deles”
(Weber, 1949, p. 49). Essa relacdo também aparece, de forma bem explicita, no ensaio
sobre Roscher e Knies: “Creio firmemente ter seguido, nos pontos essenciais, o trabalho
previamente citado de Rickert, na medida em que seja relevante para nés. Um dos
propositos desse estudo ¢ provar a utilidade das ideias desse autor para a metodologia de
nossa disciplina. Por isso, eu ndo o cito em todas as ocasides em que isso teria de ocorrer”
(Weber, 1922, p. 7).

74 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

Strauss afirma que se fosse reconhecida a legitimidade da ciéncia
social a partir da razdo humana, entdo ndo haveria motivo para continuar
tal polémica. Além disso, embora afirmando ser a ciéncia e a filosofia os
unicos caminhos para a verdade, Weber se pergunta pelo valor da busca
pela verdade e chega a conclusdo que tal valor ndo poderia ser garantido
pelas proprias ciéncia e filosofia. Elas proprias ndo seriam capazes de
justificar seu proprio fundamento: “A ciéncia ou a filosofia sdo incapazes
de dar uma explicagdo correta ou clara de sua propria base” (Strauss, 1965,
p. 72). E esse tipo de questionamento, feito por Weber, que faz com que
Strauss queira trata-lo como um filésofo.

Enquanto se acreditou que a ciéncia ou a filosofia eram o caminho
para a verdade, tudo parecia ir bem, mas isso chegou ao fim. A busca da
verdade pela ciéncia esta claramente relacionada aos resultados praticos
que dela decorrem. Mesmo assim, segundo Strauss, Weber ainda poderia
conceder que a busca da verdade fosse um valor em si mesmo, ainda que,
no limite, chegasse a conclusdo que “A busca da verdade tem a mesma
dignidade de colecionar selos” (Strauss, 1965, p. 72).

Para além dessa atitude em relagdo a verdade, Weber ainda
reconheceria uma outra consequéncia que decorreria da ciéncia, segundo
Strauss. Para Weber, “O objetivo da ciéncia ¢ a clareza, isto é, clareza em
relacdo aos grandes problemas” (Strauss, 1965, p. 72). Strauss vé nessa
atitude weberiana um traco evidente de uma ideia bastante elevada da
ciéncia: “Ciéncia ou filosofia sdo, entdo, o caminho para a emancipacao da
ilusdo, € o fundamento da vida livre” (Strauss, 1965, p. 72). No fundo, isso
significaria aceitar a verdade como independente de nossos gostos
proprios. Segundo Strauss, Weber chegou a admitir essa posi¢cdo, mas se
recusou a admitir também que o proposito da ciéncia ou da filosofia sdo,
em ultima instincia, a “Verdade que ¢ valida para todos os homens
independente de eles desejarem ou ndo conhecé-la” (Strauss, 1965, p. 73).

Novamente, o que Strauss faz ¢ tomar Weber como um filésofo, ao
cobrar dele tal posi¢do. O movimento argumentativo, repetido por Strauss,
¢ colocar Weber em um lugar que ele ndo pretendeu estar. Sendo assim,

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 75



O Max Weber de Leo Strauss

obviamente, a critica ndo ¢ ao socidlogo Weber, mas ao suposto fildésofo
Weber. A pergunta de Strauss, portanto, somente pode ter como resposta
uma “falha” do suposto filésofo Weber.

Strauss prossegue em sua argumentacdo, interrogando-se sobre a
razdo de Weber ter negado a verdade esse lugar de “Poder inescapavel”
(Strauss, 1965, p. 73). Strauss acredita que o motivo reside no fato de
Weber ter partido da ideia do homem desencantado do século XX. Sob a
influéncia do historicismo, Weber teria duvidado da possibilidade de saber
do homem acima de sua situacdo temporal, ou seja, do homem enquanto
homem, pois cada época teria dado uma resposta especifica a essa questao.
Sendo assim, a visdo do homem teria sido modificada de acordo com seu
tempo, sendo, portanto, cada uma dessas visdes tdo legitima ou ilegitima
como qualquer outra. A visdo do homem enquanto homem seria, entdo,
apenas a ideia do homem em sua situacdo atual. O que se colocava como
“emancipacdo das ilusdes” poderia ser somente uma posi¢do de nossa
época que podera ser modificada logo em seguida.

O que marca nossa época, para Weber, seria o desencantamento do
mundo. Strauss relaciona a essa no¢do de desencantamento as ideias de
“intramundaneidade” e de “irreligido” (Strauss, 1965, p. 73). Mas o que
pareceria ser aqui uma libertacdo da ilusdo, poderia ser pensado apenas
como mais uma ilusdo. Tal ideia teria graves consequéncias para o
pensamento de Weber, ja que ele acreditava que “Toda devogdo a causas
ou a ideais tinha as suas raizes na fé religiosa e, portanto, que o declinio da
fé religiosa levaria finalmente a extingdo de todas as causas ou ideais”
(Strauss, 1965, p. 73). Para Weber, a alternativa seria um vazio espiritual
ainda mais amplo ou o ressurgimento religioso. Para Strauss, Weber sentia
profundamente o peso da intramundaneidade e irreligiosidade de seu
tempo, mas sua crenca na ciéncia era inabalavel. Strauss, entdo, volta ao
seu ponto central: “O resultado desse conflito, que ele nunca conseguiu
resolver, foi a sua crenca de que o conflito entre valores ndo pode ser
resolvido pela razdo humana” (Strauss, 1965, p. 74).

76 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

Um exemplo dado por Strauss ilustra muito bem o cerne de sua
critica. Seu argumento € que mesmo que certos conflitos valorativos ndo
sejam passivos de solu¢do, isso ndo prova que todos os conflitos
valorativos o sejam. Para Strauss, a aporia absoluta entre valores ¢ uma
espécie de indugdo apressada. Para pensar a questdo, Strauss traz o
exemplo biblico das vinhas de Naboth, presente no capitulo 26 do
Primeiro Livro dos Reis. Segundo Strauss, podemos ndo conseguir
resolver um conflito centenario entre nagdes vizinhas, mas isso ndo impede
que possamos decidir pela indesculpavel acdo de Jezebel contra Naboth
(Strauss, 1989a, p. 19). Esse exemplo ¢ caro a Strauss, pois a recusa de
Naboth em vender suas vinhas para o rei Ahab € uma epigrafe de Direito
Natural e Historia (Strauss, 1965). Na epigrafe, a justificativa de Naboth
esta calcada em uma proibicdo divina de se desfazer da terra de seus
ancestrais. Ou seja, segundo Strauss, a recusa carrega um motivo justo e a
difamacdo ¢ terminantemente indesculpavel (inexcusable), sem
relativizagdo ou isencdo valorativa.

A questdo que permanece para Strauss € como entender
exatamente a afirma¢do de Weber de que a ciéncia ndo consegue
claramente justificar-se a si mesma. Strauss faz, entdo, uma mudanga em
sua descricdo do pensamento de Weber e retoma os seus proprios
pressupostos, apresentando novamente seu ponto de partida: “O homem
ndo pode viver sem luz, sem orientacdo, sem conhecimento: somente
através do conhecimento do bem ele pode encontrar o bem de que
necessita” (Strauss, 1965, p. 74). O dilema que se coloca, entdo, € como o0s
homens podem adquirir tal conhecimento do bem: através dos poderes
proprios da razdo humana ou através da revelacdo divina? O primeiro
caminho ¢ a propria filosofia ou a ciéncia em seu sentido original. Ja o
segundo encontra-se na Biblia. Os caminhos ndo sdo compativeis e sdo até
mesmo excludentes, pois a filosofia e a Biblia afirmam que ha apenas uma
coisa que tem valor e que ¢ necessaria. Toda tentativa de tornar os dois
caminhos compativeis, segundo Strauss, acabaria por sacrificar o que ha de
mais importante e relevante em um dos dois. O dilema em sua clareza

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 77



O Max Weber de Leo Strauss

extrema se coloca do seguinte modo: “Uma vida de amor obediente ou
uma vida de inteleccdo livre” (Strauss, 1965, p. 74).

Segundo Strauss, essa disputa eterna entre filosofia e teologia
parece revelar que nenhuma das duas conseguiu refutar de forma cabal a
outra. Os argumentos contra ou a favor de uma ou outra tém sentido
apenas se tomados os pressupostos do que se deve mostrar: os argumentos
a favor da revelacdo pressupdem a crenga na revelagdo, a critica a partir da
razao pressupde a descrenca. Apesar disso, como o conhecimento humano
¢ limitado e essa percepgao € propria do uso desse mesmo conhecimento, a
revelacdo, no limite, ndo pode ser refutada. Sendo assim, segundo Strauss,
“A filosofia tem de reconhecer que a revelacao € possivel” (Strauss, 1965,
p. 75). Portanto, “A filosofia, a vida devotada a busca pelo conhecimento
evidente disponivel para o homem enquanto homem, sustentaria a si
mesma em uma decisdo cega, arbitraria e ndo evidente” (Strauss, 1965, p.
75). Seria semelhante a decisdo pela fé e o caminho da revelagdo. Strauss
conclui que a impossibilidade de a filosofia refutar a teologia e vice-versa
seria a prova, no fundo, da refutagdo da filosofia pela teologia.

Strauss, entdo, inverte a tese que Weber apresenta e levanta a
hipotese de que foi o conflito entre a revelacdo e a filosofia que o levou a
afirmacao de uma fraqueza constitutiva da filosofia. Weber percebeu que
“o sacrificio do intelecto”, algo que aparentemente era o problema da
revelagdo e a critica maxima a partir da filosofia, era, na verdade, também
o ponto de partida da propria filosofia ou a ciéncia.

Strauss apresenta um ultimo argumento sobre a obra de Max
Weber. Depois de todas as criticas, ndo sem ironia, ele propde que se passe
“Dessas profundezas terriveis para uma superficialidade que, embora ndo
exatamente alegre, promete pelo menos um sono tranquilo” (Strauss, 1965,
p. 76). O que ele denomina ironicamente “superficialidade” € o conjunto
de reflexdes metodologicas de Weber de aproximadamente seiscentas
paginas. Contudo, ao realizar a leitura com cuidado das seiscentas paginas,
afirma Strauss, percebe-se que a metodologia weberiana se parece muito
pouco com o que se conhece como metodologia. Strauss 1€ a obra de

78 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

Weber como a de um filésofo: “Todos os estudiosos inteligentes da
metodologia de Weber sentiram que ela ¢ filoséfica” (Strauss, 1965, p.
76)'2. A razdo dessa percepcdo, segundo Strauss, reside no fato de que
metodologia ¢ uma reflexdo sobre como se deve proceder corretamente na
ciéncia. Isso significa, portanto, uma reflexdo sobre os limites da ciéncia'’.

12°A prética de ler Weber como um filésofo revela algo curioso. O que parece ser uma
grande deferéncia a obra e, portanto, ao pensador Max Weber, na verdade, acaba por
deslocar o objetivo de seu trabalho, expresso inumeras vezes, que consistiu em formular,
em bases consistentes, uma ciéncia social. Que tal tarefa levantaria questdes complexas e
amplas, isso sempre foi algo muito claro para Weber. Além disso, ele nunca pretendeu
solucionar todas as implicacdes tedricas que isso acarretaria. A relagdo com o filésofo
neokantiano Heinrich Rickert, como descrito na nota 11, evidencia uma espécie de “divisdo
de trabalho” tedrica. Um quadro geral da relacdo com Rickert € dado por Oakes (1988, p. 1-
17). Apesar disso, a imagem de um Weber filésofo sempre esteve presente. Mommsen, ao
se referir aos comentarios de Jaspers, fala do “trabalho filosofico e sociologico de Weber”
(Mommsen, 1992, p. 24). Ja o proprio Karl Jaspers ¢ bastante enfatico: “Max Weber ndo
desenvolveu um sistema filosofico. Seria impossivel expor sua filosofia como uma
doutrina. Ele se recusou a ser chamado filosofo. Mas, para nds, ele € o verdadeiro filosofo
do tempo no qual vivemos... Max Weber ndo ensinou nenhuma filosofia, ele era uma
filosofia” (Jaspers, 1965, p. 251).

13 Se Weber analisou os limites da nova ciéncia social, ele ndo tomou como parte de sua
tarefa estabelecer os fundamentos de tais limites. Ele se considerava um cientista, ndo um
filésofo. Sendo assim, o que estava para além do conhecimento cientifico foi tratado por
Weber como algo do ambito da fé, como problema pessoal, questdo de vontade e
consciéncia. Algo do campo subjetivo, portanto. Segundo Weber, “se o sujeito que expressa
esses juizos de valor deve aderir a tais critérios ultimos ¢ seu problema pessoal, isso
envolve vontade e consciéncia, mas ndo conhecimento empirico” (Weber, 1949, p. 55). E
poucas linhas abaixo, Weber volta & questdo: “julgar a validade desses valores ¢ uma
questdo de fé. Isso talvez possa ser uma tarefa para a interpretacao especulativa da vida e do
universo sobre seu sentido. Mas isso certamente ndo se situa dentro da provincia da ciéncia
empirica tal qual ¢ praticada aqui” (Weber, 1949, p. 55). J& em seu texto sobre
“neutralidade valorativa” (seguimos aqui a sugestdo de Fanta (2014, p. 65-66) para a
tradugdo de Wertfreiheit), Weber afirma: “N@o é nossa questdo analisar de que modo
diferentes tipos de avaliagdo podem reivindicar diferentes graus de dignidade normativa,
em outras palavras, ndo estamos interessados no modo como avaliagdes éticas, por
exemplo, diferem em carater sobre a questdo se loiras devem ser preferidas a morenas ou
sobre algum juizo similar de gosto. Esses sdo problemas de axiologia, ndo de metodologia
de disciplinas empiricas. Essa tltima diz respeito somente ao fato de que a validade de um
imperativo pratico como uma norma, por um lado, e o valor verdade de uma proposi¢ao
empirica, por outro, sdo absolutamente heterogéneos em carater. Qualquer tentativa de
tratar esses tipos logicamente distintos de proposi¢des como idénticos apenas degrada o
valor particular de cada um deles” (Weber, 1949, p. 12). O artigo de Weiss apresenta, de

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 79



O Max Weber de Leo Strauss

Se o que caracteriza a situacdo do homem no mundo ¢ o conhecimento,
refletir sobre as limitagdes do conhecimento ¢ analisar as limitagdes do
homem enquanto homem. E esse horizonte que torna a metodologia de
Weber tdo importante para Strauss. Novamente, ¢ um suposto filésofo
Weber que Strauss constroi em sua critica.

Segundo Strauss, a ideia de ciéncia de Weber tem como ponto de
partida uma visao especifica sobre a realidade. Seria necessario, portanto,
uma andlise da “realidade tal como ¢ em si mesma”, antes de que ele
elaborasse a propria ciéncia. Nao ¢ dificil perceber nessa interrogacdo de
Strauss a Weber a pergunta filosofica fundamental. Isso obviamente leva
Weber mais uma vez para o campo da filosofia. Strauss observa que Max
Weber ndo se deteve sobre esse assunto, pois sua preocupagdo ndo se
relacionava a realidade antes da ciéncia, mas como a realidade era
transformada pela ciéncia. Para Strauss, o motivo dessa auséncia de
interesse na questao sobre a “realidade tal como é em si mesma” se deve a
preocupacdo de Weber exclusivamente com a integridade das ciéncias
historicas e culturais. Chama a atengdo o fato de Strauss ndo admitir que a
preocupagdo com a ciéncia e ndo com “a realidade em si mesma” tenha
pleno sentido pelo fato de Weber ser um cientista, € ndo um filésofo. De
todo modo, Weber tinha em mente combater duas ameagas a seu projeto.
A primeira ameaca era um ideal comum, no inicio das ciéncias sociais, de
fazer com que elas copiassem o modelo das ciéncias da natureza tido como
o verdadeiro conhecimento. A segunda ameaca residia na tentativa de
pensar o dualismo entre ciéncias da natureza e ciéncias historico-culturais
como um dualismo metafisico.

O ponto de partida de Weber seria a tradigdo neokantiana, muito
influente no momento da formulagdo de sua obra'®. Strauss faz questdo de

forma minuciosa, as varias justificativas de Weber para a ideia de neutralidade valorativa,
principalmente no Quadro 1 (Weiss, 2012, p. 137).

14 “Weber desenvolveu uma ciéncia social que ¢ baseada em premissas € procedimentos
neokantianos, seja em uma direcdo generalizante ou individualizante, dependendo do
objetivo cientifico” (Wagner, Harpfer, 2015, p. 172). Sobre o debate entre Rickert ¢ Weber,

80 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

ressaltar o fato de que tal visdo neokantiana da realidade j& ndo contar mais
com a autoridade que possuia no tempo de Weber. Em que consiste tal
visdo? Segundo Strauss, para Weber, “A realidade é uma sequéncia
infinita e sem sentido, ou seja, um caos de eventos infinitamente divisiveis
e singulares que, em si mesmos, sdo sem sentido” (Strauss, 1965, p. 77). O
que Strauss quer criticar na visdo de Weber seria a sua incapacidade de
realizar “Uma andlise coerente do mundo social tal como ele é conhecido
pelo ‘senso comum’ ou da realidade social tal como ela ¢ conhecida na
vida social ou na acdo” (Strauss, 1965, p. 77). Weber ndo poderia negar a
existéncia de uma figuracdo da realidade que precederia toda a articulacao
cientifica. De todo modo, dada a influéncia do neokantismo, Weber
desloca sua atengdo para uma realidade praticamente construida pela
ciéncia. Weber teria ficado preso a “Definigoes de tipo ideais e de
construgdes artificiais” (Strauss, 1965, p. 78) que, portanto, ndo poderiam
alcancar a realidade social de fato. Strauss aponta a alternativa a essa visdo
abstrata da ciéncia:

S6 uma analise ampla da realidade social tal como
conhecemos na vida real e como os homens sempre
conheceram desde que existem sociedades civis,
permitiria uma discussdo adequada da possibilidade
de uma ciéncia social valorativa (Strauss, 1965, p.
78).

Somente tal analise, que leva em conta os valores, permitiria julgar
com responsabilidade, afirma Strauss.

Strauss refaz a historia da ruptura entre ciéncia e filosofia'>. No
século XVII, observa-se uma separacdo entre o pensamento moderno ¢ a

em relagdo a questdo especifica dos valores, ¢ bastante esclarecedora a se¢do “A vertente
neokantiana: Rickert”, presente em Fanta (2014, p. 29-32).

15 Segundo Behnegar (2009, p. 215), Leo Strauss faria uma divisdo propria das fases das
ciéncias sociais da seguinte maneira: a. ciéncias sociais classicas, envolvendo Platdo,
Aristoteles e Xenofonte; b. ciéncias sociais modernas, protagonizadas por Maquiavel,
Hobbes, Locke ¢ Montesquieu; c. ciéncias sociais dos dias atuais, nomeada positivista, e
cujo papel de Weber ¢é de grande destaque.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 81



O Max Weber de Leo Strauss

filosofia classica. No século XIX, a ruptura atinge um novo patamar,
quando ocorre uma disting@o mais clara entre “A compreensdo ‘cientifica’
(ou ‘o mundo da ciéncia’) e a compreensdo ‘natural’ (ou ‘o mundo em que
vivemos’)” (Strauss, 1965, p. 79). Mas ha uma particularidade nessa
ruptura entre esses mundos que foi se tornando mais evidente. A
compreensdo cientifica ndo era um simples aperfeicoamento da
compreensdo natural, embora a primeira partisse da segunda. Isso fica
evidente no modo da ciéncia tratar de seus objetos. O mundo natural ou, na
forma mais apropriada de dizer de Strauss, “o mundo do senso comum”
ndo € o lugar da atitude teorética, tipica da ciéncia, mas de coisas e
assuntos com o0s quais lidamos. Segundo Strauss, o mundo natural, que ¢
pré-cientifico ou pré-filosofico, pode ser compreendido apenas se for dado
um passo atras em relagdo a ciéncia e a filosofia. Strauss afirma que ndo
seria necessario recorrer a antropologia, pois seus estudos tém carater
hipotético. E a filosofia cléssica e algumas premissas da Biblia que
permitem “Reconstruir o carater essencial do ‘mundo natural’” (Strauss,
1965, p. 80). SO assim ¢é possivel entender corretamente “A origem da
ideia de direito natural” (Strauss, 1965, p. 80).

Chegamos ao fim de nossa analise da critica de Strauss a Max
Weber. Como mostramos no artigo, Strauss parte de uma critica a ciéncia
social elaborada por Max Weber porque essa revelaria um traco
fundamental na rejeicdo ao direito natural do pensamento contemporaneo.
A ciéncia social recusa o direito natural tendo como base o historicismo e a
distingdo entre fatos e valores. Mesmo que o historicismo weberiano seja
de um tipo especifico, essa base da qual parte a ciéncia social leva
necessariamente a um tipo de niilismo. Contudo, o tipo de niilismo
weberiano ¢é singular, a saber, um “niilismo nobre”. A distin¢do entre fato
e valores, que ¢ um pilar da ciéncia social weberiana, acaba por revelar
uma tese mais fundamental: ha valores eternos em um conflito insoluvel'.

16 Tese que Weber apresenta, mas que nunca tenta fundamentar filosoficamente. Em
Ciéncia como Profissdo, depois de estabelecer uma distingdo entre a clareza que a ciéncia
permite para a analise de uma posi¢ao, por um lado, e a propria tomada de posigdo, por
outro lado, Weber faz a seguinte afirmacdo: “Tal suposi¢do, que eu apresento a voceés,

82 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

Essa tese weberiana indica para Strauss que o cerne da ciéncia social
weberiana teria, antes de tudo, uma espécie de fundamento moral:

[...] a verdadeira razdo pela qual Weber insistiu no
carater eticamente neutro da ciéncia social assim
como da filosofia social ndo foi sua crenca na
oposi¢dao fundamental entre Ser ¢ Dever, mas a sua
crenca de que ndo pode haver nenhum conhecimento
genuino do Dever (Strauss, 1965, p. 41).

Ao tomar a ciéncia social weberiana, seus pressupostos e
resultados, como uma questdo propriamente filosofica, ao relaciona-la a
discussdo sobre o direito natural, Strauss trilha um caminho. Strauss acaba
por fazer parte de um pequeno grupo de pensadores que tomou a obra de
Weber para além de seu enquadramento tipico no debate das ciéncias
sociais'’. Contudo, se esse tipo de tratamento da obra weberiana, por um
lado, amplia o campo do debate, por outro, leva o cientista social Max
Weber para um campo muito além de sua intengdo claramente explicitada
por diversas vezes. Max Weber sempre recusou o lugar de filosofo,
embora tivesse plena consciéncia da abrangéncia tedrica de sua obra.
Tomado como um filésofo, inevitavelmente, Weber se torna um mal
filésofo. Um grande pensador, considerado um dos fundadores de uma
nova ciéncia, mas que, no fundo, ndo teve plena consciéncia dos
pressupostos e das implicagdes ultimas dessa empreitada radical. E esse o
Max Weber de Leo Strauss.

evidentemente, vale em todo lugar, partindo de um comportamento fundamental: que a
vida, na medida em que se baseia em si mesma e em si mesma ¢ compreendida, somente
conhece a eterna luta de todos os deuses entre si. Dito de uma forma ndo figurativa: a
incompatibilidade e também a inflexibilidade do resultado da luta das posi¢des ultimas
possiveis, portanto, a necessidade também de decidir entre elas” (Weber, 1995, p. 39).

17 Outro autor relevante que escreveu sobre Weber, abordando seu pensamento para além
do enquadramento como cientista social, foi Eric Voegelin, em um livro publicado apenas
dois anos depois de Strauss. Em sua obra, 4 nova ciéncia da politica, a analise de Weber
ocupa parte da introducdo (Voegelin, 1987, p. 13-26). Essa espécie de “Interpretagdo
heterodoxa”, para os padrdes da propria ciéncia social, nunca foi bem recebida pelos
principais especialistas da obra de Weber. Ver, por exemplo, o comentario sobre Strauss e
Voegelin, entre outros, feito por Mommsen (1984, p. 427).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 83



O Max Weber de Leo Strauss

Referéncias

BEHNEGAR, Nasser. Leo Strauss, Max Weber, and the Scientific Study of
Politics. Chicago: The University of Chicago Press, 2003. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226821160.001.0001.

BEHNEGAR, Nasser. Strauss and Social Science. In: SMITH, Steven B. The
Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University Press,
p- 215-240, 2009. DOLI: https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.010.

BRUUN, Hans Henrik. Science, Values and Politics in Max Weber'’s
Methodology. Aldershot, Hampshire: Ashgate, 2007.

BURGER, Thomas. Max Weber’s theory of concept formation. Durham: Duke
University Press, 1976.

FANTA, Daniel. 4 neutralidade valorativa: a posi¢do de Max Weber no debate
sobre os juizos de valor. 2014. 131 f. Tese (Doutorado em Sociologia) — Programa
de Pos-graduacdo em Sociologia do Departamento de Sociologia da Faculdade de
Filosofia Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Sao Paulo, Sio Paulo,
2014.

GREEN, Kenneth Hart. Editor's Introduction: Leo Strauss as a Modern Jewish
Thinker. In: STRAUSS, Leo. Jewish Philosophy and the Crysis of Modernity:
essay and lectures in Modern Jewish Thought. Albany: State University of New
York Press, 1997. p. 1-84.

JASPERS, Karl. Max Weber as politician, Scientist, Philosopher. /n: JASPERS,
Karl. Leonardo, Descartes, Max Weber: Three Essay. Trand. Ralph Manheim.
London: Routledge & Kegan Paul, 1965. p. 187-274.

MOMMSEN, Wolfgang. Max Weber and German Politics, 1890-1920. 2*ed.
Chicago: The University of Chicago Press, 1984.

MOMMSEN, Wolfgang. The Political and Social Theory of Max Weber.
Collected Essays. Cambridge: Polity Press, 1992.

OAKES, Guy. Weber and Rickert. Concept Formation in the Cultural Sciences.
Massachusetts: The MIT Press, 1988.

PIERUCCI, Anténio. O desencantamento do mundo: todos os passos do conceito
em Max Weber. 3%ed. Sao Paulo: Editora 34, 2013.

SAMPAIO, Evaldo. Niilismo e politica em Leo Strauss. Trans/Form/A¢do,
Marilia, v. 35, n. 1, p. 115-136, 2012. DOI: https://doi.org/10.1590/S0101-
31732012000100008.

84 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.7208/chicago/9780226821160.001.0001
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.010
https://doi.org/10.1590/S0101-31732012000100008
https://doi.org/10.1590/S0101-31732012000100008

Cassio Corréa Benjamin; Rodrigo César Floriano

STAMER, Otto. Max Weber and Sociology Today. New Y ork: Harper
Torchbooks, 1971.

STRAUSS, Leo. An Introduction to Heideggerian Existentialism. /n: STRAUSS,
Leo. The Rebirth of Classical Political Rationalism. An Introduction to the
Thought of Leo Strauss. Essays and Lectures by Leo Strauss. Selected and
Introduced by Thomas L. Pangle. Chicago: The University of Chicago Press,
1989c. p. 27-46.

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago
Press, 1965.

STRAUSS, Leo. Relativism. /n: STRAUSS, Leo. The Rebirth of Classical
Political Rationalism. An Introduction to the Thought of Leo Strauss. Essays and
Lectures by Leo Strauss. Selected and Introduced by Thomas L. Pangle. Chicago:
The University of Chicago Press, 1989d. p. 13-26. DOIL:
https://doi.org/10.5860/CHOICE.26-6534.

STRAUSS, Leo. The Three Waves of Modernity. /n: STRAUSS, Leo. An
Introduction to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne
State University Press, 1989b. p. 81-98.

STRAUSS, Leo. What Is Liberal Education? In: STRAUSS, Leo. An Introduction
to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne State
University Press, 1989e. p. 311-320.

STRAUSS, Leo. What Is Political Philosophy? /n: STRAUSS, Leo. An
Introduction to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne
State University Press, p. 3-57, 1989a.

VOEGELIN, Eric. The New Science of Politics. An Introduction. Chicago: The
University of Chicago Press, 1987. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226189970.001.0001.

WAGNER, Gerhard; HARPFER, Claudius. Neokantism and Social Sciences:
from Rickert to Weber. In: WARREN, Nicolas; STAITI, Andrea. New
Approaches to Neokantism. Cambridge: Cambridge University Press, 2015. p.
171-185. DOI: https://doi.org/10.1017/CB0O9781139506717.009.

WEBER, Max. “Objectivity” in social science and social policy. /n: WEBER,
Max. The Methodology of Social Sciences. Glencoe: The Free Press, 1949. p. 49-
112.

WEBER, Max. Roscher und Knies und die logischen Probleme der historischen
Nationalokonomie. WEBER, Max. Gesammelte Aufsditze zur Wissenschaftslehre.
Tiibingen: J. C. B. Mohr, 1922. p.1-145.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 85


https://doi.org/10.5860/CHOICE.26-6534
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226189970.001.0001
https://doi.org/10.1017/CBO9781139506717.009

O Max Weber de Leo Strauss

WEBER, Max. Wissenschaft als Beruf. Stuttgart: Philipp Reclam, 1995.

WEISS, Raquel. Max Weber ¢ o problema dos valores: as justificativas para a
neutralidade axioldgica. Revista de Sociologia e Politica, v. 22,n. 49, p.113-137,
2014. DOI: https://doi.org/10.1590/S0104-44782014000100007.

Data de registro: 11/04/2023
Data de aceite: 24/11/2023

86 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.1590/S0104-44782014000100007

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68215

A critica de Leo Strauss ao historicismo de
Edmund Burke

Theo Magalhades Villaga*

Resumo: O presente artigo visa examinar a critica do pensador teuto-americano
Leo Strauss ao estadista irlandés Edmund Burke, sobretudo exposto no livro
Direito Natural e Historia. Apesar de ambos os autores serem frequentemente
tidos como exemplos de pensadores conservadores, Strauss enquadra Burke dentro
do que ele chama de historicismo, uma grande mazela do pensamento moderno. A
filosofia politica do estadista irlandés, ao ressaltar a importincia das
circunstancias locais para a ordem politica, se afasta da busca por uma ordem
eterna e, portanto, pode resultar em um relativismo nao sé politico, mas também
moral. A critica de Strauss expde divergéncias, as quais, levadas a sério, revelam
que reduzir esses autores a simples caracterizagdes, faz com que se perca a
verdadeira dimensédo de suas obras.

Palavras-chave: Leo Strauss; Edmund Burke; Conservadorismo; Historicismo;
Relativismo.

Leo Strauss’ critique to Edmund Burke’s historicism

Abstract: This article aims to examine the criticism of the German-American
thinker Leo Strauss to the Irish statesman Edmund Burke, especially exposed in
the book Natural Law and History. Although both authors are often held up as
examples of conservative thinkers, Strauss frames Burke within what he calls
historicism, a major evil in modern thought. The political philosophy of the Irish
statesman, by emphasizing the importance of local circumstances for the political
order, moves away from the search for an eternal order and, therefore, can result

* Mestre em Filosofia pela Pontificia Universidade Catolica do Rio de Janeiro (PUC-Rio).
Revisor em Revista Estudos de Politica. E-mail: theomvillaca@gmail.com. Lattes:
https:/lattes.cnpq.br/9806897394708433. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6061-0615.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 87


mailto:theomvillaca@gmail.com
https://lattes.cnpq.br/9806897394708433
https://orcid.org/0000-0002-6061-0615
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68215
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68215

A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

in a relativism that is not only political, but also moral. Strauss' criticism exposes
divergences, which, taken seriously, reveal that reducing these authors to simple
characterizations causes the true dimension of their works to be lost.

Keywords: Leo Strauss; Edmund Burke; Conservatism; Historicism; Relativism.

Introducio

O termo conservadorismo nao é de simples definicdo. A partir de
pesquisas recentes, no entanto, pode-se afirmar que conservadorismo ¢ um
termo polissémico (Paiva, 2022), as vezes referido como uma ideologia
com certos valores especificos, as vezes como uma simples defesa do
status quo, ou até mesmo como uma disposi¢do ou atitude em relacdo ao
ambito politico’.

Ao analisarmos autores geralmente colocados sob o mesmo rétulo
de conservador, podemos perceber grandes diferengas, a ponto de nos
fazer sustentar a polissemia do termo ou no minimo a diversidade da
ideologia. Ao nos aprofundarmos em certos autores vemos que algumas
posicdes sdo irreconciliaveis, o que sugere que reduzi-los a mera pecha de
conservador pode levar a desconsideragdo da complexidade e importancia
de determinadas obras.

Leo Strauss e Edmund Burke s3o dois autores que aparecem em
pesquisas sobre o pensamento conservador, mas, como esse artigo
pretende mostrar, existem divergéncias em suas obras que ndo sdo
facilmente superadas. Strauss coloca Burke como um de seus alvos, ja que
a filosofia politica do estadista irlandés da passos em direcdo ao
historicismo, uma das grandes mazelas da modernidade, que sera
explicado abaixo.

Para Strauss, Burke descarta a importincia da teoria para a
atividade politica, preferindo focar nas circunstancias ¢ em contextos

1'E 0 caso em Oakeshott, 1991 e Scruton, 2001.

88 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Theo Magalhies Villaga

locais para aplicacdo de determinada ordem politica. Como o presente
artigo pretende mostrar, para o pensador teuto-americano, tal posi¢cdo pode
facilmente descambar em relativismo.

A fim de examinarmos a analise de Leo Strauss, comegaremos
situando ambos os autores em questdo dentro do pensamento conservador.
Em seguida, serdo explorados alguns temas de Edmund Burke e suas
Reflexdes sobre a Revolucdo na Franga, sobretudo seu foco na experiéncia
concreta para a atividade politica. Apos a exposi¢do de Burke, o artigo se
concentrara na critica que Strauss faz, especialmente em seu livro Direito
Natural e Histéria, mas contextualizando a problematica do historicismo a
partir de textos e ensaios compilados em outros livros.

Conservadorismos

Leo Strauss ¢ geralmente tido como um dos grandes personagens
do conservadorismo norte-americano do século XX. Ted Macallister
(2017) coloca seu Direito Natural e Historia como um dos cinco canones
do conservadorismo americano ao lado de: Ideias tém Consequéncias
(1948) de Richard Weaver; 4 Nova Ciéncia da Politica (1952) de Eric
Voegelin; A Mentalidade Conservadora (1953) de Russell Kirk; e The
Quest for Community (1953) de Robert Nisbet. Macallister termina seu
livro apontando que Strauss e Voegelin sdo “conservadores antimodernos”.

Ja George Nash (2006) coloca a obra de Strauss dentro do que
chama de “ala tradicionalista” do movimento conservador norte-
americano. Os pensadores dessa ala, que incluem os outros quatro citados
por Macallister, sdo agrupados por compartilharem uma critica a
modernidade e a sociedade liberal que acabou por resultar nos regimes
totalitarios do século XX. Sendo ou ndo um conservador, ¢ perceptivel a
influéncia de Strauss no conservadorismo americano e uma concordancia
de temas com a ala tradicionalista indicada por Nash.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 89



A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

A partir do governo Bush e dos eventos do 11 de Setembro e da
Guerra do Iraque, a figura de Leo Strauss surgiu como um espectro
maligno responsavel pelas ideias de wum grupo chamado de
“neoconservadores” que teria exercido influéncia na politica externa
americana da época. Thomas Pangle prontamente identifica como uma
teoria da conspiragdo a asser¢do de que um ensinamento secreto de Strauss
estaria por tras das acdes do governo americano (Pangle, 2006).

Nao cabe nos adentrar na polémica sobre o neoconservadorismo,
com génese distinta do conservadorismo tradicional exposto acima e
reunidos sob uma conjuncdo de politicas sociais de corte progressista em
ambito doméstico e anticomunismo militarista na politica externa
(Trigueiro, 2017, p. 156), pois ndo é o escopo do presente trabalho®.

Strauss compartilha com outros autores intitulados conservadores,
criticas a pensadores modernos, o que resultarda na conclusdo de
Macallister, exposta acima, € mesmo na avaliagdo de Mark Lilla (2016) do
pensador teuto-americano como um reacionario.

Dentre suas criticas, uma delas se sobressai como inusitada em um
primeiro momento. Se trata de sua abordagem sobre Edmund Burke,
considerado o pai do conservadorismo moderno. Politico irlandés do
Partido Whig, uma espécie de antecessor do Partido Liberal no Reino
Unido®, sua critica & Revolugio Francesa ¢ ainda hoje ponto central para a
critica que conservadores fazem ao racionalismo na politica, isto ¢, a
extrapolacdo dos limites da razao a fim de guiar a atividade politica.

Um dos grandes responsaveis pela redescoberta de Burke em prol
de um pensamento conservador foi o americano Russell Kirk,
especialmente em seus A Mentalidade Conservadora ¢ Edmund Burke:
Redescobrindo um génio, publicados respectivamente em 1953 e 1967.

2 Para uma exposi¢do pormenorizada do movimento neoconservador e suas trés ondas, ver
Vaisse, 2011 e Trigueiro, 2017.

3 Burke, na verdade, logo apds a publicagio de Reflexdes, rompe com a ala whig de Charles
James Fox (Kirk, 2020).

90 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Theo Magalhies Villaga

Apesar de Burke herdar algumas observagdes de autores anteriores, como
Richard Hooker, Kirk vé no pensador irlandés a primeira manifestacdo do
conservadorismo moderno e suas questdes expostas de modo distinto
(Kirk, 2016; Kirk, 2020).

E no livro Reflexdes sobre a Revolugdo na Franga, publicado
originalmente em 1790, que Burke inaugura certas tematicas que
influenciaram, ou mesmo fundaram, o conservadorismo moderno, mas que
também foram o foco de criticas de Leo Strauss. Sera proveitoso, entdo, ir
diretamente ao texto.

As reflexoes de Burke sobre a Franca

O livro, publicado em 1790 e originalmente composto para ser
uma carta®, era direcionado contra os revolucionarios franceses, que
haviam tomado o poder um ano antes. Sua critica mais célebre se faz
contra a tentativa dos revoltosos de impor principios abstratos, desprovidos
de concretude, a sociedade, o que necessariamente resultaria em catastrofe.

Os revolucionarios depuseram a monarquia francesa em nome da
liberdade, que nao tem nenhum valor quando desprovida de qualquer
relagdo com as acgdes e preocupacdes humanas. Para Burke, ha de se
investigar o caso concreto desse conceito em determinada circunstancia, ja
que “Circunstancias [...] ddo, na realidade, coloragdo distinta e efeito
discriminador a cada principio politico. Sdo as circunstancias que tornam
todo esquema civil e politico benéfico ou nocivo para a humanidade”
(Burke, 2004, p. 90).

Para ilustrar seu ponto sobre a liberdade, Burke recorre a um
exemplo sobre um prisioneiro hipotético. Se um criminoso, devidamente
julgado e culpado, ¢ sentenciado a prisdo, mas consegue escapar,
deveriamos parabeniza-lo por sua liberdade recém-conquistada? A

40 livro foi originalmente concebido como uma carta enderegada a Charles-Jean-Frangois
Depont, que gostaria de saber a opinido de Burke sobre os acontecimento na Franga.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 91



A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

evidente resposta a pergunta retérica € ndo, o que revela que a liberdade na
“Nudez e solitude da abstracao metafisica” ndo é necessariamente benéfica
para a sociedade (Burke, 2004, p. 90).

O que é melhor para a sociedade ¢é circunstancial, depende das
especificidades locais. E por isso que Burke vai criticar os postulados dos
Direitos do Homem, que forneceram uma justificativa para a Revolucao
Francesa.

Nas palavras do estadista:

De fato, na massa grosseira e complicada das paixdes
e preocupagdes humanas, os direitos primitivos dos
homens sofrem uma tal variedade de refragbes e
reflexdes que se torna absurdo falar deles como se
continuassem na simplicidade de sua dire¢do original.
A natureza do homem ¢ intrincada; os objetos da
sociedade sdo da maior complexidade possivel; e,
portanto, nenhuma simples disposi¢do ou direcdo de
poder pode ser adequada a natureza do homem ou a
qualidade de seus negbcios (Burke, 2004, p. 152-
153).3

Em seu lugar, Burke diz que o que existe de fato sdo direitos
concretos dos povos, como, por exemplo, dos ingleses. Documentos como
a Magna Carta e a Declaragdo de Direitos (1689), servem para estabelecer
direitos herdados e j& experimentados pelos britanicos e ndo se baseiam em
algum direito geral e formulado a priori. A Petigdo dos Direitos,
documento de 1628, ndo eram direitos abstratos como os direitos do
homem, mas direitos “Positivos, gravados, hereditarios” do homem inglés,
herdados de seus antepassados (Burke, 2004, p. 118).

5 Traduzido de: “Indeed in the gross and complicated mass of human passions and
concerns, the primitive rights of men undergo such a variety of refractions and reflections,
that it becomes absurd to talk of them as if they continued in the simplicity of their original
direction. The nature of man is intricate; the objects of society are of the greatest possible
complexity, and therefore no simple disposition or direction of power can be suitable either
to man’s nature, or to the quality of his affairs”.

92 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Theo Magalhies Villaga

O que houve na Franca foi justamente a quebra da heranca dos
antepassados e a deposi¢do de um monarca legitimo. Os revolucionarios
buscavam comecar um governo do zero, sem qualquer vinculo com sua
propria tradi¢do, na qual poderiam se ancorar. As decisdes governamentais
passaram a ser feitas a priori, a partir de principios abstratos, sem nenhum
lastro na experiéncia concreta dos individuos. Burke, presciente, afirmou
que o resultado seria no minimo uma grande instabilidade. Os anos
seguintes da Revolug@o, do Reino do Terror e do Império Napolednico
parecem ter confirmado, retrospectivamente, o receio do estadista
britanico.

Segundo Burke, a ciéncia do estado ¢ experimental e “Nao pode
ser ensinada a priori”. Seus efeitos sdo imprevisiveis e coisas boas a curto
prazo podem ser nocivas a longo prazo e vice-versa. A ciéncia do estado
depende de experiéncia, ¢ uma experi€ncia que transborda os limites de
uma vida humana. Por isso, ¢ um equivoco destruir algo ou construir algo
do zero como uma constituicao (Burke, 2004, p. 152).

Qualquer forma de governo, seja monarquia, republica ou outras,
depende das circunstancias da época e do pais em que s@o aplicadas. Para
Burke, ndo ha um principio abstrato de cada um dessas formas que faria
uma superior as demais (Burke, 2004).

Apesar do ser humano ser inclinado a agdo e ao conhecimento
especulativo, esses devem operar em conjunto. Nossa especulacdo deve ter
em vista a aplicabilidade, “Porque um exercicio exclusivamente
especulativo pode levar o homem a sutilezas inuteis e caprichosas”
(Moreira, 2019, p. 133). Os revolucionarios franceses se entregaram a pura
especulacio.

Ao invés da “razdo nua”® Burke coloca a experiéncia histérica e a
tradicdo dos antepassados como guia para agdes politicas. E por isso que

® Ha de se ter em mente que Burke critica o uso da razdo em sentido restrito da palavra.
Ivone Moreira ressalta dois significados de “razdo” em Burke. Uma razdo operativa,
instrumental e especifica, a qual ¢ criticada quando aplicada fora de seu escopo; outra ¢
uma razdo ampla e abrangente, ligada a natureza humana e que aparece na politica e na
religido (Moreira, 2019).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 93



A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

ele rejeita a ruptura total promovida pelos revolucionarios franceses.
Mesmo admitindo certos excessos dos monarcas franceses, reformas
institucionais seriam preferiveis a deposicao violenta do rei. A experiéncia
histérica pode servir a um proposito benéfico: “Na historia, um grande
volume ¢ desenrolado para nossa instru¢ao, extraindo os materiais da
sabedoria futura dos erros e enfermidades do passado da humanidade”, nas
palavras da pesquisadora portuguesa Ivone Moreira (2019, p. 247)’.

Grandes projetos, como reformas de instituicdes ou mesmo
estabelecimento de leis devem ser baseados na experiéncia, ja que ela
precede a teoria e ndo o inverso. Nas palavras de Burke,

eles [antigos estabelecimentos] sdo o resultado de
varias necessidades e experiéncias. Eles ndo sfo
frequentemente construidos apds qualquer teoria; as
teorias sao extraidas deles. Neles, muitas vezes vemos
o fim melhor obtido, onde os meios ndo parecem
perfeitamente reconcilidveis com o que podemos
imaginar ser o esquema original. Os meios ensinados
pela experiéncia podem ser mais adequados aos fins
politicos do que os concebidos no projeto original
(Moreira, 2019, p. 285).8

A critica de Strauss ao historicismo burkeano

Strauss era notoriamente preocupado com a filosofia politica, em
especial a cléassica dos antigos gregos. Deles ele toma a concepcdo de que
a primeira preocupacdo desse campo € com a ordem ‘“correta” (right
order). Sendo parte da filosofia, a busca pela ordem deve ser uma

7 A frase foi retirada exatamente do original do livro de Ivone Moreira.

8 Traduzido de: “They [old establishments] are the results of various necessities and
experiences. They are not often constructed after any theory; theories are rather drawn
from them. In them we often see the end best obtained, where the means seem not perfectly
reconcileable to what we may fancy was the original scheme. The means taught by
experience may be better suited to political ends than those contrived in the original
project”.

94 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Theo Magalhies Villaga

passagem da mera opinido para o conhecimento, como Strauss ndo se
cansa de exemplificar com textos de Platdo.

Um desses exemplos, muito caro ao filésofo teuto-americano, ¢ a
discuss@o encontrada na obra As Leis, uma obra de filosofia politica por
exceléncia. No comego do didlogo, os protagonistas comecaram a discutir
sobre a origem da lei cretense, dita como a melhor por ser a mais antiga.
Mas, como € um equivoco pensar que ancestral ¢ idéntico ao bom9, o valor
das leis cretenses, e também espartanas, ¢ discutido em seguida.
Gradualmente, o estrangeiro ateniense (um dos protagonistas do dialogo)
comega a questionar tais leis, baseadas nessa equiparagdo entre o antigo e
o bom. O que deve ser ressaltado aqui é que o didlogo parte das opinides
correntes, do concreto para discuti-las posteriormente ao nivel abstrato, em
busca da verdade (Strauss, 1989a).

A busca do filésofo implica que existe uma verdade ndo relativa.
No caso da filosofia politica, implica a existéncia de um bem comum a ser
atingido, mesmo que o que exatamente seja esse bem comum seja
controverso (Strauss, 1989a; Strauss, 1989b).

Strauss percebe nas ciéncias sociais do século XX (e cabe ressaltar
que essa tendéncia ainda vigora) uma rejeicdo da existéncia da ordem
correta, pois descartam a existéncia de um Bem. E o que Strauss vai
chamar de historicismo, ou relativismo que decorre do historicismo. Se o
papel da filosofia ¢ sair da caverna, onde se encontram as opinides
correntes da sociedade, o historicismo rejeita a propria saida da caverna.
Tudo o que existe é a caverna (Strauss, 1989a).

A Filosofia pressupde que existe um horizonte natural ou absoluto
em contraste com os diversos horizontes dados historicamente. Mesmo que
o conhecimento do todo seja impossivel, na filosofia € possivel saber o que
vocé ndo sabe, os “Problemas fundamentais” (Strauss, 1965, p. 35).

O historicismo recusa a busca por uma boa sociedade, pois a
sociedade humana ¢ historica. Strauss mostra o perigo do historicismo,

° A equiparagdo entre o ancestral € 0 bom é tema recorrente na obra de Leo Strauss.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 95



A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

pois este necessariamente descamba para um relativismo, onde ndo ¢ mais
possivel identificar o certo e o errado10. Ao rejeitar principios universais e
abstratos, o historicismo foi incapaz de colocar algo em seu lugar. A partir
da historia ndo se conseguiu derivar qualquer norma, mesmo que concreta
ou particular.

Strauss da o exemplo da concepcdo de justiga. Existem varias
nog¢des de justica, historicamente concebidas, mas para terem autoridade,
isto €, serem eficazes em manter ordem, devem ter algum principio
universal para que todos aceitem os padrdes impostos, mas tal principio
universal ndo pode ser obtido pela historia. Nas palavras de Strauss:

Os tnicos padrdes que permaneceram eram de carater
puramente subjetivo, padroes que ndo tinham outro
suporte sendo a livre escolha do individuo. Nenhum
critério objetivo permitia doravante a distingdo entre
boas e mas escolhas. O historicismo culminou no
niillismo. A tentativa de tornar o homem
absolutamente em casa neste mundo terminou com o
homem tornando-se absolutamente sem lar (Strauss,
1989a, p. 108).!!

2

E nesse contexto que Strauss levanta sua polémica direcionada a
Edmund Burke. Sua critica se encontra no ultimo capitulo de Direito
Natural e Historia, livro que, como visto anteriormente, ¢ considerado um
dos cinco canones do conservadorismo americano. Burke ¢ colocado ao
final de uma sucessao de autores (Hobbes, Locke e Rousseau) a fim de

10 No ensaio As Trés Ondas da Modernidade, Strauss diz que a crise do mundo do ocidente
moderno ¢ que o ocidental “N&o mais acredita ser possivel conhecer o que ¢ bom ou mal, o
que ¢ certo ou errado (Strauss, 1989a, p. 81).

"' Traduzido de: “The only standards that remained were of a purely subjective character,
standards that had no other support than the free choice of the individual. No objective
criterion henceforth allowed the distinction between good and bad choices. Historicism
culminated in nihilism. The attempt to make man absolutely at home in this world ended in
man’s becoming absolutely homeless”.

96 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Theo Magalhdes Villaga

demonstrar a transformagdo da nogdo de direito natural na modernidade,
baseada em direitos, que se afasta do que os antigos, baseada em deveres.

A ideia central do livro é a de que houve uma transformagao no
significado de direito natural na modernidade. O pensamento pré-moderno
colocava os direitos como derivativos, ou em segundo lugar em relagdo
aos deveres. Na modernidade, os direitos sdo vistos como mais
importantes do que deveres (Strauss, 1989a).

Hobbes foi o primeiro analisado por Strauss que operou uma
reorientagdo de deveres para direitos, o que caracterizou o direito natural
moderno'?. O direito natural em Hobbes deve ser depreendido do desejo de
auto-preservagdo, que ¢ o unico direito incondicional. Nas palavras de
Strauss:

Se, entdo, a lei natural deve ser deduzida do desejo de
autopreservagdo, se, em outras palavras, o desejo de
autopreservagdo ¢ a Unica raiz de toda justica e
moralidade, o fato moral fundamental ndo é um dever,
mas um direito ; todos os deveres sdo derivados do
direito fundamental e inalienavel de autopreservacgao.
Nao ha, portanto, deveres absolutos ou
incondicionais; os deveres sdo obrigatdrios apenas na
medida em que seu desempenho ndo pde em perigo
nossa autopreservacdo. Apenas o direito de
autopreservagdo ¢ incondicional ou absoluto. Por
natureza, existe apenas um direito perfeito e nenhum
dever perfeito!® (Strauss, 1965, p. 181).

12 Ha de se considerar que, posteriormente, Strauss coloca Maquiavel e nio Hobbes como o
primeiro grande filésofo politico da modernidade, como afirmado no prefacio a edigdo
americana de 4 Filosofia Politica de Hobbes (Strauss, 1996).

13 Traduzido de: “If, then, natural law must be deduced from the desire for self-
preservation, if, in other words, the desire for self-preservation is the sole root of all justice
and morality, the fundamental moral fact is not a duty but a right; all duties are derivative
from the fundamental and inalienable right of selfpreservation. There are, then, no absolute
or unconditional duties, duties are binding only to the extent to which their performance
does not endanger our self-preservation. Only the right of self-preservation is
unconditional or absolute. By nature, there exists only a perfect right and no perfect duty”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 97



A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

Na construg¢do de Hobbes, o Estado, portanto, ndo fica encarregado
de promover uma vida virtuosa e deveres, mas apenas de garantir os
direitos. E nesse sentido que Hobbes pode ser considerado o pai do
liberalismo, entendido como uma interpretacdo do Estado como garantidor
de direitos.

O foco no direito (¢ deveres como condicionais) ¢ a marca da
lei natural moderna, inaugurada por Hobbes e sua pretensdo de garantir
“a atualizag¢do da correta ordem social ou sua intengdo ‘realista’.” “A
realizagdo de uma ordem social que ¢ definida em termos dos deveres
do homem, ¢ necessariamente incerta € mesmo improvavel; tal ordem
pode até mesmo parecer utopica’. Essa mudanca no fundamento do
direito natural fez com que ele tivesse uma forca revolucionéria, como
nao havia no passado (Strauss, 1965, p. 183).

Para os classicos, a formacdo do carater, a educagdo, ¢ mais
fundamental do que o estabelecimento das instituicdes adequadas. Para
os modernos, a maior importancia ¢ o estabelecimento de institui¢des.
E essas instituigdes, a partir de Hobbes, sdo consideradas
universalmente aplicaveis (Strauss, 1965).

Burke ¢ o ultimo autor analisado por Strauss, depois de Hobbes,
Locke e Rousseau. Mas antes de irmos a critica direcionada, sera
proveitoso nos deter no ensaio Natural Right and Historical Approach.
Neste ensaio, que precede algumas edi¢des do livro, Strauss revela que
a escola historica surgiu em oposicdo a Revolugdo Francesa e se
colocando do lado da sabedoria tradicional da histéria. Os fundadores
dessa escola perceberam o carater revoluciondrio do direito natural, ja
que, uma vez que se busca uma ordem eterna, esta possivelmente
entrard em choque contra o atual estado de coisas.

Para Strauss, a Escola Histdrica continuou certos aspectos da
Revolugdo. O revolucionario queria libertar o individuo, para que ele
pudesse perseguir sua propria versdo de felicidade. Mas o objetivo
desta liberacao, a perseguicdo da felicidade, € universal a todos os seres

98 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Theo Magalhies Villaga

humanos. Apesar de cada individuo ser livre para sua propria busca, a
existéncia da busca em si € uniforme. A uniformidade, por sua vez, era
vista como ma4, pois ndo ¢ natural. Os Unicos direitos que sobram desse
paradoxo sdo os direitos historicos (ex: direitos dos ingleses). Os
direitos locais evitam tanto a uniformidade anti-natural, quanto um
individualismo radical. Nas palavras de Strauss, a “Variedade local e
temporal pareceu suprir um intermédio seguro e solido entre um
individualismo anti-social ¢ uma universalidade anti-natural” (Strauss,
1989a, p. 104).

Embora Strauss nao cite nominalmente a figura de Edmund Burke,
as ideias defendidas pelo estadista irlandés sdo prontamente identificadas.
Como visto acima, Burke critica a ideia de Direitos do Homem como uma
abstragdo e¢ a opde a direitos concretos dos povos, especificamente o
direito dos ingleses, contribuicdo de uma heranga histérica consagrada
pelo uso, e ndo uma invengdo de um filésofo posta em pratica.

Em Direito Natural e Historia, Strauss diz que Burke se preocupa
com o envenenamento da pratica pela teoria. Isto é, como a ciéncia da
politica depende das circunstancias, ndo ¢é possivel elaborar formas
universais de governanca. As regras politicas s3o, portanto, fruto da
aprendizagem, dos erros e acertos, do passado. No entanto, se as
circunstancias estdo sempre em constante mudanga, as regras politicas do
passado serdo inaplicaveis. Strauss conclui que ha um limite no que se
pode aprender da histéria. Ela serve para termos sabedoria por meio do
habito, mas ndo como preceitos ou maximas, ja que cada circunstancia €
distinta (Strauss, 1965).

Na interpretacdo de Strauss, o bem comum em Burke ndo ¢
atingido por reflexdo teodrica, ou pela filosofia, e sim pelo desenrolar
historico, que ¢ acidental e local. Nas palavras de Strauss, a ordem politica
“E o resultado ndo intencional de uma causalidade acidental” e, portanto,
“O bem comum ¢ o produto de atividades que ndo sdao ordenadas para este
fim” (Strauss, 1965, p. 315).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 99



A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

Burke, entdo, da um passo em direcdo a Escola Historica, mesmo
que recuse um momento perfeito no qual o homem se torne consciente de
seu destino. H4 uma importancia no desenvolvimento histérico, mesmo
que este ndo tenha um fim necessario, como ha, por exemplo, na filosofia
da historia de Hegel (Strauss, 1965).

A visdo de Burke sobre a superioridade da constituigdo britanica
como uma incorporagao da sabedoria acumulada das eras, pode ser tomada
como preludio de uma filosofia da historia. Burke ndo dé4 o passo final de
Hegel — assumir que virda um estado futuro ideal universal — mas vé na
histéria um actimulo de experiéncias que fazem determinada ordem
politica a melhor ou a mais adequada; para Burke, assim como para Hegel,
haveria uma sabedoria da historia.

Em Burke, a teoria politica deu mais um passo rumo a deixar de
ser sobre o que deve ser (ought) rumo ao que é (is)'*. Ao retomar a
distingdo entre teoria e pratica que os séculos que o precederam haviam
borrado, a Ultima se tornou superior a primeira e o estabelecimento da
ordem politica foi visto como pratico, ou até mesmo um processo natural,
ou histdrico (Strauss, 1965).

Para Strauss, portanto, Burke é parte do processo da crise da
modernidade, que comeca por rejeitar a busca filosofica pela boa ordem,
ou pelo que a ordem politica deveria ser e termina com o estado atual das
ciéncias politicas modernas que ndo conseguem mais distinguir o proprio
bem do mal.

O problema de defender as circunstancias para impor limites a
razdo, para Strauss, ¢ o de que pode resultar em um “Obscurantismo
fanatico”. Se a razdo ndo pode dar um fundamento para as convicgdes,
surge um relativismo que coloca qualquer crenca no mesmo nivel. Mas,

4 Segundo Strauss, esse movimento comeca na filosofia politica da Maquiavel que
inaugura um realismo. O realismo maquiavélico consiste em se debrugar sobre como os
homens vivem (ou seja, como as coisas sd0), ao invés de como os homens deveriam viver.
Essa operagdo marca uma ruptura com a filosofia politica classica que buscava como as
coisas deveriam ser (Strauss, 1989a).

100 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Theo Magalhies Villaga

para Strauss, o niilismo decorrente logicamente dessa posicdo ndo pode ser
perseguido por ser insustentavel. A solucdo ¢ defender, ou se agarrar, em
convicgoes assumidamente relativas, ndo baseadas na razao (Pangle, 2006;
Strauss, 1965)°. A defesa das circunstancias aparece em Burke, embora o
estadista rejeite conclusdes relativistas.

Na visdo de Strauss, Burke, ao criticar o racionalismo dos
revolucionarios franceses, da passos em direcdo ao relativismo. O
historicismo por ndo conseguir descobrir normas fundamentais na historia
pode facilmente descambar em relativismo. Isto significa que Burke para
Strauss ndo era um relativista, mas seu pensamento j& incluia elementos
que mais tarde se cristalizaram no relativismo posterior da terceira onda da
modernidade.

Em outras palavras, os direitos dos ingleses que Burke evoca ndo
podem ser considerados superiores ou inferiores a nenhum outro. Os
costumes ingleses sdo os adequados aos ingleses pois surgiram
gradualmente em um desenvolvimento historico local. O receio de Strauss
¢ o de que, ao ndo se ancorar em algo racional e universal, direitos ingleses
ndo teriam como se defender de ataques vindo de outros lugares e
costumes.

Possivel aproximacao
Nao obstante a critica de Strauss a Burke, ha também uma

aproximacao. Ela se da, sobretudo, na critica a um racionalismo (ou
positivismo) direcionado ao ambito politico. Como ja visto acima, essa €

15 Um exemplo usado por Strauss ¢ o de Isaiah Berlin que, em seu Two Concepts of Liberty,
afirma que o homem civilizado (por oposi¢cdo ao barbaro) ¢ o que percebe a relativa
validade de suas convic¢des, mas mesmo assim as defende vigorosamente. Dessa forma, a
critica a uma rigidez imposta pela razdo resulta em uma mesma rigidez possivelmente
opressora (Berlin, 2002; Strauss, 1989b).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 101



A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

uma posicdo clara do pensador irlandés e um dos pontos que mais
influenciou o conservadorismo americano.

Como ja visto acima, Strauss argumenta que a filosofia parte do
mundo concreto das opinides para ir em direcdo a abstracdo. O mundo
natural, anterior a emergéncia da filosofia e da ciéncia, ndo ¢ um produto
teorico, ¢ um mundo que Strauss chama de ‘“Pré-cientifico” ou “Pré-
filosofico” (Strauss, 1965).

Ademais, quando Strauss fala em crise tedrica do Ocidente
(falta de fundamento para a democracia liberal), ndo necessariamente
resultara em uma crise pratica. Ha uma distingdo aqui entre teoria e
pratica, topico que esta presente na filosofia politica desde o seu inicio
e excede em muito os propdsitos do presente artigo. Aqui cabe apenas
ressaltar que “Sabias decisdes politicas ndo precisam necessariamente
se apoiar em fundagdes teodricas”. Como Strauss aponta, o cientista
politico moderno se distanciou de seu proprio objeto, percebido de
maneira distinta por seus atores. Em outras palavras, o &mbito politico ¢
experimentado por seus atores a partir do senso comum, que €
veementemente descartado pelo cientista social. (Galston, 2009, p. 210;
Strauss, 1989b).

O cientista social ou o positivista de Strauss carrega fundamentais
semelhangas com os tedricos revolucionarios que Burke critica. Tais
figuras abstraem-se da politica e da sociedade a tal ponto que ja ndo se
identificam como agentes politicos ou sociais e buscam impor suas
construcdes abstratas julgadas como desprovidas de juizo de valor. A
rejeicdo atual do cientista social ao senso comum e ao juizo de valor, que
sdo partes integrantes do ambito politico, sdo pontos de critica em comum
a Strauss e a Burke.

102 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Theo Magalhies Villaga

Conclusao

H4 de se colocar em questdo a definicdo de Leo Strauss e Edmund
Burke como conservadores. Certo é que o conservadorismo, como demais
ideologias politicas tem uma diversidade e mesmo uma polissemia.16 Nao
obstante, reduzir pensadores a uma doutrina politica pode ocultar a
profundidade de suas obras.

Como visto acima, a critica de Strauss a Burke é contundente.
Strauss admite que Burke percebe parte do problema ao dizer que houve
uma substituigdo das virtudes antigas que restringiam o apetite por
humanidade em abstrato, fazendo o estadista criticar autores como
Rousseau. Mas, a filosofia pratica de Burke, ao rejeitar a abstragdo na
arena politica, d4 passos rumo ao historicismo, que resultard em
relativismo (Strauss, 1965).

Strauss critica o historicismo por colocar a filosofia, ou
especificamente, a filosofia politica como condicionada por circunstancias
historicas. Burke, com seu apelo as circunstancias, isto €, a costumes locais
que devem temperar a agdo politica, é percebido por Strauss como
perigosamente proximo da Escola Histérica desenvolvida no século XIX,
cujo climax se da no pensamento de Martin Heidegger.

A despeito de suas concordancias em relagdo ao racionalismo ou
ao positivismo, Strauss guarda no minimo ressalvas em relagdo a Burke e,
por extensdo, a outras figuras do pensamento politico britdnico, muitas
delas também frequentemente vinculadas ao conservadorismo'”.

Strauss busca uma base solida a fim de evitar o relativismo. A
posi¢do historicista necessariamente resulta em relativismo, pois qualquer
posicdo passa a ter o mesmo valor. A necessidade do direito natural entra

16 A polissesmia do termo se reflete em autores que, inclusive, ndo tratam o
conservadorismo como uma ideologia e sim como uma “disposi¢do” ou uma “atitude”. Ver
Oakeshott, 1991; Scruton, 2001; e Paiva, 2022.

17" As criticas de Strauss direcionadas a Burke podem também ser feitas a Oakeshott, por
exemplo.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 103



A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

em cena justamente para encontrar uma base racional sélida para a defesa
de determinadas posi¢des sobre outras. Quando Burke afirma que direitos
abstratos nao existem, e o que existe ¢ a experi€ncia histérica do povo
inglés, ele se torna incapaz de provar a superioridade dos costumes
ingleses para além do fato de que sdo ingleses.

Na prética, a falta de um fundamento racional e universal pode
acabar legitimando costumes, praticas e mesmo leis que podem levar ao
fim uma sociedade estabelecida, como a ocidental. Esse ¢ o significado
da crise do Ocidente na obra de Leo Strauss, especialmente depois dos
horrores cometidos pelo regime nazista.

As questoes levantadas pelo filosofo sobre Burke, por fim,
revelam divergéncias profundas, que uma adequag¢do de ambos ao
mesmo rotulo de conservador pode negligenciar. Se debrucar sobre a
critica de Strauss revela pelo menos a diversidade de um pensamento
conservador e, mais além, da a devida relevancia a originalidade de
ambos os pensadores

Referéncias

BERLIN, Isaiah. Liberty: incorporating four essays on liberty. Oxford: Oxford
Univeristy Press, 2002. DOI: https://doi.org/10.1093/019924989X.003.0007.

BURKE, Edmund. Reflections on the Revolution in France. London: Penguin
Books, 2004.

GALSTON, William. Leo Strauss’s Qualified Embrace of Liberal Democracy.
In: SMITH, Steven B. Cambridge Companion to Leo Strauss. New Y ork:
Cambridge University Press, 2009. p. 193-214. DOL:
https://doi.org/10.1017/CCOLI9780521879026.009.

KIRK, Russell. Edmund Burke: redescobrindo um génio. Sdo Paulo: E
Realizagdes, 2016.

KIRK, Russell. 4 Mentalidade Conservadora: de Edmund Burke a T. S.
Elliot. S&o Paulo: E Realizacdes, 2020.

104 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.1093/019924989X.003.0007
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.009

Theo Magalhdes Villaga

LILLA, Mark. The Shipwrecked Mind: on political reaction. New York: New
York Review Books, 2016.

MCALLISTER, Ted V. Revolta contra a Modernidade: Leg Strauss, Eric
Voegelin e a busca por uma ordem pos-liberal. Sdo Paulo: E Realizagdes,
2017.

MOREIRA, Ivone. 4 Filosofia Politica de Edmund Burke. Sio Paulo: E
Realizagdes, 2019.

NASH, George H. The Conservative Intellectual Movement in America since
1945. Wilmington: ISI Books, 2006.

OAKESHOTT, Michael. Rationalism in Politics and other essays. London:
Liberty Fund, 1991.

PAIVA, Mario Jorge. Introdu¢do ao pensamento conservador do século XX e
inicio do século XXI: das ideias de G. K. Chesterton até a nova direita
brasileira. 2021, 308 f. Tese (Doutorado em Ciéncias Sociais), Pontificia
Universidade Catolica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. Disponivel
em: https://www.maxwell.vrac.puc-1i0.br/56651/56651.PDF.

PANGLE, Thomas L. Leo Strauss: an introduction to his thought and
intellectual legacy. Baltimore: John Hopkins University Press, 2006. DOI:
https://doi.org/10.56021/9780801884399.

SCRUTON, Roger. The Meaning of Conservatism. London: Palgrave
Macmillan, 2001. DOTI: https://doi.org/10.1057/9780230377929.

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: The University of
Chicago Press, 1965. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226226453.001.0001.

STRAUSS, Leo. An Introduction to Political Philosophy: ten essays by Leo
Strauss. Detroit: Wayne State University Press, 1989a.

STRAUSS, Leo. The Rebirth of Classical Political Rationalism: an
introduction to the thought of Leo Strauss. Chicago: University of Chicago
Press, 1989b.

STRAUSS, Leo. The Political Philosophy of Hobbes: its basis and its genesis.
Chicago: University of Chicago Press, 1996. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226231815.001.0001.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 105


https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/56651/56651.PDF
https://doi.org/10.56021/9780801884399
https://doi.org/10.1057/9780230377929
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226226453.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226231815.001.0001

A critica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke

TRIGUEIRO, Gabriel Romero Lyra. Neoconservadorismo versus
Paleoconservadorismo: um estudo sobre a genealogia do movimento
conservador norte-americano no pos-segunda guerra e suas principais disputas
identitarias. 2017, 257 f. Tese (Doutorado em Histdria) — Universidade
Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2017. Disponivel em:
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com docman&view=downloa
d&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-
sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-
segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-
identitarias&category_slug=teses&ltemid=155.

VAISSE, Justin. Neoconservatism: the biography of a movement. London:
Harvard University Press, 2011.

Data de registro: 07/02/2023
Data de aceite: 31/01/2024

106 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68500

©EES Pierre Manent e a critica do pensamento politico
moderno: uma investigacao do legado intelectual de
Leo Strauss

Ilann Endo Lobo*

Resumo: O presente artigo investiga a interpretagdo de Pierre Manent a respeito
do pensamento politico moderno e do liberalismo moderno a luz de sua inspiragao
na filosofia de Leo Strauss. O status da relagdo de Strauss com o regime liberal
democratico ¢ um problema. Strauss foi um critico da modernidade, ao mesmo
tempo que se dizia amigo do regime democratico moderno. E contra o pano de
fundo dessa problematica que se pretende analisar como a heranga filosofica de
Strauss se desenvolveu na teoria politica contemporanea, a fim de pensar os
dilemas de nosso regime politico. A investigacao se concentra na analise de alguns
dos principais livros, ensaios e entrevistas de Manent, como estudo de caso. O
artigo demonstra como Manent se nutriu, ainda que de modo critico, amplamente
da filosofia straussiana para pensar a genealogia ¢ a natureza da democracia
liberal, principalmente ao localizar a formagido do regime em um projeto politico-
filos6fico moderno iniciado por Maquiavel. Além disso, explora como o filosofo
se inspira nessa analise para elaborar um diagndstico dos problemas e estabelecer
uma relagdo de amizade critica com o regime.

Palavras-chave: Modernidade; Straussianismo; Liberalismo; Democracia;
Individualismo.

* Doutorando em Sociologia e Ciéncia Politica pela Univeridade Federal de Santa Catarina
(UFSC). E-mail: iannloboe@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/6826263003426389.
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7567-1894.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 107


mailto:iannloboe@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6826263003426389
https://orcid.org/0000-0001-7567-1894
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68500
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68500

Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

Pierre Manent and the critique of modern political thought: an investigation
of Leo Strauss's intellectual legacy

Abstract: This article investigates Pierre Manent's interpretation of modern
political thought and modern liberalism in light of his inspiration from the
philosophy of Leo Strauss. The status of Strauss's relationship with the liberal
democratic regime is a problem. Strauss was a critic of modernity, while at the
same time, he claimed to be a friend of the modern democratic regime. It is
against the backdrop of this problematic relationship that we intend to analyze
how Strauss's philosophical legacy has evolved in contemporary political theory in
order to address the dilemmas of our political regime. The investigation focuses
on the analysis of some of Manent's key books, essays, and interviews as a case
study. The article demonstrates how Manent, albeit critically, drew extensively
from Strauss's philosophy to contemplate the genealogy and nature of liberal
democracy, particularly by locating the formation of the regime within a modern
political-philosophical project initiated by Machiavelli. Furthermore, it explores
how the philosopher draws inspiration from this analysis to diagnose problems
and establish a relationship of critical friendship with the regime.

Keywords: Modernity; Straussianism; Liberalism; Democracy; Individualism.

Introducao

O pensamento politico de Strauss acarreta em diversas questdes e
problemas. Existem criticos que o caracterizam como um antimoderno e
um antiliberal (Holmes, 1996), ou como alguém que dissimulando amizade
a democracia liberal queria subverter essa ordem politica (Altmann, 2007),
ou ainda como um propagador do conservadorismo ‘“revolucionario”
(Drury, 2005, p. 113)'. Por sua vez, defensores e discipulos notam que

! Para uma critica a interpretagdo de Drury e outros criticos semelhantes ver Minowitz
(2009; 2011); Schaeffer (1994).

108 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

Strauss era um amigo, ainda que critico, do regime liberal’. Boa parte
desses pensadores sdo alunos de Strauss e nele se inspiram para
desenvolver suas reflexdes. Nao ha unidade ideoldgica entre esses
straussianos, mas vale mencionar as principais tendéncias. Os straussianos
mais ligados a Harry Jaffa, um dos primeiros alunos de Strauss, sdo
apologistas ferrenhos do regime liberal democratico americano e defendem
um forte senso de patriotismo e idolatria dos pais fundadores®. H4 outros
straussianos americanos mais ligados a Allan Bloom e Seth Bernadete,
estes também sdo defensores da democracia liberal, porém tendem a
criticar elementos do regime como o individualismo, a cultura de massas e
o filistinismo®. Resta claro que a heranca intelectual straussiana é plural e
permite diversas apropriagdes e interpretacdes. E no contexto desse debate
que pretendemos investigar como Pierre Manent se vale da inspirag@o
straussiana para formular sua avaliagdo critica do regime liberal
democratico.

O legado intelectual straussiano ¢ amplo e se manifesta ao redor do
globo, tanto no Ocidente” quanto no Oriente’. No entanto, menos estudado
na literatura é o straussianismo europeu. O presente artigo pretende
contribuir para comegar a suprir essa lacuna, ao passo que se dirige ao
pensamento de Pierre Manent. O filésofo francés ¢ um dos principais
herdeiros intelectuais de Leo Strauss no continente europeu e esta entre os
grandes teoricos politicos franceses contemporaneos, podendo ser
classificado dentro do que Lilla chamou de “novo pensamento francés”

2 O proprio Strauss argumentou que “N&o nos é permitido sermos bajuladores da
democracia precisamente porque somos amigos ¢ aliados da democracia”. Isso significa
ndo calar perante os “Perigos aos quais a democracia expde tanto a si mesma quanto a
exceléncia humana” (1995, p. 24-25, tradugao nossa). Além disso, Strauss notou que em
comparagdo com suas as outras alternativas modernas, o comunismo e o fascismo, a
democracia ¢ claramente superior (1989, p. 98, 57, tradug@o nossa).

3 Ver Jaffa (2018), Kesler (2021), West (1991; 2017).

4 Mansfield (1978, 2011), Pangle (1988), Bloom (1987).

5 Ver Zuckert & Zuckert (2006, 2013) e Pangle (2006, cap. 4)

¢ Ver Jun-Hyeok & Sungwoo (2017) e Marshal & Shaw (2017) .

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 109



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

(1994). Sua obra ¢ vasta e se estende sobre os mais diversos temas, desde
Magquiavel a Tocqueville, da antiguidade classica ao medievo até a
civilizagdo moderna, da religido a filosofia e a politica. Porém, ndo ¢
exagero argumentar que sua preocupagdo central se dirige ao problema da
modernidade e a tentativa de diagnosticar sua natureza, avaliar suas
virtudes e remediar seus males. De modo que seu esfor¢o intelectual parte
de uma inquietagdo primdria com o estado social politico e espiritual
moderno, com as ameagas de totalitarismos e com as dificuldades inerentes
ao regime liberal democratico. Some-se isso ao fato de que Manent foi
amplamente influenciado pelo pensamento de Strauss e tem se que a
investigagdo de suas ideias garante grande contribui¢do para o
entendimento de como a heranga intelectual straussiana contribui para a
formulagdo de andlise, diagndsticos e problemas sobre o regime liberal
democratico.

Para o presente estudo mobiliza-se em especial dois livros de
Manent, (1995, 1996), pois nestes o problema do liberalismo ¢, de um
modo ou outro, a questdo central. Como apoio secundario também se
recorre ao livro de entrevistas de cunho biografico do filésofo (2015) e a
excelente coletdnea de ensaios (1998). E dispensado mencionar que outros
de seus escritos, sem contar o trabalho de comentadores também servira
aos propdsitos do estudo.

O tridngulo de Manent e Leo Strauss

Manent nasceu em 1949, no seio de uma familia socialista. Devido
a seu pai, surgiu o interesse pela politica e a inclinagdo socialista, na
juventude. Se, por um lado, o interesse pela politica se manteve, por outro,
a inclinacdo socialista arrefeceu e depois se transformou em aberta
oposi¢do. Como Manent revela em uma entrevista autobiografica: esse
processo tem inicio no Liceu quando conheceu o professor tomista de
filosofia, Louis Jugnet. Foi ai que Manent notou, contrario ao desprezo
marxista pela religido, que “Ha algo digno de ser conhecido a respeito da

110 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

religido”, que ela ¢ mais que um “Sentimento subjetivo” (2015, p. 20,
tradugdo nossa). Dai em diante, o catolicismo deixara marcas claras na
orientagdo intelectual de Manent. Uma diferenca evidente com relagdo a
Strauss que era um cético’. SAo pensadores como Santo Agostinho,
Corneille, Pascal e Charles Péguy que auxiliaram Manent a compreender a
profundidade da alma humana sob a otica catélica.

Manent ingressou, entdo, na Ecole normale supérieure e encontrou
ali, segundo ele, um lugar triste e intelectualmente dominado pela
politizagdo das ideias. Por sugestdo de Jugnet, Manent buscou o contato
com Raymond Aron, por quem veio a nutrir grande “admiracdo” (Manent,
2015, p. 36, tradugdo nossa). Com Aron, Manent aprendeu que também na
politica “Ha algo a ser conhecido” (Manent, 2015, p. 36, traducdo nossa).
O contraste com a politizagdo de Sartre, a moderagdo politica e a
participagdo responsavel no debate publico (comparado a um Cicero
moderno) de Aron, forneceram um modelo a ser seguido. Vale dizer que
Aron foi responsavel por revitalizar o interesse intelectual por Tocqueville
e fornecer a partir dai uma interpretagdo da condicdo liberal democratica
moderna concorrente & hegemonia marxista na segunda metade do século
XX. Manent e outros intelectuais como Marcel Gauchet, Frangoise
Mélonio, Frangois Furet, deram continuidade ao neotocquevilianismo®.
Esses pensadores orbitaram e orbitam o Centre D'études Sociologiques et
Politiques Raymond-Aron’, ligado & Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales, onde Manent leciona desde 1992'°.

7 No entanto ¢ preciso mencionar que ha intérpretes que dizem que Strauss visa conciliar
Razdo e Revelagdo , ou filosofia e religido, ver um panorama dessa linha interpretativa em
Zuckert & Zuckert (2013, p. 320-325).

8 Para uma andlise da revitalizagio do pensamento de Tocqueville na Franga ver Mélonio
(1993). No prefacio da edi¢do de 1993 a seu livro sobre Tocqueville, Manent escreve que a
publicacdo do livro se deu em meio ao “Processo de redescoberta” do pensamento de
Tocqueville por parte de alguns “Pensadores politicos” (1996, p. 11, tradug@o nossa).

9 Ver pagina do centro de pesquisa: https:/www.chess.fr/fr/centre-d%C3%A9tudes-
sociologiques-et-politiques-raymond-aron-cespra.

10 Para aprofundamento ver escritos de Manent sobre Aron (2001).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 111


https://www.ehess.fr/fr/centre-d%C3%A9tudes-sociologiques-et-politiques-raymond-aron-cespra
https://www.ehess.fr/fr/centre-d%C3%A9tudes-sociologiques-et-politiques-raymond-aron-cespra

Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

Contudo, diferente de Aron, Manent buscava por “Um critério para
a politica, uma referéncia para além da politica que poderia suprir um
critério para a politica” (Manent, 2015, p. 39, traducdo nossa). Aron que
“Habitava a imanéncia das coisas humanas sem ansiedade” (Manent, 2015,
p. 39, traducdo nossa) ndo via urgéncia nesse tipo de questionamentos, mas
era capaz de compreender o espirito do jovem orientando, entdo, indicou
que Manent lesse os escritos de Leo Strauss. A generosidade de alma de
Aron, disse Manent, foi requisito para que ele lhe indicasse um pensador
que tomaria “precedéncia” intelectual sobre o jovem (Manent, 2015).
Desse modo elegante ele enaltece, por um lado, a grandeza e generosidade
de Aron, e, por outro, assinala o fato de que Strauss acabou por exercer a
maior influéncia sobre seu espirito. Com efeito, Manent acrescentou: “No
que concerne o pensamento puramente especulativo, Leo Strauss teve a
maior influéncia sobre mim” e foi o autor com quem “Debati mais
intensamente” (Manent, 2015, p. 40, tradu¢do nossa). Fica claro, portanto,
que as demandas por questdes de cunho metapolitico fizeram com que
Manent, por indica¢do de Aron, buscasse a sabedoria de Strauss. Mas o
que exatamente o atraiu nas ideias do filosofo alemdo e como ele se
apropriou de sua filosofia?

O primeiro ponto de decisiva influéncia tange a redescoberta dos
Antigos e a critica aos modernos. Strauss questiona a narrativa moderna
que representa a historia da filosofia, de Descartes a Bacon, como um
desenvolvimento inquestionavel em direcdo ao progresso da mente.
Segundo a metafora de Manent, Strauss ¢ como uma voz discordante no
meio da orquestra da filosofia moderna (Manent, 2015, p. 40, traducdo
nossa). Um tipo de “Sensibilidade as patologias da sociedade democratica
moderna”, assim como ‘“Uma certa sensibilidade antimoderna”, admite
Manent, o predispuseram ao ensinamento de Strauss, ja que o filosofo
alemdo foi aquele que “Mais vigorosamente e rigorosamente buscou
encontrar a raiz do projeto moderno e trazé-la a luz como um projeto
politico” (Manent, 2015, p. 42, traducdo nossa), um projeto que comeca
com Magquiavel e passa por seus epigonos e que tem como fim a conquista
do mundo e da natureza, mas que pode levar a um distanciamento e

112 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

alienacdo de nossa natureza (Manent, 2015). Em outro escrito, adendo a
um de seus principais livros (1998j), Manent elencou Strauss, ao lado de
Heidegger, como aqueles que meditaram sobre o problema moderno com
“A maior perseveranca ¢ radicalidade”. Mais veremos como essa
influéncia se expressou no pensamento de Manent a frente e
mencionaremos também o dissenso entre Manent e Strauss a respeito da
leitura da modernidade.

Além disso, Manent reconhece que o esoterismo ¢ o método da
leitura nas entrelinhas foi outra das descobertas de Strauss que marcou seu
espirito. O fato de que os filésofos anteriores ao século XVIII escreviam
de modo dubio e ndo eram completamente sinceros em publico estarreceu
o jovem Manent. O filésofo francés passou apenas aos poucos a
compreender e apreciar o significado “libertador” dessa pratica que parecia
tdo condenavel do seu ponto de vista anterior, o ponto vista de um leitor
contemporaneo. Acima de tudo, Manent destaca que o esoterismo liberta
do “‘ponto de vista socioldgico’”, segundo o qual as ideias de um pensador
sdo determinadas por seu tempo. O que significa que a obra das grandes
mentes (como Maquiavel, Hobbes, Locke) ndo se limita as convengdes e
leis de suas proprias épocas, e que se eles fazem concegdes a opinido € por
pudor ou utilidade. Relacionada a isso, a licdo mais importante que Manent
deriva do esoterismo ¢ aquela sobre a liberdade do espirito: Strauss ensina
que a mente ndo ¢ necessariamente determinada pela sociedade, que tanto
¢ possivel o ateismo em épocas de fé, quanto a crenga em época de
secularizacdo (2015, p. 43-45). Embora chamando a atengdo para a
distancia entre o filésofo e seu tempo, Manent também aprende com
Strauss sobre a importancia do ponto de vista do cidaddo para a filosofia
politica'' (Manet, 2015, p, 48).

1 Essa abordagem da filosofia politica que parte do ponto de vista do cidaddo, Manent
atribui, em outro livro, originalmente aos filésofos politicos classicos, especialmente
Aristoteles (sobretudo o livro 3 da Politica): Aristoteles “inicia por adotar o ponto de vista
do cidaddo. Ele toma seriamente cada uma das principais afirmagdes que surgem no corpo
politico, as aceitando como validas, até certo ponto. Cidaddos consideram suas afirmagdes
como o todo da justiga. Aristteles corrige seus excessos mostrando que essas afirmagdes
sdo apenas parte da justica[...]” (1995, p. 16-7, trad. nossa)

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 113



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

Ao cabo do relato de sua relacado com o filésofo alemdo, Manent
explicita a divergéncia que nutre a respeito da figura do “filésofo”
propagada por Strauss. Segundo Manent, hd um ponto na filosofia de
Strauss, talvez até mais ressaltado nos seus alunos, em que “a filosofia
deixa a terra, em que o filésofo se separa quase inteiramente do ser
humano”. E nessa altura que, arremata ele, “Eu ndo posso mais seguir
Strauss” (Manet, 2015, p. 48-49). O que Manent argumenta em seguida €
emblematico sobre sua maior assimetria com Strauss, qual seja, a maior
proximidade com a religido:

Eu nunca fui capaz de entender a figura que Strauss
delineia como um filésofo que realizaria seu ser ao
abandonar completamente todo interesse nas coisas
humanas, que deixaria todos os interesses humanos
para tras. Eu encontro mais humanidade na religido,
na pessoa religiosa, do que no filésofo como eu o
concebo, ou melhor, como eu ndo consigo conceber,
um filésofo acima de todas as coisas humanas para
quem a justica se torna uma considerag@o secundaria e
para quem os vinculos humanos ndo sdo de real
interesse (Manet, 2015, p. 48-49, trad. nossa).

Fica claro, portanto, que ndo poderiamos simplesmente imputar o
rotulo de Straussiano a Manent, ndo sem, ao menos, qualificarmos qual o
tipo de straussianismo. Por ora, ¢ preferivel ouvir ao que o proprio autor
diz quando ele se localiza no centro de um triangulo: “Eu estou dentro de
um triangulo: politica, filosofia, religido. Eu nunca fui capaz de assentar
em um dos polos” (Manet, 2015, p. 59, trad. nossa). Presume-se que a
ponta politica do tridngulo é representada por Aron, a filoséfica por
Strauss e a religiosa por Pascal, Péguy e Kolnai. Um triangulo nem sempre
amoroso, mas tenso e conflituoso.

Nos interessa sobretudo o fato de que Manent se predisp0s a ouvir
Strauss devido a sua critica a0 pensamento politico moderno. E preciso
investigar como isso se desdobra no pensamento de Manent, dado que
nosso problema se dirige a questdo do regime liberal democratico, isto &,
um regime fundamentalmente moderno.

114 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

Uma sensibilidade tocqueviliana para o problema moderno

Entre os fatores que o predispuseram a ouvir Strauss estavam,
como vimos, certa antipatia ao mundo moderno e certa sensibilidade aos
males da democracia moderna. Notas claras de Strauss soam na
composi¢cdo da obra de Manent e em seu diagndstico da modernidade. A
importancia fundamental das ideias na historia, o protagonismo do projeto
politico filoséfico conduzido por Maquiavel ¢ Hobbes, o rompimento entre
os modernos e os antigos, o problema teoldgico politico sdo todos
mobilizados por Manent. Ademais, tal qual Strauss, Manent se posiciona
como um amigo critico da democracia liberal: reconhece sua superioridade
perante as alternativas modernas, os autoritarismos de esquerda e de
direita, ¢ admite as virtudes do sistema representativo e fundado no
principio de auto interesse aos moldes de Locke. Porém, também lamenta
pelo individualismo moderno, a falta de espirito e de abertura intelectual, a
apatia civica, e a tendéncia a dissolucao dos vinculos e lagos humanos em
que, no extremo, a democracia pode acarretar.

Essas preocupagoes e reflexdes permeiam o conjunto de sua obra,
mas 0s primeiros escritos sdo representativos do ardor com o qual Manent
se langou ao problema. Tocqueville e a natureza da democracia (1996) e
Uma historia intelectual do liberalismo (1995) se complementam na
investigacdo das raizes da democracia moderna. Manent, ainda que sempre
prezando pela objetividade cientifica, jamais deixa de se orientar pela
consideragdo das dificuldades potenciais e presentes que assolam a
condigdo do homem democratico moderno. E nesse sentido que Manent,
contra os pressupostos historicistas, argumentou que o propdsito de
redescobrir a analise tocquevilliana da democracia se dirige a nossa
propria “autocompreensdo” (1996, p. xi, trad. nossa).

O estudo de Tocqueville permite que avaliemos e prezemos pela
democracia sem incorrer nos dois extremos inimigos da democracia, por
um lado, o reacionarismo antidemocratico que visa o retorno a sociedade
aristocratico e estamental, e, por outro, a bajulagdo excessiva do regime.
Afinal como ensina Manent: “Para amar bem a democracia ¢ preciso ama-

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 115



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

la moderadamente” (1996, p. 132, trad. nossa). A democracia, mais que
um tipo de governo, ¢ um processo que modifica radicalmente “Toda a
economia da vida humana” (Manent, 1996, p. 9, p. 126, trad. nossa). O
“principio compreensivo” desse processo historico ¢ a “Igualdade de
condigdes” (Manent, 1996, p. xviii, trad. nossa) que contrasta com a
desigualdade inerente as aristocracias do passado com sua arbitraria
nobreza de sangue e seus estamentos sociais rigidos. A igualdade de
condigdes democratica implica em que todo individuo € considerado como
igual participante na soberania politica, que todos sdo possuidores de
direitos, iguais e livres. Esse € o “dogma” democratico, como diz Manent,
que estende seus efeitos por todos os niveis da vida politica e social
(Manent, 1996, p. 101, 124-126). Tocqueville considera esse movimento
como irresistivel e ndo o v&€ completamente destituido de virtudes para o
abrandamento das relagoes, a reducdo de arbitrariedades, a humanizacao
das relacdes intrafamiliares. Mas, permanece alerta a respeito das mazelas
engendradas pela democracia.

A interpretacdo que Manent desenvolve sobre Tocqueville, mais
do que outras, € especialmente marcada pela tensdo entre a democracia e a
“grandeza humana” (Manent, 1996, p. 125-126, tradugdo nossa). A
tendéncia de buscar a aproximacg@o a abstracdo do estado de individuos
livres e iguais acarreta na progressiva dissolucdo dos lagos humanos. Em
consonancia, cada um se entende como uma unidade independente e
auténoma. Surge com isso a inclina¢do ao individualismo, e ao langar-se
dos individuos a busca de seu auto interesse e realizacdo material. O
caminho se abre ndo apenas para a dissolucao das ligagcdes humanas e da
virtude civica (Manent, 1996, p.12), mas, paradoxalmente e, no limite,
também para a despolitizagdo e ao despotismo: “A perversa
compatibilidade entre o estado democratico e o despotismo politico deriva
do fato de que a democracia e o despotismo sdo apoliticos e, nessa medida,
antipoliticos” (Manent, 1996, p. 124, trad. nossa). Desse modo, a partir de
Tocqueville, Manent chama a atencdo para o fato de que ndo € somente o
perigo do despotismo duro imposto pela forga e desmando, mas também o

116 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

despotismo brando que se vale do préprio principio democratico do amor
pela igualdade, da paixdo pelo bem-estar e do individualismo.

Além disso, a democracia guiada pela paixdo da igualdade se
dedica a extinguir cada nova diferenca, percebida como arbitraria. Esse
processo de extirpar das distingdes engendra uma demanda cada vez maior
pelo controle da natureza. E em parte por isso que Manent argumenta que
apesar de a democracia ser em alguns aspectos mais ‘“natural” que a
aristocracia, na medida em que ela tende a dissolver a legitimidade politica
fundada na hereditariedade, logo, na convengdo social, ela ¢ em outros
aspectos mais antinatural, ja que se revolta contra diferencas naturais entre
os individuos (Manent, 1996, p. x). E a demanda pelo controle da natureza
e do acaso esconde a sombra do totalitarismo. A democracia também
debilita as condigdes de desenvolvimento do “eros intelectual” ¢ aumenta
a tendéncia de sujeicdo dos coragdes e mentes a opinido publica (Manent,
1996, p. x). Esses fatores somados a despolitizagdo, dissociagdo e atavismo
democraticos convergem para as ameagas a grandeza humana: “E dificil
ser um amigo da democracia porque o dogma democratico é destrutivo dos
contetidos morais que constituem a singularidade da humanidade e,
portanto, seu esplendor” (Manent, 1996, p. 129, trad. nossa).

Qual a saida ou antidoto para essa situacdo? Se ha uma licdo que
pode ser tirada ¢ que a liberdade e a dignidade humanas dependem do
constante zelo por parte dos amigos moderados da democracia. Sendo
necessario o cultivo da arte politica que incentive a associagdo civil e os
espagos de deliberagdo e pratica de liberdade ativa intermedidrios entre
individuos e o poder central. Manent nao poderia esquecer de ressaltar um
dos principais principios da arte politica ensinada por Tocqueville, isto ¢, a
importancia da religido para a vida social. Com efeito, o mais longo
capitulo do livro (p. 83-108) se debruca sobre esse tema e nos revela que
“apenas a religido pode realmente moderar a democracia” e que para
Tocqueville “A utilidade social da religido ¢ amplamente independente de
sua verdade intrinseca” (Manent, 1996, p. 86-7, trad. nossa). Nao se coloca
em pauta com isso o retorno ha unidade entre trono ¢ altar, mesmo porque
a pratica religiosa que Tocqueville encontrou e elogiou na América, por

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 117



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

razdes de sua formagdo, tem como /dcus por exceléncia a vida privada dos
cidaddos. E nesse ambito que ele vé “A possibilidade pratica de
efetivamente moderar as paixdes democraticas” (Manent, 1996, p. 101,
trad. nossa), ja que a religido, entre outras coisas, direciona o individuo
para a contemplacao da alma e da ordem vertical e externa a e si proprio,
desviando-o da inclinagio materialista e individualista'?.

O livro encerra em tom edificante, fazendo oposicdo aos dois
principais inimigos da democracia, o reaciondrio e o bajulador. O primeiro
¢ levado pelo sonho nostalgico a ansiar pelo retorno ao passado, o outro se
lanca desmesuradamente ao dogma democratico. A despeito da dificuldade
de ser um amigo da democracia, diz Manent, a licdo de Tocqueville é que
¢ “necessario” sé-lo. E para tanto ¢ preciso ama-la “moderadamente”
(Manent, 1996, p. 129-132), o que requer uma disposicdo de lealdade
critica capaz de reconhecer suas virtudes sem transigir com seus excessos.
Vale indicar aqui flagrante paralelo com a posi¢do de Strauss que ndo
cansa de exortar seus leitores para a virtude da amizade critica com relacao
a democracia moderna: “Ndo nos € permitido ser bajuladores da
democracia precisamente porque somos amigos e aliados da democracia”
(Strauss, 1995, p. 24, trad. nossa).

Em conclusao, podemos afirmar que a apropriagdao de Tocqueville
por parte de Manent esta muito longe de ser oposta ao seu straussianismo —
muito embora Strauss, para seu descrédito, pouco tenha dissertado sobre o
filésofo francés. Basta notarmos que, segundo Aron, por exemplo,
Tocqueville “estd muito proximo da filosofia politica classica, tal como a
interpreta Leo Strauss”, isto é, Tocqueville “Pertence a tradicdo dos
filosofos politicos classicos, que ndo podiam analisar os regimes sem
também julga-los” (Aron, 2000, p. 216). E um admirador de Strauss
observou que “O que Strauss trouxe ao liberalismo foi um tipo de
sensibilidade ‘toquevilliana’ que considerava a liberdade de uma mente

12 Ver também a segdo “Democracy and Religion According to Tocqueville” em Manent
(1998c¢).

118 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

educada como o melhor antidoto para as patologias da moderna politica de
massas” (Smith, 2006, p. 15).

Por fim, duas coisas chamam a aten¢do na leitura de Manent sobre
Tocqueville. Primeiro, o fato de, ainda que subliminarmente, Manent
interpretd-lo como um verdadeiro fildosofo politico preocupado com os
problemas coetaneos & condi¢cdo humana, e ndo apenas como um socioélogo
ou antropologo vanguardista. O que implica em uma leitura cuidadosa,
acurada e coerente das nuances e sutilezas do pensamento de Tocqueville e
que se guia por conceitos como Natureza ¢ Convengdo, Liberdade e
Necessidade, Verdade intrinseca e Utilidade social, e assim por diante. O
segundo ponto chave se relaciona ao primeiro: se Tocqueville ¢
propriamente um filéosofo politico, qual a sua posi¢do no interior da
filosofia politica moderna? Manent da indicagdes suficientes para localizar
Tocqueville em meio ao desdobrar do projeto politico moderno. A posigédo
de Tocqueville é a de um critico. Tocqueville se depara com o resultado da
empreitada moderna iniciada por Maquiavel e conduzida por Hobbes ¢
Locke e sem incorrer na negagdo, oferece a sabedoria politica no sentido
de modera-la'.

As raizes filosoficas do liberalismo

E com essa deixa que podemos comecar a investigar o sentido
mais amplo do projeto moderno em Manent. Na tnica passagem do livro
de Tocqueville em que Manent se refere aos filésofos politicos modernos
desponta ja os principais elementos de analise:

13 E importante notar que esse movimento de centralizar Tocqueville ao 4mbito da filosofia
politica e enfatizar a tensdo entre ele e a modernidade encontra paralelo entre outras leituras
de intérpretes influenciados por Strauss Tocqueville, ver Mansfield (2010). Vale notar que
Wilhelm Hennis (1982) cientista politico alemdo, influenciado por Strauss, leva a cabo uma
leitura de Tocqueville (e principalmente de Weber) como filésofos politicos guiados pela
reflexdo a respeito do destino da Menschentum (condigdo humana) no interior dos dilemas
da modernidade.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 119



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

Os filésofos que estabeleceram a base doutrinal da
sociedade democratica (Hobbes e Locke em
particular) supuseram que para livrar o homem das
mazelas que vinham das diferengas de opinides
(opinides religiosas principalmente) era necessario
fundar as maximas sociais em um principio que
ninguém poderia negar, que escaparia de qualquer
duvida ou contradi¢do porque ndo seria baseado em
uma opinido sobre o homem e o mundo mas em uma
paixdo, a mais forte e mais universal paixdo, a
preservacdo da vida, e preferivelmente da forma mais
confortavel possivel. Tudo se passa como se 0 homem
democratico que Tocqueville descreve tivesse
assimilado de forma generalizada e reproduzido essa
analise espontaneamente em sua mais profunda
indole. De todo modo, ele [0 homem democratico
moderno] ao menos manifesta o que o pensamento
deles [filésofos modernos] concluiu (Manent, 1996, p.
55, trad. nossa).

Subjazem nesse paragrafo os temas straussianos: o problema
teologico-politico (o embate da filosofia moderna com a questdo religiosa
e a formagdo do laicismo), a doutrina da fundacdo do regime politico na
paixdo pela autopreservacdo, e subliminarmente, a influéncia dos filosofos
politicos na efetivagio dos modos de vida politicos e sociais modernos. E,
porém, no livro em que investiga a historia intelectual do liberalismo que
Manent encontra e coordena de modo mais circunspecto essas questoes.

Neste livro, de forma ensaistica francesa e fluida, Manent analisa o
pensamento de filésofos politicos que se estendem de Maquiavel a
Tocqueville. Mantém a perspectiva de que a historia do pensamento, mais
que um inventario de objetos de antiquario mais ou menos belos, € parte
constitutiva fundamental do processo histérico que constitui os modos de
vida. Assim que “a historia intelectual” possui aqui um sentido muito mais
amplo do que os pressupostos historicistas de toda sorte poderiam encerrar.
O sentido do liberalismo moderno, assim, ndo se explica simplesmente
pela secularizagdo do protestantismo, ou pelo reflexo dos de conflitos
decorrentes do modo de produgdo, mas pelo projeto idealizado pelos

120 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

filoésofos politicos (1995, p.xv- xvii). De fato, o regime liberal democratico
aparece assim como um esfor¢co consciente, como uma decisdo de
reorientacdo moral e intelectual, isto ¢, como um projeto por parte dos
filésofos modernos: “Eles transformaram o mundo politico: da simples
interpretagdo, do ponto de vista ‘tedrico’, ela se tornou uma parte da vida
‘real”” (Manent, 1995, p. 12, trad. nossa)".

O problema central e linha condutora da obra é o problema
teologico politico, afinal € ele que constitui a chave para a compreensao do
desenvolvimento da Europa: “O desenvolvimento politico da Europa
apenas enquanto a historia das respostas aos problemas postos pela igreja”
(Manent, 1995, p. 4, trad, nossa). Isso significa que a instauragdo da forma
politica moderna foi possivel apenas em polémica com a Igreja, que se
manifestava como a monarquia absolutista no Ocidente, ou como o
Império no Oriente. O que Manent persegue no fundo é, para colocar de
outro modo, a histéria da secularizag@o, ou ainda a historia do [luminismo
moderno. Afinal, sua questdo ¢ a de saber como insurgiu, em oposi¢do a
prerrogativa politica da Igreja, o regime moderno fundado na soberania do
povo e nos direitos individuais.

A despeito de Marsilio de Padua, Dante e Bocaccio terem
contraposto o excesso de poder central papal, foi Maquiavel quem
primeiro deu uma solu¢do ao problema teoldgico politico na alvorada da
modernidade. Manent demonstra, e nisso semelha Strauss, que os
modernos, a comecar por Maquiavel, edificaram seu projeto sobre a
celeuma com o pensamento cldssico e medieval. Maquiavel rompe com a
filosofia politica anterior ao passo que deixa de fundar sua doutrina
politica em uma concepgdo de bem comum ou fim ultimo do homem, seja
fundado na lei natural ou revelada. E em especial o dominio da Igreja e de
seu monopolio a respeito do bem que o florentino ataca (Manent, 1995, p.
12-17).

No lugar das doutrinas teleologicas, Maquiavel estabeleceu sua
doutrina dos humores, isto é, que ndo ha uma hierarquia de bens naturais

14 Ver também, Manent (2007; 1998i)

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 121



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

ou revelados discerniveis aos quais a comunidade politica deve almejar, o
que ha sdo os interesses das distintas partes que constituem a cidade: de
um lado, o humor do povo que simplesmente ndo quer ser dominado e
busca pela preservacdo segura, de outro o humor dos grandes ambiciosos e
dominadores. Dentro desse quadro, Maquiavel concebe o mundo politico
como um todo fechado em si mesmo, fechado as reivindica¢des de
concepgdes de bem exogenas a imanéncia politica, sobretudo, as
reivindicagdes que dependem do conhecimento do além mundo ou da
soterologia da Igreja. Doravante, Manent argumenta que Maquiavel foi o
primeiro “mestre da suspeita” (Manent, 1995, p. 13, trad. nossa).

Porém, hd um elemento na constru¢cdo da cidade de Maquiavel que
pode ser “Considerado bom: as pessoas comuns” (Manent, 1995, p. 15,
trad. nossa). Decorre que, argumenta Manent, ao depreciar a reivindicagao
de virtude dos nobres, “Maquiavel se torna o primeiro pensador
democrdatico” (Manent, 1995, p. 20, trad. nossa, énfase do autor). Vé-se ja
aqui o despontar da valorizagdo da paix@o pela autopreservagdo que sera o
pivo, mais tarde, das doutrinas contratualistas de Hobbes, Locke e
Rousseau.

O ponto central apontado por Manent, onde se encontra a
verdadeira originalidade de Maquiavel, ¢ o descrédito completo da
reivindicagdo da Igreja enquanto a portadora do bem, logo, como a
legitima interventora na vida politica. Manent adota aqui a tese de
Magquiavel como um profeta desarmado e subversor da religido
estabelecida. De modo que o caracteriza paradoxalmente mais como um
“Reformista religioso antireligioso” (Manent, 1995, p. 18, trad. nossa). A
solucdo de Maquiavel para “o problema teologico politico” foi portanto a
da neutralizagdo da religido na vida publica. £t fiat lux do das Luzes
modernas.

De Maquiavel segue Hobbes. Hobbes aparece, na leitura de
Manent, como aquele cujo pensamento ¢ “A matriz da democracia e do
liberalismo moderno” (Manent, 1995, p. 32, trad. nossa) — embora nao
fosse nem um democrata ou liberal por completo (Manent, 1995, p. 55-56).
Manent ndo ¢ tdo direto quanto Strauss em apontar o fato de que Hobbes

122 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

teria sido um leitor e discipulo de Maquiavel, no entanto, o rumo de seu
ensaio e os paralelos que estabelece entre os dois filosofos parecem
confirmar a tese straussiana. Hobbes continua e aprofunda o rompimento
com os Antigos iniciado por Maquiavel (Manent, 1995, p. 24-25; 32-34) e
funda seu constructo politico ndo no ideal cldssico ou o bem cristdo, mas
na Necessidade, no principio inquestionavel e experienciado por todos, do
mais forte ao mais fraco, isto ¢, a paixdo pela autopreservagdo e The fear
of Death (Manent, 1995, p. 22-23).

O centro do ensinamento de Hobbes, o Estado de natureza, serviu
entdo como o pivo de dupla polémica dirigido contra a nogao de um fim
natural classico ou de um bem revelado cristdo. Ao ensinar que o Estado
de natureza ¢ o de bellum omnia omnium, no qual os individuos sdo
abandonados a luta pela propria sobrevivéncia, precedido de qualquer
moralidade que n3o a autopreservacdao, Hobbes demonstra que ndo ha
legitimidade politica ou moral exceto pelo consenso estabelecido pelos
individuos. Sendo este, portanto, a fonte de toda e qualquer soberania. E
por centrar a prerrogativa politica no consenso dos individuos, livres e
iguais, portadores do direito de autopreservacdo que Manent pode
argumentar que a doutrina de Hobbes é “essencialmente democratica”
(Manent, 1995, p. 32, trad. nossa).

Ademais, Hobbes inaugura uma nog¢do nova de liberdade. O
contrato social hobbesiano instaura o soberano, o Leviathan, cujo poder é
centralizado e absoluto. No entanto, o poder absoluto do soberano nio esta
em contradi¢do com a liberdade dos suditos: tudo que estd fora da
imposi¢do da lei ¢ considerado permitido, ou, como argumenta Manent,
“Onde a lei ¢ silente, os suditos podem fazer qualquer coisa que lhes
parece bom” (Manent, 1995, p. 32, trad. nossa). Essa nogéo de liberdade
que se convencionou, na trilha de Isaiah Berlin, a chamar de liberdade
negativa, encontra sua formulagio em Hobbes. E assim que “Hobbes pode
ser chamado de fundador do liberalismo, porque ele elaborou a
interpretagdo liberal das leis” (Manent, 1995, p. 32, trad. nossa).

Por fim, Hobbes continua o processo de separagdo entre Igreja e
Poder politico. Com efeito, ¢ a neutralizacdo da prerrogativa religiosa a

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 123



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

raison d’étre da filosofia politica de Hobbes (Manent, 1995, p. 33-37). A
logica da separagdo secular encontra aqui sua expressdo, na medida em
que o Soberano prescinde da prerrogativa religiosa, diferente da monarquia
absolutista, e centra sua fundagdo diretamente no acordo dos individuos
em vista da garantia de sua preservacdo. Ou, como Manent escreve em
outro ensaio, sobre “O ponto inicial do vetor democratico”, “o pensamento
de Maquiavel e Hobbes”: “Para eles se trata enfaticamente de liberar o
homem do poder da religido” (Manent, 1998;, s.p., trad. nossa).

No mesmo sentido que Strauss, Manent mostra que Locke e
Rousseau erigem seu pensamento sobre os pilares da fundacao hobbesiana
(1995, p. 47-48, 68, 73, 78). Fazem do conceito de estado de natureza o
ponto de partida de sua teoria politica e localizam nos individuos movidos
pela paixdo/direito de autopreservacao o locus da soberania politica. Se
Locke difere de Hobbes, o faz em nome do mesmo projeto politico, fundar
um novo tipo de regime destinado a garantir a seguranga desse novo
sujeito que nasce no bojo da modernidade: o individuo. Rousseau tenta dar
uma resposta ao que considerou ser os excessos desse projeto, porém o fez
utilizando do mesmo esquema adotados pelos fildsofos ingleses.

Apesar das semelhangas com Hobbes, Locke discordou da imagem
da natureza enquanto aquela da guerra de todos contra todos. Mais
fundamental que a vontade de poder e dominio sobre os outros era, para
ele, a paixdo de apropriagdo dos meios de subsisténcia disponiveis pela
mae natureza. Dai que o direito fundamental de acordo com o principio de
autopreservagao individual ¢ o de apropriagdo (Manent, 1995, p. 41-45).
“Locke encarna aquele momento em que o liberalismo se torna
completamente consciente de sua fundacdo no direito individual de
propriedade” (Manent, 1995, p. 45).

Em suma, e, em vista da garantia desse fim, Locke ¢ responsavel
por gerar os gérmens dos dois principios da doutrina liberal, a
representacdo ¢ a divisdo de poderes. Mas foi s6 com Montesquieu que
essas ideias foram completamente elaboradas em uma doutrina coesa
(Manent, 1995, p. 62-63). Montesquieu ndo recorre a condigdo natural do
homem ou a formag@o da soberania legitima. Ele parte da analise da

124 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

experiéncia politica efetiva da Inglaterra (Manent, 1995, p. 53). Nao
obstante, o intuito permanece o mesmo dos filosofos ingleses: “O fim da
instituicdo politica é garantir a seguranca das pessoas € bens” (Manent,
1995, p. 53, trad. nossa, énfase do autor).

O maior risco a seguranga ¢ independéncia individual, para
Montesquieu, materializa se no poder arbitrario. A dicotomia poder versus
liberdade conduz seu ensinamento. Desse modo, o filésofo divisa um
equilibrio institucional capaz de neutralizar o poder, ou melhor, onde o
poder neutraliza o poder. Nesse arcabouco, se ancora sua defesa da divisdao
de poderes muito inspirada no modelo inglés (Manent, 1995, p. 56-60) ¢
no governo representativo, isto é, que no principio de que o “Unico
governo legitimo ¢ aquele fundado no consenso daqueles que estdo
sujeitos ao poder” (Manent, 1995, p. 62-63, trad. nossa). Essas ideias
foram diligentemente desdobradas pel’O federalita e influentes na
Fundagao americana.

Cabe notar as razdes de base que informam esse modelo
institucional. O modelo politico de Monstesquieu se torna mais claro a luz
da intencdo de garantir a seguranca e independéncia dos individuos e sua
propriedade. O regime de pesos e contrapesos, por um lado, frustra as
ambigdes individuais de imposi¢do de sua vontade politica, € com isso
reduz a margem de agéncia que os particulares tem sobre a coisa publica.
Ja a representacdo transfere da sociedade civil, isto é, do ambito das
relagdes interpessoais, econdmicas, e tradicionais, para o governo, que
detém sozinho o titulo de representante do corpo social, a legitimade
politica. A soma desse engenhoso sistema resulta paradoxalmente no
distanciamento entre o individuo e a politica e na liberagdo cada vez maior
de um espago de independéncia individual. Com efeito, argumenta
Manent, para Montesquieu “Liberdade e independéncia sdo a mesma
coisa” (Manent, 1995, p. 60, trad. nossa). Assim, um regime livre ¢ aquele
em que a “Lei tendera a permitir aos cidaddos um grande numero de
coisas, ampliando a esfera de sua independéncia” (Manent, 1995, trad.
nossa).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 125



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

Montesquieu nao ignorava que esse tipo de regime tende a
distanciar os individuos ao passo que os torna mais autocentrados e
apaticos a vida em comum (p. 61). Considerou seriamente esse problema e
a despeito de reconhecer os limites desse novo homem, desse tipo burgués
moderno diferente do cidadao cléssico, formado pelo avango das ciéncias,
artes e do comércio, ndo via a possibilidade de um retorno ao modelo do
cidaddo antigo. De modo que, ao cabo, Montesquieu ¢ confiante no
modelo politico que funciona em torno do principio do autointeresse, o
homo oeconomicus, baseado no exemplo ingl€s (Manent, 1995, p. 71-72).

Note-se que o que Manent mostra até aqui esta de acordo com o
que Strauss identificou como a primeira onda da modernidade, a despeito
de ndo utilizar essa categoria das “ondas”'’. Os pensadores da alvorada da
modernidade estabelecem, a partir da cizdnia com o pensamento politico
classico e medieval, o projeto moderno e o ideal da civilizagdo moderna: a
garantia da existéncia segura e confortavel, cujos pilares politicos sdo as
paixdes individuais, o autointeresse ¢ autopreservagdo, que Strauss
chamou de principio “low but solid” (1965, p. 247). Derivou dai a fonte de
legitimidade democratica e o sistema institucional liberal, respectivamente,
o consenso entre individuos portadores de direitos ¢ a separagdo dos
poderes em vista da neutralizagcdo do poder. E foi necessério para isso o
descrédito da legitimidade da Igreja:

A despeito de grandes discordancias [entre os
pensadores modernos de Maquiavel em diante], eles
eram unidos pelo fato de que todos lutaram contra um
Unico poder — o reino das trevas, como chamou
Hobbes; essa luta era mais importante para eles do
que qualquer questdo politica (Strauss, 1958, p. 231,
trad. nossa).

15 Strauss utiliza da nog¢do de ondas (waves) da modernidade para interpretar o

desdobramento da filosofia da politica moderna (Strauss, 1989, p. 81-98).

126 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

Com isso, pode-se concluir, segundo Manent e Strauss, que
Magquiavel enquanto novo profeta, o profeta moderno, foi bem sucedido
em sua empreitada de lancar novos modos e ordens de vida.

Rousseau, por sua vez, tem um papel central na historia da
modernidade ao se opor a civilizagdo burguesa construida sobre essas
bases. Tal como se passa na andlise straussiana, Rousseau aparece como o
moderno que se rebela contra o resultado do projeto moderno e como “o
mais profundo critico” do liberalismo (Strauss, 1958, p. 64, trad. nossa).
Manent analisa os paradoxos, problemas e contradi¢des que permeiam o
pensamento de Rousseau. As ideias do filosofo gendves acabam tanto por
servir as causas revolucionarias de Robespierre, quanto por emprestar ao
individuo liberal moderno a aspiracdo pela autenticidade (Strauss, 1958, p.
75-77).

Os elemento que permitiram a cooptagdo revolucionaria apontam
primeiro ao elogio rousseauniano da cidade-estado antiga, sobretudo,
Esparta e seu modelo de cidadania austero; segundo, a critica ao principio
do individualismo burgués, ¢ a necessidade de integracdo do individuo no
corpo social, isto €, torna-lo um cidaddo cujo interesse proprio ¢ nenhum
outro sendo o interesse comum; terceiro, ao fato de que Rousseau defende
que a integracdo do individuo no corpo politico se dé por meio da vontade
geral, expressa através da participagdo direta de todos os cidaddos na
feitura das leis, vontade essa evidentemente superior ao arbitrio individual
(Strauss, 1958, p. 69-74). Porém, Rousseau acena aos principios do
liberalismo, primeiro porque parte do modelo lockeano e hobbesiano de
estado de natureza, no qual os individuos sdo a fonte da legitimidade
politica; segundo, porque, em aceno a Locke, utiliza do principio da
garantia da propriedade como critério para o impulso para a sociedade
civil; terceiro, porque sua definicdo da natureza humana como livre ou
indeterminada, em oposicdo as determinagdes socio-culturais ou religiosas,
contribui para a constru¢do de uma subjetividade liberal: Rousseau, diz
Manent, “Prové as sociedades liberais com o sentimento intimo e imediato
pelo qual o individuo se torna consciente de si mesmo, pelo qual o homem
sente ser, ou tenta ser, um individuo” (Manent, 1965, p. 77, trad. nossa).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 127



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

Tocqueville que formulou o “Problema das sociedades liberais da
forma mais abrangente e profunda” (Manent, 1965, p.114, trad. nossa),
ressurge como a ultima palavra na historia intelectual do liberalismo,
analisada por Manent. Ndo descobrimos nada fundamentalmente novo do
que ja sabiamos ao ler o primeiro livro de Manent. E claro que aqui ha um
esfor¢co maior por localizar Tocqueville no desdobramento diacrénico da
hstoria das ideias. Manent demonstra que, assim como Benjamin Constant
e Frangois Guizot (aos quais Manent dedica capitulos especificos na
historia do liberalismo), Tocqueville considera o processo democratico
como justo (Manent, 1965, p. 104), e como Montesquieu considera que a
liberdade de comércio e de imprensa garantiriam os requisitos para a
preservacdo da coesdo social (Manent, 1965, p. 106). No entanto,
Tocqueville também deu ouvidos aos diagndsticos dos reaciondrios que
apontavam para os males engendrados no processo democratico. Dai surge
a originalidade da terceira via de Tocqueville, que considerou que tanto os
liberais otimistas quanto os reaciondrios incorriam em visdes unilaterais,
portanto, limitadas (Manent, 1965, p. 106).

No mais, Manent reafirma os pontos chave das conclusdes de
Tocqueville. Sumariamente: a tendéncia democratica a dissolugdo dos
vinculos e da sociedade humana (Manent, 1965, p. 106); a ameaca
igualitaria a “maior das liberdades”, a liberdade de pensamento (Manent,
1958, p. 110-101); o liberalismo ndo se assenta no simples “Equilibrio
harmonioso entre igualdade e liberdade”, de onde decorre a ameaga do
despotismo (Strauss, 1965, p. 112, trad. nossa); o impeto igualitario gera
uma demanda irrealizavel e incompativel com a natureza humana e que, no
extremo, pode ensejar o estabelecimento de um arbitro na forma do poder
centralizador responsavel por nivelar os acidentes que geram diferencas
(Manent, 1965, p. 107-110).

Por fim, a partir da anélise de Tocqueville Manent ganha a visao
panoramica para concluir que o projeto moderno trata de realizar o estado
de natureza como o fim ultimo da sociedade humana. Isto é, o estado de
natureza ndo se trata da imagem do inicio da humanidade, mas de seu
prospecto ideal: a realizagdo do estado pleno de independéncia entre os

128 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

individuos. Esse d&mago moderno cria uma nova subjetividade ligada a
concepgao progressista da historia:

O plano liberal, dado que quer se fundar na igualdade
‘natural’, essencialmente abre uma historia: a historia
dos esforgos e do progresso no sentido de estabelecer,
através da soberania, a igualdade ‘natural’ a partir da
qual ele podera construir a ordem politica legitima de
uma forma completamente racional ou consciente.
Porque a natureza nunca deixa de produzir
desigualdades, influéncias, e dependéncias, esse
‘primeiro momento’ nunca desaparece. Essa é a
‘natureza’'® da democracia, seu basso continuo, pois é
a condicdo para toda convengao social. Esse ‘primeiro
momento’ da ao homem democratico o sentimento de
estar vivendo na ‘historia’, pois o faz viver no interior
de um projeto no qual o homem ¢é o mestre soberano e
o sudito obediente (Manent, 1965, p. 113, trad.
nossa).!”

O projeto moderno nesse sentido ¢ compreendido como um
esforco prometeico de controle da natureza em fungdo da realizagao do
paraiso na terra. Ndo € por acaso a revolta moderna a respeito da questdo
teologico-politica, pois para se tornar senhor de seu destino era necessario
desqualificar qualquer outra pretensdo de legitimidade, em especial, as

16O leitor judicioso poderia demorar na leitura dessas linhas e notar como a natureza é com
uma frequéncia incomum martelada no pardgrafo. Porém, ¢ provavel que chamaria a
atencdo desse leitor a distingdo entre as vezes em que natureza € escrita entre aspas € a
unica ocorréncia sem as aspas. Comparar com o que Strauss disse sobre o uso de aspas por
Nietzsche no termo natureza em Além do Bem e do Mal (Strauss, 1983, p. 183).

7 Em outro ensaio (1998a, ndo paginado, trad. nossa.) Manent argumenta no mesmo
sentido sobre a tendéncia moderna ao utopismo politico: “O utdpico quer que o homem seja
responsavel por um mundo social radicalmente novo, porém pensa ele [0 homem] como o
produto passivo da sociedade que o precede. Ele é, portanto, a0 mesmo tempo o mestre
onipotente da sociedade ou da histdria e seu material bruto ou ddcil criagdo. Ele ¢ ambos, o
criador soberano ou atifice soberano e mera matéria. Como se pode evitar de pensar aqui
em Thomas Hobbes que, em seu Leviathan, nos apresenta o homem social precisamente
nesse duplo papel, descrito nesses mesmos termos?”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 129



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

pretensdes de ordem supra terrenas da religidio'®. Afinal, a autonomia
humana ndo admite barreiras da ordem natural pagd ou da lei revelada da
religido que se interponham diante da realizagcdo do projeto de autocriagdo
do humana'®. E nesse tom de altura dostoiévskiana que se encerra a leitura
de Manent da histdria intelectual do liberalismo.

O fardo da liberdade humana se faz sentir no desfecho da
modernidade. Ao chegar ao posto de senhor de si mesmo, o homem parece
ter perdido a bussola capaz de orienta-lo. Ha, portanto, um senso de
desnorteamento e crise acompanhado do historicismo moderno®. Com
efeito, como bem resume um straussiano sobre a visdo de Manent: O custo
que no6s, modernos, tivemos de pagar pelo poder sobre a natureza, a
igualdade moral e a independéncia individual foi o quase “total eclipse de
qualquer capacidade de responder positivamente a pergunta “O que € ser
humano? — quais s@o as exceléncias especificas, expressas em pensamento
e acdo, que realizam o espirito humano e fazem a condi¢cdo humana
florescer?” (Pangle, 1995, p. 1).

Note-se, em suma, que o desenvolvimento da filosofia politica
moderna, segundo Manent, ¢ guiado por uma dindmica proéxima aquela de
Strauss: i. ela se caracteriza por um processo de sucessivas criticas entre o
avanco do ideal moderno e a autocritica ao estabelecimento desse ideal
(apesar de Manent ndo utilizar da categoria das “ondas da modernidade”);
ii. esse processo se inicia com a ruptura com a filosofia politica classica e
medieval, cujo ponto de partida ¢ Maquiavel; iii. o liberalismo nasce nesse
processo instaurando-se filosoficamente por meio da doutrina da soberania
politica fundada nos individuos livres e iguais, portadores de direitos; iv. a
modernidade desenvolve uma mentalidade técnica voltada ao controle da
natureza, em vista de garantir a efetivagdo de seu projeto; v. ha um senso

18 Sobre o aprofundamento do debate da tensdo entre a democracia moderna e a igreja ver
(1998c¢).

19 Ver também ensaio sobre Péguy (1998b), onde Manent aborda tanto o tema da visdo
moderna da histéria progressista, quanto a ruptura entre antigos e modernos.

20 Sobre o historicismo ver Manent (1998a).

130 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

de que a modernidade culmina em uma crise historicista ou niilista; vi. ha
uma sensibilidade aos males do igualitarismo e do nivelamento
democratico; vii. por fim, nota-se a inspiragdo straussiana de fundo no
esfor¢o de Manent em mobilizar o conceito de natureza, e, sobretudo, os
limites naturais que limitam a ambi¢do humana.

Os elementos pré-modernos da vida politica

As criticas que Manent dirige ao liberalismo se concentram na
sobrevalorizagdo que este promove do individuo acima de quaisquer outros
bens civicos ou tradicionais. Para Manent isso solaparia os contetidos
morais e as bases sociais da convivéncia humana. Ao fundar-se na
abstrag@o politica dos individuos como /dcus da soberania e do direito, o
liberalismo corre o risco de perder de vista sua fundag@o historica e
tradicional®’. De acordo com esse principio, qualquer prerrogativa que
interfira na independéncia individual ¢ ilegitima, seja ela a autoridade
familiar, religiosa ou estatal. Manent ndo ¢ um reaciondrio que visa
reverter a emancipagdo do individuo, ele afirma (1998h, nao paginado,
trad. nossa), na verdade, que “ha muito a ser dito em favor dessa
emancipagdo”, pois reconhece o potencial “tirAnico e mutilador” daquelas
autoridades. No entanto, ¢ evidente que um de seus objetivos é relembrar
elementos pré-modernos importantes para a sustentacdo da democracia
liberal, mas que o dogma democratico gostaria de esquecer. Afinal,
argumenta que esses vinculos de amizade, amor, familia, religido e politica
“Nascem de experiéncias que dao forma e conteido & vida e todos o
reconhecem, uma vez que se permitem baixar a guarda, como a parte mais
preciosa da vida” (Manent, 1998h, s.p., trad. nossa).

Nesse sentido, podemos dizer que Manent segue em grande parte o
programa inspirado em Tocqueville, como vimos acima, cuja grande
marca ¢ a defesa da valorizagdo de institui¢des intermediarias entre os

21 Esse topico em especial é aprofundado em Manent (1998g).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 131



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

individuos e o poder estatal, como as familias, as igrejas e centros de
deliberagdo locais. Mas também ndo € menor a inspiragdo classico
aristotélica que converge para uma visao organicista do todo social. Assim,
segundo Manent, Aristoteles prové uma analise “mais completa e sutil” da
vida politica do que qualquer outra analise posterior, contrastando-a
especialmente com a concep¢do moderna centrada no individuo soberano
(1998c, s.p., trad. nossa). Ora, tanto a mobiliza¢do de Tocqueville quanto a
de Aristoteles ndo estdo em oposicao ao espirito de Strauss e a proposta de
revitalizagdo do modo de compreensdo da filosofia politica classica, tanto
¢ que podemos notar que o recurso a esses pensadores € também
empregado por outros diversos outros intelectuais que admiram Strauss®.

Sobre a religido ja observamos como Manent da ampla relevancia
a analise de Tocqueville a respeito do papel social da religido, por mais
que ndo um papel de Estado. Manent entende como poucos a posigdo
politica da Igreja e, de um modo ou outro, a inclinagdo de seu coragdo e
mente a trazem sempre ao palco principal da reflexdo politico-filosofica.
Manent ¢é critico da ideia liberal de separagdo entre a esfera politica e
religiosa. Nao porque ele advogue em favor da teocracia, mas porque
enquanto observador da vida politica reconhece que essa divisdo se trata de
um reducionismo da realidade. Manent ndo se furta de recorrer, inclusive,
a critica que Strauss fazia a solugdo liberal ao problema judeu, isto é, o
assimilacionismo judeu (Manent, 2007, p. 57-59), a fim de fazer ver que a
relacdo entre politica e religido € mais intrinseca do que a concepg¢ao da
crenga liberal da religido como algo puramente restrito ao foro privado da
consciéncia individual. De fato, grande parte do esfor¢o intelectual de
Manent pode ser interpretado no sentido de afirmar a for¢a moral e politica
da religido para a formacdo de identidade e vinculo social e também no
ambito da representacdo politica democratica. Em vista disso se 1€ os
elogios de Manent a filésofos conservadores convertidos ao catolicismo,
como Kolnai e Péguy.

22 Para citar apenas dois exemplos em contextos € paises distintos ver Morgado (2009,
2017) e Mansfield (2022; 2010).

132 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

Além disso, seus ensaios se caracterizam pela defesa da nacdo
como o espago civico no qual se enraizam as experiéncias, a lingua e a
memoria que estruturam a unidade espiritual de um povo — uma defesa
pouco usual nos meios esclarecidos e académicos. E nessa linha que o
franc€s Manent tece elogios, por exemplo, ao heroismo de De Gaulle. O
Estadista era imbuido de um valor que “Nao possui lugar reconhecido na
vida moral moderna”, a “honra” (1998c, s.p., trad.nossa). Guiado pela
honra pessoal e patridtica (os antigos diriam: pela Thymos®), De Gaulle
guiou a Francga contra o fanatismo dos autoritarismos modernos e em favor
da democracia liberal (Manent, 1998c, s.p., trad.nossa).

E, porém, contra o pano de fundo da questio Europeia e a
decadéncia do estado-nagdo que Manent desenvolve sua argumentagao.
Correndo o risco de ser mais breve do que o tema requereria, sumarizamos
o problema de Manent: enquanto o principio democratico moderno € o
consenso abstrato entre individuos, o /ocus de estabelecimento do regime
historicamente foi o territorio do estado nagdo. E dbvio que o Gltimo néo
foi estabelecido de acordo com o consenso, mas por contingéncias
historicas, conflitos politicos, religiosos e pela guerra. Ai se instaura a
tensdo entre o Estado-nagdo (historico e local) e o principio moderno
(abstrato e universal). Soma-se a isso o descrédito que onerou o conceito
de nacdo gragas ao autoritarismo nacionalista de direita. Frente a isso, em
suma, Manent é cético a respeito da dissolugdo das identificacGes
nacionais dos diferentes estados europeus, pois ndo V€ no projeto
europeista a forga politica para estruturar uma vida comum que responda
melhor que o Estado-nagdo as demandas da estabilidade e da ordem. Por
isso, clama pela defesa da “nagdo”, ndo em vista de um “particularismo”
obtuso que impeca o dialogo ¢ o acordo politico com o outro, mas pelo
fato de que a nacdo encarna um todo “substancial e duradouro”, formada
por “‘condensagdes’ infinitamente preciosas de pensamentos e agdes”
(Manent, 1995, p. 117). Note-se que ¢ muito sobre o postulado aristotélico

23 Para uma excelente discussio da Thymos € seu ocaso na modernidade ver Sloterdijk
(2012; 2016).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 133



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

a respeito da dignidade da natureza politica e da atividade de estabelecer o
modo de ser comum da cidade que Manent se apoia na sua defesa da
nacdo®* (Manent, 1995, p. 117). Na prética, vale dizer, Manent ndo é
contrario a UE, colocando-se favoravel a uma liga de nagdes, cuja
pluralidade dos membros e soberania politica seja respeitada.

Na valorizacdo desses elementos pré-modernos da vida politica,
Manent esta em afinidade com Strauss, pois ¢ condizente com a
perspectiva classica, e distante da perspectiva individualista ou relativista
moderna, o reconhecimento da dignidade dos conteudos sociais e morais
formadores dos vinculos de amizade e pertenca ao corpo politico dos
cidadaos.

Em dultima andlise, podemos notar que Manent ¢ um liberal
conservador. Tal qual muitos dos autores com os quais mais dialoga, como
Aron, Strauss, Kolnai, Peguy e quica Tocqueville. De fato, o fildsofo

24 Claro que Manent reconhece a diferenga entre o modelo da cidade-estado antiga
defendido por Aristoteles do Estado-Nag@o moderno, essa diferenca € objeto de seu amplo
estudo tanto em An Intelectual History quanto em The City of Man (1995) e
Metamorphoses of City (2013). Ainda assim, lhe parece conveniente a definigdo aristotélica
da natureza politica, para a defesa do Estado Nacdo em distingdo a Unido europeia dado
que a unidade politica menor € o espago propriamente acessivel aos cidaddos de exercicio
de suas capacidades associativas e deliberativas: “O homem enquanto ser livre e racional
ndo se autorrealiza a ndo ser em uma comunidade politica, com todas as consequéncias (ndo
todas agradaveis) que isso implica. E no corpo politico, e somente no corpo politico, que
colocamos as coisas em comum de forma séria. E somos obrigados a ‘colocar coisas em
comum’ para realizar nossa pertenga & mesma espécie, para concretizar nossa humanidade
universal. Por qué? Por que ndo nos contentar com a familia - seja nuclear ou ampliada -
suplementada pela comunidade local e, talvez, pela nova ‘familia’ que as pessoas
encontram hoje em seu negocio ou local de trabalho? Sem insistir no fato de que a familia ¢
cada vez menos uma comunidade, observaria apenas que, independentemente da concepgio
da vocagdo ou propodsito da familia (se tiver algum), a familia estd enraizada na
particularidade dos corpos, nas necessidades e desejos de nossa natureza animal. Sua lei é o
amor; seu tom emocional ¢ de identificagdo imediata. Portanto, deixa o individuo carente de
justiga, que pressupde ou requer uma deliberagao racional. A comunidade politica ¢, assim,
insubstituivel como a base para a deliberagdo sobre a justica. Essa deliberacdo é séria
‘porque tem consequéncias reais: 0s impostos que pago, as leis que obedego, talvez até a
guerra em que sou obrigado a lutar. Em suma, o significado da cidade ¢ precisamente ndo
ser a familia. Na cidade, todas as faculdades do individuo entram em jogo. Na cidade, as
pessoas ‘colocam em comum ag¢des e razdes’, como diz Aristoteles em sua Etica a
Nicomaco (1126b11-12)” (Manent, 2007, p. 79-80, trad. nossa).

134 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

admite que quando “Pressionado a tomar posi¢cdo” acaba por tender em
direcdo ao “campo conservador” (1998e, s.p., trad.nossa). Podemos
distinguir claramente em seu pensamento elementos gerais do
conservadorismo: o ceticismo com relagdo ao racionalismo na politica que
pode degenerar tanto no utopismo quanto no dominio da ideologia e no
limite do totalitarismo; uma visdo mais organicista da vida social
implicada em sua critica ao individualismo modermno e o elogio das
instituigdes e elementos sociais que transcendem a esfera individual; por
fim, a valorizacdo da tradigdo e da experiéncia histdrica que constituem as
instituigdes e os costumes.

Talvez justamente por ndo partir de uma visdo radical progressista
¢ que Manent, segundo um comentador, “Avalia muito melhor do que os
febris criticos do ‘straussianismo’ que Strauss, o partidario da filosofia
politica classica, ¢ um amigo da democracia liberal” (Mahoney, 1998, s.p.,
trad. nossa). Note-se a sutileza dessa definicdo: Strauss ndo ¢é partidario da
democracia liberal, mas da filosofia politica classica, ainda assim ¢ amigo
da primeira. Essa defini¢ao reflete um aspecto da filosofia politica classica
que, segundo Manent, foi esquecido pelos modernos, qual seja, a
separacio entre teoria e agio™. A luz disso, segue a seguinte interpretagdo:
Ainda que na esfera tedrica Strauss ndo fosse um partidario de qualquer
regime politico efetivo incluindo a democracia liberal, na esfera pratica, da
acdo, era amigo da democracia liberal.

E preciso, contudo, perceber que ha tensio entre o
conservadorismo de Manent e outros, como o de Oakeshott. A despeito de
reconhecer a acuidade das “afiadas — se n3o mortais — laminas” de
Oakeshott contra o racionalismo moderno na politica, Manent sugere que o
tipo de conservadorismo propugnado pelo filésofo inglés acaba por
incorrer em um tipo de particularismo que precariza as bases para o
entendimento dos conteudos universais da natureza humana e acaba por

(113

vacilar em direcdo ao “‘obscurantismo’”, isto €, que talvez ele tenha ido

“Muito longe em seu criticismo do ‘racionalismo’” (Manent, 1998a, s.p.,

25 Sobre o topico da separagio entre teoria e pratica ver também Manent (1998b).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 135



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

trad. nossa). Manent assenta sobre as criticas de Kolnai para tecer esses
comentarios, mas se sublinhe que ndo deixa de haver afinidade aqui com
as criticas que Strauss desenvolve ao conservadorismo de inglés Burke.
Nao escapa também que Manent se distancia de um tipo de liberalismo
economicista aos moldes de Hayek e outros que excessivamente
desconfiam da ascendéncia estatal na vida social e econdmica. De modo
que Manent se coloca em favor do Estado de bem-estar social moderado,
pois este serve ndo apenas para assisténcia social dos mais vulneraveis,
mas porque mostra aos cidaddos das sociedades comerciais que ha
obrigagdes e deveres politico para além da espera da subjetividade
individual ou da légica de interesses do mercado.

Conclusao

Ao cabo, as diferencas entre Manent e Strauss ndo podem ser
ignoradas. Entre as principais, enquanto Strauss ¢ muito mais proximo de
Atenas, Manent o ¢ de Jerusalém, posto que catdlico (porém aberto, como
foi Sdo Tomas de Aquino a sabedoria de filosofos pagdos). Podemos
formular a questdo assim, Strauss ¢ um ateniense amigo de Jerusalém, e
Manent ¢ um jerusalemita amigo de Atenas. Além disso, existe a critica de
Manent a figura do filésofo demasiadamente voltada ao eros intelectual e
distante dos interesses humanos, ainda que haja algum exagero nisso, dado
que Strauss ndo foi completamente alheio as coisas e aos problemas
humanos em seu tempo, é notavel que Manent ¢ sem divida muito mais
atraido para as polémicas do presente em seus artigos € comentarios
(possivel heranca aroniana). Manent ainda, em vista de maior pendor
tocquevilliano e ao elogio aristotélico da vita activa, tende a favorecer uma
perspectiva de participativismo civil e de republicanismo civico mais
ampla e mais proxima a de Arendt e de pensadores comunitaristas. Ja
Strauss ndo foi propenso ao resgate desse elemento do republicanismo
classico e por sua leitura da modernidade deduz-se que ele ndo deixava de
ver problemas sérios nas tentativas de revitalizagdo do ideal da pdlis

136 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Tann Endo Lobo

classica para o contexto moderno®®, tal como Rousseau se esforgou por
fazer e acabou por incentivar o jacobinismo (1989, p. 98). Nesse quesito,
Strauss pareceu mais contente com a esfera da liberdade individual que a
sociedade liberal e a virtude burguesa ensejavam.

Em relagdo ao nosso problema central a respeito da heranca
straussiana mobilizada em vista da compreensdo do regime liberal
democratico, pode-se concluir por fim que Manent ¢ evidentemente um
dos pivos intelectuais desse movimento. Notamos como seu diagnostico da
politica moderna bebe da fonte de Strauss. Apesar das ressalvas ao regime
liberal, Manent o considera o melhor dos regimes modernos, chegando a
postura de amizade critica ao regime liberal muito similar ao do filésofo
alemao. Sobretudo, Manent converge de forma abrangente, como vimos,
com a tese central sobre as raizes politico-filos6ficos do liberalismo, cujos
arquitetos foram os filosofos modernos em sua dupla querela contra a
filosofia antiga e a religido. De forma que fundaram entdo o regime
assentado sobre o consenso entre os individuos que se traduz na tnica
legitimidade democratica da soberania popular. O fim ultimo dessa
doutrina politica sendo a garantia da autopreservacdo comoda e da
independéncia individual. Frente a esse diagndstico tanto Strauss quanto
Manent nos provocam a refletir se esse processo ndo representa uma
limitagdo da potencialidade e grandeza humanas e se ndo precisamos
retornar as raizes pré-modernas de nossa tradigdo a fim de ganhar uma
perspectiva renovada sobre o sentido da modernidade.

Ao criticar o individualismo liberal democratico, Manent nos
provoca a refletir sobre os principios pré-liberais (o que ndo significa para
ele antiliberais) da vida politica: a religido, a patria, o senso comum. Esta
ai sua sensibilidade conservadora. E com isso nos leva a questionar se a
propria manutengdo da ordem liberal ndo depende desses elementos pré-
liberais. Nao seria a realizacdo do ideal do estado de natureza de
individuos desonerados e isolados um pesadelo da razao?

26 Pangle (2006, p. 76-77) também avanga esse argumento.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 137



Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

E por conta desses questionamentos que podemos concluir que
Manent se aproxima, ainda que com ressalvas, de uma tradi¢do do
straussianismo de amizade critica do regime liberal democratico. Manent
se distingue assim daquela linha do straussianismo, ligada a Jaffa, que ¢
mais apologista do regime e que ¢ menos aberta a perspectiva
tocquevilliana para refletir sobre os problemas modernos. E evidente
também que Manent ndo concorda com os criticos virulentos de Strauss
que o tem como um antiliberal. Manent se associa mais a linha do
straussianismo americano relacionada a Allan Bloom, por exemplo, de
quem também foi tradutor e dedicou ensaios, e que a despeito da amizade
ndo poupava criticas ao regime e ao espirito democratico moderno.

Referéncias

ARON, Raymond. 4s etapas do pensamento sociologico. Trad. Sergio Bath. Sao
Paulo: Martins Fontes, 1999.

BLOOM, Allan. The Closing of the American Mind: How Higher Education Has
Failed Democracy and Impoverished the Souls of Today's Students. New York:
Simon & Schuster, Inc., 1987.

CONVERSATIONS with Bill Kristol. Harvey Mansfield on John Locke, Aristotle,
and the Spirit of Liberalism. Youtube, 20 de dezembroo de 2022, 71min23s.
Disponivel em: https://www.youtube.com/watch?v=ssf33cMtlas. Acesso em: 20
fev. 2023.

DRURY, Shadia. The Political Ideas of Leo Strauss. New York: Palgrave &
Macmillan, 2005. DOI: https://doi.org/10.1057/9781403978592.

HENNIS, Wilhelm. Max Webers Fragestellung. Zeitschrifi fiir Politik, v. 29, n. 3, p.
241-81, 1982.

HOLMES, Stephen. The Anatomy of Antiliberalism. Cambridge: Harvard
University Press. 1996.

JAFFA, Harry. New Birth of Freedom: Abraham Lincoln and the coming of the
civil war. Maryland: The Rowman & Littlefield Publishing Group, 2018.

JUN-HYEOK, Kwak; SUNGWOO, Park. Leo Strauss in northeast Asia. New
York: Routledge, 2019.

138 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://www.youtube.com/watch?v=ssf33cMt1as
https://doi.org/10.1057/9781403978592

Tann Endo Lobo

KESLER, Charles. Crisis of the two constitutions: The Rise, Decline, and
Recovery of American Greatness. New York: Encounter Books. 2021.

LILLA, Mark. New French Thought: Political Philosophy. Princeton: Princeton
University Press, 1994. DOI: https://doi.org/10.1515/9781400863853.

MAHONEY, Daniel. Modern Liberty and Its Discontents: An Introduction to the
Political Reflection of Pierre Manent. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul
(Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield
Publishing Group, 1998.

MANENT, Pierre. An intelectual history of liberalism. Trad. Rebecca Balinski.
Princeton: Princeton University Press, 1995.

MANENT, Pierre. Aurel Kolnai: A Political Philosopher Confronts the Scourge of
Our Epoch. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). Modern Liberty and
Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield Publishing Group, 1998a.

MANENT, Pierre. Charles Péguy: Between Political Faith and Faith. /n:
MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents.
Maryland: Rowman & Littlefield Publishing Group, 1998b.

MANENT, Pierre. Christianity and Democracy: Some Remarks on the Political
History of Religion, or, on the Religious History of Modern Politics. /n:
MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents.
Maryland: Rowman & Littlefield Publishing Group, 1998c.

MANENT, Pierre. De Gaulle as Hero. /n: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul
(Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield
Publishing Group, 1998d.

MANENT, Pierre. Democracy without nations?: the fate of self-government in
Europe. Trad. Paul Seaton. Wilmington: ISI Books, 2007.

MANENT, Pierre. Les Liberaux. Paris: Gallimard, 2001.

MANENT, Pierre. Liberalism and Conservatism: The Transatlantic
Misunderstanding. /n: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). Modern
Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield Publishing Group,
1998e.

MANENT, Pierre. Metamorphoses of the city: on the Western dynamic. Trad.
Marc Lepain. Cambridge: Harvard University Press, 2010

MANENT, Pierre. Naissances de la politique moderne. Paris: Gallimard, 2007.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 139


https://doi.org/10.1515/9781400863853

Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigacdo do legado intelectual de
Leo Strauss

MANENT, Pierre. On historical Causality. /n: MAHONEY, Daniel; SEATON,
Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield
Publishing Group, 1998f.

MANENT, Pierre. On Modern Individualism. /n: MAHONEY, Daniel; SEATON,
Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield
Publishing Group, 1998g.

MANENT, Pierre. Recovering Human Attachments: An Introduction to Allan
Bloom’s Love and Friendship. /n: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.).
Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield Publishing
Group,1998h.

MANENT, Pierre. Seeing Things politically. Trad. Ralph Hancock. South Bend:
St. Augustine’s Press, 2015.

MANENT, Pierre. Strauss and Nietzsche. /n: MAHONEY, Daniel; SEATON,
Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield
Publishing Group, 1998i.

MANENT, Pierre. The Truth, Perhaps. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul
(Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield
Publishing Group, 1998;.

MANENT, Pierre. Tocqueville and the Nature of Democracy. Trad. John
Waggoner. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, 1996.

MANSFIELD, Harvey. The spirit of liberalism. Cambridge: Harvard University
Press, 1978. DOI: https://doi.org/10.4159/harvard.9780674431379.

MANSFIELD, Harvey. The wisdom of “The Federalist”. New Criterion, New
York, v. 40, n. 1, p. 9, 2011. Disponivel em:

https://newcriterion.com/issues/201 1/2/the-wisdom-of-ldquothe-federalistrdquo.
Acesso em: 10 jul. 2021.

MANSFIELD, Harvey. Tocqueville: a very short introduction. New York: Oxford
University Press, 2010. DOI:
https://doi.org/10.1093/actrade/9780195175394.001.0001.

MARSHAL, Kai; SHAW, Karl. Leo Strauss in Chinese-speaking world:
Reorienting the political. London: Lexington Books, 2017.

MELONIO, Frangois. Tt ocqueville et les Francais. Paris: Aubier, 1993

MERQUIOR, José Guilherme. O Liberalismo: Antigo e Moderno. Trad. Henrique
de Araujo Mesquita. Sdo Paulo: E Realizagoes, 1991.

140 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.4159/harvard.9780674431379
https://newcriterion.com/issues/2011/2/the-wisdom-of-ldquothe-federalistrdquo
https://doi.org/10.1093/actrade/9780195175394.001.0001

Tann Endo Lobo

MINOWITZ, Peter. Straussophobia : defending Leo Strauss and Straussians
against Shadia Drury and other accusers. Maryland: Lexington Books, 2009. DOI:
https://doi.org/10.5771/9780739140192.

MINOWITZ, Peter. What was Leo Strauss?. Perspectives on Political Science,
[linois, v. 40, n. 4, p. 218-26, 2011. DOI:
https://doi.org/10.1080/10457097.2011.611754.

MORGADO, Miguel. Introdugado do tradutor. /n: STRAUSS, Leo. Direito Natural
e Historia. Trad. Miguel Morgado. Lisboa: Edigdes 70, 2009.

MORGADO, Miguel. O conservadorismo do futuro e outros ensaios. Lisboa:
Edi¢des 70, 2017.

PANGLE, Thomas. Leo Strauss: an introduction to his thought and intellectual
legacy. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 2006. DOI:
https://doi.org/10.56021/9780801884399.

PANGLE, Thomas. The Spirit of Modern Republicanism: The Moral Vision of the
American Founders and the Philosophy of Locke. Chicago: The University of
Chicago Press, 1988.

SCHAEFFER, David. Shadia Drury's Critique of Leo Strauss. The Political
Science Reviewer, Hampden-Sydney, v. 23, p. 80-127, 1994.

SLOTERDIIK, Peter. Ira e Tempo: ensaio politico filosofico. Trad. Marco
Casanova. Sao Paulo: Estagdo Liberdade. 2012.

SLOTERDIJK, Peter. O desprezo das massas: ensaio sobre as lutas culturais na
sociedade moderna. Trad. Claudia Cavalcanti. Sdo Paulo: Esta¢ao Liberdade,
2016.

SMITH, Steven. Reading Leo Strauss: Politics, Philosophy, Judaism. Chicago:
The university of Chicago Press. 2006. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763903.001.0001.

STRAUSS, Leo. 4n introduction to political philosophy: ten essays. Detroit:
Wayne State University Press, 1989.

STRAUSS, Leo. Liberalism: Ancient & Modern. Chicago: The University of
Chicago Press, 1995.

STRAUSS, Leo. Natural right and history. Chicago: The university of Chicago
Press, 1965.

STRAUSS, Leo. Studies on Platonic Political Philosophy. Chicago: The
University of Chicago Press, 1983. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226193878.001.0001.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 141


https://doi.org/10.5771/9780739140192
https://doi.org/10.1080/10457097.2011.611754
https://doi.org/10.56021/9780801884399
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763903.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226193878.001.0001

Pierre Manent e a critica do pensamento politico moderno: uma investigagdo do legado intelectual de
Leo Strauss

STRAUSS, Leo. Thoughts on Machiavelli. lllinois: The Free Press, 1958.

WEST, Thomas. Leo Strauss and the American Founding. Cambridge: The
Review of Politics, Vol. 53, No. 1, pp. 157-172, 1991. DOI:
https://doi.org/10.1017/S0034670500050257.

WEST, Thomas. The political theory of the American Founding: Natural Rights,
Public Policy, and the Moral Conditions of Freedom. Cambridge: The Cambridge
University Press, 2017. DOI: https://doi.org/10.1017/9781316492840.

ZUCKERT, Catherine; ZUCKERT, Michael. Leo Strauss and the problem of
political philosophy. Chicago: The university of Chicago Press, 2013. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226135878.001.0001.

ZUCKERT, Catherine; ZUCKERT, Michael. The truth about Leo Strauss:
political philosophy and American democracy. Chicago: University of Chicago
Press, 2006. DOI: https://doi.org/10.7208/chicago/9780226993348.001.0001.

Data de registro: 27/03/2023

Data de aceite: 06/09/2023

142 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.1017/S0034670500050257
https://doi.org/10.1017/9781316492840
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226135878.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226993348.001.0001

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68515

O argumento da Lei Natural na Teoria Politica
de Leo Strauss

Ronaldo Tadeu de Souza*

Resumo: Este artigo tem como objetivo reconstruir as alegacdes de Leo Strauss
sobre a lei natural. Mesmo entendendo as complexidades da teoria politica desse
judeu-alemdo radicado nos Estados Unidos concernente as fontes filoséficas
(Platdo, Tucidides, Maimodnides) de suas reflexdes, os autores (Nietzsche,
Heidegger, Schmitt) que orientaram sua formagdo e o contexto historico
(Repuiblica de Weimar e Estados Unidos) em que viveu, considero que o nucleo
substantivo-imanente, bem como as implicagdes politicas que dai decorrem na
modernidade, das concepgdes straussianas estdo no modo em que se defende a
legitimidade (imposta) da lei natural.

Palavras-chave: Leo Strauss; Teoria Politica; Lei Natural; Modernidade;
Straussianismo.

The Natural Law Argument in Leo Strauss's Political Theory

Abstract: This article aims to reconstruct Leo Strauss' claims about natural law.
Even understanding the complexities of the political theory of this German Jew
living in the United States concerning the philosophical sources (Plato,
Thucydides, Maimonides) of his reflections, the authors (Nietzsche, Heidegger,
Schmitt) who guided his formation and the historical context (Republic of Weimar
and United States) in which he lived, I consider that the substantive-immanent
core, as well as the political implications that derive from it in modernity, of
Straussian conceptions are in the way in which the (imposed) legitimacy of the
natural law is defended.

Keywords: Leo Strauss; Political Theory; Natural Law; Modernity;
Straussianism.

* Doutor em Ciéncia Politica pela Universidade de Sdo Paulo (USP). Professor em Centro
Universitario  FIEO ~ (UNIFIEO).  E-mail:  ronaldolais@yahoo.com.br.  Lattes:
http://lattes.cnpq.br/6677658938020904. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5602-7064.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 143


mailto:ronaldolais@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/6677658938020904
https://orcid.org/0000-0002-5602-7064
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68515
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68515

O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss

Introducao

Se observamos, através do artigo de George Anastaplo (1999) que
descreve a passagem de Leo Strauss pela Universidade de Chicago de
1949 a 1967, os temas tratados por ele, veremos que atravessam toda a
histéria da filosofia politica. Desde quando proferiu o primeiro curso no
departamento de ciéncia politica daquele College sobre Rousseau até o
ultimo no inverno de 1967, um seminario em que as leituras se concentram
no Além do Bem o do Mal e no Genealogia da Moral, de Nietzsche, a
variedade de assuntos e tdpicos averiguados por Strauss € ao mesmo tempo
complexa e ampla — haja vista a quantidade de autores do canone ao qual
ele dedicou toda a sua vida de scholar. As fontes filoséficas (Tucidides,
Platdo, Xenofonte, Maimodnides) desse fundador da teoria politica nos
Estados Unidos, bem como os autores de seu contexto de formagdo na
Alemanha (Nietzsche, Heidegger, Schmitt) que ele dispensou reflexdes
discordantes, mas por vezes em concordancia, tornam a obra de Leo
Strauss ainda mais intrincada concernente as suas preocupagdes, assuntos
e, sobretudo, sentido. Qualquer avaliacdo de um dos problemas especificos
que ele dedicou suas meditagdes ndo ¢ suficiente para compreendé-lo em
termos mais justos. Ainda assim, no que segue este artigo tem como
objetivo argumentar que a filosofia politica e/ou teoria politica straussiana
¢ uma alegac@o rigorosa da lei natural como circunstincia constitutiva da
existéncia. O texto esta organizado da seguinte maneira: primeiro, abordo
os pressupostos da teoria da lei natural presentes no The Political
Philosophy of Hobbes: its Basis and its Genesis; segundo, comento trés
ensaios de Strauss sobre a lei natural, a saber, Political Philosophy and
History, On Classical Political Philosophy e O Direito Natural Classico;
termino com breves consideragdes finais para futuras problematizagdes.

Pressupostos da Lei Natural: a nova moral hobbeseana

Thomas Hobbes, talvez tenha sido o autor da filosofia politica
moderna que mais tenha informado o debate sobre o Estado na Alemanha

144 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Ronaldo Tadeu de Souza

das primeiras décadas do século XX (Keedus, 2012). No contexto da
Republica de Weimar alguns dos principais pensadores alemaes tiver o
autor do Leviatd como objeto de estuda; junto a Leo Strauss debrugaram-se
sobre o inglés: Tonnies, Meinecke e Cassirer (Keedus, 2012). Entretanto, o
primeiro enfrentamento tedrico que Strauss teria com Hobbes foi de modo
indireto. Em 1932, o mais importante jurista do Terceiro Reich, Carl
Schmitt, publicaria O Conceito do Politico. Nele Schmitt definia o politico
a partir da oposicdo intensificada que ele denominou amigo-inimigo.
Implicito aqui estava a nogao hobbeseana de guerra de todo-contra-todos;
vale dizer, qualquer concepg¢ao politica, sobretudo em momento de crise,
que tenha como pretensdo a ordem social tem de ter a capacidade de
definir, existencial e valorativamente, quem sdo seus inimigos — contra
quem esta sendo travada a guerra. Strauss desde quando leu o texto de
Schmitt compreendeu que mais do que simples questdo conceitual para um
erudito, estava em jogo a interpretagdo de toda uma era: e as implica¢des
politicas dela. O liberalismo com as consequéncias juridicas e politicas
advindas dele havia sido o verdadeiro objetivo do texto de 1932; Carl
Schmitt entendeu que a principal corrente de ideias do mundo moderno
ndo era mais adequada para responder ao momento de instabilidade,
incerteza e crise porque passava a sociedades europeias — em particular a
sua Alemanha. (Em uma formulagdo alegorica ele dird: “Nos na Europa
Central vivemos sous ’oeil des Russes” (Schmitt, 1992, p. 106)).

Ainda que considerando Carl Schmitt um mestre, Strauss
divergiria dos pressupostos por ele construidos no enfrentamento das
questdes mais candentes daquele tempo. Recorrer a Hobbes, era como
recorrer ingenuamente ao liberalismo. Pois foi ele, com a publicagdo do
Leviatd na Inglaterra do século XVII, quem formulou os fundamentos do
liberalismo ao qual Schmitt procurava criticar — “Em termos mais agudos a
critica [de Schmitt] ao liberalismo pretendia aperfeicoa-lo” (Meier, 2008,
p. 23). Assim, Strauss (2008, p. 168) dira que:

A critica do liberalismo [...] de Schmitt s6 poderia ser
consumada se fosse possivel conquistar um horizonte
para além do liberalismo [..] Num horizonte

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 145



O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss

semelhante, Hobbes langou as bases do liberalismo
[...] Portanto, [...] uma critica radical do liberalismo
[...] s6 € possivel com uma compreensdo adequada de
Hobbes.

Ao sair da Alemanha ja nazificada com o auxilio do proprio
Schmitt para uma temporada de pesquisas em universidades europeias, o
objetivo de Strauss esteve concentrado no desvendamento da teoria
politica de Hobbes. Na Inglaterra, surgiria um dos mais importantes
comentdrios acerca do pensamento hobbeseano; como pesquisado no
Sidney Sussex College na Universidade de Cambridge, o livro de Strauss,
The political philosophy of Hobbes ganhou a admiragdo mesmo de nao-
straussianos. O importante professer de historia econdmica da London
School of Economics, R, H. Tawney, descrever Strauss “Como
conhecendo mais sobre Hobbes do que qualquer homem inglés [ele ¢é] a
maior autoridade em Hobbes” (Smith, 2009, p. 23). Qual é o argumento de
Leo Strauss diante da decisiva ciéncia politica moderna de Hobbes?

Para os objetivos do presente artigo sugiro que para Leo Strauss o
ponto mais precipuo da ciéncia politica moderna de Hobbes, o que ele
chamaria também a nova ciéncia politica (burguesa), foi a profunda
ruptura que ela empreendeu com nogao de lei natural antiga. Os trabalhos
de Hobbes ao longo dos anos foram cada vez mais se afastando das teses e
conceitos da filosofia tradicional (Strauss, 1973). E que enquanto “A lei
natural tradicional [e antiga] € primeiramente e principalmente um objetivo
de regra e medida, uma ordem obrigatoria anterior ¢ independente da
vontade humana” (Strauss, 1973, p. vii), na lei natural moderna, mais
precisamente no direito natural moderno ao qual Hobbes deu sentido e
forma tedrica, “A reivindicacdo subjetiva” (Strauss, 1973, p. vii) de todas
as vontades humanas ¢ que tem o principio norteador das formas de vida.
E certo que Strauss ja no Direito Natural e Histéria nio utiliza mais a
distingdo entre lei natural (antiga) e direito natural (moderno) — mas no
ambito de The Political Philosophy of Hobbes, tal diferenciacao sutil
apresenta um aspecto que deve nos chamar a atengdo. Mais a frente ficara
mais bem delineado o que quero dizer; pelo momento importa afirmar que

146 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Ronaldo Tadeu de Souza

lei significa nesses trechos da hermenéutica straussiana, obrigacdo a
seguir, imposicdo de uma norma imutavel e hierarquia natural
transcendente e por direito entende-se reivindicacdo para si do que ¢
necessario para viver, vontade irredutivel a regras a priori ¢ exploracdo da
subjetividade sem restricdo e/ou oposi¢ao das externalidades (nos termos
de A. P. Martinich o direito moderno — o hobbeseano, sobretudo —
responde aos efeitos das paixdes humanas (2015)).

Com efeito, a intengdo da teoria politica de Strauss empenhou-se no
entendimento das bases morais do Leviatd. A atencdo a principio, como a
de todo leitor e leitora convencional de Hobbes, estava na relacao
estabelecido por ele entre as impressdes do mundo externo (sempre em
movimento) e as percepgdes dos individuos que s@o tocados por elas. Dai a
génese elementar dos desejos. Contudo, ha algo para além dessa
construgdo de superficie no texto hobbeseano. Além da vaidade inerente e
da obsessdo pelo prestigio, que Hobbes chamaria de postulados do apetite
natural (cf. Strauss, 1973, p. 15), havia a forte no¢do de razdo natural.
Toda a compreensdo dos homens, para o Hobbes de Leo Strauss originava-
se em seguir os imperativos daquela, de modo que a primeira licdo
aprendida era que a razdo natural estava distribuida igualmente por todos
os individuos. E se todos os individuos objetassem as mesmas coisas uma
luta de morte emergiria a qualquer tempo e lugar. “Luta e conflito”
(Armon, 2010, p. 177), incitados pela sobreposi¢do da imaginacdo ao
subjetivismo  (cf.  Strauss, 1973, p. 22-23) inevitavelmente,
impossibilitariam a vida segura — muito pelo contrario, viveriamos sob o
signo do temor constante por nossas vidas. Diz Strauss: “[Portanto], de
acordo com Hobbes, a preservagdo da vida ¢ o bem priméario” (Strauss,
1973, p. 22-23). Com essa posicdo erigiu-se toda uma nova moralidade,
toda uma nova logica de organiza¢do da vida; pois na medida em que a
dedicagdo para se manter vivo adquiriu sentido, a prote¢do contra a morte,
especialmente, a morte violenta tornava o Unico objetivo do individuo
hobbeseano. Por outras palavras, a exclusividade que o afastamento da
morte adquiriu na teoria politica de Hobbes, a transfigurava na diretriz
integral da vida humana.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 147



O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss

O que Strauss compreendeu dos arranjos morais da ciéncia politica
moderna via os trabalhos de Hobbes, tinham implicagdes mais sérias.
Supor que os homens se dariam por satisfeitos com a mera protegdo da
morte violenta, era ndo entender as verdadeiras intengdes de do autor do
Leviata. Na leitura straussiana duas circunstancias fundamentais derivam
da nogdo de morte violenta como unicamente importante: a primeira ¢ que
nega-se tudo aquilo que ndo seja imprescindivel para a preservacdo vida —
“A conclusdo logica disto [é que] nega-se o valor moral de todas as
virtudes que ndo contribuam para construir o Estado, consolidar a paz,
[portanto, o que for decisivo] para proteger o homem” (Strauss, 1973, p.
18) — e a segunda ¢ que a incessante busca para afastar a morte violenta,
impulsionado pelo espirito do medo, significaria cada vez mais ir em
direcdo de padrdes artificiais de existéncia, o que na linguagem de Strauss
chama-se convencgdes, padrdes esses construidos pela vontade absoluta e
soberana dos homens (Roiz, 2000), de modo que ndo houvesse qualquer
risco de perder a vida. Desse modo, The Political Philosophy of Hobbes
termina por argumentar que a teoria politica de Hobbes rompe com toda a
hierarquia natural pré-humana; e seu desprezo pela filosofia antiga e
tradicional é evidenciado para Strauss quando funda uma nova ciéncia
moral em que “A experiéncia da vida humana, [dos individuos]” (Strauss,
1973, p. 29) — subjetividade, paixdo, procura por prestigio, vaidade, razdo
natural e, principalmente, temor da morte violenta — e consequéncias que
dela derivam, sobretudo, o convencionalismo, sdo o ‘“aspecto original”
(Strauss, 1973, p. 29) de toda a vivéncia. Qual foi a resposta de Leo
Strauss ao empreendimento moderno de Hobbes, mas nio so6 dele?

Lei Natural: experiéncia originaria e justica
Todo o projeto tedrico de Strauss a partir da interpretacdo que fez de
Hobbes esteve focado em responder aos questionamentos que surgiram

acerca sentido da era moderna e as crises por que passavam as sociedades
ocidentais, em particular aquela por que havia passado a Alemanha do

148 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Ronaldo Tadeu de Souza

entre guerras. Nao foram outras as intengdes implicitas da leitura
construida por The Political Philosophy of Hobbes que recusar os modos
de ser do mundo pds-antigo e pds-medieval. O objetivo a partir de agora
deveria ser “Suspender com a modernidade” (Smith, 1997, p. 181)
intransigentemente.

Na filosofia politica antiga, a de Platdo em especial, é o ponto
primordial de que parte Strauss para responder aos desafios apresentados
pela sociedade moderna. Pois foram os “Gregos que demonstraram que
havia uma articulacdo natural [na existéncia] imutavel” (Smith, 1997, p.
183). E que para Strauss, poderia organizar nosso entendimento do que se
estava enfrentando. No que segue, entdo comento os textos referidos
acima, nos quais o problema e/ou solugdo da lei natural ¢ construido. Neste
sentido para melhor organizar minha argumentagdo vou sugerir algumas
formulagdes de Shadia Drury sobre a ideia de natureza em Leo Strauss.

A nocao de natureza, ou de lei natural, ou ainda se se preferir de
direito natural percorre, apos Strauss chegar aos Estados Unidos e passar
na New School for Social Research, Universidade de Chicago, Claremont
McKenna College e no St. John's College, toda sua obra. Pode-se dizer que
“[...] [Ele] critica a modernidade [...] em nome do direito natural” (Drury,
1987, p. 299). Os belos textos, ensaios, artigos para revistas académicas,
conferéncias e aulas que produziu nesse periodo era a tentativa de erguer
uma interpretacdo, contraposta a politica moderna, sobre o que significa o
direito natural, de modo a propor ndo uma retomada total e absoluta dele,
mas de erigir um ensinamento, uma adverténcia, sobre aquele (Drury,
1987). Assim, em termos conceituais o que emergiu da analise de Strauss
sobre a obra de Thomas Hobbes foi o convencionalismo. Para os
convencionalistas (modernos) na definigdo precisa de Drury (1987, p. 300)
“As regras de justica sdo convengdes [conventional] no sentido de serem
ndo-naturais; elas sdo produtos da arte ou convengdo, ndo da natureza”.
Strauss, por vezes, ndo aborda diretamente o ensino do direito natural; em
alguns dos seus textos e livros as formulag¢des sdo construidas de maneira
alusiva. E desse modo que ele interpreta a ideia de natureza em dois
pequenos artigos, a saber, On Classical Political Philosophy e Political

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 149



O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss

Philosophy and History. Nesses dois trabalhos ¢ comentando a filosofia
politica cléssica, antiga, que o direito natural adquiri forma tedrica. Logo
nos primeiros paragrafos Strauss afirma que:

Hoje, a ciéncia politica pode acreditar que por rejeitar
ou emancipar em si mesma da filosofia politica, ela
poe-se em relacao mais direita com a vida politica; na
verdade ela esta relacionada a vida politica através da
ciéncia natural moderna, ou da reagdo da ciéncia
natural moderna [a filosofia politica classica] (Strauss,
1989, p. 50).

O que encontramos na filosofia politica classica que difere da
ciéncia natural moderna (e da teoria politica de Hobbes)? E que a filosofia
politica classica parte, ¢ mais do que isso tem como um dos seus €ixos
constitutivos, a aceitagdo das “Distingdes basicas [existentes] [...] na vida
politica” (Strauss, 1989, p. 50). Enquanto a ciéncia politica moderna foi
fundada na igualdade das exigéncias como modos de protecdo da morte
violenta, essa havia sido a compreensdo de Strauss do pensamento
hobbeseano, e conformou a politica de modo obliquo, quer dizer a politica
deveria o passou a ser no mundo moderno um conjunto de variagdes
convencionais constituidos histérico e culturalmente, a filosofia politica
classica travou uma “Relagdo direta com a vida politica que determinou
[sua] orientagdo e escopo” (Strauss, 1989, p. 50). Dai o fato de a filosofia
politica classica aceitar que a vida politica € a expressdo da lei natural
(imutével) — e hierarquicamente dada. Com efeito; ela, ndo teve a intengdo
de recusar as distingodes, diferenciagdes, gradacdes e elevagdes ou nao da
existéncia politica baseada na natureza: pelo contrario “Ao invés disso, ela
seguiu cuidadosamente e mesmo escrupulosamente a articulagdo que ¢
inerente [entre] a natureza e a vida politica [com seus] [...] objetivos”
(Strauss, 1989, p. 50) tracados a partir disso.

Outra maneira de entendermos a teoria politica straussiana no que
diz respeito a lei natural é como ele trata as coisas que sdo da vida politica
e as coisas que sdo irremediavelmente, do ambito da vivéncia pré-
filosofico (filosofico-politico). Novamente a comparagdo, a querela, com

150 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Ronaldo Tadeu de Souza

os modernos nos ¢ importante aqui; vimos que para Hobbes (e para a
ciéncia politica moderna) a politica ndo pode existir em condigdes nas
quais ela ndo seja instituida como artefato de garantia da vida dos
individuos, ou seja, na medida em que os homens estdo vivendo
exclusivamente tendo a presenga do temor da morte violenta
preponderando, ameacando absolutamente a seguranca da pessoa humana,
quer dizer que a politica ndo se faz presenta — sem uma comunidade civil
(Polin, 2003) que garanta a paz e seguranca nao ha politica para os
modernos. Os classicos, a ciéncia politica antiga, a de Tucidides, Platdo e
Aristoteles, entenderam que, ao postularem a vida politica diretamente (cf.
Strauss, 1989, p. 54), estavam aceitando a existéncia “pré-filosofica”
(Strauss, 1989, p. 54). Nas palavras do proprios Leo Strauss: portanto,

Visto que todas as controvérsias politica pressupdem
a existéncia da comunidade politica, os cldssicos nio
estdo primeiramente concernidos com a questdo de se
e por qué ha, ou deveria haver, uma comunidade
politica; por conseguinte a questdo substantiva e
proposito da comunidade politica ndo ¢ uma
indagagdo que guia a filosofia politica classica
(Strauss, 1989, p. 54).

Eram a modalidades e circunstancias no contexto pré-filosofico,
pré-convengdes, que os classicos estavam atentos. E dessa maneira que a
lei natural dos gregos, Platdo em particular — “Strauss considerou a visdo
de Platdo da justica como idéntica a avaliag@o tedrica par excellence do
direito natural classico” (Drury, 1987, p. 301) — constitui, 0 que podemos
afirmar, a esséncia da teoria politica straussiana. Neste aspecto, surge o
seguinte questionamento; se o Straussianismo ndo aceitou a derivacdo
convencional do Leviatd para fundar a ordem politica, qual e como teria de
ser, entdo, tal ordem? Platonista, o autor de Direito Natural e Historia,
opoe-se a democracia: a ordem (e regime) politica que por definigdo
explicitava a nogdo de convencionalismo. Uma ordem politica fundada nos
direitos naturais modernos e nas institui¢des civis (a politica enquanto tal
por oposicdo a pré-politica, a pré-filosofia politica) ndo seria plenamente

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 151



O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss

uma boa ordem politica com vistas a exceléncia humana, a multiddo
democratica produziria controvérsias infinitas tendo como pressuposto
seus interesses, demandas e exigéncias. Assim, Strauss, a partir da ciéncia
politica classica, entendia que o governo com vistas a exceléncia humana e
a preservagdo da ordem politica, teria de ser baseado no mérito, em termos
mais técnicos na competéncia. O mérito e a competéncia para o governo,
“A exceléncia humana [em si]” (Strauss, 1989 1945, p. 55), e Strauss esta
ciente da afirmacdo polémica, ou seja, “A virtude, [...] a coragem, a
habilidade de general [...] e a sabedoria [...] sdo geralmente preferiveis
[pelos cléssicos™ (Strauss, 1989, p. 55)). Ele termina esse ponto com a
seguinte consideracdo — “Assim a aristocracia (o governo dos melhores)
apresentou em si mesma a resposta natural, [a ideia de lei natural], [...]
para a questdo da melhor ordem politica [...] como Thomas Jefferson
coloca, a pura selecdo do aristoi natural [leva] ao melhor governo”
(Strauss, 1989, p. 55). Ainda nos falta uma defini¢do, ao menos
aproximada do que Strauss entende por lei natural, ou direito natural. Por
hora, suspendo essa designacdo, que estd mais bem delineada no Direito
Natural e Historia e em algumas passagens do The City and Man (no
capitulo sobre a Republica de Platdo, On Republic’s Plato), para voltar a
atengdo para as apreciagdes de nosso autor no que concerne a relagdo (ou
ndo) ente a filosofia politica e a histéria — um outro modo de dizer sobre a
lei natural como dissemos acima.

Strauss € categorico; “Filosofia politica ndo ¢ uma disciplina
historica” (1988, p. 56). Aqui, alusivamente filosofia politica espelha a lei
natural, mas um espelhamento com algum deslocamento. E que trata-se
nessa concepgao de avaliar a filosofia politica ndo especificada a orientar a
vida politica; orientada a expor que a vida politica diretamente sem a
mediagdo convencional. A filosofia politica ¢ abordada como disciplina; e
com caracteristicas que a tornam singularmente distinta tanto das ciéncias
sociais, quanto e sobremaneira, da historia. Essa por sua vez pode ser lida,
e ¢ por Strauss, correspondendo ao convencionalismo de que tratamos
anteriormente. Em qual sentido? A histéria, apoés o século XVIII (cf.
Strauss, 1988, p. 27), convergiu para o historicismo. Se antes havia uma

152 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Ronaldo Tadeu de Souza

ténue interacdo entre filosofia politica e historia, na disposicdo do
conhecimento da coisas humanas, com o advento do historicismo a
filosofia politica perde espaco em informar as coisas da vida politica, e da
vida como tal. Aquele, portanto, passa “A questionar a possibilidade da
filosofia politica” (Strauss). Tragando, sinteticamente, a evolucdo da
historia ou do histoérico em direcdo ao historicismo, Leo Strauss, afirma
duas ocorréncias decisivas: a primeira foi que na aufklérung viu nascer o
que conhecemos hoje como filosofia da histdria; segundo, e consequéncias
imediata da primeira é que de ai em diante costumou-se a dizer ou a usar a
expressao, para o entendimento de um certo momento social e politico,
“espirito do tempo”. De sorte que pela racionalizacdo astuciosa da historia,
cada época e cada tempo, possuia um status particular — e que na medida
em que transcorria esses dois, ele mudava de sentido. Era como se
convengdes, sempre uma com valor similar a outra no quadro de referéncia
social e cultural, fossem se sucedendo a cada periodo. Por isso que Strauss
comenta que, “Eles [os historicistas] [...] [pressupunham] que toda agdo
politica, como distinguindo-se [nisso] da filosofia politica, esta preocupada
com situagdes individuais” (Strauss, 1988, p. 61). Ora, estd correto a
leitura de Javier Roiz em Leo Strauss (1899-1973): un Pensador
Perverso? de que “O historicismo analisa a vida humana partindo da
relatividade de qualquer perspectiva” (2000, p. 34). Strauss jamais aceitou
isso.

Em confronto a isso Strauss reivindica fortemente a filosofia politica. Em
especial a filosofia politica classica. O ponto de partida dele € sustentar
que do fato de a cidade-estado grega, Atenas, ndo mais existir, “Ser
superada pelo Estado moderno” (Strauss, 1988, p. 65), ndo se segue que a
filosofia politica classica tenha deixado de ter importancia fundamental. E
justamente o contrdrio para Strauss. Pois os classicos tinham a cidade,
mesmo sob um regime democratico, “A forma mais perfeita de
organizagdo politica” (Strauss, 1988, p. 65); eles ndo partiam da premissa
de que todas as outras possibilidades de arranjo politico ndo existiam ou
porque elas ndo as conhecessem, mas porque ela era “Essencialmente
superior a outras formas de associagdo politica conhecidas no mundo

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 153



O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss

antigo” (Strauss, 1988, p. 65). Isso independente do cenario histdrico
exclusivo — “particular” (Strauss, 1988, p. 65). Ao buscar o mais alto bem
(Schall, 1993) a filosofia politica classica estava a procura das coisas
politicas que sdo por si-mesmas boas, que de alguma maneira propiciassem
“Experiéncias de transcendéncia [...] em-si” (Schall, 1993, p. 251). Quer
dizer, que ndo estivessem submetidas ao arbitrio humano e subjetivo das
convencgdes (o convencionalismo) historicas (historicismo). A ciéncia
politica antiga, a de Platdo sobretudo, sedimentou a nog¢do das coisas
perenes, imutaveis; as coisas politicas boas, o sdo sempre, o sdo por
natureza: assim, “Originalmente a filosofia politica classica adquiriu
conceitos fundamentais [...] de que o fendmeno politico comega como eles
se apresentam eles-mesmos na consciéncia natural [...] [no ambito] pré-
filosofico” (Strauss, 1988, p. 75). E a lei natural que estd organizando as
bases estruturantes da teoria politica de Strauss — ¢ ela que configura,
dizendo de outra forma, os padrdes das respostas straussianas para crise de
nosso tempo. O que ¢ lei natural ou direito natural, entdo? Voltemos
nossas ateng0es nestes paragrafos finais para o Direito Natural e Historia.
“Direito natural e historia ¢ a mais completa e compreensiva
avaliagdo de Strauss” (Gourevitch, 1987, p. 30) sobre os problemas de
nossa época. Escrito como um conjunto de conferéncias pronunciadas nas
Charles Walgreen Lectures da Universidade de Chicago em 1949, e
publicada em livro em 1952, referida obra ¢ uma das mais importantes da
teoria politica contemporénea. Ela funda o que conhecemos hoje por teoria
politica — uma das areas que formam a disciplina de ciéncia politica (em
especial a norte-americana). Nao tratarei, nos limites e objetivos do
presente artigo, de todos o texto de Direito Natural e Historia; vale referir
no interesse do leitor e da leitura que ele possui seis capitulos versando a
respeito do direito natural e a historia (cap. I “O direito natural e a
abordagem historica”); da diferenca entre fatos e valores vis-a-vis do
direito natural (cap. II “O direito natural e a distingdo entre fatos e
valores”); a nogao de direito natural e como ela surge (cap. III “A origem
da ideia de direito natural”); a filosofia politica classica e natureza (cap. [V
“O direito natural classico”); a ruptura da ciéncia politica moderna com o

154 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Ronaldo Tadeu de Souza

direito natural classico (cap. V “O direito natural moderno: A-Hobbes, B-
Locke”); e o momento de radicalizagdo e intensificagdo do direito natural
moderno (cap. VI “A crise do direito natural moderno: A-Rousseau , B-
Burke”). Para nossos fins ¢ o capitulo-IV que devemos estar mais
concentrados.

Essa parte da teorizacdo € sugestivo, pois ela além de definir o
direito natural ela apresenta uma interpretacdo acerca da justiga —
contraposta ao direito lido como convengdao (convencionalismo). (Na
verdade ¢ definindo o que justica é que Strauss define a lei natural.) De
menor interesse para meu estudo, mas imprescindivel na arquitetura de
sentidos do Direito Natural e Historia e, portanto, da teoria politica de
Strauss, estdo as formulagdes sobre o regime politico, a discussdo sobre a
politeia, a partir da lei natural (natureza) que presentes nesse texto. Segue-
se que:

Um ser é bom [...] se faz bem aquilo que lhe cabe
fazer [...] um homem sera bom se fizer bem seu
trabalho humano, o trabalho que corresponde a
natureza do homem e que ¢ exigido por ela [...]. E a
ordem hierarquica da constitui¢do natural do homem
que oferece a base para o direito natural conforme os
classicos o compreendiam (Strauss, 2014, p. 153).

E mais a frente: “Vida conforme a natureza ¢ a vida da exceléncia
ou virtude humana” (Strauss, 2014, p. 153-154). Resulta que o direito
natural, tal como os classicos o entendiam, é nucleo substantivo do
Straussianismo, constitui-se ele na “Asser¢do [...] € [no] problema
fundamental — [e nele] [...] estd solucdo” (Gourevitch, 1987, p. 42-43), o
ensinamento (Drury, 1987), para as principais questdes da politica, mesmo
a moderna. Na sequéncia Direito Natural e Historia passa a conceituar que
o “Melhor regime politico [...] [¢] a um s6 tempo, desejavel e possivel
porque € conforme a natureza; e visto que € conforme a natureza, nenhuma
mudanca natureza humana [...] é necessaria para sua realizagdo” (Strauss,
2014, p. 167), e isso de tal modo que a natureza ¢é (estruturalmente)
“Antihistoricista e imutavel” (cf. Gourevitch, 1987, p. 32). Nesse ponto

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 155



O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss

Strauss € controvertido. Ele espelha o melhor regime ao direito natural,
como estamos abordando; ocorre que, hierarquica e permanentemente,
aqueles mais proximos da natureza sdo os “Homens excelente, ou a
aristocracia” (Strauss, 2014, p. 169) pois esses possuem as virtudes que
ndo sdo dadas e/ou adquiridas pelas convengdes — pelo direito no sentido
moderno. Assim, Strauss supde que a melhor ordem politica tem de ser
aquela baseada na estrutura natural-hierarquica da existéncia entre os
homens. Com isso, estamos em condigdes a partir dessa reconstrugdo
argumentar que a lei natural se define por aquilo que é justo (a concepgio
de justica platonica mobilizada por Strauss na reflexdo que ele empreende
sobre a crise moderna). A “Justica, diz ele, d4 a cada um o que lhe ¢
devido [...] [e] se quisermos que a justica continue sendo boa, precisamos
concebé-la como essencialmente independente da lei” (Strauss, 2014, p.
177). E a cada um o que lhe é devido (e justo) € mais conforme e de
acordo com a natureza. O modelo que Leo Strauss incita ao leitor e leitora
e persuasivo, ¢ podemos terminar com ele:

Tomemos o exemplo do menino grande que tinha um
casaco pequeno ¢ do menino pequeno que tinha um
casaco grande. O menino grande ¢ o dono [legal,
convencional e] legitimo do casaco pequeno porque
ele, ou seu pai, o comprou. Ainda assim, ndo lhe ¢ um
bom casaco, ndo lhe cai bem [por natureza]. O
governo sabio, portanto, tomard o casaco grande do
menino pequeno, dando-o ao menino grande sem
nenhuma consideragdo pelo direito [...] (Strauss, p.
177-178).

Em outras palavras — € pela lei natural, ou direito natural, ou ainda
natureza, e nao pelo historicamente convencionado pela subjetividade dos
homens (como a ciéncia politica moderna de Hobbes queria) que o casaco
grande deve ser entregue por justica a0 menino grande — e vice-versa.

156 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Ronaldo Tadeu de Souza

Consideracodes Finais

Abordei ao longo do artigo a nogdo straussiana de lei natural.
Malgrado as diversas leituras e intepretagoes que corpus de comentadores
de Strauss produziu e vem produzindo, leituras essas que entendem ser
Strauss um autor na contemporaneidade preocupada com a vida
contemplativa, com vida voltada para o cultivo pessoal da filosofia e do
saber, bem com um autor profundamente cético da sociedade moderna, eu
argumentei que no nucleo da teoria politica do autor de Thoughs on
Machiavelli, Da Tirania, The Argument and Action of Plato’s Laws e What
is Political Philosophy? ¢ a lei natural. Foi ela desde quando estipulou o
diagnostico de nosso tempo através do comentario de Hobbes que organiza
toda as intepretagdes de Strauss até sua morte em 1973. No contexto desse
artigo pude reconstruir apenas trés trabalhos da teoria politica straussiana.
Pelo que algumas indagagdes precisam ser problematizadas: quais as
implicag¢des da lei natural no enquadramento geral dos textos de Strauss?
Como se pde a natureza em uma era que a negou ontologicamente, a era
moderna? E o que esta oculto, ou o que Leo Strauss esta ocultando, haja
vista ser ele um mestre da escrita esotérica, na nocdo de lei natural
classica? A repostas a essas indagacdes terdo de aguardar outros artigos.

Referéncias

ANASTOPLO, George. Leo Strauss at the University of Chicago. /n: DEUTSCH,
Kenneth; MURLEY, John A. (Eds.). Leo Strauss, the Straussians, and the
American Regime. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, 1999.

ARMON, Adi. Just before the “Straussianism”: the Development of Leo Strauss’s
political thought from the Weimar Republic to America. New German Critique,
Ithaca, n. 111, p. 173-198, 2010. DOI: https://doi.org/10.1215/0094033X-2010-
019.

DRURY, Shadia. Leo Strauss’s Classic Natural right Teaching. Political Theory,
v. 15, n. 3, p. 299-315, 1987. DOL:
https://doi.org/10.1177/0090591787015003001.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 157


https://doi.org/10.1215/0094033X-2010-019
https://doi.org/10.1215/0094033X-2010-019
https://doi.org/10.1177/0090591787015003001

O argumento da Lei Natural na Teoria Politica de Leo Strauss

GOUREVITCH, Victor. The Problem of Natual Right and the Fundamental
Alternatives in Natural Right and History. In: DEUTSCH, Kenneth; SOFFER,
Walter (Eds.). The Crisis of Liberal Democracy: A Straussian Perspective. New
York: State University of New York Press, 1987.

MARTINICH, Aloysius Patrick. Leo Strauss’s Olympian Interpretation: right,
self-preservation, and law in The political philosophy of thoams Hobbes. In:
SCHRODER, Winftied (Ed.). Reading Between the Lines - Leo Strauss and the
History of Early Modern Philosophy. Berlin: De Gruyter, 2015. DOI:
https://doi.org/10.1515/9783110424294-005.

POLIN, Richard. O Mecanismo Social no Estado Civil. /n: QUIRINO, Célia G.;
SADEK, Maria T. (Orgs.). O Pensamento Politico Classico. Sao Paulo: Martins
Fontes, 2003.

ROIZ, Javier. Leo Strauss (1899-1973): um pensador perverso? Revista de
Estudios Politicos, Madrid, n. 110, p. 27-57, 2000.

SCHALL, James V. Transcendence and Political Philosofphy. The Review of
Politics, v. 55, n. 2, p. 247-265, 1993. DOI:
https://doi.org/10.1017/S003467050001737X.

SMITH, Steven B. Leo Strauss: The Outlines of a Life. /n: SMITH, Steve B.
(Ed.). The Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge
University Press, 2009. DOI: https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.

STRAUSS, Leo. The Political Philosophy of Hobbes. Its Basis and Its Genesis.
Chigago: The University of Chicago Press, 1973.

STRAUSS, Leo. Political Philosophy and History. /n: STRAUSS, Leo. What's
Poitical Philosophy? Chicago: University of Chicago Press, 1988.

STRAUSS, Leo. On Classical Political Philosophy. /n: STRAUSS, Leo. The
Rebirth of Classical Political Rationalism: Na introduction to the thought of Leo
Strauss. Chicago: The university of Chicago Press, 1989.

STRAUSS, Leo. Direito Natural e Historia. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes,
2014.

Data de registro: 28/02/2023
Data de aceite: 06/09/2023

158 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.1515/9783110424294-005
https://doi.org/10.1017/S003467050001737X
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68080

O Filésofo e a Religido ou “entre Jerusalém e
Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

Elvis de Oliveira Mendes*

Resumo: O tema da religido possui lugar central no pensamento de Leo Strauss,
de fato, um dos aspectos mais importantes de sua critica da modernidade passa
pela forma que a religido € tratada pelos “filésofos das luzes”. Nesse estudo,
apresento o carater cético da critica straussiana em relagdo a pretensdo racionalista
de substituir a fé religiosa pelo primado da razdo tedrica. Com isso, pretendo
mostrar que para Strauss, ¢ a manuteng@o da tensdo entre fé e razdo ou “o conflito
entre Jerusalém e Atenas”, que torna possivel a existéncia de modos de vida
diferentes, como resultado de disposi¢des distintas do espirito humano, o que
revela o carater profundamente fideista de sua critica.

Palavras-chave: Leo Strauss; Problema Teoldgico-Politico; Jerusalém a Atenas;
Fideismo.

The Philosopher and Religion or “Between Jerusalem and Athens”: Leo
Strauss and the Theological-Political Problem

Abstract: The theme of religion has a central place in the thought of Leo Strauss,
in fact, one of the most important aspects of his critique of modernity is the way in
which religion is treated by the “philosophers of the Enlightenment”. In this paper,
I present the skeptical character of the Straussian critique in relation to the
rationalist intention of substituting religious faith for the primacy of theoretical
reason. With this, I intend to show that for Strauss, it is the maintenance of the
tension between faith and reason or “the conflict between Jerusalem and Athens”,
which makes possible the existence of different ways of life, as a result of

* Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlandia (UFU). Pesquisador em
Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico (CNPq). E-mail:
elvis.oliver@live.com. Lattes: http://lattes.cnpg.br/0370724581551831. ORCID:
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 159


mailto:elvis.oliver@live.com
http://lattes.cnpq.br/0370724581551831
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68080
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68080

O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

different dispositions of the human spirit, which reveals the profoundly fideistic
character of his criticism.

Keywords: Leo Strauss; Theological-Political Problem; Jerusalem and Athens;
Fideism.

Se tivermos uma visdo panoramica da luta
secular entre filosofia e teologia,
dificilmente podemos evitar a impressdo de
que nenhum dos dois antagonistas jamais
foi bem-sucedido em realmente refutar o
outro.

(Leo Strauss)

Neste artigo, analisarei de acordo com a interpretagdo straussiana
de que maneira a filosofia enquanto um tipo de conhecimento
naturalmente subversivo e perturbador, ¢ algo de indesejado pela maioria
dos individuos que habitam a cidade, sobretudo, os religiosos e defensores
da tradicdo. Serdao desenvolvidas algumas consideragdes sobre o problema
teologico-politico na visdo de Strauss, que envolve o carater problematico
da préatica genuina da filosofia enquanto um questionamento radical sobre
a natureza de todas as coisas e sua relagdo com a sociedade politica. De
fato, a filosofia compreendida assim, enquanto um tipo de conhecimento
subversivo e transgressor, ¢ totalmente indesejavel porque se mostra como
algo capaz de colocar em duvida qualquer moralidade ou dogma, seja ele
publico ou religioso. Por ser essa a natureza mesma da filosofia, ¢ que
Strauss v€ nessa pratica uma poténcia capaz de gerar uma querela ainda
mais profunda e radical, entre filosofia e religido, isto ¢, entre individuos
de espirito livre que desejam viver uma vida de busca autébnoma pelo
conhecimento e aqueles que preferem o refigio de uma vida de amor e
obediéncia de acordo com as verdades reveladas. Assim, a diferenca entre
a vida filosofica e a vida religiosa e 0 necessario abismo que as separam

160 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

serd o tema privilegiado dessa abordagem, isto ¢, o antagonismo
fundamental entre dois tipos distintos de modos de vida, o do filésofo e o
do profeta, o qual Strauss recorre a metafora do “conflito entre Jerusalém e
Atenas”.

Para tanto, a presente analise se desenvolvera em dois momentos,
no primeiro serd analisado em que medida o ateismo discreto de Strauss ¢é
decisivo em sua compreensao do papel existencial da religido. Além disso,
pretendo mostrar o que se entende por problema teoldgico-politico e de
que maneira a tensdo entre razdo e revelacdo ¢ um tema fundamental para
a compreensdo da critica straussiana @ modernidade. De fato, segundo
Strauss, os ataques dos racionalistas modernos a religido enquanto um tipo
de visdo arcaica e supersticiosa que precisava ser superada pela razdo
acabou por se tornar uma nova religiosidade, acabou por esvaziar a
existéncia de sentido, dado que filosofia e religido servem a tipos distintos
de individuos e sdao produtores de modos de vida diferentes. Em um
segundo momento, sera explorado o aspecto fideista do pensamento
straussiano que vé€ nesse conflito entre fé e razdo o equilibrio da vida
ocidental, pois ¢ o que possibilita diferentes formas de vida. Nesse sentido,
sera analisado o aspecto cético do insight straussiano no que se refere a sua
suspeita em relagdo a razdo enquanto algo que pode preencher o vazio
deixado pela religido e a defesa de sua fungdo simbodlica, como um
elemento fornecedor de sentido para a vida da maioria dos individuos.

A questiao do ateismo e o problema teoldgico-politico
Em seus escritos Strauss ndo professa abertamente nenhuma fé
religiosa nem t4cita e nem explicita, 0 maximo que podemos falar sobre

1ss0 ndo estd em seus textos oficiais, mas pode ser analisado a partir de
afirmacdes feitas em algumas cartas a amigos em que confessa sua falta de

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 161



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

fé'. No entanto, vale ressaltar que tratar desse dado biografico ndo é o foco
principal dessa abordagem, na verdade a interpretagdo que se pretende
desenvolver com esse estudo estd mais interessada em analisar de que
maneira Strauss entende a complexa relagdo entre filosofia e religido, ou

! Em uma carta de 23 de Junho de 1934 enderegada a Jacob Klein, Strauss ja em Londres ao
relatar sérios problemas econdmicos e uma vida bastante austera, tenta encorajar seu amigo
quando diz: “Agora, suas observagdes gerais, que me surpreenderam, para nio dizer que me
horrorizaram, por seu tom derrotista. E bom aprender com os acontecimentos, mas nio é
bom deixar que eles digam a coisa certa... Nao ha razdo para ‘rastejar’, quero dizer, para
falar sobre ‘Deus’. E mesmo que fossemos amontoados de volta no gueto e assim for¢ados
a ir a sinagoga e guardar toda a lei, também teriamos que fazer isso como filésofos...” Cf.
STRAUSS, Leo. Gesammelte Schriften. v. 3. Metzler: H./W. Meier, 1996. p. 516. Como ¢
possivel perceber ha certa antipatia em relagdo aos “caminhos da fé”, além disso, ainda na
mesma carta, Strauss afirma: “[...] isso ndo muda a diferenga fundamental entre filosofia e
revelacdo: a filosofia pode ser reconciliada com a fé, a oragdo e a pregacdo, mas nunca
podem se combinar” (Strauss, 1996, p. 516). Essa afirma¢do mostra que o problema
teoldgico politico e o fideismo ja estavam presentes em sua reflexdo de juventude. Em outra
carta também para Klein datada de 13 de outubro de 1934, Strauss ironiza o que chama de
“otimismo inato” (congenitalen Optimismus) do colega em relag@o a politica e afirma que
ele mesmo “S6 poderia ser otimista se pudesse acreditar na providéncia divina e nos
milagres” (Strauss, 1996, p. 527). O que revela um tom seco fortemente ateu. Em uma carta
enviada a outro amigo, o historiador e tedlogo judeu Gershom Scholem, datada de 7 de
julho de 1973, j& velho e muito doente poucos meses antes de morrer, Strauss afirma que
ndo era capaz de obter o conforto trazido pela fé¢ e diz que seu lema de vida foi,
parafraseando Averrois, “Moriatur anima mea mortem philosophorum” (deixe minha alma
morrer a morte dos filosofos). Em seguida ele afirma “Eu nunca fui um messianico, ndo
posso me tornar um agora” (Strauss, 1996, p. 769). Paradoxalmente, mais proximo de
morrer, em outra carta para Scholem datada de 30 de setembro do mesmo ano, Strauss faz a
seguinte afirmagfo: “Eu tenho a sensacdo de que o CHEFE ndo vai me condenar [porque
ele ¢ um Deus misericordioso] (Strauss, 1996, p. 771). Essas ultimas cartas trocadas com
Scholem, estdo cheias de expressdes em Hebraico, o que pode indicar uma reaproximagao
de Strauss com o judaismo. Strauss morreu algumas semanas depois da escrita dessa carta.
Outro comentario interessante sobre isso, achamos numa carta de Hannah Arendt
enderecada a Karl Jaspers onde este ultimo pede noticias de Leo Strauss na América e
Arendt responde que ele teria se assumido ateu, o que parece surpreender o colega. Cf.
ARENDT, Hannah; JASPERS, Karl. Correspondence, 1926-1969. Trad. Robert and Rita
Kimber. Orlando: Harcoust Brace & Company, 1992. p. 244. Embora, isso ndo tenha sido
uma afirmago direta de Strauss, mas mostra que sua “fama” de intelectual ateu correu pelo
ambiente académico norte-americano, a ponto de se tornar tema de conversas até de
pessoas que ndo estavam ligadas a ele, visto que Arendt ndo tinha nenhuma relagdo de
amizade com o professor Strauss. Ver também sobre isso: SMITH, Steven. Gershom
Scholem and Leo Strauss: Notes toward a German-Jewish Dialogue. Modern Judaism,
Oxford, v. 13, n. 3, p. 209-229, 1993.

162 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

entre razdo filoséfica e fé biblica, ¢ de que maneira sua compreensao
acerca disso confere aspectos peculiares a sua forma de enxergar a
tradigao.

Sobre isso, vale dizer que este estudo abarca uma leitura
direcionada ao Strauss p6s emigracdo, jao distante de sua juventude na
Alemanha enquanto um homem formado a partir dos preceitos do
conservadorismo judaico e apoiador do movimento sionista, sobre o qual
ele mesmo veio a afirmar que sua conversdo foi um impulso de juventude
e possuia motiva¢des puramente politicas®. Sua relagio com o sionismo foi
aparentemente abandonada antes mesmo da Segunda Guerra’. Nao
obstante, o tema da religido esteja sempre presente e seja uma das chaves
fundamentais na leitura de seus textos, ele ndo se coloca de forma muito
pessoal acerca do assunto, no maximo estabelece metodologicamente uma
distin¢do radical entre as figuras do fildésofo e do profeta, deixando claro
que aqueles que amam o conhecimento ou buscam por ele enquanto algo a
ser desvelado, escolheram ficar do lado da filosofia.

Sendo assim, mesmo sem emitir uma posi¢ao pessoal clara sobre o
assunto em seus artigos e livros oficiais, se levarmos a cabo a propria
orientacdo straussiana sobre o assunto deve-se prestar atengdo justamente
ao que nao ¢ dito, com efeito, seu siléncio pode dizer muitas coisas, entre
as coisas que podem ser ditas acerca disso, uma delas é que de fato Strauss
ndo era um religioso ou até mesmo que na sua defesa da funcdo moral e

2 STRAUSS, Leo. A Giving of Accounts. n: STRAUSS, Leo. Jewish Philosophy and the
Crisis of Modernity. Albany: State University of New York Press, 1997. p. 460. Ver
também o que Strauss diz sobre isso em: Cf. STRAUSS, L. Gesammelte Schriften, p. 517.

3 Numa carta enderegada a Walter Benjamim, Strauss veio a afirmar que seu Phiosophy and
Law, escrito ainda em sua juventude na Alemanha era um testemunho de que o ateismo ¢ a
mais importante solugdo judaica. Cf. STRAUSS, Leo. The early writings (1921-1932),
translated and edited by Michael Zank. State University of New York, 2002, p. 23. Ver
também sobre isso: MULLER, J. Leo Strauss: The Political philosopher as a Young
Zionist, Jewish Social Studies; History, Culture, Society, n.s 17, no. 1, 2010, pp. 88-115.
Ver também: TAYLOR, S. Between Philosophy and Judaism: Leo Strauss’s Skeptical
Engagement With Zionism. Journal of the History of Ideas, Vol. 78. No. 1, 2017, pp. 95-
116. Ver ainda: SMITH, S. Leo Strauss’s discovery of the theologico-political problem,
Vol 12, Issue 4, 2013, p. 388-408.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 163



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

politica da religido estd posto um profundo ateismo de tipo platonico, que
entende a biblia como um instrumento fundamental que, por meio da
criacdo de belos mitos pode servir de orientagdo para a maioria das
pessoas, 0 que corrobora com afirmagdes de cartas e o citado siléncio de
Strauss sobre o assunto em suas obras mais importantes. No entanto, como
ja foi dito aqui se Strauss era ou ndo ateu ndo tem importancia para nosso
tema precipuo, o que importa ¢ que ele sustenta uma leitura ateia do
fendmeno politico jA que na sua interpretacdo, a propria filosofia e sua
forma de explicar a natureza das coisas se configura como uma postura
radicalmente ateia®. O que pode ser percebido j& na critica a teologia
politica de Schmitt, presente na resenha feita pelo jovem Strauss ao
Conceito do Politico’.

Ainda sobre o ateismo de Strauss, ¢ importante frisar que na
presente interpretagdo a afirmagdo de seu ateismo deve ser compreendida
enquanto uma posi¢do pessoal de Strauss, ndo se trata de uma defesa
filosofica do ateismo, visto que se houvesse em Strauss uma defesa
filoséfica do ateismo ele cairia no dogmatismo moderno cujo a religido
revelada € o principal alvo de ataques. Sendo assim, a afirmacao feita aqui
sobre o ateismo de Strauss possui um carater especulativo meramente
biografico, do ponto de vista filos6fico, o proprio Strauss afirma que a
relagdo entre razdo e fé se configura enquanto um grave impasse, ja que
nem a razdo € capaz de provar que a revelagdo ¢é falsa, assim como a
religido ndo € capaz de provar que a revelacdo ¢ verdadeira. Embora
Strauss afirme que a pratica filosofica exige um espirito cético que se
aproxima mais do ateismo do que da fé, isso ndo implica uma defesa do
ateismo enquanto superacdo da religido e caminho pratico para as
sociedades.

De fato, embora possamos pensar que o ateismo tenha sido
provavelmente, no fim das contas, uma convicgdo intima de Strauss, deve-
se lembrar que nos textos isso nunca aparece claramente ¢ que a posicdo

4+ STRAUSS, L. Reason and Revelation, 146.
3 STRAUSS, L. Notes on Concept of the political, p. 97-122.

164 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

zetética que Strauss pretende advogar para a filosofia em sua obra visa se
opor tanto ao dogmatismo positivo esposado pelos teistas quanto ao
dogmatismo negativo esposado pelos ateus. Sobre isso, vale lembrar da
distin¢do straussiana entre o “amor a verdade”, que é proprio da filosofia
entendida como atividade essencialmente zetética, ¢ a “probidade
intelectual”, que ¢ a posicdo em que desemboca o pensamento moderno ao
se radicalizar, posicdo que leva esse pensamento a preconizar um ateismo
arbitrario.

Se aceito isso, diante desse suposto ateismo de Strauss o que se
constata em sua vasta obra é que: primeiro, o filésofo dedicou grande parte
de sua vida ao complexo assunto da fé e suas implicagcdes em temas de
politica e moral, o que tornou o problema da relacdo entre filosofia e
religido uma de suas questdes centrais. O segundo ponto € que, se ateu ou
ndo, Strauss de fato conhecia muito bem as trés grandes tradigdes
monoteistas. Como se percebe, ao conhecer um pouco das obras de Strauss
ele ndo se furta em utilizar analogias e parabolas presentes tanto na Tora
judaica quanto na biblia cristd, o que demonstra em consideravel medida
sua dedicacdo nos estudos das Escrituras Sagradas que influenciam a
moralidade do mundo ocidental. Por fim, a importancia de explicacdo
sobre essa questdo se da para evitarmos certos equivocos interpretativos, e
ajudar a entender que o proposito da leitura do fendmeno da religido para
Strauss funciona enquanto forma de analisar seu papel historico na politica
enquanto um aspecto caracteristico da raga humana em sua busca de
sentido e organizagao das sociedades.

Sendo assim, o problema teologico-politico surge no pensamento
de Strauss primeiro como um diagndstico das consequéncias ultimas da
tentativa moderna de secularizagdo radical da sociedade. Segundo, aparece
como um processo de reconstrucao conceitual a partir de uma revisdo da
maneira pré-moderna de lidar com essa tensdo entre a filosofia e a religido
como alternativa viavel diante das possibilidades atuais. Assim, ao que
parece, Strauss pretendia recorrer a outros caminhos que ndo fosse pelas
vias teocraticas, quais sejam, pelo fundamentalismo religioso ou pela

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 165



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

teologia politica®. De fato, sobre o que Strauss veio a chamar de problema
teologico-politico € necessario se esclarecer que se trata de um problema e
ndo de uma doutrina, o problema teoldgico-politico no pensamento de
Strauss aparece enquanto a tentativa de compreensdo do choque ou a
oposicdo entre fé e razio’.

Na 6tica straussiana, esse ¢ o antagonismo radical do espirito
humano, que se revela de forma mais contundente no Ocidente, justamente
porque foi onde se consolidou um modelo de sociedade profundamente
marcada pela filosofia e ciéncia, isto €, foi no Ocidente que se fundou uma
sociedade alicercada na liberdade e na busca racional pela melhor forma de
viver. Mas essa caracteristica fundamental do Ocidente se choca
diretamente com um outro tipo de visdo de mundo totalmente oposta a
filosofia e ciéncia, que ¢ o modo de vida biblico ou religioso que ¢ de igual
maneira uma das funda¢des do mundo ocidental.

Com isso, se revela uma oposi¢ao radical entre os dois modelos de
conhecimento fundantes do Ocidente e que ambos de maneira distinta se
pretendem universais. No entanto, ndo hda um regime politico ou
moralidade universal que possa ser aplicado a todos os povos, lugares e
tempos historicos, como foi ja percebido por Aristoteles, e € justamente
por isso que a figura do filésofo suspeita de toda moralidade e verdades
convencionais, enquanto que a religido tende a afirmar ser a detentora de
uma verdade universal para todos os povos e tempos, que se choca com a
verdade universal de outros povos baseados em outras convengdes. Diante
disso, dado que a filosofia ¢ um modo de vida peculiar (bios theoretikos)
marcado pelo erotismo da busca do conhecimento do todo ou do eterno, ¢
justamente o oposto da religido, pois consciente de que as sociedades
possuem cdodigos morais distintos por serem baseadas na convengao, busca

¢ De acordo com a interpretagdo de Strauss, “Por teologia politica deve-se entender como
ensinamentos politicos baseados na revelagdo divina” (Strauss, 1989, p. 13).

7 Ver sobre isso: OLIVEIRA, R.R. Leo Strauss, A Filosofia ¢ o Problema Teoldgico-
Politico, In: CARSOSO, D. (Org.). Pensadores do Século XX. 2. Ed. Sdo Paulo: Edigdes
Loyola: Paulus, 2013. p. 25.

166 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

no carater imutavel da natureza o conhecimento da totalidade a partir de
um retorno aos principios.

Ora, para Strauss esse conflito entre religido e filosofia ¢ insoluvel
e portanto saudavel e necessario, deve ser compreendido como a esséncia
mesma do espirito do Ocidente, o fato de estar alicer¢ado em dois modos
de vida e verdades antagdnicas ¢ o que permite que hajam modos de vida
diferentes. Portanto, ao ver de Strauss a crise moral e politica aprofundada
na contemporaneidade foi causada em consideravel medida pela tentativa
de eliminar esse conflito, isto é, o tipo de pensamento filoséfico e
cientifico caracteristico da modernidade enxergou na religido revelada uma
inimiga a ser superada ou destruida, pois “mantinha a humanidade na
escuriddo”, no entanto, o pensamento filosofico moderno ao proceder
assim, se converteu em um outro tipo de dogma, a fim de ditar qual o
modo de vida correto para todas as pessoas em todos os lugares.

De fato, o imaginario intelectual forjado pelos filosofos das luzes
viu nessa antiga instituigdo o maior de todos os obsticulos a serem
superados em sua marcha inexoravel rumo a construgdo de um novo
mundo. Em outras palavras, pode-se dizer que a religido aparece como
uma pedra no terreno onde o empreendimento moderno seria erigido, a
saber, uma nova sociedade formada por homens e mulheres racionais e
livres, sobretudo, com o olhar apontado para o progresso e para a
prosperidade®, elementos primordiais garantidos pelo carater exato da
cientificidade moderna, livre dos grilhdes da ignorincia e das supersti¢cdes
provenientes da religido. Inevitavelmente, para que esse ambicioso projeto
fosse de fato efetivado, o maior edificio produtor de simbolos e orientador
da vida e dos valores do mundo pré-moderno precisava ser imediatamente
demolido.

Diante disso, € possivel perceber que a modernidade ¢
profundamente marcada pelos ataques a religido e a teologia biblica. As
consequéncias praticas disso se mostram, sobretudo, na forma de
aproximagao das Escrituras Sagradas, ja que o estudo teoldgico e a

8 Ver o que Strauss diz sobre isso na introdugio de: The city and man, p. 1-12.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 167



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

exegese biblica foram paulatinamente sendo reduzidos a um estudo
antropoldgico ou linguistico da biblia’, pelo fato da ideia de milagre se
mostrar algo totalmente irracional diante da supervalorizag@o das verdades
cientificas em detrimento da verdade revelada. Nesse sentido, na visdo de
Strauss o Tratado Teoldogico-Politico de Spinoza teve como principal
objetivo refutar os argumentos levantados em prol da revelagdo ao longo
dos séculos. E Spinoza teve sucesso nisso, a0 menos na medida em que o
livito se tornou o documento cldssico do ataque “racionalista” e
“secularista” a crenga na revelagio'’. Como o proprio Strauss explica ja na
introducado de seu Spinoza’s Critique of Religion:

Como ¢ geralmente aceito, Spinoza, mais do que
qualquer outro homem, estabeleceu as bases para este
tipo de estudo biblico. No sétimo capitulo de seu
Tratado Teologico-Politico, ele determina os temas e
objetivos fundamentais da nova disciplina; nos
capitulos subsequentes, ele chega a resultados
fundamentais que permaneceram aceitos no
desenvolvimento posterior da disciplina. Pode-se
descrever esse tipo de estudo da Biblia como
historico. A questdo filosofica a qual o estudo
moderno da Biblia faz emergir é primariamente a
questdo metodologica, a questdo dos métodos dos
estudos historicos ou das “ciéncias da cultura”,
distinta da ciéncia natural (Strauss, 1997, p. 35,
traducio nossa).!!

9 Sobre isso, Feuerbach na obra A4 esséncia do Cristianismo, traz como tese central a
afirmacdo de que para entendermos o Deus de um povo, basta primeiro entender a cultura, a
linguagem e o imaginario do proprio povo, esta postura reduz a teologia a uma
antropologia, o que coloca Deus no ambito da cultura e elimina completamente qualquer
perspectiva de um Deus transcendente ou experiéncia espiritual. Cf. FEUERBACH, L. 4
Esséncia do Cristianismo. Tradugdo e notas de José Silva Branddo. Petropolis, RJ: Vozes,
2007, p. 44.

10°Cf. STRAUSS, Leo. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The University of
Chicago Press, 1988, p. 145.

11 “As is generally admitted, Spinoza more than any other man laid the foundation for this
kind of Biblical study. In the seventh chapter of his Theologico Political Tractate, he
determines the fundamental themes and goals of the new discipline; in the subsequent

168 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

Ora, o método de interpretagdo da biblia efetuado por Spinoza é
nomeado histdrico-critico, por seu foco em uma espécie de “historicismo”
das Escrituras, ndo ¢ por um todo creatio ex nihilo do pensamento
spinozano, mas sim fruto da consolidagdo e do eco dos esforgos antes ja
esbocados por pensadores fundamentais do Renascimento, como Nicolau
Magquiavel, Richard Simon, Isaac Le Peyrére ¢ Thomas Hobbes, onde cada
um ao seu modo, delimitaram as dimensdes do sagrado e do profano como
forma de tornar a vida neste mundo algo mais importante, em detrimento
das preocupagdes com a eternidade ou com a salvagdo da alma vistos
como algo urgente e perene.

Sendo assim, o método de Spinoza, contudo, perpassou os
resultados alcancados pelos seus antecessores, através de uma articulacao
sofisticada e método detalhado de interpretacdo que estava, por um lado,
de acordo com os principios da filosofia racionalista vigente, por outro,
avancou ao colocar em questdo ndo apenas a autoridade da igreja, a
veracidade dos milagres e das revelagdes, mas as bases no tocante a
politica. Deste modo, Spinoza conseguiu ser muito mais profundo e eficaz
ao exercer algo sem precedentes devido a sua genialidade no ambito da
hermenéutica'?, sobretudo, seu trabalho exegético, a partir da leitura
espelhada da tora e da biblia crista e seu conhecimento do hebraico.

Com efeito, parecia que a religido estava realmente com os dias
contados e que era s6 uma questdo de tempo para que a razdo filosofico-
cientifica tomasse seu posto no que lhe confere a orientacdo da vida.
Strauss vé nos esforcos cada vez mais empenhados dos racionalistas
modernos consequéncias terriveis, ja que para ele o otimismo excessivo
que influenciou geragdes de pensadores e cientistas desembocaria num

chapters he arrives at fundamental results which remained accepted in the later
development of the discipline. One may describe this kind of study of the Bible as historical.
The philosophic question to which the modern study of the Bible gives rise is primarily the
methodological question, the question of the methods of historical studies or of ‘the
sciences of culture,’ as distinguished from natural science”.

12 Ver sobre isso: Moreau, Pierre-Frangois. Os principios de leitura das Sagradas Escrituras
no Tratado Teoldgico-Politico. In: Cadenos Espinosanos IV, 1998, p.75-78.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 169



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

beco sem saida ou numa espécie de abismo de sentido. De fato, essa
desconfianca na razdo moderna se da diante do fato de que para Strauss,
razdo e fé ou filosofia e religido possuem formas radicalmente diferentes
de produzir sentido para a vida humana. Ora, se a filosofia é a busca da
verdade, a religido é a posse da verdade, se a razdo € inquieta e
especulativa, a fé ¢ confiante e obediente. Assim, o problema entre a
filosofia e a biblia ¢ que elas sdo totalmente opostas (Strauss, 2006, p.
150).

Diante dessa constatagdo, querer anular esse tipo de expressdo
humana que ¢ a crenga na verdade revelada por um Deus todo poderoso ou
pelos deuses e substitui-la pela razdo tedrica enquanto orientadora da
melhor vida, ¢ desconsiderar totalmente a pluralidade dos tipos humanos, e
o fato de que as pessoas reagem ao mundo e aos afetos de forma muito
diferente. Para Strauss, devemos entdo tentar entender a diferenga entre a
sabedoria biblica e a sabedoria grega, pois estaria entre esses dois modos
de compreensdo da existéncia um abismo entre religido e filosofia, o que
ele vira a chamar de “Eterna guerra entre Jerusalém e Atenas™'’. Portanto,
ao ver de Strauss, fé e filosofia sdo amplamente distintas porque partem de
pressupostos completamente diferentes (Strauss, 2006, p. 141-142),
embora possam até se aproximar, mas de todo modo, servem a interesses
antagonicos e a individuos radicalmente heterodoxos.

Isto posto, pode-se concluir que a razdo cientifico-filosofica nao
seria capaz de substituir a religido, para tal tarefa seria necessaria a
modificacdo da propria natureza humana, a tornar assim, todos os
individuos esclarecidos capazes de compreender com propriedade a mais
alta ciéncia e filosofia. Nao obstante, parece justamente ter sido esta a
pretensdo da modernidade, a saber, o controle ¢ a geometrizacdo total da
natureza e inclusive de homens e mulheres. Desta maneira, os filosofos
modernos romperam de forma radical e abrupta com o esoterismo antigo,
cujo filésofo da antiguidade sabiamente reconhecia o grandioso valor da

13 Ver o que Strauss diz sobre isso em: Strauss, L. Jerusalem and Athens — Some
Preliminary Reflections. In. Studies in Platonic Political Philosophy, University of Chicago
Press 1983, p. 147-148.

170 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

religido para a manuten¢do do establishment social e da melhor ordem
politica, sobretudo, da vida moral do homem comum'*, mesmo que ndo
fosse crente na religido ou nos deuses da cidade. Para Strauss, essa querela
entre filosofia e religido exposta de forma radical na modernidade ndo ¢
uma novidade, na verdade essa tensdo € antiga, esta presente desde o inicio
da civilizagdo ocidental enquanto uma tensdo natural e até necessaria. No
entanto, elevar a importancia ou o papel da razado filosofico cientifica em
detrimento do conhecimento religioso nos assuntos da vida ordinaria é um
fenomeno tipicamente moderno, que terminou por desnudar a existéncia de
sentido e desnortear completamente os caminhos e as praticas do individuo
comum.

Sendo assim, ¢ importante entender que na obra de Strauss, a
questdo referente ao problema teoldgico-politico no contexto moderno,
mostra em primeiro lugar, como, para Strauss, o projeto moderno se
efetiva historicamente como uma verdadeira “célera anti-teologica”, que
envolve uma rebelido intelectual sem precedentes contra a religido
revelada e sua ortodoxia. O que se configura na visdo straussiana que, a
critica da religido revelada ndo ¢, assim, apenas um componente acessorio
do projeto filoséfico da modernidade, mas, pelo contrario, um ingrediente
essencial desse projeto, o que equivale a dizer que a modernidade ¢
essencialmente anti-religiosa e deicida. Constatado isso, na leitura de
Strauss, o advento da modernidade e seu projeto de destruicdo da religido
pressupde uma ruptura com a tradicdo. Para Strauss, isso possui um
aspecto extremamente problematico pois essa atitude de ruptura radical
com a religido e busca deicida de substituicdo da fé pela razdo
caracteristica da modernidade ndo estd de acordo com o conceito de
“secularizagdo”.

Isso nos conduz a pensar que, embora Strauss pareca acolher em
alguns momentos de sua obra, a interpretacdo da modernidade como o
resultado de um “cristianismo secularizado”, em outros momentos, em que
ocorre a preocupacao de se ressaltar o carater disruptivo da modernidade,

14 Cf. Strauss, L. Liberalism ancient and modern, p. 27.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 171



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

ele vé isso como algo filosoficamente problematico, pois o conceito de
secularizacdo parece apenas funcionar enquanto uma espécie de
maquiagem que oculta uma censura violenta que marca o aparecimento do
pensamento moderno em face da tradi¢@o e da religido revelada.

O Carater fideista do “conflito entre Jerusalém e Atenas”

Para Strauss, quando falamos do inicio da civiliza¢do ocidental se
quisermos efetuar uma investigagdo séria acerca do passado mais
longinquo de nossa cultura, inevitavelmente ficamos compelidos e
obrigados a nos dirigir aos nomes de duas cidades antigas, quais sejam,
Jerusalém e Atenas!’. Dessa maneira, como afirma Strauss, “a fim de
entendermos a nds mesmos ¢ iluminar nosso caminho desgovernado para o
futuro, nos devemos entender Jerusalém e Atenas”'®. De fato, o passado do
homem ocidental ¢ caracterizado por essas duas civilizagdes, por um lado,
a moralidade, os cdodigos éticos e a crenga monoteista sdo herancas dos
hebreus, por outro, a racionalidade cientifica e filosofica, a politica e a
liberalidade s@o herangas dos gregos. Sobre isso, em The Mutual Influence

15 Strauss, L. Jerusalem and Athens — Some Preliminary Reflections. In. Studies Platonic
Political Philosophy, University of Chicago Press 1983, p. 147. Embora seja nesse texto de
maturidade onde Strauss aborda esse tema de forma mais aguda e direta, sua reflexdo sobre
isso ndo se resume a ele, na verdade, aparece em varios escritos do autor com consideravel
frequéncia, o que mostra seu interesse obstinado por essa questdo. Cf. Strauss, L. “On the
Interpretation of Genesis”, na revista, L'Homme, tome 21 (1981) 1, p. 5. Sobre isso, vale a
leitura de: Strauss, C. J. Afterwords, posfacio escrito pela filha de Leo Strauss, Jenny
Strauss Clay, para a obra organizada por Novak D. intitulada Leo Strauss and Judaism.
Jerusalem and Athens Critically Revisited publicada em 1996. Ler também sobre isso:
Tanguay, D. The Conflict between Jerusalem and Athens, In. Tanguay, D. Leo Strauss: an
intellectual biography. Translated from the French by Christopher Nadon. First English
Edition, by Yale University, 2007, pp. 144-192.

16 Tbidem, p, 147.

172 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

of Theology and Philosophy"’, Strauss desenvolve uma reflexdo fecunda
sobre o problema teoldgico-politico, a partir da constatacdo inicial de que
as raizes da civilizacdo ocidental podem ser encontradas no conflito entre o
conhecimento biblico proveniente da cultura hebraica e a filosofia grega
desenvolvida no seio da antiguidade classica.

Sendo assim, ao ver de Strauss nao se trata de termos culturas do
passado que unidas geraram o modo de vida ocidental, na verdade se trata
de duas formas antagdnicas de dizer a verdade ou “o que €” o Ser das
coisas, Jerusalém representa a verdade revelada, enquanto Atenas
representa a busca pela verdade através do logos, essas representagdes
geram o mais radical dos antagonismos, a saber, a oposi¢do entre o
filésofo e o profeta, ou entre uma vida de contemplacdo e livre
pensamento, ¢ uma vida de fé e obediéncia. Sendo assim, a oposigdo
fundamental entre religido e filosofia pode ser compreendida como a
oposi¢do entre “theoria” ou vida contemplativa e a pratica da “piedade”,
ou, “a busca por misericordia e redencio divina”'®, isto &, livre
contemplacdo versus obediéncia, configuram este conflito. Acerca disso,
Daniel Tanguay explica que:

A oposicdo entre Antigos ¢ Modernos corresponde a
oposi¢ao entre a vida tedrica ¢ a vida moral. A
compreensdo profunda desta oposi¢do conduz a
descobrir, por tras da quercla dos Antigos ¢ dos
Modernos, uma querela ainda mais crucial: aquela
entre a filosofia e a religido revelada, entre Atenas e
Jerusalém (Tanguay, 2014, p. 151)."°

17 Strauss, L. The Mutual Influence of Theology and Philosophy, Vol. 111, 1979, p. 111.
Esse texto ¢ uma transcri¢do de palestras dadas na Universidade de Chicago em 1950 e
publicado pela primeira vez em 1954.

18 Ibidem, p. 111.

19°«[...] l'opposition entre Anciens et Modernes correspond a l’opposition entre vie
théorétique et vie morale. La compréhension profond de cette opposition conduit a
découvrir, derriére la querelle des Anciens et des Modernes, une querelle plus cruciale
encore: celle entre la philosophie et les religions révélées, entre Athénes et Jérusalem”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 173



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

Diante disso, o estudo dessas duas culturas (grega e hebraica) esta
ligado em amplo sentido a forma que se concebe a ideia de “verdade” e a
ideia de “conhecimento”, em outras palavras, do conhecimento da verdade
ou do caminho para a verdade. Diante disto, o que estd em jogo para
Strauss ¢ uma compreensdo adequada da diferenca entre a sabedoria
biblica e a sabedoria grega (Strauss, 1967, p. 149), além da necessaria
manutengdo dessa tensdo fundamental, sobretudo, da oposigdo natural que
surge entre as visdes de mundo herdadas destes dois povos antigos, e como
essa oposicdo ¢ o oxigénio da vida no Ocidente. Ora, uma vez que como ja
foi dito anteriormente, ambos os tipos de sabedoria pretendem ser, cada
uma ao seu modo, a mentora e detentora da verdade tinica sobre o Ser, € de
fato “A verdadeira sabedoria” (Strauss, 1967, p. 149), o que alimenta e
torna este conflito insolivel é justamente a constatacdo de que as
premissas fundantes e pressupostos mais importantes de cada um desses
tipos de sabedoria sdo completamente incompativeis.

Diante desse claro antagonismo, no qual Strauss compreende
enquanto um conflito incontorndvel, surge mais uma grave aporia, por um
lado, a sabedoria dos hebreus (Jerusalém) avanga a reivindicagdo de ser a
verdadeira por ser ancestral, na medida em que se diz recebida diretamente
do Deus unico e revelada a um punhado de homens escolhidos um a um
pela propria divindade, para um contato privilegiado com o Deus todo
poderoso em um tempo distante, para que essa verdade fosse passada de
geragdo para geracao de forma inesgotavel e inquestionavel. Essa verdade
dada por meio desse contato direto com o préprio Deus, por sua vez, deve
ser passada para as geracdes futuras como uma narrativa poderosa e
magica capaz de guiar homens e mulheres em suas praticas mundanas. Por
outro lado, a sabedoria grega (Atenas) ¢ fruto do logos, resultante da
reflexdo filosofica ou da busca do conhecimento autonomo da totalidade
das coisas, efetuada por individuos dedicados a contemplagao ¢ a atividade
especulativa, assim, capazes de estabelecer normas extraidas da natureza
através da razdo humana, ¢ com ela definir racionalmente qual o melhor
caminho na busca da melhor vida, a saber, da vida feliz.

174 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

Neste sentido, esses dois tipos de sabedoria, a sabedoria biblica e a
sabedoria filosofica, se colocados frente a frente se verdo enquanto corpos
estranhos um em relagdo ao outro. Pois, por um lado, o filésofo diante da
grande variedade de codigos morais ¢ verdade convencionais (mentiras
nobres) “Se volta as coisas primeiras, aos principios” (Strauss, 1979, p.
112), a fim de encontrar o que é bom por natureza por meio de uma busca
noética. Diferentemente da atividade filosofica, a religido tem suas
verdades prontas e seu codigo divino particular irrevogével que se impde a
qualquer outro codigo divino ou tradigdo religiosa. Com isso, se constata
de forma clara um conflito entre dois tipos distintos de modus operandi,
“verdade biblica versus a verdade filosofica”, nas palavras de Strauss, um
conflito entre a revelagdo e a reflexdo autdnoma, ou entre fé e razdo
(Strauss, 2006, 145). O ponto critico dessa constatacdo ¢ que nds estamos
compelidos necessariamente a escolher entre um dos lados neste conflito,
jé que a harmonia ou a sintese entre os dois lados ndo ¢ possivel e as
tentativas de uma harmonizacao foram fracassadas ja que cada uma dessas
sabedorias ¢ desses modos de vida possuem como Unica coisa
fundamental, coisas diferentes. Enquanto a filosofia grega preza pelo
conhecimento autonomo, a biblia estabelece uma vida de amor e
obediéncia como unica coisa necessaria. Evidentemente, as tentativas de
harmonizacao e sintese entre filosofia e religido ou entre sabedoria grega e
teologia foram possiveis na medida em que a filosofia pode aceitar o amor
e a obediéncia como virtudes e a religido pode se utilizar da filosofia como
instrumento de persuasdo. Porém sabemos que esses usos em algum
momento se revelardo autodestrutivos ou autocontraditorios, o que
demonstra uma incompatibilidade ainda mais radical. Acerca disso, em
Natural Right and History Strauss explica que:

Nao ¢é possivel escapar desse dilema por nenhuma
tentativa de harmonizagdo ou sintese. Pois tanto a
filosofia quanto a biblia proclamam que apenas uma
coisa € necessaria, uma unica coisa fundamentalmente
importa, e a Unica coisa necessaria pela biblia € o
oposto do que é proclamado pela filosofia: a vida de

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 175



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

amor ¢ obediéncia, para uma, ¢ a vida da liberdade do
conhecimento para outra. Em toda alternativa de
harmonizagdo, em toda sintese, por mais impactante
que seja, um dos dois elementos opostos ¢ sacrificado,
de maneira mais ou menos sutil, embora isto seja
certo: a filosofia, que se pretende rainha, torna-se
criada da revelagdo e vice-versa (Strauss, 1971, p. 74-
75).20

Ainda nesse mesmo sentido, Strauss observa, porém, que como
individuos que buscam a verdade, o filosofo auténtico deve estar aberto as
pretensdes de ambos os lados, assim, desenvolver a audi¢do atenta para
entender o que a revelacdo e a razdo tém a ensinar. Reconhecer que ha de
fato, “Um dualismo fundamental no homem” (Strauss, 1979, p. 112), e por
ser assim, o conflito entre filésofos e tedlogos é a caracteristica do
Ocidente (Strauss, 1979, p. 113). Ademais, o filésofo ao proceder assim,
decide paradoxalmente a questdo em favor de um dos lados, portanto, para
Strauss, “N6s mesmos ndo somos sabios, mas nos desejamos nos tornar
sabios. No6s somos perseguidores do conhecimento, ‘philo-sophoi’. Ao
dizer que nds queremos ouvir primeiro para entdo decidir, n6és decidimos
em favor de Atenas contra Jerusalém” (Strauss, 1967, p. 151). Pois a
evidéncia da ignorancia ¢ o apanagio do filosofo enquanto o que traz
conforto e seguranga ao religioso ¢ a crenga na evidencia da verdade que
lhe foi conferida. A felicidade do filésofo vem da busca pela clareza dos
problemas permanentes (Strauss, 2006, p. 148) e ndo da obtengdo de suas
respostas, afinal, achar respostas definitivas que respondam a todas as suas
questdes levaria ao fim da atividade que lhe d4 mais prazer, a filosofia
(Strauss, 1979, p. 113). Portanto, essa decisdo do filosofo em favor da
razdo implica a rejeigdo daquilo que é fundamental para sabedoria biblica,

20 “The dilemma cannot be evaded by any harmonization or synthesis. For both philosophy
and the Bible proclaim something as the one thing needful, as the only thing that ultimately
counts, and the one thing needful proclaimed by the Bible is the opposite of that proclaimed
by philosophy: a life of obedient love versus a life of free insight. In every attempt at
harmonization, in every synthesis however impressive, one of the two opposed elements is
sacrificed, more or less subtly but in any event surely, to the other: philosophy”.

176 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

0 que ao ver de Strauss, ¢ justamente onde estd o alicerce que sustenta a
civilizagdo ocidental. Assim, sobre essa relacdo conflituosa entre a
filosofia e a teologia, Strauss afirma que:

Ninguém pode ser, ao mesmo tempo, filésofo e
tedlogo, ou ainda um terceiro que esteja além do
conflito entre filosofia e teologia, ou uma sintese dos
dois. Mas cada um de noés pode e deve ser ou um ou
outro, isto ¢, ou filésofo aberto ao questionamento
proposto pela teologia ou o tedlogo aberto ao
questionamento proposto pela filosofia (Strauss, 1989,
p. 290).%!

Além dessa importante passagem encontrada em Progress or
Return?, afirmagdes muito semelhantes a essa aparecem também em textos
como The Mutual Influence of Theology and Philosophy, On the
Interpretation of Genesis, Reason and Revelation e Jerusalem and Athens,
que podem nos servir de conclusdo sobre a especulagdo lancada na
primeira parte desse estudo, sobre o suposto ateismo de Strauss. Do qual,
considero interessante cometer uma rapida digressdo para concluir sobre
isso. Pois, ao afirmar que “ndo ha possibilidade de sintese entre religido e
filosofia”, isto €, que “ninguém pode ser filosofo e religioso ao mesmo
tempo”, Strauss afirma entdo com certa radicalidade que existe um ateismo
intrinseco a atividade filosofica auténtica e, ele mesmo ao afirmar a
necessidade de escolha por um dos lados, ao escolher pelo modo de vida
filosofico, logo ¢ possivel concluir que Strauss de fato, mesmo que
implicitamente se declara ateu. Como ele mesmo veio a afirmar, “os
filosofos nos aconselham a amar o destino, severo destino. A Biblia nos
promete a misericordia de Deus”. Assim, “Temos que escolher entre a

filosofia e a biblia”?.

21 “No one can be both a philosopher and a theologian or, for that matter, a third which is
beyond the conflict between philosophy and theology, or a synthesis of both. But every one
of us can be and ought to be either the one or the other, the philosopher open to the
challenge of theology or the theologian open to the challenge of philosophy”.

22 Strauss, L. What Can We Learn From Political Theory?.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 177



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

Ora, para retornar ao nosso tema central, vale dizer que exposto
que sabedoria filosofica e sabedoria biblica ndo possuem principios
comuns que tornem possivel um acordo formal, o problema gira em torno
do fato de que ambas reivindicam para si serem formas de autoridade.
Neste sentido, se a filosofia foi a responsavel pela descoberta da natureza e
pela consagragdo desta como autoridade maior j& que tudo que ¢ bom deve
ser bom por natureza, ela esta por assim dizer, acima de tudo aquilo que
esta no ambito da convengao ou da tradi¢do. Constatado isso pelo fildsofo,
a saber, a superioridade da natureza em detrimento do carater artificial e
perspectivo das convengdes e dos codigos éticos quase sempre fruto de
uma narrativa ancestral, o filésofo questiona ndo s6 toda autoridade
garantida pela tradicdo, mas se levado as ultimas consequéncias, até a
propria divindade.

Esse nivel de questionamento eleva o conflito entre religido e
filosofia ou entre fé¢ e razdo a um alto grau de hostilidade, pois, como se
sabe, as bases que alicercam fundamentalmente qualquer discurso religioso
sdo necessariamente o de sua eternidade e imutabilidade que se configura
como uma verdade inescrutavel, justamente por ndo ter sido acordada entre
os homens de forma consensual, mas sim revelada pelo Deus onisciente e
onipotente, isto €, a concepcao de que as verdades reveladas ndo dependem
do tempo e por isso sdo inquestionaveis e universais. Este ultimo valor
requisitado pela religido ¢ um principio de fato antifiloséfico, ja que o
questionamento e a busca ininterrupta da verdade ¢ o folego que da vida e
sentido maior a pratica genuina da filosofia.

Ademais, se quisermos ilustrar este conflito, os representantes
inexoraveis deste antagonismo radical entre razdo e fé, entre filosofia e
revelagdo ou como Strauss prefere, “entre Atenas e Jerusalém”, sdo sem
davidas o filésofo e o profeta. Porém, o filosofo e o profeta t€m uma
missdo “divina” que esta diretamente ligada a justi¢a, assim, sobre um
possivel acordo entre filosofia e religido, Strauss afirma que, se ha
possibilidade para algum acordo, este pode ocorrer no que se refere a
moralidade como instrumento para justica. De fato, elementos como a
moralidade civil e a obediéncia a lei aparecem como mais importantes que

178 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

coragem e virilidade tanto entre os profetas da biblia como entre os
filosofos da antiga Grécia. Portanto, a virtude da justica € vista como uma
virtude de grau maior tanto para profetas como para fildsofos, isto €, um
aspecto em comum onde parecem convergir no que diz respeito a
necessidade de garantir que a sociedade esteja protegida de todos os
males?.

No entanto, por outro lado, o filésofo e o profeta seguem caminhos
diferentes, pois o filésofo genuino, em sua pratica auténtica busca
incansavelmente o conhecimento do bem, do melhor, ou qual beata vita.
Em outras palavras, o filésofo é aquele que dedica sua vida a reflexdo na
busca de respostas para estas questdes fundamentais, € sem nenhuma
garantia que ird obté-las ou se sdo possiveis. Entretanto, na contramao
desta postura o profeta ndo necessita dessa busca, pois ja lhe foi dada todas
as respostas por meio das Escrituras, lhe basta compreendé-las e viver de
acordo com esses ensinamentos sagrados para se sentir amparado na
prote¢ao do divino a exercer uma vida de amor e espera fiel. Deste modo,
concebe que o proprio Deus e sua palavra revelada sdo a garantia
suficiente do bem e da graca rumo a grandes recompensas espirituais, além
da garantia de que as paredes do mundo nfo vdo ruir’’, que esta protegido
diante dos males e das desgracas possiveis nesse plano.

De fato, como afirma Tanguay, ndo ha nada novo nesse conflito
entre Jerusalém e Atenas, mas o que € novo € o espirito em que Strauss o
tratou. Strauss ndo considerou a oposicdo entre Jerusalém e Atenas a fim
de propor uma solucdo imediata para supera-la. Ao contrario, ele enfatizou
a oposicdo e rejeitou todas as tentativas de conciliagdo ou harmonizagio
desses dois poderes espirituais®. O que nos conduz a compreensio de que
ha uma afirmacdo explicita na reflexdo straussiana que aponta para uma
concepgdo fideista acerca da consagrada aporia entre fé e razdo. Na

23 Strauss, L. Jerusalem and Athens — Some Preliminary Reflections, p. 171.
24 Strauss, L. Liberalism ancient and modern. p. 84-85.

25 Tanguay, D. Leo Strauss: an intellectual biography. Translated from the French by
Christopher Nadon. First English Edition, by Yale University, 2007. p. 145.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 179



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

verdade, Strauss vé essa condi¢do de desacordo entre essas duas formas
distintas de sabedoria (Filosofia e Biblia) como algo fundamental para a
propria existéncia da civilizagdo ocidental e que lhe parece que “esse
conflito € o segredo da vitalidade do Ocidente”.

Sobre isso, Strauss ousa dizer que ‘“‘enquanto houver uma
civilizagdo ocidental havera tedlogos que olhardo com suspeita para os
filosofos e pensadores, que serdo incomodados ou se sentirdo incomodados
pelos tedlogos™. Neste sentido, para ele na modernidade os filosofos a
fim de tentar solucionar este problema, buscaram extinguir o valor do
conhecimento biblico e impor o uso Unico e exclusivo da razdo na
resolu¢do dos assuntos humanos, cometeram assim, um grave equivoco
porque desconsideraram a utilidade politica e moral da religido, forma a
qual a religido era vista pelos cléssicos, i.e., como algo imprescindivel na
manuten¢do da vida em sociedade. Além disso, acerca desse impasse, para
Strauss ¢ fundamental considerar que “a filosofia jamais refutou a
revelacdo, assim como a teologia jamais refutou a filosofia”?’.

Diante disso, a necessidade da existéncia desse desacordo e da
tensdo fundamental entre filosofia e religido esta muito ligada ao fato de
que ambas ndo sdo meros tipos de sabedoria desprendidas do mundo, na
verdade sdo duas formas distintas de ver o mundo, sdo formas de vida para
tipos diferentes de individuos e que possuem necessidades diferentes, os
antigos tinham a consciéncia de que a natureza se revela de diversas
maneiras, entdo em nosso tempo para garantia de uma sociedade
efetivamente plural ndo se pode abandonar nenhuma forma de saber ou de
vida em favor de outra. Por um lado, a diferenca entre os individuos ¢
ontoldgica enquanto a filosofia se sustenta em uma epistemologia que, por
outro lado, busca entender a condigcdo ontolégica ndo s6 do mundo
existente enquanto um retorno a natureza, mas ¢ um questionamento

26 Strauss, L. Progress or return? The contemporary crisis of western civilization, p. 295.

27 Strauss, L. The Mutual Influence of Theology and Philosophy, p. 117. Ver o que ¢ dito
sobre isso em: Strauss, L. Reason and Revelation, p. 150-163.

180 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

racionalmente elaborado, sobre a propria condicdo de possibilidade do
conhecimento.

Portanto, para Strauss a filosofia deve aceitar a possibilidade da
revelagdo, o que coloca sob suspeita a propria afirmagdo de que a filosofia
¢ de fato o modo de vida mais correto, ao considerar o fato de que a
filosofia € apenas mais um modo de vida entre outros. A considerar esse
raciocinio chegamos a uma conclusdo um tanto embaragosa, porém
inescapavel de que a constatagdo do modo de vida filoso6fico enquanto um
modo de vida entre outros nos conduz a compreender a filosofia como uma
escolha, isto €, uma decisdo igualmente baseada na fé, num tipo totalmente
diferente de fé, mas ainda assim uma fé, pois um filésofo enxerga
evidéncia em algo ndo evidente®®, naquilo que ¢ falsedvel. Mas esse tipo de
exercicio intelectual é fundamental no sentido de que, a aceitagdo de que o
modo de vida filosofico é apenas um entre outros modos, torna a filosofia
largamente  diferente da religido, pois a religido se afirma
peremptoriamente como o unico modo de vida correto, e se a filosofia se
afirmar enquanto melhor modo de vida de maneira universal ela se torna
tdo dogmatica quanto a religido que € o seu oposto.

Portanto, a garantia dessa pluralidade é essencial para aqueles que
querem desfrutar da liberdade de busca de um conhecimento auténomo e
especulativo sobre a totalidade. E igualmente importante a garantia de uma
verdade para aqueles que querem o conforto de verdades dadas e
inquestionaveis, jad que somos ontologicamente diferentes. Em outras
palavras, ¢ necessario reconhecer a existéncia de homens e mulheres que
buscam conhecer de forma autonoma e homens e mulheres que desejam a
paz das respostas simples, prontas e acabadas. Deste modo, algo que
podemos concluir enquanto uma maxima existencial é de que, na relagdo
entre esses dois tipos de verdades (ou busca da verdade no caso da
filosofia) fundamentais, uma nao deve sobrepujar a outra porque a religido
ndo satisfard o espirito mais inquieto de alguns individuos, enquanto a

28 Ibidem, p. 118.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 181



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

filosofia ndo sera capaz de trazer a paz necessaria para aqueles que querem
paz. Sobre isso, ainda na interpretacdo de Tanguay, podemos observar que:

Strauss apresentou a oposi¢do entre Jerusalém e
Atenas, aproveitando livremente os recursos desta
tradigdo, uma tradi¢do que procura identificar a
diferenca essencial na orientacdo entre a filosofia
grega e judaismo. Em seu exame dessa oposicao,
Strauss deixou-se guiar por uma questdo que esta no
centro de seu proprio empreendimento filosofico:
“Qual é o melhor modo de vida?” E em resposta a
essa questdo que Strauss mostrou pela primeira vez a
convergéncia de Jerusalém e Atenas para entdo
separd-los irremediavelmente. Para ele, em ultima
analise, a oposicao entre Jerusalém e Atenas deriva de
uma experiéncia diferente dos impulsos fundamentais
humanos. Enquanto o impulso primario do homem
biblico ¢ o medo de Deus, o impulso primario do
filésofo socratico ¢ o eros (Tanguay, 2007, p. 146).%

De fato, o temperamento distinto dos individuos faz com que cada
um se revele simpatico e abrace a uma dessas duas verdades, a saber, a
verdade (ou a busca da verdade) filosoéfica por um lado, ou a verdade
religiosa (revelada) por outro, ou como podemos dizer se seguirmos a
intui¢do de Strauss, alguns individuos estdo inclinados a caminhar em
direcdo a Jerusalém, outros para Atenas. O que confere ao conflito entre a
“verdade biblica versus a verdade filosofica”, em outras palavras, um
conflito entre revelagdo e reflexdo, ou entre fé e razdo. A partir da nogéo

2 “Strauss presented the opposition between Jerusalem and Athens by freely drawing on
the resources of this tradition, a tradition that seeks to identify the essential difference in
orientation between Greek philosophy and Judaism. In his examination of this opposition,
Strauss let himself be guided by a question that is at the heart of his own philosophic
enterprise: “What is the best way of life?” It is in response to this question that Strauss
first showed the convergence of Jerusalem and Athens in order then to separate them
irremediably. For him, in the final analysis, the opposition between Jerusalem and Athens
derives from a different experience of the human fundamental impulses. While the primary
impulse of biblical man is fear of God, the primary impulse of the Socratic philosopher is
eros”.

182 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

de que a fé hebraica (Jerusalém) ¢ a fonte da religiosidade e da moralidade
ocidental e que a razdo filosofica (Atenas) ¢ a fonte de toda ciéncia e
liberdade de pensamento, assim, de forma analdgica, Strauss conclui que
ha uma aporia insoluvel e irremediavel, isto €, “um eterno conflito entre
Jerusalém e Atenas”. Esse conflito se revela tanto politicamente quanto
espiritualmente, isto ¢, tanto de forma externa no mundo publico quanto de
maneira interna na esfera privada de todos os seres humanos, esse conflito
ocorre como algo que nos define enquanto animais totalmente subjetivos.
Sendo assim, a constatacdo de que somos plurais por natureza, ou melhor,
o fato de que somos incondicionalmente distintos em varios aspectos, € por
isso, temos necessidades igualmente distintas nos conduz a caminhos
diferentes.

No entanto, o carater progressista, racionalizante e igualitarista
intrinseco a modernidade desconsiderou precisamente esse aspecto da
humanidade e o fato de que os seres humanos reagem a realidade do
mundo e ao fendmeno da vida de forma totalmente diferente e
imprevisivel. Deste modo, existir € pura possibilidade de ser, e ser pode ser
de muitas formas. O pensamento moderno, ao desconsiderar a diferenca
que nos torna iguais em nossa humanidade, abandonou a cautela e a
prudéncia antiga em favor da constru¢do de um mundo racional e
igualitario em prol da crengca em um progresso sem precedentes. Ora, ao
fazer isso, expds todos os individuos sem excegdo a face horrenda e
destruidora da existéncia, o colocou frente a frente, com as verdades
inumanas veladas e escondidas até entdo, quais sejam, de que ndo ha
nenhum Deus para nos salvar, assim como n3o ha nenhuma mao
supramundana para cuidar de nos, nenhum motivo maior para vida humana
0 que nos torna fisiologicamente iguais a todas outras espécies de animais
igualmente jogadas nesse mundo sem sentido ou razao maior de ser.

Essas descobertas conduziram o individuo comum a uma perda
total de sentido, o que Strauss identifica com o fendmeno do niilismo, que
0 jogou em um horizonte especulativo insuportavel, um questionamento
ininterrupto de tudo que era aceito como verdade até entdo, isso minou as
esferas institucionais e colocou em risco a propria ideia de humanidade,

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 183



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

que foi por assim dizer, mergulhada nas novas crengas forjadas pelo
ideario moderno, sobretudo, a crenga de que nada ¢é naturalmente
concebido e que tudo pode ser transformado pela vontade humana. A
crenga de que o animal humano tudo pode subverter ¢ modificar para
melhor se tornou hegemodnica. Com efeito, para Strauss a garantia da
manutencdo de qualquer establishment social carece de uma moralidade
fundamental, o que ndo tem nada a ver com moralismo, o termo
moralidade nesse sentido se trata de uma crenga no dogma publico, isto €,
em verdades propagadas acerca de bem e mal, certo e errado, justo e
injusto aceitas por uma dada sociedade politica, cultivadas e incorporadas
pelo habito em determinado lugar e tempo historico, j4 que para a
existéncia de uma boa sociedade ¢ necessario que seus concidaddos sejam
minimamente ordeiros € respeitosos uns com 0S outros por serem
conscientes do valor de suas praticas em meio a coletividade. Nesse
sentido, a aceitacdo de que as virtudes do filosofo, isto ¢, sua liberdade
genuina de questionamento e busca do conhecimento ndo sdo salutares
para todos os individuos, conduz Strauss a concluir de maneira decisiva
que:

A filosofia ¢ a tentativa de substituir a opinido pelo
conhecimento; mas a opinido ¢ o elemento da cidade,
por isso a filosofia ¢ subversiva, por isso o filésofo
deve escrever de tal maneira que melhore em vez de
subverter a cidade. Em outras palavras, a virtude do
pensamento do filésofo ¢ um certo tipo de mania,
enquanto a virtude do discurso publico do filoésofo ¢
sophrosyne. A filosofia é, como tal, transpolitica,
transreligiosa e transmoral, mas a cidade ¢ e deve ser
moral e religiosa (Strauss, 1970, p. 463).%°

30 “Philosophy is the attempt to replace opinion by knowledge; but opinion is the element of
the city, hence philosophy is subversive, hence the philosopher must write in such a way
that he will improve rather than subvert the city. In other words, the virtue of the
philosopher's thought is a certain kind of mania, while the virtue of the philosopher's public
speech is sophrosyne. Philosophy is as such transpolitical, transreligious, and transmoral,
but the city is and ought to be moral and religious”.

184 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

Como se percebe, Strauss explora o carater dubio da existéncia
humana e revela a tensdo radical que ha entre o modo de vida filosofico
baseado no eros pela verdade e o modo vida moral baseado na mera
convencdo (Kaloskagathos), desconsiderar essa tensdo natural ¢ atentar
contra a sociedade e contra a prépria filosofia. Contudo, um dos principais
objetivos da modernidade tardia, se ndo o principal, foi indubitavelmente
mostrar que todos os valores e todas as verdades morais sdo
antropomorficamente e historicamente construidas e s6 fazem sentido pra
uma determinada época e determinada cultura, uma obviedade para o
filésofo, porém visto como escandalo para os defensores da tradig@o. Isso
tornou impossivel se estabelecer coisas até entdo simples como o que ¢
certo e errado, bom e mau, justo e injusto, o que sucumbiu inteiramente
com qualquer reflexdo possivel acerca do melhor, do bom e do belo,
qualquer perspectiva deontologica ou axiologica foi sufocada por um
profundo relativismo.

Sendo entdo para Strauss, religido e moralidade coisas
originalmente inseparaveis e interdependentes, um fundamento realmente
indispensavel na constru¢do do imaginario moral de uma sociedade, em
um contexto marcado por um relativismo moral galopante, a religido
perdeu completamente sua utilidade mais fundamental, a saber, revelar
para homens e mulheres o que € o bem e o mal e assim, ditar para aqueles
que precisam de orientagdo como os mesmos devem viver, a fim de salvar
o ser humano de sua propria permissividade. Desvela-se portanto, o carater
totalmente cético de Strauss diante da razdo moderna e do direito positivo,
na sua pretensdo de criar as amarras necessarias dos quais os individuos
necessitam para conter suas maldades e vicissitudes.

Estd em jogo o aspecto totalmente fideista’' do pensamento de
Strauss. Com efeito, o fideismo cético de Strauss se revela no fato de que

31 A questdo do fideismo se tornou um assunto central no debate filos6fico medieval, tanto
cristdo quanto no mundo arabe e judeu, pensadores importantes como Tertuliano, Ockhan,
Maimonides e Halevi se tornaram simbolos dessa postura diante da querela entre fé e razéo
filosofica. Na modernidade, esse tema foi retomado de diferentes formas por filésofos
fundamentais como Espinoza, Montaigne, Kierkegaard e Pascal, chegando a

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 185



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

para ele a racionalidade filoséfica ndo € capaz de trazer paz e harmonia a
vida humana e muito menos tornar todos os individuos tementes a lei.
Nesse sentido, a religido teria em seu bojo, por um lado, um discurso de
justica baseado na punicdo dos “homens maus”, por outro, um balsamo
que torna a existéncia preenchida de sentido e cheia de recompensas
magicas, e por ser assim, menos sofrivel. De fato, o discurso religioso esta
preenchido de uma atmosfera poética e simbdlica, que torna a vida de boa
parte dos individuos tementes e de alguma maneira ordeiros, ja que o
discurso profético soa como poesia, doce ¢ palatavel.

Deste modo, segundo Strauss, a poesia teria o poder de atenuar
todo sofrimento e dor da existéncia, sua tarefa seria a de transformar as
verdades tristes e devastadoras da vida em algo inspirador e emocionante,
seria este também o mesmo papel fundamental da religido, a saber, dar um
sentido que inspire homens e mulheres a viver e serem ndo apenas bons e
obedientes, mas generosos com seu proximo>>. Deste modo, o profeta e o
poeta teriam por assim dizer a mesma funcao, “tornar o fardo mais leve e a
caminhada mais bela” e assim, manter uma certa condi¢do de inocéncia
nos individuos diante da face horrenda da ‘““verdade”. Nesse sentido,
Strauss vé€ ja no inicio da biblia uma radical proibicao da filosofia, em On
the Interpretation of Genesis, Strauss desenvolve um argumento
profundamente fideista, ao entender que a proibi¢do divina dada a Adao e
Eva sob a ameaga de castigos eternos caso viessem a experimentar o “fruto

contemporaneidade por meio das reflexdes de Lev Shestov em Athens and Jerusalem,
fortemente influenciado por Keirkegaard e Husserl, embora esse escrito tenha um titulo
analogo ao texto de Strauss, ndo se sabe se o professor de Chicago teve influéncia do
intelectual russo francés. O que ¢ digno de nota ¢ que o fideismo cético de Strauss ndo
possui as mesmas caracteristicas dos fideismos tradicionais que muitas vezes sdo vistos
como irracionalistas. Também ndo ¢é igual ao tipo de fideismo desenvolvido no século XX
por autores como o proprio Shestov e Chesterton por exemplo, a peculiaridade do fideismo
presente na reflexdo straussiana se mostra no fato de que ndo ha uma inclinagao em favor
da religido, na verdade, Strauss advoga em prol da importancia da religido enquanto um
instrumento fundamental para a manuten¢do das sociedades. Ao contrario de Shestov e
Chesterton, a inclina¢do de Strauss ¢ em favor da razdo filos6fica, mas ndo de maneira cega
e obstinada, mas dialética com vista na necessaria relagdo entre a razdo e religido para a
vida publica, o que poderiamos chamar de ateismo platonico.

32 Cf.: Strauss, L. Liberalism ancient and modern, p. 83.

186 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

do conhecimento”, seria uma mensagem sobre o cardter destrutivo e
perturbador da descoberta do conhecimento e consequente perda da
inocéncia. Ora, a curiosidade e a desobediéncia do homem traduzida na
tentacdo de Eva, os conduziram a expulsdo do paraiso, o que nos leva a
entender que conhecer sobre algo é sempre ser expulso de algum lugar
confortavel. Mas a atitude de Eva é um exemplo da atitude inquieta e
desafiadora do filosofo.

No mito adadmico esta presente através do relato fantastico da
criagdo do céu e da terra, o esteredtipo de dois tipos distintos de humanos,
Adao ¢ o primeiro profeta, aquele que recebe do proprio Deus a lei e seus
designios, enquanto Eva ¢ a primeira filésofa, que pela desobediéncia e
desejo pelo fruto proibido da sabedoria do bem e do mal se auto condena
seduzida por esse Eros. No entanto, o que deve ser considerado para
Strauss é que, “a transgressdo do homem ¢é um mistério, mas ele
transgrediu e sabia que transgredia. O homem certamente escolheu
desobedecer. Ele escolheu, com isso, o principio da desobediéncia. Esse
principio é chamado de conhecimento do bem e do mal”*. O que implica
dizer que a busca de um conhecimento autdbnomo das coisas da natureza,
“do céu e da terra” implica uma libertacdo em relacdo a qualquer verdade
divina ou imposi¢do dos deuses. Como explica Strauss, “a Biblia, portanto,
nos confronta mais claramente do que qualquer outro livro com esta
alternativa fundamental: vida em obediéncia a Revelacgdo, vida obediente,
ou vida em liberdade humana, sendo essa ultima representada pelos
filosofos gregos™**. Evidentemente que uma exclui a outra porque possuem
elementos e pressuposto distintos e que s6 existem em oposi¢ao.

Deste modo, a analogia de Strauss por meio do uso do relato
biblico da Genesis ¢ bastante ilustrativa, pois mostra a partir do exemplo
mitico que: primeiro, os individuos buscam coisas diferentes, segundo, que
a descoberta te conduz para fora de algum lugar confortavel, por fim, que
toda sabedoria tem um prego a ser pago. Sendo assim, o que se pode

33 Strauss, L. On the Interpretation of Genesis, L'Homme, tome 21 (1981) 1, p. 18
34 Ibidem, p. 19.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 187



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

concluir disso € que, o filésofo ndo tem o poder de trazer paz e ordem ao
mundo, a filosofia é um eros, isto €, um desejo arrebatador de questionar e
saber de todas as coisas, uma pratica subversiva e destruidora de qualquer
verdade ou postulado. Assim, diante dos devaneios racionalistas que
envolvem a universaliza¢do da filosofia e da razdo ilustrada, Strauss nos
lembra que a filosofia ¢ a busca da verdade e ndo a posse dela®’, vale dizer
que o filosofo auténtico sabe que sua incessante busca pela verdade num
sentido stricto estd ligada a uma concepcao fundamentalmente zetética da
filosofia e reconhece, por isso, que tal busca ndo sera jamais finalizada de
modo cabal. Para Strauss, embora a filosofia ndo possa se converter em
sabedoria sobre tudo, dado o carater radicalmente misterioso e elusivo da
existéncia, ela deve partir de uma consciéncia aguda de nossa ignorancia
mais profunda acerca das questdes fundamentais, pode sempre trazer uma
compreensdo mais rica e racionalmente elaborada do que estd em jogo
nessas questdes e de quais sdo as respostas tipicas que podem ser dadas a
elas pelo pensamento humano e seus limites™.

A religido por sua vez, busca a salvagdo através da verdade que lhe
foi revelada, portanto, a religido ¢ a posse da verdade. A seguir esse
raciocinio, parece auto evidente que o filésofo ndo deve ter uma fé
religiosa porque isso cessaria sua busca pela verdade, porém, o filésofo
consciente do teor corrosivo e dinamitador de seu pensamento deve se
calar sabiamente e se comportar de forma exotérica, portanto, respeitosa
diante das tradicdes religiosas, de modo a corroborar com seus ritos e
praticas dada a importancia destes para a manutengdo da vida em
sociedade, ¢ assim, evitar o conflito direto com os defensores da tradigdo.

35 Strauss, L. What is Political Philosophy? p. 10.

36 Deste modo, para Strauss; “a clara apreensdo de uma questio fundamental requer o
entendimento da natureza do assunto com o qual a questdo tem relagdo. O conhecimento
genuino de uma questdo fundamental, por meio do seu entendimento, ¢ melhor do que a
cegueira ou indiferenga em relagdo a ela, seja esta indiferenca ou cegueira acompanhada
pelo conhecimento das respostas a um vasto numero de questdes periféricas ou efémeras”.
Cf. Strauss, L. What is Political Philosophy? p. 11.

188 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

Em ultima andlise, Strauss além de reabrir a querela entre os
antigos e os modernos por meio da metafora da “guerra entre Jerusalém e
Atenas”, expde também a existéncia de dois tipos radicalmente opostos de
disposicoes para a vida, duas formas de condutas morais distintas que se
expressam no mundo dialeticamente, porque Strauss nao desconsidera a
possibilidade ou até a necessidade de um didlogo fecundo entre o fildsofo
e o tedlogo, tendo em vista como ja foi dito anteriormente que ambos
podem e devem aprender muito um com o outro e até chegar a concordar
em alguns aspectos especificos. Esse conflito se revela igualmente, porém
de forma menos dialética através das praticas dos individuos, o que por
vezes podem entrar em choque dada a radicalidade dos opostos. Um
conflito visto como natural e necessario por Strauss, ja que o que estd em
jogo de fato sdo compreensdes totalmente distintas de mundo enquanto
tendéncias opostas do espirito humano, Strauss parece querer operar sua
reflexdo a partir de uma espécie de antropologia filosofica ao estabelecer
tipos humanos e suas necessidades naturais, justifica assim a importancia
da manutengao desse conflito, ja que esses polos antagénicos podem servir
por assim dizer, de morada para tipos diferentes de individuos, como
forma de manter acesa a busca fundamental (no caso da filosofia) de qual a
melhor vida ou narrativa (no caso da religido) sobre qual o modo de vida
mais correto de acordo com a verdade revelada.

Assim, a retomada do problema teologico-politico exercida por
Strauss tem um papel importante na sua critica da modernidade e naquilo
que ele pretende resgatar do pensamento antigo, visto que para os classicos
o lugar da religido era tido como um lugar fundamental para a manutengéo
da ordem civil. A aceitacdo que nem todos os individuos desejam uma vida
baseada na racionalidade cientifico filosofica, nos conduz a constatagdo de
que, as verdades da religido podem servir para dar sentido e orientagdo
para maioria das pessoas, assim, tornar possivel a manutengao de valores
minimos para a conducdo de uma moralidade publica, dado que a lei
positiva das instituicdes nem sempre € o bastante para controlar os
individuos frente aos seus anseios e desejos quase sempre egoistas. Deste
modo, a religido cumpre a fungdo de auxiliar os dogmas publicos e se

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 189



O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

revela uma for¢ca moral necessaria ndo para todos, mas para uma parcela
consideravel da populagao.

Nesse sentido, o tema da religido aparece de forma decisiva na
critica de Strauss ja que ele vé o ataque moderno a religido enquanto algo
obsoleto e arcaizante, uma atitude ingénua que desembocou na
irracionalidade, pois a ciéncia ou filosofia moderna ao tentar substituir a
religido pela razdo em sua fun¢do de orientacdo moral dos individuos,
desconsiderou um fato 6bvio de que os espiritos sdo distintos e que a
historia humana evidencia a pluralidade de modos de vida e culturas.
Portanto, propor uma razao universal que abarcasse todas as culturas e
modos de vida se revelou como uma nova crenca religiosa e colonizadora.
Assim, um dos aspectos do retorno aos antigos proposto por Strauss,
perpassa pela reconsideracao do lugar fundamental da religido na vida da
multiddo e sua fungdo genuina de auxiliar na crenga dos dogmas publicos e
das leis. Nao se trata de propor nenhuma teologia politica e nem a criagdo
de um estado teocratico, tendo em vista que isso seria terrivel para a
pratica filosofica que demanda uma sociedade que acredite nas benesses da
liberdade. Definitivamente ndo se trata de propor que a religido deva
orientar a politica, nem ficar acima da ciéncia. E justamente o contrério, a
religido ao cumprir seu papel de orientadora moral de parcela da populagdo
contribui para a manutencdo da liberdade politica e da existéncia da
filosofia e ciéncia.

Referéncias

ARENDT, Hannah; JASPERS, Karl. Correspondence, 1926-1969. Trad. Robert
and Rita Kimber. Orlando: Harcoust Brace & Company, 1992.

FEUERBACH, Ludwig. 4 Esséncia do Cristianismo. Tradugao e notas de José
Silva Brand&o. Petropolis: Vozes, 2007.

FRANCOIS, Coppens; JANSSENS, David; YOMTOMV Yuri. Leo Strauss — A
quoi sert la philosophie politique? Débates Philosophiques. Paris: Presses
Universitaires de France, 2014.

190 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Elvis de Oliveira Mendes

MOREAU, Pierre-Frangois. Os principios de leitura das Sagradas Escrituras no
Tratado Teoldgico-Politico. Sdo Paulo: Cadernos Espinosanos IV, 1998.

MULLER, Jerry. Leo Strauss: The Political philosopher as a Young Zionist,
Jewish Social Studies, History, Culture, Society, v. 17, n. 1, p. 88-115, 2010. DOI:
https://doi.org/10.2979/jewisocistud.17.1.88.

NOVAK, David. Leo Strauss and Judaism. Jerusalem and Athens Critically
Revisited. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, 1996.

OLIVEIRA, Richard Romeiro. Leo Strauss, A Filosofia e o Problema Teolégico-
Politico. In: CARSOSO, Delmar (Org.). Pensadores do Século XX. 2. Ed. Sao
Paulo: Edicdes Loyola. 2013. p. 23-42.

SHESTOV, Lev. Athens and Jerusalem. Trand. Bernard Martin. Ohio: Ohio
University Press, 1996.

SMITH, Steven Benjamin. Leo Strauss’s discovery of the theologico-political
problem. European Journal of Political Theory, v. 12, n. 4, p. 388-408, 2013.
DOI: https://doi.org/10.1177/1474885112469606.

SMITH, Steven Benjamin. Gershom Scholem and Leo Strauss: Notes toward a
German-Jewish Dialogue. Modern Judaism, v. 13, n. 3, p. 209-229, 1993. DOLI:
https://doi.org/10.1093/mj/13.3.209.

STRAUSS, Leo. An Introduction to Political Philosophy: Ten essays by Leo
Strauss. Detroit: Wayne State University Press, 1989.

STRAUSS, Leo. Gesammelte Schriften. vol. 3. Weimar: H./W. Meier, 1996.

STRAUSS, Leo. Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity. Albany: State
University of New York Press, 1997.

STRAUSS, Leo. Liberalism Ancient and Modern. Foreword by Allan Bloom.
Chicago: University of Chicago Press Edition, 1995.

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago
Press, 1971.

STRAUSS, Leo. Notes on Concept of the political. /n: SCHMITT, Carl. The
Concept of the Political. Trad. J. Harvey Lomax. Chicago: University of Chicago
Press, 2007. p. 97-122.

STRAUSS, Leo. On the Interpretation of Genesis. L'Homme, v. 21, n. 1, p. 5-20,
1981. DOI: https://doi.org/10.3406/hom.1981.368159.

STRAUSS, Leo. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The University of
Chicago Press, 1988. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226227887.001.0001.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 191


https://doi.org/10.2979/jewisocistud.17.1.88
https://doi.org/10.1177/1474885112469606
https://doi.org/10.1093/mj/13.3.209
https://doi.org/10.3406/hom.1981.368159
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226227887.001.0001

O Filosofo e a Religido ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teologico-Politico

STRAUSS, Leo. Philosophy and Law: Contributions to the understanding of
Maimonides and His Predecessors. Albany: State University of New York Press,
1995. DOI: https://doi.org/10.1353/book10769.

STRAUSS, Leo. Reason and Revelation. /n: MEIER, Heinrich. Strauss and the
Theologico-Political Problem. Cambridge: Cambridge University Press, 20006.

STRAUSS, Leo. Spinoza’s Critique of Religion. Chicago: University of Chicago
Press, 1997.

STRAUSS, Leo. Studies in Platonic Political Philosophy. Chicago: University of
Chicago Press, 1983. DOI:
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226193878.001.0001.

STRAUSS, Leo. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press,
1992.

STRAUSS, Leo. The early writings (1921-1932). Trad. Michael Zank. Albany:
State University of New York, 2002. DOI: https://doi.org/10.1353/book10161.

STRAUSS, Leo. The Mutual Influence of Theology and Philosophy. The
Independent Journal of Philosophy, v. 3, p. 111-118 1979.

STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy? And Other Studies. Chicago: The
University of Chicago Press, 1988.

TANGUAY, Daniel. Leo Strauss: an intellectual biography. Trad. Christopher
Nadon. Michigan: Yale University, 2007.

Data de registro: 13/01/2023
Data de aceite: 06/09/2023

192 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.1353/book10769
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226193878.001.0001
https://doi.org/10.1353/book10161

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68466

Strauss e o duplo propésito da educacio liberal

Claudio Cesar Carvalho dos Santos*

Resumo: O presente trabalho tem como objetivo apresentar e discutir o tema da
educagdo liberal na obra de Leo Strauss. Tentaremos apresentar a posi¢do do
filésofo, a qual, a nosso ver, confere um duplo propdsito a educagdo liberal.
Primeiramente, o fildsofo teuto-americano demonstra certo descontentamento com
as sociedades de massa, as quais sdo caracterizadas pela baixa qualidade de suas
producdes artisticas e intelectuais. Nesse sentido, para Strauss, a educagdo liberal
tem o propdsito de remediar os problemas da sociedade de massa, estimulando
qualidades como a dedicag@o ¢ a concentracdo e tornando possivel a constituigdo
de uma “aristocracia dentro da democracia”. Por outro lado, Strauss define a
filosofia como a educagdo do adulto, entendendo, a0 mesmo tempo, a educagdo
cavalheiresca como algo direcionado ao jovem, o que torna possivel que esta
forma de educag@o possua até mesmo um carater ladico. Explorando essa linha de
raciocinio, Strauss considera, entdo, que a educacdo liberal pode ser identificada
como uma preparagao para a filosofia.

Palavras-chave: Leo Strauss; Educagdo Liberal; Cultura de Massas.

Strauss and the Dual Purpose of Liberal Education

Abstract: The present work aims to present and discuss the theme of liberal
education in the work of Leo Strauss. We will attempt to present the philosopher's
position, which, in our view, confers a dual purpose to liberal education. Firstly,
the German-American philosopher expresses a certain discontent with mass
societies, which are characterized by the low quality of their artistic and
intellectual productions. In this sense, for Strauss, liberal education aims to

* Mestrando em Filosofia pela Universidade Federal de Sdo Jodo Del-Rei (UFSJ). E-mail:
claudioccarvalho37@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9034566408766202. ORCID:
https://orcid.org/0009-0005-3667-4546.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 193


mailto:claudioccarvalho37@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9034566408766202
https://orcid.org/0009-0005-3667-4546
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68466
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68466

Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

remedy the problems of mass society by stimulating qualities such as dedication
and concentration, thereby making possible the establishment of an "aristocracy
within democracy". On the other hand, Strauss defines philosophy as the
education of the adult, while also understanding chivalric education as something
directed towards the young, which allows this form of education to even possess a
playful character. Exploring this line of reasoning, Strauss considers, therefore,
that liberal education can be identified as a preparation for philosophy.

Keywords: Leo Strauss; Liberal Education; Mass Culture.

Introducio

Leo Strauss ¢ um autor muito conhecido por suas contribui¢des na
area da filosofia politica. No entanto, iremos aqui procurar analisar suas
contribui¢des no area da educacdo ¢ do ensino de filosofia. Tentaremos
trabalhar o seu conceito de educagdo liberal e sua relagdo com a filosofia.
Robertson foi um comentador que se ocupou dessa dimensdo da obra de
Strauss. De acordo com ele, o filosofo alemdo se dedicou apenas
ocasionalmente a escrever exclusivamente sobre educacdo. No entanto, em
um sentido mais amplo é possivel dizer que a educagdo compde o tema
central de todos os escritos de Strauss. Este autor trabalha frequentemente
em seus textos uma distingdo entre duas formas de ensino, a saber, o
ensino “exotérico”, por um lado, e “esotérico”, por outro. Essa distingdo é
fundamental no sentido em que deve haver uma forma diferente de
ensinar: uma, direcionada para o filésofo; outra, direcionada para a cidade.
Em relagdo ao ensino “exotérico”, podemos dizer que Strauss entende a
sociedade politica como uma sociedade marcada por uma dimensdo
irremediavelmente doxastica, de modo que a verdade filosofica apresenta
para ela um carater profundamente perturbador. Nesse sentido, a ordem
civica necessita, para sua manutencdo, se fundar em opinides. Isso faz com
que o ensino de filosofia deve apresentar um carater “esotérico”, pois esse
ensino se constitui como um elemento toxico para a cidade. Trata-se de um

194 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

ensino desnecessario, que, no entanto, se caracteriza como uma atividade
mais fundamental de busca da verdade (Robertson, 2011, p. 34).

No inicio de uma de suas obras, Oliveira nos explica como ocorreu
o surgimento desse modo de ensino “esotérico”. Ele nos mostra que, para
Strauss, a filosofia possui um carater conflitante com a cidade, pois possui
uma caracteristica que vai de encontro com o elemento mesmo desta
ultima. A saber, a cidade possui como fundamento as opinides autorizadas,
ou seja, um conjunto de crencas que sdo sancionadas pela autoridade
politica, que pretendem funcionar como respostas as questdes mais
fundamentais. A filosofia, por sua vez, consiste em substituir as opinides
sobre as questdes fundamentais pelo conhecimento das questdes
fundamentais. Isso equivale a dizer que a filosofia se confronta com a
cidade. Nesse sentido, como meio de evitar uma persegui¢do por parte da
cidade, a filosofia desenvolve um método de comunicagdo que podemos
identificar com a escrita “esotérica” (Oliveira, 2020, p. 2).

Strauss reconhece na vida filosofica a mais nobre forma de vida,
por isso vemos uma preocupagio no que diz respeito ao ensino “esotérico”
como meio de proteger a atividade filosofica. No entanto, de acordo com
Robertson, o que estd em maior evidéncia na obra do autor ¢ a relagdo da
esfera da vida filosofica com as outras esferas da vida como a cidade, a
religido, a arte, a historia. Essa relagao, do ponto de vista do filésofo, ndo
ocorre como uma apresentagdo dessas coisas como elas sdo. Porém, ocorre
sempre uma espécie de ensinamento. De modo que essas dimensdes nao
filosoficas vém a luz apenas em relagdo a educacdo conduzida pela
filosofia (Robertson, 2011, p. 35).

Com o objetivo de desenvolver uma argumentagdo no sentido de
identificar o duplo propésito da educacgao liberal no pensamento de Strauss
— um ensino direcionado por um lado a cidade e por outro ao jovem
filésofo — o presente texto estd dividido em quatro se¢des. De forma que,
na primeira tratamos do fendmeno da democracia de massas e a educagio
liberal como um antidoto que pode ser usado para remediar o problema
caracteristico dessa forma de governo, a saber, a cultura de massas. Na
segunda se¢do tentamos trabalhar o método dialogico — estabelecer um

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 195



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

dialogo com as obras dos grandes pensadores — como uma alternativa para
o desenvolvimento da boa sociedade. Na terceira sec¢do, procuramos
refletir a respeito da educag@o do cavalheiro e seu papel como governante.
E a ultima secdo foi dedicada a refletir a respeito da filosofia como a mais
nobre forma de educacdo em contraposic¢ao a educagio do cavalheiro.

A democracia de massas como um fendmeno moderno e o papel da
educacio liberal como um antidoto para a cultura de massas

Podemos entender a educagdo liberal como a educagdo do ndo
filésofo, a educacdo da cidade, ou a educagdo do jovem, ao passo que a
filosofia ¢ a educacdo do adulto. Nesse sentido, Strauss, na obra What is
Liberal Education?, se pergunta a respeito de o que pode significar a
educacdo liberal nos nossos tempos. Ele propée uma defini¢do no sentido
que a educagdo liberal pode ser entendida como uma educagdo que
depende da alfabetizacdo. A alfabetizagdo, segundo o filésofo é um pilar
da democracia moderna. Para esclarecer essa necessidade Strauss procura
efetuar uma reflexdo a respeito do carater mesmo da democracia. Assim,
ele propde, inicialmente, uma defini¢do de democracia entendida como um
regime que se sustenta na virtude, esta, por sua vez, exige sabedoria. Nesse
sentido, a democracia ideal seria um regime em que a maioria dos adultos
fossem virtuosos e sabios, de modo a se assemelhar a uma aristocracia
universal (Strauss, 1989, p. 313).

De acordo com Strauss, a ciéncia politica, no sentido moderno do
termo, se dedica a compreender a relagdo entre a democracia ideal, e a
democracia real. De acordo com um ponto de vista extremo, porém, muito
comum, a democracia ideal é apenas uma ilusdo. Os adeptos desta opinido,
procuram enfatizar exclusivamente o comportamento das democracias.
Strauss reconhece que, em vez de uma aristocracia universal, a democracia
moderna se constitui como um governo das elites. Tais elites sao formadas
por homens que por algum motivo estdo no topo. A democracia moderna
apresenta em seu cerne a apatia eleitoral, a falta de espirito publico. Os

196 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

componentes desse tipo de governo sdo cidaddos que consomem contetidos
focados em esportes ¢ violéncia. Nesse sentido, as massas ndo podem
governar, de forma que a democracia moderna se constitui ndo como um
governo de massas, mas sim como uma cultura de massas. A cultura de
massas ¢ definida por Strauss como aquela cultura que pode ser apropriada
por capacidades intelectuais medianas. Tal cultura ndo exige, para ser
assimilada, muito esfor¢o intelectual ou moral, e também se caracteriza
por um baixo custo monetario. Entretanto, até mesmo as culturas de
massas necessitam de ideias novas produzidas por mentes criativas.
Podemos ver entdo que a democracia exige qualidades que vdo além da
mediocridade da cultura de massas, ela necessita de dedicagdo,
concentracdo, profundidade. Strauss reconhece a educacdo liberal como
um remédio para a cultura de massas: “A educagdo liberal ¢ a escada pela
qual nés tentamos ascender da democracia de massas para a democracia
em seu sentido original” (Strauss, 1989, p. 314).

Em relacdo a esse debate, Burns mostra que as tradi¢des
filosoficas, antiga ¢ moderna, se diferem, em relacdo ao conceito de
democracia. A rejeicao da democracia pelos pensadores antigos esta ligada
ao fato de que para eles o fim do ser humano ndo € a liberdade, mas sim a
virtude. E devido a fatores econdmicos, no mundo grego era inevitavel que
uma democracia fosse governada por pobres, que ndo tinham instrucao
alguma para governar. Por outro lado, a democracia moderna, regime mais
complexo, que goza de abundancia, apresenta outro problema que pode ser
identificado como a cultura de massas. Caracterizada dessa maneira, a
democracia moderna necessita de uma educagdo que enriqueca
intelectualmente a alma, dando a ela profundidade. Burns nota, entretanto,
que esse tipo de educacdo é ameagado pela dinamica de abundancia
econdmica’.

Entendendo que a democracia moderna surge do proprio projeto
cientifico moderno, como mostra Burns, Strauss vé€ no desenvolvimento
tecnologico uma ameaga. Uma diferenca identificada entre a democracia

' Cf. Burns, 2021, p. 1

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 197



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

moderna e a democracia cldssica poderia estar relacionada a tecnologia.
Para Strauss o pensamento tecnologico esta no cerne da filosofia politica
moderna, com o objetivo de aumentar o poder humano e desenvolver uma
relacdo de dominio com a natureza (Burns, 2021, p. 2). De acordo com os
pensadores antigos, a emancipagdo da tecnologia poderia ter
consequéncias ruins. Para eles, a filosofia ¢ uma tarefa essencialmente
teorética, ¢ a “Busca do conhecimento das coisas mais importantes”
(Strauss, 1989, p. 327) e a libertacdo da tecnologia do controle da moral e
da politica pode ser desastrosa. Dessa forma, eles apresentam uma rejeigao
da ideia de uma ciéncia dominada pela técnica, pois isso seria destrutivo
para a humanidade (Burns, 2021, p. 4).

A democracia liberal se apoia na doutrina da igualdade natural
entre os homens, com isso, a soberania deve pertencer ao povo, nesse
sentido, surge uma distingdo entre a soberania e o governo. A soberania
agora pertence a uma classe que ndo participa diretamente do governo,
mas ¢ representada por ele. No entanto Strauss, como mostra Burns, vai
entender que esse tipo de governo exige um comprometimento do cidadao,
pois o papel do governo € apenas representar o povo, isso exige do proprio
povo responsabilidade (Burns, 2021, p. 12). A responsabilidade esta no
lugar da virtude no mundo moderno, de modo que o cidaddo deve se
comprometer com a coisa publica no sentido de acompanhar as acdes de
seus representantes. A propria defini¢do de Strauss diz que a forma como
se usa a palavra responsabilidade atualmente constitui um neologismo. O
que hoje consideramos como uma pessoa responsavel, para o mundo
antigo seria o substituto do termo justo ou virtuoso. Se consideramos uma
pessoa responsavel por algo na medida em que ela se da conta dos proprios
atos, nesse sentido, no entanto, um assassino responsavel esta muito
distante da virtude. Desse modo, responsabilidade ndo se identifica com a
virtude (Strauss, 1989, p. 323).

Frente a esses problemas, Strauss, de acordo com Burns, entende
que a acdo politica e moral e a grandeza ainda sdo possiveis dentro de uma
democracia moderna. Strauss estaria direcionando para a adesdo ao
constitucionalismo democratico liberal que pode ser direcionado por uma

198 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

aristocracia dentro da democracia. Nela o pensamento ¢ cultivado por uma
educacdo religiosa e pelo estudo nos grandes livros (Burns, 2021, p. 15).

A forma como se define a educacao liberal — uma maneira de
ascender da democracia de massas para uma espécie de aristocracia
universal — pode soar como uma abordagem que limita a ideia de educacdo
liberal a um sentido meramente politico, que assume de maneira dogmatica
a bondade da democracia moderna. Assim, Strauss se depara com a
questdo a respeito de como devemos nos comportar frente a democracia
moderna. Seria o caso de simplesmente abandonarmos a democracia de
massas e retornarmos a natureza? Os problemas apresentados pela cultura
de massa nos levam a procurar caminhos alternativos, como um retorno a
vida em tribos iletradas. Uma sociedade iletrada é aquela que se sustenta
no costume ancestral, que remonta aos fundadores originais, os deuses.
Uma vez que ndo existem escritos em tal sociedade, os herdeiros da
tradi¢do ndo podem ter contato direto com os fundadores originais. Desse
modo ndo ¢é possivel saber se ocorreu algum desvio em relacdo aos
ensinamentos originais. Nesse sentido, uma sociedade iletrada ndo pode se
fundamentar no principio de que o melhor ¢ o ancestral. Uma comunicacao
direta entre os herdeiros da sociedade e os seus fundadores seria possivel
somente por meio de livros. De forma que inviabiliza um retorno ao
analfabetismo. Uma vez que somos inclinados a viver com os livros, o
ideal seria viver com os grandes livros (Strauss, 1989, p. 315).

A educagdo liberal para a vida na cidade ¢ uma educagdo para a
exceléncia humana. Por outro lado, de acordo com as contribui¢des de
Platao, a educagdo no mais alto sentido é a filosofia. A filosofia, nesse
caso, ¢ entendida como a busca pelo conhecimento das coisas mais
importantes, o conhecimento da felicidade e da virtude. No entanto, o
filosofo grego reconhece a imperfeicdo da sabedoria humana, de forma que
a virtude e a felicidade serdo sempre limitadas. Contudo, o filésofo ¢é
possuidor de todas as exceléncias que a mente humana é capaz de alcangar
(Strauss, 1989, p. 316). Nesse sentido, Strauss conclui que ndo podemos
ser filosofos pois ndo podemos adquirir a mais alta forma de educagao.
Entretanto, apesar de ndao podermos ser filosofos, podemos, segundo

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 199



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

Strauss, amar a filosofia e tentar filosofar. Filosofar nesse sentido consiste
em ouvir, discernir, conhecer o dialogo entre os grandes fildsofos (Strauss,
1989, p. 317).

No entanto, encontrar grandes filésofos ndo ¢ algo comum, por
isso, em grande medida, temos acesso ao pensamento deles apenas por
meio de livros, que sdo obras importantes. Uma tarefa da educacao liberal
Strauss identifica em estudar os livros fornecidos pelos grandes pensadores
(Strauss, 1989, p. 312). Contudo, essa ndo € uma tarefa simples, porque as
grandes mentes divergem a respeito dos assuntos mais importantes. De
modo que a educagdo liberal ndo pode se reduzir a uma doutrinagdo.

A importancia do método dialégico para a realizaciao da boa sociedade

Ao compreendermos a educacdo liberal como o ato de estudar o
dialogo entre as grandes mentes, defrontamo-nos com a maior dificuldade,
a saber, essa conversagdo ndo vem a ser sem a nossa ajuda. Isso ocorre na
medida em que os grandes pensadores se comunicam por meio de
monoblogos, e nossa fungdo ¢ transformar seus monologos em didlogos.
Essa defesa do didlogo como um bom método para se relacionar com a
obra dos grandes pensadores foi observada por McDonough em sua obra
Strauss’s Right Pedagogy onde ele mostra que Strauss defende uma forma
de abordagem dialdgica das obras produzidas pelas grandes mentes, de
modo a nos preocupar com as questdes levantadas pelos autores, e nao
apenas nos contentar com as respostas apresentadas. Nesse sentido, ¢é
importante observar a forma como o texto ¢ estruturado e ndo apenas seu
contetido. O texto deve ser objeto de pesquisa € ndo deve ser entendido
como um recipiente de informagdes (Mcdonough, 2011, p. 53).

McDonough ainda nos diz que Strauss segue um método
pedagbgico semelhante ao método utilizado por Tucidides em seus
ensinamentos historicos. Tucidides apresenta um conhecimento que ¢
necessario para a realizagdo da melhor cidade, embora ndo seja
propriamente um conhecimento de como governar. Esse conhecimento néo

200 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

pode ser apresentado por meio de afirmagdes e argumentacdes, mas deve
ser adquirido por meio de interpretacdo e de dialogo. O que € ensinado por
Strauss ndo € um conhecimento substantivo, mas um conhecimento de
como engajar-se em uma pratica continua. A discussdo de Strauss sobre a
pedagogia enfatiza o discurso, que n3o € meramente um meio de
transmissdo de ideias, mas € entendido como um tipo de engajamento ativo
em que principios e valores sdo determinados. A qualidade dialogica dos
textos de Strauss ndo € meramente estilistica, em vez disso, serve para
iniciar leitores por exemplificar métodos de engajamento (Mcdonough,
2011, p. 56).

Strauss discute a Historia da Guerra do Peloponeso de Tucidides
para mostrar o tipo de pedagogia que se encontra implicita nessa obra.
Strauss entende que o registro de Tucidides a respeito dos acontecimentos
da guerra tem como fun¢do ndo apenas transmitir a memoria do evento,
mas junto a isso, Tucidides esperava redescobrir as condi¢des que fazem o
melhor regime possivel. O modo pelo qual Tucidides trata os discursos dos
atores politicos conduz a uma licdo crucial a respeito do método que o
engajamento politico é ensinado. Este ensinamento ocorre ndo tanto como
uma retratacdo do que exatamente aconteceu, mas ¢ elaborado como um
exemplo do que pode ser alcangado politicamente por discursos por meio
da implementagdo das melhores praticas retdricas. Strauss entende que o
propoésito de Tucidides é preservar a sabedoria desenvolvida em Atenas
(Mcdonough, 2011, p. 57).

Em sua analise da obra de Tucidides, Strauss reconhece a ele a
autoria dos discursos dos politicos envolvidos na guerra. E o préoprio
Tucidides o autor dos discursos que estdo de acordo com os cénones de
retorica. Os discursos encontrados nas obras do historiador grego ndo sao
discursos naturais de homens sem erudi¢do, mas sdo elaborados por
oradores que possuem capacidade de desenvolver discursos consistentes
com as regras dos discursos. Tucidides ndo relata como os estadistas
discursavam, mas faz um esfor¢o na dire¢do de como eles deveriam
discursar. O objetivo dessa estratégia elaborada pelo historiador grego ndo
foi de corrigir os politicos; ao contrario, seu intuito era mostrar aos seus

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 201



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

leitores algo que possui mais forga pedagogica quando exibido
(Mcdonough, 2011, p. 58).

McDonough ainda nos diz que a obra de Strauss Direito Natural e
Historia ¢ composta, a exemplo de Tucidides, com o objetivo ndo de
convencer sua audiéncia a respeito da aplicagdo universal de certos
direitos, mas de exemplificar um estilo essencial de investigacao a respeito
do direito natural. As investigacdes a respeito dos direitos, como
fundamento da democracia liberal, colocam em risco a existéncia da ordem
politica, por coloca-la em questdo. O método da investigagdo, para Strauss,
determina quais sdo os beneficios e os custos do questionamento. O
filésofo teuto-americano ndo se opde ao questionamento dos principios
politicos levado a cabo pelos modernos, no entanto, se opde ao método
utilizado nessas investigagdes (Mcdonough, 2011, p. 62).

Strauss organiza Direito Natural e Historia de modo a apresentar o
pensamento de autores modernos como Thomas Hobbes, John Locke e
Edmund Burke. Além destes, ele apresenta o pensamento dos autores
classicos, como Platdo, Aristoteles € Tomas de Aquino. Com isso, Strauss
elabora um contraponto entre esses autores, de forma que os antigos se
tornam interlocutores de um didlogo com os modernos. A exemplo de um
drama em que a opinido do autor ¢ ofuscada pela opinido dos atores, é
dificil determinar a opinido do escritor sem antes considerar o todo da
composi¢do. Nesse sentido, Strauss busca fornecer ao leitor a sensagdo de
presenciar um didlogo entre interlocutores discordantes. Na medida em
que avangamos na leitura da obra podemos ver o desenvolvimento das
ideias formuladas por diversos pensadores. A partir de sua apresentagéo,
podemos esbogar uma imagem do pensamento proprio de Strauss. Nesse
momento, no entanto, ja estamos introduzidos em um relato historico do
debate. A exemplo de Tucidides, que se esfor¢a em representar os
discursos no contexto historico-politico, Strauss, por meio de uma
justaposi¢do da posi¢do de escritores relevantes, revela sua contribui¢do
para a democracia liberal (Mcdonough, 2011, p. 63).

Strauss compreende que mesmo quando escrevem didlogos, os
grandes pensadores se comunicam por meio de monologos, haja vista que

202 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

nos dialogos platonicos, por exemplo, ndo vemos um dialogo entre as
mentes de mais alta ordem, mas sdo didlogos entre um homem superior e
um homem inferior a ele. Nesse sentido, devemos fazer o que as grandes
mentes sdo incapazes de fazer. Uma vez que as grandes mentes se
contradizem no que diz respeito aos assuntos mais importantes, elas nos
obrigam a julgar seus mondlogos, e articular seus pensamentos,
transformando seus mondlogos em dialogos. Por outro lado, devemos
reconhecer nossa incapacidade de efetuar essa tarefa (Strauss, 1989, p.
318).

Nossa interagdo com o pensamento dos autores mais importantes
pode ser obscurecida por diversas ilusdes. Nesse caso tendemos a acreditar
que nosso ponto de vista é superior aquele apresentado pelos grandes
pensadores. De outro modo, podemos acreditar que cada pensador estava
relativamente certo em seu ponto de vista. Ora, aceitamos que nao ha
pontos de vista verdadeiros em relacdo ao seu contetido, mas somente em
relagdo a sua forma; nesse sentido somos conduzidos a um relativismo, de
modo que o certo € relativo a cada perspectiva. Existe também uma ilusdo
que obscurece nossa verdadeira situacdo, ela nos leva a acreditar que
podemos ser mais sabios que os homens mais sabios do passado. Nesse
caso, em vez de ouvintes atentos, somos induzidos a desempenhar um
papel de juizes. De acordo com Strauss, a causa dessa situacdo ¢ que
nossos professores acreditaram em uma sociedade puramente racional,
cada um incentivado a encontrar sua orientacdo por suas proprias forgas
(Strauss, 1989, p. 318).

A filosofia, na perspectiva de Strauss, deve evitar a tentagdo de
ser edificante. Contudo, ndo podemos exercer nosso entendimento sem
entender alguma coisa de importante de tempos em tempos, ¢ esse ato de
entendimento pode ser acompanhado pela consciéncia de nosso
entendimento. Essa é uma experiéncia independente de se o que
entendemos ¢ agradavel ou ndo, justo ou injusto. Podemos dizer que, em
certo sentido, os males s30 necessarios para que haja compreensdo.
Considerando a dignidade da mente, nés podemos perceber o fundamento

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 203



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

da dignidade humana e, também, a bondade do mundo, que ¢ a casa do
homem (Strauss, 1989, p. 319).

A educacdo liberal, o intercdmbio com as grandes mentes, consiste
no cultivo da modéstia, no sentido de entender que existiram grandes
pensadores que sdo importantes para nds. Ao mesmo tempo € o
treinamento para a ousadia, pois exige de ndés um rompimento com a
pressa, com a vaidade intelectual. A educagdo liberal nos liberta da
vulgaridade, ela nos fornece experiéncia das coisas belas (Strauss, 1989,
319). Desse modo, podemos dizer que a educacdo liberal é responsavel por
aprimorar a alma humana para que ecla desenvolva capacidades mais
profundas. A politica, sem duvidas, esta entre as atividades que exigem de
seus atores competéncia e habilidades que vao além do que € fornecido
pela cultura de massas. Veremos a seguir como a educacgdo liberal ¢
fundamental na formagdo do cavalheiro, aquele que se ocupa da arte da
politica.

A formacio dos cavalheiros pela educacio liberal e a diferenca entre
essa forma de educacio e a filosofia

Strauss em Liberal Education and Responsability procura
desenvolver uma reflexdo a respeito de duas sentencas que estdo presentes
na obra What is Liberal Education? A saber, as sentencas dizem respeito
primeiramente a educagdo liberal como um caminho que conduz da
democracia de massas a democracia ideal e, ao lado desta, a educacdo
liberal como um empreendimento necessario para fundar uma aristocracia
em uma democracia de massas (Strauss, 1989, p. 323).

Nesse sentido, Strauss vai fornecer um esbog¢o da educagdo
original do cavalheiro que ¢, em grande medida liberal num sentido
diferente do sentido politico atual, desse modo ele inicia uma reflexdo a
respeito do termo “liberal”. De acordo com o fildésofo teuto-americano, o
termo liberal tanto no mundo antigo, quanto atualmente, ¢ relacionado com
a politica. O conceito de liberal se relacionava no mundo antigo com o

204 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

homem livre, em oposicdo ao escravo, haja vista que a liberdade pressupde
a ideia de escraviddo. Um escravo pode ser entendido como aquele ndo
possui tempo para si, mas deve se dedicar ao seu mestre. Por outro lado, o
mestre € livre para dedicar-se a si mesmo, ele pode se ocupar da politica e
da filosofia. Nesse sentido, existem muitos homens livres que se
assemelham a escravos, pois sdo submetidos a uma grande carga horaria
de trabalho, e ndo podem dedicar-se a si mesmos. Os verdadeiros homens
livres sdo os que podem gozar de lazer, sdo aqueles que possuem riquezas
que ndo exigem muito tempo para sua administragdo. Se ele gastar muito
tempo em suas atividades de labuta, ele ndo possuira muito tempo para se
dedicar a politica e aos estudos. Para manter esse estilo de vida, os
cavalheiros, como Strauss os denomina, dependem de que outros fagam
suas atividades que exigem tempos, ou seja, os cavalheiros dependem
daqueles que ndo sdo cavalheiros. Esse modo de vida ndo ¢ seguro, no
entanto, se os cavalheiros ndo forem os governantes, ou seja, se 0 regime
da cidade ndo for uma aristocracia (Strauss, 1989, p. 324).

A educagdo liberal forma cavalheiros. De acordo com Strauss, a
palavra referente a educag¢do no idioma grego (paideia) deriva-se da
palavra grega para crianca (pais, paidos). Inicialmente, a educacdo liberal
¢ direcionada para criangas. Os termos “educacdo” e “ludico” sdo
préximos no grego. No entanto, a atividade realizada pelo cavalheiro ¢
uma atividade séria. Os assuntos de que se ocupam os cavalheiros sdo os
mais importantes, na medida em que se relacionam com a boa ordem da
alma e da cidade. A educagdo dos cavalheiros consiste na formacdo do
carater de gosto. Strauss entende que a fonte dessa educag@o se encontra
nos poetas. Os cavalheiros necessitam de aprimorar atividades
administrativas a fim de gerir os assuntos domésticos e publicos. Essa
educacdo pode ser transmitida de cavalheiros mais experientes para
aqueles iniciantes. Junto a isso, os cavalheiros podem receber instrugdes de
professores de retorica. Dessa forma, Strauss reconhece que apenas ricos
podem receber esse tipo de educagdo (Strauss, 1989, p. 325).

Essa situagdo nos conduz a uma reflexdo a respeito da justica
numa sociedade governada por um cavalheiro. Um governo ndo pode ser

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 205



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

justo governando apenas para uma parte da sociedade, mas tdo somente se
ele governar para toda ela. Nesse caso, € uma tarefa do cavalheiro exercer
um governo que seja benéfico para a cidade como um todo. Strauss nos diz
que homens iguais devem ser tratados igualmente, e ele reconhece que os
cavalheiros nao sdo superiores aos homens vulgares. O unico elemento que
distingue os cavalheiros ¢ sua educa¢do, no entanto, a maioria das pessoas
¢ capaz de adquirir o mesmo tipo de formagdo. Nesse caso, algumas
pessoas possuem mais oportunidades que outras, mas isso ocorre de
maneira injusta, pois o unico critério para que uma pessoa possa se tornar
um cavalheiro € seu poder aquisitivo. Nesses moldes uma aristocracia seria
injusta (Strauss, 1989, p. 325).

Do ponto de vista do cavalheiro, a cidade ndo pode fornecer a
todos os cidaddos condigdes para se tornarem cavalheiros. Insistir na ideia
de que homens iguais por natureza devem ser igualmente tratados em
sociedade pode levar a um estado de monotonia universal. O mais comum
¢ que haja poucos ricos e muitos pobres. No entanto, parece arbitrario a
maneira como algumas familias sdo condenadas ao estado de pobreza e
miséria, ao passo que poucas familias sejam escolhidas para administrar
grandes riquezas (Strauss, 1989, p. 326). De acordo com Burns, o
argumento da monotonia universal ndo apresenta para Strauss um motivo
pelo qual, em uma sociedade com recursos limitados, uma familia deve ser
condenada a monotonia ao passo que outra deve ser levada a distingdo
(Burns, 2021, p. 38).

O governo dos cavalheiros parece injusto na medida em que eles
sdo naturalmente iguais aos pobres, se diferem destes apenas pela
educacdo que € inacessivel aqueles que ndo podem pagar por ela. Strauss,
nesse caso, ndo admite esse arranjo politico, pois o governo do cavalheiro
implica que ele é responsavel pelas pessoas comuns, contudo, o cavalheiro
tem uma natureza semelhante a natureza dos governados por ele, a sua
diferenca é a sua educac¢do que lhe foi possivel devido ao seu poder
aquisitivo. No entanto, isso vai contra a natureza, pois os iguais devem ser
tratados como iguais, um governante legitimo deve ser, por natureza,
superior, ou seja, deve ser um filésofo. Os cavalheiros entre si discordam

206 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

da natureza da virtude: por um lado, alguns deles entendem-na como digna
de escolha por si mesma, ao passo que, por outro lado, alguns deles veem
na virtude um meio para adquirir honra. Desse modo, eles discordam em
relacdo aos primeiros principios e ndo sdo capazes de realizar deliberagdes
comuns. Mesmo nao sendo capacitados, eles sdo responsaveis pelo bem-
estar do vulgo (Strauss, 1989, p. 326).

O principio fundamental para o governo dos cavalheiros conduz a
uma rejei¢do da democracia. A democracia € o governo da maioria dos
adultos livres, no entanto apenas a minoria entre eles ¢ educada. Nesse
sentido, a democracia se fundamenta na liberdade concedida a todo
cidaddo livre. Uma vez, porém, que numa democracia a maioria dos
cidaddos ¢ iletrada a democracia ¢, na realidade, um governo de
analfabetos, e por isso ¢ rejeitada por Strauss. Numa democracia todos
devem, pelo menos em algum grau, possuir a arte da politica, no entanto,
alguns cidaddos ndo sfo capazes de adquirir essa arte por meio da
educacdo. A verdadeira arte politica, capacita o ser humano nao somente a
obedecer, mas a articular leis, e essa capacidade é adquirida pela educag@o,
que ¢ restrita aqueles que podem pagar por ela (Strauss, 1989, p. 327).

A politica e a filosofia constituem as atividades necessarias para se
tornar um cavalheiro. Como mostra Burns, o cavalheiro se ocupa com o0s
fins politicos, ao passo que o filésofo estd interessado na busca pela
verdade do todo. A finalidade da filosofia, uma atividade essencialmente
zetética, muito se difere dos objetivos politicos, pois esses muitas vezes
nao surgem de uma investigagdo, mas em grande medida a politica
pressupoe seus fins (Burns, 2021, p. 40). Strauss nos diz que a filosofia
pode ser entendida de duas maneiras, uma mais estrita, outra mais vaga.
Sendo compreendida de um modo mais vago, a filosofia pode ser definida
como um interesse intelectual. Estritamente falando, a filosofia é a busca
pelo conhecimento das coisas mais importantes. Neste tltimo sentido, a
filosofia é superior a politica. Uma vez que a politica é a perseguicdo de
certos fins, a boa politica persegue os fins bons. No entanto, a distingdo
entre os fins que sdo bons e os fins que nao sdo bons transcende a politica.
Isso ocorre, porque, de acordo com o pensamento de Strauss, as coisas

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 207



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

mutaveis e corruptiveis pressupdem as coisas imutaveis e incorruptiveis
(Strauss, 1989, p. 327). A politica necessita de fins fornecidos por uma
ordem eterna que a transcende.

Esse argumento pode sugerir o motivo do interesse do cavalheiro
pela filosofia, mas ele ndo nos diz se um filésofo poderia se interessar pela
politica. Uma vez que o principal interesse do fildsofo esta na busca pela
verdade e no conhecimento da ordem eterna, isso implica, como vé Burns,
em uma disposicao que esta dissonante com a ordem politica. Uma ciéncia
do todo, a pretensao do filésofo, exige que o todo seja governado por uma
natureza que ndo faz parte da ordem politica, mas sim a uma ordem fisica.
Essa natureza estabelece que todas as coisas, tanto as que surgem a partir
da acdo humana, quanto as coisas que independem dela, sdo pereciveis ou
corruptiveis. No entanto, hd uma resisténcia em aceitar isso por parte
daqueles que estdo engajados na vida politica. Estes podem ser inclinados
por suas esperangas ¢ apegos a conceberem o mundo como uma obra de
deus ou deuses eternos e misteriosos, que ignoram as necessidades naturais
em prol da justica. Dado que o conhecimento do filosofo ndo abrange
todas as coisas, as naturezas que sdo alvo de suas pesquisas ndo sdo
evidentes por elas mesmas (Burns, 2021, p. 44).

A educacio liberal como uma preparaciio para a filosofia e a filosofia
como a mais alta forma de educacio: a educacao do adulto

Segundo uma reflexdo desenvolvida por Burns em conformidade
com o pensamento de Strauss, a filosofia politica foi fundada por Socrates
como uma “educagdo liberal” que é uma preparacdo necessaria para a
filosofia. Ela surge a partir da compreensdo de Socrates do problema que
emerge de nossa falta de acesso das causas fundamentais das coisas, isso
levou a uma tentativa sem precedente de fundamentar a vida na razdo por
meio de uma investigacdo dialética das questoes politicas (Burns, 2021, p.

44).

208 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

A filosofia transcende o cavalheirismo, e, do ponto de vista de
Strauss, a educacao liberal ganha um significado de preparagao para a vida
filosofica. Aquilo que os cavalheiros tomam como certo a respeito dos
assuntos mais importantes, o filosofo, por sua vez, transforma em objeto
de duvida. Ha uma grande diferenca entre a virtude do cavalheiro ¢ a
virtude do filésofo. E uma condi¢io do cavalheiro gozar uma vida de
riquezas, uma vez que ele deve pagar pela sua educacdo. Ao passo que o
filésofo, como vemos no caso de Sdcrates, pode ser pobre. A virtude do
filésofo, para ser desenvolvida, ndo necessita de riquezas. A virtude do
cavalheiro, por outro lado, exige o dominio da arte pela qual se defende
sua propriedade. Strauss reconhece, no entanto, que embora existam
diferencas entre a virtude do filésofo e a virtude do cavalheiro, esta pode
ser entendida como um aspecto politico da virtude do filésofo (Strauss,
1989, p. 328).

No entanto, ainda paira a questdo de por que os cavalheiros € nao
os filésofos devem governar. Uma vez que o filésofo é melhor por
natureza e por educacdo, qual seria o motivo de os cavalheiros
governarem? Um argumento vai na direcdo de que os filosofos se ocupam
totalmente com as coisas mais importantes, na busca do conhecimento do
todo, por isso ndo teriam tempo para se dedicar aos assuntos publicos.
Dessa forma, o governo dos cavalheiros se faz necessario. No entanto, esse
argumento ignora que Strauss se refere nesse contexto ndo a atividade do
filosofo propriamente dita — a busca da ciéncia do todo — mas ele se refere
a educagdo preparatoria do filésofo nos assuntos mais importantes. Ora,
ndo apenas os filésofos, mas também os cavalheiros se ocupam dos
assuntos mais importantes. Tais assuntos ndo sdo exclusivos da filosofia,
mas sdo contemplados pela educacdo liberal, que junto a educagdo do
cavalheiro se torna uma preparagao para a filosofia (Burns, 2021, p. 45).

Os filésofos sdo entendidos por Strauss, como vimos, serem
melhores por educagdo e por natureza. O governo do cavalheiro ¢ um
reflexo do governo do filésofo. A filosofia ¢ uma atividade zetética,
continua e vitalicia, ¢ a educagdo do adulto (Strauss, 1989, p. 328). O
conhecimento do mais alto tipo ndo é facilmente disponivel como é o caso

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 209



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

dos conhecimentos mais vulgares, no entanto, ele exige sempre uma
atualizagdo. A educagdo do cavalheiro pode ser dividida como uma
atividade Iudica do potencial cavalheiro e a atividade séria do cavalheiro
propriamente dito. Essa distingao ndo pode existir na educacao do filosofo,
uma vez que a filosofia se encarrega dos assuntos mais importantes e
sérios. Nesse sentido, a exemplo de Platdo, Strauss reconhece a
impossibilidade do governo do filésofo. Um problema que conduz a outro,
tendo em vista que o filésofo serd governado por seus inferiores (Strauss,
1989, p. 329).

Uma saida seria dizer que os filésofos ndo sdo parte constituinte da
sociedade e quem educa a cidade ¢ a religido na figura do padre. A
finalidade da cidade ndo ¢ a mesma da filosofia. A diferenca que
observamos entre o cavalheiro e o vulgo € mais evidente se observamos a
diferenca entre o fildsofo e o nado fildésofo. O filésofo e o nao filésofo nao
sdo capazes de efetuar o mesmo tipo de escolhas. Nesse sentido existe uma
desproporc¢do entre filosofia e cidade. A filosofia pode existir de forma
paralela em relagdo a cidade. O filosofo é responsavel pela cidade somente
na medida em que sua atividade contribua para o bem-estar da cidade — a
filosofia tem um efeito civilizador. A cidade necessita da filosofia apenas
de forma indireta (Strauss, 1989, p. 330).

Em sua relacdo com a cidade, o filosofo obedece até mesmo leis
injustas a mando da cidade. O filésofo contribui para a cidade por meio do
efeito humanizador do seu trabalho, mas contribui apenas indiretamente. A
partir dessas reflexdes ainda persistem muitas questdes a respeito do que
justificaria a falta de espirito publico do filésofo, ou entdo qual seria o
conteudo do conhecimento adquirido dialeticamente pelo filésofo. Para
explicar isso, Burns vai refletir a respeito de como Strauss entende a
disposi¢do do fildésofo. Nesse argumento ele considera que o cavalheiro
ndo pode dar um relato inteligivel de seu modo de vida. Dessa forma, o
cavalheiro e o filésofo, como vimos acima, ndo tomam as mesmas
deliberagdes. O problema, entdo, ndo se limita a deficiéncia do
entendimento do povo, mas se estende as deficiéncias do proprio
cavalheiro. O cavalheiro ¢ incapaz de fornecer um relato coerente de sua

210 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

compreensao de vida nobre, assim como ¢ incapaz de fornecé-la ao povo.
A incoeréncia na reivindica¢ao do governo dos cavalheiros € visivel para
os filésofos (Burns, 2021, p. 46).

Como Burns nos lembra, a educagdo dos cavalheiros é orientada
por poetas. Considerando que os filésofos ndo sdo parte constituintes da
cidade, os unicos professores que realmente fazem parte da cidade sdo os
sacerdotes. O governo nobre do cavalheiro educado pelos poetas ¢
compativel com o oficio do sacerdécio e a preocupacdo com o divino
(Burns, 2021, p. 47). Ocupar-se com 0s assuntos mais importantes ¢é tarefa
dos filésofos, mas também dos cavalheiros, essa aten¢do aos assuntos mais
sérios inclui o confronto com nossa mortalidade como membros de uma
comunidade politica. O filésofo politico frente a esse confronto encontra
como resultado uma resignagdo serena, e entende a finitude humana como
uma necessidade da natureza. O cavalheiro, por sua vez, apresenta uma
resposta a esse problema comum aos poetas, uma resposta que ndo pode
ser deixada de lado. A resposta do cavalheiro reivindica a experiéncia
religiosa da intervengdo divina nos assuntos humanos. Com isso, cria um
desafio a disposi¢ao cientifica do filésofo ao afirmar que as causas naturais
ndo se constituem de eventos necessarios, mas sdo intervengdes divinas
nos assuntos humanos. Como falamos no inicio dessa secdo, foi a esse
desafio que a filosofia politica classica se voltou com o objetivo de
fundamentar uma orientacdo racional da vida por meio do uso da dialética
no nivel da discussdo do cavalheiro, um nivel pré filosofico. Essa
atividade, no entanto, ndo tinha como objetivo efetivar uma modificacdo
cientifica da politica (Burns, 2021, p. 48).

Em linhas gerais, os filésofos pré-modernos ndo cultivam ilusdes
em relagdo a possibilidade de realiza¢do de uma aristocracia genuina. Para
todos os propositos praticos, eles se satisfazem com o regime no qual o
cavalheiro compartilha poder com o povo, um regime que utiliza de
eleicdes para definir seus governantes (Strauss, 1989, p. 330). Em
continuidade na sua obra, Strauss se dedica a tarefa de mostrar as
mudangas que a modernidade proporcionou a ideia de educacao liberal. No

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 211



Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

entanto, ndo iremos nos aprofundar nessa transformagao ocorrida na forma
de compreender a educacgao liberal.

Conclusao

A partir dessas reflexdes, tentamos mostrar o carater da educacéo
liberal tal como ele foi pensado pelo filésofo Leo Strauss. Vimos que a
educacao liberal pode ser entendida como uma espécie de remédio para os
problemas das democracias modernas e das culturas de massas. A cultura
de massas, por sua vez, fornece um produto artistico e intelectual de ma
qualidade e barato, sendo acessivel e raso, em oposi¢do a profundidade
necessaria as boas obras de arte. A educagdo liberal tem como
caracteristica resgatar a paciéncia e a contemplacdo do belo que nao se
encontram em uma cultura de massas. Junto a isso, podemos dizer que a
educacdo liberal forma cavalheiros, no entanto ela exige um custo e se
restringe aqueles que gozam de riquezas e tempo para dedicacdo. No
entanto, a forma como ocorre essa divisdo entre pobres e ricos, ¢ arbitraria
e injusta, pois 0s pobres nao possuem acesso a essa educacdo meramente
por acaso. Esse problema evanesce quando falamos da filosofia, uma vez
que nesse caso ndo ha a necessidade de possuir bens e riquezas, €
necessario, por outro lado, possuir uma inclinagdo natural para a sabedoria,
que ndo se encontra na alma do cavalheiro. Isso faz da filosofia a mais
nobre forma de saber, pois o filésofo é por natureza superior aos outros
membros da sociedade. J& o papel da educacdo liberal pode ser de
preparacdo para a vida filosofica.

Poderiamos ainda nos perguntar, considerando a analise de Strauss
da sociedade como uma esfera de carater doxastico e religioso, em que
medida sua proposta de uma educacdo que considerasse esse carater
religioso teria espaco em um mundo secular? As criticas de Strauss ao
[luminismo apresentam um teor de descontentamento com a forma como o
pensamento moderno atacou e desdenhou da ortodoxia. Mas podemos nos
perguntar em que medida, num mundo onde o proprio Strauss reconhece

212 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Claudio Cesar Carvalho dos Santos

que nossos professores acreditam em uma sociedade puramente racional e
autonoma (Strauss, 1989, p. 318), ¢ valido propor um ensino que considere
como parte fundamental o ensino religioso®. A obra de Strauss, em grande
medida, esta direcionada a responder essas questdes, desde seu primeiro
livro publicado em 1930 Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner
Bibelwissenschaft, podemos ver a preocupagdo de Strauss com esses
problemas que envolvem o conflito entre filosofia e religido. O que
podemos dizer em relacdo a posicdo do filésofo seria uma alternativa
apresentada por ele de reavivar um debate que havia sido deixado de lado
na modernidade, pois essas questdes fundamentais, como o problema
teoldgico politico — que inclui a questdo da formacao do cidadao, se o
direcionamento deste deve obedecer a uma regra exterior, a heteronomia
de orientagdo ortodoxa ou se ele deve se guiar pela propria razdo — sao
questdes necessarias para a compreensdo da sociedade e da filosofia
enquanto tal.

Referéncias

BURNS, Timothy W. Leo Strauss on Democracy, Technology, and Liberal
Education. Albany : State University of New York Press, 2021. DOI:
https://doi.org/10.1515/9781438486154.

MCDONOUGH, Tim. Strauss’s Rights Pedagogy: /n: YORK, Jeffrey G.;
PETERS, Michael A. Leo Strauss, Education and Political Thought. Madison:
Fairleigh Dickinson University Press, 2011. p. 52-73. DOI:
https://doi.org/10.5771/9781611470550-52.

OLIVEIRA, Richard Romeiro. The subversion of ancient tought: Strauss’s
interpretation of the modern philosofic project. Rev. Int. Fil, Campinas, v. 43, n. 3,
p. 1-54,2020. DOI : https://doi.org/10.1590/0100-6045.2020.v43n3.ro.

ROBERTSON, Neil G. “The Second Cave”: Leo Strauss and the Possibility of
Education in the Contemporary World. In: YORK, Jeffrey G.; PETERS, Michael
A. Leo Strauss, Education and Political Thought. Madison: Fairleigh Dickinson

2 E o argumento que Burns defende e que reproduzimos na primeira segio desse artigo
(Burns, 2021, p. 15).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 213


https://doi.org/10.1515/9781438486154
https://doi.org/10.5771/9781611470550-52
https://doi.org/10.1590/0100-6045.2020.v43n3.ro

Strauss e o duplo propdsito da educagéo liberal

University Press, 2011. p. 34-51. DOI: https://doi.org/10.5771/9781611470550-
34.

STRAUSS, Leo. What is Liberal Education? /n: STRAUSS, Leo. An Introduction
to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne State
University Press, 1989. p. 311-319.

STRAUSS, Leo. Liberal Education and Responsability. /n: STRAUSS, Leo. An
Introduction to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne
State University Press, 1989. p. 321-345.

STRAUSS, Leo. Spinoza’s Critique of Religion. Chicago: The University of
Chicago Press, 1997.

Data de registro: 24/02/2023
Data de aceite: 06/09/2023

214 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.5771/9781611470550-34
https://doi.org/10.5771/9781611470550-34

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68504

Leo Strauss e a Educacio Liberal’

Walter Nicgorski

Tradudor: Bruno Irion Coletto*

NICGORSKI, Walter. Leo Strauss and Liberal Education. Interpretation:
A Journal of Political Philosophy, Waco, v.13,n. 2, p. 233-250, 1985.

Leo Strauss escreveu sobre educacdo liberal enquanto professor e
inspirou-a amplamente por meio do trabalho de seus alunos. Este ensaio
revisara e destacara o que ele escreveu sobre a educacdo liberal. Em
seguida, argumentard que seus esfor¢os para a educagao liberal constituem
uma contribuicéo critica para o ensino superior norte-americano e, por sua
vez, para a democracia dos Estados Unidos. Que ele realmente pretendia
dar essa contribuicdo ndo poderia ser mais claro. Mas essa contribuigdo
ainda estd em uma forma seminal, dificilmente compreensivel e
enfrentando grandes desafios.

Leo Strauss escreveu especificamente sobre a educacgdo liberal
duas vezes. Ambos os escritos foram inicialmente preparados como

! NT: Originalmente publicado como: NICGORSKI, Walter. Leo Strauss and Liberal
Education. Interpretation: A Journal of Political Philosophy, Waco, v.13, n. 2, p. 233-250,
1985.

Agradecemos ao Professor Walter Nicgorski, autor do presente artigo, bem como ao
Professor Timothy W. Burns, Editor-Chefe da revista Interpretation, pela pronta
autorizacdo e pelo incentivo a tradugdo deste texto. Agrademos, igualmente, ao Professor
Elvis Mendes por ter tornado a presente tradugéo possivel.

A versdo original se inicia com a seguinte nota preliminar do autor:

Esta é a versdo revisada de um artigo apresentado na American Political Science
Association em 1983. A revisdo se beneficiou dos comentarios do professor Frederick
Crosson da Universidade de Notre Dame.

* Doutor em Direito pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professor em
Instituto  Mises  Brasil  (IMB).  E-mail:  coletto.bruno@gmail.com.  Lattes:
http:/lattes.cnpq.br/4717440398580073. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9720-7013.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 215


mailto:coletto.bruno@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/4717440398580073
https://orcid.org/0000-0001-9720-7013
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68504
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68504

Leo Strauss e a Educagdo Liberal

discursos. “What is Liberal Education?” foi proferido em 1959 para o The
Basic Program of Liberal Education for Adults na Universidade de
Chicago. “Liberal Education and Responsability” foi um discurso
proferido em marco de 1960 para o Arden House Institute in Leadership
Development, outra iniciativa para educag¢do de adultos. Strauss relatou
nessa ultima fala que seu convite foi baseado na expectativa de que ele
explicasse duas frases do seu discurso de formatura no ano anterior.
Nessas, Strauss havia dito:

A educagdo liberal é a escada pela qual tentamos
ascender da democracia de massas a democracia
como originalmente concebida. A educacéo liberal é o
esfor¢o necessario para fundar uma aristocracia dentro
da sociedade de massas democratica.

Alguns anos depois, Strauss preparou um unico ensaio com partes
substanciais dos dois discursos e o publicou sob o titulo Liberal Education
and Mass Democracy*.

2 Este ensaio figurou em Higher Education and Modern Democracy, Robert A. Goldwin,
ed. (Chicago: Rand McNally, 1967), pp. 73-96. “What is Liberal Education?” (de ora em
diante apenas “What is...?””) foi reproduzido de uma publicagio original da Universidade de
Chicago na Education for Public Responsability, C. Scott Fletcher, ed. (New York: Norton,
1961), pp. 43-51. As duas frases que provocaram o segundo discurso sobre educag@o liberal
estdo na pagina 46. O Segundo texto, “Liberal Education and Responsability” (de ora em
diante apenas “Liberal Education...”) deve ter sido publicado inicialmente em Education:
The Challenge Ahead, C. Scott Fletcher, ed. (New York: Norton, 1962), pp. 49-70. Os
textos de ambos os discursos foram reimpressos, apos edigdes, como os dois primeiros
ensaios de Leo Strauss, Liberalism Ancient and Modern (New York: Basic Books, 1968).
As referéncias que seguem, a ndo ser quando expressamente referido em sentido contrario,
sdo aos textos na forma como apareceram em Liberalism Ancient and Modern.

NT: todas as citacdes deste artigo foram diretamente traduzidas do proprio texto, em
tradugdo livre, considerando-se a forma como efetivamente citadas pelo autor. Da mesma
forma, com autorizacdo do editor, as notas de rodapé e as referéncias as citagdes e
transcrigdes foram mantidas, dentro do possivel, na forma original, sem que se buscasse
adaptar o modo original do autor as formalidades da presente revista. Para as passagens em
grego, optamos por transliterar a palavra, mantendo a grafia original entre paréntesis.

216 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

A Natureza da Educacao Liberal

Strauss escreveu de forma precisa e vivida sobre a finalidade da
educacdo liberal. “A educagdo liberal ¢ a educagdo na cultura ou para a
cultura. O produto acabado de uma educagdo liberal ¢ um ser humano
culto”. Strauss entendia que cultura significava “o cultivo da mente, o
cuidado e o aprimoramento das faculdades nativas da mente de acordo
com a natureza da mente”.> Embora inicialmente Strauss sugerisse que
esse significado de cultura é o principal hoje, quase que imediatamente ele
recuava e confessava a diferenca entre o destino deste conceito e o seu uso
comum. Ele observou que sua “nocdo de educacgdo liberal ndo parecia se
adequar a uma era que estava ciente do fato de que ndo existe @ cultura da
mente humana, mas sim uma variedade de culturas™*. Observe que Strauss
falou sobre “o fato” de uma variedade de culturas e parecia respeitar a
visdo de que “a cultura ocidental ¢ apenas uma entre muitas culturas”. A
defini¢do inicial de cultura de Strauss (‘“o cultivo da mente...”) foi, ao que
parece, pretendida como universal. Ou seja, ndo era, na linguagem da
época, “vinculada a cultura”. No entanto, ele estava preparado para
reconhecer que existe algum tipo de condicionamento historico ou
especificidade material em certas abordagens do desenvolvimento da
mente. Ha algo a ser dito sobre a existéncia da cultura ocidental e da
cultura oriental, assim como parece haver algo em distingdes como aquela
feita entre a mentalidade inglesa e francesa’. Strauss deixava claro que, no
curso do desenvolvimento da mente, na medida do possivel, ndo se
deveria, de forma alguma, ouvir exclusivamente as grandes mentes do
Ocidente®.

3 “What is...?”, p. 3.
4 “What is...?”, p. 4.

5 Veja especialmente Pierre Duhem, The Aim and Structure of Physical Theory (New York:
Atheneum, 1974), pp. 55-106.

6 “What is...?”, p. 7.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 217



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

No entanto, todas as aparentes concessdes de Strauss a pluralidade
de condigdes pelas quais a mente humana trabalha foram feitas a partir da
perspectiva de que existe a cultura adequada e, portanto, a exceléncia
adequada da mente humana. Reconhecer o fato de que manifestagoes da
mente sdo limitadas de varias maneiras nao ¢ aceitar a relativizacao
generalizada da cultura que ¢ adotada por muitos contemporaneos que
falam de uma “variedade de culturas” e que significam quaisquer padrdes
de comportamento cultivados em qualquer grupo (por exemplo, “a cultura
dos subtlrbios” ou “as culturas de grupos juvenis”). Esse significado
relativizado de “cultura” no uso comum compeliu Strauss a tentar outra
descricdo para a educagao liberal.

Ha muito se pensa que a educacdo liberal ¢, em certo sentido,
libertadora. “Educacao liberal”, escreveu Strauss, “é a libertacdo da
vulgaridade. Os gregos”, ele acrescentou, “tinham uma bela palavra para
‘vulgaridade’; eles chamavam isso de apeirokalia (aneipoxaiia), a falta de
experiéncia em coisas belas. A educacdo liberal nos fornece experiéncia
em coisas belas”. O homem livre ou liberal ja foi assim chamado para
diferencid-lo do escravizado que vive para outro ser humano ou daquele
que se assemelha ao escravizado, pois “eles t€m muito pouco tempo para si
mesmos, porque precisam trabalhar para seu sustento e descansar para que
possam trabalhar no dia seguinte”®. Este homem livre, chamado na
tradi¢do classica de cavalheiro (gentleman) ou homem belo (kalos
kagathos — xahog KayoBog), s6 € possivel quando tem apoio material
suficiente para ter o lazer e o tempo livre tanto para receber uma educacao
que o direcione para a liberdade e para a beleza, quanto para praticar as
virtudes apenas parcialmente concretizadas na politica ¢ na filosofia
enquanto ele vive uma vida em direcdo a sua realizagdo completa. A
educacdo liberal ¢ entdo a educacdo na beleza da virtude ou para a
plenitude dessa beleza’. Ela distingue.

7 “What is...?”, p. 8.
8 “Liberal Education...”, p. 10.

9 “Preface”, Liberalism Ancient and Modern, vii.

218 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

Dois aspectos da primeira formulacdo de Strauss sobre a
compreensdo da educacdo liberal podem agora ser melhor esclarecidos.
Quando Strauss usou cultura em sua defini¢do inicial para significar “o
cultivo da mente”, ele pode ser entendido como tendo defendido a ideia de
que o pico da virtude seria a virtude intelectual ou algum tipo de
conhecimento. Outra maneira totalmente consistente de apreciar essa
énfase na mente ¢ vé-la como uma afirmacao, verdadeira para Aristoteles e
Platdo, de que todas as virtudes em sua completude teriam a virtude
intelectual em seu cerne. As virtudes humanas sdo de um so tecido; em sua
perfeicdo, elas sdo “inseparaveis uma da outra”'’. O papel da mente em
todas elas as torna virtudes distintamente humanas.

Strauss falou da educagdo liberal como educacdo “para a cultura”.
Aqui, na primeira linha de seu primeiro ensaio sobre educagao liberal, ele
apontou para os temas mais importantes de toda a sua obra, seu interesse
persistente na natureza da filosofia e a relacdo entre a filosofia e a cidade.
“Para a cultura” é, como vimos, “em dire¢do a sabedoria”, “em direcdo a
virtude completa”. A educagdo liberal ¢ uma fase do movimento possivel
da consciéncia comum através da filosofia e para a filosofia. Strauss
distinguiu a educagdo liberal da educacao filosofica ou da vida de filosofia.

A luz da filosofia, a educacdo liberal assume um novo
significado: a educag¢do liberal, especialmente a
educagcdo nas artes liberais, surge como uma
preparagdo para a filosofia. Isso significa que a
filosofia transcende o cavalheirismo (gentlemanship).
O cavalheiro como cavalheiro aceita com confian¢a
certas coisas muito importantes que, para o filosofo,
sdo temas de investigacdo e questionamento.
Portanto, a virtude dos cavalheiros ndo é
inteiramente a mesma que a virtude do filésofo."!

10 1pid.
11« iberal Education...”, p. 13.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 219



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

A filosofia € essencialmente a “busca pela verdade sobre as

212

questdes mais importantes ou sobre a verdade abrangente...”’”. Ficara

claro, a seguir, que a educacdo liberal ¢, de acordo com Strauss,
amplamente realizada por meio da participacdo na filosofia. No entanto,
ela ndo ¢ a vida de filosofia em si mesma; mas ¢ propedé€utica a filosofia e,
de certa forma, mais “crédula” do que a filosofia. A educagdo liberal esta
na mesma linha ou “busca”, em dire¢do ao objetivo da filosofia. O ser
humano totalmente culto é realmente o fim da filosofia, o filésofo perfeito.
A educacdo liberal, ao mover-se em dire¢ao a cultura, orienta-se a partir do
fim da filosofia, mas chega ao seu fim em algum ponto ao longo de um
continuum que se dirige a plena cultura ou sabedoria. Ao se orientar pelo
fim da filosofia, parece que a educagdo liberal deve ser dirigida e moldada
por aqueles que se movem explicitamente para esse fim, em outras
palavras, pelos filosofos. Mesmo dentro do modo de vida filosofico, o fim
da cultura plena ¢ apenas mais ou menos, em vez de simples e totalmente
atingivel. Strauss certa vez escreveu sobre a filosofia como um modo de
vida da seguinte maneira:

Sendo essencialmente busca, e ndo podendo jamais se
tornar sabedoria, ao contrario da filosofia, os
problemas sdo sempre mais evidentes do que as
solugoes. Todas as solugdes sdo questiondveis. Agora,
o modo de vida correto ndo pode ser totalmente
estabelecido, exceto por uma compreensdo da
natureza do homem, e a natureza do homem ndo pode
ser totalmente esclarecida, exceto por uma
compreensdo da natureza do todo. Portanto, o modo
de vida correto ndo pode ser estabelecido
metafisicamente, exceto por uma metafisica completa
e, portanto, o modo de vida correto permanece
questionavel. Mas a propria incerteza de todas as
solugdes, a propria ignordncia em relagdo as coisas
mais importantes, torna a busca pelo conhecimento a

12 1pid. O sublinhado é de minha autoria.

220 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

coisa mais importante e, portanto, a vida dedicada a
ela, o modo correto de viver.”

O compromisso da filosofia com a questionabilidade de todas as
solucdes esta na raiz de sua tensdo ou “despropor¢ao” com a cidade ou
com o politico. Na medida em que a educacg@o liberal ¢ mais confiavel do
que a filosofia, parece haver alguma tensdo ou desproporcdo entre a
filosofia e a educagdo liberal. Na medida em que a educacdo liberal ¢
alcangada por meio da filosofia e se move em diregdo a filosofia, ha uma
tensdo entre a educagdo liberal e a cidade ou a responsabilidade civica
como convencionalmente compreendida'®. Strauss parece sustentar que ha
um ponto especifico no continuum que assinala o objetivo ou o fim da
educagdo liberal. Este ponto indica a posse de uma curiosidade crédula —
uma decéncia e lealdade apropriadas na esfera politica marcadas pela
consciéncia e respeito pela vida e pela tarefa da filosofia. O homem
liberalmente educado, estando entre a cidade e a filosofia, deve
experimentar em algum sentido a tensdo entre as duas.

Os Meios e as Condicoes da Educacao Liberal

Algumas das frases mais memoraveis de Strauss sdo ‘“somos
compelidos a viver com os livros. Mas a vida € muito curta para viver com

quaisquer que ndo sejam os melhores livros”'>. A atracdo de Strauss pelos

13 Leo Strauss, “The Mutual Influence of Theology and Philosophy”, The Independent
Journal of Philosophy 111 (1979), pp. 113-114.

14 Que Strauss via a situacdo desta forma ¢ indicado em sua discussdo sobre a tendéncia da
filosofia moderna de baixar o fim da filosofia para algo “que seja capaz de efetivamente ser
alcangado por todos os homens”. Ele escreveu: “temos sugerido que a justificagdo tltima
para a disting@o entre cavalheiros e ndo cavalheiros ¢ a distingdo entre filosofos e ndo
filésofos. Se isso ¢ verdade, entdo segue-se que ao causar o colapso do proposito dos
filésofos, ou mais genericamente o propdsito que essencialmente transcende a sociedade,
no proposito dos ndo filésofos, causa-se o colapso do propdsito dos cavalheiros no
propdsito dos ndo cavalheiros” (“Liberal Education...”, p. 19).

15 “What is...2”, p. 6.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 221



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

maiores livros ndo era simplesmente a de um filésofo que economiza seu
alcance de tempo e atencdo. Ele pensava que a educagdo liberal consistia
“em estudar com o devido cuidado os grandes livros que as maiores
mentes legaram...”'®. Essa convicgdo sobre os meios primdrios da
educagdo liberal o levou a endossar o impulso basico, se nao todas as
formas organizacionais, do movimento dos Grandes Livros nos Estados
Unidos em meados do século. No seu discurso de 1960 na Arden House,
ele pensava que “agora a educacdo liberal estava quase se tornando
sindnimo de ler em comum os Grandes Livros”. A esse pensamento,
Strauss acrescentava: “um comego melhor nio poderia ter sido feito”!”.
Poder-se-ia explicar a atragdo de Strauss pela educacao através dos
Grandes Livros por aspectos de sua biografia, e ha algo a ser dito sobre
isso, embora seja totalmente inapropriado chama-lo de “explicagdo”. O
que sabemos sobre sua educacdo e seus primeiros interesses na Alemanha
e 0 que podemos rastrear de suas preocupagdes pessoais por meio de suas
publicagdes manifestam uma vida de reflexdo sobre as grandes questdes
colocadas pelos maiores pensadores da tradi¢do ocidental e da tradigdo
judaica dentro dela'®. Seus dois discursos sobre educacio liberal ocorreram
em uma época em que se acredita que Strauss tenha voltado sua atengdo de
maneira especial para Socrates. O exemplo de Socrates acabou, talvez
surpreendentemente para alguns, influenciando e apoiando ndo apenas a
maneira como Strauss pensava sobre a educagdo liberal, mas também sua
atracdo pela abordagem aos Grandes Livros. Strauss parecia apreciar uma
declaragao pouco conhecida de Socrates, fornecida por Xenofonte:

Aqueles que oferecem-na [a sabedoria] a todos os
cantos por dinheiro sdo conhecidos como sofistas,
prostitutos da sabedoria, mas pensamos que aquele
que faz amizade com alguém que sabe ser dotado por

16 “What is...?”, p. 3.
17 “Liberal Education...”, p. 24.

18 Veja-se: Walter Nicgorski, “Leo Strauss”, Modern Age 26 (Summer/Fall, 1982), pp. 273-
273, esp. nota 3.

222 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

natureza e o ensina todo o bem que pode, cumpre o
dever de cidaddo e cavalheiro. E eu ensino-lhes todo
o bem que posso e recomendo-os a outros de quem
penso que obterdo algum beneficio moral. E os
tesouros que os sabios de outrora nos deixaram em
seus escritos, eu abro e exploro com meus amigos. Se
nos deparamos com alguma coisa boa, nos a
extraimos e damos muita importancia assim somos
uteis uns aos outros.”’

O exemplo de Socrates parece ter influenciado ou fortalecido uma
énfase especial de Strauss na abordagem do aprendizado e dos grandes
pensadores. Strauss parecia compartilhar totalmente a socratica elevagao
das questdes “humanas” e seu esfor¢o para redirecionar a atengdo da
filosofia de assuntos naturais e divinos para assuntos humanos. Na
terminologia convencional, Strauss elevou a filosofia moral e politica
acima de investigacdes abrangentes e profundas como ciéncia natural,
metafisica e teologia. Dada a compreensdo de Strauss da filosofia como
busca e seu movimento natural para a metafisica, deve ficar claro que a
prioridade que Strauss atribuiu a filosofia moral e politica ¢, no maximo,
uma prioridade cronoldgica e pedagdgica, e ndo de significado inerente.
As grandes questdes morais e politicas impdem-se com especial urgéncia
ao estudante avido, a pessoa de bom senso, ao cidaddo. Visto que a
atividade da pessoa liberalmente educada se ocupard “das coisas mais
importantes, das unicas coisas que merecem ser levadas a sério por si
mesmas, da boa ordem da alma e da cidade”, pode-se esperar que a propria
educaciio liberal enfatize essas “questdes mais importantes”™. Nio s6 é
util pedagogicamente comecar com o horizonte do cidaddo, mas pareceu
para Strauss, como para Socrates, ser o ponto de partida util e natural para
o investigador filosofico. Essa socratica orientagdo pratica de Strauss
significava que nem todos os grandes escritos poderiam ser considerados
de igual importancia para o propoésito da educagdo liberal. Parece haver

19 Xenofonte, Memorabilia 1.vi.13-14. O sublinhado é de minha autoria.

20 “Liberal Education...”, p. 11.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 223



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

mais do que brincadeira erudita na ocasional observagado reputada a Strauss
no sentido de que uma faculdade de artes liberais poderia ser fundada em
torno de quatro livros: a Etica de Aristoteles, o Tratado da Lei de Tomés
de Aquino, A Fundamentagdo da Metafisica dos Costumes de Kant e um
texto ndo mencionado®'. Esta observacao foi feita no St. John’s College, a
principal faculdade de Grandes Livros dos Estados Unidos; foi 14 que Leo
Strauss passou os ultimos anos de sua vida e morreu. Parecia uma pedra
angular adequada para uma vida de pensamentos e escritos sobre Grandes
Livros e entdo de defesa deles como sendo o principal meio de uma
educacdo liberal.

Mas ainda ¢ preciso entender por que Strauss defendeu o estudo dos
grandes livros como o melhor modo de educagdo liberal. Parece haver
duas razdes, ou dois niveis de uma Unica razdo. Strauss, como muitos
outros, falou dos grandes livros e das grandes mentes como exemplos de
exceléncia humana. A tarefa da educacéo liberal ¢ atrair os alunos para tal
exceléncia por meio de uma exposi¢do adequada a ela. “Educagao liberal”,
Strauss escreveu aludindo evidentemente ao contexto contemporaneo,
“lembra aqueles membros de uma democracia de massas que t€ém ouvidos
para ouvir, da grandeza humana”*.

A outra razdo ¢ evidente a partir de uma apreciagdo completa do que
acontece ou pode acontecer quando um aluno teve uma exposicao
adequada as grandes mentes em seus escritos. Strauss afirma que os
grandes livros devem ser estudados “com o devido cuidado”. Para ele,
acima de tudo, isso significava que os grandes livros deveriam ser
estudados com total atencio as importantes diferengas entre eles. E
confrontando e trabalhando essas diferencas que a mente do aluno e do
professor é verdadeiramente atraida para a companhia das grandes mentes.
Confrontado com as diferencas de tais mentes sobre os assuntos mais
importantes, o aluno ¢ afastado de algo como a experiéncia da doutrinacao

2 Ted A. Blanton, “Leo Strauss”, The College (magazine of St. John’s College) 25
(January, 1974), p. 3.

22 “What is...?”, p. 5, veja também p. 6.

224 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

e ¢ atraido para a filosofia. “Esse filosofar” de alunos e professores
“consiste, de qualquer forma primeiramente, e de certa forma
principalmente, em ouvir a conversa entre os grandes filosofos ou, de
forma mais geral e mais cautelosa, entre as maiores mentes...””. Mas
escuta passiva nao era o que Strauss tinha em mente, embora ele insistisse
tao lindamente que essa escuta que pode educar liberalmente “exige de nos
a ruptura completa com o barulho, com a pressa, com a falta de
consideragdo, com o baixo valor da Vanity Fair dos intelectuais e dos seus
inimigos.”** Na verdade, é preciso algo mais do que passividade até
mesmo para ouvir uma conversa, pois Strauss observou que nos, alunos e
professores, “devemos provocar essa conversa”, pois “as maiores mentes
proferem monélogos” que devemos transformar “em um didlogo™*.

Parece razoavel supor que as contribuigdes dos pupilos “mais
experientes”, isto €, dos professores, sdo importantes para a fabricagdo
desse dialogo. Essa contribuigdo também ¢ necessaria de varias e sutis
maneiras porque o didlogo entre as maiores mentes produz ‘“‘uma
dificuldade tdo grande que parece condenar a educagdo liberal ao
absurdo™®®. Essa dificuldade foi revelada apenas em parte e ¢
essencialmente a incapacidade dos alunos mais experientes (professores) e
dos alunos menos experientes (alunos) de arbitrar as divergéncias entre as
maiores mentes. Strauss colocou a dificuldade desta forma: “uma vez que
as maiores mentes se contradizem sobre os assuntos mais importantes, elas
nos obrigam a julgar seus mondlogos; ndo podemos confiar no que

qualquer uma delas diz. Por outro lado, ndo podemos deixar de notar que

23 “What is...?”, p. 7.
24 “What is...?”, p. 8.

25 A obvia questdo relacionada com os didlogos platdnicos foi antecipada por Strauss
quando ele observou que “as grandes mentes proferem mondlogos mesmo quando elas
escrevem didlogos. Quando olhamos para os didlogos platénicos observamos que nunca ha
um diélogo entre as mentes da mais alta ordem...” “What is...?”, p. 7.

26 Ibid.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 225



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

nio somos competentes para ser juizes’?’.

Qualquer que seja a
“credulidade” que possa estar envolvida na educagdo liberal, aqui fica
claro que ela envolve uma desconfianca, envolve a filosofia, e essa ¢ uma
filosofia que “deve estar em guarda contra o desejo de ser edificante...”.
Assim ¢ que a “educacdo liberal, que consiste no intercambio constante
com as maiores mentes, ¢ um treinamento na mais alta forma de modéstia
... € 20 mesmo tempo um treinamento em ousadia”*®.

Agora € possivel apreciar o fato de que o entusiasmo de Strauss pelo
relato de Xenofonte sobre Socrates; lendo “tesouros que os sabios de
outrora nos deixaram” ¢ apenas um entusiasmo qualificado. Sécrates foi
retratado falando tanto da importancia de ensinar aos amigos todo o bem
que puder, quanto de como ele e seus amigos, ao encontrarem algum bem
na leitura, o extraiam e se faziam uteis uns aos outros. Ao comentar esta
passagem de Xenofonte em duas ocasides distintas, Strauss observou que
este relato indica implicitamente que nem tudo naqueles livros de sabios
era bom e que o relato era “defeituoso, pois ndo nos dizia nada sobre o que
Sécrates fez sobre essas passagens ... as quais ele ndo sabia se eram
boas™. Os comentérios de Strauss refletem a preocupacio de que o relato,
da forma como feito, possa dar uma falsa imagem, levando a subestimar a
dificuldade de pensar através dos elementos mistos, bons e ruins, presentes
em grandes escritos, bem como levando a uma dificuldade ainda mais
fundamental e mais grave que é saber reconhecer o bem. Strauss parecia
preocupado que o relato, tal como estd, pudesse revelar um Socrates que
ndo era filoséfico em suas relagdes com os amigos. A educagdo liberal por
meio do engajamento no dialogo das grandes mentes deve envolver o
questionamento e o espirito questionador da filosofia; mas ela ndo poderia
se deixar ser tocada pela nobre, ainda que elusiva, compreensdo completa
que a filosofia busca.

27 Ibid.
28 “What is...?”, p. 8.

2 Leo Strauss, Xenophon's Socrates (Ithaca: Cornell University Press, 1972), p. 29.
Também: “What is...?”, p. 6.

226 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

Como, entdo, combinar a crédula confianca do cavalheiro
liberalmente educado com a cética desconfianca do filosofo? Como
combinar a resolu¢do das prementes questdes do bem e do mal exigidas
pelos liberalmente educados com a insatisfeita preméncia pela
compreensao completa que marca o filésofo genuino? Essas questdes
simplesmente trazem para o primeiro plano as tensdes entre a cidade e a
filosofia, a filosofia e a educacgao liberal e a educacgao liberal e a cidade. Os
escritos de Strauss sobre educagdo liberal levam os leitores a essas
questdes. Ele ndo prescreveu normas ou regras para o que pode ser dado
ou ensinado na educagdo liberal em oposi¢ao ao que deve ser questionado
na filosofia; ele ndo afirmou de forma universal o que se pode esperar dos
alunos e o que seria perturbador para eles; ele ndo deu uma linha clara e
distinta de separacdo entre a educagao liberal e a filosofia. Strauss deixou
essas questdes, como talvez devam ser deixadas, para serem trabalhadas de
acordo com as habilidades e disposi¢des do professor e do aluno dentro do
contexto de cada experiéncia da educacdo liberal, de cada luta com as lutas
das grandes mentes™.

Para Strauss, entdo, os meios da educacdo liberal eram
principalmente as obras de grandes mentes abordadas de uma certa
maneira. Condi¢des importantes para esta formagao sdo as qualidades do
professor ¢ do aluno e o ambiente institucional em que estudam.

30 Em uma versdo anterior de “What is Liberal Education?” Strauss comegava o discurso
indicando que o seu conteudo era constituido por um “alerta” e que os ouvintes, uma vez
que tinham tido uma educacdo liberal, teriam a capacidade de evitar assumir este alerta
como um “conselho de desespero” (veja Fletcher, ed., Education for Public Responsability,
p. 43). Parece que o alerta ¢ constituido pela énfase que Strauss d4 as graves dificuldades
filosoficas e aos desafios inerentes a educacdo liberal e que o alerta resulta em seu
questionamento ou sua duvida, direcionada a seus ouvintes, preocupado se eles realmente
receberam uma educagdo liberal (lembre que este ¢ um discurso de formatura). Mesmo
assim, estes ouvintes ndo devem desesperar pois eles receberam o suficiente de uma
educacio liberal para que saibam que o que eles tem é bom, mesmo que ndo seja a integra
do conhecimento e, logo, uma garantia da bondade que eles estdo cientes. Talvez, contudo,
a intencdo de Strauss fosse indicar que eles ndo se desesperariam, pois a educacdo liberal
fornece a pessoa perspectiva e, consequentemente, capacidade para aceitar as limita¢des
humanas, especialmente limitagdes sobre a nossa propria capacidade de atingir o
conhecimento completo.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 227



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

Comparado com seus extensos comentarios sobre os grandes livros e a
abordagem adequada a eles, Strauss disse pouco explicita e diretamente
sobre essas condi¢des. Quando Strauss falou sobre o “cuidado adequado”
com que se devem ler os grandes livros, ele explicitamente convocou
professores (os alunos mais experientes dos livros) e alunos marcados pela
humildade e docilidade perante as grandes mentes e pela ousadia e
independéncia na avaliagdo de oposicdes e tensdes. Ele também buscava
uma disposicdo para o cuidado, a seriedade e a honestidade e o tipo de
habilidade intelectual que permitisse a alguém se ndo necessariamente
superar, o que seria raro de fato, mas pelo menos se envolver com o
pensamento de grandes mentes. O aluno mais experiente, o professor,
precisaria, via de regra, ser marcado por essas qualidades em maior grau,
bem como pela apropriada “perceptividade e delicadeza” pela
responsabilidade de lider do aprendizado liberal. A luz dessas qualidades
necessarias para a educagdo liberal e sua variag@o de pessoa para pessoa, a
melhor forma de educagdo liberal seria individual ou triadica, o aluno, o
professor e os grandes livros. A educag@o para a sabedoria teria que ser um
encontro pessoal para responder com sensibilidade e, portanto,
corretamente, a perguntas sobre por onde comecar ¢ até onde tentar esticar
ou ascender. Socrates é conhecido por ter ensinado cada individuo como
um individuo®'. Essa educacdo liberal, preocupada com as almas daqueles
que estdo sendo educados, ndo pode ser, como disse Strauss, semelhante a
uma industria ou a uma maquina®%,

Quando, em certa ocasido, Strauss falou de modo bastante explicito
e direto sobre as condigdes da educagao liberal, sua declaragao foi notavel
em alguns aspectos. Strauss comecou com uma autorrevelacdo
interessante, se ndo surpreendente para muitos:

31 Aquilo que é exemplificado regularmente nos apontamentos dramaticos de Platdo e de
Xenofonte ¢ explicitamente destacado por Xenofonte no comego do Livro IV da
Memorabilia, onde Socrates € reconhecido por ter havido seu método de acordo com a
disposi¢@o da pessoa com a qual esta travando uma conversa séria.

32 “Liberal Education...”, p. 25.

228 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

Reconheg¢o que a educag¢do é, de certo modo, o
assunto do meu ensino e da minha pesquisa. Mas
estou quase exclusivamente preocupado com o
objetivo ou fim da educacdo em seu melhor ou mais
elevado sentido — da educagdo do principe perfeito,
por assim dizer — e muito pouco com suas condigdes e
seus comos. As condi¢ées mais importantes, parece-
me, sdo as qualidades do educador e do ser humano a
educar; no caso da educacdo mais elevada, essas
condicbes sdo muito raramente preenchidas e ndo se
pode fazer nada para produzi-las; as unicas coisas
que podemos fazer em relagdo a eles sdo ndo
interferir em sua interacdo e evitar tal interferéncia.’

Quando Strauss afirmou que as qualidades necessarias para a
forma mais elevada de educa¢do muito raramente sdo encontradas e nao
estdo ao alcance da criagdo humana, ele estava evidentemente falando da
educagdo filosofica e da educacdo do principe-filosofo. Uma vez que a
educacdo liberal ¢ significativamente filosoéfica e uma vez que € preliminar
a educagdo filoso6fica propriamente dita, ou seja, a vida de filosofo, seria de
se esperar que o que Strauss disse sobre a raridade e a natureza dada das
qualidades para as formas mais elevadas de educagdo fossem
proporcionais ao grau de educacdo liberal. Essa conclusdo ¢ afirmada de
modo direto no final do mesmo discurso em que Strauss advertia: “ndo
devemos esperar que a educagdo liberal possa se tornar educagdo
universal. Sempre sera obrigacio e privilégio de uma minoria”**,

A intencdo de Strauss, no entanto, ao observar que as qualidades
necessarias para as formas superiores de educagdo estdo além da criacdo
humana, ndo deve ser entendida como um abandono romantico do esforco
humano para cultivar a exceléncia humana. Muito do que Strauss disse em
ambos ensaios sobre educacdo liberal e ao longo de sua obra ¢ indicativo
do esfor¢o extenuante que ele considerava necessario para tal cultivo ou
aculturag¢do. Dois comentarios podem ajudar a esclarecer a intengdo de

33 “Liberal Education...”, p. 9.

34 “Liberal Education...”, p. 24.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 229



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

Strauss ao dizer que “ndo se pode fazer nada para produzir” as qualidades
necessarias e que “as unicas coisas que podemos fazer em relacdo a eles
sdo ndo interferir em sua interagdo e evitar tal interferéncia”. Em primeiro
lugar, Strauss quase imediatamente seguiu essa declaragdo com um
exemplo de conselho que da aos alunos de pds-graduagdo em relagdo ao
ensino. Este conselho, frequentemente ouvido de Strauss, era “sempre
presuma que ha um quieto aluno em sua classe que ¢ muito superior a vocé
na mente € no coragdo”. Strauss entdo explicava as implicagdes deste
conselho da seguinte forma: “ndo tenha uma opinido muito elevada de sua
importancia, mas tenha a mais elevada opinido acerca do seu dever, da sua
responsabilidade”. O exemplo de Strauss deixa claro quio seriamente ele
assumiu a responsabilidade para com aquele tipo mais elevado raramente
encontrado, a alma filosofica, que pode estar em nosso meio. Assim,
Strauss, bem no inicio de seu “Liberal Education and Responsability”, e
antes de lidar com temas mais amplos, falou sobre o mais raro dos tipos
humanos e a necessidade de a maioria responder a essa pessoa,
especialmente no nivel de educacdo superior, afastando-se e ndo
interferindo.

O segundo comentario sobre a intengdo de Strauss de colocar as
condi¢des criticas da educagdo além da criagdo humana envolve perceber
que Strauss estava falando das condi¢des para a educagdo durante os anos
de faculdade e depois. Ele ndo estava minando o esfor¢o humano nos
primeiros anos de estudo em prol de cultivar as qualidades que mais tarde
tornariam possivel a educacao liberal e filoséfica. Além disso, mesmo com
relacdo aos anos de faculdade e depois, Strauss disse que se espera que se
“evite ... interferéncia” na interacdo do aluno qualificado e do professor
qualificado. Prevenir tal interferéncia com a desafiadora, delicada e
pessoal experiéncia da educacdo liberal e filosofica requer alguma
consciéncia das forgas que podem interferir ou que -efetivamente
interferem, bem como algum conhecimento sobre o ambiente de apoio
para tal educagdo.

35 “Liberal Education...”, p. 9.

230 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

Strauss deu algumas orientagdes tanto no que diz respeito a
preparacdo para a educacgdo liberal, quanto em relagdo a um ambiente de
apoio para esta e ainda para a educagdo superior. Nao ¢ de surpreender que
Strauss parecesse apontar principalmente para um modelo grego de
educagdo preparatdria para a educagdo liberal. Além de fornecer as
habilidades basicas como leitura, escrita e calculo, tal educagdo deveria
consistir principalmente na “formacéo do carater e do gosto”. “As fontes”
para esta educagdio sdo os poetas’®. O gosto pelo belo estaria associado
aquelas qualidades de carater — por exemplo, honestidade, humildade ¢
ousadia — que foram observadas acima como condi¢des necessarias para a
educagdo liberal. Strauss reconheceu que o genuino refinamento de carater
e gosto exigidos para a educacao liberal estava ameacado pelas pressdes do
gosto comum e do conformismo em uma democracia de massas. Strauss
escreveu corajosamente sobre essa preocupagdo em “What is Political
Philosophy?”:

Também ndo podemos dizer que a democracia
encontrou uma solu¢do para o problema da
educagdo. Em primeiro lugar, o que hoje se chama
educagdo, muitas vezes ndo significa educagdo
propriamente dita, isto é, a formagdo do cardater, mas
sim instru¢do e treinamento. Em segundo lugar, na
medida em que a formagdo do carater é de fato
pretendida, existe uma tendéncia muito perigosa de
identificar o homem bom com o bom esportista, o
companheiro cooperativo, o ‘“cara comum”, isto é,
uma énfase exagerada em uma certa parte da virtude
social e uma negligéncia correspondente acerca
daquelas virtudes que amadurecem, isso se ndo
florescem, em privacidade, para ndo dizer soliddo:
educando as pessoas para cooperar umas com as
outras em um espirito amigavel, ndo se educam
pessoas  inconformadas,  pessoas  que  estdo

36 “Liberal Education...”, p. 11.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 231



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

preparadas para ficar sozinhas, lutar sozinhas,

“rudes individualistas .’

Strauss aparentemente também pensava que a educacdo religiosa
muitas vezes desempenhava um papel importante na garantia da formacao
do carater que era util para a boa ordem politica e a base para a educacdo
liberal e filosofica. Ele falou em 1960 da “decadéncia da educagdo
religiosa do povo” e acrescentou “me refiro mais do que ao fato de que
uma grande parte da populacdo ndo recebe mais nenhuma educagio
religiosa, embora na presente ocasido ndo seja necessario pensar para além
desse fato™®. E claro que, na visdo de Strauss, a educacdo religiosa,
mesmo quando recebida, havia perdido a énfase central que outrora a
caracterizava. Essa educagdo baseada na Biblia havia buscado levar “cada
um a se considerar responsavel por suas acdes e por seus pensamentos
perante um Deus que o julgaria™’. A morte dessa educagdo religiosa,
pensava Strauss, criava uma ‘“necessidade sentida” na sociedade
contemporanea para a educacdo do carater, que muitos consideravam ser
um fato que chamava pela educacdo liberal. Strauss se questionava se
certos proponentes da educacgdo liberal, as vezes uma educagdo liberal
bastante universal, compreendiam corretamente os problemas da época.
Questionava ele: “nossa preocupagao atual com a educagao liberal ... ndo ¢
devida ao vazio criado pela decadéncia do ensino religioso? Essa educagio
liberal destina-se a desempenhar a fungdo anteriormente desempenhada
pela educagdo religiosa? A educag@o liberal pode desempenhar essa
fun¢do?”*. Strauss acreditava que a democracia moderna — a concepgao
fundada por seus criadores — havia sido concebida para depender da
educacdo religiosa do povo e da educagdo liberal dos representantes do

37 Leo Strauss, “What is Political Philosophy?”, What is Political Philosophy? and Other
Studies (Westport, Connecticut: Greenwood, 1973), pp. 37-38.

38 «Liberal Education...”, p. 18-19.
39 “Liberal Education...”, p. 15-16.
40 “Liberal Education...”, p. 19.

232 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

povo. A decadéncia de ambas as formas de educagdo parecia explicar “a
situacdio atual” da democracia de massas*'.

Por maiores que fossem as forgas e tendéncias que Strauss visse
trabalhando contra a solida educag@o de carater, que era uma preliminar
necessaria para a educagao liberal, havia desafios igualmente significativos
aguardando o aluno bem preparado que chegasse a uma faculdade ou
universidade para uma educacdo liberal. Para colocar a questdo da forma
mais positiva possivel, Strauss estava ciente da auséncia na educagdo
superior do tipo de pessoa que pudesse ser um educador para a sabedoria.
O que ele procurava nos educadores foi destacado no elogio que certa vez
fez a Kurt Riezler, um colega dos dias de Strauss na New School for Social
Research. Riezler, escreveu Strauss, era marcado pela “virtude da
humanidade”.

Seus interesses e simpatias estenderam-se a todos os
campos de empreendimento humano digno. Ele
poderia facilmente ter se tornado um estudioso
notavel em uma grande variedade de campos, mas
preferiu ser um homem verdadeiramente educado a
ser um especialista ... A atividade de sua mente tinha
o cardater de emprego nobre e sério de lazer, ndo de
trabalho drduo. E seus amplos interesses e simpatias
nunca se separaram de seu senso de responsabilidade
humana.*?

r

Notavel neste elogio é o “senso de responsabilidade humana”,
liberdade do “trabalho forcado e a liberdade da humanidade muitas vezes
restrita do especialista. Strauss procurou por essas qualidades em
educadores liberais e parecia achar que o ambiente das instituigdes
educacionais ndo apoiava tais qualidades humanas.

Strauss escreveu especificamente acerca da “especializacdo cada
vez maior, com o resultado de que a respeitabilidade de um homem passa a

41 “Liberal Education...”, p. 18.

4 Leo Strauss, “Kurt Riezler”, What is Political Philosophy? and Other Studies, p. 234.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 233



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

depender de ele ser um especialista”. Sua resposta pessoal, também instada
a seus alunos e amigos, foi no sentido de que “nds somos realmente
compelidos a ser especialistas, mas podemos tentar nos especializar nos
assuntos mais importantes ou, para falar de maneira mais simples e nobre,
na unica coisa necessaria™. A luz da visdo de Strauss sobre o ponto de
partida para a educagdo e do que estd implicado no movimento em direcao
a sabedoria, fica claro que essa especializagdo “na Unica coisa necessaria”
dificilmente se assemelha a especializacdo normalmente encontrada na
universidade moderna. A visdo de Strauss, € claro, desafiava o
igualitarismo radical entre matérias e disciplinas que permeia o ensino
superior € que tornou a estrutura e a coeréncia curriculares um objetivo
quase impossivel em muitas institui¢des.

Strauss observou os efeitos do aumento da especializagdo nao
apenas nos educadores, mas também no que é vivenciado pelos alunos. Ele
escreveu especificamente sobre a “educagio cientifica” como estando “sob
o risco de perder o seu valor para a abertura de horizontes e o
aprofundamento do ser humano”. Ele entdo chamou a ateng@o para uma
resposta curricular amplamente conhecida, mas totalmente inadequada, a
especializagdo crescente.

O remédio para a especializagdo é, portanto, buscado
em um novo tipo de universalismo — um universalismo
que se tornou quase inevitavel pela extensdo de
nossos horizontes espaciais e temporais. Estamos
tentando expulsar a estreiteza da especializagdo pela
superficialidade de coisas como cursos gerais de
civilizagdo ou pelo que tem sido apropriadamente
comparado ao cinema intermindvel, como algo
distinto de uma galeria de fotos, sobre a historia de
todas as nagdes sob todos os aspectos: econdomico,
cientifico, artistico, religioso e politico. O gigantesco
espetaculo assim proporcionado ¢, na melhor das
hipoteses, excitante e divertido; ndo é instrutivo nem
educativo. Cem paginas — ndo, dez pdginas — de

43 “Liberal Education...”, p. 23-24.

234 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

Herodoto nos introduzem de modo imensuravelmente
melhor na misteriosa unidade de singularidades e
variedades nas coisas humanas do que muitos
volumes escritos no espirito predominante em nossa
época.*

Com essa declaracao, Strauss revelou novamente sua visao sobre a
capacidade dos grandes livros de educar de uma forma marcada tanto pela
amplitude quanto pela profundidade.

Strauss estava obviamente preocupado com o fato de os
educadores contemporaneos ndo conhecerem o lazer e a tranquilidade que
permitiam uma investigagdo cuidadosa das obras das maiores mentes.
Assim, lembramos, ele falou da educacdo liberal como exigindo de nos “a
ruptura completa com o barulho, com a pressa, com a falta de
consideragdo, com o baixo valor da Vanity Fair dos intelectuais e dos seus
inimigos™*. Entdo, em outro momento, ele falou da educacio liberal como
consistindo em “aprender a ouvir vozes mansas ¢ baixas e, portanto,
tornar-se surdo para os alto-falantes. A educagdo liberal busca a luz e,
portanto, evita os holofotes”*. Essas palavras sobre evitar os holofotes
foram reimpressas na colecdo intitulada “Higher Education and Modern
Democracy”, onde também figurou um ensaio de Allan Bloom intitulado
“The Crisis of Liberal Education”. Os comentarios de Bloom sobre a
universidade contemporanea parecem resumir as preocupagoes de Strauss.

A universidade tornou-se onicompetente e sensivel as
necessidades da comunidade. Como tal, no entanto, é
menos uma reserva para a contemplagdo silenciosa
das questoes permanentes que sdo frequentemente
esquecidas na agitacdo dos negocios comuns e [para]
a busca daquelas disciplinas cujo unico proposito é a
clareza intelectual sobre as coisas mais importantes,
e mais um centro de formagdo de especialistas

4 “Liberal Education...”, p. 23.
4 Nota 26, acima.

46 “Liberal Education...”, p. 25.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 235



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

altamente qualificados. Essa mudanga foi consagrada
por uma transformagdo do nome: o que antes era a
universidade tornou-se a multiversidade.”

E, finalmente, daquelas qualidades que Strauss elogiou em Kurt
Riezler e evidentemente buscou nos educadores, “o senso de
responsabilidade humana” parece o mais dificil de encontrar e
provavelmente é a chave, quando encontrada, para evitar os perigos de
uma especializacdo estreita e de um apressado ritmo de vida “muito
barulho por nada” no ensino superior. Essa afirmacdo s6 pode ser
compreendida se prestarmos atencdo ao que Strauss quis dizer com
responsabilidade humana. Foi a analise de Strauss sobre o carater
predominante da modernidade que o levou a ver que a responsabilidade
humana passou, em larga escala, a ser entendida como uma resposta aos
padrdes estabelecidos pela opinido publica. Strauss havia concluido que na
filosofia moderna — Maquiavel e depois — “o fim da filosofia ¢ identificado
com o fim que € capaz de ser efetivamente perseguido por todos os

homens”. Strauss explicou

Segue-se que, fazendo com que o proposito dos
filosofos, ou mais geralmente, o proposito que
essencialmente transcende a sociedade, colapse no
proposito  dos ndo-filosofos, faz-se com que o
proposito dos cavalheiros colapse no proposito dos
ndo-cavalheiros. A esse respeito, a concep¢do
moderna  de  filosofia é  fundamentalmente
democratica. O fim da filosofia ndo é mais o que se
pode chamar de contemplagdo desinteressada do
eterno, mas o alivio do estado de homem.*$

Mais tarde, na era moderna, até mesmo o alivio do estado de
homem significando “saude, uma vida razoavelmente longa e

47 Allan Bloom, “The Crisis of Liberal Education.” Higher Education and Modern
Democracy, p. 122.

48 “Liberal Education...”, p. 19-20.

236 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



prosperidade” como rep
objetivamente superiores

Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

resentacdo de metas que derivavam de desejos
¢ questionada. Strauss comentou

Uma vez que a ciéncia é entdo incapaz de justificar os

fins para os quais busca os meios, ela é, na prdtica,
compelida a satisfazer os fins que sdo buscados por
seus clientes, pela sociedade a qual o cientista
individual pertence e, portanto, em muitos casos pelas
massas ... se olharmos entdo apenas para o que é
peculiar a nossa época ou caracteristica de nossa
época, vemos apenas a interag¢do do gosto das massas
com alta eficiéncia, mas uma eficiéncia sem
principios estritamente falando. Os técnicos sdo, se
ndo responsdveis, pelo menos sdo responsivos as
demandas das massas; mas massas enquanto massas
ndo podem ser responsaveis perante ninguém ou para
alguém por alguma coisa.”

Este ¢ o mundo dos filésofos-cientistas ou simplesmente cientistas

(com os fildsofos vistos

como irrelevantes) em que a “responsabilidade

humana” assume novas dimensodes. Essas novas dimensdes significam que

se trata de uma responsabilidade sem o padrido transcendente que deu

sentido a concepgdo classica de educacdo liberal defendida por Strauss.
Nenhum padrio transcendente significa nenhuma aspiracdo além do

convencional em cada sociedade e isso representa um colapso da tensdo
benéfica entre sociedade ¢ educagdo liberal, e entre educacdo liberal e

filosofia.

Democracia, Educacio Liberal e 0 modelo germénico de Universidade

No que precedeu

até aqui, a democracia moderna parece a vild de

um drama em que a educacgao liberal genuina ¢ a vitima. Strauss chamou a

atengdo para as qualidades do aluno e do professor e, por consequéncia,

4 “Liberal Education...”, p. 23.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 237



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

para o ambiente da institui¢do que proporciona as condi¢des primordiais
para a educacdo liberal. Ele achava as condi¢des contemporaneas
esmagadoramente desfavoraveis a educacdo liberal e apontou a
democracia de massas como causa ¢ como sintoma (e, portanto, ndo como
causa final) das condig¢bes desfavoraveis. A causa fundamental é, claro, o
ataque moderno a possibilidade da filosofia no sentido classico e a
popularizacdo desse ataque em um igualitarismo intelectual e moral que
pode ser chamado de democracia de massas.

Strauss, no entanto, ndo se desesperou totalmente nessa situacao,
embora alguém pudesse ser falso em seus escritos sobre educagdo liberal
para sugerir que era esperangoso ou otimista. Além disso, e isso ¢ muito
importante notar, Strauss ndo considerava a democracia e a educacdo
liberal inimigos naturais pura e simplesmente. Em primeiro lugar, no
espirito do apreco de Socrates por Atenas, Strauss escreveu

Nao podemos ser bajuladores da democracia
precisamente porque somos amigos e aliados da
democracia. Embora ndo nos seja permitido calar
sobre os perigos aos quais a democracia expoe a si
mesma e a exceléncia humana, ndo podemos esquecer
o fato obvio de que, ao dar liberdade a todos, a
democracia também da liberdade aqueles que cuidam
da exceléncia humana. Ninguém nos impede de
cultivar o nosso jardim ou de erguer postos
avangados que podem vir a ser considerados por
muitos cidaddos como salutares a republica e
merecedores de lhe dar o seu tom. Desnecessario
dizer que o esfor¢o mdximo é a condi¢do necessaria,
embora de forma alguma suficiente, para o sucesso.”’

Assim, Strauss chamou a atenc¢do para o fato de que, pelo menos
até certo ponto, a democracia contemporanea, em nome da liberdade,

30 “Liberal Education...”, p. 24. Strauss também escreveu “que a democracia liberal ou
constitucional se aproxima mais daquilo que os classicos demandavam do que qualquer
alternativa que ¢ viavel em nossa era”. Ver: “Restatement on Xenophon's Hiero”, What is
Political Philosophy? and Other Studies, p. 113.

238 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

acomoda os seus e outros esforcos para promover uma educagdo liberal
classica. Mas, entdo, ele também indicou que, se a educacdo liberal fosse
mais do que tolerada em uma democracia, um grande esforco sem
qualquer garantia de sucesso seria necessario.

Além disso, como Strauss deu a entender aqui e disse diretamente
em outro lugar, a democracia moderna mais do que acomoda a educacao
liberal; ela requer tal educagdo para funcionar e sobreviver como
originalmente pretendida. A democracia e a liberdade exigem lideres
liberalmente educados, se ndo quiserem deslizar para a democracia de
massas, para a licenciosidade e, finalmente, para a autodestrui¢do. A frase
de Strauss em seu primeiro escrito sobre educacdo liberal agora vem a
tona. La ele falou da educag@o liberal como “a escada pela qual tentamos
ascender da democracia de massas a democracia como originalmente
concebida™'. A preocupagio de Strauss com a educacdo liberal e sua
relacdo com seu empreendimento maior é iluminada ao relembrarmos sua
observacdo de que a “democracia liberal ... obtém suporte poderoso” de
um modo pré-moderno de pensamento™.

Muitos, da esquerda e da direita, chamaram a atencdo para as
falhas e fraquezas da sociedade norte-americana. Ela ¢ vista, em um
momento ou outro, como sendo muito comercial, muito materialista, muito
narcisista, muito igualitaria ou muito desprovida de virtudes civicas. Esta
ndo é a ocasido para olhar para essa vasta e muitas vezes deprimente
literatura ou para tentar avaliar a justica de varias alegagdes de
deficiéncias. Aqui, a questdo ¢ simplesmente observar que muito poucos
criticos apreciam e apontam os criticos anos de graduagdo universitaria
como um dos principais pontos passiveis de reforma na sociedade norte-
americana. Independentemente de como se avalie a qualidade de vida ou o
carater moral da sociedade norte-americana, aqueles encarregados da
educagdo dos universitarios norte-americanos estdo, talvez mais do que

31 Nota 4, acima.

32 Leo Strauss, “The Three Waves of Modernity”, in Political Philosophy: Six Essays by
Leo Strauss, Hilail Gildin, ed. (Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1975), p. 98.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 239



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

quaisquer outros, em um ponto crucial, um ponto de alavancagem méxima,
no que diz respeito a toda a sociedade. Nos ultimos anos da adolescéncia e
primeiros anos da idade adulta, os lideres de quase todos os setores
significativos dos Estados Unidos, midia, negdcios, direito, entre outros,
vao para a faculdade. Esses anos de faculdade sdo anos criticos para o
desenvolvimento humano e principalmente para os aspectos intelectuais e
morais do desenvolvimento. Nao ¢ descabido atribuir boa parte da culpa de
uma sociedade falha a uma educagdo falha, especificamente aos
educadores encarregados de moldar e orientar uma fase critica no
desenvolvimento dos lideres da sociedade. Leo Strauss tinha uma boa
percep¢do do papel vital e critico que a educagdo liberal poderia
desempenhar com relagdo a qualidade e estabilidade geral da democracia
norte-americana.

Duas observagdes adicionais sobre o esfor¢o de Strauss para voltar
a democracia para a educacdo liberal sdo necessarias. Em primeiro lugar,
como Jefferson, Strauss encorajou o desenvolvimento ¢ o surgimento de
lideranga em uma aristocracia natural. Strauss escreveu que a maneira de
passar da democracia de massas para a democracia como originalmente
pretendida era fundar, por meio da educacdo liberal, uma aristocracia
dentro da sociedade de massas democratica. Sem subestimar as
importantes diferencas entre Strauss e Jefferson sobre a natureza da
educacdo liberal, parece util observar que tanto Jefferson quanto Strauss
ndo viam a educagdo liberal como universal ou para todos, mas ainda
assim ambos estavam cientes de que muitos que ainda poderiam se
beneficiar da educacdo liberal ndo foram tocados por ela em seus tempos
por falta de material ou outras condigdes necessarias a essa educacdo. O
ponto é que cada um pensou que muito deveria ser feito para reformar a
educacdo e ampliar as oportunidades de educacdo liberal antes que se
atingissem os limites do liberalmente educavel nas sociedades que
conheciam.

Uma segunda observacdo diz respeito a acusagdo frequentemente
ouvida de que pessoas educadas humanisticamente sdo conhecidas por
serem indecentes e inimigas da democracia constitucional. Os casos

240 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

citados variam desde lideres nazistas até a acusa¢ao contra revolucionarios
de organizagdes como a Students For a Democratic Society. Deve ser
suficiente dizer que essa acusagdo e quaisquer exemplos citados muitas
vezes falham em distinguir entre o efeito decorativo do aprendizado
humanistico e a experiéncia rigorosa da educac¢ao liberal conforme descrita
por Strauss.

Strauss, no entanto, abordou casos mais dificeis do que o tipo em
discussdo trazido aqui. Ele citou Marx, “o pai do comunismo”, e
Nietzsche, “o avd do fascismo”, como sendo “educados liberalmente em
um nivel que ndo podemos nem imaginar aspirar”. Aqui Strauss pode ter
errado pela sua generosidade para com esses adversarios eruditos, mas
passou a argumentar que suas falhas nos ajudaram a entender novamente
uma por¢ao de sabedoria (isto €, nos ajudaram a uma educagao liberal mais
completa em certo aspecto). A luz dessas falhas, ¢ mais facil ver, de
acordo com Strauss

que a sabedoria ndo pode ser separada da
modera¢do e, portanto, entender que a sabedoria
requer lealdade sem hesitagdo a uma constitui¢do
decente e até mesmo a causa do constitucionalismo. A
modera¢do nos protegerd contra os perigos gémeos
das expectativas visiondrias da politica e do desprezo
desumano pela politica. Assim, pode novamente
tornar-se verdade que todos os homens educados
liberalmente serdo homens politicamente moderados.
E dessa maneira que os educados liberalmente podem
novamente ser ouvidos até mesmo no mercado.”

Nas primeiras paginas de “Natural Right and History”, Strauss
refletiu sobre o atual dominio nos Estados Unidos ¢ no Ocidente do
pensamento alemdo de um periodo anterior ao século XX. Ele apontava a
ironia no fato de que esta ndo era “a primeira vez que uma nagdo,
derrotada no campo de batalha e, por assim dizer, aniquilada como ser
politico, havia privado seus conquistadores do mais sublime fruto da

33 “Liberal Education...”, p. 24.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 241



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

vitéria, impondo-lhes o jugo de seu proprio pensamento”*,

O jugo
destrutivo que Strauss tinha em mente era um relativismo, emergido do
positivismo ou do historicismo, que atacava a propria base do direito
natural e, portanto, o fundamento da tradi¢cdo politica norte-americana.
Alguém seria excessivamente otimista em dizer que atualmente esse jugo
foi quebrado, mas muitos desenvolvimentos, incluindo a forca dos
pensamentos e dos ensinamentos de Leo Strauss, trabalharam para conter a
disseminagdo e¢ o dominio desse relativismo, seja em sua forma
“intelectual”, sejam em formas casuais.

Entretanto, a esperanca de reviver e estender a educacao liberal requer
mais do que ter o melhor argumento contra varias formas de relativismo.
Requer estruturas de apoio e um ambiente informado por uma
compreensdo adequada da educagdo liberal ¢ das suas condi¢des. As
universidades norte-americanas e, indiretamente, suas faculdades foram,
contudo, em grande parte moldadas pelo modelo das grandes
universidades alemas do século XIX*. Isso foi explicitamente verdadeiro
para aquela grande universidade de Chicago que abrigou e encorajou Leo
Strauss por tanto tempo. As universidades alemds passaram para os
Estados Unidos suas ambi¢des de conhecimento cada vez mais
especializado e o consequente progresso das ciéncias, ¢ também passaram
as estruturas para sustentar esse empreendimento. Essas eram as
“comunidades” intelectuais que desenvolveram as ideias que tanto
incomodavam Strauss. Essas eram as “comunidades” intelectuais tdo
notdrias por seu intenso individualismo, rivalidade pessoal e auséncia de

34 Leo Strauss, Natural Right and History (Chicago: University of Chicago Press, 1953), p.
2.

35 Para uma historia selecionada e uma anélise da emergéncia da universidade moderna ver:
Charles Wegener, Liberal Education and the Modern University (Chicago: University of
Chicago Press, 1978). Para o impacto do modelo de universidade alema nos colleges de
liberal arts norte-americanos e uma defesa da missdo tradicional destes ver: Earl McGrath,
Values, Liberal Education and National Destiny (Indianapolis: Lilly Endowment, 1975).

242 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto

virtude civica®. Leo Strauss nunca escreveu sobre uma ampla reforma das
universidades. De fato, parece que ele via esse caminho de reforma como
sem nenhuma esperanca, de modo que conscientemente manteve suas
recomendagdes especificas para os “modestos, pertinentes e praticos”
programas de cursos de emergentes os professores de todas as disciplinas
para ensinar com énfase e abordagem que encorajassem “tudo o que
amplia e aprofunda o entendimento” em oposi¢do ao que, na melhor das
hipéteses, “nao pode, como tal, produzir mais do que uma efici€ncia
estreita e sem principios™”’.

Leo Strauss era nisso, como em todos os assuntos, um icone do
programa de curso “modesto, pertinente e pratico”. Mas ele também era
aquele que pedia o “esforco méximo” em juntar-se a ele em iniciativas
“salutares a republica” e merecendo dar a ela o seu tom. Esses esforgos
deveriam ser direcionados para inspirar uma educacdo liberal genuina.
Esta foi sua acdo salutar para a democracia norte-americana, bem como
para a exceléncia humana. Se Leo Strauss nunca tivesse escrito sobre
educacdo liberal e explicado sua natureza, seus meios e condigdes, seus
alunos ainda seriam capazes de reconhecer a verdade da afirmacao de
Strauss quando confessou que “a educagdo é, em certo sentido, o assunto
do meu ensino e minha pesquisa”. E seus alunos — ou seja, aqueles que o
ouviram direta ou indiretamente e procuraram ouvi-lo — sabem que seu
exemplo e seu ensino exigiam atengdo e esforgos para uma educagio
liberal. Em uma situagdo em que o tom e a estrutura do ensino superior sdo
definidos em grande parte pelo modelo da universidade de pesquisa alema
adaptada de certa forma aos requisitos da democracia de massas, esses
esforcos para a educacdo liberal precisam ser grandes, constantes e, ¢
claro, prudentes.

9

36 Para um exame do “fracasso da universidade alemad” que se caracteriza pela negligéncia
para com a educagdo e o auto-centrado, na melhor das hipo6teses amoral e fragmentado
modo de vida, ver: Frederic Lilge, The Abuse of Learning (New York: Macmillan, 1948).

57 “Liberal Education...”, p. 19.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 243



Leo Strauss e a Educagdo Liberal

Referéncias

NICGORSKI, Walter. Leo Strauss and Liberal Education. Interpretation: A
Journal of Political Philosophy, Waco, v.13, n. 2, p. 233-250, 1985.

Data de registro: 27/02/2023
Data de aceite: 04/10/2023

244 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67290

©EEE Da critica antropolégica ao sujeito antropologico
espiritual

Lucas Oliveira Mendes*

Resumo: Sob o olhar foucaultiano o presente artigo percorre o caminho de
investigagdo acerca do ser humano, tdo nomeado, interpretado e dito de varias
maneiras, que ao longo do tempo, inserido nas varias teorias do campo das
ciéncias humanas se perdeu em sua constituicdo e no conhecimento de si. O
objetivo principal aqui presente ¢ encontrar o homem antropolégico em suas
possiveis dimensdes para além do empirico, ainda que seja na experiéncia da vida
que ele é conhecido e estudado. Utilizando a analise de Foucault da obra
Antropologia de um ponto de vista pragmatico de Immanuel Kant, apareceu um
ser aberto, que mesmo fugindo das delimitagdes metafisicas, foi possivel trazer a
luz, o humano, como um sujeito espiritual, marcado por sua liberdade. Essa
compreensdo s6 foi possivel através da estreita relagdo do pensamento
foucaultiano com o kantiano, que visa o ser humano como um sujeito
antropoldgico aberto a constitui¢do de si em meio as tantas possibilidades do fazer
algo de si mesmo.

Palavras-chave: Sujeito; Sujeito Espiritual; Gemiit; Antropologia; Michael
Foucault.

From anthropological criticism to the spiritual anthropological subject

Abstract: Under the Foucauldian view, the present follows the path of
investigation about the human being, so named, interpreted and said in various
ways, that over time, inserted in the various theories of the field of human
sciences, it was lost in its constitution and in the knowledge of yes. The main
objective here is to find the anthropological man in his possible dimensions
beyond the empirical, even if it is in the experience of life that he is known and

*Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlandia (UFU). Professor em Governo
do Estado de Santa Catarina (GOVERNO/SC). E-mail: lucasmendesfilo@outlook.com.
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7136307673029783. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5234-
3123.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 245


mailto:lucasmendesfilo@outlook.com
http://lattes.cnpq.br/7136307673029783
https://orcid.org/0000-0002-5234-3123
https://orcid.org/0000-0002-5234-3123
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67290
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67290

Da critica antropoldgica ao sujeito antropologico espiritual

studied. Using Foucault's analysis of the work Anthropology from a pragmatic
point of view by Immanuel Kant, an open being appeared that, even escaping from
the metaphysical boundaries, it was possible to bring to light this being, who is
human, as a spiritual subject, marked by his freedom. This understanding was only
possible through the close relationship between Foucauldian and Kantian thought,
which aims at the human being as an anthropological subject open to the
constitution of himself in the midst of so many possibilities of making something
of himself.

Keywords: Subject; Spiritual Subject; Gemiit; Anthropology; Michael Foucault.

Introducao

Ao analisar a compreensdo antropoldgica moderna do ser humano,
percebe-se um assentamento epistemoldgico, que ndo abarca a totalidade
do objeto de sua propria investigagdo: “o homem”. Foucault, em sua obra
tese complementar intitulada: Génese e Estrutura da Antropologia de Kant
(2011), ao analisar o trabalho kantiano Antropologia de um Ponto de Vista
Pragmatico (2006), aponta uma visdo para a necessidade de melhor
investigar e compreender aquele cuja antropologia, desconhecidamente,
chama de “homem”.

Na modernidade tem-se a antropologia como importante
assentamento da epistemologia e compreensdes acerca do ser humano.
Foucault, quer desvelar o proposito moderno, ao mesmo tempo em que
reivindica para si a influéncia kantiana, que representa o cerne desse
movimento moderno de critica aos valores € normas sociais, ao Estado de
direito, em oposi¢do a certas interpretagdes pos-modernas que consideram
a modernidade como uma narrativa concluida (Alves, 2007). E desse ponto
que Foucault constituird sua critica antropologica, numa tentativa de
desprender-se do “eu penso”, além de levar ao campo de analise o tema da
finitude do homem, que € o proprio a priori histérico da humanidade: o
ente que ¢€ sujeito e objeto de si mesmo, por isso € um campo privilegiado
de anélise. Nesse sentido:

246 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Lucas Oliveira Mendes

Era preciso que as sinteses empiricas fossem
asseguradas em qualquer outro lugar que ndo na
soberania do “Eu penso”. Deviam ser requeridas onde
precisamente essa soberania encontra seu limite, isto
¢, na finitude do homem — finitude que ¢ tanto a da
consciéncia quanto a do individuo que vive, fala,
trabalha (Foucault, 2022, p. 364).

E nessa diregio que Foucault retomari a Ldgica de Kant,
ressaltando as trés questoes fundamentais elaboradas: “O que posso
saber?”, “O que devo fazer?”, “O que me ¢ permitido esperar?”’, ndo
obstante, a complementacdo dessa trilogia, pela quarta questdo ¢ a que
encerra em si uma sintese, que a partir de si abre o acesso as demais
citadas: “O que ¢ o homem?” (Was ist der Mensch?). Tem-se aqui, como
percebido por Foucault, uma confusdo empirico-transcendental, ocorrida
na era pos-kantiana, que foi uma das principais razdes para a possibilidade
do sujeito homem tornar-se tdo antropologizado ¢ mal compreendido até
os dias atuais. Nas proprias palavras de Foucault, 1é-se:

[...] a fun¢do transcendental vem cobrir, com sua rede
imperiosa, o espago inerte e sombrio da empiricidade;
inversamente, os contedos empiricos se animam, se
refazem, erguem-se e sdo logo subsumidos num
discurso que leva longe sua presungdo transcendental
(Foucault, 2002, p. 365).

O homem do discurso bem como o homem da natureza se
estabelecem como os proprios fundamentos da finitude do homem na
modernidade, sustentando uma relagdo entre o transcendental e o empirico,
relagdo essa presente no alerta feito por Foucault, ao acusar a modernidade
de cair em equivoco tdo grande quanto o dogmatismo metafisico, na busca
da esséncia do homem. Tanto a inclinagdo dogmatica, quanto a busca pela
esséncia humana, na compreensao foucaultiana, ndo fora abandonada, mas
se faz presente revestido de antropologismo. Assim sendo, ao desvincular
o dominio discursivo da alusdo ao sujeito constituinte, Foucault renuncia a
exigéncia de um principio transcendental, o que significa que a
arqueologia dispensa a necessidade de um ponto fixo ou de uma referéncia

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 247



Da critica antropoldgica ao sujeito antropologico espiritual

absoluta em valores universais para analisar a historicidade dos discursos.
Portanto, surge a indagagdo sobre a caracterizagdo “neokantiana” atribuida
a Foucault, considerando a continua oposi¢do que ele travou contra todas
as manifestacdes da filosofia centrada no sujeito (Alves, 2007).

Foucault busca em Kant um importante resultado, que coloca entre
0 homem e a Antropologia um verdadeiro vazio; ou seja, de um lado o
empirico e sua realidade que estd pautado na ordem do contingente, do
outro as iniimeras possibilidades de conhecimento. O vazio explica-se na
visada em dire¢do ao proprio homem, ele mesmo estaria nesse vazio ao
tentar ser compreendido e abarcado por uma Antropologia, ja que o
homem ¢ aquilo que ¢ representado por si, fruto das sinteses operadas em
ambas as condi¢des (possiveis e empiricas); ¢ aquele a priori historico,
como ja citado, o ente que ¢ sujeito e objeto de si mesmo (Foucault, 2002,
p. 365-360).

Faz-se necessario, para o desenvolvimento do presente trabalho e
melhor elucidagdo da questdo proposta, tomar como base daqui por diante
um foco maior no trabalho foucaultiano “Génese e estrutura da
antropologia de Kant”, uma vez que em “As palavras e as coisas”, a
relacdo entre os dois autores aqui destacados ndo encontra-se tdo
profundamente estabelecida, pois as dimensdes especificas do sujeito e da
sociedade s@o colocadas entre parénteses: ndo se busca simplificar tudo a
linguagem, mas sim fragmentar o tempo, estabelecendo uma
temporalidade intrinseca ao proprio discurso, que ndo esta sujeita as
influéncias externas (Alves, 2007).

“O Sujeito” e “O Conhecimento de Si” na tese complementar de
Foucault

Para elaboragdo de seu trabalho introdutério, Foucault, transitou
entre reflexdes (reflexionen) kantianas sobre a Antropologia, porém
insuficientes para chegar a conclusdes; anotagdes dos alunos
(Collegentwiirfe) que participaram dos cursos ministrados por Kant;
comparou textos anteriores a critica em conjunto aos contemporaneos a

248 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Lucas Oliveira Mendes

Antropologia; fez comparagdes com textos de cunho proprio sobre
Antropologia de diversos autores lidos por Kant; e, enfim, recorre ao Opus
Postumum. No presente artigo, ndo ha pretensdo de simples repetigdo das
conclusdes extraidas da tese complementar, mas uma compreensdo do
homem, bem como de suas dimensdes para além do empirico.

Para a analise aqui proposta, ¢ importante ressaltar, alguns pontos
destacados por Foucault ao passar pelas obras kantianas, como:
Observagoes Sobre o Belo e o Sublime (1764) — onde aparecem estudos
sobre os temperamentos, sentimentos morais, permeando uma grande
semelhanga com a obra Antropologia; Ensaio sobre as doengas do espirito
(1764) — vé-se um estudo acerca da “tolice”, “loucura”, “doencas de
debilitagdo” e “perturbacdo” e outros que serdo listados ou reformulados
na elaboragdo da Antropologia; por fim, ainda que na obra principal, Kant
ndo tenha dedicado tantas palavras ao tema trabalhado na obra O Ensaio
Sobre as Ragas (1775), Foucault destaca uma cisdo na relacdo entre
geografia fisica e antropologia, ja que o conhecimento do mundo
(Weltkenntniss) fica disposto a uma antropologia que visa um mundo
previamente compreendido como habitado pelo homem. Assim, ao falar de
uma regido, fala-se do uso do homem sobre a natureza ali estabelecida;
dizer o modo de ser do homem, ¢ dizer o modo pelo qual ele habita, ¢ ele
quem da lugar ao lugar habitado por ele mesmo. Tal compreensao parte da
dimensao cosmopolita, ou seja, se refere a0 mundo, menos que um cosmo
dado, mas carrega em si possibilidades de construcgdo, possibilidade de-vir-
a-ser, onde o cidaddo cosmopolita ¢ um cidaddo do mundo, esse que é o
sujeito que circula livremente pelo espaco geografico, fisico e da sentido
por sua propria habitacdo. Onde se estende a terra, estende-se a liberdade
do individuo, liberdade compreendida no sentido pratico e nao do
imperativo categdrico kantiano (Foucault, 2011, p. 24-28).

A correspondéncia entre Kant e Beck, datada no ano de 1794, ¢
um valioso material sobre o problema da “imputacdo de uma
representagao”, inferindo a problematica também da “determinagdo do
sujeito”, a ndo “restituicdo” da representacdo a um objeto, desembocando
na “comunicacdo” e “composi¢do”’; essa ultima sera a unica motivadora da
possibilidade de “apreensao do multiplo e a constituicdo da unidade e sua
assun¢do na unidade da consciéncia”, em outras palavras, Foucault vé

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 249



Da critica antropoldgica ao sujeito antropologico espiritual

Kant levantar a problematica solepsista e unir os temas da representagdo e
comunicacdo, uma vez que as duas estdo em relagdo uma com a outra,
legitima a partilha possivel da representagdo do objeto, que ndo fica
restrita ao sujeito. E a comunicabilidade que faz a comunicagdo e ndo
restringe o objeto. Ele é composto, pelo sujeito agente, na propria relagdo
dada. (Foucault, 2011, p. 28-29). Tais questdes sdao de extrema importancia
desde as Criticas, para compreender bem o sujeito fora das determinagdes
antropologizadas, fazendo-se tdo claras nas seguintes palavras:

Que a representagdo nio seja afetada a uma coisa, que
a multiplicidade ndo seja oferecida ja fechada sobre si
mesma garantem, em uma contradicdo apenas
aparente, o intercAmbio sempre possivel das
representagdes. E que o sujeito ndo se acha ai
determinado pela maneira como ele ¢ afetado, mas
determina-se na constituicao da representagdo: Mas so
podemos compreender € comunicar aos outros o que
nds mesmos podemos fazer (Foucault, 2011, p. 29).

A partir de demais interlocug¢des entre Kant e Beck, é Foucault
atenta-se aos papéis de “sensibilidade” e “entendimento”, que culminara
na questdo do “conhecimento de si”; nessa analise, Foucault defende em
Kant a conclusdo de que ndo ha uma cis@o no sujeito, ao contrario, ele se
faz sintese unitaria diante de uma bifurcacdo conceitual, da maneira de
compreender diferentes concepg¢des no conhecimento de um Unico sujeito,
tal qual tornou-se ao longo do tempo, ndo mais fendmeno, mas a priori de
si mesmo.

A assimilacdo do sujeito dotado de espontaneidade e autonomia
encontra-se naquilo que ele pode fazer dele mesmo, abrindo méao do seu
lugar passivo fenoménico — como comentado no paragrafo anterior —, mas,
posto agora, em proprio conhecimento de si. E neste processo que ha
possibilidade de olhar-se e ver-se afetado de alguma forma. Esse sujeito
falado, é o sujeito antropoldgico, finito, que, sendo compositor de sinteses,
bem como fruto delas, opera-as na condi¢do de liberdade, inserido em
experiéncias humanas concretas, que ndo se encerram em meras

250 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Lucas Oliveira Mendes

descrigdes, mas deixam aberta a possibilidade do proprio sujeito fazer algo
de si (Foucault, 2011, p. 32).

Nessa direcao, Foucault sublinha o cuidado kantiano em distinguir
“apercep¢do” como aquilo que tem um sentido pragmatico, uma
consciéncia de si enquanto agente, o que faz a coisa; e “sentido interno”,
sendo aquilo que afeta o sujeito e ele sobre de modo interno, vivenciando a
experiéncia de maneira passiva; de tal maneira, ndo mais a apercepgao esta
compreendida como outrora na Critica, encerrada no mero “Eu penso”,
mas ¢ levada ao entendimento da “atividade originaria do sujeito”, por
outro lado o “sentido interno” coloca com Eu como objeto pensado,
abrindo mao da necessidade daquilo que o tempo lhe ofereceria para se
tornar algo; tal tempo € antropologico, contingente e empirico, nido €
individual e coloca em contato individuos que estdo no horizonte
cosmopolitico. Ha uma universalidade nesse contingente, no nao-
transcendental, mas envolve a possibilidade da transcendéncia enquanto
aquilo que o sujeito pode fazer de si mesmo, na abertura para as
possibilidades. Ressalta-se, ainda, que esse sentido de tempo estd na
Filosofia da Historia, quando ela fala de um fio condutor. Caso a histdria
de fato faga sentido, ela ndo € mera sucessdo de fatos, mas ha um sentido
nos acontecimentos desses mesmos fatos realizados por alguém.

O “Sujeito” espiritual

Daquilo que foi analisado at¢ o momento, depara-se aqui o
problema de uma autorreflexdo, um problema puramente fenomenologico,
pois o sujeito € modificado pelo seu proprio olhar langado sobre si mesmo;
aquilo que ele mesmo era e ja deixou de ser, cumprindo uma sintese no
resultado de sua propria automodificagdo. “Quem sou eu para eu
mesmo?”, um questionamento tdo valido e permeado de um devir
ininterrupto, que a cada tentativa de resposta causa em si uma
transformagao. Nesse sentido, Foucault oferece o conceito de “eu-objeto”,
que ndo ¢ nem o “Eu-puro da sintese”, nem mesmo o “sujeito em si”

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 251



Da critica antropoldgica ao sujeito antropologico espiritual

(Foucault, 2011, p. 33). Aqui, encontra-se o homem como saber se si
mesmo, um sujeito afetado no tempo, mas ndo determinado por ele.

Na correspondéncia com Hufeland, Foucault enxerga Kant mais
distante das problematicas da Critica e direcionando-se, mais uma vez, aos
temas da “passividade” e “tempo” (Foucault, [2008], 2011, p. 38). Aqui
faz-se muito necessario tais desenvolvimentos, para encontrar um sujeito
que esta além do empirico e da factualidade determinista. Tomando a
questdo da liberdade, afirma Foucault:

E, se no pathos da doenga ha alguma coisa aparentada
as paixdes, ndo ¢ mais por demasiado afastamento do
mundo calmo da natureza, mas por uma distensdo do
arco espiritual da liberdade: o determinismo —
liberdade descerrada — nem ¢é totalmente causa nem
simplesmente efeito da doenca; ¢ o proprio processo
da doenca se fazendo, isto ¢, da racionalidade
organica de desfazendo e renunciando, por falta, a sua
liberdade (2011, p. 39-40).

Em tamanha proximidade com a compreensdo do
“Esclarecimento” (Aufkldrung), o que fundamenta a agdo do homem sobre
seu proprio corpo € o dominio da liberdade, que ndo esta pautada na moral
e na pratica, mas na ideia de que o sujeito pode fazer algo de si mesmo,
sendo filosofo do seu proprio corpo, dando a possibilidade de “prolongar a
vida humana” (das menschliche leben zu verlingern). E no proprio Kant,
que Foucault relata essa experiéncia, por seus trabalhos, ainda na idade
avancada, encarados como fruto de trabalhos espirituais, levando ao
conhecimento do homem nd@o como objeto da antropologia, mas como ela
propria (Foucault, 2011, p. 40).

O dominio sobre si, que diz respeito a regido do espirito e do
corpo, do ponto de vista iluminista, acontece porque fala-se aqui de um
sujeito que ¢ ser da natureza, mas também da razdo, que pode tanto agir
sobre essa ultima, bem como sobre si mesmo. Eis o contato entre Kant e
Hufland que gerou um encontro entre a Filosofia e a Medicina; chamado
de “remédio universal” (universalmendizin), reunem-se a inutilidade da
Filosofia enquanto nio-pragmatica, moral, mas também a sua pratica,
enquanto resultado da liberdade do sujeito dotado de razdo. Assim, sendo,

252 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Lucas Oliveira Mendes

¢ no proprio viver, que o sujeito deve “Gerir as relagdes entre a doenga e a
saude” (Foucault, 2011, p. 42), sem estar posto no determinismo de
finitude antropoldgica, mas na consciéncia daquele tdo incondicionado ser
que age sobre si e modifica-se, devendo atentar-se a a¢dao do espirito sobre
suas agoes.

Justifica-se nas palavras de Foucault o imprescindivel poder do
espirito nesta analise:

[...] o espirito tem poder de reequilibrio: dono de seu
pensamento, ele ¢ dono deste movimento vital que € a
versdo organica e o correspondente indispensavel do
pensamento. Se o espirito fosse imével a vida entraria
estado de sono, isto é, na morte (somente o sonho
impede de perecer enquanto se dorme); e se o
movimento da vida corre o risco de se desequilibrar e
bloquear-se no espasmo, o espirito deve poder lhe
restituir uma justa mobilidade (Foucault, 2011, p. 43).

Para viver de acordo com essa disposicdo espiritual, é necessario
dar vez a Antropologia kantiana, que indica faces de compreensdes acerca
do homem, que sdo importantes para uma analise sistematica daquele que
¢ em si proprio sujeito e objeto. Na ndo aceitacdo do encerramento
naturalista como resposta ao caminho trilhado na Antropologia, ainda
corre-se o risco de prender-se na utilizacdo (Gebrauch) do ser humano,
como saida desse risco Foucault salienta as questdes colocadas por Kant
sobre: descricdo do homem, ndo mais do que ele ¢ — abrindo mao da
tentativa metafisica de buscar as esséncias —, e sim do que ele pode fazer
de si. Para a hermenéutica deste artigo, encara-se os conceitos agora
descritos, tais quais quando se fala sobre “o que esperar do homem”, como
uma abertura ao espiritual; ainda que haja em seguida uma determinagdo
quando ¢ falado sobre o que o homem “pode e deve” (kann und soll) fazer
de si mesmo; explica-se, através de Foucault, como € possivel a
compreensdo destes termos como dimensdo espiritual, pois assim ele
afirma: “Ele é colocado no texto de uma liberdade que se postula ao
mesmo tempo singular e universal” (Foucault, 2011, p. 45). Assim sendo,
o homem estabelece com os outros questoes de liberdade, nas relagdes de
si e sdo expressivas dentro das possibilidades que se colocam no campo

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 253



Da critica antropoldgica ao sujeito antropologico espiritual

antropolégico do sujeito que faz-se, constrdi-se, particular e
universalmente. Por isso, pode-se dizer sobre "o homem", mas também
sobre "n6s mesmos", sendo a diferenga entre esses dois termos o seguinte:
enquanto a filosofia geralmente trata do homem sob a perspectiva do
universal, a investigacdo sobre nés mesmos ocorre dentro do contexto de
particularidades sem universalidade que interessa Foucault nesse estudo
(Sardinha, 2011).

Por fim, defende-se uma pragmatica antropoldgica que nao exclui
a dimensdo espiritual do sujeito, justificada, sobretudo, na dimensdo da
liberdade. Kraemer (2008) aprofunda a analise das interpretacdes
foucaultianas sobre o conceito de liberdade humana e sua relacdo com o
mundo como possibilidade sensivel dos objetos, o a priori da existéncia,
onde acontece o ‘jogo’ que sO faz sentido a partir da pragmatica mesmo,
pois € na pratica empirica que estdo dadas as condi¢des de fazer exercicio
da liberdade. Esse sentido pragmatico ganha sentido também na relagdo
com o outro, com a natureza, que descrevem a existéncia concreta do
homem na Antropologia. Cabe ainda declarar que o homem ndo ¢
meramente ser empirico € nem mesmo um sujeito puro de liberdade, mas
ele se situa nas sinteses operadas de sua ligagdo com o mundo.

“Animo” e “Espirito” no “Sujeito” antropoldgico

E necessario o entendimento acerca dos conceitos empregados por
Kant e bem elucidados por Foucault. De acordo com Rohden (1993), Kant
explora o termo Gemiit (dnimo) como uma faculdade simples, responsavel
por sensacdes e pelo pensar, abrindo m3o do emprego do conceito Seele
(alma), por questdes propriamente metafisicas. Porém, na concepcio
foucaultiana, Gemiit ndo pode ser reduzido a mera faculdade de sensagdes
ou de pensamento.

Abre-se uma bifurcagdo entre o empirico € o ndo-empirico, ¢ ¢ ai
que estaria situado o Gemiit e o estudo acerca desse sera de suma
importancia para investigar melhor o objeto da Antropologia. Para tal
investigacdo, além do Gemiit Foucault ressalta o Geist (espirito),

254 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Lucas Oliveira Mendes

responsavel pela vivificagdo do Gemiit, que desde a Critica, Kant
salientava o mecanismo das ideias, inseridas nessa dimensdo, como
fundamento para o conhecimento do homem. Baseado em Silveira (2015),
fruto de uma concepgéo cartesiana, a dimensao da consciéncia sempre esta
presente na tentativa de compreender o que é o homem, na busca de uma
certeza nessa compreensao de si, depara-se com a oposi¢do entre corpo e
espirito, uma estrutura pensante, que € localizada no empirico e que se
torna sujeito e objeto dentro do campo pragmatico, onde pode ser
experienciado.

E ¢é assim, nesse sentido, que deve-se entender nio como
dimensoes transcendentais, mas como aquelas que fazem as sinteses no
proprio sujeito antropoldgico, que se torna também sintese de uma
vivificagdo, que o espirito proporciona na propria experiéncia; esse espirito
¢ o que torna possivel a existéncia humana e vivifica o ser humano
infinitamente, sem limites. Essa infinitude que se revela na liberdade, que
guiou o sujeito para fora dos determinismos pragmaticos e empiricos,
abrindo as possibilidades de enxergar-se e pela vivificagdo do Geist, agir
nas suas escolhas entre o que “pode e deve” (kann und soll) fazer de si
mesmo (Adorno, 2000, p. 26). Ainda, deve ser levado em conta a énfase
dada por Foucault a "o que fazemos" e "temos feito" de nés mesmos ¢
consideravelmente mais significativa do que aquela atribuida ao "que
devemos fazer", que era o ultimo elemento abordado por Kant no
programa pragmatico. Portanto, em Foucault, trata-se muito mais de uma
analise dos fatos historicos contingentes do que das normas que devem
guiar nossas acdes (Sardinha, 2011).

O Gemiit revela problematicas tao caras a Foucault, sobretudo no
que diz respeito a distingdo entre o transcendental e o empirico; ha uma
relacdo de unido entre ambas as realidades que escapam a antropologia
moderna, mas ¢é resgatada na Antropologia kantiana que se preocupa com
0 sujeito em sua totalidade, em outras palavras, com aquele que
verdadeiramente ele ¢é.

Assim, conclui Foucault, que ndo ¢ possivel uma psicologia
empirica a partir da Antropologia, pois nao € possivel trancafiar o espirito
em determinac¢des naturalisticas, ao contrario, ele s6 ¢ alcancavel por

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 255



Da critica antropoldgica ao sujeito antropologico espiritual

meios “através de ideias” (durch Ideen) que se expdem no campo da
experiéncia. De acordo com as proprias palavras de Foucault:

S6 ha antropologia possivel na medida em que o
Gemiit nao esta fixado a passividade de suas
determinagdes fenomenais, mas é animado pelo labor
das ideias no nivel do campo da experiéncia. O Geist
sera, portanto, o principio no Gemiit, de uma dialética
desdialetizada, ndo transcendental, destinada ao
dominio da experiéncia e conjugada ao proprio jogo
dos fenomenos. E o Geist que abre o Gemiit, a
liberdade do  possivel, arranca-o de suas
determinagdes e lhe da um porvir que ele deve so6 a si
mesmo (Foucault, 2011, 55).

Por fim, segundo Kraemer (2008), nas conclusdes foucaultianas
sdo delineadas uma rede de relagdes que unem verdade e liberdade, onde
esta ultima emerge como uma necessidade ineludivel do sujeito imerso no
mundo como ser constituido e constituente, inserido na temporalidade que
molda sua existéncia enquanto simultaneamente a inaugura para a agdo, a
atribuicdo de sentido e a comunicac¢do dentro do a priori historico que
caracteriza todo seu desdobramento. Tal ¢ o desfecho da critica aqui
delineada: o sujeito, espiritual no temporal, empirico no atemporal, uma
tensdo entre o dado e as infinitas possibilidades que da forma a dindmica
entre liberdade e verdade.

Consideracgoes finais

Enfim, conclui-se que dentro da leitura foucaultiana da
Antropologia de Kant, s6 ha antropologia enquanto pragmatica, a0 mesmo
tempo que s6 se pode escrever, falar, pensar, algo psicologicamente sobre
0 homem a partir daquilo que ele pode fazer de si mesmo, sendo o seu a
priori, livre de compreensdes prescritas no naturalismo ou qualquer tipo de
determinismo. As possibilidades que se abrem ao sujeito, o colocam como
protagonista daquilo que “pode e deve” (kann und soll) fazer de si mesmo.
Esse sujeito é cosmopolita, “cidaddo do mundo” (Weltburger), que

256 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Lucas Oliveira Mendes

pertence a uma regido tao concreta com as leis juridicas também concretas,
que visto desde a Antropologia, ndo ha concretude maior que sua propria
liberdade diante de si, deixando-se assim ser compreendido como um
sujeito espiritual.

Neste artigo, a liberdade do sujeito antropoldgico surgiu como fio
condutor desde a valiosa indagacdo “O que € o homem?” (Was ist der
Mensch?), até a compreensdo das dimensdes proprias do sujeito que o
revelou como sujeito e objeto de si mesmo, que se faz e desfaz, dentro do
tempo antropoldgico, contingente e empirico, ndo individual, em contato
com outros homens no horizonte cosmopolitico, que abrange uma
universalidade dentro do contingente, percebe a transcendéncia nas
possibilidades da autoconstrugdo de si.

O Eu antropologico, finito, operado em sinteses dadas na
experiéncia, operadas pela liberdade, que indicou o sujeito como aberto
para além do natural e determinavel. Ao perscrutar o caminho da busca do
conhecimento de si, foram vistas dimensdes nesse homem, que mesmo no
sentido concreto das “formas da experiéncia humana”, ndo se encerra na
descricdo pela mera descri¢do, mas deixa aberta a possibilidade de fazer-se
sujeito, sendo assim compreendido como um sujeito espiritual.

Afetado pela propria visdo na busca de quem ele ¢, o sujeito
sustentado por um “4nimo” (Gemiit) que se revelou uma dimensdo
fundamental para um dominio de uma antropologia pragmatica, encontrou
na sensibilidade, reiterada por Kant, como um ser capaz de sentir e
perceber o mundo no processo de conhecer a si como ser afetado pelo
mundo e por si mesmo.

Em suma, a Antropologia é o reino da relagdo com a dimensao a
priori, € somente nessa dimensdo que pode ser encontrado o sujeito
espiritual, que ndo se relaciona com o fundamento dado de forma absoluta.
Na Antropologia o sujeito ndo se encerra no empirico, mesmo que seja
abordado pela via pragmatica, ele ¢ mais do que dele se observa, esta
constituido para além do ser fechado que se apresenta nas aparéncias, mas
sobretudo ¢ um ser de possibilidades, ¢ um ser humano, objeto de si com a
possibilidade de fazer algo de si mesmo, por isso

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 257



Da critica antropoldgica ao sujeito antropologico espiritual

O que esta em questdo ndo sdo as determinagdes em
que ¢ apreendida e definida, no nivel dos fendmenos,
a besta humana - mas o desenvolvimento da
consciéncia de si e do Eu sou: o sujeito afetando-se no
movimento pelo qual torna-se objeto para si mesmo
(Foucault, 2011, p. 69).

Referéncias

ADORNO, Sérgio. Dor e sofrimento, presencas ou auséncias na obra de Foucault?.
Marilia: Cadernos FFC, v. 9, n. 1, 2000.

ALVES, A.. 4 critica de ponta-cabega: sobre a significa¢do de Kant no pensamento
de Foucault. Trans/Form/Agao, v. 30, n. 1, p. 25—40, 2007. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/trans/a/8TNLXxTYbIBYL TxmDsNWK8HQ/. Acesso em: 12
fev. 2024. DOI: https://doi.org/10.1590/S0101-31732007000100003.

FOUCAULT, Michel. [1966]. 4s palavras e as coisas. Trad.: Salma Muchail. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2002.

FOUCAULT, Michel. [2008]. Génese e estrutura da Antropologia de Kant. Trad.:
Marcio. A. da. Fonseca e Salma Muchail. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2011.

KANT, Immanuel. [1798]. Antropologia de um ponto de vista pragmatico. Trad.:
Clélia Martins. Sao Paulo: Iluminuras, 2006.

KRAEMER, Celso. Etica e liberdade em Michel Foucault, Uma leitura de Kant. Tese
(Doutorado em Filosofia) - Pontificia Universidade Catolica de Sdo Paulo, Sao Paulo,
2008.

RODHEN, Valério. O sentido do termo Gemiit em Kant. Revista Analitica Vol.1, N°1,
Sé&o Paulo: 1993, p. 61-74. DOI: https://doi.org/10.1111/j.1813-6982.1993.tb01208.x.

SARDINHA, D. Kant, Foucault e a antropologia pragmadtica. Kant e-prints,
Campinas, SP, v. 6, n. 2, p. 43-58, 2012. Disponivel em:
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/kant/article/view/8672486. Acesso
em: 12 fev. 2024.

SILVEIRA, Fillipa Carneiro. Sujeito e homem na critica de Michel Foucault a
antropologia. Sdo Carlos: UFSCar, 2015.

Data de registro: 18/10/2022
Data de aceite: 17/01/2024

258 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://www.scielo.br/j/trans/a/87NLxTYb9BYLTxmDsNWK8HQ/
https://doi.org/10.1590/S0101-31732007000100003
https://doi.org/10.1111/j.1813-6982.1993.tb01208.x
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/kant/article/view/8672486

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-69723

©ES8 Estado secular e comunidades religiosas em
Entre Naturalismo e Religido, de Jiirgen Habermas'

Anthony Lucas Neves Azevedo*

Resumo: O presente trabalho tem como finalidade compreender, grosso modo,
qual o papel das comunidades religiosas na sociedade, quais expectativas se espera
do comportamento do cidaddo religioso na sociedade civil, saber se argumentos
religiosos podem ser aceitos nos debates publicos, se sim, em quais niveis do
debate e sob quais condigdes, e se ndo, por que razoes os argumentos formulados
em linguagem religiosa devem ser vetados das discussoes civis. Busca-se analisar
a relagdo entre os cidaddos seculares e religiosos na democracia, as pressuposigoes
cognitivas necessarias para se alcangar uma relacdo cooperativa, ¢ o processo de
aprendizagem necessario para que essas pressuposi¢des sejam alcangadas no
Estado secular.

Palavras-chave: Habermas; Esfera Publica; Religido; Estado.

Secular State and Religious Communities in Between Naturalism and
Religion, by Jiirgen Habermas

Abstract: The present work aims to understand, roughly, what is the role of
religious communities in society, what expectations are expected of the behavior
of religious citizens in civil society, whether religious arguments can be accepted
in public debates, if so, at what levels of debate and under what conditions, and if
not, for what reasons arguments formulated in religious language should be vetoed
from civil discussions. It seeks to analyze the relationship between secular and
religious citizens in democracy, the cognitive presuppositions necessary to achieve

1O artigo foi escrito como parte da bolsa de iniciagdo cientifica PIBIC/UFPA.

Graduando em Filosofia pela Universidade Federal do Para (UFPA). E-mail:
lucasanthony227@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpg.br/7309522064943873. ORCID:
https://orcid.org/0009-0007-4343-3622.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 259


mailto:lucasanthony227@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7309522064943873
https://orcid.org/0009-0007-4343-3622
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-69723
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-69723

Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

a cooperative relationship, and the learning process necessary for these
presuppositions to be achieved in a secular State.

Keywords: Habermas; Public Sphere; Religion; State.

Introducio

Nas ultimas décadas, a relagdo entre religido e politica tem sido o
foco de cada vez mais discussdes. Apesar de toda a atengdo dedicada ao
tema, longe de se tornar mais claro, as fronteiras entre essas duas
dimensodes da existéncia humana parecem borrar-se em uma indistingdo
que tem se mostrado catastrofica, sendo fonte de diversos conflitos
violentos. Apesar da longa tradigdo democratica que se considerava
vigorar inabalavel no mundo, cada vez mais diversas formas de
autoritarismo e intolerdncia vem minando a convivéncia social do seu
proprio interior. Nao raro, tais movimentos de intolerancia estdo ligados a
justificativas baseadas na religido; contudo, como podemos interpretar essa
proximidade das comunidades religiosas com expressdes antidemocratica?
E problematico defender que as religides sdo inerentemente
antidemocraticas, sobretudo quando levamos em consideragdo seu
historico de lutas civis, contudo, é o que muitas vezes € repetido.

Nesse contexto, as contribuigdes que Jiirgen Habermas faz para o
tema em seu livro Entre Naturalismo e Religido sao importantissimas para
compreendermos o problema e pensarmos em solugdes voltadas para a
conservagdo e acrescimento da convivéncia democratica e tolerante.
Habermas debate o papel historico das comunidades religiosas nas
sociedades, as expectativas de comportamento a que cidadaos religiosos e
seculares devem se atentar, leva em consideracdo argumentos contrarios a
sua visdo e defende processos de aprendizagem que permitam ampliar as
contribuicdes religiosas para a sociedade civil.

260 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

As Comunidades Religiosas no Estado Secular

Diferentemente do que foi previsto pelo racionalismo ocidental de
Max Weber, as religides parecem longe de chegar ao ponto histdrico em
que cessem de existir ou se tornem irrelevantes. Na verdade, como aponta
Habermas (2007, p. 129), desde a virada da década de 80 para a década de
90 as religides ganharam um status de grande influéncia politica, tendo, a
partir de entdo, sido decisivas na formacdo da opinido e da vontade
publica. Exemplos mais recentes sdo as eleicdes de 2018 nos Estados
Unidos da América e 2020 no Brasil, quando dois candidatos com motivos
predominantemente religiosos se elegeram para a presidéncia dessas
nagoes. Todavia, ja a época em que o texto Entre Naturalismo e Religido
foi escrito, George W. Bush foi eleito com amplo apoio das comunidades
religiosas dos Estados Unidos.

Nao obstante, o ressurgimento das religides como poténcias
politicas ndo se restringe apenas ao Ocidente, na verdade, no Oriente ela
parece tomar mais espaco e exercer influéncia de maneira mais intensa do
que ocorre no outro hemisfério. Em paises do Oriente, o fundamentalismo
religioso brota em meio aos conflitos étnicos e politicos e se torna fonte de
inspiragdo para sociedades oprimidas pelo Ocidente, de forma direta ou
indireta, dando-lhes motivos religiosos para os conflitos. A consequéncia
da infiltragdo das doutrinas religiosas na politica a niveis tdo profundos
nesses paises ¢ a substituicdo dos lideres politicos por lideres religiosos e a
supressao das constitui¢des civis por um direito pautado na religido.

Uma possivel explica¢do para o ressurgimento das religides como
forgas politicas poderia ser a colonizagdo violenta por parte das poténcias
do Ocidente, que ameagou destruir ou destruiu quase completamente as
raizes étnicas e culturais dos povos invadidos, que por isso se viram
obrigados a adotar os costumes e crengas de seus colonizadores, se
transformando em um fundamentalismo europeu que ndo consegue se
justificar com razdes historicas, implantado na consciéncia através de
violéncia; uma outra explicagdo para o avanco do fundamentalismo
religioso seria que, como consequéncia da quase destruicdo de sua cultura,

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 261



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

tais comunidades teriam se voltado de maneira ainda mais fervorosa para
ela com a finalidade de preserva-la, e assim suas religides nativas se
tornaram guias que substituiram todos os outros poderes pautados no
direito constitucional. Além disso, uma descolonizacdo malsucedida
deixou nagdes colonizadas dependentes de seus colonizadores, exploradas
e abandonadas, deixadas na pobreza e na escassez de recursos, com lideres
politicos ditadores que enriqueceram durante a colonizacdo ou fantoches
dos paises ocidentais que facilitam acesso aos recursos do pais.

Como pontua Habermas (2007, p. 130) uma modernizacdo
capitalista tardia em situagdes desfavordveis causa inseguranca e
insatisfagdes sociais; empregos sdao suplantados, a paisagem ¢
transformada, as antigas formas de producdo que garantiam renda aos
trabalhadores locais sdo substituidas pela produgdo em massa das grandes
empresas estrangeiras, gerando consequéncias ao meio ambiente. Tais
condi¢des contribuem para que os movimentos religiosos se voltem contra
a proposta de modernidade formulada pelo Ocidente e a interpretem como
uma tentativa falha de progresso que desvia o ser humano de sua ligacdo
com o divino, o seu lugar de direito. A insatisfacao geral que paises pobres
ou em processo de empobrecimento experimentam faz com que suas
populagoes se desliguem das figuras classicas da politica e se voltem para
os conteudos salvificos das doutrinas religiosas.

Esse processo de desligamento das formas politicas tradicionais
para se voltar a uma nova forma de politica ndo se d4 apenas em paises
passando por crises, como Yascha Mounk mostra em O Povo Contra a
Democracia (2019, p. 52), muitos paises da Europa tém apresentada
comportamento semelhante, e, em todos eles, a forma de democracia
liberal que é defendida por um projeto secular da modernidade esta
ameagada por déspotas eleitos. Além disso, o ja mencionado Estados
Unidos da América ¢ o que mais surpreende, visto ser ele o pais centro da
modernizagdo mundial e, simultaneamente, ser um dos paises em que a
religido mais ganhou espaco na politica (Habermas, 2007, p. 133). Isso
mostra que as religides ja conseguiram se inserir em um contexto de

262 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

insatisfagdo com a politica tradicional e se tornaram uma alternativa para
os cidadaos desiludidos.

Através da andlise desses eventos que vem ocorrendo no mundo
inteiro, podemos perceber que as religides encontraram um novo canal
para exercer sua influéncia e que, de caso em caso, essa influéncia na
paisagem politica dos paises pode ser benéfica, quando age no sentido de
restaurar o orgulho dos povos historicamente abusados e criar lagos pré-
politicos capazes de influenciar coletivamente, mas também pode ser
maléfica, quando o fanatismo religioso gera exclusdo, violéncia e a quebra
do contrato constitucional. Isso nos leva a pensar: de que maneira deve-se
dar a relacdo entre religido e politica, e, portanto, religido e Estado?

E fato conhecido que apos a derrocada do Império Romano, a
Igreja Catdlica se estabeleceu como a médxima autoridade dentro de seu
contexto, e, com isso, houve um entrelagamento entre o poder temporal,
representado pelo Estado civil que age no ambito politico, e o poder
espiritual, pautado nos mandamentos divinos e nas sagradas escrituras.
Esse periodo marca a instrumentalizacdo da filosofia por parte do
cristianismo e a monopoliza¢do do pensamento pela Igreja, durando até o
fim do periodo medieval, quando do ressurgimento das atividades
intelectuais e inicio do Renascimento. A partir desse momento se inicia o
movimento de secularizacdo, que se relaciona ao ‘“Processo de
desagregacdo ou gradual abandono das formas tradicionais de estruturagio
social que se encontram baseadas na religiosidade” (Sarmento, 2019, p. 3),
formulado por Max Weber como “desencantamento do mundo”, entendido
como a desmagificacdo das explicagdes sobre o mundo e seus fendmenos,
o que implica no afastamento das religides e mitos.

A independéncia do Estado secular em relagdo a religido se da
gracas a assunc¢do de uma razdo humana comum (Habermas, 2007, p. 135),
permitindo que os problemas da sociedade possam ser resolvidos entre os
cidaddos, através de foruns publicos € outros mecanismos responsaveis por
garantir a manutencao do poder estatal, como a constitui¢do; tal fato exclui
a necessidade de uma justificacdo religiosa para o Estado, agora amparado
no direito. O Estado de direito democratico, que surge na modernidade —

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 263



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

vale ressaltar que Habermas concebe a modernidade como um projeto
inacabado, e que, portanto, compreende a presente época em que vivemos
—, forma-se no quadro de uma tradi¢do filos6fica que apela exclusivamente
a razdo através de argumentos que possam ser compreendidos da mesma
maneira por todos.

Este fato forma o pano de fundo para a superacdo dos conflitos
religiosos, visto que o Estado reage ao pluralismo religioso garantindo
direitos iguais de liberdade de consciéncia e religido. E interessante notar
que o tema da liberdade de consciéncia ndo surge apenas no pensamento
secular, pois na Confissdo da Fé Batista, redigida de 1643 a 1646, os
crentes dessa corrente religiosa defendem a liberdade de consciéncia
dentro de certos limites e condenam a exigéncia de fé implicita e
obediéncia cega e absoluta. Tal garantia de liberdades religiosas permite
desarmar o potencial conflituoso que existe a niveis cognitivos entre os
crentes de diferentes denominagdes. Torna-se necessario para a garantia
simétrica desse direito o carater secular do Estado, entretanto, segundo
Habermas (2007, p. 136) apenas isso ndo ¢ suficiente.

Os proprios cidaddos, sejam eles parte de comunidades religiosas
ou ndo, devem decidir através de um acordo quais os limites a serem
estabelecidos entre, de um lado, o direito positivo de exercer sua religido
ou conjunto de crengas e, de outro, a liberdade negativa, a qual garante que
ninguém € obrigado a seguir a religido de outrem. A tomada de decisdes
relativas a questdes como essa, que envolvem qual compreensdo dos
direitos constitucionais acredita-se ser a correta, devem ser feitas através
de um processo argumentativo ¢ democratico. Argumentativo porque os
cidaddos devem apresentar argumentos que comprovem que sua
compreensdo esta de acordo com o estabelecido na constitui¢do, ndo
prejudicando nenhuma das partes afetadas no acordo; democratico porque
a decisdao tomada através dessa deliberagdo so6 sera legitima se contar com
a participag@o de todas as partes envolvidas, de modo a garantir que haja a
oportunidade de ponderar sobre as propostas apresentadas e decidir sobre
elas.

264 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

Portanto, ao apresentarem propostas, as comunidades religiosas
devem ser capazes de trazerem argumentos “convincentes e aceitaveis”
(Habermas, 2007, p. 136) que respeitem e reconhegam o direito das demais
convicgoes religiosas de existir e de influir sobre a pratica politica, sob a
pena de, no caso em que uma proposta ¢ elaborada sem levar em
consideragdo o direito dos outros cidaddos de exercerem suas proprias
crengas, haja ilegitimidade, onde “Um partido estaria impondo sua vontade
ao outro” (Habermas, 2007, p. 138). O Estado deve garantir que sejam
observadas as pressuposicdes necessarias para a pratica politica, todavia,
também ¢ uma obrigacdo moral dos cidadaos do Estado querer que os seus
concidadados considerem razoaveis as suas contribuicdes.

E interessante notar que apesar da exigéncia de que os cidaddos
exponham seus argumentos na esfera publica de forma igualmente
acessivel para todos, ndo se faz necessario a principio que as comunidades
religiosas se exteriorizem em linguagem nao religiosa, desde que
apresentem argumentos que possam ser aceitos como razoaveis. Todavia,
no ambito legislativo, onde ha efetivamente a formulagdo de leis e
decisdes judiciais, o principio da separagdo entre a Igreja e o Estado
“Obriga os politicos e funcionarios no interior das instituicdes estatais a
formular e a justificar as leis [...] em uma linguagem acessivel a todos os
cidadaos” (Habermas, 2007, p. 138).

O liberalismo democratico exige em troca da liberdade de religido
que as comunidades religiosas aceitem a neutralidade do Estado, isto €, o
fato de que o Estado e seus representantes tem o compromisso de manter
sua neutralidade para com os cidaddos seculares, porque o Estado
democratico de direito ¢ uma conquista deles, o que implica que as
comunidades religiosas devem respeitar a “Determinagdo restritiva do uso
publico da razdo dos cidaddos” (Habermas, 2007, p. 139) e se expressar
sem recorrer ao seu nucleo de fé nos niveis institucionais, ja que este nao
tem autoridade na esfera publica do Estado.

As exigéncias estabelecidas para com as comunidades religiosas
podem parecer, a primeira vista, como tentativas do Estado secular de
diminuir a participagdo das comunidades na politica, todavia, seu objetivo

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 265



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

¢ garantir que ndo haja motivos apoliticos nas decisdes. O Estado secular
tem todo interesse na participagdo das comunidades religiosas na
sociedade, porque esta ultima tem muito a aprender com aquela. De acordo
com Habermas (2007, p. 148), “As tradi¢des religiosas possuem poder de
aglutinacdo especial no trato de intuicdes morais principalmente no que
tange as formas de convivéncia humana”, hd no seio das comunidades
religiosas contribui¢des relevantes para as relagdes entre os individuos, as
quais a razdo secularista ainda ndo conseguiu extrair seus significados. Nos
ensinamentos de suas crencas, os cidaddos religiosos portam contribui¢des
importantissimas para a manuten¢do da vida em sociedade, ainda que
estejam formuladas em linguagem religiosa. Falaremos mais adiante a
respeito do processo necessario para que essas contribuigdes atinjam o
amago da sociedade civil.

Nao desconsiderando o fato de que toda religido tem a pretensdo
de autoridade na compreensdo do mundo, e por isso se arroga o direito de
determinar o que cada pessoa deve fazer, Habermas insiste no diagndstico
segundo o qual

Sob as condigdes da secularizagdo do saber, da
neutralizacdo do poder do Estado e da generalizagdo
da liberdade de religido, a religido foi obrigada a
renunciar essa pretensdo que visa o monopdlio da
interpretacdo ¢ a configuracdo abrangente da vida
(Habermas, 2007, p. 127).

Em uma sociedade que todos tem a garantia de exercerem suas
crengas sem sofreram com imposi¢cdes externas, ndo ha espago para o
monopolio religioso da interpretacdo do mundo e da melhor forma de
viver, de modo que as comunidades religiosas precisam aceitar isso para
que sua propria liberdade religiosa ndo seja ameacada.

E necessario ressaltar que essas expectativas normativas com que o
Estado confronta as comunidades de fé também fazem parte do interesse
delas, visto que, respeitando as exigéncias civis, as comunidades podem
entdo exercer sua influéncia através da esfera publica, atingindo a
sociedade como um todo, além de ndo sofrerem, elas mesmas, imposigoes

266 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

de outras comunidades. Portanto, o Estado secular ndo pode intervir de
forma a desencorajar a participagdo das comunidades religiosas na esfera
publica porque “ele ndo pode saber de antemdo se a proibi¢do de tais
manifestagdes ndo estaria privando, ao mesmo tempo, a sociedade de
recursos importantes para a criagao de sentido” (Habermas, 2007, p. 148).
De acordo com essa perspectiva, as comunidades religiosas sdo fontes de
conteudo éticos e morais que o Estado secular tem necessidade em um
contexto em que a vontade de viver uma convivéncia harmoénica com o0s
outros da lugar a sana de exterminar o que ¢ diferente, e isso tanto a nivel
nacional quanto nivel global.

Expectativas de Comportamento que os Cidadaos Religiosos devem
Preencher

Além das expectativas de comportamento que as comunidades
religiosas devem seguir, ha ainda outras expectativas cognitivas que o0s
cidadaos religiosos devem cumprir. Vale ressaltar que se operou “Desde a
época da Reforma e do Iluminismo, uma mudanga real na forma da
consciéncia religiosa” (Habermas, 2007, p. 155), e essa mudanca pode ter
sido fruto dos grandes desafios que a modernidade trazia & essa
consciéncia. A mentalidade dogmatica da religido se via confrontada com
o pluralismo religioso e sua protecdo garantida pelo Estado; as ciéncias
modernas se desenvolveram de tal forma que conquistaram a primazia para
discorrer sobre assuntos que apenas as religides dominantes tinham
autoridade para tratar; e, por fim, a propria justica e¢ a configuracdo dos
direitos foram transpostas de uma base religiosa para o direito civil, dos
cidadaos, tornando assim a propria moralidade algo profano.

Neste contexto, os cidaddos religiosos sdo obrigados a operar
mudangas de mentalidade que nio sao exigidas dos cidadaos seculares:

1%, “Os cidaddos religiosos precisam encontrar um enfoque
epistémico que seja aberto as visdes de mundo e religides estranhas”
(Habermas, 2007, p. 155). Esta exigéncia pressupde a superagdo do velho

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 267



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

preconceito segundo o qual se a minha mentalidade esta correta, entdo as
outras estdo totalmente enganadas. Os cidadaos religiosos devem tentar se
desembaracar do universo discursivo de suas proprias religides, e se
abrirem para outras religides e visdes de mundo. Isso ndo significa de que
os cidaddos devem abandonar suas religides ou negar suas proprias
pretensdes de verdade, mas apela a possibilidade de que haja em religides
estranhas umas as outras contetidos que lhes sejam comuns, que lhes
serviriam como fonte de solidariedade no trato mutuo, exercendo valores
que lhes sdo compartilhados e que podem ser proveitosos para a sociedade.

2% “Os cidadaos religiosos precisam encontrar [...] um enfoque
epistémico aberto ao sentido proprio do saber secular ¢ ao monopdlio do
saber dos especialistas” (Habermas, 2007, p. 155). Essa exigéncia se
relaciona com o papel que as ciéncias alcangaram no Estado moderno e a
mudanga que elas operaram na forma de proceder ante a questdes
polémicas. Toda a descrenca e duvida — infrutifera e perigosa — que houve
em torno do isolamento social, da vacinagdo em massa ¢ do uso de
mascara de protecdo até se justificaria a na Idade Média, quando ndo havia
ainda uma forma segura de definir qual o melhor jeito de proceder durante
uma pandemia, todavia, com os avangos cientificos e o desenvolvimento
do método essa discussdo se torna totalmente descabida. Assim sendo,
desde que esses saberes ndo firam as asser¢des religiosas relevantes para a
salvagdo, os cidaddos religiosos precisam inseri-los dentro de suas
mentalidades e se conscientizarem de seu carater necessario. Para isso, €
necessario que os cidadaos religiosos determinem, a partir de suas visdes
religiosas, “A relacdo entre conteudos de fé dogmaticos e saber secular
sobre o mundo” (Habermas, 2007, p. 155) de tal forma que estes nao
entrem em contradi¢do.

3%, “Os cidaddos religiosos precisam assumir [...] um enfoque
epistémico para encarar os argumentos seculares que gozam de
precedéncia na arena publica” (Habermas, 2007, p. 155). Tal exigéncia
advém do fato da neutralizacdo do Estado em termos de visdes de mundo.
O direito e a moral sao elaborados de tal forma que possam ser acessiveis a
todos os cidaddos, independentemente de suas crengas, eles sdo, portanto,

268 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

universalistas. Nas discussdes em esfera publica, os cidaddos discutem
seus direitos e deveres, fundamentando-os de maneira que todos possam
concordar, o que ndo ¢ possivel se essa fundamentacdo ¢ levada a cabo de
maneira religiosa. Os cidaddos religiosos devem, em consonancia com essa
exigéncia, fazer suas contribuigdes na esfera publica utilizando-se de uma
linguagem neutra, se baseando no direito que todos os cidadaos possuem, e
recorrendo a constituicdo para se justificar. Dessa forma, eles podem
participar de igual para igual dos debates feitos com cidaddos seculares.

Tal trabalho deve ser feito a partir de uma autorreflexio sobre a fé,
os cidaddos devem ser capazes de reconhecer a possibilidade da
convivéncia harmonica entre diferentes crencas ao identificarem os limites
de sua tolerancia e a relagdo que ela tem com seu entorno. A teologia e a
filosofia da religido ja iniciaram o processo de autorreflexdo, todavia, para
que ele produza frutos na sociedade, ele deve ser levado a cabo pelos
proprios crentes que formam a comunidade religiosa. A aprendizagem
desse novo enfoque epistémico s6 € possivel através da reconstrucdo de
verdades de fé transmitidas, que devem ser reformuladas de forma a néo
entrarem em conflito com a modernidade e se tornarem uma forca
reacionaria, que levaria a desconexdo dos cidaddos religiosos da sociedade
democratica, com resultados evidentes a partir da propria participacdo dos
cidadaos religiosos no debate publico.

Expectativas de Comportamento que os Cidadaos Seculares devem
Preencher

As expectativas de comportamento que os cidaddos religiosos
devem preencher ndo vem, entretanto, de graca, visto que estaria se
fazendo uma exigéncia assimétrica caso se cobrasse apenas deles
determinadas praticas e enfoques epistémicos no convivio com
concidaddos que pensam diferente. Portanto, os proprios cidaddos ndo
religiosos devem assumir um determinado enfoque cognitivo para
preencher as expectativas de uma solidariedade cidada quando se trata da

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 269



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

relacdo com os cidaddos crentes e as suas assercdes. Nas trocas que
ocorrem na esfera publica sobre questdes politicas, “A exigéncia de
respeito matuo impode certos deveres epistémicos” (Habermas, 2007, p.
11), isso porque, ao se expressarem linguagem religiosa, os cidaddos
exigem que suas colocagdes sejam examinadas seriamente pelos cidadaos
de linguagem secular.

O respeito entre pares em um Estado democratico ndo pode
permitir que cidaddos seculares neguem que haja qualquer possibilidade de
um conteudo racional nas contribuigdes formuladas em linguagem
religiosa. Habermas (2007, p. 12) lembra que, ao nivel institucional do
poder do Estado, apenas leis, sangdes, decretos e decisdes judiciais
formuladas em linguagem secular, ou seja, em uma linguagem acessivel
em geral, podem ser aceitas; entretanto, ao nivel da esfera publica
informal, que também é uma dimensdo politica, essa exigéncia nio ¢ feita.
Segue-se dai que as assercdes formuladas em linguagem religiosa podem
ser debatidas, sendo um dever moral dos cidaddos seculares auxiliar na
traducdo das assergdes para que elas sejam compreendidas por todos.

Além disso, ¢ muito importante que os cidaddos seculares
mantenham uma relagdo autorreflexiva com os limites da mentalidade
secular. Isso quer dizer que os cidaddos seculares devem evitar definir o
que esta certo e errado, ou o que ¢ verdadeiro e falso dentro da visdo de
mundo religiosa, a ndo ser que haja absoluta necessidade. Ainda assim,
ndo se deve esperar que haja uma mudanca de mentalidade no cidadao
religioso, visto que ele lida com a fé diferentemente da forma como o
cidaddo laico lida com ela, ¢ o papel que a fé ocupa na vida daquele ¢é
muito mais central do que na vida dos seus concidaddos nao religiosos.
Cidadaos seculares devem contar com a possibilidade de um dissenso
permanente, e devem lidar com isso de forma a ndo comprometer a
estrutura democratica do Estado. Na esfera publica, portanto, “As
cosmovisdes naturalistas, que nasceram de uma elaboracdo especulativa de
informagdes cientificas [...] ndo tem prima facie prioridade sobre
concepgoes religiosas [...]” (Habermas, 2007, p. 128, grifos do autor).

270 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

Os cidadaos seculares precisam entender que a neutralidade do
Estado, que garante liberdades religiosas, ndo ¢ compativel com uma visao
de mundo secularista, que questiona o direito dos cidaddos religiosos de
participarem do processo politico:

Cidadaos secularizados ndo podem, a propor¢do que
se apresentam em seu papel de cidaddos do Estado,
negar que haja, em principio, um potencial de
racionalidade embutido nas cosmovisdes religiosas,
nem contestar o direito dos concidaddos religiosos a
dar, em uma linguagem religiosa, contribui¢des para
discussdes publicas (Habermas, 2007, p. 128).

Cidadaos seculares ndo podem, portanto, pressupor nos cidaddos
religiosos qualquer inaptidao politica ou disposi¢ao a intolerancia, sob o
risco de estarem sendo eles proprios apoliticos e intolerantes. Devem estar
abertos a ouvir contribui¢des dos cidadaos religiosos, dispostos a traduzir
para uma linguagem acessivel em geral essas contribui¢des, e interessados
na inser¢do dos seus concidaddos na politica. Uma democracia que ndo
cumpre seu papel de dar voz a todos os cidaddaos ¢ uma democracia falha,
portanto, no interesse de salvaguardar o Estado democratico, os cidaddos
seculares devem colaborar na esfera publica politica com os cidaddos
religiosos.

Argumentos contra uma Concep¢dao Secular do papel das
Comunidades Religiosas na Democracia

Em FEntre Naturalismo e Religido, Habermas apresenta alguns
argumentos contrarios a sua concep¢do do papel das comunidades
religiosas dentro do Estado. Dentre estes argumentos que Habermas
apresenta, estio os de Paul Weithmann, Robert Audi e Nicholas
Wolterstorff.

Paul Weithmann traz alguns elementos sociologicos, tais como o
papel importantissimo que a religido vem desenvolvendo na politica dentro

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 271



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

dos Estados constitucionais estabelecidos, como, por exemplo a luta pelos
direitos politicos de minorias, tendo como seu maior marco Martin Luther
King. Aproveitando-se desses elementos, principalmente na sociedade dos
Estados Unidos da América, Weithmann descreve as igrejas e
comunidades religiosas como atores que desempenham funcdes
necessarias para a sobrevivéncia da democracia. Segundo Weithmann, tais
comunidades participam ativamente do debate publico fornecendo
argumentos que possuem uma poderosa justificacdo moral, além de
introduzirem os seus membros no meio politico através da veiculacdo de
informagdes sobre a sociedade.

Segundo Weithmann, tais contribui¢cdes fundamentais das igrejas
e comunidades religiosas estariam comprometidas se elas se vissem
obrigadas a adotar, a cada exteriorizagdo religiosa, um equivalente em
linguagem acessivel e neutra. Nesse sentido, segundo Weithmann, se faz
necessario a renuncia dessa exigéncia as igrejas e comunidades religiosas
com o objetivo de preservar suas contribui¢des & democracia, além disso,
ele também ndo acha justo que o Estado submeta seus cidaddos a tal
restrigao.

Independentemente dos interesses envolvidos na relacdo entre
Estado e igreja, aquele ndo pode, de forma alguma, fazer exigéncias aos
seus cidadaos religiosos — aos quais ele garantiu liberdades religiosas — que
ndo estejam de acordo com a sua forma de existéncia religiosa, ja que,
segundo Habermas (2007, p. 142) “Ele nao pode exigir deles algo
impossivel”, isto €, obriga-los a sacrificar sua consciéncia religiosa para
exercerem seu papel de cidadao.

Nesse sentido, Habermas fala a respeito de Robert Audi e sua
exigéncia de que, independentemente dos motivos religiosos que possam
correr paralelamente, os argumentos seculares devem ser suficientemente
fortes para suportar decisdes politicas, como o voto, por exemplo. Todavia,
para Habermas, isto s6 € relevante na avaliagdo ético-politica de um
cidaddo em particular, quando verificamos a coesdo entre 0s motivos que o
levaram a acdo e os argumentos oferecidos publicamente.

272 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

No que diz respeito as contribui¢cdes que o cidaddo faz na esfera
publica politica, s6 importam os argumentos manifestados publicamente,
ja que sdo estes que irdo influenciar na decisdo. S80 os argumentos
externados publicamente, que encontram eco na esfera publica, que sdo
capazes de definir os rumos dentro da democracia, seja de forma direta,
com elei¢des, ou indireta, quando ndo cabe a populacdo decidir
diretamente, mas ela ainda pode se manifestar visando influenciar aquele
que tomara a decisdo. Assim sendo, Habermas ndo faz distingdo entre
argumentos “Exteriorizados publicamente e outros que servem de motivo
no momento em que alguém se encontra perante a urna eleitoral”
(Habermas, 2007, p. 143), visto que, para a decis@o politica dentro do
Estado secular, se exige apenas uma justificacdo secular, o que acarreta na
obrigacdo para os cidaddos religiosos de equilibrarem suas convic¢des
religiosas e seculares, de modo que uma possa se expressar por meio da
outra.

Por exemplo, um cidadao religioso pode ser contra a pena de
morte porque acredita que apenas Deus tem o direito de decidir sobre a
vida dos seres humanos, entretanto, tal argumento ndo podera ser aceito
dentro de uma comunidade onde haja outras pessoas que concebem Deus
de forma diferente, ou ndo acreditam em Deus. Todavia, esse
posicionamento do cidadao religioso pode estar em consonancia com uma
justificacdo secular contra a pena de morte, baseada nos direitos que os
seres humanos se concedem mutuamente, € que garantem que outros ndo
sofram o que ndo se quer sofrer, ou entdo que a pena de morte ndo tem
qualquer impacto na diminui¢cdo da criminalidade e que, dessa forma, se
perde a chance de recuperar cidaddos para a vida em sociedade.

Contra a exigéncia de que se forneca apenas argumentos seculares
dentro do Estado secular, argumenta-se que muitas vezes ndo € possivel
para cidaddos religiosos fornecerem argumentos seculares que sejam
capazes de suportar o valor semantico que os argumentos formulados em
linguagem religiosa trariam em seu bojo. E necessario levar em conta o
papel que a religido assume dentro da vida do sujeito, ndo apenas como
uma crenga no além, que estd separada da vida civica, mas sim como
doutrina que transforma a vivéncia do sujeito, dando-lhe uma nova

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 273



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

orientagdo ¢ modo de encarar os fatos do mundo, ou seja, ela assume um
“Papel integral” (Habermas, 2007, p. 144) na vida do sujeito.

Nesse sentido, faz necessario levar em consideragdo que as
opinides politicas dos cidaddos religiosos emanam do centro de sua f€ e,
portanto, ndo se pode esperar que todos eles tenham uma justificativa que
seja diferente de uma justificativa religiosa, ainda que consonante com ela.
O agir do cidaddo religioso deve ser orientado por sua crenga, € ndo pode
ser de outro modo, portanto, ¢ artificial exigir que eles apresentem outras
motivagdes para seus posicionamentos quando a sua motivagdo ¢€
puramente uma questao de fé.

Essa objecdo a exigéncia de que apenas argumentos apresentados
com base neutra sejam aceitos na esfera publica parece convincente a
Habermas (2007, p. 145), ja que o Estado liberal protege formas de vida
baseadas na religido por meio das liberdades religiosas, e, portanto, ndo
pode esperar que os cidaddos crentes deixem de lado suas convicgdes
religiosas ao entrarem na esfera publica. Assim sendo, Habermas faz a
exigéncia de argumentos apresentados em linguagem secular apenas aos
politicos religiosos que assumam mandatos publicos ou se candidatam a
eles, ja que, agindo dessa forma, eles estdo representando a sociedade em
geral, devendo ser neutros do ponto de vista das visdes de mundo.

Tal posi¢do diante dos argumentos formulados em linguagem
religiosa na esfera publica torna possivel que as igrejas e comunidades
religiosas possam atuar, como quer Paul Weithmann, como agentes
importantissimos da democracia, atuando na politizacdo de seus seguidores
e contribuindo para o debate politico em sociedade. Todavia, na
compreensao de Weithmann, “Os cidaddos t€m, do ponto de vista moral,
um direito a posicionamentos politicos fundamentados no contexto de uma
doutrina religiosa” (Habermas, 2007, p. 150), isso implica dizer que se fere
a moralidade dos cidaddos religiosos ao impedi-los de fundamentar suas
convicgdes e ideias através de crencas religiosas, ainda que seja na esfera
parlamentar. Se a moralidade desses cidaddos advém das suas crengas
religiosas, e, portanto, seu conjunto de valores, aquilo que eles consideram
certo ou errado tem ai a sua origem. Impedi-los de fundamentar suas
convicgdes em crencas seria o mesmo que tirar deles quaisquer
possibilidades de fundamentar suas convicgdes.

274 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

Todavia, o que também ndo pode ocorrer ¢ que a neutralidade do
Estado em termos de visao de mundo seja comprometida. No caso da
abertura do parlamento a leis e decisdes fundamentadas em convicgdes de
fé, ocorreria o seguinte problema: os cidaddos que n3o se identificarem
com as justificativas dadas para as leis promulgadas ndo se sentirdo na
obrigagdo de segui-las, e caso se sintam, serd apenas por coercio,
comprometendo a democracia. Ao renunciar a neutralidade do Estado,
renuncia-se a propria democracia, ja que entdo os cidaddos envolvidos em
um debate perderdo a pedra de toque comum ao qual devem se referir, ou
seja, a constituigdo que protege a todos, independentemente de suas
crengas.

Nicholas Wolsterstorff, que a semelhanca de Weithmann defende a
utilizagdo politica de argumentos religiosos, acredita que “O legislador
politico também deve poder servir-se de argumentos religiosos” (Audi;
Wolterstorft, 1997, apud Habermas, 2007, p. 151). Todavia, Habermas
acredita que abrir o parlamento para a disputa acerca de convicg¢des
religiosas pode “Transformar o poder do Estado num agente de uma
maioria religiosa, a qual impde sua vontade ferindo o procedimento
democratico” (Habermas, 2007, p. 151). A respeito desse problema ¢
importante levar em consideragdo a distingdo que Yascha Mounk faz de
democracia liberal e democracia iliberal’>. A democracia liberal respeita a
decisdo da maioria, todavia, também contém ferramentas capazes de
proteger o direito das minorias e impedir que qualquer abuso seja cometido
contra elas. A democracia iliberal, ou direta, por sua vez, ndo possui tais
mecanismos de defesa para a minoria contra uma maioria abusiva. Na
democracia iliberal, os direitos individuais sdo colocados em segundo
plano, e apenas a vontade da maioria possui poder de decisdo. A proposta
de Wolsterstorff leva, de certo modo, a uma democracia direta, logo
veremos o porqué.

Habermas reitera seu compromisso com a votagdo democratica, e
atesta sua legitimidade, todavia, tal legitimidade ¢ ferida quando os
participantes da deliberagdo nao possuem as mesmas possibilidades, ja

2 Cf. MOUNK, Yascha. O Povo Contra a Democracia: Por que nossa liberdade corre
perigo e como salva-la. 1* ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2019.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 275



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

que, no caso de um parlamento que adote a proposta de Wolsterstorft,
sairiam em vantagem aqueles que tivessem o parlamento ao seu lado,
compartilhando suas crengas e convicgdes. Assim, o carater discursivo das
deliberacdes estaria comprometido de antemao, ja que o Estado partilharia
crengas e certezas de fé com um dos lados, em detrimento do outro.

A deliberagdo democratica torna-se ilegitima quando o poder do
Estado perde sua neutralidade, quando as leis deixam de ser formuladas
em linguagem acessivel para todos e deixam de apresentar razdes que
todos possam considerar justificadas, independentemente de suas
convicgoes religiosas. Como Habermas expoe de maneira clara e concisa:

Durante o processo de formagao politica da opinido e
da vontade, o poder da maioria transforma-se em
repressdo quando uma maioria que utiliza argumentos
religiosos nega as minorias seculares ou aos que s@o
de outras denominagdes a possibilidade de reproduzir
(Habermas, 2007, p. 152).

No caso de um procedimento democratico como o descrito acima,
nao existe legitimidade alguma no resultado da deliberagdo, ja que ele sera
apenas fruto da pressdo de uma maioria, resultando diferentemente se,
eventualmente, a minoria se tornasse dominante ¢ impusesse sua vontade
sobre seus concidaddos de outras denominacdes de fé. Ainda assim,
Wolterstorff objeta que ndo € possivel dissolver as disputas existentes
entre as diferentes religides e visdes de mundo apenas com base em um
consenso comum, por mais formal que seja tal consenso. Nicholas
Wolterstorff admite apenas o principio da maioria, ainda que seja um
principio remanescente do consenso constitucional liberal.

Seguindo essa linha de pensamento, nos deparamos com um tipo
cadtico de convivéncia, onde ndo ¢ possivel se chegar a um consenso,
apenas a adaptag@o ao que ¢ definido de forma unilateral. A maioria dita as
normas que devem ser seguidas, e a minoria aceita contra a sua vontade.
Wolterstorff define a relagdo das minorias com essas normas da seguinte
forma: “Eu ndo concordo, eu simplesmente aquiesco — a nao ser que a

276 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

decisdo me pareca realmente horrorosa” (Wolterstorff, 1997, apud,
Habermas, 2007, p. 153).

Habermas critica essa ideia por ndo deixar claro como tal relacio
evitaria o dilaceramento da comunidade em guerras de fé. Mesmo em
procedimentos democraticos em que uma minoria aceita se submeter
temporariamente ao poder de uma maioria, existem certos compromissos e
acordos que sdo acertados entre os dois lados, de modo que o interesse de
ambos seja satisfeito. Tais compromissos giram em torno de bens basicos,
como a saude, a seguranca, o dinheiro etc., ¢ “Uma vez que todos desejam
os mesmos tipos de bens compartilhaveis, podem assumir compromissos”
(Habermas, 2007, p. 153).

Todavia, no quadro exposto por Wolterstorff, as disputas ndo
giram em torno da distribui¢do de bens basicos, € sim a respeito de bens
salvificos, isto ¢, a decisdo de qual seria a forma de vida correta que
garantira a salvagdo, de que tipo de salvacdo se trata, e se de fato existe
uma salvacao. Tais conflitos sobre valores de fé, relacionados com a
propria existéncia das comunidades de crenca, ndo podem se prestar a
compromissos, ja que partem do pressuposto de sua veracidade. Habermas
(2007, p. 153) argumenta que “Tais conflitos somente podem ser
desarmados por uma despolitizacdo que lanca mdo de principios
constitucionais, ante o pano de fundo de um consenso que se supde ser
comum”, portanto, a Unica forma de evitar que a sociedade democratica
seja dilacerada por conflitos de fé é neutralizando o poder do Estado,
impedindo-o de tomar partido de qualquer lado nessa disputa.

Os Processos de Aprendizagem e a Sociedade Pés-Secular

As religides mundiais estdo muito longe de desaparecer, € isso nao
se deve apenas a tradigdo familiar ou de comunidade, que ¢ passada de pai
para filho e de lider para o povo. Uma caracteristica que contribui
enormemente para a presenga firme da religido em um entorno cada vez
mais secularizado ¢ que ela fornece intui¢des que ndo se encontram em

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 277



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

nenhum outro lugar da sociedade. A mentalidade capitalista ndo se
restringe apenas a dimensdo econdmica, pelo contrario, ela tem estendido
sua colonizacdo para o proprio mundo da vida. Segundo este diagndstico, a
forma como encaramos nossas relagdes e nossa visdo de mundo adquire
tracos de uma relagdo de producdo. Passamos a nos julgar e a julgar aos
outros segundo pardmetros de produtividade, ¢ medimos o sucesso de uma
vida a partir de suas conquistas econdmicas.

A consequéncia dessa visdo de mundo foi a perda da sensibilidade
para “Uma vida fracassada, para patologias sociais, para o fracasso de
projetos de vida individuais e para a deformagdo de contextos vitais”
(Habermas, 2007, p. 125). A mentalidade capitalista, que invade o mundo
da vida e as relagdes humanas, ndo possui espago para essas formas de
vida, deixando-as de lado. As religides, por sua vez, mantém-se fora dessa
mentalidade, ao considerar a vida humana como portadora de um valor
intrinseco, isto é, a sua semelhanga com Deus. A mentalidade religiosa
esta aberta a essas formas de vida que sdo deixadas de lado nas sociedades
capitalistas, e funcionam como uma alternativa ao secularismo desenfreado
que esvazia as fontes de solidariedade entre os sujeitos

Se “O equilibrio moderno entre os trés grandes meios da
integragdo corre perigo, ja que os mercados e a for¢a administrativa estdo
desalojando, em um grau cada vez mais elevado ¢ em um namero
crescente de dominios da vida, a solidariedade social” (Habermas, 2007, p.
126), o Estado social, por sua vez, tem todo o interesse em poupar as
fontes que alimentam no cidaddo a solidariedade e o respeito pela vida,
nao deixando de lado aquelas formas de vida consideradas fracassadas na
visdo de mercado, de fora do processo de deliberagdo politica. Essa
consciéncia se mostra conservadora, ja que traz no seu bojo o respeito pelo
valor inegociavel da vida e os valores intrinsecos ao ser humano, em
oposi¢ao a uma mentalidade mais técnico-progressista, que se volta para a
instrumentalizagdo da natureza e do proprio ser humano. Tal forma de
pensar se reflete naquilo que chamamos de “Sociedade pos-secular” (Eder,
2002, apud Habermas, 2007, p. 126), isto ¢, a superagdo do secularismo
tecnicista através de processos de aprendizagem.

278 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

A expressdo pos-secular surge ndo apenas porque se espera que a
religido sobreviva em um entorno cada vez mais dominado por elementos
seculares, mas também para “Prestar as comunidades religiosas
reconhecimento publico pela contribui¢do funcional relevante prestada no
contexto da reproducao de enfoques e motivos” (Habermas, 2007, p. 126),
ou seja, a sociedade deve reconhecer a contribuicdo que a as comunidades
religiosas tem prestado no trato entre cidadaos, na solidariedade civil e no
reconhecimento do valor humano. Além disso, numa sociedade que se vé
como pos-secular reflete-se “Uma consequéncia normativa perspicaz que
gera consequéncias no trato politico entre cidaddos crentes e ndo-crentes”
(Habermas, 2007, p. 126), pois o pensamento pds-secular interpreta a via
de modernizagdo da consciéncia publica como um processo de
aprendizagem, que abrange tanto a mentalidade religiosa quanto a secular,
fazendo-as passar por procedimentos de reflexdo transformadores. De
acordo com o exposto acima, ambos os lados, quando entendem a
secularizacdo da sociedade como um processo complementar, podem levar
a sério suas contribuigdes para temas controversos na esfera publica, de
acordo com os processos de aprendizagem.

Para que tais processos de aprendizagem sejam bem-sucedidos, os
cidaddos seculares precisam interpretar sua ndo-concordancia com
algumas assercdes da mentalidade religiosa como “Um dissenso razoavel
que pode ser esperado de antemao” (Habermas, 2007, p. 158, grifos do
autor). Isso s6 € possivel a partir de um esclarecimento que se assegura
criticamente dos seus proprios limites. A consciéncia secular de se viver
em uma sociedade pos-secular tem sua reflexdo no “Pensamento pos-
metafisico” (Habermas, 2007, p. 159).

O pensamento pos-metafisico se comporta de duas maneiras
perante a religido: por um lado, ele ¢ agnostico, ou seja, ndo pretende
definir o que ¢ verdadeiro e falso no contetdo das religides; por outro, ele
esta disposto a aprender com elas, pois reconhece o valor significativo dos
conteudos universais presente no discurso religioso. E apenas com esse
plano de fundo que ¢ possivel falar em uma sociedade pos-secular, sem
deixar de levar em consideracdo a diferenca entre “Certezas de fé e

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 279



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

pretensdes de validade contestaveis em publico” (Habermas, 2007, p. 162),
jé que essa ¢ a condig¢do da deliberagdo em um Estado laico e permite
inserir as comunidades religiosas na esfera de argumentagdo publica.
Todavia, isso também quer dizer que os cidaddos seculares e os cidaddos
religiosos de outras denominac¢des ndo devem interferir nas crengas e
praticas de fé das comunidades religiosas, a ndo ser que elas infrinjam as
leis do Estado.

Conclusao

De acordo com o exposto acima, podemos concluir que o agente
da tolerancia nao deve ser apenas o Estado de direito democratico, nem
somente os cidaddos seculares ou ainda os cidadaos religiosos; a tolerancia
deve ser buscada dentro da sociedade para que a convivéncia politica se dé
da melhor forma possivel. Assim, o Estado deve garantir a tolerancia ao
incentivar e proteger a pluralidade, pois ¢ através dela que o projeto
inacabado da modernidade encontra a possibilidade de se completar.

Os cidaddos seculares, por sua vez, devem se atentar as
consequéncias de uma modernizagdo desenfreada, de um cientificismo que
se alastra para o dominio da vida e consome as fontes de solidariedade
entre os sujeitos, colocando em divida principios basicos como os direitos
humanos, por meio da recorréncia a uma mentalidade voltada para o lucro.
Mesmo sem buscar uma referéncia transcendente, para fundamentar uma
moral que permita um convivio pacifico e salutar, os cidaddos ndo-
religiosos devem se preocupar em procurar fontes para alimentar uma
convivéncia pacifica na sociedade civil, e para isso necessitam ser
tolerantes e abertos as fontes de solidariedade provindas de uma
mentalidade religiosa.

E o papel do cidadio religioso compreender o marco histérico que
foi a separagdo entre igreja e Estado e aceitar as consequéncias que disso
resultaram. O religioso deve tomar consciéncia da necessidade da
neutralidade do Estado e ser tolerante com seus concidaddos seculares ou

280 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Anthony Lucas Neves Azevedo

crentes de outras denominagdes em situagdes de dissenso. Além disso, é
importante que as comunidades religiosas se manifestem na esfera publica
a respeito de temas importantes para a convivéncia em sociedade, tendo
em mente o vasto conteido ético-moral que ela traz em seu bojo e que, ao
ser compartilhado, pode ser traduzido e interpretado por seus concidadaos
em fundamentos neutros do ponto de vista de visdes de mundo. Tais
tradugdes ndo se configuram em perda para a religido, ja que os contetidos
morais propostos por ela serdo discutidos e potencialmente introjetados na
sociedade.

Além disso, ndo se pode perder de vista o papel das religides na
histéria da razdo humana, que desde sempre vem fornecendo a Filosofia
conceitos importantissimos para o desenvolvimento da razdo. Ndo ha
motivo para acreditar que as contribui¢des religiosas para a humanidade se
esgotaram, visto estarmos acompanhando a forma como a religido
responde aos desafios da modernidade, e encontra seu proprio lugar nela,
como um porto seguro para aqueles que sdo deixados para tras no processo
de modernizagdo. As religides fazem parte da base pré-politica do Estado
de direito democratico, e sdo totalmente compativeis com uma sociedade
solidaria e tolerante. Buscando alcancar tal convivéncia, o Estado deve
desejar ter ao seu lado um aliado tdo poderoso.

Ainda observando a importancia da tolerancia, faz-se pertinente
levarmos em consideragdo a diferenca que ha entre laicismo e laicidade.
De acordo com Cichovski (2014, apud Verbicaro; Simdes, 2019, p. 137-
138) o laicismo — que aqui temos como um equivalente ao secularismo —
tem relagdo com um discurso autoritdrio e excludente, que viola a
liberdade religiosa, invadindo o espago privado, se caracterizando como
uma restricdo injustificavel dos direitos das comunidades de fé. O
laicismo, portanto, se mostra contrario a laicidade — a secularidade — e
incompativel com as bases do Estado de direito democratico. Segue-se dai
a importancia de nos atentarmos a esse tipo de visdao excludente, que viola
os direitos que se busca garantir aos cidaddos. Em oposi¢do a isso, a
secularidade do Estado, que tem seu principal reflexo na neutralidade,
garante liberdades religiosas capazes de manter a pluralidade de opinides e

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 281



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religido, de Jirgen Habermas

modos de vida existentes dentro da sociedade em um horizonte harmonico,
onde, apesar de se esperar dissensos, estes fazem parte do processo politico
e demonstram a participagdo de todos.

Referéncias

BUTLER, Judith et al. The Power of Religion in the Public Sphere. New Y ork:
Columbia University Press, 2019.

HABERMAS, Jiirgen. 4 Inclusdo do Outro: Estudos de teoria politica. Sdo Paulo:
Edigoes Loyola, 2002.

HABERMAS, Jiirgen. Consciéncia Moral e Agir Comunicativo. Rio de Janeiro:
Tempo Brasileiro, 1989.

HABERMAS, Jiirgen. Direito e Democracia: Entre facticidade e validade. vol. 1.
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997.

HABERMAS, Jiirgen. Entre naturalismo e religido: Estudos Filosoficos. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro, 2007.

MOUNK, Yascha. O Povo Contra a Democracia: Por que nossa liberdade corre
perigo e como salva-la. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2019.

SARMENTO, Jorge. A Modernidade as Visdes Seculares ¢ Religiosas: A
perspectiva de Jirgen Habermas. Revista Cariberia de Ciencias Sociales,v. 1 p. 1-
13,2019.

VERBICARO, Loiane Prado; SIMOES, Paloma S4 Souza. Estado Laico e
Religido: uma analise da atuacdo politica do Congresso Nacional a partir de
projetos de lei e discursos em plendria no periodo de 2013 a 2016. Revista da
Faculdade de Direito da UFRGS, Porto Alegre, n. 40, p. 132-153,2019. DOI:
https://doi.org/10.22456/0104-6594.76723.

Data de registro: 20/06/2023
Data de aceite: 02/02/2024

282 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.22456/0104-6594.76723

Indexacido em Repertorios

Artigos publicados na “Revista Primordium” sdo repertoriados em:

1. Latindex — Sistema Regional de Informaciéon em linea para
Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafia y
Portugal (https://www.latindex.org/)

2. LivRe — Portal para periddicos de livre acesso na Internet
(https://livre.cnen.gov.br/)

3. Sumarios — Sumaérios de Revistas Brasileiras, Realizacdo Funpec-
RP (https://sumarios.org/)

4. ANPOF - Associacdo Nacional de Pds-Graduagdo em Filosofia
(https://www.anpof.org/)

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 283, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 283


https://www.latindex.org/latindex/Solr/Busqueda?idModBus=0&buscar=Primordium&submit=Buscar
https://livre.cnen.gov.br/
https://sumarios.org/
https://www.anpof.org/

Pégina branca

284 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 284, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



NORMAS PARA ENVIO DE COLABORACOES
DIRETRIZES PARA AUTORES

CONDICOES PARA SUBMISSAO

Como parte do processo de submissdo, os autores sao obrigados a verificar
a conformidade da submissdo em relagdo a todos os itens listados a seguir.
As submissdes que ndo estiverem de acordo com as normas serdo
devolvidas aos autores.

A contribuicdo ¢ original e inédita, e ndo estd sendo avaliada para
publicacdo por outra revista; caso contrario, deve-se justificar em
"Comentarios ao editor"

O arquivo da submissdo esta em formato Microsoft Word

URLs para as referéncias foram informadas quando possivel.

O texto estd em espacgo 1,5; usa uma fonte de 12-pontos; emprega italico
em vez de sublinhado (exceto em enderegos URL); as figuras e tabelas
estdo inseridas no texto, ndo no final do documento na forma de anexos.

DIRETRIZES PARA AUTORES

Normas para submissao de trabalhos

1. Serdo aceitos trabalhos nas areas de Filosofia e Estudos Classicos
(Latim ou Grego). Os alunos regularmente matriculados em cursos de
Graduacdo em Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos
Classicos. Graduandos de outros cursos podem submeter apenas trabalhos
sobre Estudos Classicos. Aceitaremos também contribui¢des de alunos da
po6s-graduagdo, mas somente serdo publicados 2 (dois) trabalhos por
fasciculo (a mesma regra vale para graduados). Os trabalhos enviados
devem ser inéditos, portanto, ndo aceitaremos trabalhos que ja foram
publicados em outros periodicos. Excetuam-se desta condi¢do somente as
comunicacoes.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 285



Normas para envio de colaboragdes/Diretrizes para autores

2. A revista buscara publicar artigos, resenhas de livros e traducdes.

3.0s textos enviados a revista Primordium serdo submetidos a um
Conselho Editorial que ir4 selecionar os textos a serem publicados por
fasciculo.

4. O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de nao
aceitar os textos que ndo sigam as nossas normas de formatagao e/ou nossa
linha editorial.

4.1. Os textos devem ser submetidos a avaliagdo por meio do sistema de
editoracao eletronico de revistas (SEER)
http://www.seer.ufu.br/index.php/primordium/index, = podendo sanar
quaisquer duvidas pelo e-mail: revistaprimordium@ifilo.ufu.br ou pelo
telefone: +55(34)3239-4252.

4.2.1 O corpo do e-mail deve conter o titulo do trabalho, o nome do autor,
o periodo o qual cursa ¢ a instituigdo da qual faz parte, telefone para
contato, link para o curriculo lattes, nome do orientador
(obrigatoriamente), titulacdo e instituicdo com o curriculo lattes do mesmo.
O campo “assunto” deve ser preenchido com a palavra que designa a
natureza do texto (ex: resenha, artigo, comunicac¢ao, traducao, etc).

4.2.2. Devem ser enviados, em anexo, o trabalho e os resumos do trabalho
(no caso de artigo ou comunicagdo). Os textos deverdo conter dois
resumos. E obrigatorio o resumo em portugués e o segundo resumo podera
ser em inglés, em espanhol, em francés, ou na lingua do autor. Cada
resumo devera ter no minimo 100 e no maximo 2000 palavras. Além disso,
deve-se indicar de trés a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas.
4.2.3. O arquivo contendo o trabalho deve ter o titulo do trabalho. (Ex:
Trabalho - Nocao de Causalidade no Pensamento de Hume; Resumo —
Nogdo de Causalidade no Pensamento de Hume).

Publicacao

1. Os textos que forem recebidos sé serdo publicados mediante aprovagio
dos professores pareceristas. Cada trabalho devera receber dois pareceres

286 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Normas para envio de colaboragdes/Diretrizes para autores

positivos para ser publicado. Deste modo, cada trabalho deverd ser
avaliado por pelo menos dois professores. Caso haja um parecer positivo e
outro negativo, o trabalho serd encaminhado a um terceiro parecerista.

2. A Comissdo Editorial da revista Primordium, se reserva no direito de
estabelecer o nimero de publicag¢des por edicao.

Formatacao dos textos

1. Como citado anteriormente, a revista aceita artigos, comunicagdes,
resenhas e tradugdes, cada qual com sua prépria formatagao.

2. Os artigos deverdo ter no minimo 9 paginas e no maximo 20 paginas.
2.1. Os textos deverdo conter dois resumos. E obrigatério o primeiro
resumo em portugués e o segundo resumo podera ser em inglés, em
espanhol, em francés, em italiano, em alemao ou na lingua do autor. Cada
resumo devera ter no minimo 100 e no maximo 200 palavras. Além disso,
deve-se indicar de trés a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas.

2.2. Os artigos deveram seguir a seguinte formatagao:

- Fonte: Times New Roman, tamanho 11.

- Margens: 2,5 cm para as margens superior e inferior; para as margens
esquerda e direita, 03 cm.

- Espacamento entre linhas: 1,15 pt. No caso de notas de rodapé,
referéncias bibliograficas e citagdes com mais de trés linhas, o
espacamento deve ser simples.

- Sem espagamento entre paragrafos.

- Alinhamento do paréagrafo: justificado.

- Aspas: aspas duplas devem ser usadas apenas para metaforas, citagdes e
transcrigdes. Aspas simples devem ser usadas para indicar uma citagdo no
interior de outra citagao.

- Italico: para palavras estrangeiras e titulos de livros, artigos, jornais,
revistas académicas, etc.

- Numeragdo de paginas: as paginas ndo devem ser numeradas, por
motivos de editoragao.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 287



Normas para envio de colaboragdes/Diretrizes para autores

3.1. As resenhas deverdo ter no minimo 2 paginas € no maximo 5 paginas.
3.2. O titulo do livro (titulo traduzido) devera estar no topo do texto,
centralizado, em negrito, na fonte Times New Roman, tamanho 14. O
titulo original do livro devera estar na proxima linha, centralizado, em
italico, na fonte Times New Roman, tamanho 11.

3.3. O autor devera apresentar a referéncia completa do livro do qual a
resenha se trata. O autor deve apresentar o niimero do ISBN da obra.
Conforme o exemplo abaixo:

Exemplo: Aurélio Agostinho (354-430) De quantitate animae secundum
versionem Aurelius Augustinus. Versdo em portugés, Sobre a
Potencialidade da Alma, tradugdo por Aloysio Jansen de Faria, revisdo da
tradugdo por Frei Graciano Gonzalez, OAR. Petropolis: Vozes, 2005
(ISBN: 85-326-1813-8).

4.4, As resenhas seguem o mesmo modelo de formatagdo dos artigos.

5.1. As tradugdes so serdo aceitas mediante o envio do texto que serviu de
base para tradugao.

5.2. As tradugdes seguem o mesmo modelo de formatagdo dos artigos.

Normas da ABNT

1.1. Os trabalhos enviados a revista devem seguir os critérios estabelecidos
pela ABNT. Abaixo, seguem normas para as quais chamamos atencao:

1.2. Citagdes bibliograficas curtas (até 3 linhas) deverdo estar inseridas no
texto. Citagdes longas (mais de 3 linhas) deverdo constituir paragrafo
independente, digitadas em espaco 1,0 (simples), ou letras menores,
recuadas da margem esquerda (4 cm).

1.3. As citagdes deverdo ser seguidas do sobrenome do autor e ano da
publicagdo (e pagina, se for o caso), entre parénteses: Ex: (LIMA, 2007, p.
177).

1.4. As notas de rodapé estardo restritas a observagdes pessoais, no sentido
de prestar esclarecimentos sobre informagdes que ndo estejam no corpo do
texto, e deverdo ser numeradas seqiiencialmente.

288 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



Normas para envio de colaboragdes/Diretrizes para autores

1.5. As referéncias bibliograficas deverdo aparecer no final do texto, em
ordem alfabética de sobrenome do autor, da seguinte forma:

1.5.1. Para livro: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Titulo (em italico).
Edigdo. Local: editora, data.

1.5.2. Para artigos: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Titulo do artigo.
Titulo do periddico (em italico). Local, volume, nimero, pagina inicial e
pagina final do artigo, més e ano.

1.5.3. Para artigos de congresso: SOBRENOME DO AUTOR, Nome.
Titulo do artigo. In: NOME DO CONGRESSO, nimero do congresso,
ano, local. Titulo da publicacdo (em italico). Local, editora, data, pagina
inicial e pagina final do artigo.

Direito autoral e responsabilidade legal

Os trabalhos publicados sdo de propriedade dos seus autores, que poderdo
dispor deles para posteriores publica¢des, sempre fazendo constar a edigdo
original (titulo original, Revista Primordium, volume, n°, paginas).

Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus
autores, ndo cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteudo a
Revista ou a EDUFU.

Politica de Privacidade
Os nomes e enderegos informados nesta revista serdo usados

exclusivamente para os servigos prestados por esta publicacdo, ndo sendo
disponibilizados para outras finalidades ou a terceiros.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 289



Normas para envio de colaboragdes/Diretrizes para autores

ORCID

Informamos que a partir de 1° de janeiro de 2019 sera obrigatdrio que os
autores tenham cadastro do Orcid e que informem o link no ato da
submissdao do documento a tramitar, seja artigo, resenha ou tradugdo. Aos
autores que ja tem textos aprovados aguardando publicagdo nos fasciculos
do volume 4, referente a 2019, solicitamos, por favor, que seja
providenciado com urgéncia o registro no Orcid e que o mesmo seja
enviado para o e-mail revistaprimordium@jifilo.ufu.br.

A Revista Primordium se reserva o direito de alterar os trabalhos
originais, apenas no sentido de adequa-los as normas adotadas por
esse padrao editorial.

Contato

Universidade Federal de Uberlandia

Revista Primordium

Av. Jodo Naves de Avila, 2121, Bloco U, Sala 1U131

Campus Santa Moénica

38408-144 - Uberlandia - Minas Gerais — Brasil

Pagina na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index

Correio Eletronico: revistaprimordium(@ifilo.ufu.br
Telefone: (55) (34) 3239-4252
Excecdes e casos omissos serdo resolvidos pelo Conselho Editorial

290 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106


https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br

POLITICA ANTIPLAGIO

A Resolugdo Interna n° 04/2021 do Conselho da Revista Primordium,
dispde sobre os procedimentos regulares para avaliacdo de plagio e
autoplégio durante o tramite de avaliacdo de textos submetidos & Revista
Primordium.

CONSIDERANDO que a Revista Primordium aceita para publicagdo
apenas trabalhos inéditos de autores(as) brasileiros(as) e estrangeiros(as);

CONSIDERANDO a necessidade de regulamentacdo de uma politica anti-
plagio para a Revista Primordium;

RESOLVE que:

Art. 1°. Os textos recebidos pela Revista Primordium serdo analisados por
software anti-plagio no momento de sua submissdo. O relatério de andlise
obtido pelo programa sera objeto de exame dos diretores de editoracao.

Art. 2°. Havendo constatacdo de plagio, o texto sera imediatamente
recusado.

Art. 3°. Havendo constatacdo de autoplagio, a Revista obedecerd aos
seguintes parametros:

No caso de livros, capitulos de livros, artigos e textos de divulgagdo,
podera haver incidéncia de até 25% de autoplagio, excluindo-se do
referido percentual as citagdes e referéncias. Se esse limite for
ultrapassado, o artigo sera recusado.

No caso de textos ja publicados em anais de eventos, serd admissivel uma
incidéncia de 30% de autoplagio, excluindo-se do referido percentual as

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 291-292, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 291



Politica antiplagio

citagdes e referéncias. Deverd ainda constar em nota a referéncia da
primeira publicagdo. Se esse limite for ultrapassado, o artigo sera recusado.
III. No caso de textos que ja estdo disponiveis ao acesso publico em
repositorios de dissertacdes e teses, sera admissivel uma incidéncia de 70%
de autoplagio, excluindo-se do referido percentual as citacdes e
referéncias. Devera ainda constar em nota a referéncia ao repositorio. Se
esse limite for ultrapassado, o artigo sera recusado.

Art. 4°. Todos os casos ndo previstos nesta resolucdo ou os fatores
supervenientes serdo examinados pelo Comité Executivo da Revista
Primordium.

Art. 5°. Esta Resolucdo Interna 01/2021 do Comité Executivo da Revista
Primordium entra em vigor nesta data.

Direito autoral e responsabilidade legal

Os trabalhos publicados sdo de propriedade dos seus autores, que poderdo
dispor deles para posteriores publica¢des, sempre fazendo constar a edigdo
original (titulo original, Revista Primordium, volume, n°, paginas).

Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus

autores, ndo cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu contetido a
Revista ou a EDUFU.

292 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 8, n. 15, p. 291-292, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106



