
 

 

ISSN Eletrônico: 2526-2106 

 

 

 

 

 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 

 

 

 

 

 

 
PRIMORDIUM 

 

 
Uberlândia 

 

 
v. 8 

 

 
n. 15 

 

 
p. 1-292 

 

 
jan./jun. 2023 

 
 



 

 

 

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais 

espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.  

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores. 

 
 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 
 

PRIMORDIUM - Revista de Filosofia e Estudos Clássicos, v. 8, n. 15 – jan./jun. 2023. 

Universidade Federal de Uberlândia, Instituto de Filosofia, Coordenação do Curso de Graduação em 

Filosofia e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Semestral  

ISSN Eletrônico: 2526-2106 

1. Filosofia - Periódicos. 2.  Estudos clássicos - Periódicos.  – Universidade Federal de Uberlândia, 

Instituto de Filosofia, Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia. 

CDU:  1 

Biblioteca da UFU 
 
Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus autores, não cabendo 
qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Revista ou ao Instituto de Filosofia 
da UFU. 
 
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Universidade Federal de Uberlândia 
Reitor: Valder Steffen Junior 
Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 
 
EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 
Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 
Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A  
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais 
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria] 
www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 



Expediente Editorial n.15 v.8 – jan./jun. 2023 

 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 3-6, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  3 

 

 Expediente do Comitê Editorial 
Periodicidade Semestral  - ISSN Eletrônico: 2526-2106 

Volume 8 Número 15 – jan./jun. 2023 
 

Comitê Editorial Executivo 

Fernando Tadeu Mondi Galine, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Laís Oliveira Rios, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Lilia Alves de Oliveira, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Lucas Guerrezi Derze Marques, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Marcos César Seneda, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

Conselho editorial 

Alfredo Gatto, UniSR (Milano, MI, Itália) 

César Augusto Battisti, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil) 

César Fernando Meurer, UFABC (São Bernardo do Campo, SP, Brasil) 

Cleudio Marques Ferreira, UFG (Goiás, GO, Brasil) 

Clóvis Brondani, UFFS (Chapecó, SC, Brasil) 

Dirce Eleonora Nigro Solis, UERJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil) 

Edgard Edgard Vinícius Cacho Zanette, UERR (Roraima, RR, Brasil) 

Felipe dos Santos Almeida, UFPB (João Pessoa, PB, Brasil) 

Igor Agostini, UNISALENTO (Lecce, LE, Italia) 

Laurici Vagner Gomes, UEMG (Belo horizonte, MG, Brasil) 

Rafael Haddock Lobo, UFRJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil) 

 

 

                 



Expediente Editorial n.15 v.8 – jan./jun. 2023 

 

4  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 3-6, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Conselho Consultivo  

Ana Gabriela Colantoni, UFG (Goiás, GO, Brasil) 

Dirceu Fernando Ferreira, IFTM (Uberaba, MG, Brasil) 

Eduardo Ferreira Chagas, UFC (Fortaleza, CE, Brasil) 

Evânio Márlon Guerrezi, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil) 

Fábio Amorim de Matos Júnior, UFG (Goiás, GO, Brasil) 

Gustavo da Encarnação Galvão França, UNAV (Pamplona, NA, Espanha) 

Harley Juliano Mantovani, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil) 

José João Neves Barbosa Vicente, UFRB (Amargosa, BA, Brasil)  

Lucas Nogueira Borges, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Luís Gabriel Provinciatto, UÉVORA (Évora, PAo, Portugal) 

Marcelo de Mello Rangel, UFOP (Ouro Preto, MG, Brasil) 

Marcio Tadeu Girotti, FATECE (Pirassununga, SP, Brasil) 

Paulo Irineu Barreto Fernandes, IFTM (Uberlândia, MG, Brasil) 

Priscila Rossinetti Rufinoni, UnB (Brasília, DF, Brasil) 

Thiago Rodrigo Oliveira Costa, UFRB (Amargosa, BA, Brasil) 

 

Equipe técnica 

Revisão: Comitê editorial executivo 

Preparação da versão eletrônica: Gabriela Lima de Oliveira (Instituto de 

Filosofia/UFU) 



Expediente Editorial n.15 v.8 – jan./jun. 2023 

 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 3-6, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  5 

 
PRIMORDIUM – Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

Contatos: Página na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium  

Correio Eletrônico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br  

Telefone: +55 (34) 3239-4252 

IFILO - Instituto de Filosofia 

DIRIFILO: Prof.ª Dr.ª Georgia Cristina Amitrano 

COCFI: Prof. Dr. Fernando Martins Mendonça 

UFU – Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Junior 

Vice-reitor: Orlando César Mantese 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1U, Sala 1U131 Campus Santa 

Mônica    Cep: 38408-144       Uberlândia – Minas Gerais – Brasil  

 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 

Direção: Guilherme Fromm 

Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – Sala 

1 A     Cep: 38408-144       Uberlândia – Minas Gerais – Brasil 

Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria) 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 

 

“Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU”. 

 

 

https://seer.ufu.br/index.php/primordium
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br
http://www.edufu.ufu.br/
mailto:livraria@ufu.br


Expediente Editorial n.15 v.8 – jan./jun. 2023 

 

6  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 3-6, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

 

 

 

 



PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 7-8, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  7 

Missão e política editorial 
 

A Revista Primordium tem por meta principal facultar aos 
pesquisadores da área de Filosofia e Estudos Clássicos, nacionais e 
estrangeiros, a publicação de trabalhos cujo tema contemple o exame de 
problemas filosóficos e o estudo das civilizações clássicas em geral, 
resenhas críticas e traduções. Com isso, visa tornar disponíveis artigos 
inéditos sobre temas da Filosofia e do mundo greco-romano, promovendo a 
interdisciplinaridade e o estudo acadêmico em geral. 

A Revista Primordium aceita para publicação trabalhos originais, nas 
áreas de Filosofia e de Estudos Clássicos (Latim ou Grego), de autores e 
autoras brasileiros(as) e estrangeiros(as), desde graduados/graduandos(as) 
mestres/mestrandos(as) e doutores/doutorandos(as), que serão destinados às 
seções de artigos, dossiês, resenhas, traduções e entrevistas. Os alunos cuja 
formação for de Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos 
Clássicos.  

A Revista Primordium somente recebe e tramita para publicação um 
trabalho original por vez para cada um dos(as) autores(as) ou coautores(as). 

Os textos enviados à revista Primordium serão submetidos à um 
Conselho Editorial que irá selecionar os textos a serem publicados por 
fascículo. 

O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de 
não aceitar os textos que não sigam as nossas normas de formatação e/ou 
nossa linha editorial. 

 
 

Política de Acesso Livre 
 
Os conteúdos publicados neste periódico estão licenciados com uma 

Licença  Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 
Internacional (CC BY NC ND). 

A Revista Primordium é um periódico científico institucional com pu-
blicações eletrônicas com acesso online 100% aberto, livre e gratuito, 

  



Missão e política editorial 

8  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 7-8, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

seguindo o princípio de que disponibilizar gratuitamente o conhecimento 
científico ao público proporciona maior democratização mundial do conhe-
cimento. 

Por ser um periódico de Acesso Aberto,  a Revista Primordium está 
com todo o seu conteúdo disponível gratuitamente, sem qualquer custo aos 
seus usuários (leitores/autores/pesquisadores). 

Nossos usuários podem ler, fazer download, compartilhar, divulgar, 
distribuir, imprimir, pesquisar, citar,  vincular os links dos textos completos 
dos artigos, ou usá-los para qualquer outra finalidade acadêmico-científica 
legal, sem solicitar permissão prévia do editor ou do autor, desde que res-
peitada a licença de uso do Creative Commons  Creative Commons Atribui-
ção-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional utilizada pelo perió-
dico, que preconiza: 

 
BY: a autoria deve ser respeitada e corretamente citada em toda e qualquer 
forma de uso deste conteúdo. 
NC: não comercializar este conteúdo que é e sempre será de acesso gratuito. 
ND: não derivar, não plagiar e não adulterar este conteúdo autoral. 

 
 

Declaração de Privacidade e direitos autorais 
 
Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que 

poderão dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar 
a edição original (título original, Primordium, Uberlândia, v., n., páginas). 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 
autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 
Revista ou à EDUFU. 
 
Originalidade 
 
Toda contribuição é original e inédita, não foi publicada e não está sendo 
avaliada para publicação por outra revista. 



Sumário v.X n.X – jan./jun. 202X 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 9-10, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  9 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 
 

Revista Semestral do Instituto de Filosofia (IFILO). Associada à 
Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e ao Programa de Pós-
graduação em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 
 

Volume 8, Número 15 – jan./jun. – 2023 
 

SUMÁRIO 
 

Editorial............................................................................13-14 
Lilia Alves de Oliveira 

 
Dossiê: Leo Strauss: 50 anos de um legado 
 

Apresentação do Dossiê....................................................15-22 
Elvis de Oliveira Mendes 

 
A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a 
redescoberta da esquecida arte de escrever.............................23-58 
Bruno Irion Coletto 

 
O Max Weber de Leo Strauss............................................59-86 
Cássio Corrêa Benjamin 

 Rodrigo César Floriano 
 

A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund 
Burke..............................................................................87-106 
Theo Magalhães Villaça 

 



Sumário v.8 n.15 – jan./jun. 2023 

10  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 9-10, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma 
investigação do legado intelectual de Leo Strauss.........107-142 
Iann Endo Lobo 
 
O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo 
Strauss...........................................................................143-158 
Ronaldo Tadeu de Souza 
 
O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo 
Strauss e o Problema Teológico-Político.......................159-192 
Elvis de Oliveira Mendes 
 
Strauss e o duplo propósito da educação liberal............193-214 
Claudio Cesar Carvalho dos Santos 
 
Tradução de Leo Strauss e a Educação Liberal..............215-244 
Walter Nicgorski 
Tradutor: Bruno Irion Coletto 

 
Artigos 
 

Da crítica antropológica ao sujeito antropológico 
espiritual.......................................................................245-258 
Lucas Oliveira Mendes 
 
Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo 
e Religião, de Jürgen Habermas....................................259-282 
Anthony Lucas Neves Azevedo 
 

 
Indexadores.............................................................................................283 
Normas para submissão..................................................................285-290 
Política antiplágio............................................................................291-292 



Contents v.X n.X – jan./jun. 202X 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 11-12, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  11 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 
 

Semestral Journal of the Institute of Philosophy (IFILO). Associated with 
the Coordination of the Graduate Course in Philosophy and the 
Postgraduate Program in Philosophy at the Universidade Federal de 
Uberlândia (UFU). 
 

Volume 8, Issue 15 – Jan./Jun. – 2023 
 

CONTENTS 
 

Editorial............................................................................13-14 
Lilia Alves de Oliveira 

 
Dossier: Leo Strauss: 50 years of a legacy 
 

Dossier Presentation.........................................................15-22 
Elvis de Oliveira Mendes 

 
Leo Strauss' methodology as an art of reading and the rediscovery 
of the forgotten art of writing...................................................23-58 
Bruno Irion Coletto 

 
The Max Weber of Leo Strauss.........................................59-86 
Cássio Corrêa Benjamin 

 Rodrigo César Floriano 
 
Leo Strauss’ critique to Edmund Burke’s historicism......87-106 
Theo Magalhães Villaça 

 



Contents v.8 n.15 – jan./jun. 2023 

12  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 11-12, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Pierre Manent and the critique of modern political thought: an 
investigation of Leo Strauss's intellectual legacy..........107-142 
Iann Endo Lobo 
 
The Natural Law Argument in Leo Strauss's Political 
Theory...........................................................................143-158 
Ronaldo Tadeu de Souza 
 
The Philosopher and Religion or “Between Jerusalem and 
Athens”: Leo Strauss and the Theological-Political 
Problem.........................................................................159-192 
Elvis de Oliveira Mendes 
 
Strauss and the dual purpose of liberal education..........193-214 
Claudio Cesar Carvalho dos Santos 
 
Translation of Leo Strauss and Liberal Education.........215-244 
Walter Nicgorski 

 Translator: Bruno Irion Coletto 
 
Articles 
 

From Anthropological criticism to the spiritual 
anthropological subject...............................................245-258 
Lucas Oliveira Mendes 
 
Secular State and Religious Communities in Between 
Naturalism and Religion, by Jürgen Habermas...........259-282 
Anthony Lucas Neves Azevedo 
 

 
Indexers...................................................................................................283
Submission rules..............................................................................285-290 
Antiplagiarism policy......................................................................291-292 



Editorial v.X n.X – jan./jun. 202X 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 13-14, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  13 

Editorial v.8 n.15 jan./jun. 2023 
 

Lilia Alves de Oliveira* 

 
A Revista Primordium inicia seu oitavo ano de existência com este 

fascículo de número 15 do volume 8 referente ao semestre janeiro/junho de 
2023 trazendo ao nosso público a experiência de uma modalidade editorial que 
nos proporciona o  compartilhamento de pesquisas correlatamente identificadas 
pelo mesmo foco de pesquisa que as apresentam umas às outras e as une de 
forma sistematicamente organizada, o dossiê;  que tem se consolidado na prática 
editorial como uma ferramenta efetivamente eficaz no sentido de aproximar 
pesquisadores de várias Universidades em torno de uma temática em pesquisa. 
Este número é composto de três seções: a primeira: Dossiês, em que 
apresentamos o Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado contendo sete artigos, 
a segunda seção: Traduções, com uma tradução pertencente ao conjunto do 
Dossiê, finalizando com a seção artigos que nos oferece reflexões em mais dois 
artigos. 

Abrindo este número convidamos nossos leitores a apreciarem na seção 
Dossiês, a ímpar coletânea de pesquisas científicas proposta por Elvis de 
Oliveira Mendes no Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado. Elvis é 
doutorando em Filosofia no Programa de Pós-Graduação em Filosofia do 
Instituto de Filosofia (IFILO) da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). A 
pesquisa foi desenvolvida sob a égide e fomento do Conselho Nacional de 
Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e este dossiê foi organizado 
por Elvis de Oliveira Mendes sob coordenação do Prof. Dr. Richard Romeiro 
Oliveira (UFSJ). Confiram as apresentações dos artigos deste dossiê na 
apresentação redigida pelo proponente/organizador que nos convida a 
avançarmos um pouco mais no conhecimento sobre as pesquisas do filosofo 
germano-americano Leo Strauss, de origem judaica, que se dedicou em grande 
parte à Ciência Política e seu entrelaçamento à Filosofia. E não deixem passar 

 
* Membro do Comitê Editorial Executivo da Revista Primordium. E-mail: lilia@ufu.br. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/6180729132316960. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0029-
8487. 

 

mailto:lilia@ufu.br
http://lattes.cnpq.br/6180729132316960
https://orcid.org/0000-0003-0029-8487
https://orcid.org/0000-0003-0029-8487


Lilia Alves de Oliveira 

14  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 13-14, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

em branco à página de abertura a ilustração personalizada feita por Thainá 
Teixeira, em doação, para capa deste dossiê; contando com arte final em doação 
por Klaus Zülow. Tanto a equipe editorial de Primordium, quanto os autores e 
o organizador do Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado expressam sua 
gratidão pela arte exclusiva em homenagem a Leo Strauss.  

Nesta edição a seção Traduções, vem fazendo uma ponte com o Dossiê 
Leo Strauss: 50 anos de um legado. nossos leitores podem apreciar a tradução 
Leo Strauss e a Educação Liberal realizada por Bruno Irion Coletto ao artigo de 
Walter Nicgorski professor emérito na University of Notre Dame.  

Na seção Artigos, trazemos mais dois artigos na linha da Filosofia 
Contemporânea. Em Da crítica antropológica ao sujeito antropológico 
espiritual, Lucas Oliveira Mendes, que é Mestre em Filosofia pela Universidade 
Federal de Uberlândia (UFU) e atua como professor pelo Governo do Estado de 
Santa Catarina (GOVERNO/SC) discorre acerca do objetivo de se encontrar o 
homem antropológico em suas possíveis dimensões para além do empírico, 
ainda que seja na experiência da vida que ele é conhecido e estudado, e que isso 
se torna possível através da conectividade entre os pensamentos de Foucault  e 
Kant abordar  as possibilidades desse sujeito antropológico vir a ser objeto de 
si e de fazer algo de si mesmo. 

Encerrando a seção de artigos, Anthony Lucas Neves Azevedo, que 
atualmente é graduando em Filosofia pela Universidade Federal do Pará 
(UFPA) nos traz o artigo Estado secular e comunidades religiosas em Entre 
Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas, no qual  busca  compreender,  o 
papel das comunidades religiosas na sociedade, as expectativas de  
comportamento  do  cidadão  religioso  na  sociedade  civil, analisando a relação 
entre os cidadãos seculares e religiosos na democracia, as pressuposições 
cognitivas  necessárias  para  se  alcançar  uma  relação  cooperativa,  e  o  
processo  de aprendizagem  para  que  essas  pressuposições  sejam  alcançadas  
no Estado secular. 

Com entusiasmado agradecemos aos autores à parceria neste trabalho, 
e reiteramos aos caros leitores nossa gratidão e o convite à leitura. Iniciamos 
assim as publicações de 2023 da Revista Primordium com este volume 8, 
desejando a todos boa leitura. 

 
Equipe editorial Primordium 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   15 

  Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado 
Apresentação 

Elvis de Oliveira Mendes* 

 
É com imensa alegria e satisfação que apresento o “Dossiê Leo 

Strauss: 50 anos de um legado”, um empreendimento que não seria possível 
sem o amplo apoio do Prof. Dr. Richard Romeiro Oliveira (UFSJ) e da 
equipe editorial da revista Primordium – Revista de Estudos Clássicos, 
periódico vinculado ao Instituto de Filosofia da Universidade Federal de 
Uberlândia. Antes de qualquer coisa, gostaria de dizer que este dossiê 

 
* Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Pesquisador em 
Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq). E-mail: 
elvis.oliver@live.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0370724581551831.  ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319. Organizador deste dossiê sob coordenação do Prof. Dr. 
Richard Romeiro Oliveira (UFSJ). 

    

  

Ilustração feita por Thainá 
Teixeira, em doação, para capa 
deste dossiê; arte final montada, 
em doação, por Klaus Zülow. Os 
autores e organizador expressam 
sua gratidão pela arte em 
homenagem a Leo Strauss. 

mailto:elvis.oliver@live.com
http://lattes.cnpq.br/0370724581551831
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319


Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado Apresentação 

16  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

representa muitas coisas para o crescimento do interesse acadêmico sobre 
Leo Strauss no Brasil, o que faz dessa empreitada algo realmente grande e 
significativo. Entre as muitas coisas que a confecção deste dossiê representa, 
vale notar primeiramente o seu caráter inédito, visto que não se encontra nos 
arquivos dos periódicos oficiais de filosofia no Brasil nenhuma publicação 
desta natureza, o que fornece a esta produção um caráter inédito e exclusivo. 
Em segundo lugar, é importante registrar aqui que este dossiê, além de 
inédito e exclusivo, como foi acima pontuado, vem a lume em um ano 
simbólico, no qual se comemora uma dupla efeméride:  os 50 anos da morte 
de Leo Strauss e os 70 anos da publicação de sua obra mais comentada e 
traduzida no mundo, o monumental Natural Right and History. Um terceiro 
ponto digno de comentário diz respeito ao momento em que ocorre a 
publicação deste dossiê: trata-se, de fato, de um momento marcado, no 
Brasil, por um interesse acadêmico cada vez maior e ostensivo pelo autor 
que ele visa homenagear e em que se observa, portanto, um significativo 
aumento no número de monografias, dissertações e teses defendidas por 
pesquisadores brasileiros acerca de seu pensamento e de seu trabalho 
filosófico, dando origem a um material bibliográfico que pode ser 
consultado nos repositórios de universidades de todas as regiões do país.  

Negligenciada durante décadas, atualmente a obra de Leo Strauss 
começa, com efeito, a ser descoberta e estudada no Brasil de maneira 
relativamente rápida e vibrante, levando jovens pesquisadores de nosso país 
a se debruçarem, com objetivos filosóficos, sobre os textos straussianos, o 
que tem tornado possível, entre nós, a constituição de uma verdadeira e 
incipiente “straussiologia”. É legítimo dizer que esse interesse pela 
produção filosófica de Leo Strauss no Brasil segue uma tendência 
internacional mais recente que pode ser percebida por meio de publicações 
que chegam de vários lugares do mundo e em diferentes idiomas, 
publicações que buscam uma compreensão mais profunda dos textos e cartas 
deixados pelo autor. Esse fenômeno nos mostra que os trabalhos 
straussianos possuem um inequívoco potencial reflexivo para lidar de 
maneira autêntica e radical não apenas com os temas da tradição do 
pensamento político e filosófico, mas também com os impasses e 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   17 

contradições da cultura moderna e contemporânea, sobretudo aqueles que 
se vinculam com os acontecimentos mais problemáticos que se impõem às 
sociedades de nosso tempo.    

Mas a justificativa mais fundamental para este dossiê se assenta no 
fato de que Leo Strauss é indiscutivelmente um dos mais importantes 
filósofos políticos do século XX; na realidade, para muitos especialistas, 
Strauss é mesmo o mais erudito e mais profundo dos pensadores da filosofia 
política contemporânea, fato que se evidencia seja a partir do vasto leque de 
autores por ele estudados, seja pela originalidade de seus insights e reflexões 
ou ainda pela maneira sagaz e peculiar com a qual ele problematizou os 
modismos e o dogmatismo do pensamento moderno e contemporâneo. Ao 
mesmo tempo, é preciso reconhecer que certamente ninguém se engajou 
filosoficamente mais do que ele em um projeto necessário de renovação da 
filosofia política em um contexto atual. Nesse sentido, a sua proposta de 
“retorno às coisas políticas” por elas mesmas, por meio da retomada dos 
“problemas fundamentais”, visando efetuar a saída do casulo dos 
preconceitos intelectuais de nosso tempo e alcançar uma compreensão 
renovada das questões originárias que alimentam o pensar genuíno, torna o 
seu modo característico de filosofar uma postura radical diante das soluções 
fáceis e abstratas que caracterizam a filosofia política na atualidade. É à luz 
desses elementos que devemos compreender o recurso de Strauss ao 
questionamento socrático como um procedimento alternativo para a 
reativação da filosofia política, e o seu apreço pela dialética platônica e pela 
moderação política aristotélica, o que nos mostra que a sobriedade do 
pensamento antigo parece ser para o professor Strauss o caminho para um 
renascimento original da racionalidade na filosofia política contemporânea. 

Strauss nasceu em 20 de setembro de 1899, em Kirchhain, pequena 
cidade rural localizada no estado de Hesse, na Alemanha, e, durante os anos 
de sua formação acadêmica, foi aluno de Husserl e Heidegger. Como muitos 
intelectuais de origem judaica, ele se exilou nos EUA para fugir da 
perseguição de cunho antissemita instaurada pelo movimento nacional-
socialista em sua terra natal. Com efeito, depois de passar uma temporada 
em Paris e Cambridge, graças ao recebimento de uma bolsa da Fundação 



Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado Apresentação 

18  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Rockefeller, ele finalmente se instalou na América no ano de 1937, onde 
passou por uma década de profundas dificuldades financeiras, até se tornar, 
em 1949, professor de Ciência Política na Universidade de Chicago, 
instituição em que lecionou por duas décadas.  

Nos EUA, Strauss formou gerações de estudantes e ganhou muitos 
admiradores, influenciando vários intelectuais com quem teve contato e 
dialogando com colegas e críticos. Contudo, durante a sua vida, Strauss foi 
visto, na maioria das vezes, apenas como mais um erudito especializado nos 
clássicos do pensamento político ou como um scholar convencional cuja 
produção intelectual fora totalmente dedicada ao ramo da história das ideias. 
É apenas após a sua morte, em 1973, que se começa a compreender que 
Strauss é autor de uma obra profundamente instigante que escapa ao campo 
da mera erudição historiográfica, o que desencadeia um movimento 
hermenêutico que paulatinamente altera o modo de recepção dos seus textos. 
Com isso, a dimensão genuinamente filosófica dos trabalhos de Strauss aos 
poucos passa a ser reconhecida, consolidando-se gradativamente a 
compreensão de que esses trabalhos contêm insights filosóficos realmente 
originais, mobilizados em função de um projeto intelectual ousado, qual 
seja: o projeto de efetuar uma crítica radical aos principais pressupostos da 
filosofia política moderna e contemporânea, mediante uma minuciosa e 
diferenciada interpretação das grandes obras da tradição.  

Desde então, o legado intelectual de Strauss veio a exercer fascínio 
e admiração em um vasto número de estudiosos em várias partes do mundo. 
É o que se verifica, antes de mais nada, realmente, nos EUA e no Canadá, 
países em que o pensamento de Strauss causou inicialmente mais impacto, 
transformando-se no objeto de um profundo (e às vezes polêmico) debate; e 
é o que se observa igualmente, nas últimas décadas, na Europa 
(especialmente na Itália, na França e na Inglaterra) e, mais recentemente, na 
Ásia, com destaque para a China, país em que se verifica o desenvolvimento 
de uma vasta produção bibliográfica dedicada ao estudo e análise dos textos 
de Strauss. A organização do presente dossiê se insere na esteira desse 
movimento internacional e tem como objetivo contribuir com ele, abrindo 
espaço para a publicação de textos de jovens pesquisadores brasileiros que 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   19 

corajosamente têm se dedicado a esse difícil trabalho de compreensão da 
grande e complexa obra de Strauss. 

A grandiosidade da obra de Strauss pode ser percebida neste volume 
através dos diferentes pontos de vista por meio dos quais tal obra é passível 
de ser abordada: de fato, tivemos contribuições, na elaboração do presente 
dossiê, de pesquisadores oriundos dos mais variados campos das ciências 
humanas, como a história, as ciências sociais, a ciência política, o direito e 
a filosofia, o que revela a diversidade de chaves de leitura e abordagens a 
partir das quais os textos de Strauss podem ser acessados. O primeiro artigo 
que abre este dossiê tem como título: “A metodologia de Leo Strauss 
enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever”. Esse 
trabalho é uma contribuição de Bruno Irion Coletto, que é Doutor em Direito 
pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), e nele o 
“método” de escrita de Strauss está no centro da abordagem: para o autor, a 
filosofia política de Strauss demanda, com efeito, um entendimento mais 
detalhado de sua metodologia, o que requer, por sua vez, uma análise mais 
atenta de seu modo de escrever.  

O segundo artigo leva o título, “O Max Weber de Leo Strauss”, foi 
escrito por Cassio Benjamin que é doutor em Ciência Política pela 
Universidade Federal de Minas Gerais e atua como professor na 
Universidade Federal de São João del-Rei, em coautoria com Rodrigo 
Floriano que é Mestrando pelo programa de Pós-Graduação em Filosofia 
pela UFSJ. Esse artigo toca numa das questões mais centrais da crítica de 
Leo Strauss à modernidade, a saber, sua crítica à Ciência Social 
contemporânea, que tem em Max Weber, seu fundador e principal expoente. 
Embora Strauss tenha se revelado um grande admirador de Weber, percebeu 
na consolidação de sua Ciência Social “livre de valor”, um terreno fértil para 
o niilismo. Neste artigo, os autores pretendem mostrar de que maneira 
Strauss desenvolve sua crítica da modernidade por meio da crítica à 
cientificidade radical de Weber. Embora a leitura straussiana seja polêmica 
e muitas vezes gere certa controvérsia, sobretudo, entres os especialistas do 
pensamento de Weber, não se pode negar que sua interpretação possui 
grande originalidade.  



Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado Apresentação 

20  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Na sequência, temos o artigo “A crítica de Leo Strauss ao 
Historicismo de Edmund Burke”, contribuição de Theo Magalhães Villaça, 
que é doutorando em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio 
de Janeiro (PUC-Rio). Em seu artigo, Theo Villaça examina a crítica de Leo 
Strauss ao pensamento de Edmund Burke e problematiza o fato de que 
ambos os autores sejam enquadrados como expoentes do pensamento 
conservador. Assim, ao mostrar que Strauss foi crítico de Burke justamente 
por causa do historicismo adotado pelo pensador irlandês, o artigo provoca 
uma reflexão sobre os equívocos hermenêuticos a que certos rótulos 
políticos podem nos conduzir. 

O quarto artigo se intitula “Pierre Manent e a crítica do pensamento 
político moderno: uma investigação do legado intelectual de Leo Strauss”. 
Trata-se de uma contribuição de Iann Endo Lobo, doutorando em Sociologia 
Política pela Universidade Federal de Santa Catarina.  Nesse trabalho, o 
autor usa de uma estratégia diferente daquela dos textos anteriores: de fato, 
sua proposta fundamental é analisar a interpretação de Pierre Manent a 
respeito do pensamento político moderno e do liberalismo moderno à luz de 
sua inspiração na filosofia de Leo Strauss. Por meio dessa abordagem, tem-
se não apenas uma exegese dos textos de Strauss, mas também uma 
observação do legado intelectual straussiano na compreensão dos problemas 
inerentes ao regime liberal democrático.  

Na continuação, temos o quinto artigo, que traz como título “O 
Argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss”, de Ronaldo 
Tadeu de Souza, que é doutor pelo Departamento de Ciência Política da 
Universidade de São Paulo. A pretensão básica dessa contribuição consiste 
em analisar a maneira como Leo Strauss compreende o tradicional problema 
da lei natural, conferindo-se especial atenção às concepções straussianas em 
relação à legitimidade da lei natural.  

O sexto artigo é intitulado “O Filósofo e a Religião ou ‘entre 
Jerusalém e Atenas’: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político”. Trata-
se da minha contribuição pessoal para este dossiê. Sou doutor em Ciência 
Política pela Universidade Federal Fluminense e doutorando em Filosofia 
pela Universidade Federal de Uberlândia. Meu artigo consiste em uma 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   21 

análise do caráter cético da crítica straussiana em relação à pretensão 
racionalista de substituir a fé religiosa pelo primado da razão teórica, além 
disso, encontra-se também nesse estudo, uma análise da reconsideração do 
problema teológico-político proposto por Strauss.  

O sétimo e último artigo deste volume tem como título, “Strauss e o 
duplo propósito da educação liberal”, de Cláudio César Carvalho dos 
Santos, que é mestrando em Filosofia no Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia da Universidade Federal de São João del-Rei. Nesse trabalho, o 
tema da educação liberal na obra de Leo Strauss aparece como assunto 
principal. O propósito desse último texto é apresentar a posição de Strauss 
sobre a possibilidade de aplicação da educação liberal nas sociedades de 
massa como uma forma de resguardar as democracias liberais. 

Por fim, contamos com uma bela tradução do texto “Leo Strauss and 
Liberal Education” para o português, feita pelo doutor Bruno Colleto. Esse 
texto é de autoria de Walter Nicgorski e foi publicado pela primeira vez no 
periódico Interpretation: A Journal of Political Philosophy, XIII, em maio 
de 1985. Walter Nicgorski foi um dos muitos alunos de Leo Strauss que se 
dedicaram a interpretar seu pensamento e a manter viva a sua herança 
intelectual. Atualmente, ele é professor emérito na University of Notre 
Dame.  Aproveitando o ensejo, gostaria registrar aqui meus sinceros 
agradecimentos ao professor Timothy Burns, editor da revista 
Interpretation, pela gentil permissão para a tradução desse trabalho. 
 Feita a apresentação sucinta de todas as contribuições presentes 
neste volume, gostaria igualmente de registrar aqui, para finalizar, minha 
satisfação e entusiasmo na realização desse empreendimento, que é um 
primeiro esforço para a expansão dos estudos sobre Strauss no Brasil, algo 
que certamente levará a uma melhor compreensão desse autor em nosso 
país, arejando, por assim dizer, o ambiente intelectual brasileiro. De fato, 
Strauss, quando analisado independentemente dos preconceitos, dos rótulos 
e das classificações políticas ordinárias, apresenta-nos uma forma de 
exercitar a filosofia que é radical e profundamente questionadora, capaz de 
colocar em xeque todas as categorias intocáveis da tradição e do pensamento 
atual. Nesse sentido, o estudo de seus textos poderá definitivamente dar-nos 



Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado Apresentação 

22  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 15-22, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

novo ânimo na difícil tarefa de pensar o nosso tempo – submerso no barulho 
e na gritaria das soluções fáceis –, oferecendo-nos elementos filosóficos 
capazes de contribuir substancialmente com o trabalho de resgatar uma 
reflexão verdadeiramente racional acerca do político, a qual, precisamente 
por ser racional, se encontra mais próxima dos fenômenos e de sua 
complexidade intrínseca. 
 

Boa leitura! 
Elvis de Oliveira Mendes 

Novembro de 2023, Uberlândia, Minas Gerais  



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   23 

  A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de 
ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

 
Bruno Irion Coletto* 

 
Resumo: O aumento no interesse pelo pensamento de Leo Strauss no Brasil é fato 
consumado, o que vem representado pela recente tradução de várias de suas obras 
para o Português, sem contar uma incipiente produção de textos acadêmicos sobre 
o seu trabalho. Tido como um autor hermético, difícil de ler, a compreensão de 
sua filosofia política demanda, então, o entendimento de sua metodologia. 
Articular as razões e os modos de Leo Strauss é o objetivo da presente pesquisa. O 
resgate – e a explicitação – do modo esotérico de escrever presente na tradição da 
filosofia política que remonta à Grécia Antiga, realizados por Strauss, passa, 
primeiro, pelo entendimento da crítica que ele articula contra a modernidade. Se o 
modo esotérico de escrita, em vista do regime de perseguição que os filósofos 
viviam, era secreto, por que Strauss se lançou na tarefa de revelá-lo? A 
compreensão das regras de interpretação que Strauss propõe, juntamente com a 
compreensão dos níveis de perseguição que podem se fazer presentes na 
comunidade política, só é possível após o entendimento da metodologia de Strauss 
enquanto uma arte de ler. 
  
Palavras-chave: Leo Strauss; Filosofia Política; Arte de Ler; Esoterismo. 
 
 

Leo Strauss' methodology as an art of reading and the rediscovery of the 
forgotten art of writing 

 
Abstract: The increasing interest in Leo Strauss´ thought in Brazil is a fact, which 
is represented by the recent translation of several of his works into Portuguese, not 
to mention an incipient production of academic texts about his work. Regarded as 
a hermetic author, difficult to read, the understanding of his political philosophy 

 
* Doutor em Direito pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professor em 
Instituto Mises Brasil (IMB). E-mail: coletto.bruno@gmail.com. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/4717440398580073. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9720-7013. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67333 

  
  

mailto:coletto.bruno@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/4717440398580073
https://orcid.org/0000-0001-9720-7013
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67333
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67333


A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

24  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

demands, then, the understanding of his methodology. Articulating the reasons 
and ways of Leo Strauss is the objective of the present research. The rescue – and 
the explanation – of the esoteric way of writing present in the tradition of political 
philosophy that goes back to Ancient Greece, carried out by Strauss, passes, first, 
through the understanding of the criticism that he articulates against modernity. If 
the esoteric way of writing, under the regime of persecution that philosophers 
lived, was secret, why did Strauss undertake the task of revealing it? 
Understanding the rules of interpretation that Strauss proposes, along with 
understanding the levels of persecution that can be present in the political 
community, is only possible after understanding Strauss´ methodology as an art of 
reading. 
 
Keywords: Leo Strauss; Political Philosophy; Art of Reading; Esoterism. 
 
 
Introdução: o interesse pelo pensamento de Leo Strauss  
 

Temos visto, no Brasil, um aumento de interesse no estudo de Leo 
Strauss, filósofo alemão radicado nos Estados Unidos, falecido em 1973. 
Há dez anos era possível encontrar apenas seu Direito Natural e História 
traduzido em 2009 para o português, mas editado em Portugal. A rigor, 
não possuíamos acesso fácil a nenhuma de suas obras. Agora, nos últimos 
anos, suas principais obras tiveram edições brasileiras1, assim como 
também é possível encontrar trabalhos no Brasil referindo-se a Strauss2. 

 
1 Em 2013 foi traduzida a famosa coletânea organizada por STRAUSS e CROPSEY 
intitulada História da Filosofia Política, pela Forense Universitária. Seu clássico Direito 
Natural e História, recentemente reeditado, em 2021, pela Coleção Os Pensadores da 
Folha, foi originalmente publicado em 2014 pela Martins Fontes. Agora, pela É 
Realizações, tivemos em 2015 Reflexões sobre Maquiavel e Perseguição e a Arte de 
Escrever; em 2016 A Filosofia Política, de Thomas Hobbes e também Uma Introdução à 
Filosofia Política, bem como, em 2017, tanto Fé e Filosofia Política - A Correspondência 
entre Leo Strauss e Eric Voegelin (1934–1964), como Da Tirania.  
2 Como livros publicados destaca-se a tradução de Revolta Contra a Modernidade de Ted 
V. Mcallister, pela É Realizações em 2017 e Leo Strauss: uma introdução à sua filosofia 
política, de Talyta Carvalho, também pela É Realizações, em 2015, além de uma gama de 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   25 

Parece-nos, contudo, que uma verdadeira compreensão de Strauss 
demanda, em particular, uma compreensão de seu contexto e de sua 
própria metodologia, de modo que o novel interesse na sua obra em língua 
portuguesa não prescinde de uma visão sobre sua metodologia e uma 
compreensão ampla sobre seus objetos de estudo e discussão. O objetivo 
do presente artigo, assim, é traçar um panorama geral acerca da – 
certamente polêmica – metodologia que Strauss defendia para a 
interpretação dos grandes clássicos da filosofia política. Tal procedimento 
foi melhor articulado por ele em Persecution and the Art of Writing 
(1952), mas permeia boa parte de sua complexa obra. O presente volume, 
Dossiê Leo Strauss: 50 anos de um legado apenas vem a corroborar e dar 
vazão ao interesse acadêmico acerca do pensamento de Strauss. 

De plano, portanto, deve-se ressaltar que Strauss tinha a pretensão 
de compreender os clássicos da forma como eles mesmos se 
compreendiam, justamente para que se aprendesse algo deles, e não apenas 
algo sobre eles (Strauss, 1996, p. 322-324). Compreender tal pretensão é o 
objetivo deste artigo. Mais do que isso, acreditamos que uma correta 
interpretação de Strauss demanda a compreensão de que o retorno aos 
clássicos por ele proposto, em verdade, faz parte de um projeto que busca 
compreender não apenas o que aconteceu na Europa da primeira metade do 
século XX, mas de compreender como aquela autodestruição pôde 
acontecer (Fuller, 2009, p. 247), de modo que o retorno aos clássicos 
proposto por Strauss é um chamamento à compreensão e ao resgate de 
duas raízes da civilização ocidental, a moralidade bíblica e o racionalismo 
grego. Strauss via nessas duas raízes uma tensão permanente (Zuckert, 
2009, p. 93) e dedicou grande parte dos seus estudos à análise dessa 
tensão. Do seu ponto de vista, apesar dos desentendimentos existentes 
entre as duas tradições fundantes da civilização ocidental, Atenas e 
Jerusalém convergiam num aspecto fundamental: a convicção de que a 
distinção entre o bem e o mal, entre o certo e o errado, pode ser 
descoberta, seja através da razão, seja através da razão assistida pela 

 
artigos em revistas científicas brasileiras nas áreas da Filosofia, da Ciência Política e do 
Direito. 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

26  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

revelação (Espada, 2008, p. 75-76). A tradição ocidental, portanto, antes 
da modernidade, nunca havia sido relativista. Por isso a modernidade, na 
percepção de Strauss, estava em crise, na medida em que havia aderido a 
uma percepção relativista de mundo e de moralidade. Para estruturar esse 
retorno aos clássicos, uma metodologia específica foi por ele defendida. 

Bem conhecido em língua estrangeira, sua contribuição 
bibliográfica abarca em torno de oitenta artigos publicados nas mais 
renomadas revistas de filosofia política do cenário norte-americano e mais 
de quatorze livros (se contados os postumamente editados, passa-se de 
vinte livros), sendo que alguns deles possuem traduções em mais de seis 
línguas europeias, além de inúmeras aulas e manuscritos que têm sido 
editados e publicados postumamente por seus estudiosos3. Apesar de não 
ter tido um grande reconhecimento acadêmico em vida, Strauss adquiriu 
uma notoriedade no cenário acadêmico e político norte-americano não 
usual para um professor de filosofia (Massini Correas, 2010, p. 179). O 
estudo de suas obras teve um revigoramento nos últimos anos nos Estados 
Unidos, pois se passou a acreditar que seu pensamento influenciava o 
Partido Republicano norte-americano, dando as linhas para a política 
exterior do Governo Bush (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 1). A inusitada 
polêmica conduziu à produção de uma vasta bibliografia e deu causa a um 
renovado estudo de suas obras. Essa bibliografia relativamente recente, 
além de demonstrar que a interpretação midiática e político-partidária no 
cenário norte-americano não fazia sentido4, em verdade conseguiu ressaltar 
a percepção de que seu projeto de retorno aos clássicos para a resolução 
dos problemas da modernidade e de crítica ao relativismo por ele 

 
3 Muito pode ser encontrado em http://leostrausscenter.uchicago.edu/, inclusive uma lista 
completa de suas publicações, além do áudio de aulas que proferiu e conferências sobre seu 
pensamento. 
4 Para uma defesa das ideias de Strauss frente ao debate mais político do que acadêmico e 
frente às midiáticas acusações, remetemos para Minowitz, Peter. Straussphobia: defending 
Leo Strauss and Straussians against Shadia Drury and other accusers. Lanham: Lexington 
Books, 2009. Fazer essa defesa de Strauss também é um dos objetivos presentes em 
Zuckert, Catherine; Zuckert, Michael. The Truth about Leo Strauss: Political Philosophy & 
American Democracy. Chicago: The University of Chicago Press, 2006. 

http://leostrausscenter.uchicago.edu/


Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   27 

identificado no seu tempo era uma resposta convincente e uma 
demonstração de que a filosofia política clássica já havia enfrentado os 
mesmos problemas contemporâneos de modo profundo: em suma, a 
polêmica midiática serviu para consolidar uma linha que entende que 
efetivamente há o que aprender com os pré-modernos (Massini Correas, 
2010, p. 181).  

Strauss, portanto, teve um grande impacto no estudo da história da 
filosofia política na segunda metade do século XX (Major, 2010, p. 63). 
Um importante texto autobibliográfico de seu pensamento político pode 
ser encontrado no prefácio que escreveu à publicação em inglês do seu 
primeiro livro, mais de trinta anos depois de tê-lo escrito em alemão. 
Nesse prefácio, ele esclarece uma mudança de orientação ocorrida no 
começo da década de trinta, quando passou a aceitar que um retorno ao 
pensamento clássico era possível (Strauss, 1965, p. 31). A partir de então 
ele passou a constatar que a filosofia política no seu tempo estava em crise, 
sendo ignorada e posta de lado, visto que, para os modernos, ela não 
poderia contribuir com os esforços de transformar a ciência política em 
uma “verdadeira ciência”, uma “ciência científica”. Strauss, então, lançou 
um contra-ataque à “científica” ciência política do pós-guerra, fazendo 
releituras dos grandes filósofos do passado, além de defender que o estudo 
do positivismo científico era um esforço vão na tentativa de compreensão 
da vida política, tendo em vista que esse inevitavelmente estava 
desprezando o caráter essencial da vida política como a tentativa para 
determinar e alcançar o que é mais importante na existência humana 
(Zuckert; Zuckert, 2006, p. 28). Seu pensamento é tão peculiar a ponto de 
alguns dizerem que ele foi o descobridor da ruptura entre o pensamento 
filosófico antigo e o moderno (White, 1974, p. 3). Esta ideia de ruptura 
entre a antiguidade e a modernidade foi a linha mestre de toda sua vasta 
produção acadêmica a partir de então. 

É praticamente unânime a percepção de que Strauss produziu um 
trabalho de grande profundidade, escrevendo e ensinando sobre filósofos 
políticos, de Sócrates a Heidegger, incluindo boa parte dos notáveis entre 
eles. Ou seja, ele dedicou textos e estudos a inúmeros filósofos políticos da 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

28  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

antiguidade, do medievo e da modernidade. Seu entendimento acerca dos 
autores judeus e islâmicos medievais contribuíram para redefinir o estudo 
desses escritores. Sua leitura de Platão teve uma grande influência no 
estudo da antiga filosofia política. E suas explanações sobre Locke e 
Rousseau, Nietzsche e Weber atraíram a atenção de tantos outros 
estudiosos (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 28), a ponto de ser considerado uma 
das figuras mais reverenciadas e mais controversas do pós-guerra na 
ciência política norte-americana (Susser, 1988, p. 497).  

Como um crítico da modernidade, Strauss suscitou inúmeros 
debates: colocando em questão os pressupostos da modernidade, entrou em 
atrito acadêmico com os estudiosos comprometidos com o projeto 
metodológico moderno e com a interpretação corrente em sua época sobre 
os clássicos; falando de direito natural e criticando a distinção entre fatos e 
valores, trouxe para si a indignação de inúmeros cientistas políticos 
(Bloom, 1974, p. 373); com a ideia de ruptura entre antiguidade e 
modernidade, discordou dos contemporâneos que acreditavam em uma 
continuidade – isso para citar alguns exemplos dos debates iniciados ou 
reavivados pelos seus escritos. Tal relato, assim, é suficiente para justificar 
o recente interesse em sua obra no Brasil.  

 
 

Modernidade, Filosofia e Política 
 

A obra de Strauss parte de um pressuposto: a modernidade está em 
crise. Chamada de diversas formas por Strauss, a “Crise da Modernidade”, 
a “Crise do Ocidente” ou ainda a “Crise dos Nossos Tempos” (Strauss, 
1964, p. 1) resulta na negação da filosofia política, da forma como surgida 
entre os gregos, com Sócrates. A crise da modernidade, para ele, é uma 
crise da razão (Garzón-Vallejo, 2009, p. 303) que atinge os fundamentos 
da civilização ocidental. É um relativismo sem precedentes que passa a ser 
a característica dominante da modernidade ocidental (Espada, 2008, p. 74). 
E é para resgatar a possibilidade e a necessidade da filosofia política, 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   29 

resgatando a racionalidade dos clássicos, que Strauss se lança ao estudo 
dos pré-modernos. 

Strauss identifica duas posturas modernas como sendo os grandes 
vilões que precisam ser compreendidos e corrigidos: a primeira é o 
“positivismo”, ou seja, a ideia de que o conhecimento deve ser científico e 
limitar-se a juízos de fato, não podendo validar juízos de valor (Strauss, 
1989, p. 82). A questão, para ele, é que a filosofia política justamente 
pressupõe que juízos de valor possam ser validados (Strauss, 1989, p. 82; 
Strauss, 19715, p. 1), de modo que este tipo de distinção entre fatos e 
valores é uma tentativa de negar a própria essência da filosofia política. O 
positivismo negaria a filosofia política por ser “não-científica”, portanto 
(Strauss, 1971, p. 1). 

A segunda postura da modernidade que ataca e nega a filosofia 
política é mais “sofisticada” e chamada por Strauss de “historicismo”: 
admite que a separação entre fatos e valores não é defensável, na medida 
em que aceita que as categorias de compreensão teóricas implicam, de 
algum modo, em princípios de avaliação. Contudo, os historicistas 
entendem que tais princípios, conjuntamente com os parâmetros de 
compreensão, são historicamente variáveis. Ou seja, para eles seria 
impossível responder a questão sobre o certo e o errado ou a questão 
acerca da melhor ordem social de maneira universal e válida para qualquer 
época histórica, como pretendia a filosofia política (1989, p. 82). O 
historicismo nega a filosofia política por ser “não-histórica” (Strauss, 
1971, p. 1). As duas posturas modernas, positivismo e historicismo 
aparecem posteriormente compiladas e articuladas em seu Natural Right 
and History (1953, p. 9-80). 

 
5 Este artigo também constou da coletânea Strauss, Leo. Studies in Platonic Political 
Philosophy. With an Introduction by Thomas L. Pangle. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1983, p. 29-37. As referências aqui utilizadas, contudo, dirão respeito ao 
artigo publicado na Interpretation. 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

30  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Assim, o modo de pensar moderno era criticável pois negava a 
possibilidade da filosofia6. Uma das respostas de Strauss para tal forma de 
pensar consistia na redescoberta de uma esquecida arte de escrever dos 
filósofos – arte de escrever diretamente relacionada com o que a filosofia é 
(Kinzel, 2011, p. 135). A redescoberta feita por Strauss consistia em dizer 
que na filosofia havia dois modos de ensinar e de se manifestar, um 
público (exotérico) e outro secreto (esotérico) (Strauss, 19867, p. 51). No 
relato de Strauss, os filósofos, buscando a verdade, e sabendo que ela 
poderia ofender as crenças da sociedade, passavam seus ensinamentos de 
modo secreto, nas entrelinhas dos seus textos. Passavam seus 
ensinamentos esotéricos de modo exotérico – leia-se: passavam seus 
ensinamentos secretos de modo público. Para tanto, os filósofos se 
valeriam de “mentiras nobres” ao se relacionar com a sociedade, 
reservando a verdade apenas para poucos, capazes de compreender nas 
entrelinhas. Assim, em respeito às opiniões da sociedade, utilizavam um 
método específico e peculiar de escrita, o qual permitia que eles 
apresentassem a verdade a poucos, sem ofender as opiniões dos muitos 
(Strauss, 1988a, p. 222). Por isso é que se diz que esse esoterismo 
filosófico é um corolário lógico do sentido original da filosofia (Kinzel, 
2011, p. 135).  

Analisar o modo de escrever dos filósofos, invariavelmente, é se 
perguntar acerca do que é ser um filósofo. E o questionamento sobre o que 
é ser um filósofo necessariamente cai na análise da relação entre a filosofia 
e a política (Strauss, 1952, p. 95). Como o filósofo se relaciona com a 
sociedade? Como a sociedade se relaciona com o filósofo? São essas as 
questões fundamentais que Strauss aborda quando fala do que ele também 

 
6 Massini Correas refere que haveria quatro formas de relativismo na modernidade 
criticadas por Strauss: o “relativismo liberal”, decorrente de Isaiah Berlin; o “relativismo 
historicista” do pensamento alemão; o “relativismo positivista” decorrente de Max Weber e 
o “relativismo niilista” de Nietzsche e Heidegger (Massini Correas, 2010, p. 183-184). 
7 Este artigo também foi publicado na coletânea organizada por Pangle (1989, p. 63-71) 
anteriormente referida. As referências aqui utilizadas, igualmente, são à publicação da 
Interpretation. 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   31 

chama de o “esquecido modo de escrever”. Buscamos aqui compreender 
como a redescoberta desta arte de escrever é um contraponto ao 
historicismo moderno, assim como buscamos compreender o papel que 
esta arte de escrever exerce em todo o projeto de Strauss, na medida em 
que tal redescoberta do esquecido modo de escrever exerce um papel-
chave em toda sua obra (Meier, 2006, p. 64).  

Para Strauss, o aspecto principal – e ignorado pelos modernos – é 
o fato de que sempre houve, na história da filosofia, um conflito entre a 
filosofia e a sociedade (Strauss, 1952, p. 17), o qual resultou no 
desenvolvimento de uma específica arte de escrever por parte dos 
filósofos. Ele acreditava – discordando dos historicistas – que o 
pensamento humano não é historicamente limitado. Logo, há questões que 
são perenes no pensamento humano (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 123). A 
tese historicista bloquearia a mente do historiador contemporâneo, de 
modo que este nem sequer conseguiria enxergar as evidências empíricas 
que invalidam a sua posição (Pangle, 2006, p. 63). Strauss quer tornar isso 
manifesto, quer mostrar que os modernos não compreendiam os clássicos 
“da forma como eles mesmos se compreendiam”. Assim, a tese de que 
havia uma arte de escrever que diferenciava os ensinamentos exotéricos 
dos esotéricos é parte central do projeto de Strauss de reinstalar e reviver a 
filosofia política perante seus inimigos, em especial, perante o historicismo 
(Zuckert; Zuckert, 2006, p. 124). Esta é a mais profunda resposta dada por 
Strauss (Meier, 2006, p. 71) à crise da modernidade e o maior pilar do seu 
pensamento (Sheppard, 2006, p. 5). Justamente por isso acreditamos ser 
necessário ter uma boa compreensão de seu argumento metodológico para 
que seu projeto possa ser bem compreendido. A exposição das práticas dos 
filósofos e a descrição detalhada dos princípios da esquecida arte de 
escrever são, em Strauss, uma preparação para a filosofia “pós-moderna”, 
em um mundo pós-iluminista. São uma forma, portanto, de recusar o 
iluminismo moderno (Lampert, 2009, p. 89-92). Os historicistas teriam 
assim que, ao menos, admitir que o pensamento dos filósofos do passado é 
mais complexo e mais enigmático do que eles pensam (Strauss, 1988, p. 
232). 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

32  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

A esta altura devemos ressaltar que em Strauss a afirmação da 
filosofia por meio de um método característico de escrever não almeja 
apenas o próprio bem da filosofia, como argumentam alguns dos seus 
comentadores (Lampert, 2009, p. 76, 86). Pelo contrário, a utilização das 
“mentiras nobres”, ou seja, dos ensinamentos escondidos por uma arte de 
escrever, não apenas protege o filósofo da perseguição, mas também 
protege a sociedade da ação irresponsável da filosofia. A filosofia precisa 
de uma espécie de responsabilidade social, uma espécie de moderação, 
quando se manifesta publicamente. O questionamento em busca da 
verdade filosófica é radical. Por isso a necessidade de um método de 
escrever (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 134). Ou seja, a redescoberta da 
esquecida arte de escrever é, não apenas, uma forma de afirmar a 
possibilidade da filosofia (Lampert, 2009, p. 76), mas também uma forma 
de afirmar e proteger o espaço da política. Este método almeja tanto o bem 
da filosofia, quanto da política (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 115): tanto da 
filosofia, quanto da sociedade; tanto dos filósofos (abrigados da suspeita 
pública), quanto dos não-filósofos (abrigados da confusão e da discórdia) 
(Janssens, 2008, p. 124). 

Pode parecer contraditório revelar publicamente uma arte secreta. 
Se é secreto, e se esta discrição é aspecto central da filosofia, por que 
Strauss se lançou a revelar tal segredo de modo tão explícito? Como tal 
revelação pode ser compreendida na obra de Strauss? Para os Zuckert, a 
exposição da diferença entre os ensinamentos exotéricos e esotéricos de 
um texto clássico possuem dois sentidos para Strauss, um sentido político 
e outro filosófico. A sua política-“política” visava contribuir para a 
modificação do liberalismo moderno pela retomada das tendências 
moderadas dos pensadores políticos clássicos e dos pensadores políticos 
dos séculos XVII e XVIII, enquanto que sua política-“filosófica” possuía o 
objetivo de preservar a possibilidade da filosofia. O seu projeto político 
demandaria a manutenção de uma tradição esotérica, mas a sua revelação 
expressa e aberta é parte de seu projeto filosófico, feita no intuito de 
preservar a filosofia (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 144) que, na sua visão, 
estava em risco. 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   33 

Assim, Strauss está propondo um movimento que o diferencia dos 
demais pensadores do século XX. Em resposta ao historicismo, ele está 
propondo um deslocamento do foco, tirando-o da história da filosofia e 
colocando-o na intenção do filósofo (Meier, 2006, p. 64): é a busca da 
compreensão do filósofo, no modo pelo qual ele mesmo se entendia (em 
contraposição à tese historicista de que é possível compreender um 
filósofo hoje melhor do ele mesmo se compreendia e de que a verdade da 
filosofia passada se limita ao seu tempo) que animou os estudos de Leo 
Strauss. 

 
 

Sociologia da Filosofia: o método de Leo Strauss 
 

Strauss estava preocupado em fornecer um método de 
interpretação e de leitura das grandes obras da filosofia política, por meio 
do qual se propunha a desvendar o verdadeiro sentido dos grandes livros 
da humanidade e os verdadeiros objetivos dos grandes autores. Ele mesmo 
intitulou este campo do conhecimento como “sociologia da filosofia”, que 
seria um sub-ramo legítimo da “sociologia do conhecimento”8: enquanto a 
sociologia do conhecimento se propunha a estudar imparcialmente não 
apenas o conhecimento genuíno, mas também tudo aquilo que pretendesse 
ser conhecimento; o seu sub-ramo, a sociologia da filosofia, se dedicaria 
ao estudo do conhecimento verdadeiro, do conhecimento do todo (da 
filosofia, portanto) (Strauss, 1952, p. 7). Melhor dito, é uma forma 
alternativa de como estudar filosofia e, especificamente, de como começar 
a estudar filosofia (Sheppard, 2006, p. 95). 

 
8 Sheppard esclarece contra quem Strauss está se dirigindo. Ele refere obras do início da 
carreira de Strauss disponíveis apenas em alemão, onde ele se dispõe a analisar mais 
profundamente a “sociologia do conhecimento”, especialmente da forma como delineada 
por Mannhein. Mas sua crítica também se dirige aos pensadores sociais importantes da 
época, tais como Weber, Dewey, Husserl, Heidegger E Lenin (Sheppard, 2006 p. 95).  



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

34  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

A principal fonte da metodologia de Strauss está em Persecution 
and the Art of Writing (1952)9, onde Strauss não apenas introduz a 
expressão “sociologia da filosofia” como explica seus fundamentos: a 
sociologia da filosofia está centrada no problema da relação entre a 
filosofia e a política, e visa criticar a “sociologia do conhecimento”, criada 
sob a égide de uma forma de pensar historicista que não acredita na 
possibilidade da filosofia. A crítica, portanto, está no fato de que a 
sociologia do conhecimento emerge em uma sociedade que tem assentada 
uma harmonia entre o pensamento (filosofia) e a sociedade (política). 
Assim, a sociologia do conhecimento tende a ver as filosofias e as ideias 
apenas como expoentes das diferentes sociedades, falhando em percebê-las 
como expressão de uma classe, a classe dos verdadeiros filósofos, que 
forma um todo diferenciado do todo formado pelos não-filósofos (Strauss, 
1952, p. 6-8). 

A causa dessa falha pode ser encontrada nas bases da sociologia do 
conhecimento, que ignora as outras eras e constrói seu ramo apenas sobre 
o que seus idealizadores conhecem acerca do pensamento ocidental do 
século XIX e do começo do século XX. A necessidade de uma sociologia 
da filosofia surgiu em Strauss, como ele mesmo admite, quando de seus 

 
9 Uma obra do seu período mais maduro, portanto, mas que reunia textos que vinham sendo 
ensaiados desde o final da década de 30. A redescoberta da ideia de que existia uma arte de 
escrever esquecida na modernidade já estava presente em um curto manuscrito datado de 
1939, publicado na revista Interpretation em 1986. A descoberta do texto e sua edição 
póstuma foi feita por Kenneth Hart Green (Strauss, 1986, p. 51). 
Lampert, demonstra, por meio da análise de mais de quinze cartas trocadas por Strauss 
entre os anos de 1938-39, como ele foi redescobrindo a diferença entre os ensinamentos 
esotéricos dos exotéricos na filosofia. Iniciando por Maimonides, segundo o relato das 
cartas por ele remetidas, naqueles anos STRAUSS foi redescobrindo o esoterismo nos 
textos de Platão, Heródoto, Tucídides, Xenofonte E Aristóteles. Como reconhece o próprio 
autor do artigo, essas cartas são a “pré-história” da redescoberta do esoterismo por Strauss, 
e possuem suas limitações que devem ser compensadas com o estudo dos artigos e livros 
publicados por ele (Lampert, 2009, p. 63-92). Ademais, também importante para o nosso 
estudo, observar que após a publicação de Persecution and the Art of Writing, Strauss 
respondeu a algumas críticas em um pequeno artigo intitulado On a Forgotten Kind of 
Wrinting que integrou uma coletânea publicada originalmente em 1959 (Strauss, 1988, p. 
221-232). Finalmente, ainda digno de referência, a interessante relação que Sheppard faz do 
trabalho de Strauss com os fatos da sua vida pessoal, especialmente com sua situação de 
exílio (Sheppard, 2006, p. 81-117). 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   35 

estudos em filosofia islâmica e judaica medieval10, estudos estes que lhe 
iniciaram em um diferente modo de interpretação de Platão. Segundo ele, 
só é possível perceber a necessidade de uma sociologia da filosofia ao se 
olhar para outras eras – coisa que os modernos fundadores da sociologia 
do conhecimento não teriam feito. 

Ao deixar de proceder desta maneira, os modernos ignorariam o 
fato de que existe um conflito entre a sociedade e a filosofia, ignorariam o 
fato de que os filósofos estavam “em grande perigo”, uma vez que a 
sociedade não reconhecia a filosofia, ou o direito de filosofar – fato que só 
é percebido pela compreensão da fundação da filosofia política clássica. 
Isso porque, os filósofos não são a expressão da sociedade, ou de um dos 
seus partidos, mas defendem apenas os interesses da filosofia, acreditando, 
com isso, estar defendendo os mais altos interesses da humanidade. Logo, 
defende Strauss, diferentemente do que pensam os fundadores da 
sociologia do conhecimento, “não existia harmonia entre filosofia e 
sociedade”. E assim é que teria surgido a necessidade de uma arte de 
escrever capaz de comunicar ensinamentos esotéricos de modo exotérico: 
para proteger a filosofia da (contra a) sociedade. Ou seja, este método foi 
necessário por razões políticas, pois é a forma que a filosofia se apresenta 
para a comunidade política, ela é o aspecto político da filosofia: é a 
filosofia política (Strauss, 1952, p. 17-18), na medida em que fornece uma 
justificação política da filosofia, garantindo que a filosofia não seja uma 
ameaça à política (Janssens, 2008, p. 126-127). Dito de outro modo, a 
filosofia se faz filosofia política quando descobre que há verdades que 
devem permanecer ocultas da esfera política, da sociedade (Hilb, 2010, p. 
130). 

A questão envolve uma consideração acerca da relação entre 
filosofia e sociedade. Strauss identifica a filosofia com a verdade, ao 
mesmo tempo que identifica a sociedade com a opinião – justamente por 
tal motivo é que há conflito, na medida em que a filosofia busca substituir 
a opinião sobre todas as coisas pelo conhecimento de todas as coisas. Ou 

 
10 Especialmente seu estudo sobre Farabi e Maimonides que lhe levaram a ler de outro 
modo os filósofos clássicos. A influência dos pensadores medievais não-cristãos em Strauss 
é tema recorrente entre seus intérpretes.  



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

36  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

seja, haverá um conflito necessário enquanto se puder identificar filosofia 
com verdade e sociedade com opinião (Strauss, 1988a, p. 221, 229).  

Como dito, segundo Strauss, havia dois modos de ensinar e de se 
manifestar na filosofia política clássica, um público (exotérico) e outro 
secreto (esotérico) (Strauss, 1986, p. 51). O primeiro, mais palpável, ao se 
destinar ao grande público, normalmente trazia uma mensagem edificante, 
de engrandecimento moral, religioso, iluminando a vida humana (Pangle, 
2006, p. 56-57) – é um ensinamento particularmente útil no campo 
político, na vida social, levando os homens à virtude e à prudência 
(Tanguay, 2007, p. 73). Já o segundo, mais profundo e escondido, 
direcionado apenas aos jovens (pelo menos aos jovens de espírito) trazia 
uma mensagem de desafio, mantendo aceso o questionamento socrático 
(Pangle, 2006, p. 56-57). Os filósofos, buscando a verdade, em respeito às 
opiniões da sociedade, utilizavam um método específico e peculiar de 
escrita, o qual permitia que eles apresentassem a verdade a poucos, sem 
ofender as opiniões dos muitos (Strauss, 1988, p. 222). É uma diferença 
entre ensinamentos necessários (“mentiras nobres”) e verdadeiros 
(“verdades mais nobres ainda”), como bem assinalado por Tanguay (2007, 
p. 73). Essa arte é justamente o que permitia que a filosofia fosse radical, 
sem receio de se expor à perseguição (Janssens, 2008, p. 129). 

Assim temos que o ensino exotérico é aquele feito pelo filósofo 
para as demais pessoas, as quais não são iniciadas nos temas filosóficos. 
Estes textos, contudo, detém um ensino escondido, esotérico – este sim 
acessível aos iniciados. Por estarem esses ensinamentos secretos 
escondidos em textos públicos, os iniciados acabam recebendo os 
ensinamentos pela “escrita nas entrelinhas”, para que passe 
desapercebidamente pelo crivo daqueles que detém o poder na sociedade 
(Strauss, 1952, p. 22-26). Saber da sua existência e ter consciência de que 
tal técnica foi utilizada pelo filósofo estudado acaba por gerar uma 
diferença de atitude no intérprete (Strauss, 1952, p. 38): é apenas levando 
em consideração que o filósofo estudado se valeu de um expediente 
exotérico que é possível interpretar aquilo que ele expressou 
esotericamente “nas entrelinhas”, sendo, então, possível compreender de 
fato a profundidade dos seus questionamentos e dos seus ensinamentos. 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   37 

Já em 1939, Strauss apontava que os principais textos de sua época 
sobre a antiguidade clássica não continham uma nota sequer, mesmo que 
breve, sobre a diferença existente entre o ensino exotérico e o esotérico dos 
filósofos clássicos – fato que se devia, na sua visão, não à ausência de 
evidências ou de fontes, mas sim à influência da filosofia moderna sobre 
os estudiosos do período clássico (Strauss, 1986, p. 51). Portanto, a 
principal incumbência de uma sociologia da filosofia seria compreender 
que os filósofos sempre estão em grande perigo, nas mais variadas formas 
– e por isso, nos seus ensinamentos direcionados ao público, exotéricos, 
passam, de forma sutil, nas entrelinhas de suas manifestações públicas, o 
ensino esotérico, perigoso, buscando fugir das perseguições daqueles que 
detém o poder.  

O perigo ao qual os filósofos estavam sujeitos era proveniente do 
poder. É o governo que, por sua força e por seu poder, busca suprimir a 
liberdade de livre discussão pública em troca de uma compulsão pela 
coordenação do discurso baseada nos seus pontos de vista. Citando a 
República de Platão, Strauss nos diz que uma grande parcela da geração 
mais jovem normalmente aceita as visões sustentadas pelo governo como 
se fossem verdadeiras. A questão que se coloca é: como eles foram 
convencidos de que a posição “oficial” é a correta (Strauss, 1952, p. 22)?  

A perseguição aos que pensam diferente e que questionam se 
torna, então, elemento fundamental do governante, na medida em que ele 
não precisa necessariamente convencer, mas tão-somente eliminar a 
possibilidade de escolha. A perseguição é condição indispensável para a 
máxima eficiência daquilo que Strauss chama de lógica eqüina11: não se 
pode dizer, ou não pode dizer razoavelmente, "a coisa que não é", ou seja, 
mentiras são inconcebíveis. Esta lógica determina o pensamento de muitos 
seres humanos comuns, na medida em que acaba determinando e 
identificando a forma que muitos homens pensam: é preciso admitir que 
homens podem mentir e, efetivamente, o fazem. Contudo, para além de 
admitir que homens podem mentir e o fazem algumas vezes, também é 
preciso admitir que os homens normalmente – cedo ou tarde – acabam por 

 
11 A expressão “lógica eqüina” é uma referência que Strauss faz aos cavalos que guiavam a 
viagem de Parmenides e aos Houyhnhm da obra de Gulliver. 

about:blank


A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

38  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

identificar uma mentira. Essa ideia leva à conclusão de que, se algo é 
repetido muitas vezes, sem ser questionado, deve ser, pelo menos 
presumidamente, verdadeiro, na medida em que permanece sendo repetido 
sem que ninguém tenha identificado sua falha. É com base nessa lógica, 
então, que aqueles que pretendem a coordenação do discurso e das ideias 
perseguem aqueles que questionam, evitando a possibilidade de existência 
de outra escolha. À tal lógica ainda se soma o fato de que os homens 
atribuem autoridade às autoridades, de modo que, se a assertiva é repetida 
inúmeras vezes pela autoridade constituída, aceita-se ela como verdadeira 
ainda mais facilmente (Strauss, 1952, p. 23). 

Strauss nos apresenta um exemplo, o qual, segundo ele, não está 
tão distante da realidade quanto poderia parecer em uma primeira leitura 
(Strauss, 1952, p. 24-25): imagine-se um historiador vivendo em um país 
de regime totalitário, normalmente membro do único partido existente. Nas 
suas investigações históricas, ele pode ser levado a duvidar da solidez das 
visões do governo sobre a história da religião, por exemplo. Pois bem, se 
ele fosse escrever uma crítica à visão liberal – à qual seu governo é 
oficialmente contrário – ele teria que primeiramente descrever essa visão, e 
faria isso de modo não-espetacular, até de modo enfadonho, a ponto de 
parecer simplesmente natural. Ele iria usar muitos termos técnicos, fazer 
muitas citações e dar importância para detalhes insignificantes. De certa 
forma, ele pareceria esquecer a guerra ao enfatizar disputas mesquinhas. 
Apenas quando ele atingisse o núcleo do argumento é que ele iria escrever 
três ou quatro frases que, em estilo conciso e animado, fossem capaz de 
prender a atenção de jovens que gostam de pensar. Essa passagem central 
iria indicar o caso dos adversários de forma mais clara, convincente e sem 
piedade – algo que nunca teria sido feito antes – silenciosamente 
apresentando todas as excrescências do credo oficial, não-liberal. Seu 
jovem leitor razoável teria pela primeira vez um vislumbre do fruto 
proibido. O jovem inteligente que, sendo jovem, tinha sido até então, de 
alguma forma, atraído pelas declarações exageradas do governo, agora 
estaria apenas revoltado e, depois de ter provado o fruto proibido, até 
estaria entediado pelas ilusões oficiais. O ataque aberto viria apenas 
futuramente, mas a escrita nas entrelinhas é que começaria o trabalho. 
Lendo o livro pela segunda e terceira vez, o jovem iria detectar um arranjo 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   39 

de citações dos grandes livros e enxergaria significantes adições a serem 
feitas àquelas rápidas frases enunciadas pelo historiador no centro de seu 
argumento, percebendo, então, o verdadeiro ensinamento passado pelo 
autor. 

O ponto que Strauss quer destacar é que a perseguição (regime 
não-liberal) gera um tipo peculiar de escrita e, conseqüentemente, de 
literatura, na qual a verdade sobre as coisas cruciais é apresentada apenas 
nas entrelinhas: os autores são compelidos a desenvolver esta técnica 
peculiar, endereçando a verdade de seus textos, não a todos os leitores, que 
ficam apenas na superfície, mas apenas àqueles que merecem confiança e 
possuem inteligência. Ou seja, por mais que tente, a perseguição não será 
suficiente para impedir o pensamento daqueles que são capazes de exercê-
lo independentemente – tampouco será suficiente para impedir a 
manifestação desse pensamento. 

Pode-se dizer, então, que este método surgiu como uma solução 
para o problema da contradição entre o caráter secreto do ensinamento 
filosófico e o caráter público da escrita (Sheppard, 2006, p. 94). É um 
método que possui todas as vantagens de uma comunicação privada, sem 
possuir sua desvantagem, na medida em que atinge mais pessoas do que 
apenas os conhecidos do escritor. E possui todas as vantagens de uma 
comunicação pública, sem sua principal desvantagem, a punição do 
escritor. A escrita entre as linhas tem, portanto, o caráter de comunicação 
privada, permitindo a manutenção da radicalidade da filosofia, sem o seu 
risco inerente (Janssens, 2008, p. 129). 

Agora, poderia se questionar como é possível que um pensador 
consiga fazer uma comunicação pública direcionada a uma minoria (por 
meio de um livro, por exemplo), sem que a maioria perceba? Strauss nos 
responde dizendo que o fato que torna possível esse tipo de método 
literário pode ser expresso no axioma de que homens imprudentes são 
leitores descuidados, e só os homens pensativos são leitores cuidadosos. 
Mas, ainda assim, se poderia objetar que poderia existir um homem 
inteligente, que fosse um leitor cuidadoso, mas que não fosse confiável, de 
modo que entenderia a mensagem do escritor e o denunciaria às 
autoridades. Strauss responde dizendo que esse tipo de literatura seria 
impossível se a máxima socrática de que a virtude é conhecimento (e, 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

40  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

portanto, de que os homens inteligentes são confiáveis, e não cruéis) fosse 
totalmente errada (Strauss, 1952, p. 25). Ademais, ainda há um outro 
axioma apresentado por Strauss (verdadeiro enquanto a perseguição for um 
procedimento legal, oficial), o qual diz que um leitor de inteligência 
normal é mais inteligente do que o mais inteligente censor. A justificativa 
para tal assertiva está no fato de que o censor é quem precisa provar que o 
escritor defende uma visão “heterodoxa” e, para tanto, ele precisaria 
demonstrar que certas deficiências do texto não estão ali por acaso, que 
foram propositalmente colocadas pelo autor, com o intuito de dar 
ambiguidade ao texto. Ou seja, ele teria que provar que o autor era 
inteligente e bom escritor a ponto de tentar escrever nas entrelinhas 
(Strauss, 1952, p. 26)12.  

Enfim, arremata Strauss, o fato de Platão ter tido sucesso em 
escapar desse perigo, conseguindo fazer filosofia sem sofrer as 
conseqüências da perseguição, não deve nos cegar para a sua existência 
(Strauss, 1952, p. 21): Platão teve sucesso justamente porque compreendeu 
o perigo de ser um filósofo, diferentemente de Sócrates. 

 
 

A armadura da Filosofia: a solução iniciada por Platão 
 

Até aqui se viu que, na narrativa de Strauss, o desenvolvimento de 
uma metodologia que protegesse a filosofia foi necessária em razão da 
perseguição feita pelos governantes e pela própria sociedade, na medida 
em que buscam politicamente uma coordenação do discurso e das ideias. 
Ou seja, não havia harmonia entre os filósofos e a sociedade, de modo que 

 
12 Ao se propor a relacionar a obra de Strauss com os fatos de sua vida pessoal, Sheppard 
relaciona o desenvolvimento da redescoberta da antiga arte de escrever existente em 
sociedades onde havia perseguição com o desenvolvimento da inteligência militar norte-
americana no Entre Guerras e na Segunda Guerra Mundial. Segundo ele, no período em que 
viveu e lecionou em Nova Iorque, Strauss viu muitos dos intelectuais de seu tempo 
mobilizados no monitoramento de discursos públicos na busca de mensagens codificadas. 
Ademais, seus próprios colegas da New School estavam estudando comunicação sob 
contextos de perseguição e de totalitarismo, analisando as propagandas nazistas (Sheppard, 
2006, p. 83, 101). 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   41 

era necessário proteger a filosofia, mas sem abandoná-la. A tese de 
Strauss13 é que tal metodologia foi iniciada por Platão, que aprendeu a 
lição com a punição que Sócrates sofreu (Strauss, 1952, p. 15-18). 

Para fazer inteligíveis os propósitos de Platão – no sentido de dar 
uma chave de leitura para a obra platônica – Strauss relata um exemplo 
(Strauss, 1988b, p. 134-137). Tal história parte da ideia de que “homens de 
juízo” são aqueles que adquiriram o hábito de discernir e alcançar o que é 
útil, por meio da observação e da avaliação dessas observações. Assim, 
observando, elaboram julgamentos universais verdadeiros extraídos da 
observação de casos particulares. Contudo, julgamentos desse tipo, por 
mais que sejam naturais, não necessariamente serão corretos. Portanto, 
verdadeiros homens de juízo observaram inclinações naturais dos homens 
para fazer generalizações indevidas (visto que as generalizações feitas 
pelos homens nem sempre estão corretas), e com base nesta avaliação 
agem com vista ao que lhes é útil: às vezes, agindo de determinada 
maneira, induzem o público a julgar falsamente que eles vão sempre agir 
dessa maneira, assim vai escapar do público se eles agirem de forma 
diferente em algumas ocasiões. Logo, o desvio será pensado como uma 
repetição do comportamento anterior. 

A história, aqui resumida nos seus principais aspectos, pode deixar 
o ponto mais claro. Ela é contada por Strauss da seguinte maneira: era uma 
vez um homem asceta e piedoso, conhecido por sua probidade, 
propriedade, abstinência e devoção à adoração divina. Apesar disso (ou 
por causa disso) ele passou a sofrer a hostilidade do opressivo governante 
da cidade. Com medo, decidiu fugir. O governante ordenou sua prisão e, 
para que ele não fugisse, determinou a colocação de guardas em todos os 
portões da cidade. O asceta piedoso, então, conseguiu roupas adequadas 
para o seu propósito e as vestiu. Em seguida, no início da noite, tendo um 
címbalo na mão, fingindo estar bêbado, e cantando ao som do instrumento, 
ele se aproximou de um dos portões da cidade. Quando o guarda lhe 

 
13 A tese de Strauss é confessadamente inspirada pela interpretação que Farabi, 
especialmente, faz da obra Platônica – a qual Strauss começa a seguir na década de 30, 
como visto. Tanguay chama este período de “Virada Farabiniana” (Farabian Turn), mas 
reconhece a influência de outras fontes (Tanguay, 2007, p. 7, 80-98). 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

42  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

perguntou: “Quem é você?” ele respondeu, em tom de zombaria: “Eu sou 
aquele asceta piedoso que você está procurando”. O guarda pensou que 
estava sendo caçoado e o deixou ir. Assim, o asceta piedoso escapou com 
segurança, sem ter mentido em seu discurso (Strauss, 1988b, p. 135). 

Pondera Strauss que o asceta piedoso é, justamente, um homem de 
juízo, na medida em que buscou aquilo que lhe era útil: agiu de modo a se 
salvar. Para salvar a si próprio ele precisou se fazer irreconhecível: ele não 
parecia e não agia como um asceta piedoso. Ou seja, nessa situação 
particular ele agiu diferentemente do modo pelo qual ele era conhecido por 
agir. E esse desvio do seu comportamento habitual é pensado como 
estando em total acordo com o seu comportamento habitual, pois o 
público, ao perceber que ele havia escapado por ter agido de forma 
diferente daquela que sempre age um asceta piedoso, ainda assim diria que 
ele não tinha se desviado, já que não teria mentido no seu discurso. 

Entretanto – e eis o ponto – o público está equivocado quando 
pensa que o asceta piedoso não mentiu. Ele mentiu, não no discurso, mas 
no comportamento. Ou seja, ele mentiu em ato. O fato de ter dito, em 
discurso, a verdade, é parte da sua mentira em ato. Para Strauss, o público 
está enganado quanto à razão pela qual a ação aparentemente indecente do 
asceta piedoso não é indecente: não é pelo fato de não ter mentido em 
discurso, mas pelo fato de que a ação se justificou por compulsão ou por 
perseguição. Assim, a história mostra que alguém pode dizer de modo 
seguro uma verdade muito perigosa desde que diga ela no ambiente 
adequado. Dessa forma, o público irá interpretar o discurso inesperado sob 
a linguagem do significado habitual, em vez de interpretá-lo no sentido 
mais perigoso (Strauss, 1988b, p. 135). 

A história, para Strauss, mostra o caráter e fazem inteligíveis os 
propósitos de um homem de juízo como Platão. Esse assumiu para si uma 
postura de nunca dizer expressamente e sem ambiguidades o que ele 
pensava sobre os mais importantes temas. E, por causa disso, é que ele 
permitiu a si mesmo justamente dizer explicita e claramente o que pensava 
sobre os mais importantes temas: suas declarações não são levadas a sério. 
Sob a luz da história narrada, Strauss conclui que Platão possuia algo em 
comum com a personagem: enquanto o asceta piedoso sempre dizia 
explicitamente o que pensava, Platão quase nunca o fazia; mas, por outro 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   43 

lado, ambos eram compelidos a dizer verdades perigosas a si próprios ou a 
outros. Dado que ambos eram homens de juízo, agiram da mesma forma, 
colocando verdades perigosas no ambiente adequado, de modo que o 
público não acreditasse naquilo que eles estavam dizendo (Strauss, 1988b, 
p. 137). Era uma manifestação exotérica, pública, de algo perigoso, que só 
deveria ser comunicado em segredo, esotericamente, a pessoas confiáveis. 

Pois bem, assim é que a explanação de Strauss começa do 
pressuposto que o tema fundamental na obra de Platão é a diferença entre 
teoria e prática. Apesar da identificação que Platão faz entre o Filósofo e o 
Rei, eles não exercem atividades de mesma natureza, pelo contrário: a 
filosofia é a mais alta arte teórica, enquanto que o governo, a política, é a 
mais elevada arte prática. Assim, filosofia e política, conjuntamente, são 
necessárias para a produção da felicidade. Ou seja, a política, a política 
platônica, é o que complementa a filosofia (Strauss, 1952, p. 15). 

O chamado idealismo de Platão é a sua solução para a questão da 
perseguição aos filósofos, pois ele compreendeu a dualidade 
filosofia/sociedade, teoria/prática, filósofo/rei. Na medida em que ele fala 
da necessidade de se ter uma cidade virtuosa – que chama de “outra 
cidade” uma cidade que não existe “de fato”, mas só “em discurso” – ele 
está contornando os riscos da perseguição e da punição. Portanto, a 
solução de Platão, requerendo a atualização do melhor regime ou da cidade 
virtuosa, é diferente da solução de Sócrates (Strauss, 1952, p. 15-17). 

Sócrates era conhecido por ver na filosofia política toda a filosofia, 
ou seja, o seu único objeto eram “as coisas nobres e justas”, a justiça e a 
virtude (Tanguay, 2007, p. 94-95), portanto. Mas Platão, ao colocar como 
tema fundamental de sua obra a diferença entre teoria e prática, aumentou 
o escopo da filosofia, direcionando a vida filosófica a uma vida de 
contemplação. Não se tratava apenas de filosofia política, das “coisas 
nobres e justas” – como apresentado em As Leis –, mas se tratava de 
filosofia “sobre as coisas divinas e naturais” – como apresentado no 
Timeu. Não era apenas política, era também ciência: seu objetivo não era 
apenas prático, também era teórico; em oposição ao objetivo da ciência 
socrática que se concentrava na prática e na política. Daí Strauss dizer que 
a “ciência e a arte de Sócrates” é apenas uma parte do “Modo de Platão”, 
pois ele é completado pela “ciência e a arte de Timeu” (Strauss, 1952, p. 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

44  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

16). A perfeição do homem, a felicidade, viria, então, da junção da 
filosofia e da política, de modo que a felicidade seria transpolítica 
(Tanguay, 2007, p. 95). 

A diferença entre o “Modo de Sócrates” e o “Modo de Platão” 
remonta, pois, à diferença de atitude que os dois possuem no que diz com a 
“cidade atual”: naquele tempo, segundo Strauss, o status político e social 
da filosofia e dos filósofos não lhes garantia liberdade de ensino e de 
investigação, de modo que Sócrates estava diante de duas alternativas: ou 
ele escolhia entre segurança e vida, se conformando com opiniões falsas e 
com o modo de vida equivocado dos seus concidadãos (abandonando a 
filosofia, portanto); ou ele escolhia não se conformar (continuar fazendo 
filosofia) e, conseqüentemente, morrer. Ele escolheu a segunda opção. 
Platão, por sua vez, escolheu um caminho diverso, encontrando uma 
solução para este dilema: ele fundou a cidade virtuosa “em discurso”, de 
modo que somente nesta “outra cidade” o homem pode alcançar a sua 
perfeição (Strauss, 1952, p. 16).  

O “Modo de Platão”, portanto, para Strauss, é uma soma do 
“Modo de Sócrates” – intransigente, apropriado ao uso do filósofo lidando 
com a elite, com os iniciados – e do “Modo de Trasímaco” – mais 
apropriado ao uso com o vulgo. Isso significa que Platão, ao conjugar o 
“Modo de Sócrates” com o “Modo de Trasímaco”, buscava evitar o 
conflito com o vulgo – logo buscava evitar a punição sofrida por Sócrates 
(Strauss, 1952, p. 16).  

Sócrates foi penalizado com a vida porque sua linguagem, seu 
modo, era parcial, incompleto, na medida em que apenas alcançava a elite 
intelectual: ele não teria compreendido a completude da filosofia, a 
complementaridade e a tensão existente entre filosofia e sociedade 
(Strauss, 1952, p. 15; Tanguay, 2007, p. 95). Platão fez a correção 
justamente porque compreendeu a relação entre filosofia e sociedade: para 
não entrar em conflito com a sociedade, o filósofo vai se aproximando da 
verdade por meio das opiniões estabelecidas na sociedade, falando a 
verdade apenas de modo poético, justamente como Trasímaco (Tanguay, 
2007, p. 96).  

Ou seja, o subversivo questionamento socrático, a rigor, deixou de 
ser necessário, na medida em que Platão o substituiu por um modo de agir 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   45 

mais conservador: a gradual troca das opiniões aceitas pela verdade, ou por 
uma aproximação gradual da verdade (Strauss, 1952, p. 16-17). Trasímaco 
possuía a habilidade de formar o caráter dos jovens e de instruir a massa – 
coisa que Sócrates não possuía – de modo que a sua postura, então, 
corresponde ao ensino exotérico, pois evita o ataque às opiniões 
estabelecidas, mas vai minando-as secretamente, esotericamente, com a 
intenção de guiar o potencial filósofo à verdade (Tanguay, 2007, p. 96). 

Mas, perceba-se – e eis o ponto crucial – que a substituição das 
opiniões então aceitas por uma mais próxima da verdade pressupõe uma 
certa concordância (mesmo que provisória, mesmo que exotérica) com as 
opiniões difundidas e aceitas na comunidade – a ponto de Strauss, 
referindo Farabi, pontuar que conformidade com as opiniões religiosas da 
comunidade é um requisito necessário à qualificação de filósofo. O 
filósofo, então, não é mais um questionador irresponsável, pelo contrário, 
ele está ciente do seu compromisso político. Sabe que sua filosofia agora é 
uma filosofia política. Aqui, portanto, o Rei-Filósofo, governante aberto 
daquela virtuosa “outra cidade” é, de certa forma, substituído pelo 
“Filósofo-não-Rei”, pelo filósofo político, que vive privadamente como 
membro de uma cidade imperfeita, tentando humanizá-la na medida do 
possível (Strauss, 1952, p. 17). Esta espécie de “meio-termo” entre o 
filósofo e o cidadão, este quase filósofo, não tão radical, posteriormente 
será entendido por Strauss como sendo o homem educado, o gentleman, o 
homem livre14. 

Esta “Outra leitura de Platão” (Smith, 2006, p. 87), feita por 
Strauss, parte do pressuposto de que o ensinamento clássico não é uma 
apologia ao governo dos reis-filósofos, mas a demonstração da sua 
impossibilidade: mais do que manifestar a união entre filosofia e política, 
em verdade provaria o oposto (Smith, 2006, p. 97). Os filósofos podem 
viver, e vivem, na cidade imperfeita, eles não querem governar (Strauss, 

 
14 Há toda uma literatura específica a respeito da relação do método redescoberto por 
Strauss com sua ideia de “educação liberal”. Sobre o ponto, remeto para Nicgorski, Walter. 
Leo Strauss and Liberal Education. Interpretation, v. 13, n. 2, 1985. Relevante sobre este 
aspecto a obra Strauss, Leo. Liberalism Ancient and Modern. Foreword by Allan Bloom. 
Chicago: The University of Chicago Press, 1995. Ver, em especial, os dois primeiros 
capítulos.  



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

46  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

1964, p. 122-127)15, querem é encontrar novos espíritos jovens para 
filosofar. Na tensão entre filosofia e política, Strauss estava defendendo os 
dois polos (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 40-53). Sua negação da 
possibilidade de se atingir a cidade perfeita almeja, não apenas proteger a 
filosofia, mas também proteger a política de potenciais tiranos (Smith, 
2006, p. 89). 

Essa explanação, para Strauss, é o que confirma necessidade que 
havia de uma escrita exotérica, em diferenciação do ensino particular, 
esotérico. Ao viver como membro da cidade imperfeita, o filósofo sabe – 
até pela lição tomada com o que ocorreu com Sócrates – que “Não há 
harmonia entre a filosofia e a sociedade”, pois “Os filósofos estão em 
“grave perigo”, na medida em que “A sociedade não reconhece a filosofia 
ou o direito de filosofar”. A arte de escrever é a armadura com a qual o 
filósofo se apresentava, feita tanto para proteger a filosofia (Strauss, 1952, 
p. 17-18), quanto em respeito às opiniões da sociedade (o que não significa 
aceitá-las como verdade) (Strauss, 1988a, p. 222). Quer dizer, ao viver na 
sociedade imperfeita, tentando melhorá-la por meio da filosofia, acredita o 
filósofo estar defendendo os mais altos interesses da humanidade, não 
apenas os da filosofia. 

 
 

Regras de interpretação das grandes obras 
 

Ao tratar das regras que devem ser utilizadas pelo intérprete de 
uma obra em que foi utilizada a esquecida arte de escrever, Strauss está a 
lançar uma crítica aos historicistas modernos que rejeitam a mera 
possibilidade de que a perseguição poderia contribuir para a utilização de 
um método que protegesse os pensadores, por meio de uma escrita nas 
entrelinhas. Tais modernos, segundo Strauss, assumem que o progresso na 
interpretação da história (que pensam ter alcançado) se dá em vista da 

 
15 O debate sobre a função dos filósofos na sociedade também é um dos temas de fundo da 
sua obra sobre a tirania: Strauss, Leo. On Tyranny. Revised and Expanded Edition. 
Including the Strauss-Kojève Correspondence. Edited by Victor Gourevitch and Michael S. 
Roth. Chicago: The University of Chicago Press, 2000. 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   47 

utilização de três princípios dos quais se excluiria a possibilidade do 
ensino em múltiplos níveis (Strauss, 1952, p. 27).  

Tais princípios postulam, em primeiro lugar, que cada período do 
passado deve ser compreendido por si mesmo, não devendo ser julgado 
por padrões externos ou alienígenas a ele. Em segundo lugar, demandam 
que cada autor seja, na medida do possível, interpretado por si mesmo, sem 
a utilização de termos que não possam ser expressamente remetidos à sua 
própria obra e, em terceiro lugar, dizem que as únicas apresentações que 
podem ser consideradas como o verdadeiro ponto de vista do autor são 
aquelas que nasceram das suas assertivas explícitas (Strauss, 1952, p. 26-
27)16. 

Como observam os Zuckert (2006, p. 123), o próprio Strauss 
lançou mão de alguns desses critérios em seus trabalhos, mas, por outro 
lado, também identificava na utilização equivocada deles aquilo que 
chamava de historicismo. Ele dedica uma atenção especial ao terceiro 
princípio, pois, segundo ele, este é decisivo na negação da possibilidade de 
um ensino exotérico, na medida em que exclui, a priori, da esfera do 
conhecimento humano, qualquer consideração que diga respeito a 
ensinamentos transmitidos nas entrelinhas: o pensador e estudioso 
moderno, no máximo, aceita a interpretação de um ensinamento exotérico 
somente como intuitivo ou como arbitrário (Strauss, 1952, p. 27). 

Entretanto, tal postura acabaria por deixar de considerar 
importantes fatos do passado, os quais deveriam ser considerados para que 
se alcançasse uma interpretação mais acurada dos ensinamentos de 
determinado filósofo. O que Strauss espera dos historiadores é que aceitem 
a possibilidade de existência de ensino exotérico nas grandes obras da 
humanidade (Strauss, 1952, p. 29-30; Strauss, 1988a, p. 232). Mas, para 
interpretá-las, o historiador deve seguir algumas regras de interpretação. 

 
16 Após explicar suas razões para crer que existia uma diferença entre o ensino exotérico e o 
esotérico, e após dar instrumentos e métodos a serem utilizados no estudo e na interpretação 
filosófica, Strauss se lança à tarefa, nos três últimos capítulos, de utilizar os instrumentos 
por ele delineados na interpretação de Maiomonides, de Halevi e de Spinoza 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

48  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Primeiramente, um aspecto essencial da leitura de um texto 
exotérico é a constatação de que tudo o que é necessário para a correta 
interpretação está visível abertamente no próprio texto, por isso é preciso 
lançar mão de uma leitura mais cuidadosa. Assim, ler nas entrelinhas é 
estritamente proibido em todos os casos onde fazê-lo pode ser menos exato 
do que não fazê-lo: a leitura nas entrelinhas somente pode ser considerada 
legítima se começa de uma consideração das assertivas explícitas do autor, 
de modo que o contexto e todo o plano da obra devem ser considerados e 
entendidos antes de se buscar compreender um ensinamento escondido. 
Logo, não é autorizado ao intérprete ignorar ou deletar passagens, por 
exemplo. Da mesma forma, é preciso considerar todas as alternativas 
razoáveis de interpretação, entre elas, a possibilidade de o autor estar 
sendo irônico (Strauss, 1952, p. 30).  

Ademais, ainda diz Strauss que se um grande autor na arte de 
escrever comete um erro grosseiro, é razoável que se assuma que este erro 
foi intencional. Além disso, sua verdadeira opinião não necessariamente é 
idêntica à opinião que expressa durante a maior parte do livro. Na 
explicação de Lampert, “A leitura de textos esotéricos demanda que o 
falso deva ser, em algum sentido, também verdadeiro” (2009, p. 73). 
Modernamente, entretanto, normalmente se pensa que divergências 
internas em um mesmo texto, ou em diferentes livros do mesmo autor, são 
decorrência de uma mudança de opinião, ou então seriam prova de que um 
texto antigo é espúrio (Strauss, 1952, p. 30-31) – mas somente pensa assim 
quem desconsidera o fenômeno da perseguição. Se um autor lança uma 
assertiva sobre um assunto extremamente importante apenas uma vez, 
discordando dessa única assertiva em todos outros momentos, os modernos 
tendem ignorar esta passagem única, por ser, supostamente, ininteligível 
ou desimportante (Strauss, 1988a, p. 230-231). Esta tese singular, contudo, 
segundo Strauss, deve ser lida com ainda mais atenção. Algumas vezes é 
possível verificar um conflito entre uma interpretação tradicional, 
superficial de um grande autor do passado e uma interpretação mais 
inteligente, profunda e monográfica. Ambas são exatas, na medida em que 
são extraídas do mesmo local, mas apenas poucas pessoas consideram a 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   49 

possibilidade de que uma delas seja proveniente de uma leitura exotérica e 
a outra considere o lapso existente entre o ensino exotérico e o esotérico do 
autor (Strauss, 1952, p. 31). 

Por outro lado, admite Strauss, é perfeitamente possível que a 
leitura nas entrelinhas não chegue sempre ao mesmo resultado: diferentes 
estudiosos podem compreender o mesmo texto de formas distintas. Para 
ele, contudo, tal constatação não configura um argumento pela rejeição do 
método, pois mesmo outras opções também não alcançam unanimidade em 
relação ao conteúdo das interpretações (Strauss, 1952, p. 30). Não haverá 
certezas com nenhum método (Strauss, 1988a, p. 231). 

Agora, qualquer tentativa de restaurar uma leitura dos 
ensinamentos esotéricos dos grandes autores esbarra na discussão da 
legitimidade de tal método. Mas, se é verdade que a escrita nas entrelinhas 
tem uma relação necessária com a perseguição, é preciso lançar mão tanto 
de um critério negativo, quanto de um critério positivo para verificar sua 
existência em determinada obra. O critério negativo estabelece que o livro 
em questão deve ter sido escrito em um período de perseguição, ou seja, 
em um período no qual uma visão política ortodoxa fosse imposta pela lei 
ou pelo costume. O critério positivo estabelece que é preciso reler toda a 
obra de um grande autor com muito mais cuidado e de forma menos 
ingênua se ele contradiz subrepticiamente os fundamentos da forma 
ortodoxa, dominante, de pensar da época (Strauss, 1952, p. 32).  

Tal avaliação pressupõe uma análise dos graus de perseguição 
existentes em diferentes sociedades e em diferentes períodos históricos.  

 
 

Os graus de perseguição: a diferença entre os escritos modernos e os 
pré-modernos 
 

Strauss não nega que existem diferentes graus de perseguição, pelo 
contrário, ele reconhece as diferenças históricas desse fenômeno que, nas 
suas palavras, podem variar desde o mais cruel tipo, como a Inquisição 
Espanhola, até um mais leve, como o ostracismo social. É no leque 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

50  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

intermediário, contudo, que estão as formas de perseguição mais relevantes 
do ponto de vista da história intelectual e da literatura. Assim, é preciso 
compreender que a perseguição religiosa, por exemplo, é diferente da 
perseguição contra aqueles que questionam: houve períodos em que a 
liberdade de culto foi concedida, mas não se concedeu o direito de 
livremente questionar (Strauss, 1952, p. 32-33). 

A atitude que as pessoas têm em relação à discussão pública e livre 
depende decisivamente, diz Strauss, daquilo que se pensa sobre a educação 
popular e os seus limites. Nesse aspecto, ele identifica uma grande 
diferença entre os pensadores modernos e os pré-modernos. Os modernos 
entendiam a repressão à publicação e ao livre questionamento como algo 
acidental, resultado da inexistência de um corpo político. Ou seja, os 
inauguradores da modernidade costumavam entender a repressão como 
tendo sido causada pela escuridão do período anterior. Os homens 
possuíam, nesta moderna visão de mundo, a mesma capacidade. A 
ignorância poderia ser corrigida pela iluminação das pessoas. Assim, por 
volta da metade do século XVII, muitos pensadores se propuseram não 
apenas a comunicar seus pensamentos de alguma forma, mas a acabar com 
a perseguição em si. Esperavam um tempo no qual o progresso da 
educação popular geraria uma completa liberdade de pensamento e de 
expressão, um período em que “Ninguém sofreria nenhum mal por ouvir a 
verdade” (Strauss, 1952, p. 33-34). A educação popular seria a solução 
para a periculosidade da filosofia (Hilb, 2010, p. 131), de forma que não 
mais haveria conflito entre a filosofia e a sociedade. Dessa forma, sob pena 
de contradizer sua própria convicção, eles não poderiam mais escrever tão 
sutilmente: se o povo pode vir a ser esclarecido, a linguagem não poderia 
ser tão hermética, de modo que, mesmo que eventualmente escrevessem 
nas entrelinhas, faziam isso tão somente para fugir de uma eventual 
perseguição existente, sem tentar esconder da maioria das pessoas os seus 
ensinamentos. Logo, mesmo que escrevessem nas entrelinhas, não era 
difícil identificar isso em seus livros. 

Os pré-modernos, entretanto, partiam de um pressuposto 
completamente diverso, na medida em que acreditavam – por decorrência 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   51 

da sua visão acerca da natureza humana – existir um abismo entre os 
sábios e o vulgo, abismo esse que jamais seria integrado pela educação 
popular: a filosofia era essencialmente um privilégio de poucos. Ou seja, 
eles estavam convencidos de que a filosofia era odiada e vista com 
suspeitas pela maioria dos homens. Naturalmente, quem pensa dessa forma 
será facilmente levado a pensar – mesmo que não precise temer eventual 
perseguição – que a comunicação pública da filosofia é impossível ou, 
pelo menos, não desejável, qualquer que seja o contexto histórico-político 
(Strauss, 1952, p. 34). 

Tanguay coloca a mesma ideia diferenciando a concepção da 
natureza humana existente no Iluminismo Medieval e no Iluminismo 
Moderno. Ambos Iluminismos defendiam a liberdade de pensar e de 
filosofar, mas enquanto um era conservador, no sentido de manter a 
verdade distante das massas, o outro pressupunha a capacidade das massas 
de receber a educação. Mais do que isso, o primeiro tinha como 
pressuposto a primazia da vida teórica, tendo como ideal de vida boa a 
vida contemplativa do filósofo; enquanto que o segundo valorizava a vida 
prática, a razão prática (Tanguay, 2007, p. 74-75). Ora, a modernidade, por 
querer a educação de todos, e por negar o ideal de vida teórica, não 
perceberia mais a importância de uma arte de escrever nas entrelinhas 
(Janssens, 2008, p. 131-132) (é justamente o que acaba negando a 
possibilidade da filosofia, pois ao negar a primazia da vida teórica, não 
percebe a tensão existente entre filosofia e sociedade). Os múltiplos níveis 
de escrita e a perseguição desaparecem quase que simultaneamente como 
consequência da mudança de visão de mundo (Sheppard, 2006, p. 93).  

Isso quer dizer que, se o filósofo compartilha da antiga visão 
acerca da natureza humana, ele necessariamente irá utilizar um método 
exotérico com ensinos esotéricos, pois seus textos estarão acessíveis para 
todos os que sabem ler. As opiniões que ele expressaria não estariam, em 
todos os aspectos, em consonância com a verdade. Sendo um filósofo, 
odiando a mentira na alma mais do que qualquer outra coisa, ele não 
enganaria a si mesmo sobre o fato de que tais opiniões são apenas “contos 
prováveis”, ou “mentiras nobres”, ou “opiniões prováveis”, e deixaria a 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

52  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

seus leitores filosófos a tarefa de separar a verdade da sua poética ou 
dialética. Contudo, enquanto filósofo que é, seu objetivo não é dizer 
mentiras, pelo contrário, é dizer e alcançar a verdade (Strauss, 1952, p. 
35). Mas ele iria falhar no seu objetivo se indicasse claramente qual das 
suas declarações expressam uma mentira nobre, e quais expressam uma 
verdade ainda mais nobre: ele irá falhar no seu objetivo se demonstrar 
claramente quais são as “mentiras nobres” que está contando. 

Um livro exotérico, portanto, possui dois ensinamentos. Por um 
lado veicula ensino popular de um caráter edificante, politicamente útil; 
mas por outro lado apresenta um ensino filosófico preocupado com o 
assunto mais importante, o qual, entretanto, só é indicado nas entrelinhas. 
Como vimos, tais livros não eram direcionados à maioria não filósofa da 
população, mas também não visavam alcançar aqueles que já eram 
filósofos completos. O público alvo era os jovens que poderiam se tornar 
filósofos: o filósofo potencial deve ser guiado, passo a passo, partindo das 
visões populares, as quais são indispensáveis para todos os propósitos 
práticos e políticos, até chegar à verdade, que é pura e meramente teórica. 
Esta condução deveria se dar justamente por meio de enigmas, 
obscuridades, contradições, pseudônimos, repetições inexatas de trechos 
anteriores, expressões estranhas, etc. É a demonstração de amor do filósofo 
maduro por seus pupilos (Strauss, 1952, p. 36). 
 
 
Conclusão: o papel da esquecida arte de escrever nas sociedades 
liberais 
 

Como bem colocam os Zuckert (2006, p. 121), o que interessa, o 
que é controverso na explanação que Strauss faz acerca do esoterismo, é a 
própria ideia de esoterismo, ou seja, não é o conteúdo do que estaria 
escondido nos escritos, mas o fato de que haveria algo escondido. O 
esoterismo, da maneira como redescoberta e apresentada por Strauss, 
constituía um método para entender historicamente escritores do passado 
que, de modo incontroverso, viveram em sociedades não-liberais. Logo, 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   53 

não era uma forma de introduzir virtudes de sociedades não-liberais na 
liberal sociedade norte-americana, como pensa Sheppard (2006, p. 81), 
pois, se bem compreendida, não é uma prescrição para escritores de hoje, 
mas um instrumento para os estudiosos de hoje: diz como ler o passado e 
não como escrever no presente (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 121). É uma 
arte de ler (Kinzel, 2011, p. 145), e não uma arte de escrever. 

Aqui há de se fazer uma menção mais clara à diferenciação entre o 
que Strauss chama de sociedades liberais e sociedades não-liberais. A 
sociedade liberal seria aquela onde é possível colocar abertamente e por 
escrito o questionamento aos pressupostos da sociedade (Strauss, 1988a, p. 
224), é uma sociedade na qual não se crê que existam verdades cuja 
comunicação pública seja indesejável (Hilb, 2010, p. 126)17. Já a sociedade 
não-liberal (ou que não possua um liberalismo extremo) é aquela onde não 
se pode fazer isso, onde há perseguição. 

É neste tipo de sociedade que a questão do modo de escrever deve 
ser levantada (Strauss, 1988a, p. 225). A literatura esotérica tem como 
pressuposto uma sociedade onde não há direito básico de questionar, de 
inquirir, e nem de expressar livremente os resultados desse questionamento 
– é uma sociedade não-liberal, portanto. Mas como Strauss nos alerta, “A 
tirania é um risco coetâneo à vida política” (Strauss, 2000, p. 22), de modo 
que mesmo sociedades liberais estão sempre sob o risco iminente de 
perseguição. Nesse tipo de sociedade, onde há perseguição, os filósofos 
pressupõem que existem verdades básicas que não podem ser pronunciadas 
em público por qualquer homem decente porque tais verdades 
machucariam a maioria do povo, o qual, tendo sido agredido, naturalmente 
revidaria (Strauss, 1952, p. 36). Pode-se pensar que a sociedade não-liberal 
geraria a virtude da prudência e do cuidado no filósofo – virtudes estas 
perdidas pelo filósofo moderno pois a ausência de perseguição gera o 
esquecimento a respeito da própria existência da arte de escrever 

 
17 Para Hilb, a sociedade liberal é uma sociedade que contradiz a premissa Straussiana de 
que sempre existem verdades que devem permanecer ocultas da maioria. Tal assertiva é 
controversa, pois nem todos os comentadores acreditam que Strauss era “elitista” neste 
sentido.  



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

54  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

(Sheppard, 2006, p. 81, 101). Dito de outra forma, a viciosa sociedade não-
liberal seria responsável por gerar a virtuosa emancipação, enquanto que a 
virtuosa sociedade liberal, ironicamente, geraria subjugo e estagnação 
intelectual (Sheppard, 2006, p. 100-101). 

Mas, e se estivéssemos em uma sociedade “liberal”, que uso 
haveria para esse ensino que pressupõe uma sociedade “não-liberal” (Hilb, 
2010, p. 132-136)? Para Strauss a resposta é simples: educação18. 
Educação é a única resposta que pode ser dada à questão política por 
excelência (à questão do melhor regime), de como conciliar ordem que não 
seja opressiva, com liberdade que não seja licenciosa. Caso contrário, a 
filosofia, por não estar mais, na modernidade, em conflito com a 
sociedade, seria tida por supérflua e seria transfigurada, corrompida, à 
ideologia (Pangle, 2006, p. 73). E este perigo precisa ser evitado. A crítica 
ao pensamento moderno, iluminista, não está, portanto, no fato de que ele 
defende uma sociedade liberal, onde os questionamentos podem ser 
colocados e onde se pressupõe a igualdade intelectual entre os homens. 

Entretanto, era claro para Strauss que o contexto liberal era uma 
situação inusitada para a filosofia, por isso insiste em dizer que a 
modernidade nega a possibilidade da filosofia. A situação de liberalismo 
sem precedentes vivida por Strauss, em um contexto de pensamento 
historicista, demandou uma resposta igualmente sem precedentes (Zuckert; 
Zuckert, 2006, p. 133) para a proteção da filosofia: a exposição aberta e 
clara daquela arte de escrever (Lampert, 2009, p. 88-89). Ou seja, Strauss 
não era necessariamente um escritor exotérico, mas um expositor da sua 
existência (Zuckert; Zuckert, 2006, p. 116-120, 127-136). Esta exposição 
do esoterismo feita por Strauss, do verdadeiro caráter da filosofia política, 
almejava preservar a filosofia e a sociedade em um contexto liberal. A 
verdade (agora abertamente revelada por Strauss) sobre o verdadeiro 
caráter esotérico da filosofia era perigosa – tanto para a filosofia quanto 
para a sociedade – num contexto não-liberal. Mas em um contexto liberal 

 
18 Anteriormente fiz referência ao tema e como ele está estritamente relacionado com o 
método de Strauss. O tema da “educação liberal” em Strauss certamente merece um estudo 
à parte, como continuidade das questões apresentadas neste artigo. 



Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   55 

era preciso que, tanto se compreendesse os limites da filosofia, quanto se 
compreendesse que apenas a educação – por meio do estudo dos grandes 
livros da humanidade – é que serviria para que se aprendesse e se 
entendesse o que ocorria em uma sociedade não-liberal (Zuckert; Zuckert, 
2006, p. 133-135). A revelação era para salvar a filosofia em crise: a tarefa 
da educação filosófica do século XXI, do “pós-modernismo” que Strauss 
se propunha a pensar, era justamente ensinar aos jovens de espírito a arte 
de ler (Kinzel, 2011, p. 145) (e não a “arte de escrever”). Ou seja, o futuro 
da filosofia dependia de uma boa compreensão do seu passado (Zuckert; 
Zuckert, 2006, p. 138-139). 
 
 
Referências 

BLOOM, Allan. Leo Strauss: September 20, 1899-October 18, 1973. Political 
Theory, v. 2, n. 4, p. 372-392, 1974. DOI: 
https://doi.org/10.1177/009059177400200402.  

CARVALHO, Talyta. Leo Strauss - Uma introdução à sua filosofia política. São 
Paulo: É Realizações, 2015. 

ESPADA, João Carlos. A Tradição Anglo-Americana da Liberdade: um olhar 
europeu. Cascais: Princípia, 2008. 

FULLER, Timothy. The Complementarity of Political Philosophy and Liberal 
Education in the thought of Leo Strauss. In: SMITH, Steven B. (Ed.). The 
Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University Press, 
2009. p. 241-262. DOI: https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.011.  

GARZÓN-VALLEJO, Iván. Leo Strauss y la Recuperación de La Racionalidad 
Política Clásica. Dikaion, ano 23, n. 18, p. 297-314, 2009. 

HILB, Claudia. Arte de Escribir y filosofia: Leo Strauss y la escritura esotérica. 
In: RODRIGUEZ DE GRZONA, Mirtha (Comp.). Estudios sobre Leo Strauss. 
Mendoza: CEFIC, 2010. p. 123-143. 

JANSSENS, David. Between Athens and Jerusalem: Philosophy, Prophecy, and 
Politics in Leo Strauss’s Early Thought. Albany: State University of New York 
Press, 2008. DOI: https://doi.org/10.1353/book10117.  

KINZEL, Till. Postmodernism and the Art of Writing: The Importance of Leo 
Strauss for the 21st Century. In: ARMADA, Pavel; GÓRNISIEWICZ, Arkadiusz 

https://doi.org/10.1177/009059177400200402
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.011
https://doi.org/10.1353/book10117


A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

56  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

(Eds.). Modernity and What Has Been Lost: Considerations on the Legacy of Leo 
Strauss. South Bend: St. Augustine’s Press, 2011. p. 135-145. 

LAMPERT, Laurence. Strauss’s Recovery of Esoterism. In: SMITH, Steven B. 
(Ed.). The Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009. p. 63-92. DOI: 
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.004.  

MAJOR, Rafael. Introduction: What is Political Philosophy? Perspectives on 
Political Science, v. 39, n. 2, p. 63-65, 2010. DOI: 
https://doi.org/10.1080/10457091003684368.  

MASSINI CORREAS, Carlos Ignacio. Ley Natural y Relativismo: 
Consideraciones a partir de las ideas de Leo Strauss. In: RODRIGUEZ DE 
GRZONA, Mirtha (Comp.). Estudios sobre Leo Strauss. Mendoza: CEFIC, 2010. 
p. 179-197. 

MCALLISTER, Ted V. Revolta contra a modernidade: Leo Strauss, Eric 
Voegelin e a busca de uma ordem pós-liberal. Trad. Túlio Sousa Borges de 
Oliveira. São Paulo: É Realizações, 2017. 

MEIER, Heinrich. Leo Strauss and the Theologico-Political Problem. Trad. 
Marcus Brainard. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. DOI: 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139177948.  

MINOWITZ, Peter. Straussphobia: defending Leo Strauss and Straussians against 
Shadia Drury and other accusers. Lanham: Lexington Books, 2009. DOI: 
https://doi.org/10.5771/9780739140192.  

NICGORSKI, Walter. Leo Strauss and Liberal Education. Interpretation, v. 13, n. 
2, p. 233-250, 1985. 

PANGLE, Thomas L. Leo Strauss: An Introduction to His Thought and 
Intellectual Legacy. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2006. DOI: 
https://doi.org/10.56021/9780801884399.  

SHEPPARD, Eugene R. Leo Strauss and the Politics of Exile: the Making of a 
Political Philosopher. Waltham: Brandeis University Press, 2006. 

STRAUSS, Leo. A Filosofia Política de Hobbes - Suas bases e sua gênese. 
Tradução e apresentação Élcio Verçosa Filho. São Paulo: É Realizações, 2016. 

STRAUSS, Leo. Da Tirania - Incluindo a correspondência Strauss-Kojève. Trad. 
André Abranches. São Paulo: É Realizações, 2017. 

STRAUSS, Leo. Direito natural e história. Trad. Bruno Costa Simões. São Paulo: 
Folha de São Paulo, 2021. 

https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.004
https://doi.org/10.1080/10457091003684368
https://doi.org/10.1017/CBO9781139177948
https://doi.org/10.5771/9780739140192
https://doi.org/10.56021/9780801884399


Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   57 

STRAUSS, Leo. Exoteric Teaching. Edited by GREEN, Kenneth Hart. In: 
Interpretation, v. 14, n. 1, p. 51-59, 1986. 

STRAUSS, Leo. How Farabi Read Plato’s Laws. In: STRAUSS, Leo. What is 
Political Philosophy? And other studies. Chicago: The University of Chicago 
Press, 1988b. p. 134-154. 

STRAUSS, Leo. How to Study Medieval Philosophy. Interpretation, v. 23, n. 3, 
Spring, p. 319-338, 1996. 

STRAUSS, Leo. Liberalism Ancient and Modern. Foreword by Allan Bloom. 
Chicago: The University of Chicago Press, 1995. 

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago 
Press, 1953. 

STRAUSS, Leo. On a Forgotten Kind of Writing. In: STRAUSS, Leo. What is 
Political Philosophy? And other studies. Chicago: The University of Chicago 
Press, 1988a. p. 221-232. 

STRAUSS, Leo. On Tyranny. Revised and Expanded Edition. Including the 
Strauss-Kojève Correspondence. Edited by Victor Gourevitch and Michael S. 
Roth. Chicago: The University of Chicago Press, 2000. 

STRAUSS, Leo. Persecution and the art of writing. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1952. 

STRAUSS, Leo. Perseguição e a Arte de Escrever - E outros ensaios de filosofia 
política. Trad. João Cezar de Castro Rocha. São Paulo: É Realizações, 2015. 

STRAUSS, Leo. Philosophy as Rigorous Science and Political Philosophy. 
Interpretation, v. 2, n. 1, p. 1-9, 1971. 

STRAUSS, Leo. Reflexões sobre Maquiavel. Trad. Élcio Verçosa Filho. São 
Paulo: É Realizações, 2015. 

STRAUSS, Leo. Spinoza’s Critique of Religion. Trad. E. M. Sinclair. Chicago: 
The University of Chicago Press, 1965.  

STRAUSS, Leo. Studies in Platonic Political Philosophy. With an Introduction by 
Thomas L. Pangle. Chicago: The University of Chicago Press, 1983. 

STRAUSS, Leo. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press, 
1964. 

STRAUSS, Leo. The Three Waves of Modernity. In: STRAUSS, Leo. An 
Introduction to Political Philosophy: Ten Essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne 
State University Press, 1989, p. 81-98. 



A metodologia de Leo Strauss enquanto arte de ler e a redescoberta da esquecida arte de escrever 

58  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 23-58, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

STRAUSS, Leo. Uma Introdução à Filosofia Política - Dez ensaios. Trad. Élcio 
Verçosa. São Paulo: É Realizações, 2016. 

STRAUSS, Leo; CROPSEY, Joseph (Orgs.) História da Filosofia Política. Trad. 
Heloisa Gonçalves Barbosa. São Paulo: Forense Universitária, 2013.  

STRAUSS, Leo; VOEGELIN, Eric. Fé e Filosofia Política - A correspondência 
entre Leo Strauss e Eric Voegelin (1934–1964). Trad. Pedro Sette-Camara. São 
Paulo: É Realizações, 2017. 

SMITH, Steven B. Reading Leo Strauss: Politics, Philosophy, Judaism. Chicago: 
The University of Chicago Press, 2006. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763903.001.0001.  

SUSSER, Bernard. Leo Strauss: The Ancient as Modern. In: Political Studies, 
Volume XXXVI, nº 3, 1988, p. 497-514. DOI: https://doi.org/10.1111/j.1467-
9248.1988.tb00245.x.  

TANGUAY, Daniel. Leo Strauss: An Intellectual Biography. New Haven: Yale 
University Press, 2007. 

WHITE, Howard. Leo Strauss. In: Social Research, Volume 41, nº 1, 1974, p. 3-4. 

ZUCKERT, Catherine. Strauss’s Return to Premodern Thought. In: SMITH, 
Steven B. (edit.). The Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2009, p. 93-118. DOI: 
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.005.  

ZUCKERT, Catherine; ZUCKERT, Michael. The Truth about Leo Strauss: 
Political Philosophy & American Democracy. Chicago: The University of 
Chicago Press, 2006. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226993348.001.0001.  
 
 

Data de registro: 24/10/2022 

Data de aceite: 06/09/2023 

 

https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763903.001.0001
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.1988.tb00245.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9248.1988.tb00245.x
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.005
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226993348.001.0001


Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  59 

  O Max Weber de Leo Strauss 
 

Cássio Corrêa Benjamin* 

Rodrigo César Floriano** 
 
Resumo: Max Weber é um autor central para Leo Strauss. Importa a Strauss 
compreender o sentido da ciência social elaborada por Weber, já que tal ciência 
social rejeitaria o direito natural. Essa rejeição é baseada no historicismo e na 
distinção entre fatos e valores. Isso levaria ao niilismo como consequência 
necessária da obra weberiana. Strauss percebe aqui uma tese fundamental: a luta 
permanente entre valores últimos. Strauss toma essa tese como uma posição 
filosófica, o que o leva a tratar Weber como um filósofo. Esse é o Max Weber de 
Leo Strauss. Iremos analisar as passagens dos textos de Strauss referentes a essa 
questão e mostrar como essa figura de um Weber filósofo, quando utilizada para o 
entendimento da ciência social weberiana, leva a uma distorção de seu 
pensamento. 
  
Palavras-chave: Direito Natural; Historicismo; Niilismo; Fatos; Valores. 
 
 

The Max Weber of Leo Strauss 
 
Abstract: Max Weber is a central author for Leo Strauss. It is important for 
Strauss to understand the meaning of the social science elaborated by Weber, 
since such social science would reject natural law. This rejection is based on 
historicism and the distinction between facts and values. This would lead to 
nihilism as a necessary consequence of Weber's work. Strauss perceives here a 

 
* Doutor em Ciência Política pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professor 
em Universidade Federal de São João del-Rei (UFSJ). E-mail: ccbenj@ufsj.edu.br. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/2552981991319482. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4002-7980. 
** Mestre pela Universidade Federal de São João del-Rei (UFSJ. E-mail: 
rodrigocfloriano@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/2225156036436342. ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-8286-7323. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68966 

  
  

mailto:ccbenj@ufsj.edu.br
http://lattes.cnpq.br/2552981991319482
https://orcid.org/0000-0003-4002-7980
mailto:rodrigocfloriano@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2225156036436342
https://orcid.org/0000-0002-8286-7323
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68966
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68966


O Max Weber de Leo Strauss 

60  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

fundamental thesis the permanent struggle between ultimate values. Strauss takes 
this thesis as a philosophical position, which leads him to treat Weber as a 
philosopher. This is the Max Weber of Leo Strauss. We will analyze the passages 
of Strauss' texts referring to this question and show how this figure of a 
philosopher Weber, when used for the understanding of Weberian social science, 
leads to a distortion of his thought. 
 
Keywords: Natural Right; Historicism; Nihilism; Facts; Values. 
 
 

Max Weber (1864-1920) é um pensador muito significativo para 
Leo Strauss (1899-1973). Era o grande expoente das ciências sociais na 
Alemanha, no momento de formação acadêmica do próprio Strauss. Ele 
mesmo cita a influência exercida por Weber, comum a muitos estudantes 
de seu tempo. É revelador o momento de inflexão, pois diz respeito, 
especialmente, à interpretação de textos filosóficos. Strauss relata o fato 
relacionando claramente sua mudança no modo de ver Weber, e tudo o que 
isso significava, com a admiração que sente ao conhecer Martin Heidegger 
(1889-1976). Em um texto sobre o existencialismo de Heidegger, ele 
afirma: 

 
Eu me lembro da impressão que ele [Heidegger] 
provocou quando o ouvi, primeiro como um jovem 
PhD em 1922. Até aquele momento eu estava 
particularmente impressionado, como muitos dos 
meus contemporâneos na Alemanha, com Max 
Weber: por sua devoção intransigente à honestidade 
intelectual, por sua devoção apaixonada à ideia de 
ciência – uma devoção que era combinada com uma 
profunda inquietação em relação ao significado da 
ciência. Em meu caminho para o norte, a partir de 
Freiburg, onde Heidegger então lecionava, eu vi, em 
Frankfurt, Franz Rosenzweig, cujo nome sempre será 
lembrado quando pessoas informadas discorrerem 
sobre o existencialismo, e falei a ele sobre Heidegger. 
Eu disse a ele que, em comparação com Heidegger, 
Weber me parecia uma “criança órfã”, a respeito da 
precisão, austeridade e competência. Eu nunca tinha 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  61 

visto antes tamanha seriedade, profundidade e 
concentração na interpretação dos textos filosóficos 
(Strauss, 1989c, p. 27).  
 

A análise de Strauss, de forma muito nítida, varia do elogio à 
crítica extrema. A impressão é que Strauss nutre uma admiração ambígua 
pela figura de Weber, seja pela radicalidade de suas posições ou por sua 
centralidade no mundo intelectual alemão1 Ao mesmo tempo, Strauss 
elabora uma dura crítica a Weber, pois esse, exatamente por suas 
qualidades intelectuais, evidenciaria de forma mais nítida as razões do 
abandono do direto natural. Weber, portanto, é apresentado por Strauss 
como um pensador chave para a compreensão da crise que foi gerada pelo 
abandono da filosofia política em favor de uma ciência política 
supostamente isenta de valores2. A escolha de Weber como o autor ao qual 
é dedicado todo o segundo capítulo de Direito Natural e História revela a 
centralidade que lhe é conferida por Strauss. Se para Strauss “A crise da 
modernidade é, então, primariamente, a crise da filosofia política 

 
1 Max Weber se tornou uma verdadeira questão para os intelectuais alemães depois da 
Segunda Guerra. Esse escrito de Strauss, de certo modo, poderia ser situado nesse amplo 
debate alemão sobre o legado de Weber. O ponto alto do debate sobre a obra de Weber, no 
pós-Guerra, ocorreu no 15° Congresso Alemão de Sociologia, ocorrido em Heidelberg, 
quatorze anos depois da publicação do livro de Strauss. Contou com alguns dos mais 
importantes pensadores e os mais destacados especialistas na obra de Weber à época, como 
Wolfgang Mommsen, Raymond Aron, Reinhard Bendix, Herbert Marcuse, Max 
Horkheimer, Dieter Henrich, Jürgen Habermas e Talcott Parsons (STAMMER, 1971). 
2 Em seu texto O Que é uma Educação Liberal?, Strauss esboça sua visão, em prol dos 
corretos juízos na condução da sociedade, por meio de uma analogia com a etimologia da 
palavra cultura. Strauss ressalta que a palavra cultura deriva do ato de cultivar o solo, 
melhorando-o segundo sua natureza. Nesse mesmo sentido, utilizamos a palavra cultura 
para nos referirmos aos meios de cultivar as faculdades da mente, conforme a natureza 
própria da mente (STRAUSS, 1989e, p. 311). Em continuidade com esse pensamento, 
Strauss afirma que o modo moderno de ver a cultura, em que nenhuma forma pode ser 
censurada como errada valorativamente, faz com que devamos tratar como cultivado um 
jardim cheio de latas vazias, garrafas de whisky e bolotas de papel (STRAUSS, 1989e, p. 
313).  



O Max Weber de Leo Strauss 

62  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

moderna” (Strauss, 1989b, p. 82), o ápice desse processo seria a ciência 
política isenta de valores cujo representante máximo é Max Weber3. 

A análise dos escritos de Weber feita por Strauss não é simples. 
Strauss apresenta um conhecimento bastante amplo da obra weberiana, 
percorrendo vários de seus escritos. Ele analisa distintas posições de 
Weber, apresentando, por sua vez, uma cerrada argumentação em 
contraposição. De todo modo, a questão para Strauss é o lugar e o 
significado da ciência social, elaborada por Weber, na rejeição do direito 
natural4. Max Weber, o maior cientista social de todos, como Strauss faz 
questão de ressaltar, seria o autor mais indicado para revelar essa posição 
do pensamento contemporâneo. Isso ocorreria porque “A ciência social 
atual rejeita o direito natural a partir de dois fundamentos diferentes, 
embora geralmente combinados: ela o rejeita em nome da história e em 
nome da distinção entre fatos e valores” (Strauss, 1965, p. 8). Será, 
portanto, da análise do historicismo e da distinção entre fatos e valores que 
Strauss parte em sua crítica a Weber. A partir dessa posição, ele derivará o 
problema do niilismo e, no final, a impossibilidade mesma de uma 
sustentação puramente científica da própria ciência social. Isto porque, 
segundo Strauss, o próprio Weber teria reconhecido que “a filosofia e a 
ciência repousam, em última análise, não em premissas evidentes, que 

 
3 Em seu texto O que é Filosofia Política?, para realizar a distinção entre filosofia política e 
ciência política, Strauss realiza uma longa descrição do que seria essa última. A ciência 
política descrita por Strauss é exatamente aquela elaborada por Max Weber (Strauss, 1989a, 
p. 13-27). O nome de Weber, contudo, aparece apenas no final da longa descrição como “O 
maior representante do positivismo na ciência social” (Strauss, 1989a, p. 23), responsável 
pelo postulado da insolubilidade de todos os conflitos de valor. 
4 Para Strauss o direito natural é um direito discernível pela razão humana e universalmente 
reconhecível (Strauss, 1965, p. 9). O direito natural é uma descoberta humana que 
reivindica princípios imutáveis de justiça. A força de tal direito é derivada da natureza, que, 
por sua vez, carrega uma dignidade superior a qualquer convenção humana historicamente 
localizada. Além disso, o direito natural só pode ser descoberto por meio da filosofia, que é 
a busca dos princípios. “A ideia de direito natural permanece desconhecida enquanto a ideia 
de natureza for desconhecida. A descoberta da natureza é o trabalho da filosofia. Onde não 
há filosofia, não há conhecimento do direito natural como tal” (Strauss, 1965, p. 81). 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  63 

estão à disposição do homem enquanto homem, mas na fé” (Strauss, 1965, 
p. 71). 
 Em nosso texto, analisaremos a descrição de Strauss da obra 
weberiana como um certo tipo de historicismo, além da distinção entre 
fatos e valores. Nos limites desse texto, não apresentaremos exatamente 
uma possível resposta de Weber a tais críticas, pois isso implicaria uma 
análise profunda de sua metodologia. Isso nos levaria a ter que lidar com 
toda a discussão, já bastante extensa, relativa ao tema e, portanto, a um 
outro artigo5. Aqui, nos limitaremos a apresentar algumas passagens nas 
quais Weber reiteradamente e explicitamente se nega a tratar de questões 
filosóficas mais amplas, ficando restrito a problemas da estrutura adequada 
da nova ciência social que ele criava. 
 A partir da caracterização da posição de Weber, observamos como 
Strauss liga a distinção entre fatos e valores a um certo tipo de niilismo, a 
saber, um “niilismo nobre”. Isso leva Strauss a um segundo momento de 
sua crítica, o que revelaria um ponto central do pensamento weberiano: 
trata-se da tese de um conflito insolúvel entre valores6. Strauss parte de um 
veredicto sobre a obra de Weber: a razão mais profunda de sua rejeição do 
direito natural ou da própria ideia do direito natural, como muitos 
cientistas sociais, consiste em uma crença. Essa crença poderia ser 
expressa da seguinte forma:  

 
5 Nesse debate, continuam como referências os livros de Oakes (1988), Burger (1976) e 
Bruun (2007). 
6 Weber desenvolve a tese do conflito insolúvel de valores no conceito de desencantamento 
do mundo [Entzauberung der Welt]. O mundo desencantado seria fruto da racionalização 
moderna, que provocaria a autonomia entre as esferas de valor e a consequente 
impossibilidade de sua hierarquização: “Com o advento da modernidade e a ruptura dos 
laços tradicionais por uma série de fatores, inclusive no plano cultural e no da 
personalidade, Weber diagnostica uma importante inflexão no processo de racionalização 
ocidental: agora é possível conceber a esfera doméstica e a economia, a política e o direito, 
a vida intelectual e a ciência, a arte e a erótica, independentemente das fundamentações 
axiológicas religiosas. Cada esfera de valor, ao se racionalizar, se justifica por si mesma: 
encontra em si sua própria lógica interna – uma legalidade própria [Eigengesetzlichkeit] – 
que a leva a se institucionalizar autonomamente e a se consolidar e se reproduzir 
socialmente pela formação de seus próprios quadros profissionais, encarregados de garantir 
precisamente sua autonomia” (Pierucci, 2013, p. 138). 



O Max Weber de Leo Strauss 

64  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

 
[…] o direito natural é então rejeitado hoje não 
somente porque todo pensamento humano é tido 
como histórico, mas, do mesmo modo, porque se 
acredita haver uma variedade de princípios eternos do 
direito e do bem que estão em conflito entre si e 
nenhum deles pode ser provado superior aos outros 
(Strauss, 1965, p. 36).  
 

Strauss toma tal posição, que ele percebe como central para o 
cientista social Max Weber, como uma tese filosófica ampla7. Sendo 
assim, Strauss realiza uma crítica filosófica à obra weberiana. Strauss, 
portanto, toma Weber como um filósofo para realizar sua crítica. Contudo, 
como mostraremos, apesar de iluminar aspectos fundamentais do 
pensamento weberiano, o próprio Weber sempre rejeitou explicitamente, 
em mais de uma ocasião, qualquer intenção filosófica de seus trabalhos. 
Sendo assim, é a partir dessa linha de argumentação que conseguiremos 
descrever a figura do Max Weber de Leo Strauss. Passemos, então, ao 
modo como Strauss compreende os aspectos historicistas e niilistas na obra 
de Weber. 
 Strauss inicia sua análise de Weber situando esse autor no campo 
contemporâneo dos cientistas sociais. Weber seria o caso mais singular 
desta nova forma de pensar, o que teria consequências fundamentais para a 
questão do direito natural. Para esclarecer esse ponto, Strauss retoma a 
crítica da tese historicista ao direito natural. Segundo Strauss, a filosofia só 
é possível havendo um horizonte natural que seja distinto de um horizonte 
historicamente variável. Strauss faz uma sutil divisão logo no início do 
capítulo entre cientistas sociais historicistas e outra classe de cientistas. Os 
primeiros se situariam na percepção do horizonte historicamente variável, 
mas e os outros? O outro tipo de cientista social não seria primeiramente 

 
7 Nessa mesma direção, estaria a crítica de Georg Lukács (1885-1971) à ciência social 
weberiana, retomada por Strauss. No fundo, tal ciência social seria “fundamentalmente 
irracional ou subjetivista”. Para Lukács, segundo Strauss, somente o materialismo dialético 
poderia fornecer uma fundação filosófica consistente para a racionalidade da história 
(Strauss, 1989d, p. 19). 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  65 

um historicista ou, pelo menos, não seria essa a sua questão fundamental. 
O ponto de partida desses cientistas sociais é a ideia de um conflito 
insolúvel entre princípios. Strauss afirma ser essa a posição de Max 
Weber. 
 Strauss afirma que se limitará a uma análise crítica da posição de 
Max Weber e inicia tal análise fazendo um grande elogio. Esse elogio é 
ambíguo e acaba por revelar, mais uma vez, a posição de Strauss. Segundo 
ele, nenhum cientista social dedicou tanto esforço e inteligência às 
questões fundamentais das ciências sociais. Strauss faz questão de ressaltar 
que “Os erros de Weber” (Strauss, 1965, p. 36) e, consequentemente, os 
erros das ciências sociais seriam evidentes, mesmo que “Ele seja o maior 
cientista social do nosso século” (Strauss, 1965, p. 36). Se o maior 
cientista social constrói sua obra em cima de erros, percebe-se da parte de 
Strauss um juízo extremamente negativo sobre as ciências sociais. No 
fundo, esse elogio da inteligência e capacidade de Weber revela como 
Strauss já de partida condena o resultado do que se convencionou 
denominar ciências sociais. Isso revela como, no limite, Strauss olha para 
as ciências sociais em busca de algo que está além delas, a saber, a 
filosofia política. No início de As três ondas da Modernidade, Strauss 
aborda essa questão. A crise da modernidade consistiria na incapacidade 
de distinção entre o bom e o mal, o certo ou o errado. A filosofia política, 
portanto, seria impossível. A causa disso seria a crença na validade apenas 
do conhecimento científico. A ciência social, consequentemente, 
acreditaria estar restrita aos fatos e impedida de realizar juízos de valor. 
Sendo assim, a determinação da melhor ordem social de maneira 
universalmente válida, ou seja, a própria possibilidade da filosofia política, 
estaria fora do horizonte das ciências sociais (Strauss, 1989b, p. 81-82). 
 Strauss volta a criticar uma associação muito direta entre Weber e 
o historicismo. Weber teria feito uma recepção bem particular do 
historicismo. Weber partiria da tese “o real é sempre individual” e veria a 
tarefa da ciência como instrumento para analisar as causas e efeitos da 
interação entre fenômenos particulares. De um modo bem específico, 
Weber concederia à ciência um lugar para além da cultura. Strauss faz 



O Max Weber de Leo Strauss 

66  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

referência à famosa passagem na qual é dito que a ciência teria validade 
tanto para os ocidentais quanto para os chineses. Contudo, embora a 
ciência fosse uma forma de pensamento para além da cultura, o seu 
conteúdo dependeria do interesse do cientista culturalmente situado, ou 
seja, dependeria de juízos de valor. O que garantiria o reconhecimento 
universal das verdades científicas seria, nesse caso, uma descrição causal 
valorativamente isenta. Essa crença, em suma, seria a posição de Weber, 
segundo Strauss. 
 Strauss chama a atenção para o fato de que Weber nunca explicou 
exatamente o que entendia por valores. Na verdade, ele estava interessado 
especificamente em uma relação, a saber, a relação entre fatos e valores. 
Segundo Strauss, Weber acreditava em uma completa heterogeneidade 
entre fatos e valores e seria isso o que permitiria que a ciência fosse 
eticamente neutra: “A ciência social pode responder questões de fato e 
suas causas, ela não é competente para responder questões de valor” 
(Strauss, 1965, p. 40). Tal visão da ciência social tem como pano de fundo 
uma oposição que seria a mais fundamental de todas: “A oposição entre o 
ser e o dever ou entre realidade e norma ou valor” (Strauss, 1965, p. 41). 
Ao analisar tal oposição, Strauss cita Aristóteles para pensar a 
possibilidade de uma ciência que, a partir do conhecimento do dever ser, 
poderia determinar os meios adequados para a consecução de fins. Uma 
forma sintética de formular essa visão sustentada por Strauss é apresentada 
por Sampaio:  
 

Como dito, não se pode derivar daquilo que é aquilo 
que deve ser; dado que a ciência, experimental e 
empírica, apenas tem acesso ao que é (fatos), então 
esta não é apta a se pronunciar sobre aquilo que deve 
ser (valores). Apesar disso, assegura corretamente 
Strauss, a mera heterogeneidade entre fatos e valores 
não justifica que a ciência social não possa se 
pronunciar sobre aquilo que deve ser, pois, se não 
podemos determinar o que deve ser a partir daquilo 
que é, por outro lado, poderíamos guiar aquilo que é 
pelo que deve ser (Sampaio, 2012, p. 126). 
 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  67 

 Segundo Strauss, o problema, então, não estaria exatamente nesse 
modo específico de Weber entender a relação entre meios e fins. O 
problema estaria mais exatamente na crença weberiana de que não pode 
haver um conhecimento genuíno do dever ser. Por pensar assim, Weber 
negaria a possibilidade do conhecimento de um verdadeiro sistema de 
valores. Tal sistema não existiria, mas apenas um conjunto de valores que 
estão em conflito entre si, não podendo ser resolvido pela razão humana. A 
consequência direta dessa visão de mundo é o lugar que caberia à ciência 
social no âmbito limitado do conhecimento humano. A ciência teria apenas 
o poder de esclarecer os pontos principais do conflito e as consequências 
de seguir um determinado valor. Contudo, a escolha por um determinado 
valor sempre estará presa ao âmbito da “Decisão não racional e livre de 
cada indivíduo” (Strauss, 1965, p. 42). É essa a visão, expressa de modo 
mais claro e direto, que Strauss tem da concepção de Weber das ciências 
sociais.  
 Strauss deriva dessa posição uma tese central sobre Weber, uma 
consequência necessária de suas ideias. Weber, ao apresentar essa visão 
das ciências sociais ou da ciência como tal, expressaria de modo exemplar 
um movimento que não nasce com ele, mas é fruto do pensamento 
moderno. Ocorre que em Weber tal processo atinge um ponto máximo. 
Strauss denomina tal posição de niilismo: 
 

[…] sustento que a tese de Weber necessariamente 
conduz ao niilismo ou à visão de que toda preferência, 
embora má, indigna ou insana tem que ser julgada 
diante do tribunal da razão por ser tão legítima quanto 
qualquer outra preferência (Strauss, 1965, p. 42). 
 

Strauss dá um passo ousado em sua análise. Depois de ter situado 
Weber como um pensador niilista, é o momento de derivar o corolário, 
mais especificamente, “A consequência niilista de sua doutrina de valores” 
(Strauss, 1965, p. 42). O passo ousado é a aproximação entre tal posição 
niilista e o nazismo: “Seguindo este movimento até seu final, devemos 
inevitavelmente atingir o ponto além do qual a cena se turva pela sombra 



O Max Weber de Leo Strauss 

68  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

de Hitler” (Strauss, 1965, p. 42)8. Mesmo que pareça recuar em seu 
argumento, ao apresentar certo cuidado com o reducionismo, a simples 
associação da posição weberiana ao nazismo revela com clareza o juízo de 
Strauss sobre Weber e sua ciência social9. 
 Depois de uma extensa análise das influências do neokantismo e 
da escola histórica, Strauss conclui sobre a centralidade da ideia de uma 
ética individual em Weber. Isso se relacionaria estreitamente à noção de 
dignidade humana concebida como autonomia. Essa autonomia é expressa 
no imperativo categórico weberiano: “Tu deves ter ideais” (Strauss, 1965, 
p. 44), o que seria um imperativo formal, sem conteúdo. Na forma 
teológica: “Segue Deus ou o demônio” (Strauss, 1965, p. 45) Haveria 
ainda outras formulações como “Deves viver apaixonadamente” ou “Tu 
deves ter preferências” (Strauss, 1965, p. 47). Strauss conclui, então, que o 
niilismo de Weber é de um tipo específico, a saber, um “niilismo nobre”. 
Isso não seria uma indiferença absoluta em relação a valores, mas a 
percepção da “Condição de ausência de fundamento de tudo que se pensa 
ser nobre” (Strauss, 1965, p. 48). Contudo, não é essa a forma na qual “A 

 
8 A tentativa de associar a obra teórica de Weber ao nazismo sempre foi um ponto polêmico 
no campo da interpretação. Ao mesmo tempo, tal associação sempre pareceu simplificadora 
ao extremo. Isso fica claro no modo como ela é feita: há uma acusação, logo seguida por 
um recuo, mais ou menos explícito, ao reconhecer a ausência de intenção de Weber em 
estar próximo teoricamente de qualquer movimento que se assemelhasse ao nazismo. O 
modo como Strauss sugere uma ligação, para logo em seguida desculpar Weber, é típico. É 
também o caso de Mommsem, um dos mais destacados intérpretes de Weber: “A liderança 
carismática-plebiscitária ‘com uma máquina partidária’ materializou-se em 1933 de uma 
forma completamente diferente daquela que Weber tinha em mente” (Mommsen, 1984, p. 
386). A polêmica associação realizada por Habermas entre Carl Schmitt e Weber, criticada 
pelos participantes do 15° Congresso Alemão de Sociologia, citado acima, insere-se 
claramente nessa tradição interpretativa: Habermas afirmou que Carl Schmitt seria “um 
aluno legítimo” de Max Weber. Segundo a nota 4, na mesma página, após sugestões dos 
presentes, Habermas mudou o epíteto para “um filho natural” (Stammer, 1971, p. 66). 
9 Apesar desse juízo sobre a obra de Weber, é interessante notar que “Strauss falou de Max 
Weber como um dos poucos alemães que não eram desfavoráveis aos judeus” (Green, 
1997, p. 74). Há uma breve passagem, em Ciência como Profissão, na qual Weber descreve 
a situação de preconceito contra os judeus na universidade alemã: “Sendo um judeu, então é 
dito a ele, naturalmente: lasciate ogni speranza” (Weber, 1995, p. 11). Essa passagem é 
tida como uma referência à situação de seu amigo Georg Simmel. 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  69 

ciência social de nosso tempo” (Strauss, 1965, p. 49) se expressa em geral, 
pois parece ter abandonado até mesmo os escrúpulos weberianos. 

A pergunta de Strauss passa a ser, então, se a ciência social, como 
tarefa teórica, pode se constituir tendo como ponto de partida a distinção 
entre fatos e valores. O que se segue, então, é uma série de críticas aos 
argumentos propriamente “sociológicos” de Weber sobre a relação entre 
fatos e valores. Strauss analisa principalmente algumas questões da 
sociologia da religião de Weber. Strauss chega ao núcleo do problema da 
constituição das ciências sociais. Se as ciências sociais levassem a 
proibição de julgamento de valores às últimas consequências, elas 
deveriam, então, se puramente históricas ou interpretativas. Depois de 
analisar as dificuldades contidas na conhecida tipologia da dominação 
legítima de Weber, Strauss chega à questão central: se o cientista social 
levar a sério o impedimento de julgamento de valores, ele buscará 
compreender o “outro” a partir de seus próprios valores, em uma espécie 
de autointerpretação. O problema aqui é que o cientista não pode 
compreender sem um “quadro de referência”. O cientista, portanto, nunca 
poderá compreender uma “outra sociedade” como ela é realmente, pois ele 
estará sempre preso a seu tempo e lugar. 
 A partir da constatação dessa tensão permanente, Strauss analisa o 
famoso estudo de Weber sobre a ética protestante e o espírito do 
capitalismo. Strauss apresenta várias críticas à tese do estudo mais 
conhecido de Weber, principalmente a controvérsia sobre qual visão de 
fato configurou a “ética protestante”, a saber, se a própria doutrina de 
Calvino ou uma simplificação vulgar da doutrina de Calvino. Novamente, 
o que Strauss apresenta é somente algumas críticas que sempre estiveram 
presentes no debate desde o surgimento desse polêmico e famoso estudo 
weberiano, não se tratando, portanto, de uma crítica central à tese de 
Weber.  
 Strauss afirma, então, que tudo o que ele disse até aqui foi apenas 
uma espécie de preparação para o momento mais importante de sua 
análise. Esse preâmbulo crítico foi necessário para afastar o que acabaria 



O Max Weber de Leo Strauss 

70  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

por encobrir a tese central de Weber. Como dissemos no início do texto, 
Strauss realiza, nesta primeira parte de seu escrito, duas caracterizações e 
uma série de críticas. Strauss caracteriza a obra de Weber como um tipo 
específico de historicismo e um tipo singular de niilismo, a saber, o 
niilismo nobre. A partir disso, tece várias críticas à ciência social de Weber 
a partir de debates internos da própria ciência social. Se Strauss demonstra 
aqui um conhecimento surpreendente das polêmicas próprias das ciências 
sociais em torno da obra weberiana, por outro lado, acaba por não oferecer 
nenhuma crítica que já não tivesse sido feita nesse âmbito. Tudo isso, 
contudo, foi feito para se chegar à tese central de Weber. Mas qual tese é 
essa? 
 Strauss percebe o indício do problema na distinção que Weber 
pretende fazer entre referência a valores e juízo de valor. Uma referência a 
valores seria capaz de descrever os nexos causais motivadores das ações 
humanas em sociedade, sem, no entanto, emitir juízos acerca dessas ações, 
ou seja., sem dizer se tais ações foram boas, corretas ou melhores que 
outras possíveis no mesmo contexto. Entretanto, Strauss percebe que a 
negação da realização de juízos de valor não é capaz de impedir a 
existência dos mesmos, e mesmo sua necessidade, no exercício real da 
ciência social. Esse foi o motivo de Strauss se deter na polêmica sobre a 
caracterização do calvinismo, no principal estudo de Max Weber, pois era 
central ao seu argumento a distinção entre a verdadeira teologia de Calvino 
em relação ao dogma da predestinação e uma corrupção dessa doutrina, 
considerada como tendo a efetiva influência histórica que levou ao espírito 
do capitalismo. Portanto, ao realizar uma separação entre uma teologia 
autêntica e sua vulgarização, Weber utilizava necessariamente juízos de 
valor, embora os negasse em sua metodologia. Sendo assim, segundo 
Strauss, a visão de Weber poderia ser expressa da seguinte forma: “Apesar 
do fato da ciência social se sustentar ou não devido aos juízos de valor, a 
ciência social ou a filosofia social não pode resolver os decisivos conflitos 
de valor” (Strauss, 1965, p. 63). A tese central de Weber seria, portanto, 
aquela de um conflito insolúvel dos valores. É ela que, no limite, está na 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  71 

base da ciência social construída por Weber. Vamos, então, à segunda 
parte de nosso texto, a saber, a análise de Strauss da tese central de Weber 
e sua crítica a ela. 
 Strauss inicia sua análise afirmando que a visão de Weber sobre as 
ciências sociais, seu escopo e suas funções, estaria baseada em uma 
premissa que se acreditava demonstrada: “O conflito entre valores últimos 
não pode ser resolvido pela razão humana” (Strauss, 1965, p. 64). Segundo 
Strauss, essa é, portanto, a premissa fundamental do pensamento de Weber 
e é de sua verdade que dependeria toda a obra weberiana10. A questão 
fundamental para Strauss, então, é saber se tal premissa foi realmente 
demonstrada ou se simplesmente seria um postulado weberiano, revelando 
uma clara preferência moral. 
 Segundo Strauss, duas observações podem ser feitas quando se 
tenta procurar na obra de Weber a demonstração dessa premissa. A 
primeira delas é que Weber dedicou poucas páginas de seus escritos para 
fundamentar sua posição. Por que Weber empregou tão pouco esforço 
nessa questão? Uma resposta provisória a essa pergunta pode ser oferecida 
quando se coloca como possibilidade que tal tese seria apenas uma versão 
generalizada de uma visão comum em seu tempo. Tal visão poderia ser 
expressa na seguinte tese: “O conflito entre ética e política é insolúvel” 
(Strauss, 1965, p. 64). Para Strauss, o fundo da posição de Weber é, 
provavelmente, o espírito da “política de poder”. Strauss comenta que, em 
um determinado momento, Weber fala de “paz”, entre aspas, mas não usa 
esse recurso para falar de conflito. Isso indicaria que o “Conflito era para 
Weber algo inequívoco, mas não a paz; paz é uma fraude, mas a guerra é 
verdadeira” (Strauss, 1965, p. 65). 

A tese weberiana de que não há solução para o conflito entre 
valores, segundo Strauss, está relacionada a uma visão mais ampla que 
percebe a vida humana como um conflito inevitável. Sendo assim, “paz e 

 
10 Behnegar (2003, p. 134-135) analisa as derivações dessa tese fundamental, distinguindo 
tipos de conflito que não poderiam ser resolvidos pela razão humana. 



O Max Weber de Leo Strauss 

72  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

felicidade universal” são objetivos ilegítimos ou fantásticos. E mesmo se 
pudessem ser alcançados, eles não seriam desejáveis. Strauss cita Friedrich 
Nietzsche (1844-1900), indicando uma clara influência desse autor sobre 
Weber: se tal paz e felicidade pudessem ser obtidas, haveria, então, o 
último homem que inventou a felicidade, contra o qual Nietzsche dirigiu 
sua crítica. Contudo, se a paz não é compatível com a vida 
verdadeiramente humana, ou seja, com uma vida digna, então, surge a 
necessidade de uma norma moral que evidenciasse uma “ética guerreira” 
como base de uma “política de poder” guiada por imperativos de interesse 
nacional. 

Strauss retoma, então, um dos pontos principais da “Tese central 
de Weber” sobre o conflito entre valores. Strauss pretende analisar as 
“Tentativas de Weber de provar sua afirmação de que os valores últimos 
estão simplesmente em conflito entre si” (Strauss, 1965, p. 60). Strauss 
afirma que se limitará a apenas alguns tipos de prova. De todas elas, a mais 
relevante é aquela que diz respeito à conhecida distinção utilizada por 
Weber entre ética da convicção e ética da responsabilidade. No limite, ela 
acabará por tocar em um dos pontos principais da crítica de Strauss, a 
saber, o conflito entre fé e ciência. 
 Weber considera que há um conflito sem solução entre o que ele 
denomina a “ética de responsabilidade” e a “ética da convicção”. Segundo 
Strauss, para o primeiro tipo de ética, “A responsabilidade do homem 
estende-se até as consequências previsíveis de suas ações” (Strauss, 1965, 
p. 69). Já para o segundo tipo, “A responsabilidade do homem está 
limitada à retidão intrínseca de suas ações” (Strauss, 1965, p. 69). Strauss 
ressalta que Weber usa a figura de um sindicalista como exemplo da “Ética 
da convicção”, na verdade, um sindicalista radical. Para tal sindicalista, a 
medida da ação não está nas consequências da mesma, mas na integridade 
e respeito à própria noção moral da qual tal ação é derivada. Mesmo que o 
resultado de sua ação fosse a destruição dos próprios trabalhadores, o que 
importa aqui é a coerência de seu ponto de partida moral. No limite, se o 
sindicalista fosse realmente coerente, então ele deveria abandonar sua 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  73 

atividade como sindicalista, pois, de fato, “Seu reino não é deste mundo” 
(Strauss, 1965, p. 70). Weber, contudo, pensava as duas éticas como 
complementares, não como opostas de modo absoluto. 
 Strauss, então, volta ao seu ponto central: a afirmação de Weber 
sobre o conflito insolúvel entre a “ética da convicção” e a “Ética da 
responsabilidade” baseia-se, em última instância, na ideia de que “o 
conflito entre a ética intramundana e supramundanas é insolúvel pela razão 
humana” (Strauss, 1965, p. 70). Strauss, portanto, desloca o problema para 
a diferença entre intramundano e supramundano, a partir da razão humana. 
A questão das duas éticas faz Strauss voltar à sua crítica central. Para ele, 
Weber partia da razão humana intramundana e, por isso, acreditava que 
normas objetivas não eram possíveis. Normas válidas absolutamente só 
poderiam existir se fundadas na revelação. Aparece, então, novamente a 
crítica: “Ele nunca provou que a razão humana em seu próprio domínio 
seja incapaz de chegar a normas objetivas ou que o conflito entre 
diferentes doutrinas éticas intramundanas seja insolúvel pela razão 
humana” (Strauss, 1965, p. 70). 

Como estamos ressaltando, esse tipo de prova nunca foi o objetivo 
de Weber. Weber não queria demonstrar a incapacidade da razão humana 
em alcançar normas objetivas. Para seus propósitos, como cientista social, 
ele sempre se contentou em apresentar tal impossibilidade. Portanto, não 
se tratava de demonstrar, como quer Strauss, mas de apresentar. Weber era 
um cientista social, não um filósofo. Strauss critica Weber por algo que ele 
nunca fez e nem teve a intenção de fazer. Na verdade, Weber não 
precisava realizar tal demonstração porque ele não foi e nunca pretendeu 
ser um filósofo. Strauss critica o mal filósofo que Weber supostamente 
teria sido, mas não um dos fundadores de uma ciência social que Weber 
efetivamente foi11.  

 
11 O centro da crítica de Strauss é tratar Weber como um teórico que elabora uma nova 
ciência e, ao fazer isso, discute os fundamentos do conhecimento. É isso o que o tornaria 
um filósofo. Strauss pretende mostrar como o Weber filósofo não tem sucesso em seu 
projeto. Contudo, Weber, em várias passagens de sua obra, insiste em se colocar no lugar 



O Max Weber de Leo Strauss 

74  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

 Strauss continua sua argumentação, afirmando que, a rigor, para 
Weber, a ciência social tem como ponto de partida o lugar do 
intramundano, pois oferece um conhecimento da vida humana a partir do 
conhecimento humano. Portanto, quanto à ciência social, “Sua luz é a luz 
natural” (Strauss, 1965, p. 71). Se a ciência social aceitasse 
questionamentos fora do campo da razão puramente humana, ela se 
transformaria em uma espécie de ciência social confessional e abriria 
espaço para objeções do ponto de vista da revelação, fazendo com que a 
revelação se colocasse contra a razão. Strauss faz questão de destacar que 
mesmo não sendo um teólogo, Weber não se furtou a afirmar que a crença 
na revelação é, em última instância, uma crença no absurdo. Strauss, então, 
descreve o que seria um aspecto fundamental da posição weberiana, que já 
citamos no início do texto: para Weber, o fundamento último da filosofia e 
da ciência é a fé. 

 
de teórico da metodologia de uma nova ciência, partindo sempre de elaborações já 
realizadas por filósofos do campo neokantiano, em sua época na Alemanha, principalmente 
na figura do filósofo Heinrich Rickert. Esse papel subsidiário, abertamente declarado, é 
repetidamente ignorado por Strauss. Em um dos principais textos relativos a questões 
metodológicas, a saber, A Objetividade na Ciência Social e na Política Social, Weber faz 
uma apresentação das posições da revista Arquivo para Ciência Social e Política Social, no 
momento em que ele passa a ser um dos editores. O ponto central, que será discutido nesse 
texto, é a busca por “Rigorosa separação entre saber empírico e juízos de valor” (Weber, 
1949, p. 49). Com cautela, Weber afirma que não analisará certas questões. Ele, então, 
anuncia novamente o seu lugar bem delimitado de elaborar problemas metodológicos 
específicos e não questões mais amplas de fundamento, indicando, ao mesmo tempo, quais 
autores fariam isso: “Nós não estamos interessados aqui no desenvolvimento da análise 
lógica per se. Nós estamos tentando apenas aplicar os resultados bem conhecidos da lógica 
moderna para os nossos próprios problemas. Também não estamos resolvendo problemas 
aqui, mas apenas tentando tornar seu significado evidente para não especialistas. Aqueles 
que conhecem o trabalho de lógicos modernos – eu me refiro especificamente a 
Windelband, Simmel e, para nossos propósitos particulares, Heinrich Rickert – perceberão 
imediatamente que tudo que é importante neste ensaio está ligado ao trabalho deles” 
(Weber, 1949, p. 49). Essa relação também aparece, de forma bem explícita, no ensaio 
sobre Roscher e Knies: “Creio firmemente ter seguido, nos pontos essenciais, o trabalho 
previamente citado de Rickert, na medida em que seja relevante para nós. Um dos 
propósitos desse estudo é provar a utilidade das ideias desse autor para a metodologia de 
nossa disciplina. Por isso, eu não o cito em todas as ocasiões em que isso teria de ocorrer” 
(Weber, 1922, p. 7). 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  75 

 Strauss afirma que se fosse reconhecida a legitimidade da ciência 
social a partir da razão humana, então não haveria motivo para continuar 
tal polêmica. Além disso, embora afirmando ser a ciência e a filosofia os 
únicos caminhos para a verdade, Weber se pergunta pelo valor da busca 
pela verdade e chega à conclusão que tal valor não poderia ser garantido 
pelas próprias ciência e filosofia. Elas próprias não seriam capazes de 
justificar seu próprio fundamento: “A ciência ou a filosofia são incapazes 
de dar uma explicação correta ou clara de sua própria base” (Strauss, 1965, 
p. 72). É esse tipo de questionamento, feito por Weber, que faz com que 
Strauss queira tratá-lo como um filósofo. 

Enquanto se acreditou que a ciência ou a filosofia eram o caminho 
para a verdade, tudo parecia ir bem, mas isso chegou ao fim. A busca da 
verdade pela ciência está claramente relacionada aos resultados práticos 
que dela decorrem. Mesmo assim, segundo Strauss, Weber ainda poderia 
conceder que a busca da verdade fosse um valor em si mesmo, ainda que, 
no limite, chegasse à conclusão que “A busca da verdade tem a mesma 
dignidade de colecionar selos” (Strauss, 1965, p. 72). 
 Para além dessa atitude em relação à verdade, Weber ainda 
reconheceria uma outra consequência que decorreria da ciência, segundo 
Strauss. Para Weber, “O objetivo da ciência é a clareza, isto é, clareza em 
relação aos grandes problemas” (Strauss, 1965, p. 72). Strauss vê nessa 
atitude weberiana um traço evidente de uma ideia bastante elevada da 
ciência: “Ciência ou filosofia são, então, o caminho para a emancipação da 
ilusão, é o fundamento da vida livre” (Strauss, 1965, p. 72). No fundo, isso 
significaria aceitar a verdade como independente de nossos gostos 
próprios. Segundo Strauss, Weber chegou a admitir essa posição, mas se 
recusou a admitir também que o propósito da ciência ou da filosofia são, 
em última instância, a “Verdade que é válida para todos os homens 
independente de eles desejarem ou não conhecê-la” (Strauss, 1965, p. 73).  

Novamente, o que Strauss faz é tomar Weber como um filósofo, ao 
cobrar dele tal posição. O movimento argumentativo, repetido por Strauss, 
é colocar Weber em um lugar que ele não pretendeu estar. Sendo assim, 



O Max Weber de Leo Strauss 

76  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

obviamente, a crítica não é ao sociólogo Weber, mas ao suposto filósofo 
Weber. A pergunta de Strauss, portanto, somente pode ter como resposta 
uma “falha” do suposto filósofo Weber. 
 Strauss prossegue em sua argumentação, interrogando-se sobre a 
razão de Weber ter negado à verdade esse lugar de “Poder inescapável” 
(Strauss, 1965, p. 73). Strauss acredita que o motivo reside no fato de 
Weber ter partido da ideia do homem desencantado do século XX. Sob a 
influência do historicismo, Weber teria duvidado da possibilidade de saber 
do homem acima de sua situação temporal, ou seja, do homem enquanto 
homem, pois cada época teria dado uma resposta específica a essa questão. 
Sendo assim, a visão do homem teria sido modificada de acordo com seu 
tempo, sendo, portanto, cada uma dessas visões tão legítima ou ilegítima 
como qualquer outra. A visão do homem enquanto homem seria, então, 
apenas a ideia do homem em sua situação atual. O que se colocava como 
“emancipação das ilusões” poderia ser somente uma posição de nossa 
época que poderá ser modificada logo em seguida. 
 O que marca nossa época, para Weber, seria o desencantamento do 
mundo. Strauss relaciona a essa noção de desencantamento as ideias de 
“intramundaneidade” e de “irreligião” (Strauss, 1965, p. 73). Mas o que 
pareceria ser aqui uma libertação da ilusão, poderia ser pensado apenas 
como mais uma ilusão. Tal ideia teria graves consequências para o 
pensamento de Weber, já que ele acreditava que “Toda devoção a causas 
ou a ideais tinha as suas raízes na fé religiosa e, portanto, que o declínio da 
fé religiosa levaria finalmente à extinção de todas as causas ou ideais” 
(Strauss, 1965, p. 73). Para Weber, a alternativa seria um vazio espiritual 
ainda mais amplo ou o ressurgimento religioso. Para Strauss, Weber sentia 
profundamente o peso da intramundaneidade e irreligiosidade de seu 
tempo, mas sua crença na ciência era inabalável. Strauss, então, volta ao 
seu ponto central: “O resultado desse conflito, que ele nunca conseguiu 
resolver, foi a sua crença de que o conflito entre valores não pode ser 
resolvido pela razão humana” (Strauss, 1965, p. 74). 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  77 

 Um exemplo dado por Strauss ilustra muito bem o cerne de sua 
crítica. Seu argumento é que mesmo que certos conflitos valorativos não 
sejam passivos de solução, isso não prova que todos os conflitos 
valorativos o sejam. Para Strauss, a aporia absoluta entre valores é uma 
espécie de indução apressada. Para pensar a questão, Strauss traz o 
exemplo bíblico das vinhas de Naboth, presente no capítulo 26 do 
Primeiro Livro dos Reis. Segundo Strauss, podemos não conseguir 
resolver um conflito centenário entre nações vizinhas, mas isso não impede 
que possamos decidir pela indesculpável ação de Jezebel contra Naboth 
(Strauss, 1989a, p. 19). Esse exemplo é caro a Strauss, pois a recusa de 
Naboth em vender suas vinhas para o rei Ahab é uma epígrafe de Direito 
Natural e História (Strauss, 1965). Na epígrafe, a justificativa de Naboth 
está calcada em uma proibição divina de se desfazer da terra de seus 
ancestrais. Ou seja, segundo Strauss, a recusa carrega um motivo justo e a 
difamação é terminantemente indesculpável (inexcusable), sem 
relativização ou isenção valorativa. 
 A questão que permanece para Strauss é como entender 
exatamente a afirmação de Weber de que a ciência não consegue 
claramente justificar-se a si mesma. Strauss faz, então, uma mudança em 
sua descrição do pensamento de Weber e retoma os seus próprios 
pressupostos, apresentando novamente seu ponto de partida: “O homem 
não pode viver sem luz, sem orientação, sem conhecimento: somente 
através do conhecimento do bem ele pode encontrar o bem de que 
necessita” (Strauss, 1965, p. 74). O dilema que se coloca, então, é como os 
homens podem adquirir tal conhecimento do bem: através dos poderes 
próprios da razão humana ou através da revelação divina? O primeiro 
caminho é a própria filosofia ou a ciência em seu sentido original. Já o 
segundo encontra-se na Bíblia. Os caminhos não são compatíveis e são até 
mesmo excludentes, pois a filosofia e a Bíblia afirmam que há apenas uma 
coisa que tem valor e que é necessária. Toda tentativa de tornar os dois 
caminhos compatíveis, segundo Strauss, acabaria por sacrificar o que há de 
mais importante e relevante em um dos dois. O dilema em sua clareza 



O Max Weber de Leo Strauss 

78  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

extrema se coloca do seguinte modo: “Uma vida de amor obediente ou 
uma vida de intelecção livre” (Strauss, 1965, p. 74). 
 Segundo Strauss, essa disputa eterna entre filosofia e teologia 
parece revelar que nenhuma das duas conseguiu refutar de forma cabal a 
outra. Os argumentos contra ou a favor de uma ou outra têm sentido 
apenas se tomados os pressupostos do que se deve mostrar: os argumentos 
a favor da revelação pressupõem a crença na revelação, a crítica a partir da 
razão pressupõe a descrença. Apesar disso, como o conhecimento humano 
é limitado e essa percepção é própria do uso desse mesmo conhecimento, a 
revelação, no limite, não pode ser refutada. Sendo assim, segundo Strauss, 
“A filosofia tem de reconhecer que a revelação é possível” (Strauss, 1965, 
p. 75). Portanto, “A filosofia, a vida devotada à busca pelo conhecimento 
evidente disponível para o homem enquanto homem, sustentaria a si 
mesma em uma decisão cega, arbitrária e não evidente” (Strauss, 1965, p. 
75). Seria semelhante à decisão pela fé e o caminho da revelação. Strauss 
conclui que a impossibilidade de a filosofia refutar a teologia e vice-versa 
seria a prova, no fundo, da refutação da filosofia pela teologia. 
 Strauss, então, inverte a tese que Weber apresenta e levanta a 
hipótese de que foi o conflito entre a revelação e a filosofia que o levou à 
afirmação de uma fraqueza constitutiva da filosofia. Weber percebeu que 
“o sacrifício do intelecto”, algo que aparentemente era o problema da 
revelação e a crítica máxima a partir da filosofia, era, na verdade, também 
o ponto de partida da própria filosofia ou a ciência. 
 Strauss apresenta um último argumento sobre a obra de Max 
Weber. Depois de todas as críticas, não sem ironia, ele propõe que se passe 
“Dessas profundezas terríveis para uma superficialidade que, embora não 
exatamente alegre, promete pelo menos um sono tranquilo” (Strauss, 1965, 
p. 76). O que ele denomina ironicamente “superficialidade” é o conjunto 
de reflexões metodológicas de Weber de aproximadamente seiscentas 
páginas. Contudo, ao realizar a leitura com cuidado das seiscentas páginas, 
afirma Strauss, percebe-se que a metodologia weberiana se parece muito 
pouco com o que se conhece como metodologia. Strauss lê a obra de 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  79 

Weber como a de um filósofo: “Todos os estudiosos inteligentes da 
metodologia de Weber sentiram que ela é filosófica” (Strauss, 1965, p. 
76)12. A razão dessa percepção, segundo Strauss, reside no fato de que 
metodologia é uma reflexão sobre como se deve proceder corretamente na 
ciência. Isso significa, portanto, uma reflexão sobre os limites da ciência13. 

 
12 A prática de ler Weber como um filósofo revela algo curioso. O que parece ser uma 
grande deferência à obra e, portanto, ao pensador Max Weber, na verdade, acaba por 
deslocar o objetivo de seu trabalho, expresso inúmeras vezes, que consistiu em formular, 
em bases consistentes, uma ciência social. Que tal tarefa levantaria questões complexas e 
amplas, isso sempre foi algo muito claro para Weber. Além disso, ele nunca pretendeu 
solucionar todas as implicações teóricas que isso acarretaria. A relação com o filósofo 
neokantiano Heinrich Rickert, como descrito na nota 11, evidencia uma espécie de “divisão 
de trabalho” teórica. Um quadro geral da relação com Rickert é dado por Oakes (1988, p. 1-
17). Apesar disso, a imagem de um Weber filósofo sempre esteve presente. Mommsen, ao 
se referir aos comentários de Jaspers, fala do “trabalho filosófico e sociológico de Weber” 
(Mommsen, 1992, p. 24). Já o próprio Karl Jaspers é bastante enfático: “Max Weber não 
desenvolveu um sistema filosófico. Seria impossível expor sua filosofia como uma 
doutrina. Ele se recusou a ser chamado filósofo. Mas, para nós, ele é o verdadeiro filósofo 
do tempo no qual vivemos... Max Weber não ensinou nenhuma filosofia, ele era uma 
filosofia” (Jaspers, 1965, p. 251). 
13 Se Weber analisou os limites da nova ciência social, ele não tomou como parte de sua 
tarefa estabelecer os fundamentos de tais limites. Ele se considerava um cientista, não um 
filósofo. Sendo assim, o que estava para além do conhecimento científico foi tratado por 
Weber como algo do âmbito da fé, como problema pessoal, questão de vontade e 
consciência. Algo do campo subjetivo, portanto. Segundo Weber, “se o sujeito que expressa 
esses juízos de valor deve aderir a tais critérios últimos é seu problema pessoal, isso 
envolve vontade e consciência, mas não conhecimento empírico” (Weber, 1949, p. 55). E 
poucas linhas abaixo, Weber volta à questão: “julgar a validade desses valores é uma 
questão de fé. Isso talvez possa ser uma tarefa para a interpretação especulativa da vida e do 
universo sobre seu sentido. Mas isso certamente não se situa dentro da província da ciência 
empírica tal qual é praticada aqui” (Weber, 1949, p. 55). Já em seu texto sobre 
“neutralidade valorativa” (seguimos aqui a sugestão de Fanta (2014, p. 65-66) para a 
tradução de Wertfreiheit), Weber afirma: “Não é nossa questão analisar de que modo 
diferentes tipos de avaliação podem reivindicar diferentes graus de dignidade normativa, 
em outras palavras, não estamos interessados no modo como avaliações éticas, por 
exemplo, diferem em caráter sobre a questão se loiras devem ser preferidas a morenas ou 
sobre algum juízo similar de gosto. Esses são problemas de axiologia, não de metodologia 
de disciplinas empíricas. Essa última diz respeito somente ao fato de que a validade de um 
imperativo prático como uma norma, por um lado, e o valor verdade de uma proposição 
empírica, por outro, são absolutamente heterogêneos em caráter. Qualquer tentativa de 
tratar esses tipos logicamente distintos de proposições como idênticos apenas degrada o 
valor particular de cada um deles” (Weber, 1949, p. 12). O artigo de Weiss apresenta, de 



O Max Weber de Leo Strauss 

80  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Se o que caracteriza a situação do homem no mundo é o conhecimento, 
refletir sobre as limitações do conhecimento é analisar as limitações do 
homem enquanto homem. É esse horizonte que torna a metodologia de 
Weber tão importante para Strauss. Novamente, é um suposto filósofo 
Weber que Strauss constrói em sua crítica. 
 Segundo Strauss, a ideia de ciência de Weber tem como ponto de 
partida uma visão específica sobre a realidade. Seria necessário, portanto, 
uma análise da “realidade tal como é em si mesma”, antes de que ele 
elaborasse a própria ciência. Não é difícil perceber nessa interrogação de 
Strauss a Weber a pergunta filosófica fundamental. Isso obviamente leva 
Weber mais uma vez para o campo da filosofia. Strauss observa que Max 
Weber não se deteve sobre esse assunto, pois sua preocupação não se 
relacionava à realidade antes da ciência, mas como a realidade era 
transformada pela ciência. Para Strauss, o motivo dessa ausência de 
interesse na questão sobre a “realidade tal como é em si mesma” se deve à 
preocupação de Weber exclusivamente com a integridade das ciências 
históricas e culturais. Chama a atenção o fato de Strauss não admitir que a 
preocupação com a ciência e não com “a realidade em si mesma” tenha 
pleno sentido pelo fato de Weber ser um cientista, e não um filósofo. De 
todo modo, Weber tinha em mente combater duas ameaças a seu projeto. 
A primeira ameaça era um ideal comum, no início das ciências sociais, de 
fazer com que elas copiassem o modelo das ciências da natureza tido como 
o verdadeiro conhecimento. A segunda ameaça residia na tentativa de 
pensar o dualismo entre ciências da natureza e ciências histórico-culturais 
como um dualismo metafísico. 
 O ponto de partida de Weber seria a tradição neokantiana, muito 
influente no momento da formulação de sua obra14. Strauss faz questão de 

 
forma minuciosa, as várias justificativas de Weber para a ideia de neutralidade valorativa, 
principalmente no Quadro 1 (Weiss, 2012, p. 137). 
14 “Weber desenvolveu uma ciência social que é baseada em premissas e procedimentos 
neokantianos, seja em uma direção generalizante ou individualizante, dependendo do 
objetivo científico” (Wagner, Harpfer, 2015, p. 172). Sobre o debate entre Rickert e Weber, 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  81 

ressaltar o fato de que tal visão neokantiana da realidade já não contar mais 
com a autoridade que possuía no tempo de Weber. Em que consiste tal 
visão? Segundo Strauss, para Weber, “A realidade é uma sequência 
infinita e sem sentido, ou seja, um caos de eventos infinitamente divisíveis 
e singulares que, em si mesmos, são sem sentido” (Strauss, 1965, p. 77). O 
que Strauss quer criticar na visão de Weber seria a sua incapacidade de 
realizar “Uma análise coerente do mundo social tal como ele é conhecido 
pelo ‘senso comum’ ou da realidade social tal como ela é conhecida na 
vida social ou na ação” (Strauss, 1965, p. 77). Weber não poderia negar a 
existência de uma figuração da realidade que precederia toda a articulação 
científica. De todo modo, dada a influência do neokantismo, Weber 
desloca sua atenção para uma realidade praticamente construída pela 
ciência. Weber teria ficado preso a “Definições de tipo ideais e de 
construções artificiais” (Strauss, 1965, p. 78) que, portanto, não poderiam 
alcançar a realidade social de fato. Strauss aponta a alternativa a essa visão 
abstrata da ciência:  

 
Só uma análise ampla da realidade social tal como 
conhecemos na vida real e como os homens sempre 
conheceram desde que existem sociedades civis, 
permitiria uma discussão adequada da possibilidade 
de uma ciência social valorativa (Strauss, 1965, p. 
78).  
 

Somente tal análise, que leva em conta os valores, permitiria julgar 
com responsabilidade, afirma Strauss. 
 Strauss refaz a história da ruptura entre ciência e filosofia15. No 
século XVII, observa-se uma separação entre o pensamento moderno e a 

 
em relação à questão específica dos valores, é bastante esclarecedora a seção “A vertente 
neokantiana: Rickert”, presente em Fanta (2014, p. 29-32). 
15 Segundo Behnegar (2009, p. 215), Leo Strauss faria uma divisão própria das fases das 
ciências sociais da seguinte maneira: a. ciências sociais clássicas, envolvendo Platão, 
Aristóteles e Xenofonte; b. ciências sociais modernas, protagonizadas por Maquiavel, 
Hobbes, Locke e Montesquieu; c. ciências sociais dos dias atuais, nomeada positivista, e 
cujo papel de Weber é de grande destaque. 



O Max Weber de Leo Strauss 

82  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

filosofia clássica. No século XIX, a ruptura atinge um novo patamar, 
quando ocorre uma distinção mais clara entre “A compreensão ‘científica’ 
(ou ‘o mundo da ciência’) e a compreensão ‘natural’ (ou ‘o mundo em que 
vivemos’)” (Strauss, 1965, p. 79). Mas há uma particularidade nessa 
ruptura entre esses mundos que foi se tornando mais evidente. A 
compreensão científica não era um simples aperfeiçoamento da 
compreensão natural, embora a primeira partisse da segunda. Isso fica 
evidente no modo da ciência tratar de seus objetos. O mundo natural ou, na 
forma mais apropriada de dizer de Strauss, “o mundo do senso comum” 
não é o lugar da atitude teorética, típica da ciência, mas de coisas e 
assuntos com os quais lidamos. Segundo Strauss, o mundo natural, que é 
pré-científico ou pré-filosófico, pode ser compreendido apenas se for dado 
um passo atrás em relação à ciência e à filosofia. Strauss afirma que não 
seria necessário recorrer à antropologia, pois seus estudos têm caráter 
hipotético. É a filosofia clássica e algumas premissas da Bíblia que 
permitem “Reconstruir o caráter essencial do ‘mundo natural’” (Strauss, 
1965, p. 80). Só assim é possível entender corretamente “A origem da 
ideia de direito natural” (Strauss, 1965, p. 80). 
 Chegamos ao fim de nossa análise da crítica de Strauss a Max 
Weber. Como mostramos no artigo, Strauss parte de uma crítica à ciência 
social elaborada por Max Weber porque essa revelaria um traço 
fundamental na rejeição ao direito natural do pensamento contemporâneo. 
A ciência social recusa o direito natural tendo como base o historicismo e a 
distinção entre fatos e valores. Mesmo que o historicismo weberiano seja 
de um tipo específico, essa base da qual parte a ciência social leva 
necessariamente a um tipo de niilismo. Contudo, o tipo de niilismo 
weberiano é singular, a saber, um “niilismo nobre”. A distinção entre fato 
e valores, que é um pilar da ciência social weberiana, acaba por revelar 
uma tese mais fundamental: há valores eternos em um conflito insolúvel16. 

 
16 Tese que Weber apresenta, mas que nunca tenta fundamentar filosoficamente. Em 
Ciência como Profissão, depois de estabelecer uma distinção entre a clareza que a ciência 
permite para a análise de uma posição, por um lado, e a própria tomada de posição, por 
outro lado, Weber faz a seguinte afirmação: “Tal suposição, que eu apresento a vocês, 



Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  83 

Essa tese weberiana indica para Strauss que o cerne da ciência social 
weberiana teria, antes de tudo, uma espécie de fundamento moral: 
 

[…] a verdadeira razão pela qual Weber insistiu no 
caráter eticamente neutro da ciência social assim 
como da filosofia social não foi sua crença na 
oposição fundamental entre Ser e Dever, mas a sua 
crença de que não pode haver nenhum conhecimento 
genuíno do Dever (Strauss, 1965, p. 41). 
 

Ao tomar a ciência social weberiana, seus pressupostos e 
resultados, como uma questão propriamente filosófica, ao relacioná-la à 
discussão sobre o direito natural, Strauss trilha um caminho. Strauss acaba 
por fazer parte de um pequeno grupo de pensadores que tomou a obra de 
Weber para além de seu enquadramento típico no debate das ciências 
sociais17. Contudo, se esse tipo de tratamento da obra weberiana, por um 
lado, amplia o campo do debate, por outro, leva o cientista social Max 
Weber para um campo muito além de sua intenção claramente explicitada 
por diversas vezes. Max Weber sempre recusou o lugar de filósofo, 
embora tivesse plena consciência da abrangência teórica de sua obra. 
Tomado como um filósofo, inevitavelmente, Weber se torna um mal 
filósofo. Um grande pensador, considerado um dos fundadores de uma 
nova ciência, mas que, no fundo, não teve plena consciência dos 
pressupostos e das implicações últimas dessa empreitada radical. É esse o 
Max Weber de Leo Strauss. 

 
evidentemente, vale em todo lugar, partindo de um comportamento fundamental: que a 
vida, na medida em que se baseia em si mesma e em si mesma é compreendida, somente 
conhece a eterna luta de todos os deuses entre si. Dito de uma forma não figurativa: a 
incompatibilidade e também a inflexibilidade do resultado da luta das posições últimas 
possíveis, portanto, a necessidade também de decidir entre elas” (Weber, 1995, p. 39). 
17 Outro autor relevante que escreveu sobre Weber, abordando seu pensamento para além 
do enquadramento como cientista social, foi Eric Voegelin, em um livro publicado apenas 
dois anos depois de Strauss. Em sua obra, A nova ciência da política, a análise de Weber 
ocupa parte da introdução (Voegelin, 1987, p. 13-26). Essa espécie de “Interpretação 
heterodoxa”, para os padrões da própria ciência social, nunca foi bem recebida pelos 
principais especialistas da obra de Weber. Ver, por exemplo, o comentário sobre Strauss e 
Voegelin, entre outros, feito por Mommsen (1984, p. 427). 



O Max Weber de Leo Strauss 

84  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Referências 

BEHNEGAR, Nasser. Leo Strauss, Max Weber, and the Scientific Study of 
Politics. Chicago: The University of Chicago Press, 2003. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226821160.001.0001.  

BEHNEGAR, Nasser. Strauss and Social Science. In: SMITH, Steven B. The 
Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge University Press, 
p. 215-240, 2009. DOI: https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.010.  

BRUUN, Hans Henrik. Science, Values and Politics in Max Weber’s 
Methodology. Aldershot, Hampshire: Ashgate, 2007. 

BURGER, Thomas. Max Weber’s theory of concept formation. Durham: Duke 
University Press, 1976.  

FANTA, Daniel. A neutralidade valorativa: a posição de Max Weber no debate 
sobre os juízos de valor. 2014. 131 f. Tese (Doutorado em Sociologia) – Programa 
de Pós-graduação em Sociologia do Departamento de Sociologia da Faculdade de 
Filosofia Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2014. 

GREEN, Kenneth Hart. Editor's Introduction: Leo Strauss as a Modern Jewish 
Thinker. In: STRAUSS, Leo. Jewish Philosophy and the Crysis of Modernity: 
essay and lectures in Modern Jewish Thought. Albany: State University of New 
York Press, 1997. p. 1-84. 

JASPERS, Karl. Max Weber as politician, Scientist, Philosopher. In: JASPERS, 
Karl. Leonardo, Descartes, Max Weber: Three Essay. Trand. Ralph Manheim. 
London: Routledge & Kegan Paul, 1965. p. 187-274. 

MOMMSEN, Wolfgang. Max Weber and German Politics, 1890-1920. 2a ed. 
Chicago: The University of Chicago Press, 1984. 

MOMMSEN, Wolfgang. The Political and Social Theory of Max Weber. 
Collected Essays. Cambridge: Polity Press, 1992. 

OAKES, Guy. Weber and Rickert. Concept Formation in the Cultural Sciences. 
Massachusetts: The MIT Press, 1988. 

PIERUCCI, Antônio. O desencantamento do mundo: todos os passos do conceito 
em Max Weber. 3a ed. São Paulo: Editora 34, 2013. 

SAMPAIO, Evaldo. Niilismo e política em Leo Strauss. Trans/Form/Ação, 
Marília, v. 35, n. 1, p. 115-136, 2012. DOI: https://doi.org/10.1590/S0101-
31732012000100008.  

https://doi.org/10.7208/chicago/9780226821160.001.0001
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.010
https://doi.org/10.1590/S0101-31732012000100008
https://doi.org/10.1590/S0101-31732012000100008


Cássio Corrêa Benjamin; Rodrigo César Floriano 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  85 

STAMER, Otto. Max Weber and Sociology Today. New York: Harper 
Torchbooks, 1971. 

STRAUSS, Leo. An Introduction to Heideggerian Existentialism. In: STRAUSS, 
Leo. The Rebirth of Classical Political Rationalism. An Introduction to the 
Thought of Leo Strauss. Essays and Lectures by Leo Strauss. Selected and 
Introduced by Thomas L. Pangle. Chicago: The University of Chicago Press, 
1989c. p. 27-46. 

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago 
Press, 1965. 

STRAUSS, Leo. Relativism. In: STRAUSS, Leo. The Rebirth of Classical 
Political Rationalism. An Introduction to the Thought of Leo Strauss. Essays and 
Lectures by Leo Strauss. Selected and Introduced by Thomas L. Pangle. Chicago: 
The University of Chicago Press, 1989d. p. 13-26. DOI: 
https://doi.org/10.5860/CHOICE.26-6534.  

STRAUSS, Leo. The Three Waves of Modernity. In: STRAUSS, Leo. An 
Introduction to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne 
State University Press, 1989b. p. 81-98. 

STRAUSS, Leo. What Is Liberal Education? In: STRAUSS, Leo. An Introduction 
to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne State 
University Press, 1989e. p. 311-320. 

STRAUSS, Leo. What Is Political Philosophy? In: STRAUSS, Leo. An 
Introduction to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne 
State University Press, p. 3-57, 1989a. 

VOEGELIN, Eric. The New Science of Politics. An Introduction. Chicago: The 
University of Chicago Press, 1987. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226189970.001.0001.  

WAGNER, Gerhard; HARPFER, Claudius. Neokantism and Social Sciences: 
from Rickert to Weber. In: WARREN, Nicolas; STAITI, Andrea. New 
Approaches to Neokantism. Cambridge: Cambridge University Press, 2015. p. 
171-185. DOI: https://doi.org/10.1017/CBO9781139506717.009.  

WEBER, Max. “Objectivity” in social science and social policy. In: WEBER, 
Max. The Methodology of Social Sciences. Glencoe: The Free Press, 1949. p. 49-
112. 

WEBER, Max. Roscher und Knies und die logischen Probleme der historischen 
Nationalökonomie. WEBER, Max. Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. 
Tübingen: J. C. B. Mohr, 1922. p.1-145. 

https://doi.org/10.5860/CHOICE.26-6534
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226189970.001.0001
https://doi.org/10.1017/CBO9781139506717.009


O Max Weber de Leo Strauss 

86  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 59-86, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

WEBER, Max. Wissenschaft als Beruf. Stuttgart: Philipp Reclam, 1995. 

WEISS, Raquel. Max Weber e o problema dos valores: as justificativas para a 
neutralidade axiológica. Revista de Sociologia e Política, v. 22, n. 49, p.113-137, 
2014. DOI: https://doi.org/10.1590/S0104-44782014000100007.  
 
 

Data de registro: 11/04/2023 

Data de aceite: 24/11/2023 

 

https://doi.org/10.1590/S0104-44782014000100007


Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   87 

 
  A crítica de Leo Strauss ao historicismo de 

Edmund Burke 
 

Theo Magalhães Villaça* 
 
Resumo: O presente artigo visa examinar a crítica do pensador teuto-americano 
Leo Strauss ao estadista irlandês Edmund Burke, sobretudo exposto no livro 
Direito Natural e História. Apesar de ambos os autores serem frequentemente 
tidos como exemplos de pensadores conservadores, Strauss enquadra Burke dentro 
do que ele chama de historicismo, uma grande mazela do pensamento moderno. A 
filosofia política do estadista irlandês, ao ressaltar a importância das 
circunstâncias locais para a ordem política, se afasta da busca por uma ordem 
eterna e, portanto, pode resultar em um relativismo não só político, mas também 
moral. A crítica de Strauss expõe divergências, as quais, levadas a sério, revelam 
que reduzir esses autores a simples caracterizações, faz com que se perca a 
verdadeira dimensão de suas obras. 
 
Palavras-chave: Leo Strauss; Edmund Burke; Conservadorismo; Historicismo; 
Relativismo. 
 
 

Leo Strauss’ critique to Edmund Burke’s historicism 
 
Abstract: This article aims to examine the criticism of the German-American 
thinker Leo Strauss to the Irish statesman Edmund Burke, especially exposed in 
the book Natural Law and History. Although both authors are often held up as 
examples of conservative thinkers, Strauss frames Burke within what he calls 
historicism, a major evil in modern thought. The political philosophy of the Irish 
statesman, by emphasizing the importance of local circumstances for the political 
order, moves away from the search for an eternal order and, therefore, can result 

 
* Mestre em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). 
Revisor em Revista Estudos de Política. E-mail: theomvillaca@gmail.com. Lattes: 
https://lattes.cnpq.br/9806897394708433. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6061-0615. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68215 

  
  

mailto:theomvillaca@gmail.com
https://lattes.cnpq.br/9806897394708433
https://orcid.org/0000-0002-6061-0615
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68215
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68215


A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

88  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

in a relativism that is not only political, but also moral. Strauss' criticism exposes 
divergences, which, taken seriously, reveal that reducing these authors to simple 
characterizations causes the true dimension of their works to be lost. 
 
Keywords: Leo Strauss; Edmund Burke; Conservatism; Historicism; Relativism. 
 
 
Introdução  
 

O termo conservadorismo não é de simples definição. A partir de 
pesquisas recentes, no entanto, pode-se afirmar que conservadorismo é um 
termo polissêmico (Paiva, 2022), às vezes referido como uma ideologia 
com certos valores específicos, às vezes como uma simples defesa do 
status quo, ou até mesmo como uma disposição ou atitude em relação ao 
âmbito político1. 

Ao analisarmos autores geralmente colocados sob o mesmo rótulo 
de conservador, podemos perceber grandes diferenças, a ponto de nos 
fazer sustentar a polissemia do termo ou no mínimo a diversidade da 
ideologia. Ao nos aprofundarmos em certos autores vemos que algumas 
posições são irreconciliáveis, o que sugere que reduzi-los à mera pecha de 
conservador pode levar a desconsideração da complexidade e importância 
de determinadas obras. 

Leo Strauss e Edmund Burke são dois autores que aparecem em 
pesquisas sobre o pensamento conservador, mas, como esse artigo 
pretende mostrar, existem divergências em suas obras que não são 
facilmente superadas. Strauss coloca Burke como um de seus alvos, já que 
a filosofia política do estadista irlandês dá passos em direção ao 
historicismo, uma das grandes mazelas da modernidade, que será 
explicado abaixo. 

Para Strauss, Burke descarta a importância da teoria para a 
atividade política, preferindo focar nas circunstâncias e em contextos 

 
1 É o caso em Oakeshott, 1991 e Scruton, 2001. 



Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   89 

locais para aplicação de determinada ordem política. Como o presente 
artigo pretende mostrar, para o pensador teuto-americano, tal posição pode 
facilmente descambar em relativismo. 

A fim de examinarmos a análise de Leo Strauss, começaremos 
situando ambos os autores em questão dentro do pensamento conservador. 
Em seguida, serão explorados alguns temas de Edmund Burke e suas 
Reflexões sobre a Revolução na França, sobretudo seu foco na experiência 
concreta para a atividade política. Após a exposição de Burke, o artigo se 
concentrará na crítica que Strauss faz, especialmente em seu livro Direito 
Natural e História, mas contextualizando a problemática do historicismo a 
partir de textos e ensaios compilados em outros livros. 

 
 

Conservadorismos 
 

Leo Strauss é geralmente tido como um dos grandes personagens 
do conservadorismo norte-americano do século XX. Ted Macallister 
(2017) coloca seu Direito Natural e História como um dos cinco cânones 
do conservadorismo americano ao lado de: Ideias têm Consequências 
(1948) de Richard Weaver; A Nova Ciência da Política (1952) de Eric 
Voegelin; A Mentalidade Conservadora (1953) de Russell Kirk; e The 
Quest for Community (1953) de Robert Nisbet. Macallister termina seu 
livro apontando que Strauss e Voegelin são “conservadores antimodernos”. 

Já George Nash (2006) coloca a obra de Strauss dentro do que 
chama de “ala tradicionalista” do movimento conservador norte-
americano. Os pensadores dessa ala, que incluem os outros quatro citados 
por Macallister, são agrupados por compartilharem uma crítica à 
modernidade e à sociedade liberal que acabou por resultar nos regimes 
totalitários do século XX. Sendo ou não um conservador, é perceptível a 
influência de Strauss no conservadorismo americano e uma concordância 
de temas com a ala tradicionalista indicada por Nash. 



A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

90  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

A partir do governo Bush e dos eventos do 11 de Setembro e da 
Guerra do Iraque, a figura de Leo Strauss surgiu como um espectro 
maligno responsável pelas ideias de um grupo chamado de 
“neoconservadores” que teria exercido influência na política externa 
americana da época. Thomas Pangle prontamente identifica como uma 
teoria da conspiração a asserção de que um ensinamento secreto de Strauss 
estaria por trás das ações do governo americano (Pangle, 2006). 

Não cabe nos adentrar na polêmica sobre o neoconservadorismo, 
com gênese distinta do conservadorismo tradicional exposto acima e 
reunidos sob uma conjunção de políticas sociais de corte progressista em 
âmbito doméstico e anticomunismo militarista na política externa 
(Trigueiro, 2017, p. 156), pois não é o escopo do presente trabalho2. 

Strauss compartilha com outros autores intitulados conservadores, 
críticas a pensadores modernos, o que resultará na conclusão de 
Macallister, exposta acima, e mesmo na avaliação de Mark Lilla (2016) do 
pensador teuto-americano como um reacionário. 

Dentre suas críticas, uma delas se sobressai como inusitada em um 
primeiro momento. Se trata de sua abordagem sobre Edmund Burke, 
considerado o pai do conservadorismo moderno. Político irlandês do 
Partido Whig, uma espécie de antecessor do Partido Liberal no Reino 
Unido3, sua crítica à Revolução Francesa é ainda hoje ponto central para a 
crítica que conservadores fazem ao racionalismo na política, isto é, a 
extrapolação dos limites da razão a fim de guiar a atividade política. 

Um dos grandes responsáveis pela redescoberta de Burke em prol 
de um pensamento conservador foi o americano Russell Kirk, 
especialmente em seus A Mentalidade Conservadora e Edmund Burke: 
Redescobrindo um gênio, publicados respectivamente em 1953 e 1967. 

 
2 Para uma exposição pormenorizada do movimento neoconservador e suas três ondas, ver 
Vaïsse, 2011 e Trigueiro, 2017. 

3 Burke, na verdade, logo após a publicação de Reflexões, rompe com a ala whig de Charles 
James Fox (Kirk, 2020). 



Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   91 

Apesar de Burke herdar algumas observações de autores anteriores, como 
Richard Hooker, Kirk vê no pensador irlandês a primeira manifestação do 
conservadorismo moderno e suas questões expostas de modo distinto 
(Kirk, 2016; Kirk, 2020). 

É no livro Reflexões sobre a Revolução na França, publicado 
originalmente em 1790, que Burke inaugura certas temáticas que 
influenciaram, ou mesmo fundaram, o conservadorismo moderno, mas que 
também foram o foco de críticas de Leo Strauss. Será proveitoso, então, ir 
diretamente ao texto. 
 
 
As reflexões de Burke sobre a França 
  

O livro, publicado em 1790 e originalmente composto para ser 
uma carta4, era direcionado contra os revolucionários franceses, que 
haviam tomado o poder um ano antes. Sua crítica mais célebre se faz 
contra a tentativa dos revoltosos de impor princípios abstratos, desprovidos 
de concretude, à sociedade, o que necessariamente resultaria em catástrofe. 

Os revolucionários depuseram a monarquia francesa em nome da 
liberdade, que não tem nenhum valor quando desprovida de qualquer 
relação com as ações e preocupações humanas. Para Burke, há de se 
investigar o caso concreto desse conceito em determinada circunstância, já 
que “Circunstâncias [...] dão, na realidade, coloração distinta e efeito 
discriminador a cada princípio político. São as circunstâncias que tornam 
todo esquema civil e político benéfico ou nocivo para a humanidade” 
(Burke, 2004, p. 90). 

Para ilustrar seu ponto sobre a liberdade, Burke recorre a um 
exemplo sobre um prisioneiro hipotético. Se um criminoso, devidamente 
julgado e culpado, é sentenciado à prisão, mas consegue escapar, 
deveríamos parabenizá-lo por sua liberdade recém-conquistada? A 

 
4 O livro foi originalmente concebido como uma carta endereçada a Charles-Jean-François 
Depont, que gostaria de saber a opinião de Burke sobre os acontecimento na França. 



A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

92  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

evidente resposta à pergunta retórica é não, o que revela que a liberdade na 
“Nudez e solitude da abstração metafísica” não é necessariamente benéfica 
para a sociedade (Burke, 2004, p. 90). 

O que é melhor para a sociedade é circunstancial, depende das 
especificidades locais. É por isso que Burke vai criticar os postulados dos 
Direitos do Homem, que forneceram uma justificativa para a Revolução 
Francesa.  

Nas palavras do estadista: 
 

De fato, na massa grosseira e complicada das paixões 
e preocupações humanas, os direitos primitivos dos 
homens sofrem uma tal variedade de refrações e 
reflexões que se torna absurdo falar deles como se 
continuassem na simplicidade de sua direção original. 
A natureza do homem é intrincada; os objetos da 
sociedade são da maior complexidade possível; e, 
portanto, nenhuma simples disposição ou direção de 
poder pode ser adequada à natureza do homem ou à 
qualidade de seus negócios (Burke, 2004, p. 152-
153).5 

 
Em seu lugar, Burke diz que o que existe de fato são direitos 

concretos dos povos, como, por exemplo, dos ingleses. Documentos como 
a Magna Carta e a Declaração de Direitos (1689), servem para estabelecer 
direitos herdados e já experimentados pelos britânicos e não se baseiam em 
algum direito geral e formulado a priori. A Petição dos Direitos, 
documento de 1628, não eram direitos abstratos como os direitos do 
homem, mas direitos “Positivos, gravados, hereditários” do homem inglês, 
herdados de seus antepassados (Burke, 2004, p. 118). 

 
5 Traduzido de: “Indeed in the gross and complicated mass of human passions and 
concerns, the primitive rights of men undergo such a variety of refractions and reflections, 
that it becomes absurd to talk of them as if they continued in the simplicity of their original 
direction. The nature of man is intricate; the objects of society are of the greatest possible 
complexity; and therefore no simple disposition or direction of power can be suitable either 
to man’s nature, or to the quality of his affairs”. 



Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   93 

O que houve na França foi justamente a quebra da herança dos 
antepassados e a deposição de um monarca legítimo. Os revolucionários 
buscavam começar um governo do zero, sem qualquer vínculo com sua 
própria tradição, na qual poderiam se ancorar. As decisões governamentais 
passaram a ser feitas a priori, a partir de princípios abstratos, sem nenhum 
lastro na experiência concreta dos indivíduos. Burke, presciente, afirmou 
que o resultado seria no mínimo uma grande instabilidade. Os anos 
seguintes da Revolução, do Reino do Terror e do Império Napoleônico 
parecem ter confirmado, retrospectivamente, o receio do estadista 
britânico. 

Segundo Burke, a ciência do estado é experimental e “Não pode 
ser ensinada a priori”. Seus efeitos são imprevisíveis e coisas boas a curto 
prazo podem ser nocivas a longo prazo e vice-versa. A ciência do estado 
depende de experiência, e uma experiência que transborda os limites de 
uma vida humana. Por isso, é um equívoco destruir algo ou construir algo 
do zero como uma constituição (Burke, 2004, p. 152). 

Qualquer forma de governo, seja monarquia, república ou outras, 
depende das circunstâncias da época e do país em que são aplicadas. Para 
Burke, não há um princípio abstrato de cada um dessas formas que faria 
uma superior às demais (Burke, 2004). 

Apesar do ser humano ser inclinado à ação e ao conhecimento 
especulativo, esses devem operar em conjunto. Nossa especulação deve ter 
em vista a aplicabilidade, “Porque um exercício exclusivamente 
especulativo pode levar o homem a sutilezas inúteis e caprichosas” 
(Moreira, 2019, p. 133). Os revolucionários franceses se entregaram à pura 
especulação. 

Ao invés da “razão nua”6 Burke coloca a experiência histórica e a 
tradição dos antepassados como guia para ações políticas. É por isso que 

 
6 Há de se ter em mente que Burke critica o uso da razão em sentido restrito da palavra. 
Ivone Moreira ressalta dois significados de “razão” em Burke. Uma razão operativa, 
instrumental e específica, a qual é criticada quando aplicada fora de seu escopo; outra é 
uma razão ampla e abrangente, ligada à natureza humana e que aparece na política e na 
religião (Moreira, 2019). 



A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

94  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

ele rejeita a ruptura total promovida pelos revolucionários franceses. 
Mesmo admitindo certos excessos dos monarcas franceses, reformas 
institucionais seriam preferíveis à deposição violenta do rei. A experiência 
histórica pode servir a um propósito benéfico: “Na história, um grande 
volume é desenrolado para nossa instrução, extraindo os materiais da 
sabedoria futura dos erros e enfermidades do passado da humanidade”, nas 
palavras da pesquisadora portuguesa Ivone Moreira (2019, p. 247)7. 

Grandes projetos, como reformas de instituições ou mesmo 
estabelecimento de leis devem ser baseados na experiência, já que ela 
precede a teoria e não o inverso. Nas palavras de Burke, 
 

eles [antigos estabelecimentos] são o resultado de 
várias necessidades e experiências. Eles não são 
frequentemente construídos após qualquer teoria; as 
teorias são extraídas deles. Neles, muitas vezes vemos 
o fim melhor obtido, onde os meios não parecem 
perfeitamente reconciliáveis com o que podemos 
imaginar ser o esquema original. Os meios ensinados 
pela experiência podem ser mais adequados aos fins 
políticos do que os concebidos no projeto original 
(Moreira, 2019, p. 285).8 

  
 
A crítica de Strauss ao historicismo burkeano 
 

Strauss era notoriamente preocupado com a filosofia política, em 
especial a clássica dos antigos gregos. Deles ele toma a concepção de que 
a primeira preocupação desse campo é com a ordem “correta” (right 
order). Sendo parte da filosofia, a busca pela ordem deve ser uma 

 
7 A frase foi retirada exatamente do original do livro de Ivone Moreira.  

8 Traduzido de: “They [old establishments] are the results of various necessities and 
experiences. They are not often constructed after any theory; theories are rather drawn 
from them. In them we often see the end best obtained, where the means seem not perfectly 
reconcileable to what we may fancy was the original scheme. The means taught by 
experience may be better suited to political ends than those contrived in the original 
project”. 



Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   95 

passagem da mera opinião para o conhecimento, como Strauss não se 
cansa de exemplificar com textos de Platão. 

Um desses exemplos, muito caro ao filósofo teuto-americano, é a 
discussão encontrada na obra As Leis, uma obra de filosofia política por 
excelência. No começo do diálogo, os protagonistas começaram a discutir 
sobre a origem da lei cretense, dita como a melhor por ser a mais antiga. 
Mas, como é um equívoco pensar que ancestral é idêntico ao bom9, o valor 
das leis cretenses, e também espartanas, é discutido em seguida. 
Gradualmente, o estrangeiro ateniense (um dos protagonistas do diálogo) 
começa a questionar tais leis, baseadas nessa equiparação entre o antigo e 
o bom. O que deve ser ressaltado aqui é que o diálogo parte das opiniões 
correntes, do concreto para discuti-las posteriormente ao nível abstrato, em 
busca da verdade (Strauss, 1989a). 

A busca do filósofo implica que existe uma verdade não relativa. 
No caso da filosofia política, implica a existência de um bem comum a ser 
atingido, mesmo que o que exatamente seja esse bem comum seja 
controverso (Strauss, 1989a; Strauss, 1989b). 

Strauss percebe nas ciências sociais do século XX (e cabe ressaltar 
que essa tendência ainda vigora) uma rejeição da existência da ordem 
correta, pois descartam a existência de um Bem. É o que Strauss vai 
chamar de historicismo, ou relativismo que decorre do historicismo. Se o 
papel da filosofia é sair da caverna, onde se encontram as opiniões 
correntes da sociedade, o historicismo rejeita a própria saída da caverna. 
Tudo o que existe é a caverna (Strauss, 1989a). 

A Filosofia pressupõe que existe um horizonte natural ou absoluto 
em contraste com os diversos horizontes dados historicamente. Mesmo que 
o conhecimento do todo seja impossível, na filosofia é possível saber o que 
você não sabe, os “Problemas fundamentais” (Strauss, 1965, p. 35). 

O historicismo recusa a busca por uma boa sociedade, pois a 
sociedade humana é histórica. Strauss mostra o perigo do historicismo, 

 
9 A equiparação entre o ancestral e o bom é tema recorrente na obra de Leo Strauss. 



A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

96  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

pois este necessariamente descamba para um relativismo, onde não é mais 
possível identificar o certo e o errado10. Ao rejeitar princípios universais e 
abstratos, o historicismo foi incapaz de colocar algo em seu lugar. A partir 
da história não se conseguiu derivar qualquer norma, mesmo que concreta 
ou particular. 

Strauss dá o exemplo da concepção de justiça. Existem várias 
noções de justiça, historicamente concebidas, mas para terem autoridade, 
isto é, serem eficazes em manter ordem, devem ter algum princípio 
universal para que todos aceitem os padrões impostos, mas tal princípio 
universal não pode ser obtido pela história. Nas palavras de Strauss:  

 
Os únicos padrões que permaneceram eram de caráter 
puramente subjetivo, padrões que não tinham outro 
suporte senão a livre escolha do indivíduo. Nenhum 
critério objetivo permitia doravante a distinção entre 
boas e más escolhas. O historicismo culminou no 
niilismo. A tentativa de tornar o homem 
absolutamente em casa neste mundo terminou com o 
homem tornando-se absolutamente sem lar (Strauss, 
1989a, p. 108).11 
 

É nesse contexto que Strauss levanta sua polêmica direcionada a 
Edmund Burke. Sua crítica se encontra no último capítulo de Direito 
Natural e História, livro que, como visto anteriormente, é considerado um 
dos cinco cânones do conservadorismo americano. Burke é colocado ao 
final de uma sucessão de autores (Hobbes, Locke e Rousseau) a fim de 

 
10 No ensaio As Três Ondas da Modernidade, Strauss diz que a crise do mundo do ocidente 
moderno é que o ocidental “Não mais acredita ser possível conhecer o que é bom ou mal, o 
que é certo ou errado (Strauss, 1989a, p. 81). 

11 Traduzido de: “The only standards that remained were of a purely subjective character, 
standards that had no other support than the free choice of the individual. No objective 
criterion henceforth allowed the distinction between good and bad choices. Historicism 
culminated in nihilism. The attempt to make man absolutely at home in this world ended in 
man’s becoming absolutely homeless”. 



Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   97 

demonstrar a transformação da noção de direito natural na modernidade, 
baseada em direitos, que se afasta do que os antigos, baseada em deveres. 

A ideia central do livro é a de que houve uma transformação no 
significado de direito natural na modernidade. O pensamento pré-moderno 
colocava os direitos como derivativos, ou em segundo lugar em relação 
aos deveres. Na modernidade, os direitos são vistos como mais 
importantes do que deveres (Strauss, 1989a). 

Hobbes foi o primeiro analisado por Strauss que operou uma 
reorientação de deveres para direitos, o que caracterizou o direito natural 
moderno12. O direito natural em Hobbes deve ser depreendido do desejo de 
auto-preservação, que é o único direito incondicional. Nas palavras de 
Strauss: 

 
Se, então, a lei natural deve ser deduzida do desejo de 
autopreservação, se, em outras palavras, o desejo de 
autopreservação é a única raiz de toda justiça e 
moralidade, o fato moral fundamental não é um dever, 
mas um direito ; todos os deveres são derivados do 
direito fundamental e inalienável de autopreservação. 
Não há, portanto, deveres absolutos ou 
incondicionais; os deveres são obrigatórios apenas na 
medida em que seu desempenho não põe em perigo 
nossa autopreservação. Apenas o direito de 
autopreservação é incondicional ou absoluto. Por 
natureza, existe apenas um direito perfeito e nenhum 
dever perfeito13 (Strauss, 1965, p. 181). 
 

 
12 Há de se considerar que, posteriormente, Strauss coloca Maquiavel e não Hobbes como o 
primeiro grande filósofo político da modernidade, como afirmado no prefácio à edição 
americana de A Filosofia Política de Hobbes (Strauss, 1996). 

13 Traduzido de: “If, then, natural law must be deduced from the desire for self-
preservation, if, in other words, the desire for self-preservation is the sole root of all justice 
and morality, the fundamental moral fact is not a duty but a right; all duties are derivative 
from the fundamental and inalienable right of selfpreservation. There are, then, no absolute 
or unconditional duties; duties are binding only to the extent to which their performance 
does not endanger our self-preservation. Only the right of self-preservation is 
unconditional or absolute. By nature, there exists only a perfect right and no perfect duty”. 



A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

98  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Na construção de Hobbes, o Estado, portanto, não fica encarregado 
de promover uma vida virtuosa e deveres, mas apenas de garantir os 
direitos. É nesse sentido que Hobbes pode ser considerado o pai do 
liberalismo, entendido como uma interpretação do Estado como garantidor 
de direitos. 

O foco no direito (e deveres como condicionais) é a marca da 
lei natural moderna, inaugurada por Hobbes e sua pretensão de garantir 
“a atualização da correta ordem social ou sua intenção ‘realista’.” “A 
realização de uma ordem social que é definida em termos dos deveres 
do homem, é necessariamente incerta e mesmo improvável; tal ordem 
pode até mesmo parecer utópica”. Essa mudança no fundamento do 
direito natural fez com que ele tivesse uma força revolucionária, como 
não havia no passado (Strauss, 1965, p. 183). 

Para os clássicos, a formação do caráter, a educação, é mais 
fundamental do que o estabelecimento das instituições adequadas. Para 
os modernos, a maior importância é o estabelecimento de instituições. 
E essas instituições, a partir de Hobbes, são consideradas 
universalmente aplicáveis (Strauss, 1965). 

Burke é o último autor analisado por Strauss, depois de Hobbes, 
Locke e Rousseau. Mas antes de irmos à crítica direcionada, será 
proveitoso nos deter no ensaio Natural Right and Historical Approach. 
Neste ensaio, que precede algumas edições do livro, Strauss revela que 
a escola histórica surgiu em oposição à Revolução Francesa e se 
colocando do lado da sabedoria tradicional da história. Os fundadores 
dessa escola perceberam o caráter revolucionário do direito natural, já 
que, uma vez que se busca uma ordem eterna, esta possivelmente 
entrará em choque contra o atual estado de coisas. 

Para Strauss, a Escola Histórica continuou certos aspectos da 
Revolução. O revolucionário queria libertar o indivíduo, para que ele 
pudesse perseguir sua própria versão de felicidade. Mas o objetivo 
desta liberação, a perseguição da felicidade, é universal a todos os seres 



Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   99 

humanos. Apesar de cada indivíduo ser livre para sua própria busca, a 
existência da busca em si é uniforme. A uniformidade, por sua vez, era 
vista como má, pois não é natural. Os únicos direitos que sobram desse 
paradoxo são os direitos históricos (ex: direitos dos ingleses). Os 
direitos locais evitam tanto a uniformidade anti-natural, quanto um 
individualismo radical. Nas palavras de Strauss, a “Variedade local e 
temporal pareceu suprir um intermédio seguro e sólido entre um 
individualismo anti-social e uma universalidade anti-natural” (Strauss, 
1989a, p. 104). 

Embora Strauss não cite nominalmente a figura de Edmund Burke, 
as ideias defendidas pelo estadista irlandês são prontamente identificadas. 
Como visto acima, Burke critica a ideia de Direitos do Homem como uma 
abstração e a opõe a direitos concretos dos povos, especificamente o 
direito dos ingleses, contribuição de uma herança histórica consagrada 
pelo uso, e não uma invenção de um filósofo posta em prática. 

Em Direito Natural e História, Strauss diz que Burke se preocupa 
com o envenenamento da prática pela teoria. Isto é, como a ciência da 
política depende das circunstâncias, não é possível elaborar formas 
universais de governança. As regras políticas são, portanto, fruto da 
aprendizagem, dos erros e acertos, do passado. No entanto, se as 
circunstâncias estão sempre em constante mudança, as regras políticas do 
passado serão inaplicáveis. Strauss conclui que há um limite no que se 
pode aprender da história. Ela serve para termos sabedoria por meio do 
hábito, mas não como preceitos ou máximas, já que cada circunstância é 
distinta (Strauss, 1965). 

Na interpretação de Strauss, o bem comum em Burke não é 
atingido por reflexão teórica, ou pela filosofia, e sim pelo desenrolar 
histórico, que é acidental e local. Nas palavras de Strauss, a ordem política 
“É o resultado não intencional de uma causalidade acidental” e, portanto, 
“O bem comum é o produto de atividades que não são ordenadas para este 
fim” (Strauss, 1965, p. 315). 



A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

100  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Burke, então, dá um passo em direção a Escola Histórica, mesmo 
que recuse um momento perfeito no qual o homem se torne consciente de 
seu destino. Há uma importância no desenvolvimento histórico, mesmo 
que este não tenha um fim necessário, como há, por exemplo, na filosofia 
da história de Hegel (Strauss, 1965). 

A visão de Burke sobre a superioridade da constituição britânica 
como uma incorporação da sabedoria acumulada das eras, pode ser tomada 
como prelúdio de uma filosofia da história. Burke não dá o passo final de 
Hegel – assumir que virá um estado futuro ideal universal – mas vê na 
história um acúmulo de experiências que fazem determinada ordem 
política a melhor ou a mais adequada; para Burke, assim como para Hegel, 
haveria uma sabedoria da história. 

Em Burke, a teoria política deu mais um passo rumo a deixar de 
ser sobre o que deve ser (ought) rumo ao que é (is)14. Ao retomar a 
distinção entre teoria e prática que os séculos que o precederam haviam 
borrado, a última se tornou superior à primeira e o estabelecimento da 
ordem política foi visto como prático, ou até mesmo um processo natural, 
ou histórico (Strauss, 1965). 

Para Strauss, portanto, Burke é parte do processo da crise da 
modernidade, que começa por rejeitar a busca filosófica pela boa ordem, 
ou pelo que a ordem política deveria ser e termina com o estado atual das 
ciências políticas modernas que não conseguem mais distinguir o próprio 
bem do mal. 

O problema de defender as circunstâncias para impor limites à 
razão, para Strauss, é o de que pode resultar em um “Obscurantismo 
fanático”. Se a razão não pode dar um fundamento para as convicções, 
surge um relativismo que coloca qualquer crença no mesmo nível. Mas, 

 
14 Segundo Strauss, esse movimento começa na filosofia política da Maquiavel que 
inaugura um realismo. O realismo maquiavélico consiste em se debruçar sobre como os 
homens vivem (ou seja, como as coisas são), ao invés de como os homens deveriam viver. 
Essa operação marca uma ruptura com a filosofia política clássica que buscava como as 
coisas deveriam ser (Strauss, 1989a). 



Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   101 

para Strauss, o niilismo decorrente logicamente dessa posição não pode ser 
perseguido por ser insustentável. A solução é defender, ou se agarrar, em 
convicções assumidamente relativas, não baseadas na razão (Pangle, 2006; 
Strauss, 1965)15. A defesa das circunstâncias aparece em Burke, embora o 
estadista rejeite conclusões relativistas. 

Na visão de Strauss, Burke, ao criticar o racionalismo dos 
revolucionários franceses, dá passos em direção ao relativismo. O 
historicismo por não conseguir descobrir normas fundamentais na história 
pode facilmente descambar em relativismo. Isto significa que Burke para 
Strauss não era um relativista, mas seu pensamento já incluía elementos 
que mais tarde se cristalizaram no relativismo posterior da terceira onda da 
modernidade. 

Em outras palavras, os direitos dos ingleses que Burke evoca não 
podem ser considerados superiores ou inferiores a nenhum outro. Os 
costumes ingleses são os adequados aos ingleses pois surgiram 
gradualmente em um desenvolvimento histórico local. O receio de Strauss 
é o de que, ao não se ancorar em algo racional e universal, direitos ingleses 
não teriam como se defender de ataques vindo de outros lugares e 
costumes. 

 
 

Possível aproximação 
 

Não obstante a crítica de Strauss a Burke, há também uma 
aproximação. Ela se dá, sobretudo, na crítica a um racionalismo (ou 
positivismo) direcionado ao âmbito político. Como já visto acima, essa é 

 
15 Um exemplo usado por Strauss é o de Isaiah Berlin que, em seu Two Concepts of Liberty, 
afirma que o homem civilizado (por oposição ao bárbaro) é o que percebe a relativa 
validade de suas convicções, mas mesmo assim as defende vigorosamente. Dessa forma, a 
crítica a uma rigidez imposta pela razão resulta em uma mesma rigidez possivelmente 
opressora (Berlin, 2002; Strauss, 1989b). 



A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

102  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

uma posição clara do pensador irlandês e um dos pontos que mais 
influenciou o conservadorismo americano. 

Como já visto acima, Strauss argumenta que a filosofia parte do 
mundo concreto das opiniões para ir em direção à abstração. O mundo 
natural, anterior à emergência da filosofia e da ciência, não é um produto 
teórico, é um mundo que Strauss chama de “Pré-científico” ou “Pré-
filosófico” (Strauss, 1965). 

Ademais, quando Strauss fala em crise teórica do Ocidente 
(falta de fundamento para a democracia liberal), não necessariamente 
resultará em uma crise prática. Há uma distinção aqui entre teoria e 
prática, tópico que está presente na filosofia política desde o seu início 
e excede em muito os propósitos do presente artigo. Aqui cabe apenas 
ressaltar que “Sábias decisões políticas não precisam necessariamente 
se apoiar em fundações teóricas”. Como Strauss aponta, o cientista 
político moderno se distanciou de seu próprio objeto, percebido de 
maneira distinta por seus atores. Em outras palavras, o âmbito político é 
experimentado por seus atores a partir do senso comum, que é 
veementemente descartado pelo cientista social. (Galston, 2009, p. 210; 
Strauss, 1989b). 

O cientista social ou o positivista de Strauss carrega fundamentais 
semelhanças com os teóricos revolucionários que Burke critica. Tais 
figuras abstraem-se da política e da sociedade a tal ponto que já não se 
identificam como agentes políticos ou sociais e buscam impor suas 
construções abstratas julgadas como desprovidas de juízo de valor. A 
rejeição atual do cientista social ao senso comum e ao juízo de valor, que 
são partes integrantes do âmbito político, são pontos de crítica em comum 
a Strauss e a Burke.  

 
 
 
 
 



Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   103 

Conclusão 
 

Há de se colocar em questão a definição de Leo Strauss e Edmund 
Burke como conservadores. Certo é que o conservadorismo, como demais 
ideologias políticas tem uma diversidade e mesmo uma polissemia.16 Não 
obstante, reduzir pensadores a uma doutrina política pode ocultar a 
profundidade de suas obras. 

Como visto acima, a crítica de Strauss a Burke é contundente. 
Strauss admite que Burke percebe parte do problema ao dizer que houve 
uma substituição das virtudes antigas que restringiam o apetite por 
humanidade em abstrato, fazendo o estadista criticar autores como 
Rousseau. Mas, a filosofia prática de Burke, ao rejeitar a abstração na 
arena política, dá passos rumo ao historicismo, que resultará em 
relativismo (Strauss, 1965). 

Strauss critica o historicismo por colocar a filosofia, ou 
especificamente, a filosofia política como condicionada por circunstâncias 
históricas. Burke, com seu apelo às circunstâncias, isto é, a costumes locais 
que devem temperar a ação política, é percebido por Strauss como 
perigosamente próximo da Escola Histórica desenvolvida no século XIX, 
cujo clímax se dá no pensamento de Martin Heidegger. 

A despeito de suas concordâncias em relação ao racionalismo ou 
ao positivismo, Strauss guarda no mínimo ressalvas em relação a Burke e, 
por extensão, a outras figuras do pensamento político britânico, muitas 
delas também frequentemente vinculadas ao conservadorismo17. 

Strauss busca uma base sólida a fim de evitar o relativismo. A 
posição historicista necessariamente resulta em relativismo, pois qualquer 
posição passa a ter o mesmo valor. A necessidade do direito natural entra 

 
16 A polissemia do termo se reflete em autores que, inclusive, não tratam o 
conservadorismo como uma ideologia e sim como uma “disposição” ou uma “atitude”. Ver 
Oakeshott, 1991; Scruton, 2001; e Paiva, 2022. 

17 As críticas de Strauss direcionadas a Burke podem também ser feitas a Oakeshott, por 
exemplo. 



A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

104  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

em cena justamente para encontrar uma base racional sólida para a defesa 
de determinadas posições sobre outras. Quando Burke afirma que direitos 
abstratos não existem, e o que existe é a experiência histórica do povo 
inglês, ele se torna incapaz de provar a superioridade dos costumes 
ingleses para além do fato de que são ingleses. 

Na prática, a falta de um fundamento racional e universal pode 
acabar legitimando costumes, práticas e mesmo leis que podem levar ao 
fim uma sociedade estabelecida, como a ocidental. Esse é o significado 
da crise do Ocidente na obra de Leo Strauss, especialmente depois dos 
horrores cometidos pelo regime nazista. 

As questões levantadas pelo filósofo sobre Burke, por fim, 
revelam divergências profundas, que uma adequação de ambos ao 
mesmo rótulo de conservador pode negligenciar. Se debruçar sobre a 
crítica de Strauss revela pelo menos a diversidade de um pensamento 
conservador e, mais além, dá a devida relevância à originalidade de 
ambos os pensadores 

 
 

Referências 

BERLIN, Isaiah. Liberty: incorporating four essays on liberty. Oxford: Oxford 
Univeristy Press, 2002. DOI: https://doi.org/10.1093/019924989X.003.0007.  

BURKE, Edmund. Reflections on the Revolution in France. London: Penguin 
Books, 2004. 

GALSTON, William. Leo Strauss’s Qualified Embrace of Liberal Democracy. 
In: SMITH, Steven B. Cambridge Companion to Leo Strauss. New York: 
Cambridge University Press, 2009. p. 193-214. DOI: 
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.009.  

KIRK, Russell. Edmund Burke: redescobrindo um gênio. São Paulo: É 
Realizações, 2016. 

KIRK, Russell. A Mentalidade Conservadora: de Edmund Burke a T. S. 
Elliot. São Paulo: É Realizações, 2020. 

https://doi.org/10.1093/019924989X.003.0007
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.009


Theo Magalhães Villaça 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   105 

LILLA, Mark. The Shipwrecked Mind: on political reaction. New York: New 
York Review Books, 2016. 

MCALLISTER, Ted V. Revolta contra a Modernidade: Leo Strauss, Eric 
Voegelin e a busca por uma ordem pós-liberal. São Paulo: É Realizações, 
2017. 

MOREIRA, Ivone. A Filosofia Política de Edmund Burke. São Paulo: É 
Realizações, 2019. 

NASH, George H. The Conservative Intellectual Movement in America since 
1945. Wilmington: ISI Books, 2006. 

OAKESHOTT, Michael. Rationalism in Politics and other essays. London: 
Liberty Fund, 1991. 

PAIVA, Mario Jorge. Introdução ao pensamento conservador do século XX e 
início do século XXI: das ideias de G. K. Chesterton até a nova direita 
brasileira. 2021, 308 f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais), Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. Disponível 
em: https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/56651/56651.PDF.  

PANGLE, Thomas L. Leo Strauss: an introduction to his thought and 
intellectual legacy. Baltimore: John Hopkins University Press, 2006. DOI: 
https://doi.org/10.56021/9780801884399.  

SCRUTON, Roger. The Meaning of Conservatism. London: Palgrave 
Macmillan, 2001. DOI: https://doi.org/10.1057/9780230377929.  

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1965. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226226453.001.0001.  

STRAUSS, Leo. An Introduction to Political Philosophy: ten essays by Leo 
Strauss. Detroit: Wayne State University Press, 1989a. 

STRAUSS, Leo. The Rebirth of Classical Political Rationalism: an 
introduction to the thought of Leo Strauss. Chicago: University of Chicago 
Press, 1989b. 

STRAUSS, Leo. The Political Philosophy of Hobbes: its basis and its genesis. 
Chicago: University of Chicago Press, 1996. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226231815.001.0001.  

https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/56651/56651.PDF
https://doi.org/10.56021/9780801884399
https://doi.org/10.1057/9780230377929
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226226453.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226231815.001.0001


A crítica de Leo Strauss ao historicismo de Edmund Burke 

106  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 87-106, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

TRIGUEIRO, Gabriel Romero Lyra. Neoconservadorismo versus 
Paleoconservadorismo: um estudo sobre a genealogia do movimento 
conservador norte-americano no pós-segunda guerra e suas principais disputas 
identitárias. 2017, 257 f. Tese (Doutorado em História) – Universidade 
Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2017. Disponível em: 
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=downloa
d&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-
sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-
segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-
identitarias&category_slug=teses&Itemid=155.  

VAÏSSE, Justin. Neoconservatism: the biography of a movement. London: 
Harvard University Press, 2011. 
 
 

Data de registro: 07/02/2023 

Data de aceite: 31/01/2024 

 

https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155
https://ppghc.historia.ufrj.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=179-neoconservadorismo-versus-paleoconservadorismo-um-estudo-sobre-a-genealogia-do-movimento-conservador-norte-americano-no-pos-segunda-guerra-e-suas-principais-disputas-identitarias&category_slug=teses&Itemid=155


Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   107 

 
  Pierre Manent e a crítica do pensamento político 

moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

 
Iann Endo Lobo* 

 
Resumo: O presente artigo investiga a interpretação de Pierre Manent a respeito 
do pensamento político moderno e do liberalismo moderno à luz de sua inspiração 
na filosofia de Leo Strauss. O status da relação de Strauss com o regime liberal 
democrático é um problema. Strauss foi um crítico da modernidade, ao mesmo 
tempo que se dizia amigo do regime democrático moderno. É contra o pano de 
fundo dessa problemática que se pretende analisar como a herança filosófica de 
Strauss se desenvolveu na teoria política contemporânea, a fim de pensar os 
dilemas de nosso regime político. A investigação se concentra na análise de alguns 
dos principais livros, ensaios e entrevistas de Manent, como estudo de caso. O 
artigo demonstra como Manent se nutriu, ainda que de modo crítico, amplamente 
da filosofia straussiana para pensar a genealogia e a natureza da democracia 
liberal, principalmente ao localizar a formação do regime em um projeto político-
filosófico moderno iniciado por Maquiavel. Além disso, explora como o filósofo 
se inspira nessa análise para elaborar um diagnóstico dos problemas e estabelecer 
uma relação de amizade crítica com o regime.  
  
Palavras-chave: Modernidade; Straussianismo; Liberalismo; Democracia; 
Individualismo. 
 
 
 
 

 
* Doutorando em Sociologia e Ciência Política pela Univeridade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). E-mail: iannloboe@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/6826263003426389. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7567-1894. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68500 

  
  

mailto:iannloboe@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6826263003426389
https://orcid.org/0000-0001-7567-1894
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68500
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68500


Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

108  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Pierre Manent and the critique of modern political thought: an investigation 
of Leo Strauss's intellectual legacy 

 
Abstract: This article investigates Pierre Manent's interpretation of modern 
political thought and modern liberalism in light of his inspiration from the 
philosophy of Leo Strauss. The status of Strauss's relationship with the liberal 
democratic regime is a problem. Strauss was a critic of modernity, while at the 
same time, he claimed to be a friend of the modern democratic regime. It is 
against the backdrop of this problematic relationship that we intend to analyze 
how Strauss's philosophical legacy has evolved in contemporary political theory in 
order to address the dilemmas of our political regime. The investigation focuses 
on the analysis of some of Manent's key books, essays, and interviews as a case 
study. The article demonstrates how Manent, albeit critically, drew extensively 
from Strauss's philosophy to contemplate the genealogy and nature of liberal 
democracy, particularly by locating the formation of the regime within a modern 
political-philosophical project initiated by Machiavelli. Furthermore, it explores 
how the philosopher draws inspiration from this analysis to diagnose problems 
and establish a relationship of critical friendship with the regime. 
 
Keywords: Modernity; Straussianism; Liberalism; Democracy; Individualism. 
 
 
Introdução  
 

O pensamento político de Strauss acarreta em diversas questões e 
problemas. Existem críticos que o caracterizam como um antimoderno e 
um antiliberal (Holmes, 1996), ou como alguém que dissimulando amizade 
à democracia liberal queria subverter essa ordem política (Altmann, 2007), 
ou ainda como um propagador do conservadorismo “revolucionário” 
(Drury, 2005, p. 113)1. Por sua vez, defensores e discípulos notam que 

 
1 Para uma crítica à interpretação de Drury e outros críticos semelhantes ver Minowitz 
(2009; 2011); Schaeffer (1994).  



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   109 

Strauss era um amigo, ainda que crítico, do regime liberal2. Boa parte 
desses pensadores são alunos de Strauss e nele se inspiram para 
desenvolver suas reflexões. Não há unidade ideológica entre esses 
straussianos, mas vale mencionar as principais tendências. Os straussianos 
mais ligados a Harry Jaffa, um dos primeiros alunos de Strauss, são 
apologistas ferrenhos do regime liberal democrático americano e defendem 
um forte senso de patriotismo e idolatria dos pais fundadores3. Há outros 
straussianos americanos mais ligados a Allan Bloom e Seth Bernadete, 
estes também são defensores da democracia liberal, porém tendem a 
criticar elementos do regime como o individualismo, a cultura de massas e 
o filistinismo4. Resta claro que a herança intelectual straussiana é plural e 
permite diversas apropriações e interpretações. É no contexto desse debate 
que pretendemos investigar como Pierre Manent se vale da inspiração 
straussiana para formular sua avaliação crítica do regime liberal 
democrático.  
 O legado intelectual straussiano é amplo e se manifesta ao redor do 
globo, tanto no Ocidente5 quanto no Oriente6. No entanto, menos estudado 
na literatura é o straussianismo europeu. O presente artigo pretende 
contribuir para começar a suprir essa lacuna, ao passo que se dirige ao 
pensamento de Pierre Manent. O filósofo francês é um dos principais 
herdeiros intelectuais de Leo Strauss no continente europeu e está entre os 
grandes teóricos políticos franceses contemporâneos, podendo ser 
classificado dentro do que Lilla chamou de “novo pensamento francês” 

 
2 O próprio Strauss argumentou que “Não nos é permitido sermos bajuladores da 
democracia precisamente porque somos amigos e aliados da democracia”. Isso significa 
não calar perante os “Perigos aos quais a democracia expõe tanto a si mesma quanto a 
excelência humana” (1995, p. 24-25, tradução nossa). Além disso, Strauss notou que em 
comparação com suas as outras alternativas modernas, o comunismo e o fascismo, a 
democracia é claramente superior (1989, p. 98, 57, tradução nossa). 
3 Ver Jaffa (2018), Kesler (2021), West (1991; 2017). 
4 Mansfield (1978, 2011), Pangle (1988), Bloom (1987).  
5 Ver Zuckert & Zuckert (2006, 2013) e Pangle (2006, cap. 4)  
6 Ver Jun-Hyeok & Sungwoo (2017) e Marshal & Shaw (2017) . 



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

110  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

(1994). Sua obra é vasta e se estende sobre os mais diversos temas, desde 
Maquiavel a Tocqueville, da antiguidade clássica ao medievo até à 
civilização moderna, da religião à filosofia e à política. Porém, não é 
exagero argumentar que sua preocupação central se dirige ao problema da 
modernidade e à tentativa de diagnosticar sua natureza, avaliar suas 
virtudes e remediar seus males. De modo que seu esforço intelectual parte 
de uma inquietação primária com o estado social político e espiritual 
moderno, com as ameaças de totalitarismos e com as dificuldades inerentes 
ao regime liberal democrático. Some-se isso ao fato de que Manent foi 
amplamente influenciado pelo pensamento de Strauss e tem se que a 
investigação de suas ideias garante grande contribuição para o 
entendimento de como a herança intelectual straussiana contribui para a 
formulação de análise, diagnósticos e problemas sobre o regime liberal 
democrático.  
 Para o presente estudo mobiliza-se em especial dois livros de 
Manent, (1995, 1996), pois nestes o problema do liberalismo é, de um 
modo ou outro, a questão central. Como apoio secundário também se 
recorre ao livro de entrevistas de cunho biográfico do filósofo (2015) e a 
excelente coletânea de ensaios (1998). É dispensado mencionar que outros 
de seus escritos, sem contar o trabalho de comentadores também servirá 
aos propósitos do estudo.  
 
 
O triângulo de Manent e Leo Strauss  

 
Manent nasceu em 1949, no seio de uma família socialista. Devido 

a seu pai, surgiu o interesse pela política e a inclinação socialista, na 
juventude. Se, por um lado, o interesse pela política se manteve, por outro, 
a inclinação socialista arrefeceu e depois se transformou em aberta 
oposição. Como Manent revela em uma entrevista autobiográfica: esse 
processo tem início no Liceu quando conheceu o professor tomista de 
filosofia, Louis Jugnet. Foi aí que Manent notou, contrário ao desprezo 
marxista pela religião, que “Há algo digno de ser conhecido a respeito da 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   111 

religião”, que ela é mais que um “Sentimento subjetivo” (2015, p. 20, 
tradução nossa). Daí em diante, o catolicismo deixará marcas claras na 
orientação intelectual de Manent. Uma diferença evidente com relação a 
Strauss que era um cético7. São pensadores como Santo Agostinho, 
Corneille, Pascal e Charles Péguy que auxiliaram Manent a compreender a 
profundidade da alma humana sob a ótica católica.  

Manent ingressou, então, na École normale supérieure e encontrou 
ali, segundo ele, um lugar triste e intelectualmente dominado pela 
politização das ideias. Por sugestão de Jugnet, Manent buscou o contato 
com Raymond Aron, por quem veio a nutrir grande “admiração” (Manent, 
2015, p. 36, tradução nossa). Com Aron, Manent aprendeu que também na 
política “Há algo a ser conhecido” (Manent, 2015, p. 36, tradução nossa). 
O contraste com a politização de Sartre, a moderação política e a 
participação responsável no debate público (comparado a um Cícero 
moderno) de Aron, forneceram um modelo a ser seguido. Vale dizer que 
Aron foi responsável por revitalizar o interesse intelectual por Tocqueville 
e fornecer a partir daí uma interpretação da condição liberal democrática 
moderna concorrente à hegemonia marxista na segunda metade do século 
XX. Manent e outros intelectuais como Marcel Gauchet, Françoise 
Mélonio, François Furet, deram continuidade ao neotocquevilianismo8. 
Esses pensadores orbitaram e orbitam o Centre D'études Sociologiques et 
Politiques Raymond-Aron9, ligado à École des Hautes Études en Sciences 
Sociales, onde Manent leciona desde 199210.  

 
7 No entanto é preciso mencionar que há intérpretes que dizem que Strauss visa conciliar 
Razão e Revelação , ou filosofia e religião, ver um panorama dessa linha interpretativa em 
Zuckert & Zuckert (2013, p. 320-325).  
8 Para uma análise da revitalização do pensamento de Tocqueville na França ver Mélonio 
(1993). No prefácio da edição de 1993 a seu livro sobre Tocqueville, Manent escreve que a 
publicação do livro se deu em meio ao “Processo de redescoberta” do pensamento de 
Tocqueville por parte de alguns “Pensadores políticos” (1996, p. 11, tradução nossa).  
9 Ver página do centro de pesquisa: https://www.ehess.fr/fr/centre-d%C3%A9tudes-
sociologiques-et-politiques-raymond-aron-cespra. 
10 Para aprofundamento ver escritos de Manent sobre Aron (2001).  

https://www.ehess.fr/fr/centre-d%C3%A9tudes-sociologiques-et-politiques-raymond-aron-cespra
https://www.ehess.fr/fr/centre-d%C3%A9tudes-sociologiques-et-politiques-raymond-aron-cespra


Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

112  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Contudo, diferente de Aron, Manent buscava por “Um critério para 
a politica, uma referência para além da política que poderia suprir um 
critério para a política” (Manent, 2015, p. 39, tradução nossa). Aron que 
“Habitava a imanência das coisas humanas sem ansiedade” (Manent, 2015, 
p. 39, tradução nossa) não via urgência nesse tipo de questionamentos, mas 
era capaz de compreender o espírito do jovem orientando, então, indicou 
que Manent lesse os escritos de Leo Strauss. A generosidade de alma de 
Aron, disse Manent, foi requisito para que ele lhe indicasse um pensador 
que tomaria “precedência” intelectual sobre o jovem (Manent, 2015). 
Desse modo elegante ele enaltece, por um lado, a grandeza e generosidade 
de Aron, e, por outro, assinala o fato de que Strauss acabou por exercer a 
maior influência sobre seu espírito. Com efeito, Manent acrescentou: “No 
que concerne o pensamento puramente especulativo, Leo Strauss teve a 
maior influência sobre mim” e foi o autor com quem “Debati mais 
intensamente” (Manent, 2015, p. 40, tradução nossa). Fica claro, portanto, 
que as demandas por questões de cunho metapolítico fizeram com que 
Manent, por indicação de Aron, buscasse a sabedoria de Strauss. Mas o 
que exatamente o atraiu nas ideias do filósofo alemão e como ele se 
apropriou de sua filosofia? 

O primeiro ponto de decisiva influência tange à redescoberta dos 
Antigos e a crítica aos modernos. Strauss questiona a narrativa moderna 
que representa a história da filosofia, de Descartes a Bacon, como um 
desenvolvimento inquestionável em direção ao progresso da mente. 
Segundo a metáfora de Manent, Strauss é como uma voz discordante no 
meio da orquestra da filosofia moderna (Manent, 2015, p. 40, tradução 
nossa). Um tipo de “Sensibilidade às patologias da sociedade democrática 
moderna”, assim como “Uma certa sensibilidade antimoderna”, admite 
Manent, o predispuseram ao ensinamento de Strauss, já que o filósofo 
alemão foi aquele que “Mais vigorosamente e rigorosamente buscou 
encontrar a raiz do projeto moderno e trazê-la à luz como um projeto 
político” (Manent, 2015, p. 42, tradução nossa), um projeto que começa 
com Maquiavel e passa por seus epígonos e que tem como fim a conquista 
do mundo e da natureza, mas que pode levar a um distanciamento e 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   113 

alienação de nossa natureza (Manent, 2015). Em outro escrito, adendo a 
um de seus principais livros (1998j), Manent elencou Strauss, ao lado de 
Heidegger, como aqueles que meditaram sobre o problema moderno com 
“A maior perseverança e radicalidade”. Mais veremos como essa 
influência se expressou no pensamento de Manent a frente e 
mencionaremos também o dissenso entre Manent e Strauss a respeito da 
leitura da modernidade.  

Além disso, Manent reconhece que o esoterismo e o método da 
leitura nas entrelinhas foi outra das descobertas de Strauss que marcou seu 
espírito. O fato de que os filósofos anteriores ao século XVIII escreviam 
de modo dúbio e não eram completamente sinceros em público estarreceu 
o jovem Manent. O filósofo francês passou apenas aos poucos a 
compreender e apreciar o significado “libertador” dessa prática que parecia 
tão condenável do seu ponto de vista anterior, o ponto vista de um leitor 
contemporâneo. Acima de tudo, Manent destaca que o esoterismo liberta 
do “‘ponto de vista sociológico’”, segundo o qual as ideias de um pensador 
são determinadas por seu tempo. O que significa que a obra das grandes 
mentes (como Maquiavel, Hobbes, Locke) não se limita às convenções e 
leis de suas próprias épocas, e que se eles fazem conceções à opinião é por 
pudor ou utilidade. Relacionada a isso, a lição mais importante que Manent 
deriva do esoterismo é aquela sobre a liberdade do espírito: Strauss ensina 
que a mente não é necessariamente determinada pela sociedade, que tanto 
é possível o ateísmo em épocas de fé, quanto a crença em época de 
secularização (2015, p. 43-45). Embora chamando a atenção para a 
distância entre o filósofo e seu tempo, Manent também aprende com 
Strauss sobre a importância do ponto de vista do cidadão para a filosofia 
política11 (Manet, 2015, p, 48).  

 
11 Essa abordagem da filosofia política que parte do ponto de vista do cidadão, Manent 
atribui, em outro livro, originalmente aos filósofos políticos clássicos, especialmente 
Aristóteles (sobretudo o livro 3 da Política): Aristóteles “inicia por adotar o ponto de vista 
do cidadão. Ele toma seriamente cada uma das principais afirmações que surgem no corpo 
político, as aceitando como válidas, até certo ponto. Cidadãos consideram suas afirmações 
como o todo da justiça. Aristóteles corrige seus excessos mostrando que essas afirmações 
são apenas parte da justiça[...]” (1995, p. 16-7, trad. nossa) 



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

114  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Ao cabo do relato de sua relação com o filósofo alemão, Manent 
explicita a divergência que nutre a respeito da figura do “filósofo” 
propagada por Strauss. Segundo Manent, há um ponto na filosofia de 
Strauss, talvez até mais ressaltado nos seus alunos, em que “a filosofia 
deixa a terra, em que o filósofo se separa quase inteiramente do ser 
humano”. É nessa altura que, arremata ele, “Eu não posso mais seguir 
Strauss” (Manet, 2015, p. 48-49). O que Manent argumenta em seguida é 
emblemático sobre sua maior assimetria com Strauss, qual seja, a maior 
proximidade com a religião:  

 
Eu nunca fui capaz de entender a figura que Strauss 
delineia como um filósofo que realizaria seu ser ao 
abandonar completamente todo interesse nas coisas 
humanas, que deixaria todos os interesses humanos 
para trás. Eu encontro mais humanidade na religião, 
na pessoa religiosa, do que no filósofo como eu o 
concebo, ou melhor, como eu não consigo conceber, 
um filósofo acima de todas as coisas humanas para 
quem a justiça se torna uma consideração secundária e 
para quem os vínculos humanos não são de real 
interesse (Manet, 2015, p. 48-49, trad. nossa). 
 

 Fica claro, portanto, que não poderíamos simplesmente imputar o 
rótulo de Straussiano a Manent, não sem, ao menos, qualificarmos qual o 
tipo de straussianismo. Por ora, é preferível ouvir ao que o próprio autor 
diz quando ele se localiza no centro de um triângulo: “Eu estou dentro de 
um triângulo: política, filosofia, religião. Eu nunca fui capaz de assentar 
em um dos polos” (Manet, 2015, p. 59, trad. nossa). Presume-se que a 
ponta política do triângulo é representada por Aron, a filosófica por 
Strauss e a religiosa por Pascal, Péguy e Kolnai. Um triângulo nem sempre 
amoroso, mas tenso e conflituoso.  
 Nos interessa sobretudo o fato de que Manent se predispôs a ouvir 
Strauss devido a sua crítica ao pensamento político moderno. É preciso 
investigar como isso se desdobra no pensamento de Manent, dado que 
nosso problema se dirige à questão do regime liberal democrático, isto é, 
um regime fundamentalmente moderno.  



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   115 

Uma sensibilidade tocqueviliana para o problema moderno 
 
 Entre os fatores que o predispuseram a ouvir Strauss estavam, 
como vimos, certa antipatia ao mundo moderno e certa sensibilidade aos 
males da democracia moderna. Notas claras de Strauss soam na 
composição da obra de Manent e em seu diagnóstico da modernidade. A 
importância fundamental das ideias na história, o protagonismo do projeto 
político filosófico conduzido por Maquiavel e Hobbes, o rompimento entre 
os modernos e os antigos, o problema teológico político são todos 
mobilizados por Manent. Ademais, tal qual Strauss, Manent se posiciona 
como um amigo crítico da democracia liberal: reconhece sua superioridade 
perante as alternativas modernas, os autoritarismos de esquerda e de 
direita, e admite as virtudes do sistema representativo e fundado no 
princípio de auto interesse aos moldes de Locke. Porém, também lamenta 
pelo individualismo moderno, a falta de espírito e de abertura intelectual, a 
apatia cívica, e a tendência à dissolução dos vínculos e laços humanos em 
que, no extremo, a democracia pode acarretar. 
 Essas preocupações e reflexões permeiam o conjunto de sua obra, 
mas os primeiros escritos são representativos do ardor com o qual Manent 
se lançou ao problema. Tocqueville e a natureza da democracia (1996) e 
Uma história intelectual do liberalismo (1995) se complementam na 
investigação das raízes da democracia moderna. Manent, ainda que sempre 
prezando pela objetividade científica, jamais deixa de se orientar pela 
consideração das dificuldades potenciais e presentes que assolam a 
condição do homem democrático moderno. É nesse sentido que Manent, 
contra os pressupostos historicistas, argumentou que o propósito de 
redescobrir a análise tocquevilliana da democracia se dirige à nossa 
própria “autocompreensão” (1996, p. xi, trad. nossa).  

O estudo de Tocqueville permite que avaliemos e prezemos pela 
democracia sem incorrer nos dois extremos inimigos da democracia, por 
um lado, o reacionarismo antidemocrático que visa o retorno à sociedade 
aristocrático e estamental, e, por outro, a bajulação excessiva do regime. 
Afinal como ensina Manent: “Para amar bem a democracia é preciso amá-



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

116  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

la moderadamente” (1996, p. 132, trad. nossa). A democracia, mais que 
um tipo de governo, é um processo que modifica radicalmente “Toda a 
economia da vida humana” (Manent, 1996, p. 9, p. 126, trad. nossa). O 
“princípio compreensivo” desse processo histórico é a “Igualdade de 
condições” (Manent, 1996, p. xviii, trad. nossa) que contrasta com a 
desigualdade inerente às aristocracias do passado com sua arbitrária 
nobreza de sangue e seus estamentos sociais rígidos. A igualdade de 
condições democrática implica em que todo indivíduo é considerado como 
igual participante na soberania política, que todos são possuidores de 
direitos, iguais e livres. Esse é o “dogma” democrático, como diz Manent, 
que estende seus efeitos por todos os níveis da vida política e social 
(Manent, 1996, p. 101, 124-126). Tocqueville considera esse movimento 
como irresistível e não o vê completamente destituído de virtudes para o 
abrandamento das relações, a redução de arbitrariedades, a humanização 
das relações intrafamiliares. Mas, permanece alerta a respeito das mazelas 
engendradas pela democracia.  

A interpretação que Manent desenvolve sobre Tocqueville, mais 
do que outras, é especialmente marcada pela tensão entre a democracia e a 
“grandeza humana” (Manent, 1996, p. 125-126, tradução nossa). A 
tendência de buscar a aproximação à abstração do estado de indivíduos 
livres e iguais acarreta na progressiva dissolução dos laços humanos. Em 
consonância, cada um se entende como uma unidade independente e 
autônoma. Surge com isso a inclinação ao individualismo, e ao lançar-se 
dos indivíduos à busca de seu auto interesse e realização material. O 
caminho se abre não apenas para a dissolução das ligações humanas e da 
virtude cívica (Manent, 1996, p.12), mas, paradoxalmente e, no limite, 
também para a despolitização e ao despotismo: “A perversa 
compatibilidade entre o estado democrático e o despotismo político deriva 
do fato de que a democracia e o despotismo são apolíticos e, nessa medida, 
antipolíticos” (Manent, 1996, p. 124, trad. nossa). Desse modo, a partir de 
Tocqueville, Manent chama a atenção para o fato de que não é somente o 
perigo do despotismo duro imposto pela força e desmando, mas também o 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   117 

despotismo brando que se vale do próprio princípio democrático do amor 
pela igualdade, da paixão pelo bem-estar e do individualismo. 

Além disso, a democracia guiada pela paixão da igualdade se 
dedica a extinguir cada nova diferença, percebida como arbitrária. Esse 
processo de extirpar das distinções engendra uma demanda cada vez maior 
pelo controle da natureza. É em parte por isso que Manent argumenta que 
apesar de a democracia ser em alguns aspectos mais “natural” que a 
aristocracia, na medida em que ela tende a dissolver a legitimidade política 
fundada na hereditariedade, logo, na convenção social, ela é em outros 
aspectos mais antinatural, já que se revolta contra diferenças naturais entre 
os indivíduos (Manent, 1996, p. x). E a demanda pelo controle da natureza 
e do acaso esconde a sombra do totalitarismo. A democracia também 
debilita as condições de desenvolvimento do “eros intelectual” e aumenta 
a tendência de sujeição dos corações e mentes à opinião pública (Manent, 
1996, p. x). Esses fatores somados à despolitização, dissociação e atavismo 
democráticos convergem para as ameaças a grandeza humana: “É difícil 
ser um amigo da democracia porque o dogma democrático é destrutivo dos 
conteúdos morais que constituem a singularidade da humanidade e, 
portanto, seu esplendor” (Manent, 1996, p. 129, trad. nossa). 

Qual a saída ou antídoto para essa situação? Se há uma lição que 
pode ser tirada é que a liberdade e a dignidade humanas dependem do 
constante zelo por parte dos amigos moderados da democracia. Sendo 
necessário o cultivo da arte política que incentive a associação civil e os 
espaços de deliberação e prática de liberdade ativa intermediários entre 
indivíduos e o poder central. Manent não poderia esquecer de ressaltar um 
dos principais princípios da arte política ensinada por Tocqueville, isto é, a 
importância da religião para a vida social. Com efeito, o mais longo 
capítulo do livro (p. 83-108) se debruça sobre esse tema e nos revela que 
“apenas a religião pode realmente moderar a democracia” e que para 
Tocqueville “A utilidade social da religião é amplamente independente de 
sua verdade intrínseca” (Manent, 1996, p. 86-7, trad. nossa). Não se coloca 
em pauta com isso o retorno há unidade entre trono e altar, mesmo porque 
a prática religiosa que Tocqueville encontrou e elogiou na América, por 



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

118  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

razões de sua formação, tem como lócus por excelência a vida privada dos 
cidadãos. É nesse âmbito que ele vê “A possibilidade prática de 
efetivamente moderar as paixões democráticas” (Manent, 1996, p. 101, 
trad. nossa), já que a religião, entre outras coisas, direciona o indivíduo 
para a contemplação da alma e da ordem vertical e externa a e si próprio, 
desviando-o da inclinação materialista e individualista12. 

O livro encerra em tom edificante, fazendo oposição aos dois 
principais inimigos da democracia, o reacionário e o bajulador. O primeiro 
é levado pelo sonho nostálgico a ansiar pelo retorno ao passado, o outro se 
lança desmesuradamente ao dogma democrático. A despeito da dificuldade 
de ser um amigo da democracia, diz Manent, a lição de Tocqueville é que 
é “necessário” sê-lo. E para tanto é preciso amá-la “moderadamente” 
(Manent, 1996, p. 129-132), o que requer uma disposição de lealdade 
crítica capaz de reconhecer suas virtudes sem transigir com seus excessos. 
Vale indicar aqui flagrante paralelo com a posição de Strauss que não 
cansa de exortar seus leitores para a virtude da amizade crítica com relação 
a democracia moderna: “Não nos é permitido ser bajuladores da 
democracia precisamente porque somos amigos e aliados da democracia” 
(Strauss, 1995, p. 24, trad. nossa). 

Em conclusão, podemos afirmar que a apropriação de Tocqueville 
por parte de Manent está muito longe de ser oposta ao seu straussianismo – 
muito embora Strauss, para seu descrédito, pouco tenha dissertado sobre o 
filósofo francês. Basta notarmos que, segundo Aron, por exemplo, 
Tocqueville “está muito próximo da filosofia política clássica, tal como a 
interpreta Leo Strauss”, isto é, Tocqueville “Pertence à tradição dos 
filósofos políticos clássicos, que não podiam analisar os regimes sem 
também julgá-los” (Aron, 2000, p. 216). E um admirador de Strauss 
observou que “O que Strauss trouxe ao liberalismo foi um tipo de 
sensibilidade ‘toquevilliana’ que considerava a liberdade de uma mente 

 
12 Ver também a seção “Democracy and Religion According to Tocqueville” em Manent 
(1998c). 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   119 

educada como o melhor antídoto para as patologias da moderna política de 
massas” (Smith, 2006, p. 15). 

Por fim, duas coisas chamam a atenção na leitura de Manent sobre 
Tocqueville. Primeiro, o fato de, ainda que subliminarmente, Manent 
interpretá-lo como um verdadeiro filósofo político preocupado com os 
problemas coetâneos à condição humana, e não apenas como um sociólogo 
ou antropólogo vanguardista. O que implica em uma leitura cuidadosa, 
acurada e coerente das nuances e sutilezas do pensamento de Tocqueville e 
que se guia por conceitos como Natureza e Convenção, Liberdade e 
Necessidade, Verdade intrínseca e Utilidade social, e assim por diante. O 
segundo ponto chave se relaciona ao primeiro: se Tocqueville é 
propriamente um filósofo político, qual a sua posição no interior da 
filosofia política moderna? Manent dá indicações suficientes para localizar 
Tocqueville em meio ao desdobrar do projeto político moderno. A posição 
de Tocqueville é a de um crítico. Tocqueville se depara com o resultado da 
empreitada moderna iniciada por Maquiavel e conduzida por Hobbes e 
Locke e sem incorrer na negação, oferece a sabedoria política no sentido 
de moderá-la13.  

 
 

As raízes filosóficas do liberalismo 
 
É com essa deixa que podemos começar a investigar o sentido 

mais amplo do projeto moderno em Manent. Na única passagem do livro 
de Tocqueville em que Manent se refere aos filósofos políticos modernos 
desponta já os principais elementos de análise:  

 

 
13 É importante notar que esse movimento de centralizar Tocqueville ao âmbito da filosofia 
política e enfatizar a tensão entre ele e a modernidade encontra paralelo entre outras leituras 
de intérpretes influenciados por Strauss Tocqueville, ver Mansfield (2010). Vale notar que 
Wilhelm Hennis (1982) cientista político alemão, influenciado por Strauss, leva a cabo uma 
leitura de Tocqueville (e principalmente de Weber) como filósofos políticos guiados pela 
reflexão a respeito do destino da Menschentum (condição humana) no interior dos dilemas 
da modernidade.  



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

120  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Os filósofos que estabeleceram a base doutrinal da 
sociedade democrática (Hobbes e Locke em 
particular) supuseram que para livrar o homem das 
mazelas que vinham das diferenças de opiniões 
(opiniões religiosas principalmente) era necessário 
fundar as máximas sociais em um princípio que 
ninguém poderia negar, que escaparia de qualquer 
dúvida ou contradição porque não seria baseado em 
uma opinião sobre o homem e o mundo mas em uma 
paixão, a mais forte e mais universal paixão, a 
preservação da vida, e preferivelmente da forma mais 
confortável possível. Tudo se passa como se o homem 
democrático que Tocqueville descreve tivesse 
assimilado de forma generalizada e reproduzido essa 
análise espontaneamente em sua mais profunda 
índole. De todo modo, ele [o homem democrático 
moderno] ao menos manifesta o que o pensamento 
deles [filósofos modernos] concluiu (Manent, 1996, p. 
55, trad. nossa).  
 

Subjazem nesse parágrafo os temas straussianos: o problema 
teológico-político (o embate da filosofia moderna com a questão religiosa 
e a formação do laicismo), a doutrina da fundação do regime político na 
paixão pela autopreservação, e subliminarmente, a influência dos filósofos 
políticos na efetivação dos modos de vida políticos e sociais modernos. É, 
porém, no livro em que investiga a história intelectual do liberalismo que 
Manent encontra e coordena de modo mais circunspecto essas questões.  
 Neste livro, de forma ensaística francesa e fluída, Manent analisa o 
pensamento de filósofos políticos que se estendem de Maquiavel a 
Tocqueville. Mantém a perspectiva de que a história do pensamento, mais 
que um inventário de objetos de antiquário mais ou menos belos, é parte 
constitutiva fundamental do processo histórico que constitui os modos de 
vida. Assim que “a história intelectual” possui aqui um sentido muito mais 
amplo do que os pressupostos historicistas de toda sorte poderiam encerrar. 
O sentido do liberalismo moderno, assim, não se explica simplesmente 
pela secularização do protestantismo, ou pelo reflexo dos de conflitos 
decorrentes do modo de produção, mas pelo projeto idealizado pelos 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   121 

filósofos políticos (1995, p.xv- xvii). De fato, o regime liberal democrático 
aparece assim como um esforço consciente, como uma decisão de 
reorientação moral e intelectual, isto é, como um projeto por parte dos 
filósofos modernos: “Eles transformaram o mundo político: da simples 
interpretação, do ponto de vista ‘teórico’, ela se tornou uma parte da vida 
‘real’” (Manent, 1995, p. 12, trad. nossa)14.  
 O problema central e linha condutora da obra é o problema 
teológico político, afinal é ele que constitui a chave para a compreensão do 
desenvolvimento da Europa: “O desenvolvimento político da Europa 
apenas enquanto a história das respostas aos problemas postos pela igreja” 
(Manent, 1995, p. 4, trad, nossa). Isso significa que a instauração da forma 
política moderna foi possível apenas em polêmica com a Igreja, que se 
manifestava como a monarquia absolutista no Ocidente, ou como o 
Império no Oriente. O que Manent persegue no fundo é, para colocar de 
outro modo, a história da secularização, ou ainda a história do Iluminismo 
moderno. Afinal, sua questão é a de saber como insurgiu, em oposição à 
prerrogativa política da Igreja, o regime moderno fundado na soberania do 
povo e nos direitos individuais.  

A despeito de Marsílio de Pádua, Dante e Bocaccio terem 
contraposto o excesso de poder central papal, foi Maquiavel quem 
primeiro deu uma solução ao problema teológico político na alvorada da 
modernidade. Manent demonstra, e nisso semelha Strauss, que os 
modernos, a começar por Maquiavel, edificaram seu projeto sobre a 
celeuma com o pensamento clássico e medieval. Maquiavel rompe com a 
filosofia política anterior ao passo que deixa de fundar sua doutrina 
política em uma concepção de bem comum ou fim último do homem, seja 
fundado na lei natural ou revelada. É em especial o domínio da Igreja e de 
seu monopólio a respeito do bem que o florentino ataca (Manent, 1995, p. 
12-17).  

No lugar das doutrinas teleológicas, Maquiavel estabeleceu sua 
doutrina dos humores, isto é, que não há uma hierarquia de bens naturais 

 
14 Ver também, Manent (2007; 1998i) 



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

122  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

ou revelados discerníveis aos quais a comunidade política deve almejar, o 
que há são os interesses das distintas partes que constituem a cidade: de 
um lado, o humor do povo que simplesmente não quer ser dominado e 
busca pela preservação segura, de outro o humor dos grandes ambiciosos e 
dominadores. Dentro desse quadro, Maquiavel concebe o mundo político 
como um todo fechado em si mesmo, fechado às reivindicações de 
concepções de bem exógenas à imanência política, sobretudo, às 
reivindicações que dependem do conhecimento do além mundo ou da 
soterologia da Igreja. Doravante, Manent argumenta que Maquiavel foi o 
primeiro “mestre da suspeita” (Manent, 1995, p. 13, trad. nossa). 

Porém, há um elemento na construção da cidade de Maquiavel que 
pode ser “Considerado bom: as pessoas comuns” (Manent, 1995, p. 15, 
trad. nossa). Decorre que, argumenta Manent, ao depreciar a reivindicação 
de virtude dos nobres, “Maquiavel se torna o primeiro pensador 
democrático” (Manent, 1995, p. 20, trad. nossa, ênfase do autor). Vê-se já 
aqui o despontar da valorização da paixão pela autopreservação que será o 
pivô, mais tarde, das doutrinas contratualistas de Hobbes, Locke e 
Rousseau.  

O ponto central apontado por Manent, onde se encontra a 
verdadeira originalidade de Maquiavel, é o descrédito completo da 
reivindicação da Igreja enquanto a portadora do bem, logo, como a 
legítima interventora na vida política. Manent adota aqui a tese de 
Maquiavel como um profeta desarmado e subversor da religião 
estabelecida. De modo que o caracteriza paradoxalmente mais como um 
“Reformista religioso antireligioso” (Manent, 1995, p. 18, trad. nossa). A 
solução de Maquiavel para “o problema teológico político” foi portanto a 
da neutralização da religião na vida pública. Et fiat lux do das Luzes 
modernas.  

De Maquiavel segue Hobbes. Hobbes aparece, na leitura de 
Manent, como aquele cujo pensamento é “A matriz da democracia e do 
liberalismo moderno” (Manent, 1995, p. 32, trad. nossa) – embora não 
fosse nem um democrata ou liberal por completo (Manent, 1995, p. 55-56). 
Manent não é tão direto quanto Strauss em apontar o fato de que Hobbes 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   123 

teria sido um leitor e discípulo de Maquiavel, no entanto, o rumo de seu 
ensaio e os paralelos que estabelece entre os dois filósofos parecem 
confirmar a tese straussiana. Hobbes continua e aprofunda o rompimento 
com os Antigos iniciado por Maquiavel (Manent, 1995, p. 24-25; 32-34) e 
funda seu constructo político não no ideal clássico ou o bem cristão, mas 
na Necessidade, no princípio inquestionável e experienciado por todos, do 
mais forte ao mais fraco, isto é, a paixão pela autopreservação e The fear 
of Death (Manent, 1995, p. 22-23).  

O centro do ensinamento de Hobbes, o Estado de natureza, serviu 
então como o pivô de dupla polêmica dirigido contra a noção de um fim 
natural clássico ou de um bem revelado cristão. Ao ensinar que o Estado 
de natureza é o de bellum omnia omnium, no qual os indivíduos são 
abandonados a luta pela própria sobrevivência, precedido de qualquer 
moralidade que não a autopreservação, Hobbes demonstra que não há 
legitimidade política ou moral exceto pelo consenso estabelecido pelos 
indivíduos. Sendo este, portanto, a fonte de toda e qualquer soberania. É 
por centrar a prerrogativa política no consenso dos indivíduos, livres e 
iguais, portadores do direito de autopreservação que Manent pode 
argumentar que a doutrina de Hobbes é “essencialmente democrática” 
(Manent, 1995, p. 32, trad. nossa). 

Ademais, Hobbes inaugura uma noção nova de liberdade. O 
contrato social hobbesiano instaura o soberano, o Leviathan, cujo poder é 
centralizado e absoluto. No entanto, o poder absoluto do soberano não está 
em contradição com a liberdade dos súditos: tudo que está fora da 
imposição da lei é considerado permitido, ou, como argumenta Manent, 
“Onde a lei é silente, os súditos podem fazer qualquer coisa que lhes 
parece bom” (Manent, 1995, p. 32, trad. nossa). Essa noção de liberdade 
que se convencionou, na trilha de Isaiah Berlin, a chamar de liberdade 
negativa, encontra sua formulação em Hobbes. É assim que “Hobbes pode 
ser chamado de fundador do liberalismo, porque ele elaborou a 
interpretação liberal das leis” (Manent, 1995, p. 32, trad. nossa).  

Por fim, Hobbes continua o processo de separação entre Igreja e 
Poder político. Com efeito, é a neutralização da prerrogativa religiosa a 



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

124  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

raison d’être da filosofia política de Hobbes (Manent, 1995, p. 33-37). A 
lógica da separação secular encontra aqui sua expressão, na medida em 
que o Soberano prescinde da prerrogativa religiosa, diferente da monarquia 
absolutista, e centra sua fundação diretamente no acordo dos indivíduos 
em vista da garantia de sua preservação. Ou, como Manent escreve em 
outro ensaio, sobre “O ponto inicial do vetor democrático”, “o pensamento 
de Maquiavel e Hobbes”: “Para eles se trata enfaticamente de liberar o 
homem do poder da religião” (Manent, 1998j, s.p., trad. nossa).  

No mesmo sentido que Strauss, Manent mostra que Locke e 
Rousseau erigem seu pensamento sobre os pilares da fundação hobbesiana 
(1995, p. 47-48, 68, 73, 78). Fazem do conceito de estado de natureza o 
ponto de partida de sua teoria política e localizam nos indivíduos movidos 
pela paixão/direito de autopreservação o lócus da soberania política. Se 
Locke difere de Hobbes, o faz em nome do mesmo projeto político, fundar 
um novo tipo de regime destinado a garantir a segurança desse novo 
sujeito que nasce no bojo da modernidade: o indivíduo. Rousseau tenta dar 
uma resposta ao que considerou ser os excessos desse projeto, porém o fez 
utilizando do mesmo esquema adotados pelos filósofos ingleses.  

Apesar das semelhanças com Hobbes, Locke discordou da imagem 
da natureza enquanto aquela da guerra de todos contra todos. Mais 
fundamental que a vontade de poder e domínio sobre os outros era, para 
ele, a paixão de apropriação dos meios de subsistência disponíveis pela 
mãe natureza. Daí que o direito fundamental de acordo com o princípio de 
autopreservação individual é o de apropriação (Manent, 1995, p. 41-45). 
“Locke encarna aquele momento em que o liberalismo se torna 
completamente consciente de sua fundação no direito individual de 
propriedade” (Manent, 1995, p. 45).  

 Em suma, e, em vista da garantia desse fim, Locke é responsável 
por gerar os gérmens dos dois princípios da doutrina liberal, a 
representação e a divisão de poderes. Mas foi só com Montesquieu que 
essas ideias foram completamente elaboradas em uma doutrina coesa 
(Manent, 1995, p. 62-63). Montesquieu não recorre à condição natural do 
homem ou à formação da soberania legítima. Ele parte da análise da 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   125 

experiência política efetiva da Inglaterra (Manent, 1995, p. 53). Não 
obstante, o intuito permanece o mesmo dos filósofos ingleses: “O fim da 
instituição política é garantir a segurança das pessoas e bens” (Manent, 
1995, p. 53, trad. nossa, ênfase do autor).  

O maior risco à segurança e independência individual, para 
Montesquieu, materializa se no poder arbitrário. A dicotomia poder versus 
liberdade conduz seu ensinamento. Desse modo, o filósofo divisa um 
equilíbrio institucional capaz de neutralizar o poder, ou melhor, onde o 
poder neutraliza o poder. Nesse arcabouço, se ancora sua defesa da divisão 
de poderes muito inspirada no modelo inglês (Manent, 1995, p. 56-60) e 
no governo representativo, isto é, que no princípio de que o “Único 
governo legítimo é aquele fundado no consenso daqueles que estão 
sujeitos ao poder” (Manent, 1995, p. 62-63, trad. nossa). Essas ideias 
foram diligentemente desdobradas pel’O federalita e influentes na 
Fundação americana. 

Cabe notar as razões de base que informam esse modelo 
institucional. O modelo político de Monstesquieu se torna mais claro a luz 
da intenção de garantir a segurança e independência dos indivíduos e sua 
propriedade. O regime de pesos e contrapesos, por um lado, frustra as 
ambições individuais de imposição de sua vontade política, e com isso 
reduz a margem de agência que os particulares tem sobre a coisa pública. 
Já a representação transfere da sociedade civil, isto é, do âmbito das 
relações interpessoais, econômicas, e tradicionais, para o governo, que 
detém sozinho o título de representante do corpo social, a legitimade 
política. A soma desse engenhoso sistema resulta paradoxalmente no 
distanciamento entre o indivíduo e a política e na liberação cada vez maior 
de um espaço de independência individual. Com efeito, argumenta 
Manent, para Montesquieu “Liberdade e independência são a mesma 
coisa” (Manent, 1995, p. 60, trad. nossa). Assim, um regime livre é aquele 
em que a “Lei tenderá a permitir aos cidadãos um grande número de 
coisas, ampliando a esfera de sua independência” (Manent, 1995, trad. 
nossa).  



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

126  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Montesquieu não ignorava que esse tipo de regime tende a 
distanciar os indivíduos ao passo que os torna mais autocentrados e 
apáticos à vida em comum (p. 61). Considerou seriamente esse problema e 
a despeito de reconhecer os limites desse novo homem, desse tipo burguês 
moderno diferente do cidadão clássico, formado pelo avanço das ciências, 
artes e do comércio, não via a possibilidade de um retorno ao modelo do 
cidadão antigo. De modo que, ao cabo, Montesquieu é confiante no 
modelo político que funciona em torno do princípio do autointeresse, o 
homo oeconomicus, baseado no exemplo inglês (Manent, 1995, p. 71-72).  

Note-se que o que Manent mostra até aqui está de acordo com o 
que Strauss identificou como a primeira onda da modernidade, a despeito 
de não utilizar essa categoria das “ondas”15. Os pensadores da alvorada da 
modernidade estabelecem, a partir da cizânia com o pensamento político 
clássico e medieval, o projeto moderno e o ideal da civilização moderna: a 
garantia da existência segura e confortável, cujos pilares políticos são as 
paixões individuais, o autointeresse e autopreservação, que Strauss 
chamou de princípio “low but solid” (1965, p. 247). Derivou daí a fonte de 
legitimidade democrática e o sistema institucional liberal, respectivamente, 
o consenso entre indivíduos portadores de direitos e a separação dos 
poderes em vista da neutralização do poder. E foi necessário para isso o 
descrédito da legitimidade da Igreja:  

 
A despeito de grandes discordâncias [entre os 
pensadores modernos de Maquiavel em diante], eles 
eram unidos pelo fato de que todos lutaram contra um 
único poder – o reino das trevas, como chamou 
Hobbes; essa luta era mais importante para eles do 
que qualquer questão política (Strauss, 1958, p. 231, 
trad. nossa).  
 

 
15 Strauss utiliza da noção de ondas (waves) da modernidade para interpretar o 
desdobramento da filosofia da política moderna (Strauss, 1989, p. 81-98). 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   127 

Com isso, pode-se concluir, segundo Manent e Strauss, que 
Maquiavel enquanto novo profeta, o profeta moderno, foi bem sucedido 
em sua empreitada de lançar novos modos e ordens de vida.  

Rousseau, por sua vez, tem um papel central na história da 
modernidade ao se opor à civilização burguesa construída sobre essas 
bases. Tal como se passa na análise straussiana, Rousseau aparece como o 
moderno que se rebela contra o resultado do projeto moderno e como “o 
mais profundo crítico” do liberalismo (Strauss, 1958, p. 64, trad. nossa). 
Manent analisa os paradoxos, problemas e contradições que permeiam o 
pensamento de Rousseau. As ideias do filósofo genôves acabam tanto por 
servir às causas revolucionárias de Robespierre, quanto por emprestar ao 
indivíduo liberal moderno a aspiração pela autenticidade (Strauss, 1958, p. 
75-77).  

Os elemento que permitiram a cooptação revolucionária apontam 
primeiro ao elogio rousseauniano da cidade-estado antiga, sobretudo, 
Esparta e seu modelo de cidadania austero; segundo, à crítica ao princípio 
do individualismo burguês, e a necessidade de integração do indivíduo no 
corpo social, isto é, torna-lo um cidadão cujo interesse próprio é nenhum 
outro senão o interesse comum; terceiro, ao fato de que Rousseau defende 
que a integração do indivíduo no corpo político se dê por meio da vontade 
geral, expressa através da participação direta de todos os cidadãos na 
feitura das leis, vontade essa evidentemente superior ao arbítrio individual 
(Strauss, 1958, p. 69-74). Porém, Rousseau acena aos princípios do 
liberalismo, primeiro porque parte do modelo lockeano e hobbesiano de 
estado de natureza, no qual os indivíduos são a fonte da legitimidade 
política; segundo, porque, em aceno a Locke, utiliza do princípio da 
garantia da propriedade como critério para o impulso para a sociedade 
civil; terceiro, porque sua definição da natureza humana como livre ou 
indeterminada, em oposição às determinações socio-culturais ou religiosas, 
contribui para a construção de uma subjetividade liberal: Rousseau, diz 
Manent, “Provê as sociedades liberais com o sentimento íntimo e imediato 
pelo qual o indivíduo se torna consciente de si mesmo, pelo qual o homem 
sente ser, ou tenta ser, um indivíduo” (Manent, 1965, p. 77, trad. nossa).  



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

128  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Tocqueville que formulou o “Problema das sociedades liberais da 
forma mais abrangente e profunda” (Manent, 1965, p.114, trad. nossa), 
ressurge como a última palavra na história intelectual do liberalismo, 
analisada por Manent. Não descobrimos nada fundamentalmente novo do 
que já sabíamos ao ler o primeiro livro de Manent. É claro que aqui há um 
esforço maior por localizar Tocqueville no desdobramento diacrônico da 
hstória das ideias. Manent demonstra que, assim como Benjamin Constant 
e François Guizot (aos quais Manent dedica capítulos específicos na 
história do liberalismo), Tocqueville considera o processo democrático 
como justo (Manent, 1965, p. 104), e como Montesquieu considera que a 
liberdade de comércio e de imprensa garantiriam os requisitos para a 
preservação da coesão social (Manent, 1965, p. 106). No entanto, 
Tocqueville também deu ouvidos aos diagnósticos dos reacionários que 
apontavam para os males engendrados no processo democrático. Daí surge 
a originalidade da terceira via de Tocqueville, que considerou que tanto os 
liberais otimistas quanto os reacionários incorriam em visões unilaterais, 
portanto, limitadas (Manent, 1965, p. 106). 

No mais, Manent reafirma os pontos chave das conclusões de 
Tocqueville. Sumariamente: a tendência democrática à dissolução dos 
vínculos e da sociedade humana (Manent, 1965, p. 106); a ameaça 
igualitária à “maior das liberdades”, a liberdade de pensamento (Manent, 
1958, p. 110-101); o liberalismo não se assenta no simples “Equilíbrio 
harmonioso entre igualdade e liberdade”, de onde decorre a ameaça do 
despotismo (Strauss, 1965, p. 112, trad. nossa); o ímpeto igualitário gera 
uma demanda irrealizável e incompatível com a natureza humana e que, no 
extremo, pode ensejar o estabelecimento de um árbitro na forma do poder 
centralizador responsável por nivelar os acidentes que geram diferenças 
(Manent, 1965, p. 107-110).  

Por fim, a partir da análise de Tocqueville Manent ganha a visão 
panorâmica para concluir que o projeto moderno trata de realizar o estado 
de natureza como o fim último da sociedade humana. Isto é, o estado de 
natureza não se trata da imagem do início da humanidade, mas de seu 
prospecto ideal: a realização do estado pleno de independência entre os 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   129 

indivíduos. Esse âmago moderno cria uma nova subjetividade ligada à 
concepção progressista da história:  

 
O plano liberal, dado que quer se fundar na igualdade 
‘natural’, essencialmente abre uma história: a história 
dos esforços e do progresso no sentido de estabelecer, 
através da soberania, a igualdade ‘natural’ a partir da 
qual ele poderá construir a ordem política legítima de 
uma forma completamente racional ou consciente. 
Porque a natureza nunca deixa de produzir 
desigualdades, influências, e dependências, esse 
‘primeiro momento’ nunca desaparece. Essa é a 
‘natureza’16 da democracia, seu basso continuo, pois é 
a condição para toda convenção social. Esse ‘primeiro 
momento’ dá ao homem democrático o sentimento de 
estar vivendo na ‘história’, pois o faz viver no interior 
de um projeto no qual o homem é o mestre soberano e 
o súdito obediente (Manent, 1965, p. 113, trad. 
nossa).17  
 

O projeto moderno nesse sentido é compreendido como um 
esforço prometeico de controle da natureza em função da realização do 
paraíso na terra. Não é por acaso a revolta moderna a respeito da questão 
teológico-política, pois para se tornar senhor de seu destino era necessário 
desqualificar qualquer outra pretensão de legitimidade, em especial, as 

 
16 O leitor judicioso poderia demorar na leitura dessas linhas e notar como a natureza é com 
uma frequência incomum martelada no parágrafo. Porém, é provável que chamaria a 
atenção desse leitor a distinção entre as vezes em que natureza é escrita entre aspas e a 
única ocorrência sem as aspas. Comparar com o que Strauss disse sobre o uso de aspas por 
Nietzsche no termo natureza em Além do Bem e do Mal (Strauss, 1983, p. 183).  
17 Em outro ensaio (1998a, não paginado, trad. nossa.) Manent argumenta no mesmo 
sentido sobre a tendência moderna ao utopismo político: “O utópico quer que o homem seja 
responsável por um mundo social radicalmente novo, porém pensa ele [o homem] como o 
produto passivo da sociedade que o precede. Ele é, portanto, ao mesmo tempo o mestre 
onipotente da sociedade ou da história e seu material bruto ou dócil criação. Ele é ambos, o 
criador soberano ou atífice soberano e mera matéria. Como se pode evitar de pensar aqui 
em Thomas Hobbes que, em seu Leviathan, nos apresenta o homem social precisamente 
nesse duplo papel, descrito nesses mesmos termos?”. 



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

130  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

pretensões de ordem supra terrenas da religião18. Afinal, a autonomia 
humana não admite barreiras da ordem natural pagã ou da lei revelada da 
religião que se interponham diante da realização do projeto de autocriação 
do humana19. É nesse tom de altura dostoiévskiana que se encerra a leitura 
de Manent da história intelectual do liberalismo.  

O fardo da liberdade humana se faz sentir no desfecho da 
modernidade. Ao chegar ao posto de senhor de si mesmo, o homem parece 
ter perdido a bússola capaz de orientá-lo. Há, portanto, um senso de 
desnorteamento e crise acompanhado do historicismo moderno20. Com 
efeito, como bem resume um straussiano sobre a visão de Manent: O custo 
que nós, modernos, tivemos de pagar pelo poder sobre a natureza, a 
igualdade moral e a independência individual foi o quase “total eclipse de 
qualquer capacidade de responder positivamente à pergunta “O que é ser 
humano? – quais são as excelências específicas, expressas em pensamento 
e ação, que realizam o espírito humano e fazem a condição humana 
florescer?” (Pangle, 1995, p. 1).  
 Note-se, em suma, que o desenvolvimento da filosofia política 
moderna, segundo Manent, é guiado por uma dinâmica próxima àquela de 
Strauss: i. ela se caracteriza por um processo de sucessivas críticas entre o 
avanço do ideal moderno e a autocrítica ao estabelecimento desse ideal 
(apesar de Manent não utilizar da categoria das “ondas da modernidade”); 
ii. esse processo se inicia com a ruptura com a filosofia política clássica e 
medieval, cujo ponto de partida é Maquiavel; iii. o liberalismo nasce nesse 
processo instaurando-se filosoficamente por meio da doutrina da soberania 
política fundada nos indivíduos livres e iguais, portadores de direitos; iv. a 
modernidade desenvolve uma mentalidade técnica voltada ao controle da 
natureza, em vista de garantir a efetivação de seu projeto; v. há um senso 

 
18 Sobre o aprofundamento do debate da tensão entre a democracia moderna e a igreja ver 
(1998c).  
19 Ver também ensaio sobre Péguy (1998b), onde Manent aborda tanto o tema da visão 
moderna da história progressista, quanto a ruptura entre antigos e modernos. 
20 Sobre o historicismo ver Manent (1998a). 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   131 

de que a modernidade culmina em uma crise historicista ou niilista; vi. há 
uma sensibilidade aos males do igualitarismo e do nivelamento 
democrático; vii. por fim, nota-se a inspiração straussiana de fundo no 
esforço de Manent em mobilizar o conceito de natureza, e, sobretudo, os 
limites naturais que limitam a ambição humana.  
 
 
Os elementos pré-modernos da vida política 

 
As críticas que Manent dirige ao liberalismo se concentram na 

sobrevalorização que este promove do indivíduo acima de quaisquer outros 
bens cívicos ou tradicionais. Para Manent isso solaparia os conteúdos 
morais e as bases sociais da convivência humana. Ao fundar-se na 
abstração política dos indivíduos como lócus da soberania e do direito, o 
liberalismo corre o risco de perder de vista sua fundação histórica e 
tradicional21. De acordo com esse princípio, qualquer prerrogativa que 
interfira na independência individual é ilegítima, seja ela a autoridade 
familiar, religiosa ou estatal. Manent não é um reacionário que visa 
reverter a emancipação do indivíduo, ele afirma (1998h, não paginado, 
trad. nossa), na verdade, que “há muito a ser dito em favor dessa 
emancipação”, pois reconhece o potencial “tirânico e mutilador” daquelas 
autoridades. No entanto, é evidente que um de seus objetivos é relembrar 
elementos pré-modernos importantes para a sustentação da democracia 
liberal, mas que o dogma democrático gostaria de esquecer. Afinal, 
argumenta que esses vínculos de amizade, amor, família, religião e política 
“Nascem de experiências que dão forma e conteúdo à vida e todos o 
reconhecem, uma vez que se permitem baixar a guarda, como a parte mais 
preciosa da vida” (Manent, 1998h, s.p., trad. nossa).  
 Nesse sentido, podemos dizer que Manent segue em grande parte o 
programa inspirado em Tocqueville, como vimos acima, cuja grande 
marca é a defesa da valorização de instituições intermediárias entre os 

 
21 Esse tópico em especial é aprofundado em Manent (1998g). 



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

132  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

indivíduos e o poder estatal, como as famílias, as igrejas e centros de 
deliberação locais. Mas também não é menor a inspiração clássico 
aristotélica que converge para uma visão organicista do todo social. Assim, 
segundo Manent, Aristóteles provê uma análise “mais completa e sútil” da 
vida política do que qualquer outra análise posterior, contrastando-a 
especialmente com a concepção moderna centrada no indivíduo soberano 
(1998c, s.p., trad. nossa). Ora, tanto a mobilização de Tocqueville quanto a 
de Aristóteles não estão em oposição ao espírito de Strauss e a proposta de 
revitalização do modo de compreensão da filosofia política clássica, tanto 
é que podemos notar que o recurso a esses pensadores é também 
empregado por outros diversos outros intelectuais que admiram Strauss22.  
 Sobre a religião já observamos como Manent dá ampla relevância 
à análise de Tocqueville a respeito do papel social da religião, por mais 
que não um papel de Estado. Manent entende como poucos a posição 
política da Igreja e, de um modo ou outro, a inclinação de seu coração e 
mente a trazem sempre ao palco principal da reflexão político-filosófica. 
Manent é crítico da ideia liberal de separação entre a esfera política e 
religiosa. Não porque ele advogue em favor da teocracia, mas porque 
enquanto observador da vida política reconhece que essa divisão se trata de 
um reducionismo da realidade. Manent não se furta de recorrer, inclusive, 
à crítica que Strauss fazia à solução liberal ao problema judeu, isto é, o 
assimilacionismo judeu (Manent, 2007, p. 57-59), a fim de fazer ver que a 
relação entre política e religião é mais intrínseca do que a concepção da 
crença liberal da religião como algo puramente restrito ao foro privado da 
consciência individual. De fato, grande parte do esforço intelectual de 
Manent pode ser interpretado no sentido de afirmar a força moral e política 
da religião para a formação de identidade e vínculo social e também no 
âmbito da representação política democrática. Em vista disso se lê os 
elogios de Manent a filósofos conservadores convertidos ao catolicismo, 
como Kolnai e Péguy.  

 
22 Para citar apenas dois exemplos em contextos e países distintos ver Morgado (2009, 
2017) e Mansfield (2022; 2010).  



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   133 

Além disso, seus ensaios se caracterizam pela defesa da nação 
como o espaço cívico no qual se enraízam as experiências, a língua e a 
memória que estruturam a unidade espiritual de um povo – uma defesa 
pouco usual nos meios esclarecidos e acadêmicos. É nessa linha que o 
francês Manent tece elogios, por exemplo, ao heroísmo de De Gaulle. O 
Estadista era imbuído de um valor que “Não possui lugar reconhecido na 
vida moral moderna”, a “honra” (1998c, s.p., trad.nossa). Guiado pela 
honra pessoal e patriótica (os antigos diriam: pela Thymos23), De Gaulle 
guiou a França contra o fanatismo dos autoritarismos modernos e em favor 
da democracia liberal (Manent, 1998c, s.p., trad.nossa).  

É, porém, contra o pano de fundo da questão Europeia e a 
decadência do estado-nação que Manent desenvolve sua argumentação. 
Correndo o risco de ser mais breve do que o tema requereria, sumarizamos 
o problema de Manent: enquanto o princípio democrático moderno é o 
consenso abstrato entre indivíduos, o lócus de estabelecimento do regime 
historicamente foi o território do estado nação. É óbvio que o último não 
foi estabelecido de acordo com o consenso, mas por contingências 
históricas, conflitos políticos, religiosos e pela guerra. Aí se instaura a 
tensão entre o Estado-nação (histórico e local) e o princípio moderno 
(abstrato e universal). Soma-se a isso o descrédito que onerou o conceito 
de nação graças ao autoritarismo nacionalista de direita. Frente a isso, em 
suma, Manent é cético a respeito da dissolução das identificações 
nacionais dos diferentes estados europeus, pois não vê no projeto 
europeísta a força política para estruturar uma vida comum que responda 
melhor que o Estado-nação às demandas da estabilidade e da ordem. Por 
isso, clama pela defesa da “nação”, não em vista de um “particularismo” 
obtuso que impeça o diálogo e o acordo político com o outro, mas pelo 
fato de que a nação encarna um todo “substancial e duradouro”, formada 
por “‘condensações’ infinitamente preciosas de pensamentos e ações” 
(Manent, 1995, p. 117). Note-se que é muito sobre o postulado aristotélico 

 
23 Para uma excelente discussão da Thymos e seu ocaso na modernidade ver Sloterdijk 
(2012; 2016). 



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

134  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

a respeito da dignidade da natureza política e da atividade de estabelecer o 
modo de ser comum da cidade que Manent se apoia na sua defesa da 
nação24 (Manent, 1995, p. 117). Na prática, vale dizer, Manent não é 
contrário à UE, colocando-se favorável à uma liga de nações, cuja 
pluralidade dos membros e soberania política seja respeitada.  

Na valorização desses elementos pré-modernos da vida política, 
Manent está em afinidade com Strauss, pois é condizente com a 
perspectiva clássica, e distante da perspectiva individualista ou relativista 
moderna, o reconhecimento da dignidade dos conteúdos sociais e morais 
formadores dos vínculos de amizade e pertença ao corpo político dos 
cidadãos.  

Em última análise, podemos notar que Manent é um liberal 
conservador. Tal qual muitos dos autores com os quais mais dialoga, como 
Aron, Strauss, Kolnai, Peguy e quiçá Tocqueville. De fato, o filósofo 

 
24 Claro que Manent reconhece a diferença entre o modelo da cidade-estado antiga 
defendido por Aristóteles do Estado-Nação moderno, essa diferença é objeto de seu amplo 
estudo tanto em An Intelectual History quanto em The City of Man (1995) e 
Metamorphoses of City (2013). Ainda assim, lhe parece conveniente a definição aristotélica 
da natureza política, para a defesa do Estado Nação em distinção à União europeia dado 
que a unidade política menor é o espaço propriamente acessível aos cidadãos de exercício 
de suas capacidades associativas e deliberativas: “O homem enquanto ser livre e racional 
não se autorrealiza a não ser em uma comunidade política, com todas as consequências (não 
todas agradáveis) que isso implica. É no corpo político, e somente no corpo político, que 
colocamos as coisas em comum de forma séria. E somos obrigados a ‘colocar coisas em 
comum’ para realizar nossa pertença à mesma espécie, para concretizar nossa humanidade 
universal. Por quê? Por que não nos contentar com a família - seja nuclear ou ampliada - 
suplementada pela comunidade local e, talvez, pela nova ‘família’ que as pessoas 
encontram hoje em seu negócio ou local de trabalho? Sem insistir no fato de que a família é 
cada vez menos uma comunidade, observaria apenas que, independentemente da concepção 
da vocação ou propósito da família (se tiver algum), a família está enraizada na 
particularidade dos corpos, nas necessidades e desejos de nossa natureza animal. Sua lei é o 
amor; seu tom emocional é de identificação imediata. Portanto, deixa o indivíduo carente de 
justiça, que pressupõe ou requer uma deliberação racional. A comunidade política é, assim, 
insubstituível como a base para a deliberação sobre a justiça. Essa deliberação é séria 
‘porque tem consequências reais: os impostos que pago, as leis que obedeço, talvez até a 
guerra em que sou obrigado a lutar. Em suma, o significado da cidade é precisamente não 
ser a família. Na cidade, todas as faculdades do indivíduo entram em jogo. Na cidade, as 
pessoas ‘colocam em comum ações e razões’, como diz Aristóteles em sua Ética a 
Nicômaco (1126b11-12)” (Manent, 2007, p. 79-80, trad. nossa). 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   135 

admite que quando “Pressionado a tomar posição” acaba por tender em 
direção ao “campo conservador” (1998e, s.p., trad.nossa). Podemos 
distinguir claramente em seu pensamento elementos gerais do 
conservadorismo: o ceticismo com relação ao racionalismo na política que 
pode degenerar tanto no utopismo quanto no domínio da ideologia e no 
limite do totalitarismo; uma visão mais organicista da vida social 
implicada em sua crítica ao individualismo moderno e o elogio das 
instituições e elementos sociais que transcendem a esfera individual; por 
fim, a valorização da tradição e da experiência histórica que constituem as 
instituições e os costumes.  

Talvez justamente por não partir de uma visão radical progressista 
é que Manent, segundo um comentador, “Avalia muito melhor do que os 
febris críticos do ‘straussianismo’ que Strauss, o partidário da filosofia 
política clássica, é um amigo da democracia liberal” (Mahoney, 1998, s.p., 
trad. nossa). Note-se a sutileza dessa definição: Strauss não é partidário da 
democracia liberal, mas da filosofia política clássica, ainda assim é amigo 
da primeira. Essa definição reflete um aspecto da filosofia política clássica 
que, segundo Manent, foi esquecido pelos modernos, qual seja, a 
separação entre teoria e ação25. A luz disso, segue a seguinte interpretação: 
Ainda que na esfera teórica Strauss não fosse um partidário de qualquer 
regime político efetivo incluindo a democracia liberal, na esfera prática, da 
ação, era amigo da democracia liberal.  

É preciso, contudo, perceber que há tensão entre o 
conservadorismo de Manent e outros, como o de Oakeshott. A despeito de 
reconhecer a acuidade das “afiadas – se não mortais – lâminas” de 
Oakeshott contra o racionalismo moderno na política, Manent sugere que o 
tipo de conservadorismo propugnado pelo filósofo inglês acaba por 
incorrer em um tipo de particularismo que precariza as bases para o 
entendimento dos conteúdos universais da natureza humana e acaba por 
vacilar em direção ao “‘obscurantismo’”, isto é, que talvez ele tenha ido 
“Muito longe em seu criticismo do ‘racionalismo’” (Manent, 1998a, s.p., 

 
25 Sobre o tópico da separação entre teoria e prática ver também Manent (1998b).  



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

136  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

trad. nossa). Manent assenta sobre as críticas de Kolnai para tecer esses 
comentários, mas se sublinhe que não deixa de haver afinidade aqui com 
as críticas que Strauss desenvolve ao conservadorismo de inglês Burke. 
Não escapa também que Manent se distancia de um tipo de liberalismo 
economicista aos moldes de Hayek e outros que excessivamente 
desconfiam da ascendência estatal na vida social e econômica. De modo 
que Manent se coloca em favor do Estado de bem-estar social moderado, 
pois este serve não apenas para assistência social dos mais vulneráveis, 
mas porque mostra aos cidadãos das sociedades comerciais que há 
obrigações e deveres político para além da espera da subjetividade 
individual ou da lógica de interesses do mercado.  

 
 

Conclusão 
 
Ao cabo, as diferenças entre Manent e Strauss não podem ser 

ignoradas. Entre as principais, enquanto Strauss é muito mais próximo de 
Atenas, Manent o é de Jerusalém, posto que católico (porém aberto, como 
foi São Tomas de Aquino à sabedoria de filósofos pagãos). Podemos 
formular a questão assim, Strauss é um ateniense amigo de Jerusalém, e 
Manent é um jerusalemita amigo de Atenas. Além disso, existe a crítica de 
Manent à figura do filósofo demasiadamente voltada ao eros intelectual e 
distante dos interesses humanos, ainda que haja algum exagero nisso, dado 
que Strauss não foi completamente alheio às coisas e aos problemas 
humanos em seu tempo, é notável que Manent é sem dúvida muito mais 
atraído para as polêmicas do presente em seus artigos e comentários 
(possível herança aroniana). Manent ainda, em vista de maior pendor 
tocquevilliano e ao elogio aristotélico da vita activa, tende a favorecer uma 
perspectiva de participativismo civil e de republicanismo cívico mais 
ampla e mais próxima a de Arendt e de pensadores comunitaristas. Já 
Strauss não foi propenso ao resgate desse elemento do republicanismo 
clássico e por sua leitura da modernidade deduz-se que ele não deixava de 
ver problemas sérios nas tentativas de revitalização do ideal da pólis 



Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   137 

clássica para o contexto moderno26, tal como Rousseau se esforçou por 
fazer e acabou por incentivar o jacobinismo (1989, p. 98). Nesse quesito, 
Strauss pareceu mais contente com a esfera da liberdade individual que a 
sociedade liberal e a virtude burguesa ensejavam. 

Em relação ao nosso problema central a respeito da herança 
straussiana mobilizada em vista da compreensão do regime liberal 
democrático, pode-se concluir por fim que Manent é evidentemente um 
dos pivôs intelectuais desse movimento. Notamos como seu diagnóstico da 
política moderna bebe da fonte de Strauss. Apesar das ressalvas ao regime 
liberal, Manent o considera o melhor dos regimes modernos, chegando à 
postura de amizade crítica ao regime liberal muito similar ao do filósofo 
alemão. Sobretudo, Manent converge de forma abrangente, como vimos, 
com a tese central sobre as raízes político-filosóficos do liberalismo, cujos 
arquitetos foram os filósofos modernos em sua dupla querela contra a 
filosofia antiga e a religião. De forma que fundaram então o regime 
assentado sobre o consenso entre os indivíduos que se traduz na única 
legitimidade democrática da soberania popular. O fim último dessa 
doutrina política sendo a garantia da autopreservação cômoda e da 
independência individual. Frente a esse diagnóstico tanto Strauss quanto 
Manent nos provocam a refletir se esse processo não representa uma 
limitação da potencialidade e grandeza humanas e se não precisamos 
retornar às raízes pré-modernas de nossa tradição a fim de ganhar uma 
perspectiva renovada sobre o sentido da modernidade.  

Ao criticar o individualismo liberal democrático, Manent nos 
provoca a refletir sobre os princípios pré-liberais (o que não significa para 
ele antiliberais) da vida política: a religião, a pátria, o senso comum. Está 
aí sua sensibilidade conservadora. E com isso nos leva a questionar se a 
própria manutenção da ordem liberal não depende desses elementos pré-
liberais. Não seria a realização do ideal do estado de natureza de 
indivíduos desonerados e isolados um pesadelo da razão?  

 
26 Pangle (2006, p. 76-77) também avança esse argumento.  



Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

138  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

É por conta desses questionamentos que podemos concluir que 
Manent se aproxima, ainda que com ressalvas, de uma tradição do 
straussianismo de amizade crítica do regime liberal democrático. Manent 
se distingue assim daquela linha do straussianismo, ligada a Jaffa, que é 
mais apologista do regime e que é menos aberta à perspectiva 
tocquevilliana para refletir sobre os problemas modernos. É evidente 
também que Manent não concorda com os críticos virulentos de Strauss 
que o tem como um antiliberal. Manent se associa mais a linha do 
straussianismo americano relacionada a Allan Bloom, por exemplo, de 
quem também foi tradutor e dedicou ensaios, e que a despeito da amizade 
não poupava críticas ao regime e ao espírito democrático moderno.  
 
 
Referências 

ARON, Raymond. As etapas do pensamento sociológico. Trad. Sergio Bath. São 
Paulo: Martins Fontes, 1999. 

BLOOM, Allan. The Closing of the American Mind: How Higher Education Has 
Failed Democracy and Impoverished the Souls of Today's Students. New York: 
Simon & Schuster, Inc., 1987. 

CONVERSATIONS with Bill Kristol. Harvey Mansfield on John Locke, Aristotle, 
and the Spirit of Liberalism. Youtube, 20 de dezembroo de 2022, 71min23s. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ssf33cMt1as. Acesso em: 20 
fev. 2023. 

DRURY, Shadia. The Political Ideas of Leo Strauss. New York: Palgrave & 
Macmillan, 2005. DOI: https://doi.org/10.1057/9781403978592.  

HENNIS, Wilhelm. Max Webers Fragestellung. Zeitschrift für Politik, v. 29, n. 3, p. 
241-81, 1982.  

HOLMES, Stephen. The Anatomy of Antiliberalism. Cambridge: Harvard 
University Press. 1996.  

JAFFA, Harry. New Birth of Freedom: Abraham Lincoln and the coming of the 
civil war. Maryland: The Rowman & Littlefield Publishing Group, 2018. 

JUN-HYEOK, Kwak; SUNGWOO, Park. Leo Strauss in northeast Asia. New 
York: Routledge, 2019. 

https://www.youtube.com/watch?v=ssf33cMt1as
https://doi.org/10.1057/9781403978592


Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   139 

KESLER, Charles. Crisis of the two constitutions: The Rise, Decline, and 
Recovery of American Greatness. New York: Encounter Books. 2021. 

LILLA, Mark. New French Thought: Political Philosophy. Princeton: Princeton 
University Press, 1994. DOI: https://doi.org/10.1515/9781400863853.  

MAHONEY, Daniel. Modern Liberty and Its Discontents: An Introduction to the 
Political Reflection of Pierre Manent. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul 
(Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield 
Publishing Group, 1998. 

MANENT, Pierre. An intelectual history of liberalism. Trad. Rebecca Balinski. 
Princeton: Princeton University Press, 1995.  

MANENT, Pierre. Aurel Kolnai: A Political Philosopher Confronts the Scourge of 
Our Epoch. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). Modern Liberty and 
Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield Publishing Group, 1998a.  

MANENT, Pierre. Charles Péguy: Between Political Faith and Faith. In: 
MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. 
Maryland: Rowman & Littlefield Publishing Group, 1998b.  

MANENT, Pierre. Christianity and Democracy: Some Remarks on the Political 
History of Religion, or, on the Religious History of Modern Politics. In: 
MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. 
Maryland: Rowman & Littlefield Publishing Group, 1998c.  

MANENT, Pierre. De Gaulle as Hero. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul 
(Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield 
Publishing Group, 1998d.  

MANENT, Pierre. Democracy without nations?: the fate of self-government in 
Europe. Trad. Paul Seaton. Wilmington: ISI Books, 2007.  

MANENT, Pierre. Les Liberaux. Paris: Gallimard, 2001. 

MANENT, Pierre. Liberalism and Conservatism: The Transatlantic 
Misunderstanding. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). Modern 
Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield Publishing Group, 
1998e.  

MANENT, Pierre. Metamorphoses of the city: on the Western dynamic. Trad. 
Marc Lepain. Cambridge: Harvard University Press, 2010 

MANENT, Pierre. Naissances de la politique moderne. Paris: Gallimard, 2007. 

https://doi.org/10.1515/9781400863853


Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

140  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

MANENT, Pierre. On historical Causality. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, 
Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield 
Publishing Group, 1998f.  

MANENT, Pierre. On Modern Individualism. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, 
Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield 
Publishing Group, 1998g. 

MANENT, Pierre. Recovering Human Attachments: An Introduction to Allan 
Bloom’s Love and Friendship. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul (Eds.). 
Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield Publishing 
Group,1998h. 

MANENT, Pierre. Seeing Things politically. Trad. Ralph Hancock. South Bend: 
St. Augustine’s Press, 2015. 

MANENT, Pierre. Strauss and Nietzsche. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, 
Paul (Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield 
Publishing Group, 1998i. 

MANENT, Pierre. The Truth, Perhaps. In: MAHONEY, Daniel; SEATON, Paul 
(Eds.). Modern Liberty and Its Discontents. Maryland: Rowman & Littlefield 
Publishing Group, 1998j. 

MANENT, Pierre. Tocqueville and the Nature of Democracy. Trad. John 
Waggoner. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, 1996.  

MANSFIELD, Harvey. The spirit of liberalism. Cambridge: Harvard University 
Press, 1978. DOI: https://doi.org/10.4159/harvard.9780674431379.  

MANSFIELD, Harvey. The wisdom of “The Federalist”. New Criterion, New 
York, v. 40, n. 1, p. 9, 2011. Disponível em: 
https://newcriterion.com/issues/2011/2/the-wisdom-of-ldquothe-federalistrdquo. 
Acesso em: 10 jul. 2021.  

MANSFIELD, Harvey. Tocqueville: a very short introduction. New York: Oxford 
University Press, 2010. DOI: 
https://doi.org/10.1093/actrade/9780195175394.001.0001.  

MARSHAL, Kai; SHAW, Karl. Leo Strauss in Chinese-speaking world: 
Reorienting the political. London: Lexington Books, 2017. 

MELÓNIO, François. Tocqueville et les Français. Paris: Aubier, 1993 

MERQUIOR, José Guilherme. O Liberalismo: Antigo e Moderno. Trad. Henrique 
de Araújo Mesquita. São Paulo: É Realizações, 1991.  

https://doi.org/10.4159/harvard.9780674431379
https://newcriterion.com/issues/2011/2/the-wisdom-of-ldquothe-federalistrdquo
https://doi.org/10.1093/actrade/9780195175394.001.0001


Iann Endo Lobo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   141 

MINOWITZ, Peter. Straussophobia : defending Leo Strauss and Straussians 
against Shadia Drury and other accusers. Maryland: Lexington Books, 2009. DOI: 
https://doi.org/10.5771/9780739140192.  

MINOWITZ, Peter. What was Leo Strauss?. Perspectives on Political Science, 
Illinois, v. 40, n. 4, p. 218-26, 2011. DOI: 
https://doi.org/10.1080/10457097.2011.611754.  

MORGADO, Miguel. Introdução do tradutor. In: STRAUSS, Leo. Direito Natural 
e História. Trad. Miguel Morgado. Lisboa: Edições 70, 2009.  

MORGADO, Miguel. O conservadorismo do futuro e outros ensaios. Lisboa: 
Edições 70, 2017.  

PANGLE, Thomas. Leo Strauss: an introduction to his thought and intellectual 
legacy. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 2006. DOI: 
https://doi.org/10.56021/9780801884399.  

PANGLE, Thomas. The Spirit of Modern Republicanism: The Moral Vision of the 
American Founders and the Philosophy of Locke. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1988. 

SCHAEFFER, David. Shadia Drury's Critique of Leo Strauss. The Political 
Science Reviewer, Hampden-Sydney, v. 23, p. 80-127, 1994. 

SLOTERDIJK, Peter. Ira e Tempo: ensaio politico filosófico. Trad. Marco 
Casanova. São Paulo: Estação Liberdade. 2012.  

SLOTERDIJK, Peter. O desprezo das massas: ensaio sobre as lutas culturais na 
sociedade moderna. Trad. Claudia Cavalcanti. São Paulo: Estação Liberdade, 
2016. 

SMITH, Steven. Reading Leo Strauss: Politics, Philosophy, Judaism. Chicago: 
The university of Chicago Press. 2006. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763903.001.0001.  

STRAUSS, Leo. An introduction to political philosophy: ten essays. Detroit: 
Wayne State University Press, 1989.  

STRAUSS, Leo. Liberalism: Ancient & Modern. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1995. 

STRAUSS, Leo. Natural right and history. Chicago: The university of Chicago 
Press, 1965. 

STRAUSS, Leo. Studies on Platonic Political Philosophy. Chicago: The 
University of Chicago Press, 1983. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226193878.001.0001.  

https://doi.org/10.5771/9780739140192
https://doi.org/10.1080/10457097.2011.611754
https://doi.org/10.56021/9780801884399
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226763903.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226193878.001.0001


Pierre Manent e a crítica do pensamento político moderno: uma investigação do legado intelectual de 
Leo Strauss 

142  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 107-142, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

STRAUSS, Leo. Thoughts on Machiavelli. Illinois: The Free Press, 1958.  

WEST, Thomas. Leo Strauss and the American Founding. Cambridge: The 
Review of Politics, Vol. 53, No. 1, pp. 157-172, 1991. DOI: 
https://doi.org/10.1017/S0034670500050257.  

WEST, Thomas. The political theory of the American Founding: Natural Rights, 
Public Policy, and the Moral Conditions of Freedom. Cambridge: The Cambridge 
University Press, 2017. DOI: https://doi.org/10.1017/9781316492840. 

ZUCKERT, Catherine; ZUCKERT, Michael. Leo Strauss and the problem of 
political philosophy. Chicago: The university of Chicago Press, 2013. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226135878.001.0001.  

ZUCKERT, Catherine; ZUCKERT, Michael. The truth about Leo Strauss: 
political philosophy and American democracy. Chicago: University of Chicago 
Press, 2006. DOI: https://doi.org/10.7208/chicago/9780226993348.001.0001.  
 
 

Data de registro: 27/03/2023 

Data de aceite: 06/09/2023 

 

https://doi.org/10.1017/S0034670500050257
https://doi.org/10.1017/9781316492840
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226135878.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226993348.001.0001


Ronaldo Tadeu de Souza 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   143 

  O argumento da Lei Natural na Teoria Política 
de Leo Strauss 

 
Ronaldo Tadeu de Souza* 

 
Resumo: Este artigo tem como objetivo reconstruir as alegações de Leo Strauss 
sobre a lei natural. Mesmo entendendo as complexidades da teoria política desse 
judeu-alemão radicado nos Estados Unidos concernente às fontes filosóficas 
(Platão, Tucídides, Maimônides) de suas reflexões, os autores (Nietzsche, 
Heidegger, Schmitt) que orientaram sua formação e o contexto histórico 
(República de Weimar e Estados Unidos) em que viveu, considero que o núcleo 
substantivo-imanente, bem como as implicações políticas que daí decorrem na 
modernidade, das concepções straussianas estão no modo em que se defende a 
legitimidade (imposta) da lei natural. 
  
Palavras-chave: Leo Strauss; Teoria Política; Lei Natural; Modernidade; 
Straussianismo. 
 
 

The Natural Law Argument in Leo Strauss's Political Theory 
 
Abstract: This article aims to reconstruct Leo Strauss' claims about natural law. 
Even understanding the complexities of the political theory of this German Jew 
living in the United States concerning the philosophical sources (Plato, 
Thucydides, Maimonides) of his reflections, the authors (Nietzsche, Heidegger, 
Schmitt) who guided his formation and the historical context (Republic of Weimar 
and United States) in which he lived, I consider that the substantive-immanent 
core, as well as the political implications that derive from it in modernity, of 
Straussian conceptions are in the way in which the (imposed) legitimacy of the 
natural law is defended. 
 

Keywords: Leo Strauss; Political Theory; Natural Law; Modernity; 
Straussianism. 

 
* Doutor em Ciência Política pela Universidade de São Paulo (USP). Professor em Centro 
Universitário FIEO (UNIFIEO). E-mail: ronaldolais@yahoo.com.br. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/6677658938020904. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5602-7064. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68515 

  
  

mailto:ronaldolais@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/6677658938020904
https://orcid.org/0000-0002-5602-7064
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68515
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68515


O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss 

144  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Introdução  
 

Se observamos, através do artigo de George Anastaplo (1999) que 
descreve a passagem de Leo Strauss pela Universidade de Chicago de 
1949 a 1967, os temas tratados por ele, veremos que atravessam toda a 
história da filosofia política. Desde quando proferiu o primeiro curso no 
departamento de ciência política daquele College sobre Rousseau até o 
último no inverno de 1967, um seminário em que as leituras se concentram 
no Além do Bem o do Mal e no Genealogia da Moral, de Nietzsche, a 
variedade de assuntos e tópicos averiguados por Strauss é ao mesmo tempo 
complexa e ampla – haja vista a quantidade de autores do cânone ao qual 
ele dedicou toda a sua vida de scholar. As fontes filosóficas (Tucídides, 
Platão, Xenofonte, Maimônides) desse fundador da teoria política nos 
Estados Unidos, bem como os autores de seu contexto de formação na 
Alemanha (Nietzsche, Heidegger, Schmitt) que ele dispensou reflexões 
discordantes, mas por vezes em concordância, tornam a obra de Leo 
Strauss ainda mais intrincada concernente às suas preocupações, assuntos 
e, sobretudo, sentido. Qualquer avaliação de um dos problemas específicos 
que ele dedicou suas meditações não é suficiente para compreendê-lo em 
termos mais justos. Ainda assim, no que segue este artigo tem como 
objetivo argumentar que a filosofia política e/ou teoria política straussiana 
é uma alegação rigorosa da lei natural como circunstância constitutiva da 
existência. O texto está organizado da seguinte maneira: primeiro, abordo 
os pressupostos da teoria da lei natural presentes no The Political 
Philosophy of Hobbes: its Basis and its Genesis; segundo, comento três 
ensaios de Strauss sobre a lei natural, a saber, Political Philosophy and 
History, On Classical Political Philosophy e O Direito Natural Clássico; 
termino com breves considerações finais para futuras problematizações. 

 
 

Pressupostos da Lei Natural: a nova moral hobbeseana 
 

Thomas Hobbes, talvez tenha sido o autor da filosofia política 
moderna que mais tenha informado o debate sobre o Estado na Alemanha 



Ronaldo Tadeu de Souza 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   145 

das primeiras décadas do século XX (Keedus, 2012). No contexto da 
República de Weimar alguns dos principais pensadores alemães tiver o 
autor do Leviatã como objeto de estuda; junto a Leo Strauss debruçaram-se 
sobre o inglês: Tonnies, Meinecke e Cassirer (Keedus, 2012). Entretanto, o 
primeiro enfrentamento teórico que Strauss teria com Hobbes foi de modo 
indireto. Em 1932, o mais importante jurista do Terceiro Reich, Carl 
Schmitt, publicaria O Conceito do Político. Nele Schmitt definia o político 
a partir da oposição intensificada que ele denominou amigo-inimigo. 
Implícito aqui estava a noção hobbeseana de guerra de todo-contra-todos; 
vale dizer, qualquer concepção política, sobretudo em momento de crise, 
que tenha como pretensão a ordem social tem de ter a capacidade de 
definir, existencial e valorativamente, quem são seus inimigos – contra 
quem está sendo travada a guerra. Strauss desde quando leu o texto de 
Schmitt compreendeu que mais do que simples questão conceitual para um 
erudito, estava em jogo a interpretação de toda uma era: e as implicações 
políticas dela. O liberalismo com as consequências jurídicas e políticas 
advindas dele havia sido o verdadeiro objetivo do texto de 1932; Carl 
Schmitt entendeu que a principal corrente de ideias do mundo moderno 
não era mais adequada para responder ao momento de instabilidade, 
incerteza e crise porque passava a sociedades europeias – em particular a 
sua Alemanha. (Em uma formulação alegórica ele dirá: “Nós na Europa 
Central vivemos sous l’oeil des Russes” (Schmitt, 1992, p. 106)). 

Ainda que considerando Carl Schmitt um mestre, Strauss 
divergiria dos pressupostos por ele construídos no enfrentamento das 
questões mais candentes daquele tempo. Recorrer a Hobbes, era como 
recorrer ingenuamente ao liberalismo. Pois foi ele, com a publicação do 
Leviatã na Inglaterra do século XVII, quem formulou os fundamentos do 
liberalismo ao qual Schmitt procurava criticar – “Em termos mais agudos a 
crítica [de Schmitt] ao liberalismo pretendia aperfeiçoá-lo” (Meier, 2008, 
p. 23). Assim, Strauss (2008, p. 168) dirá que: 

 
A crítica do liberalismo [...] de Schmitt só poderia ser 
consumada se fosse possível conquistar um horizonte 
para além do liberalismo [...] Num horizonte 



O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss 

146  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

semelhante, Hobbes lançou as bases do liberalismo 
[...] Portanto, [...] uma crítica radical do liberalismo 
[...] só é possível com uma compreensão adequada de 
Hobbes. 
 

Ao sair da Alemanha já nazificada com o auxílio do próprio 
Schmitt para uma temporada de pesquisas em universidades europeias, o 
objetivo de Strauss esteve concentrado no desvendamento da teoria 
política de Hobbes. Na Inglaterra, surgiria um dos mais importantes 
comentários acerca do pensamento hobbeseano; como pesquisado no 
Sidney Sussex College na Universidade de Cambridge, o livro de Strauss, 
The political philosophy of Hobbes ganhou a admiração mesmo de não-
straussianos. O importante professer de história econômica da London 
School of Economics, R, H. Tawney, descrever Strauss “Como 
conhecendo mais sobre Hobbes do que qualquer homem inglês [ele é] a 
maior autoridade em Hobbes” (Smith, 2009, p. 23). Qual é o argumento de 
Leo Strauss diante da decisiva ciência política moderna de Hobbes? 

Para os objetivos do presente artigo sugiro que para Leo Strauss o 
ponto mais precípuo da ciência política moderna de Hobbes, o que ele 
chamaria também a nova ciência política (burguesa), foi a profunda 
ruptura que ela empreendeu com noção de lei natural antiga. Os trabalhos 
de Hobbes ao longo dos anos foram cada vez mais se afastando das teses e 
conceitos da filosofia tradicional (Strauss, 1973). É que enquanto “A lei 
natural tradicional [e antiga] é primeiramente e principalmente um objetivo 
de regra e medida, uma ordem obrigatória anterior e independente da 
vontade humana” (Strauss, 1973, p. vii), na lei natural moderna, mais 
precisamente no direito natural moderno ao qual Hobbes deu sentido e 
forma teórica, “A reivindicação subjetiva” (Strauss, 1973, p. vii) de todas 
as vontades humanas é que tem o princípio norteador das formas de vida. 
É certo que Strauss já no Direito Natural e História não utiliza mais a 
distinção entre lei natural (antiga) e direito natural (moderno) – mas no 
âmbito de The Political Philosophy of Hobbes, tal diferenciação sutil 
apresenta um aspecto que deve nos chamar a atenção. Mais à frente ficará 
mais bem delineado o que quero dizer; pelo momento importa afirmar que 



Ronaldo Tadeu de Souza 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   147 

lei significa nesses trechos da hermenêutica straussiana, obrigação a 
seguir, imposição de uma norma imutável e hierarquia natural 
transcendente e por direito entende-se reivindicação para si do que é 
necessário para viver, vontade irredutível a regras a priori e exploração da 
subjetividade sem restrição e/ou oposição das externalidades (nos termos 
de A. P. Martinich o direito moderno – o hobbeseano, sobretudo – 
responde aos efeitos das paixões humanas (2015)).  

Com efeito, a intenção da teoria política de Strauss empenhou-se no 
entendimento das bases morais do Leviatã. A atenção a princípio, como a 
de todo leitor e leitora convencional de Hobbes, estava na relação 
estabelecido por ele entre as impressões do mundo externo (sempre em 
movimento) e as percepções dos indivíduos que são tocados por elas. Daí a 
gênese elementar dos desejos. Contudo, há algo para além dessa 
construção de superfície no texto hobbeseano. Além da vaidade inerente e 
da obsessão pelo prestígio, que Hobbes chamaria de postulados do apetite 
natural (cf. Strauss, 1973, p. 15), havia a forte noção de razão natural. 
Toda a compreensão dos homens, para o Hobbes de Leo Strauss originava-
se em seguir os imperativos daquela, de modo que a primeira lição 
aprendida era que a razão natural estava distribuída igualmente por todos 
os indivíduos. E se todos os indivíduos objetassem as mesmas coisas uma 
luta de morte emergiria a qualquer tempo e lugar. “Luta e conflito” 
(Armon, 2010, p. 177), incitados pela sobreposição da imaginação ao 
subjetivismo (cf. Strauss, 1973, p. 22-23) inevitavelmente, 
impossibilitariam a vida segura – muito pelo contrário, viveríamos sob o 
signo do temor constante por nossas vidas. Diz Strauss: “[Portanto], de 
acordo com Hobbes, a preservação da vida é o bem primário” (Strauss, 
1973, p. 22-23). Com essa posição erigiu-se toda uma nova moralidade, 
toda uma nova lógica de organização da vida; pois na medida em que a 
dedicação para se manter vivo adquiriu sentido, a proteção contra a morte, 
especialmente, a morte violenta tornava o único objetivo do indivíduo 
hobbeseano. Por outras palavras, a exclusividade que o afastamento da 
morte adquiriu na teoria política de Hobbes, a transfigurava na diretriz 
integral da vida humana.  



O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss 

148  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

O que Strauss compreendeu dos arranjos morais da ciência política 
moderna via os trabalhos de Hobbes, tinham implicações mais sérias. 
Supor que os homens se dariam por satisfeitos com a mera proteção da 
morte violenta, era não entender as verdadeiras intenções de do autor do 
Leviatã. Na leitura straussiana duas circunstâncias fundamentais derivam 
da noção de morte violenta como unicamente importante: a primeira é que 
nega-se tudo aquilo que não seja imprescindível para a preservação vida – 
“A conclusão lógica disto [é que] nega-se o valor moral de todas as 
virtudes que não contribuam para construir o Estado, consolidar a paz, 
[portanto, o que for decisivo] para proteger o homem” (Strauss, 1973, p. 
18) – e a segunda é que a incessante busca para afastar a morte violenta, 
impulsionado pelo espírito do medo, significaria cada vez mais ir em 
direção de padrões artificiais de existência, o que na linguagem de Strauss 
chama-se convenções, padrões esses construídos pela vontade absoluta e 
soberana dos homens (Roiz, 2000), de modo que não houvesse qualquer 
risco de perder a vida. Desse modo, The Political Philosophy of Hobbes 
termina por argumentar que a teoria política de Hobbes rompe com toda a 
hierarquia natural pré-humana; e seu desprezo pela filosofia antiga e 
tradicional é evidenciado para Strauss quando funda uma nova ciência 
moral em que “A experiência da vida humana, [dos indivíduos]” (Strauss, 
1973, p. 29) – subjetividade, paixão, procura por prestígio, vaidade, razão 
natural e, principalmente, temor da morte violenta – e consequências que 
dela derivam, sobretudo, o convencionalismo, são o “aspecto original” 
(Strauss, 1973, p. 29) de toda a vivência. Qual foi a resposta de Leo 
Strauss ao empreendimento moderno de Hobbes, mas não só dele? 

 
 

Lei Natural: experiência originária e justiça 
 

Todo o projeto teórico de Strauss a partir da interpretação que fez de 
Hobbes esteve focado em responder aos questionamentos que surgiram 
acerca sentido da era moderna e as crises por que passavam as sociedades 
ocidentais, em particular aquela por que havia passado a Alemanha do 



Ronaldo Tadeu de Souza 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   149 

entre guerras. Não foram outras as intenções implícitas da leitura 
construída por The Political Philosophy of Hobbes que recusar os modos 
de ser do mundo pós-antigo e pós-medieval. O objetivo a partir de agora 
deveria ser “Suspender com a modernidade” (Smith, 1997, p. 181) 
intransigentemente.  

Na filosofia política antiga, a de Platão em especial, é o ponto 
primordial de que parte Strauss para responder aos desafios apresentados 
pela sociedade moderna. Pois foram os “Gregos que demonstraram que 
havia uma articulação natural [na existência] imutável” (Smith, 1997, p. 
183). E que para Strauss, poderia organizar nosso entendimento do que se 
estava enfrentando. No que segue, então comento os textos referidos 
acima, nos quais o problema e/ou solução da lei natural é construído. Neste 
sentido para melhor organizar minha argumentação vou sugerir algumas 
formulações de Shadia Drury sobre a ideia de natureza em Leo Strauss.  

A noção de natureza, ou de lei natural, ou ainda se se preferir de 
direito natural percorre, após Strauss chegar aos Estados Unidos e passar 
na New School for Social Research, Universidade de Chicago, Claremont 
McKenna College e no St. John's College, toda sua obra. Pode-se dizer que 
“[...] [Ele] critica a modernidade [...] em nome do direito natural” (Drury, 
1987, p. 299). Os belos textos, ensaios, artigos para revistas acadêmicas, 
conferências e aulas que produziu nesse período era a tentativa de erguer 
uma interpretação, contraposta à política moderna, sobre o que significa o 
direito natural, de modo a propor não uma retomada total e absoluta dele, 
mas de erigir um ensinamento, uma advertência, sobre aquele (Drury, 
1987). Assim, em termos conceituais o que emergiu da análise de Strauss 
sobre a obra de Thomas Hobbes foi o convencionalismo. Para os 
convencionalistas (modernos) na definição precisa de Drury (1987, p. 300) 
“As regras de justiça são convenções [conventional] no sentido de serem 
não-naturais; elas são produtos da arte ou convenção, não da natureza”. 
Strauss, por vezes, não aborda diretamente o ensino do direito natural; em 
alguns dos seus textos e livros as formulações são construídas de maneira 
alusiva. É desse modo que ele interpreta a ideia de natureza em dois 
pequenos artigos, a saber, On Classical Political Philosophy e Political 



O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss 

150  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Philosophy and History. Nesses dois trabalhos é comentando a filosofia 
política clássica, antiga, que o direito natural adquiri forma teórica. Logo 
nos primeiros parágrafos Strauss afirma que:  

 
Hoje, a ciência política pode acreditar que por rejeitar 
ou emancipar em si mesma da filosofia política, ela 
põe-se em relação mais direita com a vida política; na 
verdade ela está relacionada à vida política através da 
ciência natural moderna, ou da reação da ciência 
natural moderna [à filosofia política clássica] (Strauss, 
1989, p. 50). 
  

O que encontramos na filosofia política clássica que difere da 
ciência natural moderna (e da teoria política de Hobbes)? É que a filosofia 
política clássica parte, e mais do que isso tem como um dos seus eixos 
constitutivos, a aceitação das “Distinções básicas [existentes] [...] na vida 
política” (Strauss, 1989, p. 50). Enquanto a ciência política moderna foi 
fundada na igualdade das exigências como modos de proteção da morte 
violenta, essa havia sido a compreensão de Strauss do pensamento 
hobbeseano, e conformou a política de modo oblíquo, quer dizer a política 
deveria o passou a ser no mundo moderno um conjunto de variações 
convencionais constituídos histórico e culturalmente, a filosofia política 
clássica travou uma “Relação direta com a vida política que determinou 
[sua] orientação e escopo” (Strauss, 1989, p. 50). Daí o fato de a filosofia 
política clássica aceitar que a vida política é a expressão da lei natural 
(imutável) – e hierarquicamente dada. Com efeito; ela, não teve a intenção 
de recusar as distinções, diferenciações, gradações e elevações ou não da 
existência política baseada na natureza: pelo contrário “Ao invés disso, ela 
seguiu cuidadosamente e mesmo escrupulosamente a articulação que é 
inerente [entre] a natureza e a vida política [com seus] [...] objetivos” 
(Strauss, 1989, p. 50) traçados a partir disso. 

Outra maneira de entendermos a teoria política straussiana no que 
diz respeito á lei natural é como ele trata as coisas que são da vida política 
e as coisas que são irremediavelmente, do âmbito da vivência pré-
filosófico (filosófico-político). Novamente a comparação, a querela, com 



Ronaldo Tadeu de Souza 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   151 

os modernos nos é importante aqui; vimos que para Hobbes (e para a 
ciência política moderna) a política não pode existir em condições nas 
quais ela não seja instituída como artefato de garantia da vida dos 
indivíduos, ou seja, na medida em que os homens estão vivendo 
exclusivamente tendo a presença do temor da morte violenta 
preponderando, ameaçando absolutamente a segurança da pessoa humana, 
quer dizer que a política não se faz presenta – sem uma comunidade civil 
(Polin, 2003) que garanta a paz e segurança não há política para os 
modernos. Os clássicos, a ciência política antiga, a de Tucídides, Platão e 
Aristóteles, entenderam que, ao postularem a vida política diretamente (cf. 
Strauss, 1989, p. 54), estavam aceitando a existência “pré-filosófica” 
(Strauss, 1989, p. 54). Nas palavras do próprios Leo Strauss: portanto,  

 
Visto que todas as controvérsias política pressupõem 
a existência da comunidade política, os clássicos não 
estão primeiramente concernidos com a questão de se 
e por quê há, ou deveria haver, uma comunidade 
política; por conseguinte a questão substantiva e 
proposito da comunidade política não é uma 
indagação que guia a filosofia política clássica 
(Strauss, 1989, p. 54). 
 

Eram a modalidades e circunstâncias no contexto pré-filosófico, 
pré-convenções, que os clássicos estavam atentos. É dessa maneira que a 
lei natural dos gregos, Platão em particular – “Strauss considerou a visão 
de Platão da justiça como idêntica à avaliação teórica par excellence do 
direito natural clássico” (Drury, 1987, p. 301) – constitui, o que podemos 
afirmar, a essência da teoria política straussiana. Neste aspecto, surge o 
seguinte questionamento; se o Straussianismo não aceitou a derivação 
convencional do Leviatã para fundar a ordem política, qual e como teria de 
ser, então, tal ordem? Platonista, o autor de Direito Natural e História, 
opõe-se à democracia: a ordem (e regime) política que por definição 
explicitava a noção de convencionalismo. Uma ordem política fundada nos 
direitos naturais modernos e nas instituições civis (a política enquanto tal 
por oposição à pré-política, à pré-filosofia política) não seria plenamente 



O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss 

152  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

uma boa ordem política com vistas à excelência humana, a multidão 
democrática produziria controvérsias infinitas tendo como pressuposto 
seus interesses, demandas e exigências. Assim, Strauss, a partir da ciência 
política clássica, entendia que o governo com vistas à excelência humana e 
a preservação da ordem política, teria de ser baseado no mérito, em termos 
mais técnicos na competência. O mérito e a competência para o governo, 
“A excelência humana [em si]” (Strauss, 1989 1945, p. 55), e Strauss está 
ciente da afirmação polêmica, ou seja, “A virtude, [...] a coragem, a 
habilidade de general [...] e a sabedoria [...] são geralmente preferíveis 
[pelos clássicos” (Strauss, 1989, p. 55)). Ele termina esse ponto com a 
seguinte consideração – “Assim a aristocracia (o governo dos melhores) 
apresentou em si mesma a resposta natural, [a ideia de lei natural], [...] 
para a questão da melhor ordem política [...] como Thomas Jefferson 
coloca, a pura seleção do aristoi natural [leva] ao melhor governo” 
(Strauss, 1989, p. 55). Ainda nos falta uma definição, ao menos 
aproximada do que Strauss entende por lei natural, ou direito natural. Por 
hora, suspendo essa designação, que está mais bem delineada no Direito 
Natural e História e em algumas passagens do The City and Man (no 
capítulo sobre a República de Platão, On Republic’s Plato), para voltar a 
atenção para as apreciações de nosso autor no que concerne a relação (ou 
não) ente a filosofia política e a história – um outro modo de dizer sobre a 
lei natural como dissemos acima. 

Strauss é categórico; “Filosofia política não é uma disciplina 
histórica” (1988, p. 56). Aqui, alusivamente filosofia política espelha a lei 
natural, mas um espelhamento com algum deslocamento. É que trata-se 
nessa concepção de avaliar a filosofia política não especificada a orientar a 
vida política; orientada a expor que a vida política diretamente sem a 
mediação convencional. A filosofia política é abordada como disciplina; e 
com características que a tornam singularmente distinta tanto das ciências 
sociais, quanto e sobremaneira, da história. Essa por sua vez pode ser lida, 
e é por Strauss, correspondendo ao convencionalismo de que tratamos 
anteriormente. Em qual sentido? A história, após o século XVIII (cf. 
Strauss, 1988, p. 27), convergiu para o historicismo. Se antes havia uma 



Ronaldo Tadeu de Souza 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   153 

tênue interação entre filosofia política e história, na disposição do 
conhecimento da coisas humanas, com o advento do historicismo a 
filosofia política perde espaço em informar as coisas da vida política, e da 
vida como tal. Aquele, portanto, passa “A questionar a possibilidade da 
filosofia política” (Strauss). Traçando, sinteticamente, a evolução da 
história ou do histórico em direção ao historicismo, Leo Strauss, afirma 
duas ocorrências decisivas: a primeira foi que na aufklärung viu nascer o 
que conhecemos hoje como filosofia da história; segundo, e consequências 
imediata da primeira é que de aí em diante costumou-se a dizer ou a usar a 
expressão, para o entendimento de um certo momento social e político, 
“espírito do tempo”. De sorte que pela racionalização astuciosa da história, 
cada época e cada tempo, possuía um status particular – e que na medida 
em que transcorria esses dois, ele mudava de sentido. Era como se 
convenções, sempre uma com valor similar à outra no quadro de referência 
social e cultural, fossem se sucedendo a cada período. Por isso que Strauss 
comenta que, “Eles [os historicistas] [...] [pressupunham] que toda ação 
política, como distinguindo-se [nisso] da filosofia política, está preocupada 
com situações individuais” (Strauss, 1988, p. 61). Ora, está correto a 
leitura de Javier Roiz em Leo Strauss (1899-1973): un Pensador 
Perverso? de que “O historicismo analisa a vida humana partindo da 
relatividade de qualquer perspectiva” (2000, p. 34). Strauss jamais aceitou 
isso.  
 Em confronto a isso Strauss reivindica fortemente a filosofia política. Em 
especial a filosofia política clássica. O ponto de partida dele é sustentar 
que do fato de a cidade-estado grega, Atenas, não mais existir, “Ser 
superada pelo Estado moderno” (Strauss, 1988, p. 65), não se segue que a 
filosofia política clássica tenha deixado de ter importância fundamental. É 
justamente o contrário para Strauss. Pois os clássicos tinham a cidade, 
mesmo sob um regime democrático, “A forma mais perfeita de 
organização política” (Strauss, 1988, p. 65); eles não partiam da premissa 
de que todas as outras possibilidades de arranjo político não existiam ou 
porque elas não as conhecessem, mas porque ela era “Essencialmente 
superior a outras formas de associação política conhecidas no mundo 



O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss 

154  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

antigo” (Strauss, 1988, p. 65). Isso independente do cenário histórico 
exclusivo – “particular” (Strauss, 1988, p. 65). Ao buscar o mais alto bem 
(Schall, 1993) a filosofia política clássica estava à procura das coisas 
políticas que são por si-mesmas boas, que de alguma maneira propiciassem 
“Experiências de transcendência [...] em-si” (Schall, 1993, p. 251). Quer 
dizer, que não estivessem submetidas ao arbítrio humano e subjetivo das 
convenções (o convencionalismo) históricas (historicismo). A ciência 
política antiga, a de Platão sobretudo, sedimentou a noção das coisas 
perenes, imutáveis; as coisas políticas boas, o são sempre, o são por 
natureza: assim, “Originalmente a filosofia política clássica adquiriu 
conceitos fundamentais [...] de que o fenômeno político começa como eles 
se apresentam eles-mesmos na consciência natural [...] [no âmbito] pré-
filosófico” (Strauss, 1988, p. 75). É a lei natural que está organizando as 
bases estruturantes da teoria política de Strauss – é ela que configura, 
dizendo de outra forma, os padrões das respostas straussianas para crise de 
nosso tempo. O que é lei natural ou direito natural, então? Voltemos 
nossas atenções nestes parágrafos finais para o Direito Natural e História. 

“Direito natural e história é a mais completa e compreensiva 
avaliação de Strauss” (Gourevitch, 1987, p. 30) sobre os problemas de 
nossa época. Escrito como um conjunto de conferências pronunciadas nas 
Charles Walgreen Lectures da Universidade de Chicago em 1949, e 
publicada em livro em 1952, referida obra é uma das mais importantes da 
teoria política contemporânea. Ela funda o que conhecemos hoje por teoria 
política – uma das áreas que formam a disciplina de ciência política (em 
especial a norte-americana). Não tratarei, nos limites e objetivos do 
presente artigo, de todos o texto de Direito Natural e História; vale referir 
no interesse do leitor e da leitura que ele possui seis capítulos versando a 
respeito do direito natural e a história (cap. I “O direito natural e a 
abordagem histórica”); da diferença entre fatos e valores vis-à-vis do 
direito natural (cap. II “O direito natural e a distinção entre fatos e 
valores”); a noção de direito natural e como ela surge (cap. III “A origem 
da ideia de direito natural”); a filosofia política clássica e natureza (cap. IV 
“O direito natural clássico”); a ruptura da ciência política moderna com o 



Ronaldo Tadeu de Souza 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   155 

direito natural clássico (cap. V “O direito natural moderno: A-Hobbes, B-
Locke”); e o momento de radicalização e intensificação do direito natural 
moderno (cap. VI “A crise do direito natural moderno: A-Rousseau , B-
Burke”). Para nossos fins é o capítulo-IV que devemos estar mais 
concentrados. 

Essa parte da teorização é sugestivo, pois ela além de definir o 
direito natural ela apresenta uma interpretação acerca da justiça – 
contraposta ao direito lido como convenção (convencionalismo). (Na 
verdade é definindo o que justiça é que Strauss define a lei natural.) De 
menor interesse para meu estudo, mas imprescindível na arquitetura de 
sentidos do Direito Natural e História e, portanto, da teoria política de 
Strauss, estão as formulações sobre o regime político, a discussão sobre a 
politeia, a partir da lei natural (natureza) que presentes nesse texto. Segue-
se que: 

 
Um ser é bom [...] se faz bem aquilo que lhe cabe 
fazer [...] um homem será bom se fizer bem seu 
trabalho humano, o trabalho que corresponde à 
natureza do homem e que é exigido por ela [...]. É a 
ordem hierárquica da constituição natural do homem 
que oferece a base para o direito natural conforme os 
clássicos o compreendiam (Strauss, 2014, p. 153). 
 

E mais à frente: “Vida conforme à natureza é a vida da excelência 
ou virtude humana” (Strauss, 2014, p. 153-154). Resulta que o direito 
natural, tal como os clássicos o entendiam, é núcleo substantivo do 
Straussianismo, constitui-se ele na “Asserção [...] e [no] problema 
fundamental – [e nele] [...] está solução” (Gourevitch, 1987, p. 42-43), o 
ensinamento (Drury, 1987), para as principais questões da política, mesmo 
a moderna. Na sequência Direito Natural e História passa a conceituar que 
o “Melhor regime político [...] [é] a um só tempo, desejável e possível 
porque é conforme à natureza; e visto que é conforme à natureza, nenhuma 
mudança natureza humana [...] é necessária para sua realização” (Strauss, 
2014, p. 167), e isso de tal modo que a natureza é (estruturalmente) 
“Antihistoricista e imutável” (cf. Gourevitch, 1987, p. 32). Nesse ponto 



O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss 

156  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Strauss é controvertido. Ele espelha o melhor regime ao direito natural, 
como estamos abordando; ocorre que, hierárquica e permanentemente, 
aqueles mais próximos da natureza são os “Homens excelente, ou a 
aristocracia” (Strauss, 2014, p. 169) pois esses possuem as virtudes que 
não são dadas e/ou adquiridas pelas convenções – pelo direito no sentido 
moderno. Assim, Strauss supõe que a melhor ordem política tem de ser 
aquela baseada na estrutura natural-hierárquica da existência entre os 
homens. Com isso, estamos em condições a partir dessa reconstrução 
argumentar que a lei natural se define por aquilo que é justo (a concepção 
de justiça platônica mobilizada por Strauss na reflexão que ele empreende 
sobre a crise moderna). A “Justiça, diz ele, dá a cada um o que lhe é 
devido [...] [e] se quisermos que a justiça continue sendo boa, precisamos 
concebê-la como essencialmente independente da lei” (Strauss, 2014, p. 
177). E a cada um o que lhe é devido (e justo) é mais conforme e de 
acordo com a natureza. O modelo que Leo Strauss incita ao leitor e leitora 
e persuasivo, e podemos terminar com ele: 

 
Tomemos o exemplo do menino grande que tinha um 
casaco pequeno e do menino pequeno que tinha um 
casaco grande. O menino grande é o dono [legal, 
convencional e] legítimo do casaco pequeno porque 
ele, ou seu pai, o comprou. Ainda assim, não lhe é um 
bom casaco, não lhe cai bem [por natureza]. O 
governo sábio, portanto, tomará o casaco grande do 
menino pequeno, dando-o ao menino grande sem 
nenhuma consideração pelo direito [...] (Strauss, p. 
177-178). 
 

Em outras palavras – é pela lei natural, ou direito natural, ou ainda 
natureza, e não pelo historicamente convencionado pela subjetividade dos 
homens (como a ciência política moderna de Hobbes queria) que o casaco 
grande deve ser entregue por justiça ao menino grande – e vice-versa. 
 
 
 
 



Ronaldo Tadeu de Souza 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   157 

Considerações Finais 
 

Abordei ao longo do artigo a noção straussiana de lei natural. 
Malgrado as diversas leituras e intepretações que corpus de comentadores 
de Strauss produziu e vem produzindo, leituras essas que entendem ser 
Strauss um autor na contemporaneidade preocupada com a vida 
contemplativa, com vida voltada para o cultivo pessoal da filosofia e do 
saber, bem com um autor profundamente cético da sociedade moderna, eu 
argumentei que no núcleo da teoria política do autor de Thoughs on 
Machiavelli, Da Tirania, The Argument and Action of Plato’s Laws e What 
is Political Philosophy? é a lei natural. Foi ela desde quando estipulou o 
diagnóstico de nosso tempo através do comentário de Hobbes que organiza 
toda as intepretações de Strauss até sua morte em 1973. No contexto desse 
artigo pude reconstruir apenas três trabalhos da teoria política straussiana. 
Pelo que algumas indagações precisam ser problematizadas: quais as 
implicações da lei natural no enquadramento geral dos textos de Strauss? 
Como se põe a natureza em uma era que a negou ontologicamente, a era 
moderna? E o que está oculto, ou o que Leo Strauss está ocultando, haja 
vista ser ele um mestre da escrita esotérica, na noção de lei natural 
clássica? A repostas a essas indagações terão de aguardar outros artigos. 
 
 
Referências 

ANASTOPLO, George. Leo Strauss at the University of Chicago. In: DEUTSCH, 
Kenneth; MURLEY, John A. (Eds.). Leo Strauss, the Straussians, and the 
American Regime. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, 1999.  

ARMON, Adi. Just before the “Straussianism”: the Development of Leo Strauss’s 
political thought from the Weimar Republic to America. New German Critique, 
Ithaca, n. 111, p. 173-198, 2010. DOI: https://doi.org/10.1215/0094033X-2010-
019.  

DRURY, Shadia. Leo Strauss’s Classic Natural right Teaching. Political Theory, 
v. 15, n. 3, p. 299-315, 1987. DOI: 
https://doi.org/10.1177/0090591787015003001.  

https://doi.org/10.1215/0094033X-2010-019
https://doi.org/10.1215/0094033X-2010-019
https://doi.org/10.1177/0090591787015003001


O argumento da Lei Natural na Teoria Política de Leo Strauss 

158  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 143-158, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

GOUREVITCH, Victor. The Problem of Natual Right and the Fundamental 
Alternatives in Natural Right and History. In: DEUTSCH, Kenneth; SOFFER, 
Walter (Eds.). The Crisis of Liberal Democracy: A Straussian Perspective. New 
York: State University of New York Press, 1987. 

MARTINICH, Aloysius Patrick. Leo Strauss’s Olympian Interpretation: right, 
self-preservation, and law in The political philosophy of thoams Hobbes. In: 
SCHRÖDER, Winfried (Ed.). Reading Between the Lines - Leo Strauss and the 
History of Early Modern Philosophy. Berlin: De Gruyter, 2015. DOI: 
https://doi.org/10.1515/9783110424294-005.  

POLIN, Richard. O Mecanismo Social no Estado Civil. In: QUIRINO, Célia G.; 
SADEK, Maria T. (Orgs.). O Pensamento Político Clássico. São Paulo: Martins 
Fontes, 2003. 

ROIZ, Javier. Leo Strauss (1899-1973): um pensador perverso? Revista de 
Estudios Políticos, Madrid, n. 110, p. 27-57, 2000. 

SCHALL, James V. Transcendence and Political Philosofphy. The Review of 
Politics, v. 55, n. 2, p. 247-265, 1993. DOI: 
https://doi.org/10.1017/S003467050001737X.  

SMITH, Steven B. Leo Strauss: The Outlines of a Life. In: SMITH, Steve B. 
(Ed.). The Cambridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009. DOI: https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026.  

STRAUSS, Leo. The Political Philosophy of Hobbes. Its Basis and Its Genesis. 
Chigago: The University of Chicago Press, 1973. 

STRAUSS, Leo. Political Philosophy and History. In: STRAUSS, Leo. What´s 
Poitical Philosophy? Chicago: University of Chicago Press, 1988. 

STRAUSS, Leo. On Classical Political Philosophy. In: STRAUSS, Leo. The 
Rebirth of Classical Political Rationalism: Na introduction to the thought of Leo 
Strauss. Chicago: The university of Chicago Press, 1989. 

STRAUSS, Leo. Direito Natural e História. São Paulo: WMF Martins Fontes, 
2014. 
 
 

Data de registro: 28/02/2023 

Data de aceite: 06/09/2023 

 

https://doi.org/10.1515/9783110424294-005
https://doi.org/10.1017/S003467050001737X
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521879026


Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   159 

  O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e 
Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

 
Elvis de Oliveira Mendes* 

 
Resumo: O tema da religião possui lugar central no pensamento de Leo Strauss, 
de fato, um dos aspectos mais importantes de sua crítica da modernidade passa 
pela forma que a religião é tratada pelos “filósofos das luzes”. Nesse estudo, 
apresento o caráter cético da crítica straussiana em relação à pretensão racionalista 
de substituir a fé religiosa pelo primado da razão teórica. Com isso, pretendo 
mostrar que para Strauss, é a manutenção da tensão entre fé e razão ou “o conflito 
entre Jerusalém e Atenas”, que torna possível a existência de modos de vida 
diferentes, como resultado de disposições distintas do espírito humano, o que 
revela o caráter profundamente fideísta de sua crítica. 
 
Palavras-chave: Leo Strauss; Problema Teológico-Político; Jerusalém a Atenas; 
Fideísmo. 
 
 

The Philosopher and Religion or “Between Jerusalem and Athens”: Leo 
Strauss and the Theological-Political Problem 

 
Abstract: The theme of religion has a central place in the thought of Leo Strauss, 
in fact, one of the most important aspects of his critique of modernity is the way in 
which religion is treated by the “philosophers of the Enlightenment”. In this paper, 
I present the skeptical character of the Straussian critique in relation to the 
rationalist intention of substituting religious faith for the primacy of theoretical 
reason. With this, I intend to show that for Strauss, it is the maintenance of the 
tension between faith and reason or “the conflict between Jerusalem and Athens”, 
which makes possible the existence of different ways of life, as a result of 

 
* Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Pesquisador em 
Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq). E-mail: 
elvis.oliver@live.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0370724581551831. ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68080 

  
  

mailto:elvis.oliver@live.com
http://lattes.cnpq.br/0370724581551831
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68080
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68080


O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

160  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

different dispositions of the human spirit, which reveals the profoundly fideistic 
character of his criticism. 
 
Keywords: Leo Strauss; Theological-Political Problem; Jerusalem and Athens; 
Fideism. 
 
 

Se tivermos uma visão panorâmica da luta 
secular entre filosofia e teologia, 

dificilmente podemos evitar a impressão de 
que nenhum dos dois antagonistas jamais 
foi bem-sucedido em realmente refutar o 

outro.  
(Leo Strauss) 

 
 

Neste artigo, analisarei de acordo com a interpretação straussiana 
de que maneira a filosofia enquanto um tipo de conhecimento 
naturalmente subversivo e perturbador, é algo de indesejado pela maioria 
dos indivíduos que habitam a cidade, sobretudo, os religiosos e defensores 
da tradição. Serão desenvolvidas algumas considerações sobre o problema 
teológico-político na visão de Strauss, que envolve o caráter problemático 
da prática genuína da filosofia enquanto um questionamento radical sobre 
a natureza de todas as coisas e sua relação com a sociedade política. De 
fato, a filosofia compreendida assim, enquanto um tipo de conhecimento 
subversivo e transgressor, é totalmente indesejável porque se mostra como 
algo capaz de colocar em dúvida qualquer moralidade ou dogma, seja ele 
público ou religioso. Por ser essa a natureza mesma da filosofia, é que 
Strauss vê nessa prática uma potência capaz de gerar uma querela ainda 
mais profunda e radical, entre filosofia e religião, isto é, entre indivíduos 
de espírito livre que desejam viver uma vida de busca autônoma pelo 
conhecimento e aqueles que preferem o refúgio de uma vida de amor e 
obediência de acordo com as verdades reveladas. Assim, a diferença entre 
a vida filosófica e a vida religiosa e o necessário abismo que as separam 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   161 

será o tema privilegiado dessa abordagem, isto é, o antagonismo 
fundamental entre dois tipos distintos de modos de vida, o do filósofo e o 
do profeta, o qual Strauss recorre a metáfora do “conflito entre Jerusalém e 
Atenas”.  

Para tanto, a presente análise se desenvolverá em dois momentos, 
no primeiro será analisado em que medida o ateísmo discreto de Strauss é 
decisivo em sua compreensão do papel existencial da religião. Além disso, 
pretendo mostrar o que se entende por problema teológico-político e de 
que maneira a tensão entre razão e revelação é um tema fundamental para 
a compreensão da crítica straussiana à modernidade. De fato, segundo 
Strauss, os ataques dos racionalistas modernos à religião enquanto um tipo 
de visão arcaica e supersticiosa que precisava ser superada pela razão 
acabou por se tornar uma nova religiosidade, acabou por esvaziar a 
existência de sentido, dado que filosofia e religião servem a tipos distintos 
de indivíduos e são produtores de modos de vida diferentes. Em um 
segundo momento, será explorado o aspecto fideísta do pensamento 
straussiano que vê nesse conflito entre fé e razão o equilíbrio da vida 
ocidental, pois é o que possibilita diferentes formas de vida. Nesse sentido, 
será analisado o aspecto cético do insight straussiano no que se refere a sua 
suspeita em relação à razão enquanto algo que pode preencher o vazio 
deixado pela religião e a defesa de sua função simbólica, como um 
elemento fornecedor de sentido para a vida da maioria dos indivíduos. 
 
 
A questão do ateísmo e o problema teológico-político 
 

Em seus escritos Strauss não professa abertamente nenhuma fé 
religiosa nem tácita e nem explicita, o máximo que podemos falar sobre 
isso não está em seus textos oficiais, mas pode ser analisado a partir de 
afirmações feitas em algumas cartas a amigos em que confessa sua falta de 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

162  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

fé1. No entanto, vale ressaltar que tratar desse dado biográfico não é o foco 
principal dessa abordagem, na verdade a interpretação que se pretende 
desenvolver com esse estudo está mais interessada em analisar de que 
maneira Strauss entende a complexa relação entre filosofia e religião, ou 

 
1 Em uma carta de 23 de Junho de 1934 endereçada a Jacob Klein, Strauss já em Londres ao 
relatar sérios problemas econômicos e uma vida bastante austera, tenta encorajar seu amigo 
quando diz: “Agora, suas observações gerais, que me surpreenderam, para não dizer que me 
horrorizaram, por seu tom derrotista. É bom aprender com os acontecimentos, mas não é 
bom deixar que eles digam a coisa certa... Não há razão para ‘rastejar’, quero dizer, para 
falar sobre ‘Deus’. E mesmo que fôssemos amontoados de volta no gueto e assim forçados 
a ir à sinagoga e guardar toda a lei, também teríamos que fazer isso como filósofos...” Cf. 
STRAUSS, Leo. Gesammelte Schriften. v. 3. Metzler: H./W. Meier, 1996. p. 516. Como é 
possível perceber há certa antipatia em relação aos “caminhos da fé”, além disso, ainda na 
mesma carta, Strauss afirma: “[...] isso não muda a diferença fundamental entre filosofia e 
revelação: a filosofia pode ser reconciliada com a fé, a oração e a pregação, mas nunca 
podem se combinar” (Strauss, 1996, p. 516). Essa afirmação mostra que o problema 
teológico político e o fideísmo já estavam presentes em sua reflexão de juventude. Em outra 
carta também para Klein datada de 13 de outubro de 1934, Strauss ironiza o que chama de 
“otimismo inato” (congenitalen Optimismus) do colega em relação à política e afirma que 
ele mesmo “Só poderia ser otimista se pudesse acreditar na providência divina e nos 
milagres” (Strauss, 1996, p. 527). O que revela um tom seco fortemente ateu. Em uma carta 
enviada a outro amigo, o historiador e teólogo judeu Gershom Scholem, datada de 7 de 
julho de 1973, já velho e muito doente poucos meses antes de morrer, Strauss afirma que 
não era capaz de obter o conforto trazido pela fé e diz que seu lema de vida foi, 
parafraseando Averrois, “Moriatur anima mea mortem philosophorum” (deixe minha alma 
morrer a morte dos filósofos). Em seguida ele afirma “Eu nunca fui um messiânico, não 
posso me tornar um agora” (Strauss, 1996, p. 769). Paradoxalmente, mais próximo de 
morrer, em outra carta para Scholem datada de 30 de setembro do mesmo ano, Strauss faz a 
seguinte afirmação: “Eu tenho a sensação de que o CHEFE não vai me condenar [porque 
ele é um Deus misericordioso] (Strauss, 1996, p. 771). Essas últimas cartas trocadas com 
Scholem, estão cheias de expressões em Hebraico, o que pode indicar uma reaproximação 
de Strauss com o judaísmo. Strauss morreu algumas semanas depois da escrita dessa carta. 
Outro comentário interessante sobre isso, achamos numa carta de Hannah Arendt 
endereçada a Karl Jaspers onde este último pede notícias de Leo Strauss na América e 
Arendt responde que ele teria se assumido ateu, o que parece surpreender o colega. Cf. 
ARENDT, Hannah; JASPERS, Karl. Correspondence, 1926-1969. Trad. Robert and Rita 
Kimber. Orlando: Harcoust Brace & Company, 1992. p. 244. Embora, isso não tenha sido 
uma afirmação direta de Strauss, mas mostra que sua “fama” de intelectual ateu correu pelo 
ambiente acadêmico norte-americano, a ponto de se tornar tema de conversas até de 
pessoas que não estavam ligadas a ele, visto que Arendt não tinha nenhuma relação de 
amizade com o professor Strauss. Ver também sobre isso: SMITH, Steven. Gershom 
Scholem and Leo Strauss: Notes toward a German-Jewish Dialogue. Modern Judaism, 
Oxford, v. 13, n. 3, p. 209–229, 1993.  



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   163 

entre razão filosófica e fé bíblica, e de que maneira sua compreensão 
acerca disso confere aspectos peculiares a sua forma de enxergar a 
tradição.  

Sobre isso, vale dizer que este estudo abarca uma leitura 
direcionada ao Strauss pós emigração, já distante de sua juventude na 
Alemanha enquanto um homem formado a partir dos preceitos do 
conservadorismo judaico e apoiador do movimento sionista, sobre o qual 
ele mesmo veio a afirmar que sua conversão foi um impulso de juventude 
e possuía motivações puramente políticas2. Sua relação com o sionismo foi 
aparentemente abandonada antes mesmo da Segunda Guerra3. Não 
obstante, o tema da religião esteja sempre presente e seja uma das chaves 
fundamentais na leitura de seus textos, ele não se coloca de forma muito 
pessoal acerca do assunto, no máximo estabelece metodologicamente uma 
distinção radical entre as figuras do filósofo e do profeta, deixando claro 
que aqueles que amam o conhecimento ou buscam por ele enquanto algo a 
ser desvelado, escolheram ficar do lado da filosofia.  

Sendo assim, mesmo sem emitir uma posição pessoal clara sobre o 
assunto em seus artigos e livros oficiais, se levarmos a cabo a própria 
orientação straussiana sobre o assunto deve-se prestar atenção justamente 
ao que não é dito, com efeito, seu silêncio pode dizer muitas coisas, entre 
as coisas que podem ser ditas acerca disso, uma delas é que de fato Strauss 
não era um religioso ou até mesmo que na sua defesa da função moral e 

 
2 STRAUSS, Leo. A Giving of Accounts. In: STRAUSS, Leo. Jewish Philosophy and the 
Crisis of Modernity. Albany: State University of New York Press, 1997. p. 460. Ver 
também o que Strauss diz sobre isso em: Cf. STRAUSS, L. Gesammelte Schriften, p. 517. 
3 Numa carta endereçada a Walter Benjamim, Strauss veio a afirmar que seu Phiosophy and 
Law, escrito ainda em sua juventude na Alemanha era um testemunho de que o ateísmo é a 
mais importante solução judaica. Cf. STRAUSS, Leo. The early writings (1921-1932), 
translated and edited by Michael Zank. State University of New York, 2002, p. 23. Ver 
também sobre isso: MULLER, J. Leo Strauss: The Political philosopher as a Young 
Zionist, Jewish Social Studies; History, Culture, Society, n.s 17, no. 1, 2010, pp. 88-115. 
Ver também: TAYLOR, S. Between Philosophy and Judaism: Leo Strauss’s Skeptical 
Engagement With Zionism. Journal of the History of Ideas, Vol. 78. No. 1, 2017, pp. 95-
116. Ver ainda: SMITH, S. Leo Strauss’s discovery of the theologico-political problem, 
Vol 12, Issue 4, 2013, p. 388-408. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

164  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

política da religião está posto um profundo ateísmo de tipo platônico, que 
entende a bíblia como um instrumento fundamental que, por meio da 
criação de belos mitos pode servir de orientação para a maioria das 
pessoas, o que corrobora com afirmações de cartas e o citado silêncio de 
Strauss sobre o assunto em suas obras mais importantes. No entanto, como 
já foi dito aqui se Strauss era ou não ateu não tem importância para nosso 
tema precípuo, o que importa é que ele sustenta uma leitura ateia do 
fenômeno político já que na sua interpretação, a própria filosofia e sua 
forma de explicar a natureza das coisas se configura como uma postura 
radicalmente ateia4. O que pode ser percebido já na crítica à teologia 
política de Schmitt, presente na resenha feita pelo jovem Strauss ao 
Conceito do Político5. 

Ainda sobre o ateísmo de Strauss, é importante frisar que na 
presente interpretação a afirmação de seu ateísmo deve ser compreendida 
enquanto uma posição pessoal de Strauss, não se trata de uma defesa 
filosófica do ateísmo, visto que se houvesse em Strauss uma defesa 
filosófica do ateísmo ele cairia no dogmatismo moderno cujo a religião 
revelada é o principal alvo de ataques. Sendo assim, a afirmação feita aqui 
sobre o ateísmo de Strauss possui um caráter especulativo meramente 
biográfico, do ponto de vista filosófico, o próprio Strauss afirma que a 
relação entre razão e fé se configura enquanto um grave impasse, já que 
nem a razão é capaz de provar que a revelação é falsa, assim como a 
religião não é capaz de provar que a revelação é verdadeira. Embora 
Strauss afirme que a prática filosófica exige um espírito cético que se 
aproxima mais do ateísmo do que da fé, isso não implica uma defesa do 
ateísmo enquanto superação da religião e caminho prático para as 
sociedades. 

De fato, embora possamos pensar que o ateísmo tenha sido 
provavelmente, no fim das contas, uma convicção íntima de Strauss, deve-
se lembrar que nos textos isso nunca aparece claramente e que a posição 

 
4 STRAUSS, L. Reason and Revelation, 146. 
5 STRAUSS, L. Notes on Concept of the political, p. 97-122. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   165 

zetética que Strauss pretende advogar para a filosofia em sua obra visa se 
opor tanto ao dogmatismo positivo esposado pelos teístas quanto ao 
dogmatismo negativo esposado pelos ateus. Sobre isso, vale lembrar da 
distinção straussiana entre o “amor à verdade”, que é próprio da filosofia 
entendida como atividade essencialmente zetética, e a “probidade 
intelectual”, que é a posição em que desemboca o pensamento moderno ao 
se radicalizar, posição que leva esse pensamento a preconizar um ateísmo 
arbitrário. 

Se aceito isso, diante desse suposto ateísmo de Strauss o que se 
constata em sua vasta obra é que: primeiro, o filósofo dedicou grande parte 
de sua vida ao complexo assunto da fé e suas implicações em temas de 
política e moral, o que tornou o problema da relação entre filosofia e 
religião uma de suas questões centrais. O segundo ponto é que, se ateu ou 
não, Strauss de fato conhecia muito bem as três grandes tradições 
monoteístas. Como se percebe, ao conhecer um pouco das obras de Strauss 
ele não se furta em utilizar analogias e parábolas presentes tanto na Torá 
judaica quanto na bíblia cristã, o que demonstra em considerável medida 
sua dedicação nos estudos das Escrituras Sagradas que influenciam a 
moralidade do mundo ocidental. Por fim, a importância de explicação 
sobre essa questão se dá para evitarmos certos equívocos interpretativos, e 
ajudar a entender que o propósito da leitura do fenômeno da religião para 
Strauss funciona enquanto forma de analisar seu papel histórico na política 
enquanto um aspecto característico da raça humana em sua busca de 
sentido e organização das sociedades. 

Sendo assim, o problema teológico-político surge no pensamento 
de Strauss primeiro como um diagnóstico das consequências últimas da 
tentativa moderna de secularização radical da sociedade. Segundo, aparece 
como um processo de reconstrução conceitual a partir de uma revisão da 
maneira pré-moderna de lidar com essa tensão entre a filosofia e a religião 
como alternativa viável diante das possibilidades atuais. Assim, ao que 
parece, Strauss pretendia recorrer a outros caminhos que não fosse pelas 
vias teocráticas, quais sejam, pelo fundamentalismo religioso ou pela 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

166  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

teologia política6. De fato, sobre o que Strauss veio a chamar de problema 
teológico-político é necessário se esclarecer que se trata de um problema e 
não de uma doutrina, o problema teológico-político no pensamento de 
Strauss aparece enquanto a tentativa de compreensão do choque ou a 
oposição entre fé e razão7.  
 Na ótica straussiana, esse é o antagonismo radical do espírito 
humano, que se revela de forma mais contundente no Ocidente, justamente 
porque foi onde se consolidou um modelo de sociedade profundamente 
marcada pela filosofia e ciência, isto é, foi no Ocidente que se fundou uma 
sociedade alicerçada na liberdade e na busca racional pela melhor forma de 
viver. Mas essa característica fundamental do Ocidente se choca 
diretamente com um outro tipo de visão de mundo totalmente oposta à 
filosofia e ciência, que é o modo de vida bíblico ou religioso que é de igual 
maneira uma das fundações do mundo ocidental.  

Com isso, se revela uma oposição radical entre os dois modelos de 
conhecimento fundantes do Ocidente e que ambos de maneira distinta se 
pretendem universais. No entanto, não há um regime político ou 
moralidade universal que possa ser aplicado a todos os povos, lugares e 
tempos históricos, como foi já percebido por Aristóteles, e é justamente 
por isso que a figura do filósofo suspeita de toda moralidade e verdades 
convencionais, enquanto que a religião tende a afirmar ser a detentora de 
uma verdade universal para todos os povos e tempos, que se choca com a 
verdade universal de outros povos baseados em outras convenções. Diante 
disso, dado que a filosofia é um modo de vida peculiar (bios theoretikos) 
marcado pelo erotismo da busca do conhecimento do todo ou do eterno, é 
justamente o oposto da religião, pois consciente de que as sociedades 
possuem códigos morais distintos por serem baseadas na convenção, busca 

 
6 De acordo com a interpretação de Strauss, “Por teologia política deve-se entender como 
ensinamentos políticos baseados na revelação divina” (Strauss, 1989, p. 13). 
7 Ver sobre isso: OLIVEIRA, R.R. Leo Strauss, A Filosofia e o Problema Teológico-
Político, In: CARSOSO, D. (Org.). Pensadores do Século XX. 2. Ed. São Paulo: Edições 
Loyola: Paulus, 2013. p. 25. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   167 

no caráter imutável da natureza o conhecimento da totalidade a partir de 
um retorno aos princípios. 

Ora, para Strauss esse conflito entre religião e filosofia é insolúvel 
e portanto saudável e necessário, deve ser compreendido como a essência 
mesma do espírito do Ocidente, o fato de estar alicerçado em dois modos 
de vida e verdades antagônicas é o que permite que hajam modos de vida 
diferentes. Portanto, ao ver de Strauss a crise moral e política aprofundada 
na contemporaneidade foi causada em considerável medida pela tentativa 
de eliminar esse conflito, isto é, o tipo de pensamento filosófico e 
científico característico da modernidade enxergou na religião revelada uma 
inimiga a ser superada ou destruída, pois “mantinha a humanidade na 
escuridão”, no entanto, o pensamento filosófico moderno ao proceder 
assim, se converteu em um outro tipo de dogma, a fim de ditar qual o 
modo de vida correto para todas as pessoas em todos os lugares.  

De fato, o imaginário intelectual forjado pelos filósofos das luzes 
viu nessa antiga instituição o maior de todos os obstáculos a serem 
superados em sua marcha inexorável rumo à construção de um novo 
mundo. Em outras palavras, pode-se dizer que a religião aparece como 
uma pedra no terreno onde o empreendimento moderno seria erigido, a 
saber, uma nova sociedade formada por homens e mulheres racionais e 
livres, sobretudo, com o olhar apontado para o progresso e para a 
prosperidade8, elementos primordiais garantidos pelo caráter exato da 
cientificidade moderna, livre dos grilhões da ignorância e das superstições 
provenientes da religião. Inevitavelmente, para que esse ambicioso projeto 
fosse de fato efetivado, o maior edifício produtor de símbolos e orientador 
da vida e dos valores do mundo pré-moderno precisava ser imediatamente 
demolido. 

Diante disso, é possível perceber que a modernidade é 
profundamente marcada pelos ataques à religião e à teologia bíblica. As 
consequências práticas disso se mostram, sobretudo, na forma de 
aproximação das Escrituras Sagradas, já que o estudo teológico e a 

 
8 Ver o que Strauss diz sobre isso na introdução de: The city and man, p. 1-12. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

168  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

exegese bíblica foram paulatinamente sendo reduzidos a um estudo 
antropológico ou linguístico da bíblia9, pelo fato da ideia de milagre se 
mostrar algo totalmente irracional diante da supervalorização das verdades 
científicas em detrimento da verdade revelada. Nesse sentido, na visão de 
Strauss o Tratado Teológico-Político de Spinoza teve como principal 
objetivo refutar os argumentos levantados em prol da revelação ao longo 
dos séculos. E Spinoza teve sucesso nisso, ao menos na medida em que o 
livro se tornou o documento clássico do ataque “racionalista” e 
“secularista” à crença na revelação10. Como o próprio Strauss explica já na 
introdução de seu Spinoza’s Critique of Religion: 

 
Como é geralmente aceito, Spinoza, mais do que 
qualquer outro homem, estabeleceu as bases para este 
tipo de estudo bíblico. No sétimo capítulo de seu 
Tratado Teológico-Político, ele determina os temas e 
objetivos fundamentais da nova disciplina; nos 
capítulos subsequentes, ele chega a resultados 
fundamentais que permaneceram aceitos no 
desenvolvimento posterior da disciplina. Pode-se 
descrever esse tipo de estudo da Bíblia como 
histórico. A questão filosófica à qual o estudo 
moderno da Bíblia faz emergir é primariamente a 
questão metodológica, a questão dos métodos dos 
estudos históricos ou das “ciências da cultura”, 
distinta da ciência natural (Strauss, 1997, p. 35, 
tradução nossa).11 

 
9 Sobre isso, Feuerbach na obra A essência do Cristianismo, traz como tese central a 
afirmação de que para entendermos o Deus de um povo, basta primeiro entender a cultura, a 
linguagem e o imaginário do próprio povo, esta postura reduz a teologia à uma 
antropologia, o que coloca Deus no âmbito da cultura e elimina completamente qualquer 
perspectiva de um Deus transcendente ou experiência espiritual. Cf. FEUERBACH, L. A 
Essência do Cristianismo. Tradução e notas de José Silva Brandão. Petropolis, RJ: Vozes, 
2007, p. 44. 
10 Cf. STRAUSS, Leo. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1988, p. 145. 
11 “As is generally admitted, Spinoza more than any other man laid the foundation for this 
kind of Biblical study. In the seventh chapter of his Theologico Political Tractate, he 
determines the fundamental themes and goals of the _new discipline; in the subsequent 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   169 

 
Ora, o método de interpretação da bíblia efetuado por Spinoza é 

nomeado histórico-crítico, por seu foco em uma espécie de “historicismo” 
das Escrituras, não é por um todo creatio ex nihilo do pensamento 
spinozano, mas sim fruto da consolidação e do eco dos esforços antes já 
esboçados por pensadores fundamentais do Renascimento, como Nicolau 
Maquiavel, Richard Simon, Isaac Le Peyrère e Thomas Hobbes, onde cada 
um ao seu modo, delimitaram as dimensões do sagrado e do profano como 
forma de tornar a vida neste mundo algo mais importante, em detrimento 
das preocupações com a eternidade ou com a salvação da alma vistos 
como algo urgente e perene.  

Sendo assim, o método de Spinoza, contudo, perpassou os 
resultados alcançados pelos seus antecessores, através de uma articulação 
sofisticada e método detalhado de interpretação que estava, por um lado, 
de acordo com os princípios da filosofia racionalista vigente, por outro, 
avançou ao colocar em questão não apenas a autoridade da igreja, a 
veracidade dos milagres e das revelações, mas as bases no tocante à 
política. Deste modo, Spinoza conseguiu ser muito mais profundo e eficaz 
ao exercer algo sem precedentes devido a sua genialidade no âmbito da 
hermenêutica12, sobretudo, seu trabalho exegético, a partir da leitura 
espelhada da torá e da bíblia cristã e seu conhecimento do hebraico.  

Com efeito, parecia que a religião estava realmente com os dias 
contados e que era só uma questão de tempo para que a razão filosófico-
científica tomasse seu posto no que lhe confere a orientação da vida. 
Strauss vê nos esforços cada vez mais empenhados dos racionalistas 
modernos consequências terríveis, já que para ele o otimismo excessivo 
que influenciou gerações de pensadores e cientistas desembocaria num 

 
chapters he arrives at fundamental results which remained accepted in the later 
development of the discipline. One may describe this kind of study of the Bible as historical. 
The philosophic question to which the modern study of the Bible gives rise is primarily the 
methodological question, the question of the methods of historical studies or of ‘the 
sciences of culture,’ as distinguished from natural science”. 
12 Ver sobre isso: Moreau, Pierre-François. Os princípios de leitura das Sagradas Escrituras 
no Tratado Teológico-Político. In: Cadenos Espinosanos IV, 1998, p.75-78. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

170  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

beco sem saída ou numa espécie de abismo de sentido. De fato, essa 
desconfiança na razão moderna se dá diante do fato de que para Strauss, 
razão e fé ou filosofia e religião possuem formas radicalmente diferentes 
de produzir sentido para a vida humana. Ora, se a filosofia é a busca da 
verdade, a religião é a posse da verdade, se a razão é inquieta e 
especulativa, a fé é confiante e obediente. Assim, o problema entre a 
filosofia e a bíblia é que elas são totalmente opostas (Strauss, 2006, p. 
150). 

Diante dessa constatação, querer anular esse tipo de expressão 
humana que é a crença na verdade revelada por um Deus todo poderoso ou 
pelos deuses e substituí-la pela razão teórica enquanto orientadora da 
melhor vida, é desconsiderar totalmente a pluralidade dos tipos humanos, e 
o fato de que as pessoas reagem ao mundo e aos afetos de forma muito 
diferente. Para Strauss, devemos então tentar entender a diferença entre a 
sabedoria bíblica e a sabedoria grega, pois estaria entre esses dois modos 
de compreensão da existência um abismo entre religião e filosofia, o que 
ele virá a chamar de “Eterna guerra entre Jerusalém e Atenas”13. Portanto, 
ao ver de Strauss, fé e filosofia são amplamente distintas porque partem de 
pressupostos completamente diferentes (Strauss, 2006, p. 141-142), 
embora possam até se aproximar, mas de todo modo, servem a interesses 
antagônicos e a indivíduos radicalmente heterodoxos.  

Isto posto, pode-se concluir que a razão científico-filosófica não 
seria capaz de substituir a religião, para tal tarefa seria necessária a 
modificação da própria natureza humana, a tornar assim, todos os 
indivíduos esclarecidos capazes de compreender com propriedade a mais 
alta ciência e filosofia. Não obstante, parece justamente ter sido esta a 
pretensão da modernidade, a saber, o controle e a geometrização total da 
natureza e inclusive de homens e mulheres. Desta maneira, os filósofos 
modernos romperam de forma radical e abrupta com o esoterismo antigo, 
cujo filósofo da antiguidade sabiamente reconhecia o grandioso valor da 

 
13 Ver o que Strauss diz sobre isso em: Strauss, L. Jerusalem and Athens – Some 
Preliminary Reflections. In. Studies in Platonic Political Philosophy, University of Chicago 
Press 1983, p. 147-148. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   171 

religião para a manutenção do establishment social e da melhor ordem 
política, sobretudo, da vida moral do homem comum14, mesmo que não 
fosse crente na religião ou nos deuses da cidade. Para Strauss, essa querela 
entre filosofia e religião exposta de forma radical na modernidade não é 
uma novidade, na verdade essa tensão é antiga, está presente desde o início 
da civilização ocidental enquanto uma tensão natural e até necessária. No 
entanto, elevar a importância ou o papel da razão filosófico científica em 
detrimento do conhecimento religioso nos assuntos da vida ordinária é um 
fenômeno tipicamente moderno, que terminou por desnudar a existência de 
sentido e desnortear completamente os caminhos e as práticas do indivíduo 
comum. 

Sendo assim, é importante entender que na obra de Strauss, a 
questão referente ao problema teológico-político no contexto moderno, 
mostra em primeiro lugar, como, para Strauss, o projeto moderno se 
efetiva historicamente como uma verdadeira “cólera anti-teológica”, que 
envolve uma rebelião intelectual sem precedentes contra a religião 
revelada e sua ortodoxia. O que se configura na visão straussiana que, a 
crítica da religião revelada não é, assim, apenas um componente acessório 
do projeto filosófico da modernidade, mas, pelo contrário, um ingrediente 
essencial desse projeto, o que equivale a dizer que a modernidade é 
essencialmente anti-religiosa e deicida. Constatado isso, na leitura de 
Strauss, o advento da modernidade e seu projeto de destruição da religião 
pressupõe uma ruptura com a tradição. Para Strauss, isso possui um 
aspecto extremamente problemático pois essa atitude de ruptura radical 
com a religião e busca deicida de substituição da fé pela razão 
característica da modernidade não está de acordo com o conceito de 
“secularização”. 

Isso nos conduz a pensar que, embora Strauss pareça acolher em 
alguns momentos de sua obra, a interpretação da modernidade como o 
resultado de um “cristianismo secularizado”, em outros momentos, em que 
ocorre a preocupação de se ressaltar o caráter disruptivo da modernidade, 

 
14 Cf. Strauss, L. Liberalism ancient and modern, p. 27. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

172  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

ele vê isso como algo filosoficamente problemático, pois o conceito de 
secularização parece apenas funcionar enquanto uma espécie de 
maquiagem que oculta uma censura violenta que marca o aparecimento do 
pensamento moderno em face da tradição e da religião revelada. 
 
 
O Caráter fideísta do “conflito entre Jerusalém e Atenas” 
 

Para Strauss, quando falamos do início da civilização ocidental se 
quisermos efetuar uma investigação séria acerca do passado mais 
longínquo de nossa cultura, inevitavelmente ficamos compelidos e 
obrigados a nos dirigir aos nomes de duas cidades antigas, quais sejam, 
Jerusalém e Atenas15. Dessa maneira, como afirma Strauss, “a fim de 
entendermos a nós mesmos e iluminar nosso caminho desgovernado para o 
futuro, nós devemos entender Jerusalém e Atenas”16. De fato, o passado do 
homem ocidental é caracterizado por essas duas civilizações, por um lado, 
a moralidade, os códigos éticos e a crença monoteísta são heranças dos 
hebreus, por outro, a racionalidade científica e filosófica, a política e a 
liberalidade são heranças dos gregos. Sobre isso, em The Mutual Influence 

 
15 Strauss, L. Jerusalem and Athens – Some Preliminary Reflections. In. Studies Platonic 
Political Philosophy, University of Chicago Press 1983, p. 147. Embora seja nesse texto de 
maturidade onde Strauss aborda esse tema de forma mais aguda e direta, sua reflexão sobre 
isso não se resume a ele, na verdade, aparece em vários escritos do autor com considerável 
frequência, o que mostra seu interesse obstinado por essa questão. Cf. Strauss, L. “On the 
Interpretation of Genesis”, na revista, L'Homme, tome 21 (1981) 1, p. 5. Sobre isso, vale a 
leitura de: Strauss, C. J. Afterwords, posfácio escrito pela filha de Leo Strauss, Jenny 
Strauss Clay, para a obra organizada por Novak D. intitulada Leo Strauss and Judaism. 
Jerusalem and Athens Critically Revisited publicada em 1996. Ler também sobre isso: 
Tanguay, D. The Conflict between Jerusalem and Athens, In. Tanguay, D. Leo Strauss: an 
intellectual biography. Translated from the French by Christopher Nadon. First English 
Edition, by Yale University, 2007, pp. 144-192. 
16 Ibidem, p, 147. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   173 

of Theology and Philosophy17, Strauss desenvolve uma reflexão fecunda 
sobre o problema teológico-político, a partir da constatação inicial de que 
as raízes da civilização ocidental podem ser encontradas no conflito entre o 
conhecimento bíblico proveniente da cultura hebraica e a filosofia grega 
desenvolvida no seio da antiguidade clássica. 

Sendo assim, ao ver de Strauss não se trata de termos culturas do 
passado que unidas geraram o modo de vida ocidental, na verdade se trata 
de duas formas antagônicas de dizer a verdade ou “o que é” o Ser das 
coisas, Jerusalém representa a verdade revelada, enquanto Atenas 
representa a busca pela verdade através do logos, essas representações 
geram o mais radical dos antagonismos, a saber, a oposição entre o 
filósofo e o profeta, ou entre uma vida de contemplação e livre 
pensamento, e uma vida de fé e obediência. Sendo assim, a oposição 
fundamental entre religião e filosofia pode ser compreendida como a 
oposição entre “theoria” ou vida contemplativa e a prática da “piedade”, 
ou, “a busca por misericórdia e redenção divina”18, isto é, livre 
contemplação versus obediência, configuram este conflito. Acerca disso, 
Daniel Tanguay explica que:  

 
A oposição entre Antigos e Modernos corresponde à 
oposição entre a vida teórica e a vida moral. A 
compreensão profunda desta oposição conduz a 
descobrir, por trás da querela dos Antigos e dos 
Modernos, uma querela ainda mais crucial: aquela 
entre a filosofia e a religião revelada, entre Atenas e 
Jerusalém (Tanguay, 2014, p. 151).19  

 
17 Strauss, L. The Mutual Influence of Theology and Philosophy, Vol. III, 1979, p. 111. 
Esse texto é uma transcrição de palestras dadas na Universidade de Chicago em 1950 e 
publicado pela primeira vez em 1954. 
18 Ibidem, p. 111. 
19 “[…] l’opposition entre Anciens et Modernes correspond à l’opposition entre vie 
théorétique et vie morale. La compréhension profond de cette opposition conduit à 
découvrir, derrière la querelle des Anciens et des Modernes, une querelle plus cruciale 
encore: celle entre la philosophie et les religions révélées, entre Athènes et Jérusalem”. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

174  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Diante disso, o estudo dessas duas culturas (grega e hebraica) está 
ligado em amplo sentido à forma que se concebe a ideia de “verdade” e a 
ideia de “conhecimento”, em outras palavras, do conhecimento da verdade 
ou do caminho para a verdade. Diante disto, o que está em jogo para 
Strauss é uma compreensão adequada da diferença entre a sabedoria 
bíblica e a sabedoria grega (Strauss, 1967, p. 149), além da necessária 
manutenção dessa tensão fundamental, sobretudo, da oposição natural que 
surge entre as visões de mundo herdadas destes dois povos antigos, e como 
essa oposição é o oxigênio da vida no Ocidente. Ora, uma vez que como já 
foi dito anteriormente, ambos os tipos de sabedoria pretendem ser, cada 
uma ao seu modo, a mentora e detentora da verdade única sobre o Ser, e de 
fato “A verdadeira sabedoria” (Strauss, 1967, p. 149), o que alimenta e 
torna este conflito insolúvel é justamente a constatação de que as 
premissas fundantes e pressupostos mais importantes de cada um desses 
tipos de sabedoria são completamente incompatíveis.  

Diante desse claro antagonismo, no qual Strauss compreende 
enquanto um conflito incontornável, surge mais uma grave aporia, por um 
lado, a sabedoria dos hebreus (Jerusalém) avança a reivindicação de ser a 
verdadeira por ser ancestral, na medida em que se diz recebida diretamente 
do Deus único e revelada a um punhado de homens escolhidos um a um 
pela própria divindade, para um contato privilegiado com o Deus todo 
poderoso em um tempo distante, para que essa verdade fosse passada de 
geração para geração de forma inesgotável e inquestionável. Essa verdade 
dada por meio desse contato direto com o próprio Deus, por sua vez, deve 
ser passada para as gerações futuras como uma narrativa poderosa e 
mágica capaz de guiar homens e mulheres em suas práticas mundanas. Por 
outro lado, a sabedoria grega (Atenas) é fruto do logos, resultante da 
reflexão filosófica ou da busca do conhecimento autônomo da totalidade 
das coisas, efetuada por indivíduos dedicados à contemplação e à atividade 
especulativa, assim, capazes de estabelecer normas extraídas da natureza 
através da razão humana, e com ela definir racionalmente qual o melhor 
caminho na busca da melhor vida, a saber, da vida feliz.  



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   175 

Neste sentido, esses dois tipos de sabedoria, a sabedoria bíblica e a 
sabedoria filosófica, se colocados frente a frente se verão enquanto corpos 
estranhos um em relação ao outro. Pois, por um lado, o filósofo diante da 
grande variedade de códigos morais e verdade convencionais (mentiras 
nobres) “Se volta as coisas primeiras, aos princípios” (Strauss, 1979, p. 
112), a fim de encontrar o que é bom por natureza por meio de uma busca 
noética. Diferentemente da atividade filosófica, a religião tem suas 
verdades prontas e seu código divino particular irrevogável que se impõe a 
qualquer outro código divino ou tradição religiosa. Com isso, se constata 
de forma clara um conflito entre dois tipos distintos de modus operandi, 
“verdade bíblica versus a verdade filosófica”, nas palavras de Strauss, um 
conflito entre a revelação e a reflexão autônoma, ou entre fé e razão 
(Strauss, 2006, 145). O ponto crítico dessa constatação é que nós estamos 
compelidos necessariamente a escolher entre um dos lados neste conflito, 
já que a harmonia ou a síntese entre os dois lados não é possível e as 
tentativas de uma harmonização foram fracassadas já que cada uma dessas 
sabedorias e desses modos de vida possuem como única coisa 
fundamental, coisas diferentes. Enquanto a filosofia grega preza pelo 
conhecimento autônomo, a bíblia estabelece uma vida de amor e 
obediência como única coisa necessária. Evidentemente, as tentativas de 
harmonização e síntese entre filosofia e religião ou entre sabedoria grega e 
teologia foram possíveis na medida em que a filosofia pode aceitar o amor 
e a obediência como virtudes e a religião pode se utilizar da filosofia como 
instrumento de persuasão. Porém sabemos que esses usos em algum 
momento se revelarão autodestrutivos ou autocontraditórios, o que 
demonstra uma incompatibilidade ainda mais radical. Acerca disso, em 
Natural Right and History Strauss explica que:  
 

Não é possível escapar desse dilema por nenhuma 
tentativa de harmonização ou síntese. Pois tanto a 
filosofia quanto a bíblia proclamam que apenas uma 
coisa é necessária, uma única coisa fundamentalmente 
importa, e a única coisa necessária pela bíblia é o 
oposto do que é proclamado pela filosofia: a vida de 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

176  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

amor e obediência, para uma, e a vida da liberdade do 
conhecimento para outra. Em toda alternativa de 
harmonização, em toda síntese, por mais impactante 
que seja, um dos dois elementos opostos é sacrificado, 
de maneira mais ou menos sutil, embora isto seja 
certo: a filosofia, que se pretende rainha, torna-se 
criada da revelação e vice-versa (Strauss, 1971, p. 74-
75).20  
 

Ainda nesse mesmo sentido, Strauss observa, porém, que como 
indivíduos que buscam a verdade, o filósofo autêntico deve estar aberto às 
pretensões de ambos os lados, assim, desenvolver a audição atenta para 
entender o que a revelação e a razão têm a ensinar. Reconhecer que há de 
fato, “Um dualismo fundamental no homem” (Strauss, 1979, p. 112), e por 
ser assim, o conflito entre filósofos e teólogos é a característica do 
Ocidente (Strauss, 1979, p. 113). Ademais, o filósofo ao proceder assim, 
decide paradoxalmente a questão em favor de um dos lados, portanto, para 
Strauss, “Nós mesmos não somos sábios, mas nós desejamos nos tornar 
sábios. Nós somos perseguidores do conhecimento, ‘philo-sophoi’. Ao 
dizer que nós queremos ouvir primeiro para então decidir, nós decidimos 
em favor de Atenas contra Jerusalém” (Strauss, 1967, p. 151). Pois a 
evidência da ignorância é o apanágio do filósofo enquanto o que traz 
conforto e segurança ao religioso é a crença na evidencia da verdade que 
lhe foi conferida. A felicidade do filósofo vem da busca pela clareza dos 
problemas permanentes (Strauss, 2006, p. 148) e não da obtenção de suas 
respostas, afinal, achar respostas definitivas que respondam a todas as suas 
questões levaria ao fim da atividade que lhe dá mais prazer, a filosofia 
(Strauss, 1979, p. 113). Portanto, essa decisão do filósofo em favor da 
razão implica a rejeição daquilo que é fundamental para sabedoria bíblica, 

 
20 “The dilemma cannot be evaded by any harmonization or synthesis. For both philosophy 
and the Bible proclaim something as the one thing needful, as the only thing that ultimately 
counts, and the one thing needful proclaimed by the Bible is the opposite of that proclaimed 
by philosophy: a life of obedient love versus a life of free insight. In every attempt at 
harmonization, in every synthesis however impressive, one of the two opposed elements is 
sacrificed, more or less subtly but in any event surely, to the other: philosophy”. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   177 

o que ao ver de Strauss, é justamente onde está o alicerce que sustenta a 
civilização ocidental. Assim, sobre essa relação conflituosa entre a 
filosofia e a teologia, Strauss afirma que: 

 
Ninguém pode ser, ao mesmo tempo, filósofo e 
teólogo, ou ainda um terceiro que esteja além do 
conflito entre filosofia e teologia, ou uma síntese dos 
dois. Mas cada um de nós pode e deve ser ou um ou 
outro, isto é, ou filósofo aberto ao questionamento 
proposto pela teologia ou o teólogo aberto ao 
questionamento proposto pela filosofia (Strauss, 1989, 
p. 290).21 
 

Além dessa importante passagem encontrada em Progress or 
Return?, afirmações muito semelhantes a essa aparecem também em textos 
como The Mutual Influence of Theology and Philosophy, On the 
Interpretation of Genesis, Reason and Revelation e Jerusalem and Athens, 
que podem nos servir de conclusão sobre a especulação lançada na 
primeira parte desse estudo, sobre o suposto ateísmo de Strauss. Do qual, 
considero interessante cometer uma rápida digressão para concluir sobre 
isso. Pois, ao afirmar que “não há possibilidade de síntese entre religião e 
filosofia”, isto é, que “ninguém pode ser filósofo e religioso ao mesmo 
tempo”, Strauss afirma então com certa radicalidade que existe um ateísmo 
intrínseco à atividade filosófica autêntica e, ele mesmo ao afirmar a 
necessidade de escolha por um dos lados, ao escolher pelo modo de vida 
filosófico, logo é possível concluir que Strauss de fato, mesmo que 
implicitamente se declara ateu. Como ele mesmo veio a afirmar, “os 
filósofos nos aconselham a amar o destino, severo destino. A Bíblia nos 
promete a misericórdia de Deus”. Assim, “Temos que escolher entre a 
filosofia e a bíblia”22. 

 
21 “No one can be both a philosopher and a theologian or, for that matter, a third which is 
beyond the conflict between philosophy and theology, or a synthesis of both. But every one 
of us can be and ought to be either the one or the other, the philosopher open to the 
challenge of theology or the theologian open to the challenge of philosophy”. 
22 Strauss, L. What Can We Learn From Political Theory?. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

178  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Ora, para retornar ao nosso tema central, vale dizer que exposto 
que sabedoria filosófica e sabedoria bíblica não possuem princípios 
comuns que tornem possível um acordo formal, o problema gira em torno 
do fato de que ambas reivindicam para si serem formas de autoridade. 
Neste sentido, se a filosofia foi a responsável pela descoberta da natureza e 
pela consagração desta como autoridade maior já que tudo que é bom deve 
ser bom por natureza, ela está por assim dizer, acima de tudo aquilo que 
está no âmbito da convenção ou da tradição. Constatado isso pelo filósofo, 
a saber, a superioridade da natureza em detrimento do caráter artificial e 
perspectivo das convenções e dos códigos éticos quase sempre fruto de 
uma narrativa ancestral, o filósofo questiona não só toda autoridade 
garantida pela tradição, mas se levado às últimas consequências, até a 
própria divindade.  

Esse nível de questionamento eleva o conflito entre religião e 
filosofia ou entre fé e razão a um alto grau de hostilidade, pois, como se 
sabe, as bases que alicerçam fundamentalmente qualquer discurso religioso 
são necessariamente o de sua eternidade e imutabilidade que se configura 
como uma verdade inescrutável, justamente por não ter sido acordada entre 
os homens de forma consensual, mas sim revelada pelo Deus onisciente e 
onipotente, isto é, a concepção de que as verdades reveladas não dependem 
do tempo e por isso são inquestionáveis e universais. Este último valor 
requisitado pela religião é um princípio de fato antifilosófico, já que o 
questionamento e a busca ininterrupta da verdade é o fôlego que dá vida e 
sentido maior à prática genuína da filosofia.  

Ademais, se quisermos ilustrar este conflito, os representantes 
inexoráveis deste antagonismo radical entre razão e fé, entre filosofia e 
revelação ou como Strauss prefere, “entre Atenas e Jerusalém”, são sem 
dúvidas o filósofo e o profeta. Porém, o filósofo e o profeta têm uma 
missão “divina” que está diretamente ligada à justiça, assim, sobre um 
possível acordo entre filosofia e religião, Strauss afirma que, se há 
possibilidade para algum acordo, este pode ocorrer no que se refere à 
moralidade como instrumento para justiça. De fato, elementos como a 
moralidade civil e a obediência à lei aparecem como mais importantes que 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   179 

coragem e virilidade tanto entre os profetas da bíblia como entre os 
filósofos da antiga Grécia. Portanto, a virtude da justiça é vista como uma 
virtude de grau maior tanto para profetas como para filósofos, isto é, um 
aspecto em comum onde parecem convergir no que diz respeito à 
necessidade de garantir que a sociedade esteja protegida de todos os 
males23.  

No entanto, por outro lado, o filósofo e o profeta seguem caminhos 
diferentes, pois o filósofo genuíno, em sua prática autêntica busca 
incansavelmente o conhecimento do bem, do melhor, ou qual beata vita. 
Em outras palavras, o filósofo é aquele que dedica sua vida à reflexão na 
busca de respostas para estas questões fundamentais, e sem nenhuma 
garantia que irá obtê-las ou se são possíveis. Entretanto, na contramão 
desta postura o profeta não necessita dessa busca, pois já lhe foi dada todas 
as respostas por meio das Escrituras, lhe basta compreendê-las e viver de 
acordo com esses ensinamentos sagrados para se sentir amparado na 
proteção do divino a exercer uma vida de amor e espera fiel. Deste modo, 
concebe que o próprio Deus e sua palavra revelada são a garantia 
suficiente do bem e da graça rumo à grandes recompensas espirituais, além 
da garantia de que as paredes do mundo não vão ruir24, que está protegido 
diante dos males e das desgraças possíveis nesse plano.  

De fato, como afirma Tanguay, não há nada novo nesse conflito 
entre Jerusalém e Atenas, mas o que é novo é o espírito em que Strauss o 
tratou. Strauss não considerou a oposição entre Jerusalém e Atenas a fim 
de propor uma solução imediata para superá-la. Ao contrário, ele enfatizou 
a oposição e rejeitou todas as tentativas de conciliação ou harmonização 
desses dois poderes espirituais25. O que nos conduz à compreensão de que 
há uma afirmação explicita na reflexão straussiana que aponta para uma 
concepção fideísta acerca da consagrada aporia entre fé e razão. Na 

 
23 Strauss, L. Jerusalem and Athens – Some Preliminary Reflections, p. 171. 
24 Strauss, L. Liberalism ancient and modern. p. 84-85. 
25 Tanguay, D. Leo Strauss: an intellectual biography. Translated from the French by 
Christopher Nadon. First English Edition, by Yale University, 2007. p. 145. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

180  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

verdade, Strauss vê essa condição de desacordo entre essas duas formas 
distintas de sabedoria (Filosofia e Bíblia) como algo fundamental para a 
própria existência da civilização ocidental e que lhe parece que “esse 
conflito é o segredo da vitalidade do Ocidente”. 

Sobre isso, Strauss ousa dizer que “enquanto houver uma 
civilização ocidental haverá teólogos que olharão com suspeita para os 
filósofos e pensadores, que serão incomodados ou se sentirão incomodados 
pelos teólogos”26. Neste sentido, para ele na modernidade os filósofos a 
fim de tentar solucionar este problema, buscaram extinguir o valor do 
conhecimento bíblico e impor o uso único e exclusivo da razão na 
resolução dos assuntos humanos, cometeram assim, um grave equívoco 
porque desconsideraram a utilidade política e moral da religião, forma a 
qual a religião era vista pelos clássicos, i.e., como algo imprescindível na 
manutenção da vida em sociedade. Além disso, acerca desse impasse, para 
Strauss é fundamental considerar que “a filosofia jamais refutou a 
revelação, assim como a teologia jamais refutou a filosofia”27.  

Diante disso, a necessidade da existência desse desacordo e da 
tensão fundamental entre filosofia e religião está muito ligada ao fato de 
que ambas não são meros tipos de sabedoria desprendidas do mundo, na 
verdade são duas formas distintas de ver o mundo, são formas de vida para 
tipos diferentes de indivíduos e que possuem necessidades diferentes, os 
antigos tinham a consciência de que a natureza se revela de diversas 
maneiras, então em nosso tempo para garantia de uma sociedade 
efetivamente plural não se pode abandonar nenhuma forma de saber ou de 
vida em favor de outra. Por um lado, a diferença entre os indivíduos é 
ontológica enquanto a filosofia se sustenta em uma epistemologia que, por 
outro lado, busca entender a condição ontológica não só do mundo 
existente enquanto um retorno à natureza, mas é um questionamento 

 
26 Strauss, L. Progress or return? The contemporary crisis of western civilization, p. 295. 
27 Strauss, L. The Mutual Influence of Theology and Philosophy, p. 117. Ver o que é dito 
sobre isso em: Strauss, L. Reason and Revelation, p. 150-163. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   181 

racionalmente elaborado, sobre a própria condição de possibilidade do 
conhecimento.  

Portanto, para Strauss a filosofia deve aceitar a possibilidade da 
revelação, o que coloca sob suspeita a própria afirmação de que a filosofia 
é de fato o modo de vida mais correto, ao considerar o fato de que a 
filosofia é apenas mais um modo de vida entre outros. A considerar esse 
raciocínio chegamos a uma conclusão um tanto embaraçosa, porém 
inescapável de que a constatação do modo de vida filosófico enquanto um 
modo de vida entre outros nos conduz a compreender a filosofia como uma 
escolha, isto é, uma decisão igualmente baseada na fé, num tipo totalmente 
diferente de fé, mas ainda assim uma fé, pois um filósofo enxerga 
evidência em algo não evidente28, naquilo que é falseável. Mas esse tipo de 
exercício intelectual é fundamental no sentido de que, a aceitação de que o 
modo de vida filosófico é apenas um entre outros modos, torna a filosofia 
largamente diferente da religião, pois a religião se afirma 
peremptoriamente como o único modo de vida correto, e se a filosofia se 
afirmar enquanto melhor modo de vida de maneira universal ela se torna 
tão dogmática quanto a religião que é o seu oposto. 

Portanto, a garantia dessa pluralidade é essencial para aqueles que 
querem desfrutar da liberdade de busca de um conhecimento autônomo e 
especulativo sobre a totalidade. É igualmente importante a garantia de uma 
verdade para aqueles que querem o conforto de verdades dadas e 
inquestionáveis, já que somos ontologicamente diferentes. Em outras 
palavras, é necessário reconhecer a existência de homens e mulheres que 
buscam conhecer de forma autônoma e homens e mulheres que desejam a 
paz das respostas simples, prontas e acabadas. Deste modo, algo que 
podemos concluir enquanto uma máxima existencial é de que, na relação 
entre esses dois tipos de verdades (ou busca da verdade no caso da 
filosofia) fundamentais, uma não deve sobrepujar a outra porque a religião 
não satisfará o espírito mais inquieto de alguns indivíduos, enquanto a 

 
28 Ibidem, p. 118. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

182  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

filosofia não será capaz de trazer a paz necessária para aqueles que querem 
paz. Sobre isso, ainda na interpretação de Tanguay, podemos observar que:  

 
Strauss apresentou a oposição entre Jerusalém e 
Atenas, aproveitando livremente os recursos desta 
tradição, uma tradição que procura identificar a 
diferença essencial na orientação entre a filosofia 
grega e judaísmo. Em seu exame dessa oposição, 
Strauss deixou-se guiar por uma questão que está no 
centro de seu próprio empreendimento filosófico: 
“Qual é o melhor modo de vida?” É em resposta a 
essa questão que Strauss mostrou pela primeira vez a 
convergência de Jerusalém e Atenas para então 
separá-los irremediavelmente. Para ele, em última 
análise, a oposição entre Jerusalém e Atenas deriva de 
uma experiência diferente dos impulsos fundamentais 
humanos. Enquanto o impulso primário do homem 
bíblico é o medo de Deus, o impulso primário do 
filósofo socrático é o eros (Tanguay, 2007, p. 146).29 
 

De fato, o temperamento distinto dos indivíduos faz com que cada 
um se revele simpático e abrace a uma dessas duas verdades, a saber, a 
verdade (ou a busca da verdade) filosófica por um lado, ou a verdade 
religiosa (revelada) por outro, ou como podemos dizer se seguirmos a 
intuição de Strauss, alguns indivíduos estão inclinados a caminhar em 
direção à Jerusalém, outros para Atenas. O que confere ao conflito entre a 
“verdade bíblica versus a verdade filosófica”, em outras palavras, um 
conflito entre revelação e reflexão, ou entre fé e razão. A partir da noção 

 
29 “Strauss presented the opposition between Jerusalem and Athens by freely drawing on 
the resources of this tradition, a tradition that seeks to identify the essential difference in 
orientation between Greek philosophy and Judaism. In his examination of this opposition, 
Strauss let himself be guided by a question that is at the heart of his own philosophic 
enterprise: “What is the best way of life?” It is in response to this question that Strauss 
first showed the convergence of Jerusalem and Athens in order then to separate them 
irremediably. For him, in the final analysis, the opposition between Jerusalem and Athens 
derives from a different experience of the human fundamental impulses. While the primary 
impulse of biblical man is fear of God, the primary impulse of the Socratic philosopher is 
eros”.  



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   183 

de que a fé hebraica (Jerusalém) é a fonte da religiosidade e da moralidade 
ocidental e que a razão filosófica (Atenas) é a fonte de toda ciência e 
liberdade de pensamento, assim, de forma analógica, Strauss conclui que 
há uma aporia insolúvel e irremediável, isto é, “um eterno conflito entre 
Jerusalém e Atenas”. Esse conflito se revela tanto politicamente quanto 
espiritualmente, isto é, tanto de forma externa no mundo público quanto de 
maneira interna na esfera privada de todos os seres humanos, esse conflito 
ocorre como algo que nos define enquanto animais totalmente subjetivos. 
Sendo assim, a constatação de que somos plurais por natureza, ou melhor, 
o fato de que somos incondicionalmente distintos em vários aspectos, e por 
isso, temos necessidades igualmente distintas nos conduz a caminhos 
diferentes.  

No entanto, o caráter progressista, racionalizante e igualitarista 
intrínseco à modernidade desconsiderou precisamente esse aspecto da 
humanidade e o fato de que os seres humanos reagem à realidade do 
mundo e ao fenômeno da vida de forma totalmente diferente e 
imprevisível. Deste modo, existir é pura possibilidade de ser, e ser pode ser 
de muitas formas. O pensamento moderno, ao desconsiderar a diferença 
que nos torna iguais em nossa humanidade, abandonou a cautela e a 
prudência antiga em favor da construção de um mundo racional e 
igualitário em prol da crença em um progresso sem precedentes. Ora, ao 
fazer isso, expôs todos os indivíduos sem exceção à face horrenda e 
destruidora da existência, o colocou frente a frente, com as verdades 
inumanas veladas e escondidas até então, quais sejam, de que não há 
nenhum Deus para nos salvar, assim como não há nenhuma mão 
supramundana para cuidar de nós, nenhum motivo maior para vida humana 
o que nos torna fisiologicamente iguais a todas outras espécies de animais 
igualmente jogadas nesse mundo sem sentido ou razão maior de ser. 

Essas descobertas conduziram o indivíduo comum a uma perda 
total de sentido, o que Strauss identifica com o fenômeno do niilismo, que 
o jogou em um horizonte especulativo insuportável, um questionamento 
ininterrupto de tudo que era aceito como verdade até então, isso minou as 
esferas institucionais e colocou em risco a própria ideia de humanidade, 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

184  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

que foi por assim dizer, mergulhada nas novas crenças forjadas pelo 
ideário moderno, sobretudo, a crença de que nada é naturalmente 
concebido e que tudo pode ser transformado pela vontade humana. A 
crença de que o animal humano tudo pode subverter e modificar para 
melhor se tornou hegemônica. Com efeito, para Strauss a garantia da 
manutenção de qualquer establishment social carece de uma moralidade 
fundamental, o que não tem nada a ver com moralismo, o termo 
moralidade nesse sentido se trata de uma crença no dogma público, isto é, 
em verdades propagadas acerca de bem e mal, certo e errado, justo e 
injusto aceitas por uma dada sociedade política, cultivadas e incorporadas 
pelo hábito em determinado lugar e tempo histórico, já que para a 
existência de uma boa sociedade é necessário que seus concidadãos sejam 
minimamente ordeiros e respeitosos uns com os outros por serem 
conscientes do valor de suas práticas em meio à coletividade. Nesse 
sentido, a aceitação de que as virtudes do filósofo, isto é, sua liberdade 
genuína de questionamento e busca do conhecimento não são salutares 
para todos os indivíduos, conduz Strauss a concluir de maneira decisiva 
que: 

 
A filosofia é a tentativa de substituir a opinião pelo 
conhecimento; mas a opinião é o elemento da cidade, 
por isso a filosofia é subversiva, por isso o filósofo 
deve escrever de tal maneira que melhore em vez de 
subverter a cidade. Em outras palavras, a virtude do 
pensamento do filósofo é um certo tipo de mania, 
enquanto a virtude do discurso público do filósofo é 
sophrosyne. A filosofia é, como tal, transpolítica, 
transreligiosa e transmoral, mas a cidade é e deve ser 
moral e religiosa (Strauss, 1970, p. 463).30 
 

 
30 “Philosophy is the attempt to replace opinion by knowledge; but opinion is the element of 
the city, hence philosophy is subversive, hence the philosopher must write in such a way 
that he will improve rather than subvert the city. In other words, the virtue of the 
philosopher's thought is a certain kind of mania, while the virtue of the philosopher's public 
speech is sophrosyne. Philosophy is as such transpolitical, transreligious, and transmoral, 
but the city is and ought to be moral and religious”. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   185 

Como se percebe, Strauss explora o caráter dúbio da existência 
humana e revela a tensão radical que há entre o modo de vida filosófico 
baseado no eros pela verdade e o modo vida moral baseado na mera 
convenção (Kaloskagathos), desconsiderar essa tensão natural é atentar 
contra a sociedade e contra a própria filosofia. Contudo, um dos principais 
objetivos da modernidade tardia, se não o principal, foi indubitavelmente 
mostrar que todos os valores e todas as verdades morais são 
antropomorficamente e historicamente construídas e só fazem sentido pra 
uma determinada época e determinada cultura, uma obviedade para o 
filósofo, porém visto como escândalo para os defensores da tradição. Isso 
tornou impossível se estabelecer coisas até então simples como o que é 
certo e errado, bom e mau, justo e injusto, o que sucumbiu inteiramente 
com qualquer reflexão possível acerca do melhor, do bom e do belo, 
qualquer perspectiva deontológica ou axiológica foi sufocada por um 
profundo relativismo.  
  Sendo então para Strauss, religião e moralidade coisas 
originalmente inseparáveis e interdependentes, um fundamento realmente 
indispensável na construção do imaginário moral de uma sociedade, em 
um contexto marcado por um relativismo moral galopante, a religião 
perdeu completamente sua utilidade mais fundamental, a saber, revelar 
para homens e mulheres o que é o bem e o mal e assim, ditar para aqueles 
que precisam de orientação como os mesmos devem viver, a fim de salvar 
o ser humano de sua própria permissividade. Desvela-se portanto, o caráter 
totalmente cético de Strauss diante da razão moderna e do direito positivo, 
na sua pretensão de criar as amarras necessárias dos quais os indivíduos 
necessitam para conter suas maldades e vicissitudes. 

Está em jogo o aspecto totalmente fideísta31 do pensamento de 
Strauss. Com efeito, o fideísmo cético de Strauss se revela no fato de que 

 
31 A questão do fideísmo se tornou um assunto central no debate filosófico medieval, tanto 
cristão quanto no mundo árabe e judeu, pensadores importantes como Tertuliano, Ockhan, 
Maimonides e Halevi se tornaram símbolos dessa postura diante da querela entre fé e razão 
filosófica. Na modernidade, esse tema foi retomado de diferentes formas por filósofos 
fundamentais como Espinoza, Montaigne, Kierkegaard e Pascal, chegando a 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

186  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

para ele a racionalidade filosófica não é capaz de trazer paz e harmonia à 
vida humana e muito menos tornar todos os indivíduos tementes à lei. 
Nesse sentido, a religião teria em seu bojo, por um lado, um discurso de 
justiça baseado na punição dos “homens maus”, por outro, um balsamo 
que torna a existência preenchida de sentido e cheia de recompensas 
mágicas, e por ser assim, menos sofrível. De fato, o discurso religioso está 
preenchido de uma atmosfera poética e simbólica, que torna a vida de boa 
parte dos indivíduos tementes e de alguma maneira ordeiros, já que o 
discurso profético soa como poesia, doce e palatável.  

Deste modo, segundo Strauss, a poesia teria o poder de atenuar 
todo sofrimento e dor da existência, sua tarefa seria a de transformar as 
verdades tristes e devastadoras da vida em algo inspirador e emocionante, 
seria este também o mesmo papel fundamental da religião, a saber, dar um 
sentido que inspire homens e mulheres a viver e serem não apenas bons e 
obedientes, mas generosos com seu próximo32. Deste modo, o profeta e o 
poeta teriam por assim dizer a mesma função, “tornar o fardo mais leve e a 
caminhada mais bela” e assim, manter uma certa condição de inocência 
nos indivíduos diante da face horrenda da “verdade”. Nesse sentido, 
Strauss vê já no início da bíblia uma radical proibição da filosofia, em On 
the Interpretation of Genesis, Strauss desenvolve um argumento 
profundamente fideísta, ao entender que a proibição divina dada a Adão e 
Eva sob a ameaça de castigos eternos caso viessem a experimentar o “fruto 

 
contemporaneidade por meio das reflexões de Lev Shestov em Athens and Jerusalem, 
fortemente influenciado por Keirkegaard e Husserl, embora esse escrito tenha um título 
análogo ao texto de Strauss, não se sabe se o professor de Chicago teve influência do 
intelectual russo francês. O que é digno de nota é que o fideísmo cético de Strauss não 
possui as mesmas características dos fideísmos tradicionais que muitas vezes são vistos 
como irracionalistas. Também não é igual ao tipo de fideísmo desenvolvido no século XX 
por autores como o próprio Shestov e Chesterton por exemplo, a peculiaridade do fideísmo 
presente na reflexão straussiana se mostra no fato de que não há uma inclinação em favor 
da religião, na verdade, Strauss advoga em prol da importância da religião enquanto um 
instrumento fundamental para a manutenção das sociedades. Ao contrário de Shestov e 
Chesterton, a inclinação de Strauss é em favor da razão filosófica, mas não de maneira cega 
e obstinada, mas dialética com vista na necessária relação entre a razão e religião para a 
vida pública, o que poderíamos chamar de ateísmo platônico. 
32 Cf.: Strauss, L. Liberalism ancient and modern, p. 83.  



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   187 

do conhecimento”, seria uma mensagem sobre o caráter destrutivo e 
perturbador da descoberta do conhecimento e consequente perda da 
inocência. Ora, a curiosidade e a desobediência do homem traduzida na 
tentação de Eva, os conduziram à expulsão do paraíso, o que nos leva a 
entender que conhecer sobre algo é sempre ser expulso de algum lugar 
confortável. Mas a atitude de Eva é um exemplo da atitude inquieta e 
desafiadora do filósofo. 

No mito adâmico está presente através do relato fantástico da 
criação do céu e da terra, o estereótipo de dois tipos distintos de humanos, 
Adão é o primeiro profeta, aquele que recebe do próprio Deus a lei e seus 
desígnios, enquanto Eva é a primeira filósofa, que pela desobediência e 
desejo pelo fruto proibido da sabedoria do bem e do mal se auto condena 
seduzida por esse Eros. No entanto, o que deve ser considerado para 
Strauss é que, “a transgressão do homem é um mistério, mas ele 
transgrediu e sabia que transgredia. O homem certamente escolheu 
desobedecer. Ele escolheu, com isso, o princípio da desobediência. Esse 
princípio é chamado de conhecimento do bem e do mal”33. O que implica 
dizer que a busca de um conhecimento autônomo das coisas da natureza, 
“do céu e da terra” implica uma libertação em relação a qualquer verdade 
divina ou imposição dos deuses. Como explica Strauss, “a Bíblia, portanto, 
nos confronta mais claramente do que qualquer outro livro com esta 
alternativa fundamental: vida em obediência à Revelação, vida obediente, 
ou vida em liberdade humana, sendo essa última representada pelos 
filósofos gregos”34. Evidentemente que uma exclui a outra porque possuem 
elementos e pressuposto distintos e que só existem em oposição.  

Deste modo, a analogia de Strauss por meio do uso do relato 
bíblico da Genesis é bastante ilustrativa, pois mostra a partir do exemplo 
mítico que: primeiro, os indivíduos buscam coisas diferentes, segundo, que 
a descoberta te conduz para fora de algum lugar confortável, por fim, que 
toda sabedoria tem um preço a ser pago. Sendo assim, o que se pode 

 
33 Strauss, L. On the Interpretation of Genesis, L'Homme, tome 21 (1981) 1, p. 18 
34 Ibidem, p. 19. 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

188  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

concluir disso é que, o filósofo não tem o poder de trazer paz e ordem ao 
mundo, a filosofia é um eros, isto é, um desejo arrebatador de questionar e 
saber de todas as coisas, uma prática subversiva e destruidora de qualquer 
verdade ou postulado. Assim, diante dos devaneios racionalistas que 
envolvem a universalização da filosofia e da razão ilustrada, Strauss nos 
lembra que a filosofia é a busca da verdade e não a posse dela35, vale dizer 
que o filósofo autêntico sabe que sua incessante busca pela verdade num 
sentido stricto está ligada a uma concepção fundamentalmente zetética da 
filosofia e reconhece, por isso, que tal busca não será jamais finalizada de 
modo cabal. Para Strauss, embora a filosofia não possa se converter em 
sabedoria sobre tudo, dado o caráter radicalmente misterioso e elusivo da 
existência, ela deve partir de uma consciência aguda de nossa ignorância 
mais profunda acerca das questões fundamentais, pode sempre trazer uma 
compreensão mais rica e racionalmente elaborada do que está em jogo 
nessas questões e de quais são as respostas típicas que podem ser dadas a 
elas pelo pensamento humano e seus limites36. 

A religião por sua vez, busca a salvação através da verdade que lhe 
foi revelada, portanto, a religião é a posse da verdade. A seguir esse 
raciocínio, parece auto evidente que o filósofo não deve ter uma fé 
religiosa porque isso cessaria sua busca pela verdade, porém, o filósofo 
consciente do teor corrosivo e dinamitador de seu pensamento deve se 
calar sabiamente e se comportar de forma exotérica, portanto, respeitosa 
diante das tradições religiosas, de modo a corroborar com seus ritos e 
práticas dada a importância destes para a manutenção da vida em 
sociedade, e assim, evitar o conflito direto com os defensores da tradição.  

 
35 Strauss, L. What is Political Philosophy? p. 10. 
36 Deste modo, para Strauss; “a clara apreensão de uma questão fundamental requer o 
entendimento da natureza do assunto com o qual a questão tem relação. O conhecimento 
genuíno de uma questão fundamental, por meio do seu entendimento, é melhor do que a 
cegueira ou indiferença em relação a ela, seja esta indiferença ou cegueira acompanhada 
pelo conhecimento das respostas a um vasto número de questões periféricas ou efêmeras”. 
Cf. Strauss, L. What is Political Philosophy? p. 11. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   189 

Em última análise, Strauss além de reabrir a querela entre os 
antigos e os modernos por meio da metáfora da “guerra entre Jerusalém e 
Atenas”, expõe também a existência de dois tipos radicalmente opostos de 
disposições para a vida, duas formas de condutas morais distintas que se 
expressam no mundo dialeticamente, porque Strauss não desconsidera a 
possibilidade ou até a necessidade de um diálogo fecundo entre o filósofo 
e o teólogo, tendo em vista como já foi dito anteriormente que ambos 
podem e devem aprender muito um com o outro e até chegar a concordar 
em alguns aspectos específicos. Esse conflito se revela igualmente, porém 
de forma menos dialética através das práticas dos indivíduos, o que por 
vezes podem entrar em choque dada a radicalidade dos opostos. Um 
conflito visto como natural e necessário por Strauss, já que o que está em 
jogo de fato são compreensões totalmente distintas de mundo enquanto 
tendências opostas do espírito humano, Strauss parece querer operar sua 
reflexão a partir de uma espécie de antropologia filosófica ao estabelecer 
tipos humanos e suas necessidades naturais, justifica assim a importância 
da manutenção desse conflito, já que esses polos antagônicos podem servir 
por assim dizer, de morada para tipos diferentes de indivíduos, como 
forma de manter acesa a busca fundamental (no caso da filosofia) de qual a 
melhor vida ou narrativa (no caso da religião) sobre qual o modo de vida 
mais correto de acordo com a verdade revelada.  

Assim, a retomada do problema teológico-político exercida por 
Strauss tem um papel importante na sua crítica da modernidade e naquilo 
que ele pretende resgatar do pensamento antigo, visto que para os clássicos 
o lugar da religião era tido como um lugar fundamental para a manutenção 
da ordem civil. A aceitação que nem todos os indivíduos desejam uma vida 
baseada na racionalidade científico filosófica, nos conduz à constatação de 
que, as verdades da religião podem servir para dar sentido e orientação 
para maioria das pessoas, assim, tornar possível a manutenção de valores 
mínimos para a condução de uma moralidade pública, dado que a lei 
positiva das instituições nem sempre é o bastante para controlar os 
indivíduos frente aos seus anseios e desejos quase sempre egoístas. Deste 
modo, a religião cumpre a função de auxiliar os dogmas públicos e se 



O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

190  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

revela uma força moral necessária não para todos, mas para uma parcela 
considerável da população. 

Nesse sentido, o tema da religião aparece de forma decisiva na 
crítica de Strauss já que ele vê o ataque moderno à religião enquanto algo 
obsoleto e arcaizante, uma atitude ingênua que desembocou na 
irracionalidade, pois a ciência ou filosofia moderna ao tentar substituir a 
religião pela razão em sua função de orientação moral dos indivíduos, 
desconsiderou um fato óbvio de que os espíritos são distintos e que a 
história humana evidencia a pluralidade de modos de vida e culturas. 
Portanto, propor uma razão universal que abarcasse todas as culturas e 
modos de vida se revelou como uma nova crença religiosa e colonizadora. 
Assim, um dos aspectos do retorno aos antigos proposto por Strauss, 
perpassa pela reconsideração do lugar fundamental da religião na vida da 
multidão e sua função genuína de auxiliar na crença dos dogmas públicos e 
das leis. Não se trata de propor nenhuma teologia política e nem a criação 
de um estado teocrático, tendo em vista que isso seria terrível para a 
prática filosófica que demanda uma sociedade que acredite nas benesses da 
liberdade. Definitivamente não se trata de propor que a religião deva 
orientar a política, nem ficar acima da ciência. É justamente o contrário, a 
religião ao cumprir seu papel de orientadora moral de parcela da população 
contribui para a manutenção da liberdade política e da existência da 
filosofia e ciência. 
 
 
Referências 

ARENDT, Hannah; JASPERS, Karl. Correspondence, 1926-1969. Trad. Robert 
and Rita Kimber. Orlando: Harcoust Brace & Company, 1992. 

FEUERBACH, Ludwig. A Essência do Cristianismo. Tradução e notas de José 
Silva Brandão. Petropolis: Vozes, 2007. 

FRANÇOIS, Coppens; JANSSENS, David; YOMTOMV Yuri. Leo Strauss – À 
quoi sert la philosophie politique? Débates Philosophiques. Paris: Presses 
Universitaires de France, 2014. 



Elvis de Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   191 

MOREAU, Pierre-François. Os princípios de leitura das Sagradas Escrituras no 
Tratado Teológico-Político. São Paulo: Cadernos Espinosanos IV, 1998. 

MULLER, Jerry. Leo Strauss: The Political philosopher as a Young Zionist, 
Jewish Social Studies; History, Culture, Society, v. 17, n. 1, p. 88-115, 2010. DOI: 
https://doi.org/10.2979/jewisocistud.17.1.88.  

NOVAK, David. Leo Strauss and Judaism. Jerusalem and Athens Critically 
Revisited. Maryland: Rowman & Littlefield Publishers, 1996. 

OLIVEIRA, Richard Romeiro. Leo Strauss, A Filosofia e o Problema Teológico-
Político. In: CARSOSO, Delmar (Org.). Pensadores do Século XX. 2. Ed. São 
Paulo: Edições Loyola. 2013. p. 23-42. 

SHESTOV, Lev. Athens and Jerusalem. Trand. Bernard Martin. Ohio: Ohio 
University Press, 1996. 

SMITH, Steven Benjamin. Leo Strauss’s discovery of the theologico-political 
problem. European Journal of Political Theory, v. 12, n. 4, p. 388-408, 2013. 
DOI: https://doi.org/10.1177/1474885112469606.  

SMITH, Steven Benjamin. Gershom Scholem and Leo Strauss: Notes toward a 
German-Jewish Dialogue. Modern Judaism, v. 13, n. 3, p. 209-229, 1993. DOI: 
https://doi.org/10.1093/mj/13.3.209.  

STRAUSS, Leo. An Introduction to Political Philosophy: Ten essays by Leo 
Strauss. Detroit: Wayne State University Press, 1989. 

STRAUSS, Leo. Gesammelte Schriften. vol. 3. Weimar: H./W. Meier, 1996. 

STRAUSS, Leo. Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity. Albany: State 
University of New York Press, 1997. 

STRAUSS, Leo. Liberalism Ancient and Modern. Foreword by Allan Bloom. 
Chicago: University of Chicago Press Edition, 1995. 

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago 
Press, 1971. 

STRAUSS, Leo. Notes on Concept of the political. In: SCHMITT, Carl. The 
Concept of the Political. Trad. J. Harvey Lomax. Chicago: University of Chicago 
Press, 2007. p. 97-122. 

STRAUSS, Leo. On the Interpretation of Genesis. L'Homme, v. 21, n. 1, p. 5-20, 
1981. DOI: https://doi.org/10.3406/hom.1981.368159.  

STRAUSS, Leo. Persecution and The Art of Writing. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1988. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226227887.001.0001.  

https://doi.org/10.2979/jewisocistud.17.1.88
https://doi.org/10.1177/1474885112469606
https://doi.org/10.1093/mj/13.3.209
https://doi.org/10.3406/hom.1981.368159
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226227887.001.0001


O Filósofo e a Religião ou “entre Jerusalém e Atenas”: Leo Strauss e o Problema Teológico-Político 

192  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 159-192, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

STRAUSS, Leo. Philosophy and Law: Contributions to the understanding of 
Maimonides and His Predecessors. Albany: State University of New York Press, 
1995. DOI: https://doi.org/10.1353/book10769.  

STRAUSS, Leo. Reason and Revelation. In: MEIER, Heinrich. Strauss and the 
Theologico-Political Problem. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

STRAUSS, Leo. Spinoza’s Critique of Religion. Chicago: University of Chicago 
Press, 1997. 

STRAUSS, Leo. Studies in Platonic Political Philosophy. Chicago: University of 
Chicago Press, 1983. DOI: 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226193878.001.0001.  

STRAUSS, Leo. The City and Man. Chicago: The University of Chicago Press, 
1992. 

STRAUSS, Leo. The early writings (1921-1932). Trad. Michael Zank. Albany: 
State University of New York, 2002. DOI: https://doi.org/10.1353/book10161.  

STRAUSS, Leo. The Mutual Influence of Theology and Philosophy. The 
Independent Journal of Philosophy, v. 3, p. 111-118 1979. 

STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy? And Other Studies. Chicago: The 
University of Chicago Press, 1988. 

TANGUAY, Daniel. Leo Strauss: an intellectual biography. Trad. Christopher 
Nadon. Michigan: Yale University, 2007. 
 
 

Data de registro: 13/01/2023 

Data de aceite: 06/09/2023 

 

https://doi.org/10.1353/book10769
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226193878.001.0001
https://doi.org/10.1353/book10161


Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   193 

  Strauss e o duplo propósito da educação liberal 
 
 

Claudio Cesar Carvalho dos Santos* 
 
Resumo: O presente trabalho tem como objetivo apresentar e discutir o tema da 
educação liberal na obra de Leo Strauss. Tentaremos apresentar a posição do 
filósofo, a qual, a nosso ver, confere um duplo propósito à educação liberal. 
Primeiramente, o filósofo teuto-americano demonstra certo descontentamento com 
as sociedades de massa, as quais são caracterizadas pela baixa qualidade de suas 
produções artísticas e intelectuais. Nesse sentido, para Strauss, a educação liberal 
tem o propósito de remediar os problemas da sociedade de massa, estimulando 
qualidades como a dedicação e a concentração e tornando possível a constituição 
de uma “aristocracia dentro da democracia”. Por outro lado, Strauss define a 
filosofia como a educação do adulto, entendendo, ao mesmo tempo, a educação 
cavalheiresca como algo direcionado ao jovem, o que torna possível que esta 
forma de educação possua até mesmo um caráter lúdico. Explorando essa linha de 
raciocínio, Strauss considera, então, que a educação liberal pode ser identificada 
como uma preparação para a filosofia. 
  
Palavras-chave: Leo Strauss; Educação Liberal; Cultura de Massas. 
 
 

Strauss and the Dual Purpose of Liberal Education 
 
Abstract: The present work aims to present and discuss the theme of liberal 
education in the work of Leo Strauss. We will attempt to present the philosopher's 
position, which, in our view, confers a dual purpose to liberal education. Firstly, 
the German-American philosopher expresses a certain discontent with mass 
societies, which are characterized by the low quality of their artistic and 
intellectual productions. In this sense, for Strauss, liberal education aims to 

 
* Mestrando em Filosofia pela Universidade Federal de São João Del-Rei (UFSJ). E-mail: 
claudioccarvalho37@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9034566408766202. ORCID: 
https://orcid.org/0009-0005-3667-4546. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68466 

  
  

mailto:claudioccarvalho37@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9034566408766202
https://orcid.org/0009-0005-3667-4546
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68466
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68466


Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

194  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

remedy the problems of mass society by stimulating qualities such as dedication 
and concentration, thereby making possible the establishment of an "aristocracy 
within democracy". On the other hand, Strauss defines philosophy as the 
education of the adult, while also understanding chivalric education as something 
directed towards the young, which allows this form of education to even possess a 
playful character. Exploring this line of reasoning, Strauss considers, therefore, 
that liberal education can be identified as a preparation for philosophy. 
 
Keywords: Leo Strauss; Liberal Education; Mass Culture. 
 
 
Introdução  
 

Leo Strauss é um autor muito conhecido por suas contribuições na 
área da filosofia política. No entanto, iremos aqui procurar analisar suas 
contribuições no área da educação e do ensino de filosofia. Tentaremos 
trabalhar o seu conceito de educação liberal e sua relação com a filosofia. 
Robertson foi um comentador que se ocupou dessa dimensão da obra de 
Strauss. De acordo com ele, o filósofo alemão se dedicou apenas 
ocasionalmente a escrever exclusivamente sobre educação. No entanto, em 
um sentido mais amplo é possível dizer que a educação compõe o tema 
central de todos os escritos de Strauss. Este autor trabalha frequentemente 
em seus textos uma distinção entre duas formas de ensino, a saber, o 
ensino “exotérico”, por um lado, e “esotérico”, por outro. Essa distinção é 
fundamental no sentido em que deve haver uma forma diferente de 
ensinar: uma, direcionada para o filósofo; outra, direcionada para a cidade. 
Em relação ao ensino “exotérico”, podemos dizer que Strauss entende a 
sociedade política como uma sociedade marcada por uma dimensão 
irremediavelmente doxástica, de modo que a verdade filosófica apresenta 
para ela um caráter profundamente perturbador. Nesse sentido, a ordem 
cívica necessita, para sua manutenção, se fundar em opiniões. Isso faz com 
que o ensino de filosofia deve apresentar um caráter “esotérico”, pois esse 
ensino se constitui como um elemento tóxico para a cidade. Trata-se de um 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   195 

ensino desnecessário, que, no entanto, se caracteriza como uma atividade 
mais fundamental de busca da verdade (Robertson, 2011, p. 34). 

No início de uma de suas obras, Oliveira nos explica como ocorreu 
o surgimento desse modo de ensino “esotérico”. Ele nos mostra que, para 
Strauss, a filosofia possui um caráter conflitante com a cidade, pois possui 
uma característica que vai de encontro com o elemento mesmo desta 
última. A saber, a cidade possui como fundamento as opiniões autorizadas, 
ou seja, um conjunto de crenças que são sancionadas pela autoridade 
política, que pretendem funcionar como respostas às questões mais 
fundamentais. A filosofia, por sua vez, consiste em substituir as opiniões 
sobre as questões fundamentais pelo conhecimento das questões 
fundamentais. Isso equivale a dizer que a filosofia se confronta com a 
cidade. Nesse sentido, como meio de evitar uma perseguição por parte da 
cidade, a filosofia desenvolve um método de comunicação que podemos 
identificar com a escrita “esotérica” (Oliveira, 2020, p. 2). 

Strauss reconhece na vida filosófica a mais nobre forma de vida, 
por isso vemos uma preocupação no que diz respeito ao ensino “esotérico” 
como meio de proteger a atividade filosófica. No entanto, de acordo com 
Robertson, o que está em maior evidência na obra do autor é a relação da 
esfera da vida filosófica com as outras esferas da vida como a cidade, a 
religião, a arte, a história. Essa relação, do ponto de vista do filósofo, não 
ocorre como uma apresentação dessas coisas como elas são. Porém, ocorre 
sempre uma espécie de ensinamento. De modo que essas dimensões não 
filosóficas vêm à luz apenas em relação à educação conduzida pela 
filosofia (Robertson, 2011, p. 35). 

Com o objetivo de desenvolver uma argumentação no sentido de 
identificar o duplo propósito da educação liberal no pensamento de Strauss 
– um ensino direcionado por um lado à cidade e por outro ao jovem 
filósofo – o presente texto está dividido em quatro seções. De forma que, 
na primeira tratamos do fenômeno da democracia de massas e a educação 
liberal como um antídoto que pode ser usado para remediar o problema 
característico dessa forma de governo, a saber, a cultura de massas. Na 
segunda seção tentamos trabalhar o método dialógico – estabelecer um 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

196  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

diálogo com as obras dos grandes pensadores – como uma alternativa para 
o desenvolvimento da boa sociedade. Na terceira seção, procuramos 
refletir a respeito da educação do cavalheiro e seu papel como governante. 
E a última seção foi dedicada a refletir a respeito da filosofia como a mais 
nobre forma de educação em contraposição à educação do cavalheiro.  
 
 
A democracia de massas como um fenômeno moderno e o papel da 
educação liberal como um antídoto para a cultura de massas 
 

Podemos entender a educação liberal como a educação do não 
filósofo, a educação da cidade, ou a educação do jovem, ao passo que a 
filosofia é a educação do adulto. Nesse sentido, Strauss, na obra What is 
Liberal Education?, se pergunta a respeito de o que pode significar a 
educação liberal nos nossos tempos. Ele propõe uma definição no sentido 
que a educação liberal pode ser entendida como uma educação que 
depende da alfabetização. A alfabetização, segundo o filósofo é um pilar 
da democracia moderna. Para esclarecer essa necessidade Strauss procura 
efetuar uma reflexão a respeito do caráter mesmo da democracia. Assim, 
ele propõe, inicialmente, uma definição de democracia entendida como um 
regime que se sustenta na virtude, esta, por sua vez, exige sabedoria. Nesse 
sentido, a democracia ideal seria um regime em que a maioria dos adultos 
fossem virtuosos e sábios, de modo a se assemelhar a uma aristocracia 
universal (Strauss, 1989, p. 313). 

De acordo com Strauss, a ciência política, no sentido moderno do 
termo, se dedica a compreender a relação entre a democracia ideal, e a 
democracia real. De acordo com um ponto de vista extremo, porém, muito 
comum, a democracia ideal é apenas uma ilusão. Os adeptos desta opinião, 
procuram enfatizar exclusivamente o comportamento das democracias. 
Strauss reconhece que, em vez de uma aristocracia universal, a democracia 
moderna se constitui como um governo das elites. Tais elites são formadas 
por homens que por algum motivo estão no topo. A democracia moderna 
apresenta em seu cerne a apatia eleitoral, a falta de espírito público. Os 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   197 

componentes desse tipo de governo são cidadãos que consomem conteúdos 
focados em esportes e violência. Nesse sentido, as massas não podem 
governar, de forma que a democracia moderna se constitui não como um 
governo de massas, mas sim como uma cultura de massas. A cultura de 
massas é definida por Strauss como aquela cultura que pode ser apropriada 
por capacidades intelectuais medianas. Tal cultura não exige, para ser 
assimilada, muito esforço intelectual ou moral, e também se caracteriza 
por um baixo custo monetário. Entretanto, até mesmo as culturas de 
massas necessitam de ideias novas produzidas por mentes criativas. 
Podemos ver então que a democracia exige qualidades que vão além da 
mediocridade da cultura de massas, ela necessita de dedicação, 
concentração, profundidade. Strauss reconhece a educação liberal como 
um remédio para a cultura de massas: “A educação liberal é a escada pela 
qual nós tentamos ascender da democracia de massas para a democracia 
em seu sentido original” (Strauss, 1989, p. 314).  

Em relação a esse debate, Burns mostra que as tradições 
filosóficas, antiga e moderna, se diferem, em relação ao conceito de 
democracia. A rejeição da democracia pelos pensadores antigos está ligada 
ao fato de que para eles o fim do ser humano não é a liberdade, mas sim a 
virtude. E devido a fatores econômicos, no mundo grego era inevitável que 
uma democracia fosse governada por pobres, que não tinham instrução 
alguma para governar. Por outro lado, a democracia moderna, regime mais 
complexo, que goza de abundância, apresenta outro problema que pode ser 
identificado como a cultura de massas. Caracterizada dessa maneira, a 
democracia moderna necessita de uma educação que enriqueça 
intelectualmente a alma, dando a ela profundidade. Burns nota, entretanto, 
que esse tipo de educação é ameaçado pela dinâmica de abundância 
econômica1. 

Entendendo que a democracia moderna surge do próprio projeto 
científico moderno, como mostra Burns, Strauss vê no desenvolvimento 
tecnológico uma ameaça. Uma diferença identificada entre a democracia 

 
1 Cf. Burns, 2021, p. 1 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

198  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

moderna e a democracia clássica poderia estar relacionada à tecnologia. 
Para Strauss o pensamento tecnológico está no cerne da filosofia política 
moderna, com o objetivo de aumentar o poder humano e desenvolver uma 
relação de domínio com a natureza (Burns, 2021, p. 2). De acordo com os 
pensadores antigos, a emancipação da tecnologia poderia ter 
consequências ruins. Para eles, a filosofia é uma tarefa essencialmente 
teorética, é a “Busca do conhecimento das coisas mais importantes” 
(Strauss, 1989, p. 327) e a libertação da tecnologia do controle da moral e 
da política pode ser desastrosa. Dessa forma, eles apresentam uma rejeição 
da ideia de uma ciência dominada pela técnica, pois isso seria destrutivo 
para a humanidade (Burns, 2021, p. 4).  
 A democracia liberal se apoia na doutrina da igualdade natural 
entre os homens, com isso, a soberania deve pertencer ao povo, nesse 
sentido, surge uma distinção entre a soberania e o governo. A soberania 
agora pertence a uma classe que não participa diretamente do governo, 
mas é representada por ele. No entanto Strauss, como mostra Burns, vai 
entender que esse tipo de governo exige um comprometimento do cidadão, 
pois o papel do governo é apenas representar o povo, isso exige do próprio 
povo responsabilidade (Burns, 2021, p. 12). A responsabilidade está no 
lugar da virtude no mundo moderno, de modo que o cidadão deve se 
comprometer com a coisa pública no sentido de acompanhar as ações de 
seus representantes. A própria definição de Strauss diz que a forma como 
se usa a palavra responsabilidade atualmente constitui um neologismo. O 
que hoje consideramos como uma pessoa responsável, para o mundo 
antigo seria o substituto do termo justo ou virtuoso. Se consideramos uma 
pessoa responsável por algo na medida em que ela se dá conta dos próprios 
atos, nesse sentido, no entanto, um assassino responsável está muito 
distante da virtude. Desse modo, responsabilidade não se identifica com a 
virtude (Strauss, 1989, p. 323). 

Frente a esses problemas, Strauss, de acordo com Burns, entende 
que a ação política e moral e a grandeza ainda são possíveis dentro de uma 
democracia moderna. Strauss estaria direcionando para a adesão ao 
constitucionalismo democrático liberal que pode ser direcionado por uma 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   199 

aristocracia dentro da democracia. Nela o pensamento é cultivado por uma 
educação religiosa e pelo estudo nos grandes livros (Burns, 2021, p. 15).  

A forma como se define a educação liberal – uma maneira de 
ascender da democracia de massas para uma espécie de aristocracia 
universal – pode soar como uma abordagem que limita a ideia de educação 
liberal a um sentido meramente político, que assume de maneira dogmática 
a bondade da democracia moderna. Assim, Strauss se depara com a 
questão a respeito de como devemos nos comportar frente a democracia 
moderna. Seria o caso de simplesmente abandonarmos a democracia de 
massas e retornarmos à natureza? Os problemas apresentados pela cultura 
de massa nos levam a procurar caminhos alternativos, como um retorno à 
vida em tribos iletradas. Uma sociedade iletrada é aquela que se sustenta 
no costume ancestral, que remonta aos fundadores originais, os deuses. 
Uma vez que não existem escritos em tal sociedade, os herdeiros da 
tradição não podem ter contato direto com os fundadores originais. Desse 
modo não é possível saber se ocorreu algum desvio em relação aos 
ensinamentos originais. Nesse sentido, uma sociedade iletrada não pode se 
fundamentar no princípio de que o melhor é o ancestral. Uma comunicação 
direta entre os herdeiros da sociedade e os seus fundadores seria possível 
somente por meio de livros. De forma que inviabiliza um retorno ao 
analfabetismo. Uma vez que somos inclinados a viver com os livros, o 
ideal seria viver com os grandes livros (Strauss, 1989, p. 315). 

A educação liberal para a vida na cidade é uma educação para a 
excelência humana. Por outro lado, de acordo com as contribuições de 
Platão, a educação no mais alto sentido é a filosofia. A filosofia, nesse 
caso, é entendida como a busca pelo conhecimento das coisas mais 
importantes, o conhecimento da felicidade e da virtude. No entanto, o 
filosofo grego reconhece a imperfeição da sabedoria humana, de forma que 
a virtude e a felicidade serão sempre limitadas. Contudo, o filósofo é 
possuidor de todas as excelências que a mente humana é capaz de alcançar 
(Strauss, 1989, p. 316). Nesse sentido, Strauss conclui que não podemos 
ser filósofos pois não podemos adquirir a mais alta forma de educação. 
Entretanto, apesar de não podermos ser filósofos, podemos, segundo 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

200  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Strauss, amar a filosofia e tentar filosofar. Filosofar nesse sentido consiste 
em ouvir, discernir, conhecer o diálogo entre os grandes filósofos (Strauss, 
1989, p. 317).  

No entanto, encontrar grandes filósofos não é algo comum, por 
isso, em grande medida, temos acesso ao pensamento deles apenas por 
meio de livros, que são obras importantes. Uma tarefa da educação liberal 
Strauss identifica em estudar os livros fornecidos pelos grandes pensadores 
(Strauss, 1989, p. 312). Contudo, essa não é uma tarefa simples, porque as 
grandes mentes divergem a respeito dos assuntos mais importantes. De 
modo que a educação liberal não pode se reduzir a uma doutrinação. 
 
 
A importância do método dialógico para a realização da boa sociedade 
 

Ao compreendermos a educação liberal como o ato de estudar o 
diálogo entre as grandes mentes, defrontamo-nos com a maior dificuldade, 
a saber, essa conversação não vem a ser sem a nossa ajuda. Isso ocorre na 
medida em que os grandes pensadores se comunicam por meio de 
monólogos, e nossa função é transformar seus monólogos em diálogos. 
Essa defesa do diálogo como um bom método para se relacionar com a 
obra dos grandes pensadores foi observada por McDonough em sua obra 
Strauss’s Right Pedagogy onde ele mostra que Strauss defende uma forma 
de abordagem dialógica das obras produzidas pelas grandes mentes, de 
modo a nos preocupar com as questões levantadas pelos autores, e não 
apenas nos contentar com as respostas apresentadas. Nesse sentido, é 
importante observar a forma como o texto é estruturado e não apenas seu 
conteúdo. O texto deve ser objeto de pesquisa e não deve ser entendido 
como um recipiente de informações (Mcdonough, 2011, p. 53). 

McDonough ainda nos diz que Strauss segue um método 
pedagógico semelhante ao método utilizado por Tucídides em seus 
ensinamentos históricos. Tucídides apresenta um conhecimento que é 
necessário para a realização da melhor cidade, embora não seja 
propriamente um conhecimento de como governar. Esse conhecimento não 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   201 

pode ser apresentado por meio de afirmações e argumentações, mas deve 
ser adquirido por meio de interpretação e de diálogo. O que é ensinado por 
Strauss não é um conhecimento substantivo, mas um conhecimento de 
como engajar-se em uma prática contínua. A discussão de Strauss sobre a 
pedagogia enfatiza o discurso, que não é meramente um meio de 
transmissão de ideias, mas é entendido como um tipo de engajamento ativo 
em que princípios e valores são determinados. A qualidade dialógica dos 
textos de Strauss não é meramente estilística, em vez disso, serve para 
iniciar leitores por exemplificar métodos de engajamento (Mcdonough, 
2011, p. 56).  

Strauss discute a História da Guerra do Peloponeso de Tucídides 
para mostrar o tipo de pedagogia que se encontra implícita nessa obra. 
Strauss entende que o registro de Tucídides a respeito dos acontecimentos 
da guerra tem como função não apenas transmitir a memória do evento, 
mas junto a isso, Tucídides esperava redescobrir as condições que fazem o 
melhor regime possível. O modo pelo qual Tucídides trata os discursos dos 
atores políticos conduz a uma lição crucial a respeito do método que o 
engajamento político é ensinado. Este ensinamento ocorre não tanto como 
uma retratação do que exatamente aconteceu, mas é elaborado como um 
exemplo do que pode ser alcançado politicamente por discursos por meio 
da implementação das melhores práticas retóricas. Strauss entende que o 
propósito de Tucídides é preservar a sabedoria desenvolvida em Atenas 
(Mcdonough, 2011, p. 57). 

Em sua análise da obra de Tucídides, Strauss reconhece a ele a 
autoria dos discursos dos políticos envolvidos na guerra. É o próprio 
Tucídides o autor dos discursos que estão de acordo com os cânones de 
retórica. Os discursos encontrados nas obras do historiador grego não são 
discursos naturais de homens sem erudição, mas são elaborados por 
oradores que possuem capacidade de desenvolver discursos consistentes 
com as regras dos discursos. Tucídides não relata como os estadistas 
discursavam, mas faz um esforço na direção de como eles deveriam 
discursar. O objetivo dessa estratégia elaborada pelo historiador grego não 
foi de corrigir os políticos; ao contrário, seu intuito era mostrar aos seus 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

202  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

leitores algo que possui mais força pedagógica quando exibido 
(Mcdonough, 2011, p. 58).  

McDonough ainda nos diz que a obra de Strauss Direito Natural e 
História é composta, a exemplo de Tucídides, com o objetivo não de 
convencer sua audiência a respeito da aplicação universal de certos 
direitos, mas de exemplificar um estilo essencial de investigação a respeito 
do direito natural. As investigações a respeito dos direitos, como 
fundamento da democracia liberal, colocam em risco a existência da ordem 
política, por colocá-la em questão. O método da investigação, para Strauss, 
determina quais são os benefícios e os custos do questionamento. O 
filósofo teuto-americano não se opõe ao questionamento dos princípios 
políticos levado a cabo pelos modernos, no entanto, se opõe ao método 
utilizado nessas investigações (Mcdonough, 2011, p. 62). 

Strauss organiza Direito Natural e História de modo a apresentar o 
pensamento de autores modernos como Thomas Hobbes, John Locke e 
Edmund Burke. Além destes, ele apresenta o pensamento dos autores 
clássicos, como Platão, Aristóteles e Tomás de Aquino. Com isso, Strauss 
elabora um contraponto entre esses autores, de forma que os antigos se 
tornam interlocutores de um diálogo com os modernos. A exemplo de um 
drama em que a opinião do autor é ofuscada pela opinião dos atores, é 
difícil determinar a opinião do escritor sem antes considerar o todo da 
composição. Nesse sentido, Strauss busca fornecer ao leitor a sensação de 
presenciar um diálogo entre interlocutores discordantes. Na medida em 
que avançamos na leitura da obra podemos ver o desenvolvimento das 
ideias formuladas por diversos pensadores. A partir de sua apresentação, 
podemos esboçar uma imagem do pensamento próprio de Strauss. Nesse 
momento, no entanto, já estamos introduzidos em um relato histórico do 
debate. A exemplo de Tucídides, que se esforça em representar os 
discursos no contexto histórico-político, Strauss, por meio de uma 
justaposição da posição de escritores relevantes, revela sua contribuição 
para a democracia liberal (Mcdonough, 2011, p. 63).  

Strauss compreende que mesmo quando escrevem diálogos, os 
grandes pensadores se comunicam por meio de monólogos, haja vista que 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   203 

nos diálogos platônicos, por exemplo, não vemos um diálogo entre as 
mentes de mais alta ordem, mas são diálogos entre um homem superior e 
um homem inferior a ele. Nesse sentido, devemos fazer o que as grandes 
mentes são incapazes de fazer. Uma vez que as grandes mentes se 
contradizem no que diz respeito aos assuntos mais importantes, elas nos 
obrigam a julgar seus monólogos, e articular seus pensamentos, 
transformando seus monólogos em diálogos. Por outro lado, devemos 
reconhecer nossa incapacidade de efetuar essa tarefa (Strauss, 1989, p. 
318). 

Nossa interação com o pensamento dos autores mais importantes 
pode ser obscurecida por diversas ilusões. Nesse caso tendemos a acreditar 
que nosso ponto de vista é superior àquele apresentado pelos grandes 
pensadores. De outro modo, podemos acreditar que cada pensador estava 
relativamente certo em seu ponto de vista. Ora, aceitamos que não há 
pontos de vista verdadeiros em relação ao seu conteúdo, mas somente em 
relação à sua forma; nesse sentido somos conduzidos a um relativismo, de 
modo que o certo é relativo a cada perspectiva. Existe também uma ilusão 
que obscurece nossa verdadeira situação, ela nos leva a acreditar que 
podemos ser mais sábios que os homens mais sábios do passado. Nesse 
caso, em vez de ouvintes atentos, somos induzidos a desempenhar um 
papel de juízes. De acordo com Strauss, a causa dessa situação é que 
nossos professores acreditaram em uma sociedade puramente racional, 
cada um incentivado a encontrar sua orientação por suas próprias forças 
(Strauss, 1989, p. 318). 

 A filosofia, na perspectiva de Strauss, deve evitar a tentação de 
ser edificante. Contudo, não podemos exercer nosso entendimento sem 
entender alguma coisa de importante de tempos em tempos, e esse ato de 
entendimento pode ser acompanhado pela consciência de nosso 
entendimento. Essa é uma experiência independente de se o que 
entendemos é agradável ou não, justo ou injusto. Podemos dizer que, em 
certo sentido, os males são necessários para que haja compreensão. 
Considerando a dignidade da mente, nós podemos perceber o fundamento 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

204  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

da dignidade humana e, também, a bondade do mundo, que é a casa do 
homem (Strauss, 1989, p. 319). 

A educação liberal, o intercâmbio com as grandes mentes, consiste 
no cultivo da modéstia, no sentido de entender que existiram grandes 
pensadores que são importantes para nós. Ao mesmo tempo é o 
treinamento para a ousadia, pois exige de nós um rompimento com a 
pressa, com a vaidade intelectual. A educação liberal nos liberta da 
vulgaridade, ela nos fornece experiência das coisas belas (Strauss, 1989, 
319). Desse modo, podemos dizer que a educação liberal é responsável por 
aprimorar a alma humana para que ela desenvolva capacidades mais 
profundas. A política, sem dúvidas, está entre as atividades que exigem de 
seus atores competência e habilidades que vão além do que é fornecido 
pela cultura de massas. Veremos a seguir como a educação liberal é 
fundamental na formação do cavalheiro, aquele que se ocupa da arte da 
política. 
 
 
A formação dos cavalheiros pela educação liberal e a diferença entre 
essa forma de educação e a filosofia 
 

Strauss em Liberal Education and Responsability procura 
desenvolver uma reflexão a respeito de duas sentenças que estão presentes 
na obra What is Liberal Education? A saber, as sentenças dizem respeito 
primeiramente à educação liberal como um caminho que conduz da 
democracia de massas à democracia ideal e, ao lado desta, a educação 
liberal como um empreendimento necessário para fundar uma aristocracia 
em uma democracia de massas (Strauss, 1989, p. 323).  

Nesse sentido, Strauss vai fornecer um esboço da educação 
original do cavalheiro que é, em grande medida liberal num sentido 
diferente do sentido político atual, desse modo ele inicia uma reflexão a 
respeito do termo “liberal”. De acordo com o filósofo teuto-americano, o 
termo liberal tanto no mundo antigo, quanto atualmente, é relacionado com 
a política. O conceito de liberal se relacionava no mundo antigo com o 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   205 

homem livre, em oposição ao escravo, haja vista que a liberdade pressupõe 
a ideia de escravidão. Um escravo pode ser entendido como aquele não 
possui tempo para si, mas deve se dedicar ao seu mestre. Por outro lado, o 
mestre é livre para dedicar-se a si mesmo, ele pode se ocupar da política e 
da filosofia. Nesse sentido, existem muitos homens livres que se 
assemelham a escravos, pois são submetidos a uma grande carga horária 
de trabalho, e não podem dedicar-se a si mesmos. Os verdadeiros homens 
livres são os que podem gozar de lazer, são aqueles que possuem riquezas 
que não exigem muito tempo para sua administração. Se ele gastar muito 
tempo em suas atividades de labuta, ele não possuirá muito tempo para se 
dedicar à política e aos estudos. Para manter esse estilo de vida, os 
cavalheiros, como Strauss os denomina, dependem de que outros façam 
suas atividades que exigem tempos, ou seja, os cavalheiros dependem 
daqueles que não são cavalheiros. Esse modo de vida não é seguro, no 
entanto, se os cavalheiros não forem os governantes, ou seja, se o regime 
da cidade não for uma aristocracia (Strauss, 1989, p. 324). 

A educação liberal forma cavalheiros. De acordo com Strauss, a 
palavra referente à educação no idioma grego (paideía) deriva-se da 
palavra grega para criança (paîs, paidos). Inicialmente, a educação liberal 
é direcionada para crianças. Os termos “educação” e “lúdico” são 
próximos no grego. No entanto, a atividade realizada pelo cavalheiro é 
uma atividade séria. Os assuntos de que se ocupam os cavalheiros são os 
mais importantes, na medida em que se relacionam com a boa ordem da 
alma e da cidade. A educação dos cavalheiros consiste na formação do 
caráter de gosto. Strauss entende que a fonte dessa educação se encontra 
nos poetas. Os cavalheiros necessitam de aprimorar atividades 
administrativas a fim de gerir os assuntos domésticos e públicos. Essa 
educação pode ser transmitida de cavalheiros mais experientes para 
aqueles iniciantes. Junto a isso, os cavalheiros podem receber instruções de 
professores de retórica. Dessa forma, Strauss reconhece que apenas ricos 
podem receber esse tipo de educação (Strauss, 1989, p. 325).  

Essa situação nos conduz a uma reflexão a respeito da justiça 
numa sociedade governada por um cavalheiro. Um governo não pode ser 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

206  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

justo governando apenas para uma parte da sociedade, mas tão somente se 
ele governar para toda ela. Nesse caso, é uma tarefa do cavalheiro exercer 
um governo que seja benéfico para a cidade como um todo. Strauss nos diz 
que homens iguais devem ser tratados igualmente, e ele reconhece que os 
cavalheiros não são superiores aos homens vulgares. O único elemento que 
distingue os cavalheiros é sua educação, no entanto, a maioria das pessoas 
é capaz de adquirir o mesmo tipo de formação. Nesse caso, algumas 
pessoas possuem mais oportunidades que outras, mas isso ocorre de 
maneira injusta, pois o único critério para que uma pessoa possa se tornar 
um cavalheiro é seu poder aquisitivo. Nesses moldes uma aristocracia seria 
injusta (Strauss, 1989, p. 325).  

Do ponto de vista do cavalheiro, a cidade não pode fornecer a 
todos os cidadãos condições para se tornarem cavalheiros. Insistir na ideia 
de que homens iguais por natureza devem ser igualmente tratados em 
sociedade pode levar a um estado de monotonia universal. O mais comum 
é que haja poucos ricos e muitos pobres. No entanto, parece arbitrário a 
maneira como algumas famílias são condenadas ao estado de pobreza e 
miséria, ao passo que poucas famílias sejam escolhidas para administrar 
grandes riquezas (Strauss, 1989, p. 326). De acordo com Burns, o 
argumento da monotonia universal não apresenta para Strauss um motivo 
pelo qual, em uma sociedade com recursos limitados, uma família deve ser 
condenada à monotonia ao passo que outra deve ser levada à distinção 
(Burns, 2021, p. 38).  

O governo dos cavalheiros parece injusto na medida em que eles 
são naturalmente iguais aos pobres, se diferem destes apenas pela 
educação que é inacessível àqueles que não podem pagar por ela. Strauss, 
nesse caso, não admite esse arranjo político, pois o governo do cavalheiro 
implica que ele é responsável pelas pessoas comuns, contudo, o cavalheiro 
tem uma natureza semelhante à natureza dos governados por ele, a sua 
diferença é a sua educação que lhe foi possível devido ao seu poder 
aquisitivo. No entanto, isso vai contra a natureza, pois os iguais devem ser 
tratados como iguais, um governante legítimo deve ser, por natureza, 
superior, ou seja, deve ser um filósofo. Os cavalheiros entre si discordam 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   207 

da natureza da virtude: por um lado, alguns deles entendem-na como digna 
de escolha por si mesma, ao passo que, por outro lado, alguns deles veem 
na virtude um meio para adquirir honra. Desse modo, eles discordam em 
relação aos primeiros princípios e não são capazes de realizar deliberações 
comuns. Mesmo não sendo capacitados, eles são responsáveis pelo bem-
estar do vulgo (Strauss, 1989, p. 326).  

O princípio fundamental para o governo dos cavalheiros conduz a 
uma rejeição da democracia. A democracia é o governo da maioria dos 
adultos livres, no entanto apenas a minoria entre eles é educada. Nesse 
sentido, a democracia se fundamenta na liberdade concedida a todo 
cidadão livre. Uma vez, porém, que numa democracia a maioria dos 
cidadãos é iletrada a democracia é, na realidade, um governo de 
analfabetos, e por isso é rejeitada por Strauss. Numa democracia todos 
devem, pelo menos em algum grau, possuir a arte da política, no entanto, 
alguns cidadãos não são capazes de adquirir essa arte por meio da 
educação. A verdadeira arte política, capacita o ser humano não somente a 
obedecer, mas a articular leis, e essa capacidade é adquirida pela educação, 
que é restrita àqueles que podem pagar por ela (Strauss, 1989, p. 327).  

A política e a filosofia constituem as atividades necessárias para se 
tornar um cavalheiro. Como mostra Burns, o cavalheiro se ocupa com os 
fins políticos, ao passo que o filósofo está interessado na busca pela 
verdade do todo. A finalidade da filosofia, uma atividade essencialmente 
zetética, muito se difere dos objetivos políticos, pois esses muitas vezes 
não surgem de uma investigação, mas em grande medida a política 
pressupõe seus fins (Burns, 2021, p. 40). Strauss nos diz que a filosofia 
pode ser entendida de duas maneiras, uma mais estrita, outra mais vaga. 
Sendo compreendida de um modo mais vago, a filosofia pode ser definida 
como um interesse intelectual. Estritamente falando, a filosofia é a busca 
pelo conhecimento das coisas mais importantes. Neste último sentido, a 
filosofia é superior à política. Uma vez que a política é a perseguição de 
certos fins, a boa política persegue os fins bons. No entanto, a distinção 
entre os fins que são bons e os fins que não são bons transcende a política. 
Isso ocorre, porque, de acordo com o pensamento de Strauss, as coisas 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

208  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

mutáveis e corruptíveis pressupõem as coisas imutáveis e incorruptíveis 
(Strauss, 1989, p. 327). A política necessita de fins fornecidos por uma 
ordem eterna que a transcende. 

Esse argumento pode sugerir o motivo do interesse do cavalheiro 
pela filosofia, mas ele não nos diz se um filósofo poderia se interessar pela 
política. Uma vez que o principal interesse do filósofo está na busca pela 
verdade e no conhecimento da ordem eterna, isso implica, como vê Burns, 
em uma disposição que está dissonante com a ordem política. Uma ciência 
do todo, a pretensão do filósofo, exige que o todo seja governado por uma 
natureza que não faz parte da ordem política, mas sim a uma ordem física. 
Essa natureza estabelece que todas as coisas, tanto as que surgem a partir 
da ação humana, quanto as coisas que independem dela, são perecíveis ou 
corruptíveis. No entanto, há uma resistência em aceitar isso por parte 
daqueles que estão engajados na vida política. Estes podem ser inclinados 
por suas esperanças e apegos a conceberem o mundo como uma obra de 
deus ou deuses eternos e misteriosos, que ignoram as necessidades naturais 
em prol da justiça. Dado que o conhecimento do filósofo não abrange 
todas as coisas, as naturezas que são alvo de suas pesquisas não são 
evidentes por elas mesmas (Burns, 2021, p. 44). 
 
 
A educação liberal como uma preparação para a filosofia e a filosofia 
como a mais alta forma de educação: a educação do adulto 
 

Segundo uma reflexão desenvolvida por Burns em conformidade 
com o pensamento de Strauss, a filosofia política foi fundada por Sócrates 
como uma “educação liberal” que é uma preparação necessária para a 
filosofia. Ela surge a partir da compreensão de Sócrates do problema que 
emerge de nossa falta de acesso das causas fundamentais das coisas, isso 
levou a uma tentativa sem precedente de fundamentar a vida na razão por 
meio de uma investigação dialética das questões políticas (Burns, 2021, p. 
44). 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   209 

A filosofia transcende o cavalheirismo, e, do ponto de vista de 
Strauss, a educação liberal ganha um significado de preparação para a vida 
filosófica. Aquilo que os cavalheiros tomam como certo a respeito dos 
assuntos mais importantes, o filósofo, por sua vez, transforma em objeto 
de dúvida. Há uma grande diferença entre a virtude do cavalheiro e a 
virtude do filósofo. É uma condição do cavalheiro gozar uma vida de 
riquezas, uma vez que ele deve pagar pela sua educação. Ao passo que o 
filósofo, como vemos no caso de Sócrates, pode ser pobre. A virtude do 
filósofo, para ser desenvolvida, não necessita de riquezas. A virtude do 
cavalheiro, por outro lado, exige o domínio da arte pela qual se defende 
sua propriedade. Strauss reconhece, no entanto, que embora existam 
diferenças entre a virtude do filósofo e a virtude do cavalheiro, esta pode 
ser entendida como um aspecto político da virtude do filósofo (Strauss, 
1989, p. 328). 

No entanto, ainda paira a questão de por que os cavalheiros e não 
os filósofos devem governar. Uma vez que o filósofo é melhor por 
natureza e por educação, qual seria o motivo de os cavalheiros 
governarem? Um argumento vai na direção de que os filósofos se ocupam 
totalmente com as coisas mais importantes, na busca do conhecimento do 
todo, por isso não teriam tempo para se dedicar aos assuntos públicos. 
Dessa forma, o governo dos cavalheiros se faz necessário. No entanto, esse 
argumento ignora que Strauss se refere nesse contexto não à atividade do 
filósofo propriamente dita – a busca da ciência do todo – mas ele se refere 
à educação preparatória do filósofo nos assuntos mais importantes. Ora, 
não apenas os filósofos, mas também os cavalheiros se ocupam dos 
assuntos mais importantes. Tais assuntos não são exclusivos da filosofia, 
mas são contemplados pela educação liberal, que junto à educação do 
cavalheiro se torna uma preparação para a filosofia (Burns, 2021, p. 45).  

Os filósofos são entendidos por Strauss, como vimos, serem 
melhores por educação e por natureza. O governo do cavalheiro é um 
reflexo do governo do filósofo. A filosofia é uma atividade zetética, 
contínua e vitalícia, é a educação do adulto (Strauss, 1989, p. 328). O 
conhecimento do mais alto tipo não é facilmente disponível como é o caso 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

210  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

dos conhecimentos mais vulgares, no entanto, ele exige sempre uma 
atualização. A educação do cavalheiro pode ser dividida como uma 
atividade lúdica do potencial cavalheiro e a atividade séria do cavalheiro 
propriamente dito. Essa distinção não pode existir na educação do filósofo, 
uma vez que a filosofia se encarrega dos assuntos mais importantes e 
sérios. Nesse sentido, a exemplo de Platão, Strauss reconhece a 
impossibilidade do governo do filósofo. Um problema que conduz a outro, 
tendo em vista que o filósofo será governado por seus inferiores (Strauss, 
1989, p. 329).  

Uma saída seria dizer que os filósofos não são parte constituinte da 
sociedade e quem educa a cidade é a religião na figura do padre. A 
finalidade da cidade não é a mesma da filosofia. A diferença que 
observamos entre o cavalheiro e o vulgo é mais evidente se observamos a 
diferença entre o filósofo e o não filósofo. O filósofo e o não filósofo não 
são capazes de efetuar o mesmo tipo de escolhas. Nesse sentido existe uma 
desproporção entre filosofia e cidade. A filosofia pode existir de forma 
paralela em relação à cidade. O filósofo é responsável pela cidade somente 
na medida em que sua atividade contribua para o bem-estar da cidade – a 
filosofia tem um efeito civilizador. A cidade necessita da filosofia apenas 
de forma indireta (Strauss, 1989, p. 330).  

Em sua relação com a cidade, o filósofo obedece até mesmo leis 
injustas a mando da cidade. O filósofo contribui para a cidade por meio do 
efeito humanizador do seu trabalho, mas contribui apenas indiretamente. A 
partir dessas reflexões ainda persistem muitas questões a respeito do que 
justificaria a falta de espírito público do filósofo, ou então qual seria o 
conteúdo do conhecimento adquirido dialeticamente pelo filósofo. Para 
explicar isso, Burns vai refletir a respeito de como Strauss entende a 
disposição do filósofo. Nesse argumento ele considera que o cavalheiro 
não pode dar um relato inteligível de seu modo de vida. Dessa forma, o 
cavalheiro e o filósofo, como vimos acima, não tomam as mesmas 
deliberações. O problema, então, não se limita à deficiência do 
entendimento do povo, mas se estende às deficiências do próprio 
cavalheiro. O cavalheiro é incapaz de fornecer um relato coerente de sua 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   211 

compreensão de vida nobre, assim como é incapaz de fornecê-la ao povo. 
A incoerência na reivindicação do governo dos cavalheiros é visível para 
os filósofos (Burns, 2021, p. 46). 
 Como Burns nos lembra, a educação dos cavalheiros é orientada 
por poetas. Considerando que os filósofos não são parte constituintes da 
cidade, os únicos professores que realmente fazem parte da cidade são os 
sacerdotes. O governo nobre do cavalheiro educado pelos poetas é 
compatível com o ofício do sacerdócio e a preocupação com o divino 
(Burns, 2021, p. 47). Ocupar-se com os assuntos mais importantes é tarefa 
dos filósofos, mas também dos cavalheiros, essa atenção aos assuntos mais 
sérios inclui o confronto com nossa mortalidade como membros de uma 
comunidade política. O filósofo político frente a esse confronto encontra 
como resultado uma resignação serena, e entende a finitude humana como 
uma necessidade da natureza. O cavalheiro, por sua vez, apresenta uma 
resposta a esse problema comum aos poetas, uma resposta que não pode 
ser deixada de lado. A resposta do cavalheiro reivindica a experiência 
religiosa da intervenção divina nos assuntos humanos. Com isso, cria um 
desafio à disposição científica do filósofo ao afirmar que as causas naturais 
não se constituem de eventos necessários, mas são intervenções divinas 
nos assuntos humanos. Como falamos no início dessa seção, foi a esse 
desafio que a filosofia política clássica se voltou com o objetivo de 
fundamentar uma orientação racional da vida por meio do uso da dialética 
no nível da discussão do cavalheiro, um nível pré filosófico. Essa 
atividade, no entanto, não tinha como objetivo efetivar uma modificação 
científica da política (Burns, 2021, p. 48). 

Em linhas gerais, os filósofos pré-modernos não cultivam ilusões 
em relação à possibilidade de realização de uma aristocracia genuína. Para 
todos os propósitos práticos, eles se satisfazem com o regime no qual o 
cavalheiro compartilha poder com o povo, um regime que utiliza de 
eleições para definir seus governantes (Strauss, 1989, p. 330). Em 
continuidade na sua obra, Strauss se dedica à tarefa de mostrar as 
mudanças que a modernidade proporcionou à ideia de educação liberal. No 



Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

212  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

entanto, não iremos nos aprofundar nessa transformação ocorrida na forma 
de compreender a educação liberal.  
 
 
Conclusão 
 

A partir dessas reflexões, tentamos mostrar o caráter da educação 
liberal tal como ele foi pensado pelo filósofo Leo Strauss. Vimos que a 
educação liberal pode ser entendida como uma espécie de remédio para os 
problemas das democracias modernas e das culturas de massas. A cultura 
de massas, por sua vez, fornece um produto artístico e intelectual de má 
qualidade e barato, sendo acessível e raso, em oposição à profundidade 
necessária às boas obras de arte. A educação liberal tem como 
característica resgatar a paciência e a contemplação do belo que não se 
encontram em uma cultura de massas. Junto a isso, podemos dizer que a 
educação liberal forma cavalheiros, no entanto ela exige um custo e se 
restringe àqueles que gozam de riquezas e tempo para dedicação. No 
entanto, a forma como ocorre essa divisão entre pobres e ricos, é arbitrária 
e injusta, pois os pobres não possuem acesso a essa educação meramente 
por acaso. Esse problema evanesce quando falamos da filosofia, uma vez 
que nesse caso não há a necessidade de possuir bens e riquezas, é 
necessário, por outro lado, possuir uma inclinação natural para a sabedoria, 
que não se encontra na alma do cavalheiro. Isso faz da filosofia a mais 
nobre forma de saber, pois o filósofo é por natureza superior aos outros 
membros da sociedade. Já o papel da educação liberal pode ser de 
preparação para a vida filosófica.  

Poderíamos ainda nos perguntar, considerando a análise de Strauss 
da sociedade como uma esfera de caráter doxástico e religioso, em que 
medida sua proposta de uma educação que considerasse esse caráter 
religioso teria espaço em um mundo secular? As críticas de Strauss ao 
Iluminismo apresentam um teor de descontentamento com a forma como o 
pensamento moderno atacou e desdenhou da ortodoxia. Mas podemos nos 
perguntar em que medida, num mundo onde o próprio Strauss reconhece 



Claudio Cesar Carvalho dos Santos 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   213 

que nossos professores acreditam em uma sociedade puramente racional e 
autônoma (Strauss, 1989, p. 318), é válido propor um ensino que considere 
como parte fundamental o ensino religioso2. A obra de Strauss, em grande 
medida, está direcionada a responder essas questões, desde seu primeiro 
livro publicado em 1930 Die Religionskritik Spinozas als Grundlage seiner 
Bibelwissenschaft, podemos ver a preocupação de Strauss com esses 
problemas que envolvem o conflito entre filosofia e religião. O que 
podemos dizer em relação à posição do filósofo seria uma alternativa 
apresentada por ele de reavivar um debate que havia sido deixado de lado 
na modernidade, pois essas questões fundamentais, como o problema 
teológico político – que inclui a questão da formação do cidadão, se o 
direcionamento deste deve obedecer a uma regra exterior, a heteronomia 
de orientação ortodoxa ou se ele deve se guiar pela própria razão – são 
questões necessárias para a compreensão da sociedade e da filosofia 
enquanto tal. 

 
 

Referências 

BURNS, Timothy W. Leo Strauss on Democracy, Technology, and Liberal 
Education. Albany : State University of New York Press, 2021. DOI: 
https://doi.org/10.1515/9781438486154.  

MCDONOUGH, Tim. Strauss’s Rights Pedagogy: In: YORK, Jeffrey G.; 
PETERS, Michael A. Leo Strauss, Education and Political Thought. Madison: 
Fairleigh Dickinson University Press, 2011. p. 52-73. DOI: 
https://doi.org/10.5771/9781611470550-52.  

OLIVEIRA, Richard Romeiro. The subversion of ancient tought: Strauss’s 
interpretation of the modern philosofic project. Rev. Int. Fil, Campinas, v. 43, n. 3, 
p. 1-54, 2020. DOI : https://doi.org/10.1590/0100-6045.2020.v43n3.ro.  

ROBERTSON, Neil G. “The Second Cave”: Leo Strauss and the Possibility of 
Education in the Contemporary World. In: YORK, Jeffrey G.; PETERS, Michael 
A. Leo Strauss, Education and Political Thought. Madison: Fairleigh Dickinson 

 
2 É o argumento que Burns defende e que reproduzimos na primeira seção desse artigo 
(Burns, 2021, p. 15). 

https://doi.org/10.1515/9781438486154
https://doi.org/10.5771/9781611470550-52
https://doi.org/10.1590/0100-6045.2020.v43n3.ro


Strauss e o duplo propósito da educação liberal 

214  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 193-214, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

University Press, 2011. p. 34-51. DOI: https://doi.org/10.5771/9781611470550-
34.   

STRAUSS, Leo. What is Liberal Education? In: STRAUSS, Leo. An Introduction 
to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne State 
University Press, 1989. p. 311-319. 

STRAUSS, Leo. Liberal Education and Responsability. In: STRAUSS, Leo. An 
Introduction to Political Philosophy: Ten essays by Leo Strauss. Detroit: Wayne 
State University Press, 1989. p. 321-345. 

STRAUSS, Leo. Spinoza’s Critique of Religion. Chicago: The University of 
Chicago Press, 1997. 
 
 

Data de registro: 24/02/2023 

Data de aceite: 06/09/2023 

 

https://doi.org/10.5771/9781611470550-34
https://doi.org/10.5771/9781611470550-34


Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   215 

  Leo Strauss e a Educação Liberal1 
 
 

Walter Nicgorski 

Tradudor: Bruno Irion Coletto* 
 
NICGORSKI, Walter. Leo Strauss and Liberal Education. Interpretation: 
A Journal of Political Philosophy, Waco, v.13, n. 2, p. 233-250, 1985. 
 

Leo Strauss escreveu sobre educação liberal enquanto professor e 
inspirou-a amplamente por meio do trabalho de seus alunos. Este ensaio 
revisará e destacará o que ele escreveu sobre a educação liberal. Em 
seguida, argumentará que seus esforços para a educação liberal constituem 
uma contribuição crítica para o ensino superior norte-americano e, por sua 
vez, para a democracia dos Estados Unidos. Que ele realmente pretendia 
dar essa contribuição não poderia ser mais claro. Mas essa contribuição 
ainda está em uma forma seminal, dificilmente compreensível e 
enfrentando grandes desafios. 

Leo Strauss escreveu especificamente sobre a educação liberal 
duas vezes. Ambos os escritos foram inicialmente preparados como 

 
1 NT: Originalmente publicado como: NICGORSKI, Walter. Leo Strauss and Liberal 
Education. Interpretation: A Journal of Political Philosophy, Waco, v.13, n. 2, p. 233-250, 
1985. 
Agradecemos ao Professor Walter Nicgorski, autor do presente artigo, bem como ao 
Professor Timothy W. Burns, Editor-Chefe da revista Interpretation, pela pronta 
autorização e pelo incentivo à tradução deste texto. Agrademos, igualmente, ao Professor 
Elvis Mendes por ter tornado a presente tradução possível. 
A versão original se inicia com a seguinte nota preliminar do autor:  
Esta é a versão revisada de um artigo apresentado na American Political Science 
Association em 1983. A revisão se beneficiou dos comentários do professor Frederick 
Crosson da Universidade de Notre Dame. 
* Doutor em Direito pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professor em 
Instituto Mises Brasil (IMB). E-mail: coletto.bruno@gmail.com. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/4717440398580073. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9720-7013. 

   http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68504 

  
  

mailto:coletto.bruno@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/4717440398580073
https://orcid.org/0000-0001-9720-7013
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68504
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-68504


Leo Strauss e a Educação Liberal 

216  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

discursos. “What is Liberal Education?” foi proferido em 1959 para o The 
Basic Program of Liberal Education for Adults na Universidade de 
Chicago. “Liberal Education and Responsability” foi um discurso 
proferido em março de 1960 para o Arden House Institute in Leadership 
Development, outra iniciativa para educação de adultos. Strauss relatou 
nessa última fala que seu convite foi baseado na expectativa de que ele 
explicasse duas frases do seu discurso de formatura no ano anterior. 
Nessas, Strauss havia dito:  

 
A educação liberal é a escada pela qual tentamos 
ascender da democracia de massas à democracia 
como originalmente concebida. A educação liberal é o 
esforço necessário para fundar uma aristocracia dentro 
da sociedade de massas democrática.  
 

Alguns anos depois, Strauss preparou um único ensaio com partes 
substanciais dos dois discursos e o publicou sob o título Liberal Education 
and Mass Democracy2. 

 
 

 
2 Este ensaio figurou em Higher Education and Modern Democracy, Robert A. Goldwin, 
ed. (Chicago: Rand McNally, 1967), pp. 73-96. “What is Liberal Education?” (de ora em 
diante apenas “What is...?”) foi reproduzido de uma publicação original da Universidade de 
Chicago na Education for Public Responsability, C. Scott Fletcher, ed. (New York: Norton, 
1961), pp. 43-51. As duas frases que provocaram o segundo discurso sobre educação liberal 
estão na página 46. O Segundo texto, “Liberal Education and Responsability” (de ora em 
diante apenas “Liberal Education...”) deve ter sido publicado inicialmente em Education: 
The Challenge Ahead, C. Scott Fletcher, ed. (New York: Norton, 1962), pp. 49-70. Os 
textos de ambos os discursos foram reimpressos, após edições, como os dois primeiros 
ensaios de Leo Strauss, Liberalism Ancient and Modern (New York: Basic Books, 1968). 
As referências que seguem, a não ser quando expressamente referido em sentido contrário, 
são aos textos na forma como apareceram em Liberalism Ancient and Modern. 

NT: todas as citações deste artigo foram diretamente traduzidas do próprio texto, em 
tradução livre, considerando-se a forma como efetivamente citadas pelo autor. Da mesma 
forma, com autorização do editor, as notas de rodapé e as referências às citações e 
transcrições foram mantidas, dentro do possível, na forma original, sem que se buscasse 
adaptar o modo original do autor às formalidades da presente revista. Para as passagens em 
grego, optamos por transliterar a palavra, mantendo a grafia original entre parêntesis. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   217 

A Natureza da Educação Liberal 
 

Strauss escreveu de forma precisa e vívida sobre a finalidade da 
educação liberal. “A educação liberal é a educação na cultura ou para a 
cultura. O produto acabado de uma educação liberal é um ser humano 
culto”. Strauss entendia que cultura significava “o cultivo da mente, o 
cuidado e o aprimoramento das faculdades nativas da mente de acordo 
com a natureza da mente”.3 Embora inicialmente Strauss sugerisse que 
esse significado de cultura é o principal hoje, quase que imediatamente ele 
recuava e confessava a diferença entre o destino deste conceito e o seu uso 
comum. Ele observou que sua “noção de educação liberal não parecia se 
adequar a uma era que estava ciente do fato de que não existe a cultura da 
mente humana, mas sim uma variedade de culturas”4. Observe que Strauss 
falou sobre “o fato” de uma variedade de culturas e parecia respeitar a 
visão de que “a cultura ocidental é apenas uma entre muitas culturas”. A 
definição inicial de cultura de Strauss (“o cultivo da mente...”) foi, ao que 
parece, pretendida como universal. Ou seja, não era, na linguagem da 
época, “vinculada à cultura”. No entanto, ele estava preparado para 
reconhecer que existe algum tipo de condicionamento histórico ou 
especificidade material em certas abordagens do desenvolvimento da 
mente. Há algo a ser dito sobre a existência da cultura ocidental e da 
cultura oriental, assim como parece haver algo em distinções como aquela 
feita entre a mentalidade inglesa e francesa5. Strauss deixava claro que, no 
curso do desenvolvimento da mente, na medida do possível, não se 
deveria, de forma alguma, ouvir exclusivamente as grandes mentes do 
Ocidente6. 

 
3 “What is...?”, p. 3. 
4 “What is...?”, p. 4. 
5 Veja especialmente Pierre Duhem, The Aim and Structure of Physical Theory (New York: 
Atheneum, 1974), pp. 55-106. 
6 “What is...?”, p. 7. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

218  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

No entanto, todas as aparentes concessões de Strauss à pluralidade 
de condições pelas quais a mente humana trabalha foram feitas a partir da 
perspectiva de que existe a cultura adequada e, portanto, a excelência 
adequada da mente humana. Reconhecer o fato de que manifestações da 
mente são limitadas de várias maneiras não é aceitar a relativização 
generalizada da cultura que é adotada por muitos contemporâneos que 
falam de uma “variedade de culturas” e que significam quaisquer padrões 
de comportamento cultivados em qualquer grupo (por exemplo, “a cultura 
dos subúrbios” ou “as culturas de grupos juvenis”). Esse significado 
relativizado de “cultura” no uso comum compeliu Strauss a tentar outra 
descrição para a educação liberal. 

Há muito se pensa que a educação liberal é, em certo sentido, 
libertadora. “Educação liberal”, escreveu Strauss, “é a libertação da 
vulgaridade. Os gregos”, ele acrescentou, “tinham uma bela palavra para 
‘vulgaridade’; eles chamavam isso de apeirokalia (απειροκαλια), a falta de 
experiência em coisas belas. A educação liberal nos fornece experiência 
em coisas belas”7. O homem livre ou liberal já foi assim chamado para 
diferenciá-lo do escravizado que vive para outro ser humano ou daquele 
que se assemelha ao escravizado, pois “eles têm muito pouco tempo para si 
mesmos, porque precisam trabalhar para seu sustento e descansar para que 
possam trabalhar no dia seguinte”8. Este homem livre, chamado na 
tradição clássica de cavalheiro (gentleman) ou homem belo (kalos 
kagathos – καλος καγαθος), só é possível quando tem apoio material 
suficiente para ter o lazer e o tempo livre tanto para receber uma educação 
que o direcione para a liberdade e para a beleza, quanto para praticar as 
virtudes apenas parcialmente concretizadas na política e na filosofia 
enquanto ele vive uma vida em direção à sua realização completa. A 
educação liberal é então a educação na beleza da virtude ou para a 
plenitude dessa beleza9. Ela distingue. 

 
7 “What is...?”, p. 8. 
8 “Liberal Education...”, p. 10. 
9 “Preface”, Liberalism Ancient and Modern, vii. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   219 

Dois aspectos da primeira formulação de Strauss sobre a 
compreensão da educação liberal podem agora ser melhor esclarecidos. 
Quando Strauss usou cultura em sua definição inicial para significar “o 
cultivo da mente”, ele pode ser entendido como tendo defendido a ideia de 
que o pico da virtude seria a virtude intelectual ou algum tipo de 
conhecimento. Outra maneira totalmente consistente de apreciar essa 
ênfase na mente é vê-la como uma afirmação, verdadeira para Aristóteles e 
Platão, de que todas as virtudes em sua completude teriam a virtude 
intelectual em seu cerne. As virtudes humanas são de um só tecido; em sua 
perfeição, elas são “inseparáveis uma da outra”10. O papel da mente em 
todas elas as torna virtudes distintamente humanas. 

Strauss falou da educação liberal como educação “para a cultura”. 
Aqui, na primeira linha de seu primeiro ensaio sobre educação liberal, ele 
apontou para os temas mais importantes de toda a sua obra, seu interesse 
persistente na natureza da filosofia e a relação entre a filosofia e a cidade. 
“Para a cultura” é, como vimos, “em direção à sabedoria”, “em direção à 
virtude completa”. A educação liberal é uma fase do movimento possível 
da consciência comum através da filosofia e para a filosofia. Strauss 
distinguiu a educação liberal da educação filosófica ou da vida de filosofia. 
 

À luz da filosofia, a educação liberal assume um novo 
significado: a educação liberal, especialmente a 
educação nas artes liberais, surge como uma 
preparação para a filosofia. Isso significa que a 
filosofia transcende o cavalheirismo (gentlemanship). 
O cavalheiro como cavalheiro aceita com confiança 
certas coisas muito importantes que, para o filósofo, 
são temas de investigação e questionamento. 
Portanto, a virtude dos cavalheiros não é 
inteiramente a mesma que a virtude do filósofo.11 

 

 
10 Ibid. 
11 “Liberal Education...”, p. 13. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

220  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

A filosofia é essencialmente a “busca pela verdade sobre as 
questões mais importantes ou sobre a verdade abrangente...”12. Ficará 
claro, a seguir, que a educação liberal é, de acordo com Strauss, 
amplamente realizada por meio da participação na filosofia. No entanto, 
ela não é a vida de filosofia em si mesma; mas é propedêutica à filosofia e, 
de certa forma, mais “crédula” do que a filosofia. A educação liberal está 
na mesma linha ou “busca”, em direção ao objetivo da filosofia. O ser 
humano totalmente culto é realmente o fim da filosofia, o filósofo perfeito. 
A educação liberal, ao mover-se em direção à cultura, orienta-se a partir do 
fim da filosofia, mas chega ao seu fim em algum ponto ao longo de um 
continuum que se dirige à plena cultura ou sabedoria. Ao se orientar pelo 
fim da filosofia, parece que a educação liberal deve ser dirigida e moldada 
por aqueles que se movem explicitamente para esse fim, em outras 
palavras, pelos filósofos. Mesmo dentro do modo de vida filosófico, o fim 
da cultura plena é apenas mais ou menos, em vez de simples e totalmente 
atingível. Strauss certa vez escreveu sobre a filosofia como um modo de 
vida da seguinte maneira: 
 

Sendo essencialmente busca, e não podendo jamais se 
tornar sabedoria, ao contrário da filosofia, os 
problemas são sempre mais evidentes do que as 
soluções. Todas as soluções são questionáveis. Agora, 
o modo de vida correto não pode ser totalmente 
estabelecido, exceto por uma compreensão da 
natureza do homem, e a natureza do homem não pode 
ser totalmente esclarecida, exceto por uma 
compreensão da natureza do todo. Portanto, o modo 
de vida correto não pode ser estabelecido 
metafisicamente, exceto por uma metafísica completa 
e, portanto, o modo de vida correto permanece 
questionável. Mas a própria incerteza de todas as 
soluções, a própria ignorância em relação às coisas 
mais importantes, torna a busca pelo conhecimento a 

 
12 Ibid. O sublinhado é de minha autoria. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   221 

coisa mais importante e, portanto, a vida dedicada a 
ela, o modo correto de viver.13 

 
O compromisso da filosofia com a questionabilidade de todas as 

soluções está na raiz de sua tensão ou “desproporção” com a cidade ou 
com o político. Na medida em que a educação liberal é mais confiável do 
que a filosofia, parece haver alguma tensão ou desproporção entre a 
filosofia e a educação liberal. Na medida em que a educação liberal é 
alcançada por meio da filosofia e se move em direção à filosofia, há uma 
tensão entre a educação liberal e a cidade ou a responsabilidade cívica 
como convencionalmente compreendida14. Strauss parece sustentar que há 
um ponto específico no continuum que assinala o objetivo ou o fim da 
educação liberal. Este ponto indica a posse de uma curiosidade crédula – 
uma decência e lealdade apropriadas na esfera política marcadas pela 
consciência e respeito pela vida e pela tarefa da filosofia. O homem 
liberalmente educado, estando entre a cidade e a filosofia, deve 
experimentar em algum sentido a tensão entre as duas. 

 
 

Os Meios e as Condições da Educação Liberal 
 

Algumas das frases mais memoráveis de Strauss são “somos 
compelidos a viver com os livros. Mas a vida é muito curta para viver com 
quaisquer que não sejam os melhores livros”15. A atração de Strauss pelos 

 
13 Leo Strauss, “The Mutual Influence of Theology and Philosophy”, The Independent 
Journal of Philosophy III (1979), pp. 113-114. 
14 Que Strauss via a situação desta forma é indicado em sua discussão sobre a tendência da 
filosofia moderna de baixar o fim da filosofia para algo “que seja capaz de efetivamente ser 
alcançado por todos os homens”. Ele escreveu: “temos sugerido que a justificação última 
para a distinção entre cavalheiros e não cavalheiros é a distinção entre filósofos e não 
filósofos. Se isso é verdade, então segue-se que ao causar o colapso do propósito dos 
filósofos, ou mais genericamente o propósito que essencialmente transcende a sociedade, 
no propósito dos não filósofos, causa-se o colapso do propósito dos cavalheiros no 
propósito dos não cavalheiros” (“Liberal Education...”, p. 19). 
15 “What is...?”, p. 6. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

222  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

maiores livros não era simplesmente a de um filósofo que economiza seu 
alcance de tempo e atenção. Ele pensava que a educação liberal consistia 
“em estudar com o devido cuidado os grandes livros que as maiores 
mentes legaram...”16. Essa convicção sobre os meios primários da 
educação liberal o levou a endossar o impulso básico, se não todas as 
formas organizacionais, do movimento dos Grandes Livros nos Estados 
Unidos em meados do século. No seu discurso de 1960 na Arden House, 
ele pensava que “agora a educação liberal estava quase se tornando 
sinônimo de ler em comum os Grandes Livros”. A esse pensamento, 
Strauss acrescentava: “um começo melhor não poderia ter sido feito”17. 

Poder-se-ia explicar a atração de Strauss pela educação através dos 
Grandes Livros por aspectos de sua biografia, e há algo a ser dito sobre 
isso, embora seja totalmente inapropriado chamá-lo de “explicação”. O 
que sabemos sobre sua educação e seus primeiros interesses na Alemanha 
e o que podemos rastrear de suas preocupações pessoais por meio de suas 
publicações manifestam uma vida de reflexão sobre as grandes questões 
colocadas pelos maiores pensadores da tradição ocidental e da tradição 
judaica dentro dela18. Seus dois discursos sobre educação liberal ocorreram 
em uma época em que se acredita que Strauss tenha voltado sua atenção de 
maneira especial para Sócrates. O exemplo de Sócrates acabou, talvez 
surpreendentemente para alguns, influenciando e apoiando não apenas a 
maneira como Strauss pensava sobre a educação liberal, mas também sua 
atração pela abordagem aos Grandes Livros. Strauss parecia apreciar uma 
declaração pouco conhecida de Sócrates, fornecida por Xenofonte: 

 
Aqueles que oferecem-na [a sabedoria] a todos os 
cantos por dinheiro são conhecidos como sofistas, 
prostitutos da sabedoria, mas pensamos que aquele 
que faz amizade com alguém que sabe ser dotado por 

 
16 “What is...?”, p. 3. 
17 “Liberal Education...”, p. 24. 
18 Veja-se: Walter Nicgorski, “Leo Strauss”, Modern Age 26 (Summer/Fall, 1982), pp. 273-
273, esp. nota 3. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   223 

natureza e o ensina todo o bem que pode, cumpre o 
dever de cidadão e cavalheiro. E eu ensino-lhes todo 
o bem que posso e recomendo-os a outros de quem 
penso que obterão algum benefício moral. E os 
tesouros que os sábios de outrora nos deixaram em 
seus escritos, eu abro e exploro com meus amigos. Se 
nos deparamos com alguma coisa boa, nós a 
extraímos e damos muita importância assim somos 
úteis uns aos outros.19 
 

O exemplo de Sócrates parece ter influenciado ou fortalecido uma 
ênfase especial de Strauss na abordagem do aprendizado e dos grandes 
pensadores. Strauss parecia compartilhar totalmente a socrática elevação 
das questões “humanas” e seu esforço para redirecionar a atenção da 
filosofia de assuntos naturais e divinos para assuntos humanos. Na 
terminologia convencional, Strauss elevou a filosofia moral e política 
acima de investigações abrangentes e profundas como ciência natural, 
metafísica e teologia. Dada a compreensão de Strauss da filosofia como 
busca e seu movimento natural para a metafísica, deve ficar claro que a 
prioridade que Strauss atribuiu à filosofia moral e política é, no máximo, 
uma prioridade cronológica e pedagógica, e não de significado inerente. 
As grandes questões morais e políticas impõem-se com especial urgência 
ao estudante ávido, à pessoa de bom senso, ao cidadão. Visto que a 
atividade da pessoa liberalmente educada se ocupará “das coisas mais 
importantes, das únicas coisas que merecem ser levadas a sério por si 
mesmas, da boa ordem da alma e da cidade”, pode-se esperar que a própria 
educação liberal enfatize essas “questões mais importantes”20. Não só é 
útil pedagogicamente começar com o horizonte do cidadão, mas pareceu 
para Strauss, como para Sócrates, ser o ponto de partida útil e natural para 
o investigador filosófico. Essa socrática orientação prática de Strauss 
significava que nem todos os grandes escritos poderiam ser considerados 
de igual importância para o propósito da educação liberal. Parece haver 

 
19 Xenofonte, Memorabilia I.vi.13-14. O sublinhado é de minha autoria. 
20 “Liberal Education...”, p. 11. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

224  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

mais do que brincadeira erudita na ocasional observação reputada à Strauss 
no sentido de que uma faculdade de artes liberais poderia ser fundada em 
torno de quatro livros: a Ética de Aristóteles, o Tratado da Lei de Tomás 
de Aquino, A Fundamentação da Metafísica dos Costumes de Kant e um 
texto não mencionado21. Esta observação foi feita no St. John’s College, a 
principal faculdade de Grandes Livros dos Estados Unidos; foi lá que Leo 
Strauss passou os últimos anos de sua vida e morreu. Parecia uma pedra 
angular adequada para uma vida de pensamentos e escritos sobre Grandes 
Livros e então de defesa deles como sendo o principal meio de uma 
educação liberal. 

Mas ainda é preciso entender por que Strauss defendeu o estudo dos 
grandes livros como o melhor modo de educação liberal. Parece haver 
duas razões, ou dois níveis de uma única razão. Strauss, como muitos 
outros, falou dos grandes livros e das grandes mentes como exemplos de 
excelência humana. A tarefa da educação liberal é atrair os alunos para tal 
excelência por meio de uma exposição adequada a ela. “Educação liberal”, 
Strauss escreveu aludindo evidentemente ao contexto contemporâneo, 
“lembra àqueles membros de uma democracia de massas que têm ouvidos 
para ouvir, da grandeza humana”22. 

A outra razão é evidente a partir de uma apreciação completa do que 
acontece ou pode acontecer quando um aluno teve uma exposição 
adequada às grandes mentes em seus escritos. Strauss afirma que os 
grandes livros devem ser estudados “com o devido cuidado”. Para ele, 
acima de tudo, isso significava que os grandes livros deveriam ser 
estudados com total atenção às importantes diferenças entre eles. É 
confrontando e trabalhando essas diferenças que a mente do aluno e do 
professor é verdadeiramente atraída para a companhia das grandes mentes. 
Confrontado com as diferenças de tais mentes sobre os assuntos mais 
importantes, o aluno é afastado de algo como a experiência da doutrinação 

 
21 Ted A. Blanton, “Leo Strauss”, The College (magazine of St. John’s College) 25 
(January, 1974), p. 3. 
22 “What is...?”, p. 5, veja também p. 6. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   225 

e é atraído para a filosofia. “Esse filosofar” de alunos e professores 
“consiste, de qualquer forma primeiramente, e de certa forma 
principalmente, em ouvir a conversa entre os grandes filósofos ou, de 
forma mais geral e mais cautelosa, entre as maiores mentes...”23. Mas 
escuta passiva não era o que Strauss tinha em mente, embora ele insistisse 
tão lindamente que essa escuta que pode educar liberalmente “exige de nós 
a ruptura completa com o barulho, com a pressa, com a falta de 
consideração, com o baixo valor da Vanity Fair dos intelectuais e dos seus 
inimigos.”24 Na verdade, é preciso algo mais do que passividade até 
mesmo para ouvir uma conversa, pois Strauss observou que nós, alunos e 
professores, “devemos provocar essa conversa”, pois “as maiores mentes 
proferem monólogos” que devemos transformar “em um diálogo”25. 

Parece razoável supor que as contribuições dos pupilos “mais 
experientes”, isto é, dos professores, são importantes para a fabricação 
desse diálogo. Essa contribuição também é necessária de várias e sutis 
maneiras porque o diálogo entre as maiores mentes produz “uma 
dificuldade tão grande que parece condenar a educação liberal ao 
absurdo”26. Essa dificuldade foi revelada apenas em parte e é 
essencialmente a incapacidade dos alunos mais experientes (professores) e 
dos alunos menos experientes (alunos) de arbitrar as divergências entre as 
maiores mentes. Strauss colocou a dificuldade desta forma: “uma vez que 
as maiores mentes se contradizem sobre os assuntos mais importantes, elas 
nos obrigam a julgar seus monólogos; não podemos confiar no que 
qualquer uma delas diz. Por outro lado, não podemos deixar de notar que 

 
23 “What is...?”, p. 7. 
24 “What is...?”, p. 8. 
25 A óbvia questão relacionada com os diálogos platônicos foi antecipada por Strauss 
quando ele observou que “as grandes mentes proferem monólogos mesmo quando elas 
escrevem diálogos. Quando olhamos para os diálogos platônicos observamos que nunca há 
um diálogo entre as mentes da mais alta ordem...” “What is...?”, p. 7. 
26 Ibid. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

226  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

não somos competentes para ser juízes”27. Qualquer que seja a 
“credulidade” que possa estar envolvida na educação liberal, aqui fica 
claro que ela envolve uma desconfiança, envolve a filosofia, e essa é uma 
filosofia que “deve estar em guarda contra o desejo de ser edificante...”. 
Assim é que a “educação liberal, que consiste no intercâmbio constante 
com as maiores mentes, é um treinamento na mais alta forma de modéstia 
... e ao mesmo tempo um treinamento em ousadia”28. 

Agora é possível apreciar o fato de que o entusiasmo de Strauss pelo 
relato de Xenofonte sobre Sócrates; lendo “tesouros que os sábios de 
outrora nos deixaram” é apenas um entusiasmo qualificado. Sócrates foi 
retratado falando tanto da importância de ensinar aos amigos todo o bem 
que puder, quanto de como ele e seus amigos, ao encontrarem algum bem 
na leitura, o extraíam e se faziam úteis uns aos outros. Ao comentar esta 
passagem de Xenofonte em duas ocasiões distintas, Strauss observou que 
este relato indica implicitamente que nem tudo naqueles livros de sábios 
era bom e que o relato era “defeituoso, pois não nos dizia nada sobre o que 
Sócrates fez sobre essas passagens ... as quais ele não sabia se eram 
boas”29. Os comentários de Strauss refletem a preocupação de que o relato, 
da forma como feito, possa dar uma falsa imagem, levando a subestimar a 
dificuldade de pensar através dos elementos mistos, bons e ruins, presentes 
em grandes escritos, bem como levando a uma dificuldade ainda mais 
fundamental e mais grave que é saber reconhecer o bem. Strauss parecia 
preocupado que o relato, tal como está, pudesse revelar um Sócrates que 
não era filosófico em suas relações com os amigos. A educação liberal por 
meio do engajamento no diálogo das grandes mentes deve envolver o 
questionamento e o espírito questionador da filosofia; mas ela não poderia 
se deixar ser tocada pela nobre, ainda que elusiva, compreensão completa 
que a filosofia busca. 

 
27 Ibid. 
28 “What is...?”, p. 8. 
29 Leo Strauss, Xenophon´s Socrates (Ithaca: Cornell University Press, 1972), p. 29. 
Também: “What is...?”, p. 6. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   227 

Como, então, combinar a crédula confiança do cavalheiro 
liberalmente educado com a cética desconfiança do filósofo? Como 
combinar a resolução das prementes questões do bem e do mal exigidas 
pelos liberalmente educados com a insatisfeita premência pela 
compreensão completa que marca o filósofo genuíno? Essas questões 
simplesmente trazem para o primeiro plano as tensões entre a cidade e a 
filosofia, a filosofia e a educação liberal e a educação liberal e a cidade. Os 
escritos de Strauss sobre educação liberal levam os leitores a essas 
questões. Ele não prescreveu normas ou regras para o que pode ser dado 
ou ensinado na educação liberal em oposição ao que deve ser questionado 
na filosofia; ele não afirmou de forma universal o que se pode esperar dos 
alunos e o que seria perturbador para eles; ele não deu uma linha clara e 
distinta de separação entre a educação liberal e a filosofia. Strauss deixou 
essas questões, como talvez devam ser deixadas, para serem trabalhadas de 
acordo com as habilidades e disposições do professor e do aluno dentro do 
contexto de cada experiência da educação liberal, de cada luta com as lutas 
das grandes mentes30. 

Para Strauss, então, os meios da educação liberal eram 
principalmente as obras de grandes mentes abordadas de uma certa 
maneira. Condições importantes para esta formação são as qualidades do 
professor e do aluno e o ambiente institucional em que estudam. 

 
30 Em uma versão anterior de “What is Liberal Education?” Strauss começava o discurso 
indicando que o seu conteúdo era constituído por um “alerta” e que os ouvintes, uma vez 
que tinham tido uma educação liberal, teriam a capacidade de evitar assumir este alerta 
como um “conselho de desespero” (veja Fletcher, ed., Education for Public Responsability, 
p. 43). Parece que o alerta é constituído pela ênfase que Strauss dá às graves dificuldades 
filosóficas e aos desafios inerentes à educação liberal e que o alerta resulta em seu 
questionamento ou sua dúvida, direcionada a seus ouvintes, preocupado se eles realmente 
receberam uma educação liberal (lembre que este é um discurso de formatura). Mesmo 
assim, estes ouvintes não devem desesperar pois eles receberam o suficiente de uma 
educação liberal para que saibam que o que eles tem é bom, mesmo que não seja a íntegra 
do conhecimento e, logo, uma garantia da bondade que eles estão cientes. Talvez, contudo, 
a intenção de Strauss fosse indicar que eles não se desesperariam, pois a educação liberal 
fornece à pessoa perspectiva e, consequentemente, capacidade para aceitar as limitações 
humanas, especialmente limitações sobre a nossa própria capacidade de atingir o 
conhecimento completo. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

228  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Comparado com seus extensos comentários sobre os grandes livros e a 
abordagem adequada a eles, Strauss disse pouco explicita e diretamente 
sobre essas condições. Quando Strauss falou sobre o “cuidado adequado” 
com que se devem ler os grandes livros, ele explicitamente convocou 
professores (os alunos mais experientes dos livros) e alunos marcados pela 
humildade e docilidade perante as grandes mentes e pela ousadia e 
independência na avaliação de oposições e tensões. Ele também buscava 
uma disposição para o cuidado, a seriedade e a honestidade e o tipo de 
habilidade intelectual que permitisse a alguém se não necessariamente 
superar, o que seria raro de fato, mas pelo menos se envolver com o 
pensamento de grandes mentes. O aluno mais experiente, o professor, 
precisaria, via de regra, ser marcado por essas qualidades em maior grau, 
bem como pela apropriada “perceptividade e delicadeza” pela 
responsabilidade de líder do aprendizado liberal. À luz dessas qualidades 
necessárias para a educação liberal e sua variação de pessoa para pessoa, a 
melhor forma de educação liberal seria individual ou triádica, o aluno, o 
professor e os grandes livros. A educação para a sabedoria teria que ser um 
encontro pessoal para responder com sensibilidade e, portanto, 
corretamente, a perguntas sobre por onde começar e até onde tentar esticar 
ou ascender. Sócrates é conhecido por ter ensinado cada indivíduo como 
um indivíduo31. Essa educação liberal, preocupada com as almas daqueles 
que estão sendo educados, não pode ser, como disse Strauss, semelhante a 
uma indústria ou a uma máquina32. 

Quando, em certa ocasião, Strauss falou de modo bastante explícito 
e direto sobre as condições da educação liberal, sua declaração foi notável 
em alguns aspectos. Strauss começou com uma autorrevelação 
interessante, se não surpreendente para muitos: 

 

 
31 Aquilo que é exemplificado regularmente nos apontamentos dramáticos de Platão e de 
Xenofonte é explicitamente destacado por Xenofonte no começo do Livro IV da 
Memorabilia, onde Sócrates é reconhecido por ter havido seu método de acordo com a 
disposição da pessoa com a qual está travando uma conversa séria. 
32 “Liberal Education...”, p. 25. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   229 

Reconheço que a educação é, de certo modo, o 
assunto do meu ensino e da minha pesquisa. Mas 
estou quase exclusivamente preocupado com o 
objetivo ou fim da educação em seu melhor ou mais 
elevado sentido – da educação do príncipe perfeito, 
por assim dizer – e muito pouco com suas condições e 
seus comos. As condições mais importantes, parece-
me, são as qualidades do educador e do ser humano a 
educar; no caso da educação mais elevada, essas 
condições são muito raramente preenchidas e não se 
pode fazer nada para produzi-las; as únicas coisas 
que podemos fazer em relação a eles são não 
interferir em sua interação e evitar tal interferência.33 
 

Quando Strauss afirmou que as qualidades necessárias para a 
forma mais elevada de educação muito raramente são encontradas e não 
estão ao alcance da criação humana, ele estava evidentemente falando da 
educação filosófica e da educação do príncipe-filósofo. Uma vez que a 
educação liberal é significativamente filosófica e uma vez que é preliminar 
à educação filosófica propriamente dita, ou seja, à vida de filósofo, seria de 
se esperar que o que Strauss disse sobre a raridade e a natureza dada das 
qualidades para as formas mais elevadas de educação fossem 
proporcionais ao grau de educação liberal. Essa conclusão é afirmada de 
modo direto no final do mesmo discurso em que Strauss advertia: “não 
devemos esperar que a educação liberal possa se tornar educação 
universal. Sempre será obrigação e privilégio de uma minoria”34. 

A intenção de Strauss, no entanto, ao observar que as qualidades 
necessárias para as formas superiores de educação estão além da criação 
humana, não deve ser entendida como um abandono romântico do esforço 
humano para cultivar a excelência humana. Muito do que Strauss disse em 
ambos ensaios sobre educação liberal e ao longo de sua obra é indicativo 
do esforço extenuante que ele considerava necessário para tal cultivo ou 
aculturação. Dois comentários podem ajudar a esclarecer a intenção de 

 
33 “Liberal Education...”, p. 9. 
34 “Liberal Education...”, p. 24. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

230  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Strauss ao dizer que “não se pode fazer nada para produzir” as qualidades 
necessárias e que “as únicas coisas que podemos fazer em relação a eles 
são não interferir em sua interação e evitar tal interferência”. Em primeiro 
lugar, Strauss quase imediatamente seguiu essa declaração com um 
exemplo de conselho que dá aos alunos de pós-graduação em relação ao 
ensino. Este conselho, frequentemente ouvido de Strauss, era “sempre 
presuma que há um quieto aluno em sua classe que é muito superior a você 
na mente e no coração”. Strauss então explicava as implicações deste 
conselho da seguinte forma: “não tenha uma opinião muito elevada de sua 
importância, mas tenha a mais elevada opinião acerca do seu dever, da sua 
responsabilidade”35. O exemplo de Strauss deixa claro quão seriamente ele 
assumiu a responsabilidade para com aquele tipo mais elevado raramente 
encontrado, a alma filosófica, que pode estar em nosso meio. Assim, 
Strauss, bem no início de seu “Liberal Education and Responsability”, e 
antes de lidar com temas mais amplos, falou sobre o mais raro dos tipos 
humanos e a necessidade de a maioria responder a essa pessoa, 
especialmente no nível de educação superior, afastando-se e não 
interferindo. 

O segundo comentário sobre a intenção de Strauss de colocar as 
condições críticas da educação além da criação humana envolve perceber 
que Strauss estava falando das condições para a educação durante os anos 
de faculdade e depois. Ele não estava minando o esforço humano nos 
primeiros anos de estudo em prol de cultivar as qualidades que mais tarde 
tornariam possível a educação liberal e filosófica. Além disso, mesmo com 
relação aos anos de faculdade e depois, Strauss disse que se espera que se 
“evite ... interferência” na interação do aluno qualificado e do professor 
qualificado. Prevenir tal interferência com a desafiadora, delicada e 
pessoal experiência da educação liberal e filosófica requer alguma 
consciência das forças que podem interferir ou que efetivamente 
interferem, bem como algum conhecimento sobre o ambiente de apoio 
para tal educação. 

 
35 “Liberal Education...”, p. 9. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   231 

Strauss deu algumas orientações tanto no que diz respeito à 
preparação para a educação liberal, quanto em relação a um ambiente de 
apoio para esta e ainda para a educação superior. Não é de surpreender que 
Strauss parecesse apontar principalmente para um modelo grego de 
educação preparatória para a educação liberal. Além de fornecer as 
habilidades básicas como leitura, escrita e cálculo, tal educação deveria 
consistir principalmente na “formação do caráter e do gosto”. “As fontes” 
para esta educação são os poetas36. O gosto pelo belo estaria associado 
àquelas qualidades de caráter — por exemplo, honestidade, humildade e 
ousadia – que foram observadas acima como condições necessárias para a 
educação liberal. Strauss reconheceu que o genuíno refinamento de caráter 
e gosto exigidos para a educação liberal estava ameaçado pelas pressões do 
gosto comum e do conformismo em uma democracia de massas. Strauss 
escreveu corajosamente sobre essa preocupação em “What is Political 
Philosophy?”: 
 

Também não podemos dizer que a democracia 
encontrou uma solução para o problema da 
educação. Em primeiro lugar, o que hoje se chama 
educação, muitas vezes não significa educação 
propriamente dita, isto é, a formação do caráter, mas 
sim instrução e treinamento. Em segundo lugar, na 
medida em que a formação do caráter é de fato 
pretendida, existe uma tendência muito perigosa de 
identificar o homem bom com o bom esportista, o 
companheiro cooperativo, o “cara comum”, isto é, 
uma ênfase exagerada em uma certa parte da virtude 
social e uma negligência correspondente acerca 
daquelas virtudes que amadurecem, isso se não 
florescem, em privacidade, para não dizer solidão: 
educando as pessoas para cooperar umas com as 
outras em um espírito amigável, não se educam 
pessoas inconformadas, pessoas que estão 

 
36 “Liberal Education...”, p. 11. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

232  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

preparadas para ficar sozinhas, lutar sozinhas, 
“rudes individualistas”.37 

 
Strauss aparentemente também pensava que a educação religiosa 

muitas vezes desempenhava um papel importante na garantia da formação 
do caráter que era útil para a boa ordem política e a base para a educação 
liberal e filosófica. Ele falou em 1960 da “decadência da educação 
religiosa do povo” e acrescentou “me refiro mais do que ao fato de que 
uma grande parte da população não recebe mais nenhuma educação 
religiosa, embora na presente ocasião não seja necessário pensar para além 
desse fato”38. É claro que, na visão de Strauss, a educação religiosa, 
mesmo quando recebida, havia perdido a ênfase central que outrora a 
caracterizava. Essa educação baseada na Bíblia havia buscado levar “cada 
um a se considerar responsável por suas ações e por seus pensamentos 
perante um Deus que o julgaria”39. A morte dessa educação religiosa, 
pensava Strauss, criava uma “necessidade sentida” na sociedade 
contemporânea para a educação do caráter, que muitos consideravam ser 
um fato que chamava pela educação liberal. Strauss se questionava se 
certos proponentes da educação liberal, as vezes uma educação liberal 
bastante universal, compreendiam corretamente os problemas da época. 
Questionava ele: “nossa preocupação atual com a educação liberal ... não é 
devida ao vazio criado pela decadência do ensino religioso? Essa educação 
liberal destina-se a desempenhar a função anteriormente desempenhada 
pela educação religiosa? A educação liberal pode desempenhar essa 
função?”40. Strauss acreditava que a democracia moderna – a concepção 
fundada por seus criadores – havia sido concebida para depender da 
educação religiosa do povo e da educação liberal dos representantes do 

 
37 Leo Strauss, “What is Political Philosophy?”, What is Political Philosophy? and Other 
Studies (Westport, Connecticut: Greenwood, 1973), pp. 37-38. 
38 “Liberal Education...”, p. 18-19. 
39 “Liberal Education...”, p. 15-16. 
40 “Liberal Education...”, p. 19. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   233 

povo. A decadência de ambas as formas de educação parecia explicar “a 
situação atual” da democracia de massas41. 

Por maiores que fossem as forças e tendências que Strauss visse 
trabalhando contra a sólida educação de caráter, que era uma preliminar 
necessária para a educação liberal, havia desafios igualmente significativos 
aguardando o aluno bem preparado que chegasse a uma faculdade ou 
universidade para uma educação liberal. Para colocar a questão da forma 
mais positiva possível, Strauss estava ciente da ausência na educação 
superior do tipo de pessoa que pudesse ser um educador para a sabedoria. 
O que ele procurava nos educadores foi destacado no elogio que certa vez 
fez a Kurt Riezler, um colega dos dias de Strauss na New School for Social 
Research. Riezler, escreveu Strauss, era marcado pela “virtude da 
humanidade”. 

 
Seus interesses e simpatias estenderam-se a todos os 
campos de empreendimento humano digno. Ele 
poderia facilmente ter se tornado um estudioso 
notável em uma grande variedade de campos, mas 
preferiu ser um homem verdadeiramente educado a 
ser um especialista ... A atividade de sua mente tinha 
o caráter de emprego nobre e sério de lazer, não de 
trabalho árduo. E seus amplos interesses e simpatias 
nunca se separaram de seu senso de responsabilidade 
humana.42 
 

Notável neste elogio é o “senso de responsabilidade humana”, 
liberdade do “trabalho forçado” e a liberdade da humanidade muitas vezes 
restrita do especialista. Strauss procurou por essas qualidades em 
educadores liberais e parecia achar que o ambiente das instituições 
educacionais não apoiava tais qualidades humanas. 

Strauss escreveu especificamente acerca da “especialização cada 
vez maior, com o resultado de que a respeitabilidade de um homem passa a 

 
41 “Liberal Education...”, p. 18. 
42 Leo Strauss, “Kurt Riezler”, What is Political Philosophy? and Other Studies, p. 234. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

234  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

depender de ele ser um especialista”. Sua resposta pessoal, também instada 
a seus alunos e amigos, foi no sentido de que “nós somos realmente 
compelidos a ser especialistas, mas podemos tentar nos especializar nos 
assuntos mais importantes ou, para falar de maneira mais simples e nobre, 
na única coisa necessária”43. À luz da visão de Strauss sobre o ponto de 
partida para a educação e do que está implicado no movimento em direção 
à sabedoria, fica claro que essa especialização “na única coisa necessária” 
dificilmente se assemelha à especialização normalmente encontrada na 
universidade moderna. A visão de Strauss, é claro, desafiava o 
igualitarismo radical entre matérias e disciplinas que permeia o ensino 
superior e que tornou a estrutura e a coerência curriculares um objetivo 
quase impossível em muitas instituições. 

Strauss observou os efeitos do aumento da especialização não 
apenas nos educadores, mas também no que é vivenciado pelos alunos. Ele 
escreveu especificamente sobre a “educação científica” como estando “sob 
o risco de perder o seu valor para a abertura de horizontes e o 
aprofundamento do ser humano”. Ele então chamou a atenção para uma 
resposta curricular amplamente conhecida, mas totalmente inadequada, à 
especialização crescente. 

 
O remédio para a especialização é, portanto, buscado 
em um novo tipo de universalismo – um universalismo 
que se tornou quase inevitável pela extensão de 
nossos horizontes espaciais e temporais. Estamos 
tentando expulsar a estreiteza da especialização pela 
superficialidade de coisas como cursos gerais de 
civilização ou pelo que tem sido apropriadamente 
comparado ao cinema interminável, como algo 
distinto de uma galeria de fotos, sobre a história de 
todas as nações sob todos os aspectos: econômico, 
científico, artístico, religioso e político. O gigantesco 
espetáculo assim proporcionado é, na melhor das 
hipóteses, excitante e divertido; não é instrutivo nem 
educativo. Cem páginas – não, dez páginas – de 

 
43 “Liberal Education...”, p. 23-24. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   235 

Heródoto nos introduzem de modo imensuravelmente 
melhor na misteriosa unidade de singularidades e 
variedades nas coisas humanas do que muitos 
volumes escritos no espírito predominante em nossa 
época.44 
 

Com essa declaração, Strauss revelou novamente sua visão sobre a 
capacidade dos grandes livros de educar de uma forma marcada tanto pela 
amplitude quanto pela profundidade. 

Strauss estava obviamente preocupado com o fato de os 
educadores contemporâneos não conhecerem o lazer e a tranquilidade que 
permitiam uma investigação cuidadosa das obras das maiores mentes. 
Assim, lembramos, ele falou da educação liberal como exigindo de nós “a 
ruptura completa com o barulho, com a pressa, com a falta de 
consideração, com o baixo valor da Vanity Fair dos intelectuais e dos seus 
inimigos”45. Então, em outro momento, ele falou da educação liberal como 
consistindo em “aprender a ouvir vozes mansas e baixas e, portanto, 
tornar-se surdo para os alto-falantes. A educação liberal busca a luz e, 
portanto, evita os holofotes”46. Essas palavras sobre evitar os holofotes 
foram reimpressas na coleção intitulada “Higher Education and Modern 
Democracy”, onde também figurou um ensaio de Allan Bloom intitulado 
“The Crisis of Liberal Education”. Os comentários de Bloom sobre a 
universidade contemporânea parecem resumir as preocupações de Strauss. 

 
A universidade tornou-se onicompetente e sensível às 
necessidades da comunidade. Como tal, no entanto, é 
menos uma reserva para a contemplação silenciosa 
das questões permanentes que são frequentemente 
esquecidas na agitação dos negócios comuns e [para] 
a busca daquelas disciplinas cujo único propósito é a 
clareza intelectual sobre as coisas mais importantes, 
e mais um centro de formação de especialistas 

 
44 “Liberal Education...”, p. 23. 
45 Nota 26, acima. 
46 “Liberal Education...”, p. 25. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

236  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

altamente qualificados. Essa mudança foi consagrada 
por uma transformação do nome: o que antes era a 
universidade tornou-se a multiversidade.47 
 

E, finalmente, daquelas qualidades que Strauss elogiou em Kurt 
Riezler e evidentemente buscou nos educadores, “o senso de 
responsabilidade humana” parece o mais difícil de encontrar e 
provavelmente é a chave, quando encontrada, para evitar os perigos de 
uma especialização estreita e de um apressado ritmo de vida “muito 
barulho por nada” no ensino superior. Essa afirmação só pode ser 
compreendida se prestarmos atenção ao que Strauss quis dizer com 
responsabilidade humana. Foi a análise de Strauss sobre o caráter 
predominante da modernidade que o levou a ver que a responsabilidade 
humana passou, em larga escala, a ser entendida como uma resposta aos 
padrões estabelecidos pela opinião pública. Strauss havia concluído que na 
filosofia moderna – Maquiavel e depois – “o fim da filosofia é identificado 
com o fim que é capaz de ser efetivamente perseguido por todos os 
homens”. Strauss explicou 
 

Segue-se que, fazendo com que o propósito dos 
filósofos, ou mais geralmente, o propósito que 
essencialmente transcende a sociedade, colapse no 
propósito dos não-filósofos, faz-se com que o 
propósito dos cavalheiros colapse no propósito dos 
não-cavalheiros. A esse respeito, a concepção 
moderna de filosofia é fundamentalmente 
democrática. O fim da filosofia não é mais o que se 
pode chamar de contemplação desinteressada do 
eterno, mas o alívio do estado de homem.48 

 
Mais tarde, na era moderna, até mesmo o alívio do estado de 

homem significando “saúde, uma vida razoavelmente longa e 

 
47 Allan Bloom, “The Crisis of Liberal Education.” Higher Education and Modern 
Democracy, p. 122. 
48 “Liberal Education...”, p. 19-20. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   237 

prosperidade” como representação de metas que derivavam de desejos 
objetivamente superiores é questionada. Strauss comentou 
 

Uma vez que a ciência é então incapaz de justificar os 
fins para os quais busca os meios, ela é, na prática, 
compelida a satisfazer os fins que são buscados por 
seus clientes, pela sociedade à qual o cientista 
individual pertence e, portanto, em muitos casos pelas 
massas ... se olharmos então apenas para o que é 
peculiar à nossa época ou característica de nossa 
época, vemos apenas a interação do gosto das massas 
com alta eficiência, mas uma eficiência sem 
princípios estritamente falando. Os técnicos são, se 
não responsáveis, pelo menos são responsivos às 
demandas das massas; mas massas enquanto massas 
não podem ser responsáveis perante ninguém ou para 
alguém por alguma coisa.49 

 
Este é o mundo dos filósofos-cientistas ou simplesmente cientistas 

(com os filósofos vistos como irrelevantes) em que a “responsabilidade 
humana” assume novas dimensões. Essas novas dimensões significam que 
se trata de uma responsabilidade sem o padrão transcendente que deu 
sentido à concepção clássica de educação liberal defendida por Strauss. 
Nenhum padrão transcendente significa nenhuma aspiração além do 
convencional em cada sociedade e isso representa um colapso da tensão 
benéfica entre sociedade e educação liberal, e entre educação liberal e 
filosofia. 
 
 
Democracia, Educação Liberal e o modelo germânico de Universidade 
 

No que precedeu até aqui, a democracia moderna parece a vilã de 
um drama em que a educação liberal genuína é a vítima. Strauss chamou a 
atenção para as qualidades do aluno e do professor e, por consequência, 

 
49 “Liberal Education...”, p. 23. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

238  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

para o ambiente da instituição que proporciona as condições primordiais 
para a educação liberal. Ele achava as condições contemporâneas 
esmagadoramente desfavoráveis à educação liberal e apontou a 
democracia de massas como causa e como sintoma (e, portanto, não como 
causa final) das condições desfavoráveis. A causa fundamental é, claro, o 
ataque moderno à possibilidade da filosofia no sentido clássico e a 
popularização desse ataque em um igualitarismo intelectual e moral que 
pode ser chamado de democracia de massas. 

Strauss, no entanto, não se desesperou totalmente nessa situação, 
embora alguém pudesse ser falso em seus escritos sobre educação liberal 
para sugerir que era esperançoso ou otimista. Além disso, e isso é muito 
importante notar, Strauss não considerava a democracia e a educação 
liberal inimigos naturais pura e simplesmente. Em primeiro lugar, no 
espírito do apreço de Sócrates por Atenas, Strauss escreveu 
 

Não podemos ser bajuladores da democracia 
precisamente porque somos amigos e aliados da 
democracia. Embora não nos seja permitido calar 
sobre os perigos aos quais a democracia expõe a si 
mesma e a excelência humana, não podemos esquecer 
o fato óbvio de que, ao dar liberdade a todos, a 
democracia também dá liberdade àqueles que cuidam 
da excelência humana. Ninguém nos impede de 
cultivar o nosso jardim ou de erguer postos 
avançados que podem vir a ser considerados por 
muitos cidadãos como salutares à república e 
merecedores de lhe dar o seu tom. Desnecessário 
dizer que o esforço máximo é a condição necessária, 
embora de forma alguma suficiente, para o sucesso.50 

 
Assim, Strauss chamou a atenção para o fato de que, pelo menos 

até certo ponto, a democracia contemporânea, em nome da liberdade, 

 
50 “Liberal Education...”, p. 24. Strauss também escreveu “que a democracia liberal ou 
constitucional se aproxima mais daquilo que os clássicos demandavam do que qualquer 
alternativa que é viável em nossa era”. Ver: “Restatement on Xenophon´s Hiero”, What is 
Political Philosophy? and Other Studies, p. 113. 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   239 

acomoda os seus e outros esforços para promover uma educação liberal 
clássica. Mas, então, ele também indicou que, se a educação liberal fosse 
mais do que tolerada em uma democracia, um grande esforço sem 
qualquer garantia de sucesso seria necessário. 

Além disso, como Strauss deu a entender aqui e disse diretamente 
em outro lugar, a democracia moderna mais do que acomoda a educação 
liberal; ela requer tal educação para funcionar e sobreviver como 
originalmente pretendida. A democracia e a liberdade exigem líderes 
liberalmente educados, se não quiserem deslizar para a democracia de 
massas, para a licenciosidade e, finalmente, para a autodestruição. A frase 
de Strauss em seu primeiro escrito sobre educação liberal agora vem à 
tona. Lá ele falou da educação liberal como “a escada pela qual tentamos 
ascender da democracia de massas à democracia como originalmente 
concebida”51. A preocupação de Strauss com a educação liberal e sua 
relação com seu empreendimento maior é iluminada ao relembrarmos sua 
observação de que a “democracia liberal ... obtém suporte poderoso” de 
um modo pré-moderno de pensamento52. 

Muitos, da esquerda e da direita, chamaram a atenção para as 
falhas e fraquezas da sociedade norte-americana. Ela é vista, em um 
momento ou outro, como sendo muito comercial, muito materialista, muito 
narcisista, muito igualitária ou muito desprovida de virtudes cívicas. Esta 
não é a ocasião para olhar para essa vasta e muitas vezes deprimente 
literatura ou para tentar avaliar a justiça de várias alegações de 
deficiências. Aqui, a questão é simplesmente observar que muito poucos 
críticos apreciam e apontam os críticos anos de graduação universitária 
como um dos principais pontos passíveis de reforma na sociedade norte-
americana. Independentemente de como se avalie a qualidade de vida ou o 
caráter moral da sociedade norte-americana, aqueles encarregados da 
educação dos universitários norte-americanos estão, talvez mais do que 

 
51 Nota 4, acima. 
52 Leo Strauss, “The Three Waves of Modernity”, in Political Philosophy: Six Essays by 
Leo Strauss, Hilail Gildin, ed. (Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1975), p. 98. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

240  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

quaisquer outros, em um ponto crucial, um ponto de alavancagem máxima, 
no que diz respeito a toda a sociedade. Nos últimos anos da adolescência e 
primeiros anos da idade adulta, os líderes de quase todos os setores 
significativos dos Estados Unidos, mídia, negócios, direito, entre outros, 
vão para a faculdade. Esses anos de faculdade são anos críticos para o 
desenvolvimento humano e principalmente para os aspectos intelectuais e 
morais do desenvolvimento. Não é descabido atribuir boa parte da culpa de 
uma sociedade falha a uma educação falha, especificamente aos 
educadores encarregados de moldar e orientar uma fase crítica no 
desenvolvimento dos líderes da sociedade. Leo Strauss tinha uma boa 
percepção do papel vital e crítico que a educação liberal poderia 
desempenhar com relação à qualidade e estabilidade geral da democracia 
norte-americana. 

Duas observações adicionais sobre o esforço de Strauss para voltar 
a democracia para a educação liberal são necessárias. Em primeiro lugar, 
como Jefferson, Strauss encorajou o desenvolvimento e o surgimento de 
liderança em uma aristocracia natural. Strauss escreveu que a maneira de 
passar da democracia de massas para a democracia como originalmente 
pretendida era fundar, por meio da educação liberal, uma aristocracia 
dentro da sociedade de massas democrática. Sem subestimar as 
importantes diferenças entre Strauss e Jefferson sobre a natureza da 
educação liberal, parece útil observar que tanto Jefferson quanto Strauss 
não viam a educação liberal como universal ou para todos, mas ainda 
assim ambos estavam cientes de que muitos que ainda poderiam se 
beneficiar da educação liberal não foram tocados por ela em seus tempos 
por falta de material ou outras condições necessárias à essa educação. O 
ponto é que cada um pensou que muito deveria ser feito para reformar a 
educação e ampliar as oportunidades de educação liberal antes que se 
atingissem os limites do liberalmente educável nas sociedades que 
conheciam. 

Uma segunda observação diz respeito à acusação frequentemente 
ouvida de que pessoas educadas humanisticamente são conhecidas por 
serem indecentes e inimigas da democracia constitucional. Os casos 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   241 

citados variam desde líderes nazistas até a acusação contra revolucionários 
de organizações como a Students For a Democratic Society. Deve ser 
suficiente dizer que essa acusação e quaisquer exemplos citados muitas 
vezes falham em distinguir entre o efeito decorativo do aprendizado 
humanístico e a experiência rigorosa da educação liberal conforme descrita 
por Strauss. 

Strauss, no entanto, abordou casos mais difíceis do que o tipo em 
discussão trazido aqui. Ele citou Marx, “o pai do comunismo”, e 
Nietzsche, “o avô do fascismo”, como sendo “educados liberalmente em 
um nível que não podemos nem imaginar aspirar”. Aqui Strauss pode ter 
errado pela sua generosidade para com esses adversários eruditos, mas 
passou a argumentar que suas falhas nos ajudaram a entender novamente 
uma porção de sabedoria (isto é, nos ajudaram a uma educação liberal mais 
completa em certo aspecto). À luz dessas falhas, é mais fácil ver, de 
acordo com Strauss 
 

que a sabedoria não pode ser separada da 
moderação e, portanto, entender que a sabedoria 
requer lealdade sem hesitação a uma constituição 
decente e até mesmo à causa do constitucionalismo. A 
moderação nos protegerá contra os perigos gêmeos 
das expectativas visionárias da política e do desprezo 
desumano pela política. Assim, pode novamente 
tornar-se verdade que todos os homens educados 
liberalmente serão homens politicamente moderados. 
É dessa maneira que os educados liberalmente podem 
novamente ser ouvidos até mesmo no mercado.53 

 
Nas primeiras páginas de “Natural Right and History”, Strauss 

refletiu sobre o atual domínio nos Estados Unidos e no Ocidente do 
pensamento alemão de um período anterior ao século XX. Ele apontava a 
ironia no fato de que esta não era “a primeira vez que uma nação, 
derrotada no campo de batalha e, por assim dizer, aniquilada como ser 
político, havia privado seus conquistadores do mais sublime fruto da 

 
53 “Liberal Education...”, p. 24. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

242  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

vitória, impondo-lhes o jugo de seu próprio pensamento”54. O jugo 
destrutivo que Strauss tinha em mente era um relativismo, emergido do 
positivismo ou do historicismo, que atacava a própria base do direito 
natural e, portanto, o fundamento da tradição política norte-americana. 
Alguém seria excessivamente otimista em dizer que atualmente esse jugo 
foi quebrado, mas muitos desenvolvimentos, incluindo a força dos 
pensamentos e dos ensinamentos de Leo Strauss, trabalharam para conter a 
disseminação e o domínio desse relativismo, seja em sua forma 
“intelectual”, sejam em formas casuais. 

Entretanto, a esperança de reviver e estender a educação liberal requer 
mais do que ter o melhor argumento contra várias formas de relativismo. 
Requer estruturas de apoio e um ambiente informado por uma 
compreensão adequada da educação liberal e das suas condições. As 
universidades norte-americanas e, indiretamente, suas faculdades foram, 
contudo, em grande parte moldadas pelo modelo das grandes 
universidades alemãs do século XIX55. Isso foi explicitamente verdadeiro 
para aquela grande universidade de Chicago que abrigou e encorajou Leo 
Strauss por tanto tempo. As universidades alemãs passaram para os 
Estados Unidos suas ambições de conhecimento cada vez mais 
especializado e o consequente progresso das ciências, e também passaram 
as estruturas para sustentar esse empreendimento. Essas eram as 
“comunidades” intelectuais que desenvolveram as ideias que tanto 
incomodavam Strauss. Essas eram as “comunidades” intelectuais tão 
notórias por seu intenso individualismo, rivalidade pessoal e ausência de 

 
54 Leo Strauss, Natural Right and History (Chicago: University of Chicago Press, 1953), p. 
2. 
55 Para uma história selecionada e uma análise da emergência da universidade moderna ver: 
Charles Wegener, Liberal Education and the Modern University (Chicago: University of 
Chicago Press, 1978). Para o impacto do modelo de universidade alemã nos colleges de 
liberal arts norte-americanos e uma defesa da missão tradicional destes ver: Earl McGrath, 
Values, Liberal Education and National Destiny (Indianapolis: Lilly Endowment, 1975). 



Walter Nicgorski; Trad. Bruno Irion Coletto 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   243 

virtude cívica56. Leo Strauss nunca escreveu sobre uma ampla reforma das 
universidades. De fato, parece que ele via esse caminho de reforma como 
sem nenhuma esperança, de modo que conscientemente manteve suas 
recomendações específicas para os “modestos, pertinentes e práticos” 
programas de cursos de emergentes os professores de todas as disciplinas 
para ensinar com ênfase e abordagem que encorajassem “tudo o que 
amplia e aprofunda o entendimento” em oposição ao que, na melhor das 
hipóteses, “não pode, como tal, produzir mais do que uma eficiência 
estreita e sem princípios”57. 

Leo Strauss era nisso, como em todos os assuntos, um ícone do 
programa de curso “modesto, pertinente e prático”. Mas ele também era 
aquele que pedia o “esforço máximo” em juntar-se a ele em iniciativas 
“salutares à república” e merecendo dar a ela o seu tom. Esses esforços 
deveriam ser direcionados para inspirar uma educação liberal genuína. 
Esta foi sua ação salutar para a democracia norte-americana, bem como 
para a excelência humana. Se Leo Strauss nunca tivesse escrito sobre 
educação liberal e explicado sua natureza, seus meios e condições, seus 
alunos ainda seriam capazes de reconhecer a verdade da afirmação de 
Strauss quando confessou que “a educação é, em certo sentido, o assunto 
do meu ensino e minha pesquisa”. E seus alunos – ou seja, aqueles que o 
ouviram direta ou indiretamente e procuraram ouvi-lo – sabem que seu 
exemplo e seu ensino exigiam atenção e esforços para uma educação 
liberal. Em uma situação em que o tom e a estrutura do ensino superior são 
definidos em grande parte pelo modelo da universidade de pesquisa alemã 
adaptada de certa forma aos requisitos da democracia de massas, esses 
esforços para a educação liberal precisam ser grandes, constantes e, é 
claro, prudentes.  
 
 

 
56 Para um exame do “fracasso da universidade alemã” que se caracteriza pela negligência 
para com a educação e o auto-centrado, na melhor das hipóteses amoral e fragmentado 
modo de vida, ver: Frederic Lilge, The Abuse of Learning (New York: Macmillan, 1948). 
57 “Liberal Education...”, p. 19. 



Leo Strauss e a Educação Liberal 

244  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 215-244, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Referências 

NICGORSKI, Walter. Leo Strauss and Liberal Education. Interpretation: A 
Journal of Political Philosophy, Waco, v.13, n. 2, p. 233-250, 1985. 
 
 

Data de registro: 27/02/2023 

Data de aceite: 04/10/2023 

 



Lucas Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   245 

  Da crítica antropológica ao sujeito antropológico 
espiritual 

 
Lucas Oliveira Mendes* 

 
Resumo: Sob o olhar foucaultiano o presente artigo percorre o caminho de 
investigação acerca do ser humano, tão nomeado, interpretado e dito de várias 
maneiras, que ao longo do tempo, inserido nas várias teorias do campo das 
ciências humanas se perdeu em sua constituição e no conhecimento de si. O 
objetivo principal aqui presente é encontrar o homem antropológico em suas 
possíveis dimensões para além do empírico, ainda que seja na experiência da vida 
que ele é conhecido e estudado. Utilizando a análise de Foucault da obra 
Antropologia de um ponto de vista pragmático de Immanuel Kant, apareceu um 
ser aberto, que mesmo fugindo das delimitações metafísicas, foi possível trazer à 
luz, o humano, como um sujeito espiritual, marcado por sua liberdade. Essa 
compreensão só foi possível através da estreita relação do pensamento 
foucaultiano com o kantiano, que visa o ser humano como um sujeito 
antropológico aberto à constituição de si em meio às tantas possibilidades do fazer 
algo de si mesmo. 
 
Palavras-chave: Sujeito; Sujeito Espiritual; Gemüt; Antropologia; Michael 
Foucault. 
 
 

From anthropological criticism to the spiritual anthropological subject 
 
Abstract: Under the Foucauldian view, the present follows the path of 
investigation about the human being, so named, interpreted and said in various 
ways, that over time, inserted in the various theories of the field of human 
sciences, it was lost in its constitution and in the knowledge of yes. The main 
objective here is to find the anthropological man in his possible dimensions 
beyond the empirical, even if it is in the experience of life that he is known and 

 
* Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Professor em Governo 
do Estado de Santa Catarina (GOVERNO/SC). E-mail: lucasmendesfilo@outlook.com. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7136307673029783. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5234-
3123.  

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67290 

  
  

mailto:lucasmendesfilo@outlook.com
http://lattes.cnpq.br/7136307673029783
https://orcid.org/0000-0002-5234-3123
https://orcid.org/0000-0002-5234-3123
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67290
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-67290


Da crítica antropológica ao sujeito antropológico espiritual 

246  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

studied. Using Foucault's analysis of the work Anthropology from a pragmatic 
point of view by Immanuel Kant, an open being appeared that, even escaping from 
the metaphysical boundaries, it was possible to bring to light this being, who is 
human, as a spiritual subject, marked by his freedom. This understanding was only 
possible through the close relationship between Foucauldian and Kantian thought, 
which aims at the human being as an anthropological subject open to the 
constitution of himself in the midst of so many possibilities of making something 
of himself. 
 
Keywords: Subject; Spiritual Subject; Gemüt; Anthropology; Michael Foucault. 
 
 
Introdução  
 

Ao analisar a compreensão antropológica moderna do ser humano, 
percebe-se um assentamento epistemológico, que não abarca a totalidade 
do objeto de sua própria investigação: “o homem”. Foucault, em sua obra 
tese complementar intitulada: Gênese e Estrutura da Antropologia de Kant 
(2011), ao analisar o trabalho kantiano Antropologia de um Ponto de Vista 
Pragmático (2006), aponta uma visão para a necessidade de melhor 
investigar e compreender aquele cuja antropologia, desconhecidamente, 
chama de “homem”.  

Na modernidade tem-se a antropologia como importante 
assentamento da epistemologia e compreensões acerca do ser humano. 
Foucault, quer desvelar o propósito moderno, ao mesmo tempo em que 
reivindica para si a influência kantiana, que representa o cerne desse 
movimento moderno de crítica aos valores e normas sociais, ao Estado de 
direito, em oposição a certas interpretações pós-modernas que consideram 
a modernidade como uma narrativa concluída (Alves, 2007). É desse ponto 
que Foucault constituirá sua crítica antropológica, numa tentativa de 
desprender-se do “eu penso”, além de levar ao campo de análise o tema da 
finitude do homem, que é o próprio a priori histórico da humanidade: o 
ente que é sujeito e objeto de si mesmo, por isso é um campo privilegiado 
de análise. Nesse sentido:  

 



Lucas Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   247 

Era preciso que as sínteses empíricas fossem 
asseguradas em qualquer outro lugar que não na 
soberania do “Eu penso”. Deviam ser requeridas onde 
precisamente essa soberania encontra seu limite, isto 
é, na finitude do homem – finitude que é tanto a da 
consciência quanto a do indivíduo que vive, fala, 
trabalha (Foucault, 2022, p. 364). 
 

É nessa direção que Foucault retomará a Lógica de Kant, 
ressaltando as três questões fundamentais elaboradas: “O que posso 
saber?”, “O que devo fazer?”, “O que me é permitido esperar?”, não 
obstante, a complementação dessa trilogia, pela quarta questão é a que 
encerra em si uma síntese, que a partir de si abre o acesso às demais 
citadas: “O que é o homem?” (Was ist der Mensch?). Tem-se aqui, como 
percebido por Foucault, uma confusão empírico-transcendental, ocorrida 
na era pós-kantiana, que foi uma das principais razões para a possibilidade 
do sujeito homem tornar-se tão antropologizado e mal compreendido até 
os dias atuais. Nas próprias palavras de Foucault, lê-se:  

 
[...] a função transcendental vem cobrir, com sua rede 
imperiosa, o espaço inerte e sombrio da empiricidade; 
inversamente, os conteúdos empíricos se animam, se 
refazem, erguem-se e são logo subsumidos num 
discurso que leva longe sua presunção transcendental 
(Foucault, 2002, p. 365). 
 

O homem do discurso bem como o homem da natureza se 
estabelecem como os próprios fundamentos da finitude do homem na 
modernidade, sustentando uma relação entre o transcendental e o empírico, 
relação essa presente no alerta feito por Foucault, ao acusar a modernidade 
de cair em equívoco tão grande quanto o dogmatismo metafísico, na busca 
da essência do homem. Tanto a inclinação dogmática, quanto a busca pela 
essência humana, na compreensão foucaultiana, não fora abandonada, mas 
se faz presente revestido de antropologismo. Assim sendo, ao desvincular 
o domínio discursivo da alusão ao sujeito constituinte, Foucault renuncia à 
exigência de um princípio transcendental, o que significa que a 
arqueologia dispensa a necessidade de um ponto fixo ou de uma referência 



Da crítica antropológica ao sujeito antropológico espiritual 

248  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

absoluta em valores universais para analisar a historicidade dos discursos. 
Portanto, surge a indagação sobre a caracterização “neokantiana” atribuída 
a Foucault, considerando a contínua oposição que ele travou contra todas 
as manifestações da filosofia centrada no sujeito (Alves, 2007). 

Foucault busca em Kant um importante resultado, que coloca entre 
o homem e a Antropologia um verdadeiro vazio; ou seja, de um lado o 
empírico e sua realidade que está pautado na ordem do contingente, do 
outro as inúmeras possibilidades de conhecimento. O vazio explica-se na 
visada em direção ao próprio homem, ele mesmo estaria nesse vazio ao 
tentar ser compreendido e abarcado por uma Antropologia, já que o 
homem é aquilo que é representado por si, fruto das sínteses operadas em 
ambas as condições (possíveis e empíricas); é aquele a priori histórico, 
como já citado, o ente que é sujeito e objeto de si mesmo (Foucault, 2002, 
p. 365-366). 

Faz-se necessário, para o desenvolvimento do presente trabalho e 
melhor elucidação da questão proposta, tomar como base daqui por diante 
um foco maior no trabalho foucaultiano “Gênese e estrutura da 
antropologia de Kant”, uma vez que em “As palavras e as coisas”, a 
relação entre os dois autores aqui destacados não encontra-se tão 
profundamente estabelecida, pois as dimensões específicas do sujeito e da 
sociedade são colocadas entre parênteses: não se busca simplificar tudo à 
linguagem, mas sim fragmentar o tempo, estabelecendo uma 
temporalidade intrínseca ao próprio discurso, que não está sujeita às 
influências externas (Alves, 2007). 

 
 

“O Sujeito” e “O Conhecimento de Si” na tese complementar de 
Foucault 
 

Para elaboração de seu trabalho introdutório, Foucault, transitou 
entre reflexões (reflexionen) kantianas sobre a Antropologia, porém 
insuficientes para chegar à conclusões; anotações dos alunos 
(Collegentwürfe) que participaram dos cursos ministrados por Kant; 
comparou textos anteriores a crítica em conjunto aos contemporâneos à 



Lucas Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   249 

Antropologia; fez comparações com textos de cunho próprio sobre 
Antropologia de diversos autores lidos por Kant; e, enfim, recorre ao Opus 
Postumum. No presente artigo, não há pretensão de simples repetição das 
conclusões extraídas da tese complementar, mas uma compreensão do 
homem, bem como de suas dimensões para além do empírico. 

Para a análise aqui proposta, é importante ressaltar, alguns pontos 
destacados por Foucault ao passar pelas obras kantianas, como: 
Observações Sobre o Belo e o Sublime (1764) – onde aparecem estudos 
sobre os temperamentos, sentimentos morais, permeando uma grande 
semelhança com a obra Antropologia; Ensaio sobre as doenças do espírito 
(1764) – vê-se um estudo acerca da “tolice”, “loucura”, “doenças de 
debilitação” e “perturbação” e outros que serão listados ou reformulados 
na elaboração da Antropologia; por fim, ainda que na obra principal, Kant 
não tenha dedicado tantas palavras ao tema trabalhado na obra O Ensaio 
Sobre as Raças (1775), Foucault destaca uma cisão na relação entre 
geografia física e antropologia, já que o conhecimento do mundo 
(Weltkenntniss) fica disposto à uma antropologia que visa um mundo 
previamente compreendido como habitado pelo homem. Assim, ao falar de 
uma região, fala-se do uso do homem sobre a natureza ali estabelecida; 
dizer o modo de ser do homem, é dizer o modo pelo qual ele habita, é ele 
quem dá lugar ao lugar habitado por ele mesmo. Tal compreensão parte da 
dimensão cosmopolita, ou seja, se refere ao mundo, menos que um cosmo 
dado, mas carrega em si possibilidades de construção, possibilidade de-vir-
à-ser, onde o cidadão cosmopolita é um cidadão do mundo, esse que é o 
sujeito que circula livremente pelo espaço geográfico, físico e dá sentido 
por sua própria habitação. Onde se estende a terra, estende-se a liberdade 
do indivíduo, liberdade compreendida no sentido prático e não do 
imperativo categórico kantiano (Foucault, 2011, p. 24-28). 

A correspondência entre Kant e Beck, datada no ano de 1794, é 
um valioso material sobre o problema da “imputação de uma 
representação”, inferindo a problemática também da “determinação do 
sujeito”, a não “restituição” da representação a um objeto, desembocando 
na “comunicação” e “composição”; essa última será a única motivadora da 
possibilidade de “apreensão do múltiplo e a constituição da unidade e sua 
assunção na unidade da consciência”, em outras palavras, Foucault vê 



Da crítica antropológica ao sujeito antropológico espiritual 

250  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

Kant levantar a problemática solepsista e unir os temas da representação e 
comunicação, uma vez que as duas estão em relação uma com a outra, 
legitima a partilha possível da representação do objeto, que não fica 
restrita ao sujeito. É a comunicabilidade que faz a comunicação e não 
restringe o objeto. Ele é composto, pelo sujeito agente, na própria relação 
dada. (Foucault, 2011, p. 28-29). Tais questões são de extrema importância 
desde as Críticas, para compreender bem o sujeito fora das determinações 
antropologizadas, fazendo-se tão claras nas seguintes palavras:  

 
Que a representação não seja afetada a uma coisa, que 
a multiplicidade não seja oferecida já fechada sobre si 
mesma garantem, em uma contradição apenas 
aparente, o intercâmbio sempre possível das 
representações. É que o sujeito não se acha aí 
determinado pela maneira como ele é afetado, mas 
determina-se na constituição da representação: Mas só 
podemos compreender e comunicar aos outros o que 
nós mesmos podemos fazer (Foucault, 2011, p. 29). 

 
A partir de demais interlocuções entre Kant e Beck, é Foucault 

atenta-se aos papéis de “sensibilidade” e “entendimento”, que culminará 
na questão do “conhecimento de si”; nessa análise, Foucault defende em 
Kant a conclusão de que não há uma cisão no sujeito, ao contrário, ele se 
faz síntese unitária diante de uma bifurcação conceitual, da maneira de 
compreender diferentes concepções no conhecimento de um único sujeito, 
tal qual tornou-se ao longo do tempo, não mais fenômeno, mas a priori de 
si mesmo.  

A assimilação do sujeito dotado de espontaneidade e autonomia 
encontra-se naquilo que ele pode fazer dele mesmo, abrindo mão do seu 
lugar passivo fenomênico – como comentado no parágrafo anterior –, mas, 
posto agora, em próprio conhecimento de si. É neste processo que há 
possibilidade de olhar-se e ver-se afetado de alguma forma. Esse sujeito 
falado, é o sujeito antropológico, finito, que, sendo compositor de sínteses, 
bem como fruto delas, opera-as na condição de liberdade, inserido em 
experiências humanas concretas, que não se encerram em meras 



Lucas Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   251 

descrições, mas deixam aberta a possibilidade do próprio sujeito fazer algo 
de si (Foucault, 2011, p. 32). 

Nessa direção, Foucault sublinha o cuidado kantiano em distinguir 
“apercepção” como aquilo que tem um sentido pragmático, uma 
consciência de si enquanto agente, o que faz a coisa; e “sentido interno”, 
sendo aquilo que afeta o sujeito e ele sobre de modo interno, vivenciando a 
experiência de maneira passiva; de tal maneira, não mais a apercepção está 
compreendida como outrora na Crítica, encerrada no mero “Eu penso”, 
mas é levada ao entendimento da “atividade originária do sujeito”, por 
outro lado o “sentido interno” coloca com Eu como objeto pensado, 
abrindo mão da necessidade daquilo que o tempo lhe ofereceria para se 
tornar algo; tal tempo é antropológico, contingente e empírico, não é 
individual e coloca em contato indivíduos que estão no horizonte 
cosmopolítico. Há uma universalidade nesse contingente, no não-
transcendental, mas envolve a possibilidade da transcendência enquanto 
aquilo que o sujeito pode fazer de si mesmo, na abertura para as 
possibilidades. Ressalta-se, ainda, que esse sentido de tempo está na 
Filosofia da História, quando ela fala de um fio condutor. Caso a história 
de fato faça sentido, ela não é mera sucessão de fatos, mas há um sentido 
nos acontecimentos desses mesmos fatos realizados por alguém. 

 
 

O “Sujeito” espiritual 
 

Daquilo que foi analisado até o momento, depara-se aqui o 
problema de uma autorreflexão, um problema puramente fenomenológico, 
pois o sujeito é modificado pelo seu próprio olhar lançado sobre si mesmo; 
àquilo que ele mesmo era e já deixou de ser, cumprindo uma síntese no 
resultado de sua própria automodificação. “Quem sou eu para eu 
mesmo?”, um questionamento tão válido e permeado de um devir 
ininterrupto, que a cada tentativa de resposta causa em si uma 
transformação. Nesse sentido, Foucault oferece o conceito de “eu-objeto”, 
que não é nem o “Eu-puro da síntese”, nem mesmo o “sujeito em si” 



Da crítica antropológica ao sujeito antropológico espiritual 

252  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

(Foucault, 2011, p. 33). Aqui, encontra-se o homem como saber se si 
mesmo, um sujeito afetado no tempo, mas não determinado por ele.  

Na correspondência com Hufeland, Foucault enxerga Kant mais 
distante das problemáticas da Crítica e direcionando-se, mais uma vez, aos 
temas da “passividade” e “tempo” (Foucault, [2008], 2011, p. 38). Aqui 
faz-se muito necessário tais desenvolvimentos, para encontrar um sujeito 
que está além do empírico e da factualidade determinista. Tomando a 
questão da liberdade, afirma Foucault:  

 
E, se no pathos da doença há alguma coisa aparentada 
às paixões, não é mais por demasiado afastamento do 
mundo calmo da natureza, mas por uma distensão do 
arco espiritual da liberdade: o determinismo – 
liberdade descerrada – nem é totalmente causa nem 
simplesmente efeito da doença; é o próprio processo 
da doença se fazendo, isto é, da racionalidade 
orgânica de desfazendo e renunciando, por falta, à sua 
liberdade (2011, p. 39-40). 
 

Em tamanha proximidade com a compreensão do 
“Esclarecimento” (Aufklärung), o que fundamenta a ação do homem sobre 
seu próprio corpo é o domínio da liberdade, que não está pautada na moral 
e na prática, mas na ideia de que o sujeito pode fazer algo de si mesmo, 
sendo filósofo do seu próprio corpo, dando a possibilidade de “prolongar a 
vida humana” (das menschliche leben zu verlängern). É no próprio Kant, 
que Foucault relata essa experiência, por seus trabalhos, ainda na idade 
avançada, encarados como fruto de trabalhos espirituais, levando ao 
conhecimento do homem não como objeto da antropologia, mas como ela 
própria (Foucault, 2011, p. 40). 

O domínio sobre si, que diz respeito à região do espírito e do 
corpo, do ponto de vista iluminista, acontece porque fala-se aqui de um 
sujeito que é ser da natureza, mas também da razão, que pode tanto agir 
sobre essa última, bem como sobre si mesmo. Eis o contato entre Kant e 
Hufland que gerou um encontro entre a Filosofia e a Medicina; chamado 
de “remédio universal” (universalmendizin), reúnem-se a inutilidade da 
Filosofia enquanto não-pragmática, moral, mas também a sua prática, 
enquanto resultado da liberdade do sujeito dotado de razão. Assim, sendo, 



Lucas Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   253 

é no próprio viver, que o sujeito deve “Gerir as relações entre a doença e a 
saúde” (Foucault, 2011, p. 42), sem estar posto no determinismo de 
finitude antropológica, mas na consciência daquele tão incondicionado ser 
que age sobre si e modifica-se, devendo atentar-se à ação do espírito sobre 
suas ações. 

Justifica-se nas palavras de Foucault o imprescindível poder do 
espírito nesta análise: 

 
[...] o espírito tem poder de reequilíbrio: dono de seu 
pensamento, ele é dono deste movimento vital que é a 
versão orgânica e o correspondente indispensável do 
pensamento. Se o espírito fosse imóvel a vida entraria 
estado de sono, isto é, na morte (somente o sonho 
impede de perecer enquanto se dorme); e se o 
movimento da vida corre o risco de se desequilibrar e 
bloquear-se no espasmo, o espírito deve poder lhe 
restituir uma justa mobilidade (Foucault, 2011, p. 43). 

 
Para viver de acordo com essa disposição espiritual, é necessário 

dar vez à Antropologia kantiana, que indica faces de compreensões acerca 
do homem, que são importantes para uma análise sistemática daquele que 
é em si próprio sujeito e objeto. Na não aceitação do encerramento 
naturalista como resposta ao caminho trilhado na Antropologia, ainda 
corre-se o risco de prender-se na utilização (Gebrauch) do ser humano, 
como saída desse risco Foucault salienta as questões colocadas por Kant 
sobre: descrição do homem, não mais do que ele é – abrindo mão da 
tentativa metafísica de buscar as essências –, e sim do que ele pode fazer 
de si. Para a hermenêutica deste artigo, encara-se os conceitos agora 
descritos, tais quais quando se fala sobre “o que esperar do homem”, como 
uma abertura ao espiritual; ainda que haja em seguida uma determinação 
quando é falado sobre o que o homem “pode e deve” (kann und soll) fazer 
de si mesmo; explica-se, através de Foucault, como é possível a 
compreensão destes termos como dimensão espiritual, pois assim ele 
afirma: “Ele é colocado no texto de uma liberdade que se postula ao 
mesmo tempo singular e universal” (Foucault, 2011, p. 45). Assim sendo, 
o homem estabelece com os outros questões de liberdade, nas relações de 
si e são expressivas dentro das possibilidades que se colocam no campo 



Da crítica antropológica ao sujeito antropológico espiritual 

254  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

antropológico do sujeito que faz-se, constrói-se, particular e 
universalmente. Por isso, pode-se dizer sobre "o homem", mas também 
sobre "nós mesmos", sendo a diferença entre esses dois termos o seguinte: 
enquanto a filosofia geralmente trata do homem sob a perspectiva do 
universal, a investigação sobre nós mesmos ocorre dentro do contexto de 
particularidades sem universalidade que interessa Foucault nesse estudo 
(Sardinha, 2011). 

Por fim, defende-se uma pragmática antropológica que não exclui 
a dimensão espiritual do sujeito, justificada, sobretudo, na dimensão da 
liberdade. Kraemer (2008) aprofunda a análise das interpretações 
foucaultianas sobre o conceito de liberdade humana e sua relação com o 
mundo como possibilidade sensível dos objetos, o a priori da existência, 
onde acontece o ‘jogo’ que só faz sentido a partir da pragmática mesmo, 
pois é na prática empírica que estão dadas as condições de fazer exercício 
da liberdade. Esse sentido pragmático ganha sentido também na relação 
com o outro, com a natureza, que descrevem a existência concreta do 
homem na Antropologia. Cabe ainda declarar que o homem não é 
meramente ser empírico e nem mesmo um sujeito puro de liberdade, mas 
ele se situa nas sínteses operadas de sua ligação com o mundo. 
 
 
“Ânimo” e “Espírito” no “Sujeito” antropológico 
 

É necessário o entendimento acerca dos conceitos empregados por 
Kant e bem elucidados por Foucault. De acordo com Rohden (1993), Kant 
explora o termo Gemüt (ânimo) como uma faculdade simples, responsável 
por sensações e pelo pensar, abrindo mão do emprego do conceito Seele 
(alma), por questões propriamente metafísicas. Porém, na concepção 
foucaultiana, Gemüt não pode ser reduzido à mera faculdade de sensações 
ou de pensamento. 

Abre-se uma bifurcação entre o empírico e o não-empírico, e é aí 
que estaria situado o Gemüt e o estudo acerca desse será de suma 
importância para investigar melhor o objeto da Antropologia. Para tal 
investigação, além do Gemüt Foucault ressalta o Geist (espírito), 



Lucas Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   255 

responsável pela vivificação do Gemüt, que desde a Crítica, Kant 
salientava o mecanismo das ideias, inseridas nessa dimensão, como 
fundamento para o conhecimento do homem. Baseado em Silveira (2015), 
fruto de uma concepção cartesiana, a dimensão da consciência sempre está 
presente na tentativa de compreender o que é o homem, na busca de uma 
certeza nessa compreensão de si, depara-se com a oposição entre corpo e 
espírito, uma estrutura pensante, que é localizada no empírico e que se 
torna sujeito e objeto dentro do campo pragmático, onde pode ser 
experienciado.  

E é assim, nesse sentido, que deve-se entender não como 
dimensões transcendentais, mas como aquelas que fazem as sínteses no 
próprio sujeito antropológico, que se torna também síntese de uma 
vivificação, que o espírito proporciona na própria experiência; esse espírito 
é o que torna possível a existência humana e vivifica o ser humano 
infinitamente, sem limites. Essa infinitude que se revela na liberdade, que 
guiou o sujeito para fora dos determinismos pragmáticos e empíricos, 
abrindo as possibilidades de enxergar-se e pela vivificação do Geist, agir 
nas suas escolhas entre o que “pode e deve” (kann und soll) fazer de si 
mesmo (Adorno, 2000, p. 26). Ainda, deve ser levado em conta a ênfase 
dada por Foucault a "o que fazemos" e "temos feito" de nós mesmos é 
consideravelmente mais significativa do que aquela atribuída ao "que 
devemos fazer", que era o último elemento abordado por Kant no 
programa pragmático. Portanto, em Foucault, trata-se muito mais de uma 
análise dos fatos históricos contingentes do que das normas que devem 
guiar nossas ações (Sardinha, 2011).  

O Gemüt revela problemáticas tão caras a Foucault, sobretudo no 
que diz respeito a distinção entre o transcendental e o empírico; há uma 
relação de união entre ambas as realidades que escapam à antropologia 
moderna, mas é resgatada na Antropologia kantiana que se preocupa com 
o sujeito em sua totalidade, em outras palavras, com aquele que 
verdadeiramente ele é. 

Assim, conclui Foucault, que não é possível uma psicologia 
empírica a partir da Antropologia, pois não é possível trancafiar o espírito 
em determinações naturalísticas, ao contrário, ele só é alcançável por 



Da crítica antropológica ao sujeito antropológico espiritual 

256  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

meios “através de ideias” (durch Ideen) que se expõem no campo da 
experiência. De acordo com as próprias palavras de Foucault: 

 
Só há antropologia possível na medida em que o 
Gemüt não está fixado à passividade de suas 
determinações fenomenais, mas é animado pelo labor 
das ideias no nível do campo da experiência. O Geist 
será, portanto, o princípio no Gemüt, de uma dialética 
desdialetizada, não transcendental, destinada ao 
domínio da experiência e conjugada ao próprio jogo 
dos fenômenos. É o Geist que abre o Gemüt, a 
liberdade do possível, arranca-o de suas 
determinações e lhe dá um porvir que ele deve só a si 
mesmo (Foucault, 2011, 55). 
  

 Por fim, segundo Kraemer (2008), nas conclusões foucaultianas 
são delineadas uma rede de relações que unem verdade e liberdade, onde 
esta última emerge como uma necessidade ineludível do sujeito imerso no 
mundo como ser constituído e constituente, inserido na temporalidade que 
molda sua existência enquanto simultaneamente a inaugura para a ação, a 
atribuição de sentido e a comunicação dentro do a priori histórico que 
caracteriza todo seu desdobramento. Tal é o desfecho da crítica aqui 
delineada: o sujeito, espiritual no temporal, empírico no atemporal, uma 
tensão entre o dado e as infinitas possibilidades que dá forma à dinâmica 
entre liberdade e verdade. 
 
 
Considerações finais 
 

Enfim, conclui-se que dentro da leitura foucaultiana da 
Antropologia de Kant, só há antropologia enquanto pragmática, ao mesmo 
tempo que só se pode escrever, falar, pensar, algo psicologicamente sobre 
o homem a partir daquilo que ele pode fazer de si mesmo, sendo o seu a 
priori, livre de compreensões prescritas no naturalismo ou qualquer tipo de 
determinismo. As possibilidades que se abrem ao sujeito, o colocam como 
protagonista daquilo que “pode e deve” (kann und soll) fazer de si mesmo. 
Esse sujeito é cosmopolita, “cidadão do mundo” (Weltburger), que 



Lucas Oliveira Mendes 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   257 

pertence a uma região tão concreta com as leis jurídicas também concretas, 
que visto desde a Antropologia, não há concretude maior que sua própria 
liberdade diante de si, deixando-se assim ser compreendido como um 
sujeito espiritual. 

Neste artigo, a liberdade do sujeito antropológico surgiu como fio 
condutor desde a valiosa indagação “O que é o homem?” (Was ist der 
Mensch?), até a compreensão das dimensões próprias do sujeito que o 
revelou como sujeito e objeto de si mesmo, que se faz e desfaz, dentro do 
tempo antropológico, contingente e empírico, não individual, em contato 
com outros homens no horizonte cosmopolítico, que abrange uma 
universalidade dentro do contingente, percebe a transcendência nas 
possibilidades da autoconstrução de si. 

O Eu antropológico, finito, operado em sínteses dadas na 
experiência, operadas pela liberdade, que indicou o sujeito como aberto 
para além do natural e determinável. Ao perscrutar o caminho da busca do 
conhecimento de si, foram vistas dimensões nesse homem, que mesmo no 
sentido concreto das “formas da experiência humana”, não se encerra na 
descrição pela mera descrição, mas deixa aberta a possibilidade de fazer-se 
sujeito, sendo assim compreendido como um sujeito espiritual. 

Afetado pela própria visão na busca de quem ele é, o sujeito 
sustentado por um “ânimo” (Gemüt) que se revelou uma dimensão 
fundamental para um domínio de uma antropologia pragmática, encontrou 
na sensibilidade, reiterada por Kant, como um ser capaz de sentir e 
perceber o mundo no processo de conhecer a si como ser afetado pelo 
mundo e por si mesmo.  

Em suma, a Antropologia é o reino da relação com a dimensão a 
priori, e somente nessa dimensão que pode ser encontrado o sujeito 
espiritual, que não se relaciona com o fundamento dado de forma absoluta. 
Na Antropologia o sujeito não se encerra no empírico, mesmo que seja 
abordado pela via pragmática, ele é mais do que dele se observa, está 
constituído para além do ser fechado que se apresenta nas aparências, mas 
sobretudo é um ser de possibilidades, é um ser humano, objeto de si com a 
possibilidade de fazer algo de si mesmo, por isso 

 



Da crítica antropológica ao sujeito antropológico espiritual 

258  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 245-258, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

O que está em questão não são as determinações em 
que é apreendida e definida, no nível dos fenômenos, 
a besta humana - mas o desenvolvimento da 
consciência de si e do Eu sou: o sujeito afetando-se no 
movimento pelo qual torna-se objeto para si mesmo 
(Foucault, 2011, p. 69). 
 

 
Referências 

ADORNO, Sérgio. Dor e sofrimento, presenças ou ausências na obra de Foucault?. 
Marília: Cadernos FFC, v. 9, n. 1, 2000. 

ALVES, A.. A crítica de ponta-cabeça: sobre a significação de Kant no pensamento 
de Foucault. Trans/Form/Ação, v. 30, n. 1, p. 25–40, 2007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/trans/a/87NLxTYb9BYLTxmDsNWK8HQ/. Acesso em: 12 
fev. 2024. DOI: https://doi.org/10.1590/S0101-31732007000100003.  

FOUCAULT, Michel. [1966]. As palavras e as coisas. Trad.: Salma Muchail. São 
Paulo: Martins Fontes, 2002. 

FOUCAULT, Michel. [2008]. Gênese e estrutura da Antropologia de Kant. Trad.: 
Márcio. A. da. Fonseca e Salma Muchail. São Paulo: Edições Loyola, 2011. 

KANT, Immanuel. [1798]. Antropologia de um ponto de vista pragmático. Trad.: 
Clélia Martins. São Paulo: Iluminuras, 2006. 

KRAEMER, Celso. Ética e liberdade em Michel Foucault, Uma leitura de Kant. Tese 
(Doutorado em Filosofia) - Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 
2008. 

RODHEN, Valério. O sentido do termo Gemüt em Kant. Revista Analítica Vol.1, Nº1, 
São Paulo: 1993, p. 61-74. DOI: https://doi.org/10.1111/j.1813-6982.1993.tb01208.x.  

SARDINHA, D. Kant, Foucault e a antropologia pragmática. Kant e-prints, 
Campinas, SP, v. 6, n. 2, p. 43–58, 2012. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/kant/article/view/8672486. Acesso 
em: 12 fev. 2024. 

SILVEIRA, Fillipa Carneiro. Sujeito e homem na crítica de Michel Foucault à 
antropologia. São Carlos: UFSCar, 2015. 
 
 

Data de registro: 18/10/2022 

Data de aceite: 17/01/2024 

https://www.scielo.br/j/trans/a/87NLxTYb9BYLTxmDsNWK8HQ/
https://doi.org/10.1590/S0101-31732007000100003
https://doi.org/10.1111/j.1813-6982.1993.tb01208.x
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/kant/article/view/8672486


Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   259 

 Estado secular e comunidades religiosas em 
Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas1 

 
 

Anthony Lucas Neves Azevedo* 

 
Resumo: O presente trabalho tem como finalidade compreender, grosso modo, 
qual o papel das comunidades religiosas na sociedade, quais expectativas se espera 
do comportamento do cidadão religioso na sociedade civil, saber se argumentos 
religiosos podem ser aceitos nos debates públicos, se sim, em quais níveis do 
debate e sob quais condições, e se não, por que razões os argumentos formulados 
em linguagem religiosa devem ser vetados das discussões civis. Busca-se analisar 
a relação entre os cidadãos seculares e religiosos na democracia, as pressuposições 
cognitivas necessárias para se alcançar uma relação cooperativa, e o processo de 
aprendizagem necessário para que essas pressuposições sejam alcançadas no 
Estado secular. 
  
Palavras-chave: Habermas; Esfera Pública; Religião; Estado. 
 
 

Secular State and Religious Communities in Between Naturalism and 
Religion, by Jürgen Habermas 

 
Abstract: The present work aims to understand, roughly, what is the role of 
religious communities in society, what expectations are expected of the behavior 
of religious citizens in civil society, whether religious arguments can be accepted 
in public debates, if so, at what levels of debate and under what conditions, and if 
not, for what reasons arguments formulated in religious language should be vetoed 
from civil discussions. It seeks to analyze the relationship between secular and 
religious citizens in democracy, the cognitive presuppositions necessary to achieve 

 
1 O artigo foi escrito como parte da bolsa de iniciação científica PIBIC/UFPA. 
* Graduando em Filosofia pela Universidade Federal do Pará (UFPA). E-mail: 
lucasanthony227@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/7309522064943873. ORCID: 
https://orcid.org/0009-0007-4343-3622. 

   http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-69723 

  
  

mailto:lucasanthony227@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7309522064943873
https://orcid.org/0009-0007-4343-3622
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-69723
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v8n15a2023-69723


Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

260  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

a cooperative relationship, and the learning process necessary for these 
presuppositions to be achieved in a secular State. 
 
Keywords: Habermas; Public Sphere; Religion; State. 
 
 
Introdução  

 
Nas últimas décadas, a relação entre religião e política tem sido o 

foco de cada vez mais discussões. Apesar de toda a atenção dedicada ao 
tema, longe de se tornar mais claro, as fronteiras entre essas duas 
dimensões da existência humana parecem borrar-se em uma indistinção 
que tem se mostrado catastrófica, sendo fonte de diversos conflitos 
violentos. Apesar da longa tradição democrática que se considerava 
vigorar inabalável no mundo, cada vez mais diversas formas de 
autoritarismo e intolerância vem minando a convivência social do seu 
próprio interior. Não raro, tais movimentos de intolerância estão ligados à 
justificativas baseadas na religião; contudo, como podemos interpretar essa 
proximidade das comunidades religiosas com expressões antidemocrática? 
É problemático defender que as religiões são inerentemente 
antidemocráticas, sobretudo quando levamos em consideração seu 
histórico de lutas civis, contudo, é o que muitas vezes é repetido.  

Nesse contexto, as contribuições que Jürgen Habermas faz para o 
tema em seu livro Entre Naturalismo e Religião são importantíssimas para 
compreendermos o problema e pensarmos em soluções voltadas para a 
conservação e acrescimento da convivência democrática e tolerante. 
Habermas debate o papel histórico das comunidades religiosas nas 
sociedades, as expectativas de comportamento a que cidadãos religiosos e 
seculares devem se atentar, leva em consideração argumentos contrários a 
sua visão e defende processos de aprendizagem que permitam ampliar as 
contribuições religiosas para a sociedade civil. 

 
 
 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   261 

As Comunidades Religiosas no Estado Secular 
 

Diferentemente do que foi previsto pelo racionalismo ocidental de 
Max Weber, as religiões parecem longe de chegar ao ponto histórico em 
que cessem de existir ou se tornem irrelevantes. Na verdade, como aponta 
Habermas (2007, p. 129), desde a virada da década de 80 para a década de 
90 as religiões ganharam um status de grande influência política, tendo, a 
partir de então, sido decisivas na formação da opinião e da vontade 
pública. Exemplos mais recentes são as eleições de 2018 nos Estados 
Unidos da América e 2020 no Brasil, quando dois candidatos com motivos 
predominantemente religiosos se elegeram para a presidência dessas 
nações. Todavia, já à época em que o texto Entre Naturalismo e Religião 
foi escrito, George W. Bush foi eleito com amplo apoio das comunidades 
religiosas dos Estados Unidos. 

Não obstante, o ressurgimento das religiões como potências 
políticas não se restringe apenas ao Ocidente, na verdade, no Oriente ela 
parece tomar mais espaço e exercer influência de maneira mais intensa do 
que ocorre no outro hemisfério. Em países do Oriente, o fundamentalismo 
religioso brota em meio aos conflitos étnicos e políticos e se torna fonte de 
inspiração para sociedades oprimidas pelo Ocidente, de forma direta ou 
indireta, dando-lhes motivos religiosos para os conflitos. A consequência 
da infiltração das doutrinas religiosas na política à níveis tão profundos 
nesses países é a substituição dos líderes políticos por líderes religiosos e a 
supressão das constituições civis por um direito pautado na religião. 

Uma possível explicação para o ressurgimento das religiões como 
forças políticas poderia ser a colonização violenta por parte das potências 
do Ocidente, que ameaçou destruir ou destruiu quase completamente as 
raízes étnicas e culturais dos povos invadidos, que por isso se viram 
obrigados a adotar os costumes e crenças de seus colonizadores, se 
transformando em um fundamentalismo europeu que não consegue se 
justificar com razões históricas, implantado na consciência através de 
violência; uma outra explicação para o avanço do fundamentalismo 
religioso seria que, como consequência da quase destruição de sua cultura, 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

262  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

tais comunidades teriam se voltado de maneira ainda mais fervorosa para 
ela com a finalidade de preservá-la, e assim suas religiões nativas se 
tornaram guias que substituíram todos os outros poderes pautados no 
direito constitucional. Além disso, uma descolonização malsucedida 
deixou nações colonizadas dependentes de seus colonizadores, exploradas 
e abandonadas, deixadas na pobreza e na escassez de recursos, com líderes 
políticos ditadores que enriqueceram durante a colonização ou fantoches 
dos países ocidentais que facilitam acesso aos recursos do país. 

Como pontua Habermas (2007, p. 130) uma modernização 
capitalista tardia em situações desfavoráveis causa insegurança e 
insatisfações sociais; empregos são suplantados, a paisagem é 
transformada, as antigas formas de produção que garantiam renda aos 
trabalhadores locais são substituídas pela produção em massa das grandes 
empresas estrangeiras, gerando consequências ao meio ambiente. Tais 
condições contribuem para que os movimentos religiosos se voltem contra 
a proposta de modernidade formulada pelo Ocidente e a interpretem como 
uma tentativa falha de progresso que desvia o ser humano de sua ligação 
com o divino, o seu lugar de direito. A insatisfação geral que países pobres 
ou em processo de empobrecimento experimentam faz com que suas 
populações se desliguem das figuras clássicas da política e se voltem para 
os conteúdos salvíficos das doutrinas religiosas. 

Esse processo de desligamento das formas políticas tradicionais 
para se voltar a uma nova forma de política não se dá apenas em países 
passando por crises, como Yascha Mounk mostra em O Povo Contra a 
Democracia (2019, p. 52), muitos países da Europa têm apresentada 
comportamento semelhante, e, em todos eles, a forma de democracia 
liberal que é defendida por um projeto secular da modernidade está 
ameaçada por déspotas eleitos. Além disso, o já mencionado Estados 
Unidos da América é o que mais surpreende, visto ser ele o país centro da 
modernização mundial e, simultaneamente, ser um dos países em que a 
religião mais ganhou espaço na política (Habermas, 2007, p. 133). Isso 
mostra que as religiões já conseguiram se inserir em um contexto de 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   263 

insatisfação com a política tradicional e se tornaram uma alternativa para 
os cidadãos desiludidos. 

Através da análise desses eventos que vem ocorrendo no mundo 
inteiro, podemos perceber que as religiões encontraram um novo canal 
para exercer sua influência e que, de caso em caso, essa influência na 
paisagem política dos países pode ser benéfica, quando age no sentido de 
restaurar o orgulho dos povos historicamente abusados e criar laços pré-
políticos capazes de influenciar coletivamente, mas também pode ser 
maléfica, quando o fanatismo religioso gera exclusão, violência e a quebra 
do contrato constitucional. Isso nos leva a pensar: de que maneira deve-se 
dar a relação entre religião e política, e, portanto, religião e Estado? 

É fato conhecido que após a derrocada do Império Romano, a 
Igreja Católica se estabeleceu como a máxima autoridade dentro de seu 
contexto, e, com isso, houve um entrelaçamento entre o poder temporal, 
representado pelo Estado civil que age no âmbito político, e o poder 
espiritual, pautado nos mandamentos divinos e nas sagradas escrituras. 
Esse período marca a instrumentalização da filosofia por parte do 
cristianismo e a monopolização do pensamento pela Igreja, durando até o 
fim do período medieval, quando do ressurgimento das atividades 
intelectuais e início do Renascimento. A partir desse momento se inicia o 
movimento de secularização, que se relaciona ao “Processo de 
desagregação ou gradual abandono das formas tradicionais de estruturação 
social que se encontram baseadas na religiosidade” (Sarmento, 2019, p. 3), 
formulado por Max Weber como “desencantamento do mundo”, entendido 
como a desmagificação das explicações sobre o mundo e seus fenômenos, 
o que implica no afastamento das religiões e mitos. 

A independência do Estado secular em relação a religião se dá 
graças à assunção de uma razão humana comum (Habermas, 2007, p. 135), 
permitindo que os problemas da sociedade possam ser resolvidos entre os 
cidadãos, através de fóruns públicos e outros mecanismos responsáveis por 
garantir a manutenção do poder estatal, como a constituição; tal fato exclui 
a necessidade de uma justificação religiosa para o Estado, agora amparado 
no direito. O Estado de direito democrático, que surge na modernidade – 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

264  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

vale ressaltar que Habermas concebe a modernidade como um projeto 
inacabado, e que, portanto, compreende a presente época em que vivemos 
–, forma-se no quadro de uma tradição filosófica que apela exclusivamente 
à razão através de argumentos que possam ser compreendidos da mesma 
maneira por todos.  

Este fato forma o pano de fundo para a superação dos conflitos 
religiosos, visto que o Estado reage ao pluralismo religioso garantindo 
direitos iguais de liberdade de consciência e religião. É interessante notar 
que o tema da liberdade de consciência não surge apenas no pensamento 
secular, pois na Confissão da Fé Batista, redigida de 1643 a 1646, os 
crentes dessa corrente religiosa defendem a liberdade de consciência 
dentro de certos limites e condenam a exigência de fé implícita e 
obediência cega e absoluta. Tal garantia de liberdades religiosas permite 
desarmar o potencial conflituoso que existe à níveis cognitivos entre os 
crentes de diferentes denominações. Torna-se necessário para a garantia 
simétrica desse direito o caráter secular do Estado, entretanto, segundo 
Habermas (2007, p. 136) apenas isso não é suficiente. 

Os próprios cidadãos, sejam eles parte de comunidades religiosas 
ou não, devem decidir através de um acordo quais os limites a serem 
estabelecidos entre, de um lado, o direito positivo de exercer sua religião 
ou conjunto de crenças e, de outro, a liberdade negativa, a qual garante que 
ninguém é obrigado a seguir a religião de outrem. A tomada de decisões 
relativas a questões como essa, que envolvem qual compreensão dos 
direitos constitucionais acredita-se ser a correta, devem ser feitas através 
de um processo argumentativo e democrático. Argumentativo porque os 
cidadãos devem apresentar argumentos que comprovem que sua 
compreensão está de acordo com o estabelecido na constituição, não 
prejudicando nenhuma das partes afetadas no acordo; democrático porque 
a decisão tomada através dessa deliberação só será legítima se contar com 
a participação de todas as partes envolvidas, de modo a garantir que haja a 
oportunidade de ponderar sobre as propostas apresentadas e decidir sobre 
elas. 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   265 

Portanto, ao apresentarem propostas, as comunidades religiosas 
devem ser capazes de trazerem argumentos “convincentes e aceitáveis” 
(Habermas, 2007, p. 136) que respeitem e reconheçam o direito das demais 
convicções religiosas de existir e de influir sobre a prática política, sob a 
pena de, no caso em que uma proposta é elaborada sem levar em 
consideração o direito dos outros cidadãos de exercerem suas próprias 
crenças, haja ilegitimidade, onde “Um partido estaria impondo sua vontade 
ao outro” (Habermas, 2007, p. 138). O Estado deve garantir que sejam 
observadas as pressuposições necessárias para a prática política, todavia, 
também é uma obrigação moral dos cidadãos do Estado querer que os seus 
concidadãos considerem razoáveis as suas contribuições.  

É interessante notar que apesar da exigência de que os cidadãos 
exponham seus argumentos na esfera pública de forma igualmente 
acessível para todos, não se faz necessário a princípio que as comunidades 
religiosas se exteriorizem em linguagem não religiosa, desde que 
apresentem argumentos que possam ser aceitos como razoáveis. Todavia, 
no âmbito legislativo, onde há efetivamente a formulação de leis e 
decisões judiciais, o princípio da separação entre a Igreja e o Estado 
“Obriga os políticos e funcionários no interior das instituições estatais a 
formular e a justificar as leis [...] em uma linguagem acessível a todos os 
cidadãos” (Habermas, 2007, p. 138). 

O liberalismo democrático exige em troca da liberdade de religião 
que as comunidades religiosas aceitem a neutralidade do Estado, isto é, o 
fato de que o Estado e seus representantes tem o compromisso de manter 
sua neutralidade para com os cidadãos seculares, porque o Estado 
democrático de direito é uma conquista deles, o que implica que as 
comunidades religiosas devem respeitar a “Determinação restritiva do uso 
público da razão dos cidadãos” (Habermas, 2007, p. 139) e se expressar 
sem recorrer ao seu núcleo de fé nos níveis institucionais, já que este não 
tem autoridade na esfera pública do Estado. 

As exigências estabelecidas para com as comunidades religiosas 
podem parecer, à primeira vista, como tentativas do Estado secular de 
diminuir a participação das comunidades na política, todavia, seu objetivo 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

266  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

é garantir que não haja motivos apolíticos nas decisões. O Estado secular 
tem todo interesse na participação das comunidades religiosas na 
sociedade, porque esta última tem muito a aprender com aquela. De acordo 
com Habermas (2007, p. 148), “As tradições religiosas possuem poder de 
aglutinação especial no trato de intuições morais principalmente no que 
tange as formas de convivência humana”, há no seio das comunidades 
religiosas contribuições relevantes para as relações entre os indivíduos, as 
quais a razão secularista ainda não conseguiu extrair seus significados. Nos 
ensinamentos de suas crenças, os cidadãos religiosos portam contribuições 
importantíssimas para a manutenção da vida em sociedade, ainda que 
estejam formuladas em linguagem religiosa. Falaremos mais adiante a 
respeito do processo necessário para que essas contribuições atinjam o 
âmago da sociedade civil. 

Não desconsiderando o fato de que toda religião tem a pretensão 
de autoridade na compreensão do mundo, e por isso se arroga o direito de 
determinar o que cada pessoa deve fazer, Habermas insiste no diagnóstico 
segundo o qual  

 
Sob as condições da secularização do saber, da 
neutralização do poder do Estado e da generalização 
da liberdade de religião, a religião foi obrigada a 
renunciar essa pretensão que visa o monopólio da 
interpretação e a configuração abrangente da vida 
(Habermas, 2007, p. 127).  
 

Em uma sociedade que todos tem a garantia de exercerem suas 
crenças sem sofreram com imposições externas, não há espaço para o 
monopólio religioso da interpretação do mundo e da melhor forma de 
viver, de modo que as comunidades religiosas precisam aceitar isso para 
que sua própria liberdade religiosa não seja ameaçada.  

É necessário ressaltar que essas expectativas normativas com que o 
Estado confronta as comunidades de fé também fazem parte do interesse 
delas, visto que, respeitando as exigências civis, as comunidades podem 
então exercer sua influência através da esfera pública, atingindo a 
sociedade como um todo, além de não sofrerem, elas mesmas, imposições 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   267 

de outras comunidades. Portanto, o Estado secular não pode intervir de 
forma a desencorajar a participação das comunidades religiosas na esfera 
pública porque “ele não pode saber de antemão se a proibição de tais 
manifestações não estaria privando, ao mesmo tempo, a sociedade de 
recursos importantes para a criação de sentido” (Habermas, 2007, p. 148). 
De acordo com essa perspectiva, as comunidades religiosas são fontes de 
conteúdo éticos e morais que o Estado secular tem necessidade em um 
contexto em que a vontade de viver uma convivência harmônica com os 
outros dá lugar a sana de exterminar o que é diferente, e isso tanto a nível 
nacional quanto nível global. 

 
 

Expectativas de Comportamento que os Cidadãos Religiosos devem 
Preencher 
 

Além das expectativas de comportamento que as comunidades 
religiosas devem seguir, há ainda outras expectativas cognitivas que os 
cidadãos religiosos devem cumprir. Vale ressaltar que se operou “Desde a 
época da Reforma e do Iluminismo, uma mudança real na forma da 
consciência religiosa” (Habermas, 2007, p. 155), e essa mudança pode ter 
sido fruto dos grandes desafios que a modernidade trazia à essa 
consciência. A mentalidade dogmática da religião se via confrontada com 
o pluralismo religioso e sua proteção garantida pelo Estado; as ciências 
modernas se desenvolveram de tal forma que conquistaram a primazia para 
discorrer sobre assuntos que apenas as religiões dominantes tinham 
autoridade para tratar; e, por fim, a própria justiça e a configuração dos 
direitos foram transpostas de uma base religiosa para o direito civil, dos 
cidadãos, tornando assim a própria moralidade algo profano. 

Neste contexto, os cidadãos religiosos são obrigados a operar 
mudanças de mentalidade que não são exigidas dos cidadãos seculares: 

1ª. “Os cidadãos religiosos precisam encontrar um enfoque 
epistêmico que seja aberto às visões de mundo e religiões estranhas” 
(Habermas, 2007, p. 155). Esta exigência pressupõe a superação do velho 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

268  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

preconceito segundo o qual se a minha mentalidade está correta, então as 
outras estão totalmente enganadas. Os cidadãos religiosos devem tentar se 
desembaraçar do universo discursivo de suas próprias religiões, e se 
abrirem para outras religiões e visões de mundo. Isso não significa de que 
os cidadãos devem abandonar suas religiões ou negar suas próprias 
pretensões de verdade, mas apela a possibilidade de que haja em religiões 
estranhas umas às outras conteúdos que lhes sejam comuns, que lhes 
serviriam como fonte de solidariedade no trato mútuo, exercendo valores 
que lhes são compartilhados e que podem ser proveitosos para a sociedade. 

2ª. “Os cidadãos religiosos precisam encontrar [...] um enfoque 
epistêmico aberto ao sentido próprio do saber secular e ao monopólio do 
saber dos especialistas” (Habermas, 2007, p. 155). Essa exigência se 
relaciona com o papel que as ciências alcançaram no Estado moderno e a 
mudança que elas operaram na forma de proceder ante a questões 
polêmicas. Toda a descrença e dúvida – infrutífera e perigosa – que houve 
em torno do isolamento social, da vacinação em massa e do uso de 
máscara de proteção até se justificaria a na Idade Média, quando não havia 
ainda uma forma segura de definir qual o melhor jeito de proceder durante 
uma pandemia, todavia, com os avanços científicos e o desenvolvimento 
do método essa discussão se torna totalmente descabida. Assim sendo, 
desde que esses saberes não firam as asserções religiosas relevantes para a 
salvação, os cidadãos religiosos precisam inseri-los dentro de suas 
mentalidades e se conscientizarem de seu caráter necessário. Para isso, é 
necessário que os cidadãos religiosos determinem, a partir de suas visões 
religiosas, “A relação entre conteúdos de fé dogmáticos e saber secular 
sobre o mundo” (Habermas, 2007, p. 155) de tal forma que estes não 
entrem em contradição. 

3ª. “Os cidadãos religiosos precisam assumir [...] um enfoque 
epistêmico para encarar os argumentos seculares que gozam de 
precedência na arena pública” (Habermas, 2007, p. 155). Tal exigência 
advém do fato da neutralização do Estado em termos de visões de mundo. 
O direito e a moral são elaborados de tal forma que possam ser acessíveis a 
todos os cidadãos, independentemente de suas crenças, eles são, portanto, 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   269 

universalistas. Nas discussões em esfera pública, os cidadãos discutem 
seus direitos e deveres, fundamentando-os de maneira que todos possam 
concordar, o que não é possível se essa fundamentação é levada a cabo de 
maneira religiosa. Os cidadãos religiosos devem, em consonância com essa 
exigência, fazer suas contribuições na esfera pública utilizando-se de uma 
linguagem neutra, se baseando no direito que todos os cidadãos possuem, e 
recorrendo à constituição para se justificar. Dessa forma, eles podem 
participar de igual para igual dos debates feitos com cidadãos seculares. 

Tal trabalho deve ser feito a partir de uma autorreflexão sobre a fé, 
os cidadãos devem ser capazes de reconhecer a possibilidade da 
convivência harmônica entre diferentes crenças ao identificarem os limites 
de sua tolerância e a relação que ela tem com seu entorno. A teologia e a 
filosofia da religião já iniciaram o processo de autorreflexão, todavia, para 
que ele produza frutos na sociedade, ele deve ser levado à cabo pelos 
próprios crentes que formam a comunidade religiosa. A aprendizagem 
desse novo enfoque epistêmico só é possível através da reconstrução de 
verdades de fé transmitidas, que devem ser reformuladas de forma a não 
entrarem em conflito com a modernidade e se tornarem uma força 
reacionária, que levaria à desconexão dos cidadãos religiosos da sociedade 
democrática, com resultados evidentes a partir da própria participação dos 
cidadãos religiosos no debate público. 

 
 

Expectativas de Comportamento que os Cidadãos Seculares devem 
Preencher 
 

As expectativas de comportamento que os cidadãos religiosos 
devem preencher não vem, entretanto, de graça, visto que estaria se 
fazendo uma exigência assimétrica caso se cobrasse apenas deles 
determinadas práticas e enfoques epistêmicos no convívio com 
concidadãos que pensam diferente. Portanto, os próprios cidadãos não 
religiosos devem assumir um determinado enfoque cognitivo para 
preencher as expectativas de uma solidariedade cidadã quando se trata da 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

270  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

relação com os cidadãos crentes e as suas asserções. Nas trocas que 
ocorrem na esfera pública sobre questões políticas, “A exigência de 
respeito mútuo impõe certos deveres epistêmicos” (Habermas, 2007, p. 
11), isso porque, ao se expressarem linguagem religiosa, os cidadãos 
exigem que suas colocações sejam examinadas seriamente pelos cidadãos 
de linguagem secular. 

O respeito entre pares em um Estado democrático não pode 
permitir que cidadãos seculares neguem que haja qualquer possibilidade de 
um conteúdo racional nas contribuições formuladas em linguagem 
religiosa. Habermas (2007, p. 12) lembra que, ao nível institucional do 
poder do Estado, apenas leis, sanções, decretos e decisões judiciais 
formuladas em linguagem secular, ou seja, em uma linguagem acessível 
em geral, podem ser aceitas; entretanto, ao nível da esfera pública 
informal, que também é uma dimensão política, essa exigência não é feita. 
Segue-se daí que as asserções formuladas em linguagem religiosa podem 
ser debatidas, sendo um dever moral dos cidadãos seculares auxiliar na 
tradução das asserções para que elas sejam compreendidas por todos. 

Além disso, é muito importante que os cidadãos seculares 
mantenham uma relação autorreflexiva com os limites da mentalidade 
secular. Isso quer dizer que os cidadãos seculares devem evitar definir o 
que está certo e errado, ou o que é verdadeiro e falso dentro da visão de 
mundo religiosa, a não ser que haja absoluta necessidade. Ainda assim, 
não se deve esperar que haja uma mudança de mentalidade no cidadão 
religioso, visto que ele lida com a fé diferentemente da forma como o 
cidadão laico lida com ela, e o papel que a fé ocupa na vida daquele é 
muito mais central do que na vida dos seus concidadãos não religiosos. 
Cidadãos seculares devem contar com a possibilidade de um dissenso 
permanente, e devem lidar com isso de forma a não comprometer a 
estrutura democrática do Estado. Na esfera pública, portanto, “As 
cosmovisões naturalistas, que nasceram de uma elaboração especulativa de 
informações científicas [...] não tem prima facie prioridade sobre 
concepções religiosas [...]” (Habermas, 2007, p. 128, grifos do autor). 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   271 

Os cidadãos seculares precisam entender que a neutralidade do 
Estado, que garante liberdades religiosas, não é compatível com uma visão 
de mundo secularista, que questiona o direito dos cidadãos religiosos de 
participarem do processo político: 
 

Cidadãos secularizados não podem, à proporção que 
se apresentam em seu papel de cidadãos do Estado, 
negar que haja, em princípio, um potencial de 
racionalidade embutido nas cosmovisões religiosas, 
nem contestar o direito dos concidadãos religiosos a 
dar, em uma linguagem religiosa, contribuições para 
discussões públicas (Habermas, 2007, p. 128). 
 

   Cidadãos seculares não podem, portanto, pressupor nos cidadãos 
religiosos qualquer inaptidão política ou disposição à intolerância, sob o 
risco de estarem sendo eles próprios apolíticos e intolerantes. Devem estar 
abertos a ouvir contribuições dos cidadãos religiosos, dispostos a traduzir 
para uma linguagem acessível em geral essas contribuições, e interessados 
na inserção dos seus concidadãos na política. Uma democracia que não 
cumpre seu papel de dar voz a todos os cidadãos é uma democracia falha, 
portanto, no interesse de salvaguardar o Estado democrático, os cidadãos 
seculares devem colaborar na esfera pública política com os cidadãos 
religiosos. 

 
 
Argumentos contra uma Concepção Secular do papel das 
Comunidades Religiosas na Democracia 
 

Em Entre Naturalismo e Religião, Habermas apresenta alguns 
argumentos contrários à sua concepção do papel das comunidades 
religiosas dentro do Estado. Dentre estes argumentos que Habermas 
apresenta, estão os de Paul Weithmann, Robert Audi e Nicholas 
Wolterstorff. 

  Paul Weithmann traz alguns elementos sociológicos, tais como o 
papel importantíssimo que a religião vem desenvolvendo na política dentro 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

272  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

dos Estados constitucionais estabelecidos, como, por exemplo a luta pelos 
direitos políticos de minorias, tendo como seu maior marco Martin Luther 
King. Aproveitando-se desses elementos, principalmente na sociedade dos 
Estados Unidos da América, Weithmann descreve as igrejas e 
comunidades religiosas como atores que desempenham funções 
necessárias para a sobrevivência da democracia. Segundo Weithmann, tais 
comunidades participam ativamente do debate público fornecendo 
argumentos que possuem uma poderosa justificação moral, além de 
introduzirem os seus membros no meio político através da veiculação de 
informações sobre a sociedade. 

  Segundo Weithmann, tais contribuições fundamentais das igrejas 
e comunidades religiosas estariam comprometidas se elas se vissem 
obrigadas a adotar, a cada exteriorização religiosa, um equivalente em 
linguagem acessível e neutra. Nesse sentido, segundo Weithmann, se faz 
necessário a renúncia dessa exigência às igrejas e comunidades religiosas 
com o objetivo de preservar suas contribuições à democracia, além disso, 
ele também não acha justo que o Estado submeta seus cidadãos a tal 
restrição. 

  Independentemente dos interesses envolvidos na relação entre 
Estado e igreja, aquele não pode, de forma alguma, fazer exigências aos 
seus cidadãos religiosos – aos quais ele garantiu liberdades religiosas – que 
não estejam de acordo com a sua forma de existência religiosa, já que, 
segundo Habermas (2007, p. 142) “Ele não pode exigir deles algo 
impossível”, isto é, obrigá-los a sacrificar sua consciência religiosa para 
exercerem seu papel de cidadão. 

  Nesse sentido, Habermas fala a respeito de Robert Audi e sua 
exigência de que, independentemente dos motivos religiosos que possam 
correr paralelamente, os argumentos seculares devem ser suficientemente 
fortes para suportar decisões políticas, como o voto, por exemplo. Todavia, 
para Habermas, isto só é relevante na avaliação ético-política de um 
cidadão em particular, quando verificamos a coesão entre os motivos que o 
levaram a ação e os argumentos oferecidos publicamente. 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   273 

  No que diz respeito às contribuições que o cidadão faz na esfera 
pública política, só importam os argumentos manifestados publicamente, 
já que são estes que irão influenciar na decisão. São os argumentos 
externados publicamente, que encontram eco na esfera pública, que são 
capazes de definir os rumos dentro da democracia, seja de forma direta, 
com eleições, ou indireta, quando não cabe à população decidir 
diretamente, mas ela ainda pode se manifestar visando influenciar aquele 
que tomará a decisão. Assim sendo, Habermas não faz distinção entre 
argumentos “Exteriorizados publicamente e outros que servem de motivo 
no momento em que alguém se encontra perante a urna eleitoral” 
(Habermas, 2007, p. 143), visto que, para a decisão política dentro do 
Estado secular, se exige apenas uma justificação secular, o que acarreta na 
obrigação para os cidadãos religiosos de equilibrarem suas convicções 
religiosas e seculares, de modo que uma possa se expressar por meio da 
outra. 

 Por exemplo, um cidadão religioso pode ser contra a pena de 
morte porque acredita que apenas Deus tem o direito de decidir sobre a 
vida dos seres humanos, entretanto, tal argumento não poderá ser aceito 
dentro de uma comunidade onde haja outras pessoas que concebem Deus 
de forma diferente, ou não acreditam em Deus. Todavia, esse 
posicionamento do cidadão religioso pode estar em consonância com uma 
justificação secular contra a pena de morte, baseada nos direitos que os 
seres humanos se concedem mutuamente, e que garantem que outros não 
sofram o que não se quer sofrer, ou então que a pena de morte não tem 
qualquer impacto na diminuição da criminalidade e que, dessa forma, se 
perde a chance de recuperar cidadãos para a vida em sociedade. 

 Contra a exigência de que se forneça apenas argumentos seculares 
dentro do Estado secular, argumenta-se que muitas vezes não é possível 
para cidadãos religiosos fornecerem argumentos seculares que sejam 
capazes de suportar o valor semântico que os argumentos formulados em 
linguagem religiosa trariam em seu bojo. É necessário levar em conta o 
papel que a religião assume dentro da vida do sujeito, não apenas como 
uma crença no além, que está separada da vida cívica, mas sim como 
doutrina que transforma a vivência do sujeito, dando-lhe uma nova 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

274  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

orientação e modo de encarar os fatos do mundo, ou seja, ela assume um 
“Papel integral” (Habermas, 2007, p. 144) na vida do sujeito. 

  Nesse sentido, faz necessário levar em consideração que as 
opiniões políticas dos cidadãos religiosos emanam do centro de sua fé e, 
portanto, não se pode esperar que todos eles tenham uma justificativa que 
seja diferente de uma justificativa religiosa, ainda que consonante com ela. 
O agir do cidadão religioso deve ser orientado por sua crença, e não pode 
ser de outro modo, portanto, é artificial exigir que eles apresentem outras 
motivações para seus posicionamentos quando a sua motivação é 
puramente uma questão de fé. 

Essa objeção à exigência de que apenas argumentos apresentados 
com base neutra sejam aceitos na esfera pública parece convincente à 
Habermas (2007, p. 145), já que o Estado liberal protege formas de vida 
baseadas na religião por meio das liberdades religiosas, e, portanto, não 
pode esperar que os cidadãos crentes deixem de lado suas convicções 
religiosas ao entrarem na esfera pública. Assim sendo, Habermas faz a 
exigência de argumentos apresentados em linguagem secular apenas aos 
políticos religiosos que assumam mandatos públicos ou se candidatam a 
eles, já que, agindo dessa forma, eles estão representando a sociedade em 
geral, devendo ser neutros do ponto de vista das visões de mundo. 

Tal posição diante dos argumentos formulados em linguagem 
religiosa na esfera pública torna possível que as igrejas e comunidades 
religiosas possam atuar, como quer Paul Weithmann, como agentes 
importantíssimos da democracia, atuando na politização de seus seguidores 
e contribuindo para o debate político em sociedade. Todavia, na 
compreensão de Weithmann, “Os cidadãos têm, do ponto de vista moral, 
um direito a posicionamentos políticos fundamentados no contexto de uma 
doutrina religiosa” (Habermas, 2007, p. 150), isso implica dizer que se fere 
a moralidade dos cidadãos religiosos ao impedi-los de fundamentar suas 
convicções e ideias através de crenças religiosas, ainda que seja na esfera 
parlamentar. Se a moralidade desses cidadãos advém das suas crenças 
religiosas, e, portanto, seu conjunto de valores, aquilo que eles consideram 
certo ou errado tem aí a sua origem. Impedi-los de fundamentar suas 
convicções em crenças seria o mesmo que tirar deles quaisquer 
possibilidades de fundamentar suas convicções. 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   275 

Todavia, o que também não pode ocorrer é que a neutralidade do 
Estado em termos de visão de mundo seja comprometida. No caso da 
abertura do parlamento a leis e decisões fundamentadas em convicções de 
fé, ocorreria o seguinte problema: os cidadãos que não se identificarem 
com as justificativas dadas para as leis promulgadas não se sentirão na 
obrigação de segui-las, e caso se sintam, será apenas por coerção, 
comprometendo a democracia. Ao renunciar à neutralidade do Estado, 
renuncia-se à própria democracia, já que então os cidadãos envolvidos em 
um debate perderão a pedra de toque comum ao qual devem se referir, ou 
seja, à constituição que protege a todos, independentemente de suas 
crenças.   

Nicholas Wolsterstorff, que à semelhança de Weithmann defende a 
utilização política de argumentos religiosos, acredita que “O legislador 
político também deve poder servir-se de argumentos religiosos” (Audi; 
Wolterstorff, 1997, apud Habermas, 2007, p. 151). Todavia, Habermas 
acredita que abrir o parlamento para a disputa acerca de convicções 
religiosas pode “Transformar o poder do Estado num agente de uma 
maioria religiosa, a qual impõe sua vontade ferindo o procedimento 
democrático” (Habermas, 2007, p. 151). A respeito desse problema é 
importante levar em consideração a distinção que Yascha Mounk faz de 
democracia liberal e democracia iliberal2. A democracia liberal respeita a 
decisão da maioria, todavia, também contém ferramentas capazes de 
proteger o direito das minorias e impedir que qualquer abuso seja cometido 
contra elas. A democracia iliberal, ou direta, por sua vez, não possui tais 
mecanismos de defesa para a minoria contra uma maioria abusiva. Na 
democracia iliberal, os direitos individuais são colocados em segundo 
plano, e apenas a vontade da maioria possui poder de decisão. A proposta 
de Wolsterstorff leva, de certo modo, à uma democracia direta, logo 
veremos o porquê. 

Habermas reitera seu compromisso com a votação democrática, e 
atesta sua legitimidade, todavia, tal legitimidade é ferida quando os 
participantes da deliberação não possuem as mesmas possibilidades, já 

 
2 Cf. MOUNK, Yascha. O Povo Contra a Democracia: Por que nossa liberdade corre 
perigo e como salvá-la. 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

276  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

que, no caso de um parlamento que adote a proposta de Wolsterstorff, 
sairiam em vantagem aqueles que tivessem o parlamento ao seu lado, 
compartilhando suas crenças e convicções. Assim, o caráter discursivo das 
deliberações estaria comprometido de antemão, já que o Estado partilharia 
crenças e certezas de fé com um dos lados, em detrimento do outro. 

A deliberação democrática torna-se ilegítima quando o poder do 
Estado perde sua neutralidade, quando as leis deixam de ser formuladas 
em linguagem acessível para todos e deixam de apresentar razões que 
todos possam considerar justificadas, independentemente de suas 
convicções religiosas. Como Habermas expõe de maneira clara e concisa:  

 
Durante o processo de formação política da opinião e 
da vontade, o poder da maioria transforma-se em 
repressão quando uma maioria que utiliza argumentos 
religiosos nega às minorias seculares ou aos que são 
de outras denominações a possibilidade de reproduzir 
(Habermas, 2007, p. 152). 

 
No caso de um procedimento democrático como o descrito acima, 

não existe legitimidade alguma no resultado da deliberação, já que ele será 
apenas fruto da pressão de uma maioria, resultando diferentemente se, 
eventualmente, a minoria se tornasse dominante e impusesse sua vontade 
sobre seus concidadãos de outras denominações de fé. Ainda assim, 
Wolterstorff objeta que não é possível dissolver as disputas existentes 
entre as diferentes religiões e visões de mundo apenas com base em um 
consenso comum, por mais formal que seja tal consenso. Nicholas 
Wolterstorff admite apenas o princípio da maioria, ainda que seja um 
princípio remanescente do consenso constitucional liberal. 

Seguindo essa linha de pensamento, nos deparamos com um tipo 
caótico de convivência, onde não é possível se chegar a um consenso, 
apenas a adaptação ao que é definido de forma unilateral. A maioria dita as 
normas que devem ser seguidas, e a minoria aceita contra a sua vontade. 
Wolterstorff define a relação das minorias com essas normas da seguinte 
forma: “Eu não concordo, eu simplesmente aquiesço – a não ser que a 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   277 

decisão me pareça realmente horrorosa” (Wolterstorff, 1997, apud, 
Habermas, 2007, p. 153).  

Habermas critica essa ideia por não deixar claro como tal relação 
evitaria o dilaceramento da comunidade em guerras de fé. Mesmo em 
procedimentos democráticos em que uma minoria aceita se submeter 
temporariamente ao poder de uma maioria, existem certos compromissos e 
acordos que são acertados entre os dois lados, de modo que o interesse de 
ambos seja satisfeito. Tais compromissos giram em torno de bens básicos, 
como a saúde, a segurança, o dinheiro etc., e “Uma vez que todos desejam 
os mesmos tipos de bens compartilháveis, podem assumir compromissos” 
(Habermas, 2007, p. 153).  

Todavia, no quadro exposto por Wolterstorff, as disputas não 
giram em torno da distribuição de bens básicos, e sim a respeito de bens 
salvíficos, isto é, a decisão de qual seria a forma de vida correta que 
garantirá a salvação, de que tipo de salvação se trata, e se de fato existe 
uma salvação. Tais conflitos sobre valores de fé, relacionados com a 
própria existência das comunidades de crença, não podem se prestar a 
compromissos, já que partem do pressuposto de sua veracidade. Habermas 
(2007, p. 153) argumenta que “Tais conflitos somente podem ser 
desarmados por uma despolitização que lança mão de princípios 
constitucionais, ante o pano de fundo de um consenso que se supõe ser 
comum”, portanto, a única forma de evitar que a sociedade democrática 
seja dilacerada por conflitos de fé é neutralizando o poder do Estado, 
impedindo-o de tomar partido de qualquer lado nessa disputa. 

 
 
Os Processos de Aprendizagem e a Sociedade Pós-Secular 
 

As religiões mundiais estão muito longe de desaparecer, e isso não 
se deve apenas à tradição familiar ou de comunidade, que é passada de pai 
para filho e de líder para o povo. Uma característica que contribui 
enormemente para a presença firme da religião em um entorno cada vez 
mais secularizado é que ela fornece intuições que não se encontram em 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

278  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

nenhum outro lugar da sociedade. A mentalidade capitalista não se 
restringe apenas à dimensão econômica, pelo contrário, ela tem estendido 
sua colonização para o próprio mundo da vida. Segundo este diagnóstico, a 
forma como encaramos nossas relações e nossa visão de mundo adquire 
traços de uma relação de produção. Passamos a nos julgar e a julgar aos 
outros segundo parâmetros de produtividade, e medimos o sucesso de uma 
vida a partir de suas conquistas econômicas. 

A consequência dessa visão de mundo foi a perda da sensibilidade 
para “Uma vida fracassada, para patologias sociais, para o fracasso de 
projetos de vida individuais e para a deformação de contextos vitais” 
(Habermas, 2007, p. 125). A mentalidade capitalista, que invade o mundo 
da vida e as relações humanas, não possui espaço para essas formas de 
vida, deixando-as de lado. As religiões, por sua vez, mantêm-se fora dessa 
mentalidade, ao considerar a vida humana como portadora de um valor 
intrínseco, isto é, a sua semelhança com Deus. A mentalidade religiosa 
está aberta a essas formas de vida que são deixadas de lado nas sociedades 
capitalistas, e funcionam como uma alternativa ao secularismo desenfreado 
que esvazia as fontes de solidariedade entre os sujeitos 

Se “O equilíbrio moderno entre os três grandes meios da 
integração corre perigo, já que os mercados e a força administrativa estão 
desalojando, em um grau cada vez mais elevado e em um número 
crescente de domínios da vida, a solidariedade social” (Habermas, 2007, p. 
126), o Estado social, por sua vez, tem todo o interesse em poupar as 
fontes que alimentam no cidadão a solidariedade e o respeito pela vida, 
não deixando de lado aquelas formas de vida consideradas fracassadas na 
visão de mercado, de fora do processo de deliberação política. Essa 
consciência se mostra conservadora, já que traz no seu bojo o respeito pelo 
valor inegociável da vida e os valores intrínsecos ao ser humano, em 
oposição a uma mentalidade mais técnico-progressista, que se volta para a 
instrumentalização da natureza e do próprio ser humano. Tal forma de 
pensar se reflete naquilo que chamamos de “Sociedade pós-secular” (Eder, 
2002, apud Habermas, 2007, p. 126), isto é, a superação do secularismo 
tecnicista através de processos de aprendizagem. 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   279 

A expressão pós-secular surge não apenas porque se espera que a 
religião sobreviva em um entorno cada vez mais dominado por elementos 
seculares, mas também para “Prestar às comunidades religiosas 
reconhecimento público pela contribuição funcional relevante prestada no 
contexto da reprodução de enfoques e motivos” (Habermas, 2007, p. 126), 
ou seja, a sociedade deve reconhecer a contribuição que a as comunidades 
religiosas tem prestado no trato entre cidadãos, na solidariedade civil e no 
reconhecimento do valor  humano. Além disso, numa sociedade que se vê 
como pós-secular reflete-se “Uma consequência normativa perspicaz que 
gera consequências no trato político entre cidadãos crentes e não-crentes” 
(Habermas, 2007, p. 126), pois o pensamento pós-secular interpreta a via 
de modernização da consciência pública como um processo de 
aprendizagem, que abrange tanto a mentalidade religiosa quanto a secular, 
fazendo-as passar por procedimentos de reflexão transformadores. De 
acordo com o exposto acima, ambos os lados, quando entendem a 
secularização da sociedade como um processo complementar, podem levar 
a sério suas contribuições para temas controversos na esfera pública, de 
acordo com os processos de aprendizagem. 

Para que tais processos de aprendizagem sejam bem-sucedidos, os 
cidadãos seculares precisam interpretar sua não-concordância com 
algumas asserções da mentalidade religiosa como “Um dissenso razoável 
que pode ser esperado de antemão” (Habermas, 2007, p. 158, grifos do 
autor). Isso só é possível a partir de um esclarecimento que se assegura 
criticamente dos seus próprios limites. A consciência secular de se viver 
em uma sociedade pós-secular tem sua reflexão no “Pensamento pós-
metafísico” (Habermas, 2007, p. 159).  

O pensamento pós-metafísico se comporta de duas maneiras 
perante a religião: por um lado, ele é agnóstico, ou seja, não pretende 
definir o que é verdadeiro e falso no conteúdo das religiões; por outro, ele 
está disposto a aprender com elas, pois reconhece o valor significativo dos 
conteúdos universais presente no discurso religioso. É apenas com esse 
plano de fundo que é possível falar em uma sociedade pós-secular, sem 
deixar de levar em consideração a diferença entre “Certezas de fé e 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

280  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

pretensões de validade contestáveis em público” (Habermas, 2007, p. 162), 
já que essa é a condição da deliberação em um Estado laico e permite 
inserir as comunidades religiosas na esfera de argumentação pública. 
Todavia, isso também quer dizer que os cidadãos seculares e os cidadãos 
religiosos de outras denominações não devem interferir nas crenças e 
práticas de fé das comunidades religiosas, a não ser que elas infrinjam as 
leis do Estado. 

 
 
Conclusão 
 

De acordo com o exposto acima, podemos concluir que o agente 
da tolerância não deve ser apenas o Estado de direito democrático, nem 
somente os cidadãos seculares ou ainda os cidadãos religiosos; a tolerância 
deve ser buscada dentro da sociedade para que a convivência política se dê 
da melhor forma possível. Assim, o Estado deve garantir a tolerância ao 
incentivar e proteger a pluralidade, pois é através dela que o projeto 
inacabado da modernidade encontra a possibilidade de se completar.  

Os cidadãos seculares, por sua vez, devem se atentar às 
consequências de uma modernização desenfreada, de um cientificismo que 
se alastra para o domínio da vida e consome as fontes de solidariedade 
entre os sujeitos, colocando em dúvida princípios básicos como os direitos 
humanos, por meio da recorrência a uma mentalidade voltada para o lucro. 
Mesmo sem buscar uma referência transcendente, para fundamentar uma 
moral que permita um convívio pacífico e salutar, os cidadãos não-
religiosos devem se preocupar em procurar fontes para alimentar uma 
convivência pacífica na sociedade civil, e para isso necessitam ser 
tolerantes e abertos às fontes de solidariedade provindas de uma 
mentalidade religiosa. 

É o papel do cidadão religioso compreender o marco histórico que 
foi a separação entre igreja e Estado e aceitar as consequências que disso 
resultaram. O religioso deve tomar consciência da necessidade da 
neutralidade do Estado e ser tolerante com seus concidadãos seculares ou 



Anthony Lucas Neves Azevedo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   281 

crentes de outras denominações em situações de dissenso.  Além disso, é 
importante que as comunidades religiosas se manifestem na esfera pública 
a respeito de temas importantes para a convivência em sociedade, tendo 
em mente o vasto conteúdo ético-moral que ela traz em seu bojo e que, ao 
ser compartilhado, pode ser traduzido e interpretado por seus concidadãos 
em fundamentos neutros do ponto de vista de visões de mundo. Tais 
traduções não se configuram em perda para a religião, já que os conteúdos 
morais propostos por ela serão discutidos e potencialmente introjetados na 
sociedade. 

Além disso, não se pode perder de vista o papel das religiões na 
história da razão humana, que desde sempre vem fornecendo a Filosofia 
conceitos importantíssimos para o desenvolvimento da razão. Não há 
motivo para acreditar que as contribuições religiosas para a humanidade se 
esgotaram, visto estarmos acompanhando a forma como a religião 
responde aos desafios da modernidade, e encontra seu próprio lugar nela, 
como um porto seguro para aqueles que são deixados para trás no processo 
de modernização. As religiões fazem parte da base pré-política do Estado 
de direito democrático, e são totalmente compatíveis com uma sociedade 
solidária e tolerante. Buscando alcançar tal convivência, o Estado deve 
desejar ter ao seu lado um aliado tão poderoso. 

Ainda observando a importância da tolerância, faz-se pertinente 
levarmos em consideração a diferença que há entre laicismo e laicidade. 
De acordo com Cichovski (2014, apud Verbicaro; Simões, 2019, p. 137-
138) o laicismo – que aqui temos como um equivalente ao secularismo – 
tem relação com um discurso autoritário e excludente, que viola a 
liberdade religiosa, invadindo o espaço privado, se caracterizando como 
uma restrição injustificável dos direitos das comunidades de fé. O 
laicismo, portanto, se mostra contrário a laicidade – a secularidade – e 
incompatível com as bases do Estado de direito democrático. Segue-se daí 
a importância de nos atentarmos a esse tipo de visão excludente, que viola 
os direitos que se busca garantir aos cidadãos. Em oposição a isso, a 
secularidade do Estado, que tem seu principal reflexo na neutralidade, 
garante liberdades religiosas capazes de manter a pluralidade de opiniões e 



Estado secular e comunidades religiosas em Entre Naturalismo e Religião, de Jürgen Habermas 

282  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 259-282, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

modos de vida existentes dentro da sociedade em um horizonte harmônico, 
onde, apesar de se esperar dissensos, estes fazem parte do processo político 
e demonstram a participação de todos. 
 
 
Referências 

BUTLER, Judith et al. The Power of Religion in the Public Sphere. New York: 
Columbia University Press, 2019. 

HABERMAS, Jürgen. A Inclusão do Outro: Estudos de teoria política. São Paulo: 
Edições Loyola, 2002. 

HABERMAS, Jürgen. Consciência Moral e Agir Comunicativo. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro, 1989. 

HABERMAS, Jürgen. Direito e Democracia: Entre facticidade e validade. vol. I. 
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997. 

HABERMAS, Jürgen. Entre naturalismo e religião: Estudos Filosóficos. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 2007. 

MOUNK, Yascha. O Povo Contra a Democracia: Por que nossa liberdade corre 
perigo e como salvá-la. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

SARMENTO, Jorge. A Modernidade as Visões Seculares e Religiosas: A 
perspectiva de Jürgen Habermas. Revista Caribeña de Ciencias Sociales, v. 1 p. 1-
13, 2019. 

VERBICARO, Loiane Prado; SIMÕES, Paloma Sá Souza. Estado Laico e 
Religião: uma análise da atuação política do Congresso Nacional a partir de 
projetos de lei e discursos em plenária no período de 2013 a 2016. Revista da 
Faculdade de Direito da UFRGS, Porto Alegre, n. 40, p. 132-153, 2019. DOI: 
https://doi.org/10.22456/0104-6594.76723.  
 

Data de registro: 20/06/2023 

Data de aceite: 02/02/2024 

https://doi.org/10.22456/0104-6594.76723


Douglas Rafael Dias Martins 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 283, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106   283 

Indexação em Repertórios 
 

Artigos publicados na “Revista Primordium” são repertoriados em: 

1. Latindex – Sistema Regional de Información em línea para 
Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y 
Portugal (https://www.latindex.org/)  

2. LivRe – Portal para periódicos de livre acesso na Internet 
(https://livre.cnen.gov.br/) 

3. Sumários – Sumários de Revistas Brasileiras, Realização Funpec-
RP (https://sumarios.org/)  

4. ANPOF – Associação Nacional de Pós-Graduação em Filosofia 
(https://www.anpof.org/)  

  

 

https://www.latindex.org/latindex/Solr/Busqueda?idModBus=0&buscar=Primordium&submit=Buscar
https://livre.cnen.gov.br/
https://sumarios.org/
https://www.anpof.org/


Página branca 

284  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 284, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

 

 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  285 

 
NORMAS PARA ENVIO DE COLABORAÇÕES 

DIRETRIZES PARA AUTORES 
 
 

CONDIÇÕES PARA SUBMISSÃO 
Como parte do processo de submissão, os autores são obrigados a verificar 
a conformidade da submissão em relação a todos os itens listados a seguir. 
As submissões que não estiverem de acordo com as normas serão 
devolvidas aos autores. 
A contribuição é original e inédita, e não está sendo avaliada para 
publicação por outra revista; caso contrário, deve-se justificar em 
"Comentários ao editor" 
O arquivo da submissão está em formato Microsoft Word 
URLs para as referências foram informadas quando possível. 
O texto está em espaço 1,5; usa uma fonte de 12-pontos; emprega itálico 
em vez de sublinhado (exceto em endereços URL); as figuras e tabelas 
estão inseridas no texto, não no final do documento na forma de anexos. 
 
DIRETRIZES PARA AUTORES 
 
Normas para submissão de trabalhos 
1. Serão aceitos trabalhos nas áreas de Filosofia e Estudos Clássicos 
(Latim ou Grego). Os alunos regularmente matriculados em cursos de 
Graduação em Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos 
Clássicos. Graduandos de outros cursos podem submeter apenas trabalhos 
sobre Estudos Clássicos. Aceitaremos também contribuições de alunos da 
pós-graduação, mas somente serão publicados 2 (dois) trabalhos por 
fascículo (a mesma regra vale para graduados). Os trabalhos enviados 
devem ser inéditos, portanto, não aceitaremos trabalhos que já foram 
publicados em outros periódicos. Excetuam-se desta condição somente as 
comunicações. 

  

  



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

286  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

2. A revista buscará publicar artigos, resenhas de livros e traduções. 
3.Os textos enviados à revista Primordium serão submetidos à um 
Conselho Editorial que irá selecionar os textos a serem publicados por 
fascículo. 
4. O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de não 
aceitar os textos que não sigam as nossas normas de formatação e/ou nossa 
linha editorial. 
4.1. Os textos devem ser submetidos à avaliação por meio do sistema de 
editoração eletrônico de revistas (SEER) 
http://www.seer.ufu.br/index.php/primordium/index, podendo sanar 
quaisquer dúvidas pelo e-mail: revistaprimordium@ifilo.ufu.br ou pelo 
telefone: +55(34)3239-4252. 
4.2.1 O corpo do e-mail deve conter o título do trabalho, o nome do autor, 
o período o qual cursa e a instituição da qual faz parte, telefone para 
contato, link para o currículo lattes, nome do orientador 
(obrigatoriamente), titulação e instituição com o currículo lattes do mesmo. 
O campo “assunto” deve ser preenchido com a palavra que designa a 
natureza do texto (ex: resenha, artigo, comunicação, tradução, etc). 
4.2.2. Devem ser enviados, em anexo, o trabalho e os resumos do trabalho 
(no caso de artigo ou comunicação). Os textos deverão conter dois 
resumos. É obrigatório o resumo em português e o segundo resumo poderá 
ser em inglês, em espanhol, em francês, ou na língua do autor. Cada 
resumo deverá ter no mínimo 100 e no máximo 2000 palavras. Além disso, 
deve-se indicar de três a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas. 
4.2.3. O arquivo contendo o trabalho deve ter o título do trabalho. (Ex: 
Trabalho - Noção de Causalidade no Pensamento de Hume; Resumo – 
Noção de Causalidade no Pensamento de Hume). 
 
 
Publicação 
 
1. Os textos que forem recebidos só serão publicados mediante aprovação 
dos professores pareceristas. Cada trabalho deverá receber dois pareceres 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  287 

positivos para ser publicado. Deste modo, cada trabalho deverá ser 
avaliado por pelo menos dois professores. Caso haja um parecer positivo e 
outro negativo, o trabalho será encaminhado à um terceiro parecerista. 
2. A Comissão Editorial da revista Primordium, se reserva no direito de 
estabelecer o número de publicações por edição. 
 
 
Formatação dos textos 
 
1. Como citado anteriormente, a revista aceita artigos, comunicações, 
resenhas e traduções, cada qual com sua própria formatação. 
2. Os artigos deverão ter no mínimo 9 páginas e no máximo 20 páginas. 
2.1. Os textos deverão conter dois resumos. É obrigatório o primeiro 
resumo em português e o segundo resumo poderá ser em inglês, em 
espanhol, em francês, em italiano, em alemão ou na língua do autor. Cada 
resumo deverá ter no mínimo 100 e no máximo 200 palavras. Além disso, 
deve-se indicar de três a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas. 
2.2. Os artigos deveram seguir a seguinte formatação: 
- Fonte: Times New Roman, tamanho 11. 
- Margens: 2,5 cm para as margens superior e inferior; para as margens 
esquerda e direita, 03 cm. 
- Espaçamento entre linhas: 1,15 pt. No caso de notas de rodapé, 
referências bibliográficas e citações com mais de três linhas, o 
espaçamento deve ser simples. 
- Sem espaçamento entre parágrafos. 
- Alinhamento do parágrafo: justificado.  
- Aspas: aspas duplas devem ser usadas apenas para metáforas, citações e 
transcrições. Aspas simples devem ser usadas para indicar uma citação no 
interior de outra citação. 
- Itálico: para palavras estrangeiras e títulos de livros, artigos, jornais, 
revistas acadêmicas, etc. 
- Numeração de páginas: as páginas não devem ser numeradas, por 
motivos de editoração. 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

288  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

3.1. As resenhas deverão ter no mínimo 2 páginas e no máximo 5 páginas. 
3.2. O título do livro (título traduzido) deverá estar no topo do texto, 
centralizado, em negrito, na fonte Times New Roman, tamanho 14. O 
título original do livro deverá estar na próxima linha, centralizado, em 
itálico, na fonte Times New Roman, tamanho 11. 
3.3. O autor deverá apresentar a referência completa do livro do qual a 
resenha se trata. O autor deve apresentar o número do ISBN da obra. 
Conforme o exemplo abaixo: 
Exemplo: Aurélio Agostinho (354-430) De quantitate animae secundum 
versionem Aurelius Augustinus. Versão em portugês, Sobre a 
Potencialidade da Alma, tradução por Aloysio Jansen de Faria, revisão da 
tradução por Frei Graciano González, OAR. Petrópolis: Vozes, 2005 
(ISBN: 85-326-1813-8). 
4.4. As resenhas seguem o mesmo modelo de formatação dos artigos. 
5.1. As traduções só serão aceitas mediante o envio do texto que serviu de 
base para tradução. 
5.2. As traduções seguem o mesmo modelo de formatação dos artigos. 
 
 
Normas da ABNT 
 
1.1. Os trabalhos enviados à revista devem seguir os critérios estabelecidos 
pela ABNT. Abaixo, seguem normas para as quais chamamos atenção: 
1.2. Citações bibliográficas curtas (até 3 linhas) deverão estar inseridas no 
texto. Citações longas (mais de 3 linhas) deverão constituir parágrafo 
independente, digitadas em espaço 1,0 (simples), ou letras menores, 
recuadas da margem esquerda (4 cm). 
1.3. As citações deverão ser seguidas do sobrenome do autor e ano da 
publicação (e página, se for o caso), entre parênteses: Ex: (LIMA, 2007, p. 
177). 
1.4. As notas de rodapé estarão restritas a observações pessoais, no sentido 
de prestar esclarecimentos sobre informações que não estejam no corpo do 
texto, e deverão ser numeradas seqüencialmente. 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  289 

1.5. As referências bibliográficas deverão aparecer no final do texto, em 
ordem alfabética de sobrenome do autor, da seguinte forma: 
1.5.1. Para livro: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Título (em itálico). 
Edição. Local: editora, data. 
1.5.2. Para artigos: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Título do artigo. 
Título do periódico (em itálico). Local, volume, número, página inicial e 
página final do artigo, mês e ano. 
1.5.3. Para artigos de congresso: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. 
Título do artigo. In: NOME DO CONGRESSO, número do congresso, 
ano, local. Título da publicação (em itálico). Local, editora, data, página 
inicial e página final do artigo. 
 
 
Direito autoral e responsabilidade legal 
 
Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 
dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 
original (título original, Revista Primordium, volume, nº, páginas). 
Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 
autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 
Revista ou à EDUFU. 
 
 
Política de Privacidade 
 
Os nomes e endereços informados nesta revista serão usados 
exclusivamente para os serviços prestados por esta publicação, não sendo 
disponibilizados para outras finalidades ou a terceiros. 
 
 
 
 
 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

290  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 285-290, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

ORCID 
 
Informamos que a partir de 1º de janeiro de 2019 será obrigatório que os 
autores tenham cadastro do Orcid e que informem o link no ato da 
submissão do documento a tramitar, seja artigo, resenha ou tradução. Aos 
autores que já tem textos aprovados aguardando publicação nos fascículos 
do volume 4, referente a 2019, solicitamos, por favor, que seja 
providenciado com urgência o registro no Orcid e que o mesmo seja 
enviado para o e-mail revistaprimordium@ifilo.ufu.br. 
 
 
A Revista Primordium se reserva o direito de alterar os trabalhos 
originais, apenas no sentido de adequá-los às normas adotadas por 
esse padrão editorial. 
 
Contato 
Universidade Federal de Uberlândia 
Revista Primordium 
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 
Campus Santa Mônica 
38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil 
Página na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index  
Correio Eletrônico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br  
Telefone: (55) (34) 3239-4252 
Exceções e casos omissos serão resolvidos pelo Conselho Editorial 
 
 

https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br


Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 291-292, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106  291 

 
POLÍTICA ANTIPLÁGIO 

A Resolução Interna nº 04/2021 do Conselho da Revista Primordium, 
dispõe sobre os procedimentos regulares para avaliação de plágio e 
autoplágio durante o trâmite de avaliação de textos submetidos à Revista 
Primordium. 
 
CONSIDERANDO que a Revista Primordium aceita para publicação 
apenas trabalhos inéditos de autores(as) brasileiros(as) e estrangeiros(as); 
 
CONSIDERANDO a necessidade de regulamentação de uma política anti-
plágio para a Revista Primordium; 
 
RESOLVE que: 
 
Art. 1º. Os textos recebidos pela Revista Primordium serão analisados por 
software anti-plágio no momento de sua submissão. O relatório de análise 
obtido pelo programa será objeto de exame dos diretores de editoração. 
 
Art. 2º. Havendo constatação de plágio, o texto será imediatamente 
recusado. 
 
Art. 3º. Havendo constatação de autoplágio, a Revista obedecerá aos 
seguintes parâmetros: 
 
No caso de livros, capítulos de livros, artigos e textos de divulgação, 
poderá haver incidência de até 25% de autoplágio, excluindo-se do 
referido percentual as citações e referências. Se esse limite for 
ultrapassado, o artigo será recusado. 
No caso de textos já publicados em anais de eventos, será admissível uma 
incidência de 30% de autoplágio, excluindo-se do referido percentual as 

  

  



Política antiplágio 

292  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 8, n. 15, p. 291-292, jan./jun. 2023. e-ISSN 2526-2106 

citações e referências. Deverá ainda constar em nota a referência da 
primeira publicação. Se esse limite for ultrapassado, o artigo será recusado. 
III. No caso de textos que já estão disponíveis ao acesso público em 
repositórios de dissertações e teses, será admissível uma incidência de 70% 
de autoplágio, excluindo-se do referido percentual as citações e 
referências. Deverá ainda constar em nota a referência ao repositório. Se 
esse limite for ultrapassado, o artigo será recusado. 
 
Art. 4º. Todos os casos não previstos nesta resolução ou os fatores 
supervenientes serão examinados pelo Comitê Executivo da Revista 
Primordium.  
 
Art. 5º. Esta Resolução Interna 01/2021 do Comitê Executivo da Revista 
Primordium entra em vigor nesta data. 
 
Direito autoral e responsabilidade legal 
 
Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 
dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 
original (título original, Revista Primordium, volume, nº, páginas). 
 
Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 
autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 
Revista ou à EDUFU. 


