
 

 

ISSN Eletrônico: 2526-2106 

 

 

 

 

 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 

 

 
 

 

 

 

PRIMORDIUM 

 

 

Uberlândia 

 

 

v. 5  

 

 

Ano 2020 

 

 

p.  1-370  

 

 

jan./dez. 2020 

 



 

 

 

 

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais 

espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.  

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores. 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 

 
PRIMORDIUM - Revista de Filosofia e Estudos Clássicos, volume 5 – jan./dez. 2020. 

Universidade Federal de Uberlândia, Instituto de Filosofia, Coordenação do Curso de Graduação em 

Filosofia e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Semestral  

ISSN Eletrônico: 2526-2106 

1. Filosofia - Periódicos. 2.  Estudos clássicos - Periódicos.  – Universidade Federal de Uberlândia, 

Instituto de Filosofia, Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia. 

CDU:  1 

Biblioteca da UFU 

 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus autores, não cabendo 

qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Revista ou ao Instituto de Filosofia 

da UFU. 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Júnior 

Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 

 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 
Direção: Alexandre Guimarães T. Soares  
Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A  
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais 
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria] 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 

https://ufu.br/equipe/carlos-henrique-martins-da-silva


 

 

ISSN Eletrônico: 2526-2106 

 

 

 

 

 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 

 

 

 

 

 

 

PRIMORDIUM 

 

 

Uberlândia 

 

 

v. 5 

 

 

n. 10 

 

 

p. 187-370 

 

 

jul./dez. 2020 

 

 



 

 

 

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais 

espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.  

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores. 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 

 

PRIMORDIUM – Revista de Filosofia e Estudos Clássicos, v. 5, n. 10 – jul./dez. 2020. 

Universidade Federal de Uberlândia, Instituto de Filosofia, Coordenação do Curso de Graduação em 

Filosofia e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Semestral  

ISSN Eletrônico: 2526-2106 

1. Filosofia – Periódicos. 2.  Estudos clássicos – Periódicos.  – Universidade Federal de Uberlândia, 

Instituto de Filosofia, Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia. 

CDU:  1 

Biblioteca da UFU 

 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus autores, não cabendo 

qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Revista ou ao Instituto de Filosofia 

da UFU. 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Junior 

Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 

 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 
Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 
Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A  
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais 
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria] 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 



Expediente Editorial v.5 n.10 jul./dez. 2020 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 189-192, jul./dez. 2020. e-ISNN 2526-2106  189 

 

 Expediente do Comitê Editorial 

Periodicidade Semestral - ISSN Eletrônico: 2526-2106 

Volume 5 Número 10 – jul./dez. 2020 

 

Conselho Editorial:  

Fernando Tadeu Mondi Galine, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Gabriel Reis, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Laís Oliveira Rios, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Lucas Alves de Oliveira, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Lucas Nogueira Borges, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Marcos César Seneda, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Maryane Stella Pinto, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Willian Costa, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

Conselho Consultivo Estudos Clássicos: 

Prof. Dr. Alessandro Henrique Poersch Rolim de Moura (UFPR) 

Prof. Dr. Bruno Fregni Bassetto (USP) 

Prof. Dr. Edson Ferreira Martins (UFV) 

Prof. Ms. Frederico de Sousa Silva (UFU) 

Prof. Dr. João Bortolanza (UFU) 

Prof. Dr. Stéfano Paschoal (UFU) 

 

 

 

                 



Expediente Editorial v.5 n.10 jul./dez. 2020 

 

190  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 189-192, jul./dez. 2020. e-ISNN 2526-2106 

Conselho Consultivo Filosofia: 

Alcino Bonella, UFU (Uberlândia, MG, Brasil)  

Alexandre Guimarães Tadeu de Soares, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Ana Gabriela Colantoni, Universidade Federal de Goiás (UFG), Brasil 

Ana Maria Said, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Anselmo Tadeu Ferreira, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Bento Itamar Borges, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Carlos Gustavo González, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

César Fernando Meurer, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Dirceu Fernando Ferreira, Instituto Federal de Educação, Ciência e 

Tecnologia do Triângulo Mineiro (IFTM), Brasil 

Edson Luis de Almeida Teles, Universidade Federal de São Paulo, Brasil 

Eduardo Ferreira Chagas, Universidade Estadual do Vale do Acaraú, Brasil 

Evânio Márlon Guerrezi, Universidade Estadual do Oeste do Paraná 

(UNIOESTE), Brasil 

Fábio Amorim de Matos Júnior, Universidade Federal de Goiás (UFG), 

Brasil 

Georgia Cristina Amitrano, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Harley Juliano Mantovani, Faculdade Católica de Uberlândia (CATUDI), 

Brasil 

Humberto Guido, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Jairo Dias Carvalho, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Jakob Hans Josef Schneider, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

José Benedito de Almeida Júnior, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Leonardo Ferreira Almada, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 



Expediente Editorial v.5 n.10 jul./dez. 2020 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 189-192, jul./dez. 2020. e-ISNN 2526-2106  191 

Marcio Tadeu Girotti, Faculdade de Tecnologia, Ciências e Educação 

(FATECE), Brasil 

Marcos César Seneda, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Maria Socorro Ramos Militão, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Olavo Calabria Pimenta, UFU (Uberlândia, MG, Brasil)  

Paulo Irineu Barreto Fernandes, Instituto Fed. do Triângulo Mineiro (IFTM), 

Brasil 

Priscila Rossinetti Rufinoni, Universidade de Brasília (UNB), Brasil 

Rafael Cordeiro Silva, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Rubens Garcia Nunes Sobrinho, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Sertório Amorim Silva Neto, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

Equipe técnica 

 

Revisão: Comitê editorial executivo 

Preparação da versão eletrônica: Gabriela Lima de Oliveira (Instituto de Fi-

losofia/UFU) 

 

PRIMORDIUM – Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

Contatos: Página na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium  

Correio Eletrônico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br  

Telefone: +55 (34) 3239-4252 

 

 

 

 

https://seer.ufu.br/index.php/primordium
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br


Expediente Editorial v.5 n.10 jul./dez. 2020 

 

192  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 189-192, jul./dez. 2020. e-ISNN 2526-2106 

IFILO - Instituto de Filosofia 

DIRIFILO: Diretor: Prof. Dr. Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 

COCFI: Coordenador do Curso de Graduação em Filosofia: Prof. Dr. 

UFU - Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Junior 

Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1U, Sala 1U131 Campus Santa Mô-

nica    Cep: 38408-144       Uberlândia – Minas Gerais – Brasil  

 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 

Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 

Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – Sala 1 

A     Cep: 38408-144       Uberlândia – Minas Gerais – Brasil 

Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria) 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 

 

“Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus auto-

res, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Re-

vista ou à EDUFU”. 

 

http://www.edufu.ufu.br/
mailto:livraria@ufu.br


PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 193-194, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  193 

 

 

Missão e política editorial: 

 

A PRIMORDIUM - Revista de Filosofia e Estudos Clássicos é um 

Periódico Eletrônico vinculado ao Instituto de Filosofia da Universidade Fe-

deral de Uberlândia, que tem como propósito o incentivo à investigação e 

ao debate acadêmico acerca de Filosofia e Estudos Clássicos (Grego e La-

tim), assumindo a tarefa de ser um instrumento de divulgação do conheci-

mento científico produzido a partir de pesquisas discentes de programas de 

graduação e pós-graduação em Filosofia e Estudos Clássicos. 

  

 

Política de Acesso Livre: 

 

Esta revista oferece acesso livre imediato ao seu conteúdo, seguindo 

o princípio de que disponibilizar gratuitamente o conhecimento científico ao 

público proporciona maior democratização mundial do conhecimento. 

 

 

Declaração de Privacidade e direitos autorais: 

 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que 

poderão dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar 

a edição original (título original, PRIMORDIUM - Revista de Filosofia e 

Estudos Clássicos, volume, nº, páginas). 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU. 

 

 

 

                 



Missão Foco Escopo 

194  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 193-194, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Originalidade: 

Toda contribuição é original e inédita, não foi publicada e não está sendo 

avaliada para publicação por outra revista. 

 

 

 

Indexado nos repertórios: 

 

✓ Latindex 

✓ Livre 

✓ Sumários.org 

✓ Portal de Periódicos da ANPOF 

 

 

Política antiplágio: 

 

A Resolução Interna nº 04/2021 do Conselho da Primordium, dispõe sobre 

os procedimentos regulares para avaliação de plágio e autoplágio durante o 

trâmite de avaliação de textos submetidos à Primordium (Resolução 

completa nas normas para submissão). 

 



 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 195-196, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  195 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 
 

Revista Semestral do Instituto de Filosofia (IFILO). Associado à 

Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 
 

Volume 5, Número 10 – jul./dez. – 2020 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

 Editorial........................................................................199-200 

 Equipe Editorial Primordium   

 

Artigos 

Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo 

externo..........................................................................201-228 

Dener de Souza Borges 

 

 Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em 

Husserl.................................................................................229-252 

 Marcelo Rosa Vieira 

 

Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, 

alteridade e opressão em Simone de Beauvoir...............253-270 

 Danielli Isadora Pereira de Lima 

    



Sumário v.5 n.10 – jul./dez. – 2020 

196  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 195-196, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

 

Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História 

Mundial.........................................................................271-294 

 João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

 

Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. 

Irving............................................................................295-314 

 Wallace Guilherme Soares de Brito 

 

O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades 

abstratas de um ponto de vista materialista....................315-332 

 Ian Salles Botti 

Traduções 

 

Animais, de Jeff McMahan...........................................333-352 

 Tradutor Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

  

 

Indexadores.............................................................................................353 

Normas para submissão..................................................................355-360 

Política antiplágio............................................................................361-362 

Nominata de pareceristas................................................................363-366 

Sumário do volume..........................................................................367-370 

 



 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 197-198, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  197 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 
 

Semestral Journal of the Institute of Philosophy (IFILO). Associated with 

the Coordination of the Graduate Course in Philosophy and the 

Postgraduate Program in Philosophy at the Federal University of 

Uberlândia (UFU). 
 

Volume 5, Issue 10 – Jul./Dec. – 2020 

 

  

CONTENTS 
 

 Editorial........................................................................199-200 

 Editorial Staff  

  

Articles 

Hume's skeptical arguments against the existence of the 

external world...............................................................201-228 

Dener de Souza Borges 

 

 From immanent temporality to the objective time of the world in 

Husserl.................................................................................229-252 

 Marcelo Rosa Vieira 

 

Female existence as immanence: the relation between freedom, 

otherness and opression in Simone de Beauvoir............253-270 

 Danielli Isadora Pereira de Lima 

 



Contents v.5 n.10 jul./dez. 2020 

198  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 197-198, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Hegel: The Idea of Philosophy as an objective of World 

History..........................................................................271-294 

 João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

 

Historiography and Holocaust Denial: the case Lipstadt vs. 

Irving............................................................................295-314 

 Wallace Guilherme Soares de Brito 

 

What are concepts? The nature and existence of abstract 

entities from a materialist point of view.........................315-332 

 Ian Salles Botti 

 

Translations 

 

Animals, from Jeff McMahan.......................................333-352 

 Tranlator Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

  

 

Indexers...................................................................................................353  

Submission rules..............................................................................355-360 

Antiplagiarism policy......................................................................361-362 

Nomination of referees....................................................................363-366 

Contents Summary..........................................................................367-370 

 

 



Editorial v. 5 n. 10 – jul./dez. – 2020 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 199-200 jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  199 

Editorial v. 5 n. 10 jul./dez. 2020 

 

Lucca Fernandes Barroso* 

 

É com grande satisfação que trazemos ao público interessado a 

edição volume 5, número 10, da Revista Primordium. Nesta edição, 

contamos com seis artigos de Filosofia sobre os mais variados temas, além 

de uma tradução para a língua portuguesa de um texto originalmente 

publicado em língua inglesa.  

O primeiro artigo, intitulado “Os argumentos céticos de Hume 

contra a existência do mundo externo”, de autoria de Dener Souza Borges, 

pretende analisar o ceticismo, tal como apresentado por Hume, quanto à 

concepção de mundo externo, e indica suas críticas aos sistemas que 

procuram justificar a existência de objetos distintos da mente.  

O segundo artigo, de autoria de Marcelo Rosa Vieira, tem o título 

“Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl”; 

nele, o autor analisa, segundo a concepção de Husserl, o modo no qual a 

teleologia opera na subjetividade conforme a forma originária da 

temporalidade.  

Por sua vez, Danieli Isadora Pereira de Lima é autora do artigo 

“Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade 

e opressão em Simone de Beauvoir”, onde se discute os conceitos de 

alteridade e liberdade, indicando o modo no qual a mulher, segundo a 

filósofa francesa, tornou-se limitada à imanência na medida em que privada 

de transcendência.  

Contamos também com o artigo “Hegel: a ideia de filosofia com 

objetivo da história mundial”, de João Gabriel Haiek Elid Nascimento, em 

que se investiga a relação existente entre as ordens científico-conceitual e a 

 

* Graduando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: 

luccafernandesbarroso@outlook.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0899065812115034. 

ORCID: https://orcid.org/0009-0007-4192-6351.  

     

mailto:luccafernandesbarroso@outlook.com
http://lattes.cnpq.br/0899065812115034
https://orcid.org/0009-0007-4192-6351


Lucca Fernandes Barroso 

200  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 199-200 jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

histórico-contingente, com o intuito de indicar que, no pensamento de 

Hegel, tal síntese encontra sua forma plena na Ideia de Filosofia.  

Por outro lado, Wallace Guilherme Soares de Brito é autor do artigo 

“Historiografia e negação do Holocausto: O caso Lipstadt vs. Irving”, em 

que, analisando o filme “Negação”, se pretende elaborar uma interface entre 

cinema e filosofia através dos autores Deborah Lipstadt e David Irving.  

Por fim, sob a autoria de Ian Salles Botti, o artigo “O que são 

conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de 

vista materialista” aborda o problema da existência de objetos abstratos.  

Para além dos referidos artigos, este número conta também, como 

já mencionado, com uma tradução, de autoria de Gustavo Henrique de 

Freitas Coelho, de um artigo originalmente intitulado de “Animals”, 

publicado no livro “A companion to Applied Ethics”.  

Convidamos a todos para a apreciação deste número da Revista 

Primordium. Boa leitura! 

 

 

Equipe Editorial Primordium 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   201 

 

 

 Os argumentos céticos de Hume contra a 

existência do mundo externo 
 

 

Dener de Souza Borges* 

 

Resumo: Esse trabalho analisa o ceticismo apresentado por Hume quanto à 

concepção de mundo externo, chamado por ele de ceticismo mitigado ou 

moderado, e mostra suas críticas aos sistemas que procuram justificar a existência 

de objetos distintos da mente. Hume apresenta uma nova compreensão acerca da 

natureza das percepções opondo-se à maneira como o senso comum as 

compreende ao considerarem as impressões dos sentidos como os próprios 

objetos. Também a crítica se estende ao sistema filosófico de sua época que 

buscou justificar uma dupla existência: percepções causadas por objetos externos. 

O trabalho mostra como as críticas são feitas ao senso comum e aos sistemas de 

Locke e Berkeley sobre a natureza das percepções. Será apresentado, durante o 

trabalho, que a noção de existência contínua e distinta de objetos do pensamento é 

uma forte crença que se fundamenta principalmente com as impressões registradas 

na memória e ganham força por meio do hábito e das funções da imaginação. Por 

fim, procurar-se-á mostrar que as causas de se supor o mundo contínuo e distinto 

da mente não justificam a crença em objetos externos de maneira distinguível da 

mente sem se fundamentar nas funções realizadas pela imaginação, considerada 

por Hume, falaciosa. 

 

Palavras-chave: Mundo Externo; Percepções; Ceticismo; Mente; Continuidade. 

 

 

 

 

* Graduando em Filosofia pela Universidade Federal do Pará (UFPA). E-mail: 

denerborgess@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/2783801978786015. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-4275-7637. 

   http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-52310 

  

  

mailto:denerborgess@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2783801978786015
https://orcid.org/0000-0003-4275-7637
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-52310
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-52310


Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

202  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Hume's skeptical arguments against the existence of the external world 

 

Abstract: This work analyzes the skepticism presented by Hume regarding the 

conception of the external world, which he calls mitigated or moderate skepticism, 

and shows his criticisms of systems that seek to justify the existence of distinct 

objects of the mind. Hume presents a new understanding about the nature of 

perceptions as opposed to the way common sense understands them, considering 

the impressions of the senses as the objects themselves. Criticism also extends to 

the philosophical system of its time that sought to justify a double existence: 

perceptions caused by external objects. The work shows how criticism is made of 

common sense and Locke and Berkeley's systems about the nature of perceptions. 

It will be presented, during the work, that the notion of continuous and distinct 

existence of objects of thought is a strong belief that is based mainly on the 

impressions registered in memory and gains strength through habit and the 

functions of the imagination. Finally, we will try to show that the causes, as Hume 

demonstrates, of assuming a continuous and distinct world of the mind, do not 

justify the belief in an external world in an intelligible way, without being based 

on the functions performed by the imagination, considered by Hume, fallacious. 

 

Keywords: External World; Perceptions; Skepticism; Mind; Continuity. 

 

 

Introdução1 

 

O problema cético acerca da realidade dos objetos apreendidos 

pelos sentidos vem desde os gregos antigos. Esse problema é retomado no 

período da modernidade como recurso para fundamentar metodologias e 

impedir o avanço dos raciocínios equivocados. Hume propõe o ceticismo 

mitigado ou moderado a partir de suas críticas aos sistemas que procuram 

justificar a existência de objetos externos à mente. 

A primeira parte desse trabalho mostrará a compreensão de Hume 

quanto à natureza das percepções, classificando-as como os únicos objetos 

 

1 As seguintes abreviaturas serão usadas ao longo do texto T. para Tratado Da Natureza 

Humana e I. para Investigação Sobre o Entendimento Humano. 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   203 

do conhecimento e que não se pode inferir existência além destas. Essa 

perspectiva confronta duas posições distintas: de um lado, a maneira como 

o vulgo, ou o senso comum, considera as percepções da mente como sendo 

os próprios objetos externos, supondo um realismo direto, ou seja, supondo 

que a imagem que chega à mente são as próprias coisas; de outro, critica 

visão do sistema filosófico da sua época, que buscava justificar uma dupla 

existência entre percepções e objetos. O principal autor que realiza essa 

distinção com suas ideias de qualidades primárias e secundárias dos corpos 

é Locke, o qual Hume refuta utilizando os argumentos já antes 

apresentados por Berkeley, mas propõe conclusões diferentes deste autor 

acerca da natureza das percepções. 

Depois será analisada a maneira como o pensamento julga real 

aquilo que diz respeito a questões de fato. Hume demonstra que os 

princípios que levam as pessoas a raciocinarem que o mundo é algo 

constante e que obedece a regras encontram seus elementos nas impressões 

guardadas na memória, as quais sustentam a crença nas coisas a partir de 

experiências passadas por meio da força tendo do hábito. Porém, essa 

construção mental só justifica existência em caráter psicológico. 

Por fim, serão analisados os motivos ou causas que levam as 

pessoas a acreditarem na continuação e na distinção dos corpos em relação 

à mente, demonstrando que essa noção se fundamenta na imaginação, com 

duas qualidades de impressões que Hume chama de constância e 

coerência. Porém, esse filósofo mostra que estes recursos usados pela 

imaginação serão demonstrados falaciosos e ilusórios a partir da maneira 

em que são fundamentados, o que gera o problema de dar segurança aos 

juízos acerca das questões de fato. 

 

 

A concepção de Hume sobre as percepções: impressões e ideias 

 

Hume procura estabelecer uma ciência da natureza humana 

entendendo como principal recurso para produzir essa ciência os próprios 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

204  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

princípios dessa natureza. O objetivo é identificar, a partir da análise da 

origem das ideias, como surgem às relações que possibilitam formular 

juízos e raciocínios sobre questões formais e sobre fatos.  Na primeira 

parte do Tratado da natureza humana, no livro I, Hume propõe estabelecer 

o funcionamento da mente e os princípios que possibilitam o 

conhecimento. Essa análise é fundamental para compreensão do seu 

ceticismo quanto ao mundo externo, porque é onde se estabelece os limites 

daquilo que se pode conhecer. A partir da compreensão do funcionamento 

da mente, ele analisa a maneira como se obtém o conhecimento do mundo. 

Inicialmente, Hume argumenta que tudo o que pode chegar à mente são 

apenas percepções (T, 1. 1, 1, 1). Por sua vez, as percepções são divididas 

em impressões e ideias e se diferenciam pelo grau de força e vividez com 

que alcançam a mente, sendo as primeiras as mais fortes e vívidas e se 

caracterizam pela imediatez com que se apresentam aos sentidos, podendo 

ser internas e externas, ao passo que as segundas são cópias menos vívidas 

das impressões (T, 1. 1, 1,1-2). A partir desses princípios o mundo é 

investigado como possibilidade ou não de conhecimento2. 

Os princípios fundamentais de investigação da mente dependem 

indispensavelmente da maneira como Hume definirá o que são as 

percepções. Como Conventry (2009) afirma, os princípios da cópia, da 

separabilidade da associação de ideias são fundamentais em seus 

argumentos para tratar sobre as ideias abstratas, espaço e tempo, 

causalidade, ceticismo etc. Esses conceitos são as bases da organização das 

ideias de acordo com Hume e são possíveis pela nova definição de 

percepção dada pelo filósofo.  

As percepções são os elementos principais do funcionamento da 

mente. Hume, ao utilizar as impressões como qualidade diferente de ideias, 

estabelece um novo critério para definir os corpos que se distinguirá dos 

argumentos propostos por Locke e por Berkeley. O novo critério de análise 

 

2 Watkins (1990, p. 13-14) afirma que o ceticismo de Hume reconhece a possibilidade de 

conhecer os fundamentos das verdades lógicas, porém, no que diz respeito ao mundo 

externo, não há conhecimento genuíno.  



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   205 

dará a Hume a possibilidade de criticar a noção de ideias simples, de 

acordo com o sistema de Locke3, e possibilitar a suposição de continuidade 

de objetos mesmo não sendo mais percebidos, pensamento que Berkeley 

acreditava ser incorreto, devido o sistema de Berkeley ter a pretensão de 

concordar com o senso comum que acreditavam no realismo direto, o 

objeto percebido era real4. 

Hume considera desprovido de argumentos lógicos inteligíveis a 

possibilidade de demonstrar objetos independentes da mente. Seu 

argumento não afirma a impossibilidade de existirem coisas externas à 

mente, apenas que não se pode avançar além do que ele considera os 

únicos objetos do conhecimento, a saber as percepções, que são as bases 

fundamentais para sua teoria das ideias.  

Para Hume nada pode estar presente à mente além das percepções 

(T, 1. 2, 6, 8). Todo o objeto do conhecimento humano se resume apenas 

em impressões e ideias e qualquer qualidade que se possa atribuir àquilo 

que é percebido não vai além das percepções internas e descontínuas, 

“Odiar, amar, pensar, sentir, ver – tudo isso não é senão perceber” (T, 1. 2, 

6, 7). Essa postura é uma oposição direta tanto aos pensamentos do vulgo, 

que considera as percepções como sendo os próprios objetos contínuos e 

independentes da mente, de modo a formar um juízo que supõe um 

realismo direto, ou seja, que as percepções são os próprios objetos, quanto 

ao sistema filosófico moderno, que afirma que os objetos externos são as 

causas das percepções internas. 

 

 

 

 

 

 

3 Cf. LOCKE, 1999, p. 63 

4 A noção do senso comum será mais bem detalhada nos próximos parágrafos. 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

206  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Hume e o problema do realismo direto do vulgo 

 

Hume examina noção do vulgo, com o realismo direto, 

considerando os meios que os faz pensar na existência de corpos distintos. 

É compreendido que para a maior parte das pessoas é natural atribuir 

realidade às percepções, colocando-as como sendo os próprios objetos, o 

que alguns autores chamarão de realismo do senso comum5. Essa noção é 

produto do que Hume chama de instinto natural, que surge antes de 

qualquer raciocínio e opera nas pessoas de maneira natural, levando-as a 

depositar fé em seus sentidos e considerar o que é percebido como 

contínuo e independente da mente (I, 12, 1, 8). No entanto, como Hume 

destaca, esse raciocínio do senso comum não pode ser mantido de maneira 

justificável sem cair em contradições, resultando em ceticismo. 

O instinto natural leva as pessoas a considerarem aquilo que os 

sentidos apreendem como sendo reais, verdadeiros e independentes da 

mente, noção que é demonstrada sendo destituída de inteligibilidade, pois 

a fidelidade dos sentidos, quando avaliados detalhadamente, é facilmente 

questionada. Os céticos gregos discutiram o mundo como produto mental 

ou como uma espécie de filosofia da mente, por entenderem que a 

constituição do mundo depende, de maneira indispensável, do sujeito para 

existir6. Em muitos momentos, os sentidos se mostram duvidosos e 

incertos, como é observado na mudança do tamanho de objetos quando 

percebidos em diferentes distâncias, ou na aparente distorção de um remo 

 

5 Cf. WILLIS, 2009, p. 14. 

6 PORCHAT (2007, p. 89-101) compreende que os céticos gregos já apresentavam uma 

distinção entre o “mental e não mental” resultando dessa distinção o ceticismo quanto à 

percepção obtida pelos sentidos. Essa discussão se referia aos objetos tratando-os como 

nossas representações formadas por processos subjetivos e rejeitava a ideia de que a 

representação dos sentidos eram corpos reais e independentes do pensamento. Segundo sua 

análise, a filosofia moderna reutilizou muitos argumentos do ceticismo grego para uma 

“uma suspensão metodológica do juízo”, para elaborar sistemas eficientes como recurso 

metodológico na construção segura do conhecimento, tal como Descartes. 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   207 

imerso na água e nas alterações das percepções durante um delírio (I, 12, 

1, 6). 

O primeiro exame dos sentidos foi uma das causas que levou 

Descartes a propor o seu ceticismo, que Hume chama de antecedente a 

toda a filosofia7, até chegar na dúvida hiperbólica com a hipótese do gênio 

maligno. Hume segue o mesmo raciocínio quanto à dúvida acerca da 

fidelidade das sensações. Supor uma existência distinta produzida pelos 

sentidos também se mostra impossível porque não há uma experiência de 

duas percepções, isto é, aquela que chega aos sentidos e a do objeto tal 

como ele é. Os sentidos sozinhos apenas apresentam impressões singulares 

e nunca podem propor tal possibilidade (T, 1. 4, 2, 5). 

Essa análise demonstra que os sentidos necessitam de correção em 

alguns momentos, além disso, Hume mostra que, além dos possíveis erros 

dos dados apreendidos pelos sentidos, considerados pelo vulgo como 

sendo os próprios objetos externos, tais dados são objetos meramente 

internos e descontínuos, sendo totalmente dependentes do sujeito, o que 

mostra o realismo direto é um equívoco. Argumenta Hume: 

 
Primeiramente, será convincente examinar alguns dos 

experimentos que nos convencem de que nossas 

percepções não possuem uma existência 

independente. Quando pressionamos um olho com o 

dedo, percebemos imediatamente que todos os objetos 

se duplicam, e metade deles se afasta de sua posição 

comum e natural. Mas como não atribuímos uma 

existência contínua a ambas as percepções, embora 

tenham a mesma natureza, percebemos com clareza 

que todas as nossas percepções dependem de nossos 

órgãos e da disposição de nossos nervos e espíritos 

animais (T, 1. 4, 2, 45). 

 

Dessa forma, Hume refuta, a partir de um breve exame, noção do 

vulgo que considera as percepções como sendo reais, distintas da mente e 

 

7 Owens afirma que Hume considera esse ceticismo, tal como Descartes propõe, impossível 

de ser respondido e o rejeita para propor o seu (2000, p. 3). 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

208  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

contínuas. Hume demonstra que todas as percepções são internas e 

descontínuas, que cessam quando a mente deixa de operar. Pensar que as 

percepções são objetos distintos da mente gera contradição, pois não há 

como demonstrar uma impressão independente dos sentidos e das ideias 

para existir. O vulgo supõe que os objetos existem mesmo não sendo 

percebidos, entretanto, essa suposição só é possível de ser feita dentro do 

âmbito mental ou campo das ideias. Considerando que só é possível fazer 

tal suposição pelo pensamento devido não existir uma impressão, distinta 

da mente, para sugerir algo independente, o vulgo se fundamente em uma 

noção errônea.  

O que produz a ideia de objetos externos é algo diferente dos 

sentidos. Supor algo externo além das próprias percepções possui uma 

causa que não encontra fundamento nos sentidos. Dessa maneira, Hume 

coloca o realismo direto como falso, porque um mero produto da noção 

interna da imediatez com que as coisas aparecem durante a experiência. 

 

 

As críticas de Hume às concepções filosóficas de Locke e Berkeley 

 

O sistema moderno, ao perceber que as percepções são internas e 

descontínuas propôs o argumento da dupla existência, colocando as 

percepções como causadas por objetos reais e externos. Hume também 

rejeita esse argumento demonstrando a impossibilidade de sustentar tal 

noção. Cachel (2007) mostra que os argumentos de Berkeley são 

novamente utilizados por Hume para rejeitar esse argumento moderno:  

 
Hume reconhece o que Berkeley já havia admitido, a 

saber, que supondo uma diferença entre objetos e 

percepções não é possível conhecer o “mundo 

exterior” ou, na questão admitida pelo primeiro, 

explicar de que se origina a crença nos corpos 

(CACHEL, 2011, p. 130). 

 

O objetivo principal é fazer críticas ao sistema proposto por Locke, 

que afirmava teremos corpos qualidades primárias e secundárias. Ayer 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   209 

(2003, p. 27) afirma que Locke buscou concordar com as teorias científicas 

de Boyle, Newton e outros cientistas que acreditavam na realidade da 

matéria independente do sujeito. Locke teve maior influência da teoria dos 

corpúsculos de Boyle8. 

Locke afirmava que os corpos apresentam dois tipos de qualidades 

que os sentidos apreendem: as primárias dizem respeito às noções de 

figura, volume, movimento, situação e solidez dos corpos; e as secundárias 

são as noções de cores, sabores, aromas, sons, calor e frio. Sendo assim, as 

qualidades primárias são reais e externas e as secundárias são como efeitos 

que os objetos causam em nós, produzindo as noções internas e 

dependentes. 

As qualidades primárias estariam nos objetos físicos que existem 

independentemente da mente, nos quais se aplicavam os juízos da física, 

dando possibilidade de explicá-los de maneira a dar conta dos fenômenos9. 

Os de natureza secundária são de caráter interno, sendo efeitos ou poderes 

dos corpos nos sentidos e dependentes da mente. Porém, assim como 

Berkeley, Hume mostra a impossibilidade desse argumento a partir de sua 

suposição ao ser demonstrado contrário a qualquer experiência 

considerando que não há impressão alguma que corresponda a um objeto 

diferente das percepções. 

A oposição humeana encontra-se referente à concepção de Locke 

que diferencia as qualidades primárias das secundárias. Hume considera 

que as qualidades secundárias não podem ser diferenciadas das primárias 

porque também são apreendidas pelos sentidos e podem ser igualmente 

concebidas, isto é, como dependente da própria mente sendo impossível de 

separar do sujeito para existir distintamente da maneira como o sistema 

propôs. A crítica humeana utiliza o mesmo argumento apresentando por 

Berkeley: 

 

8 De acordo com ZaterKa (2006, p. 61) os filósofos naturais, como Bacon, e cientistas 

contemporâneos de Locke influenciaram bastante seu pensamento. Locke teria participado 

de várias atividades científicas como a do Colégio invisível e Royal Society. 

9 Edwin (1994, p. 58) afirma que Locke considera sua teoria como a única que concilia de 

maneira mais adequada as noções do senso comum sobre os corpos e da causalidade deles. 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

210  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

 
É universalmente reconhecido, pelos modernos 

pesquisadores, que todas as qualidades sensíveis de 

objetos, tais como o duro e o mole, o quente e o frio, 

o branco e o preto etc., são meramente secundárias e 

não existem nos objetos eles mesmos [...] se isso se 

admite com relação às qualidades secundárias, o 

mesmo deve igualmente se seguir com relação às 

supostas qualidades primárias [...] a ideia de extensão 

é inteiramente adquirida a partir dos sentidos do tato e 

da visão, e se todas as qualidades percebidas pelos 

sentidos estão na mente, não no objeto, a mesma 

conclusão deve alcançar a ideia de extensão (I, 12, 1, 

15). 

 

Para Hume, as qualidades primárias se resumem à noção de 

solidez de extensão, não sendo compreendidas como noções independentes 

do pensamento quando divididas em partes simples. O movimento só é 

compreendido pela ideia de corpo movido e só se torna inteligível quando 

se supõe outros corpos sólidos, por isso é reduzido às ideias de solidez ou 

extensão (T, 1. 4, 4, 7). Ambas as noções são compostas, pois a ideia de 

extensão ocorre pela associação entre pontos sólidos e coloridos, noção 

essa que vem da compreensão de que um corpo extenso não pode ser 

dividido infinitamente e resulta em um ponto sólido.  

A extensão é uma associação de ideias acerca de pontos sólidos, 

portanto, complexa e não simples como Locke afirmava. Já a ideia de 

solidez é decorrente da ideia de impenetrabilidade a qual supõe pelo menos 

dois corpos pressionados um contra o outro, de modo que tal ideia que não 

pode ser compreendida sem associação de objetos. O que Hume conclui é 

que não há uma ideia inteligível de solidez que não recorra a abstrações, e 

que as qualidades primárias não apresentam impressões simples da matéria 

(T, 4. 4, 4, 10-11). 

Hume demonstra que a teoria lockeana não consegue superar os 

princípios que ele propôs como critério de demonstração da origem das 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   211 

ideias, como o princípio da cópia10. De acordo com esse princípio, se há 

objetos externos, deve existir alguma experiência que demonstra uma 

dupla percepção evidente para o entendimento, ou alguma maneira de 

conexão direta de objeto e mente concebível. Mas como as ideias apenas 

apresentam “uma noção similar”, supor um objeto distinto é o mesmo que 

supor uma outra percepção além das impressões e ideias, algo que se torna 

impossível, pois não há uma experiência que possibilite tal observação. O 

próprio corpo é posto em dúvida e não se pode afirmar nada sobre ele além 

das percepções. Nesse caso o argumento de Locke sobre a matéria perde 

força e se torna alvo do ceticismo.  

Hume utiliza os argumentos de Berkeley para refutar a 

inteligibilidade do argumento da dupla existência apresentado pelo sistema 

filosófico de Locke. Porém, a noção produzida por Berkeley acerca da 

natureza das percepções é rejeitada por Hume. Para Berkeley, o ser é o ser 

percebido. Ele elimina a matéria, como os físicos a conceberam, e coloca 

aquilo, a que chamam de realidade, como sendo disposição do espírito, ou 

seja, a própria realidade é a percepção que existe enquanto percebida. Com 

isso, ele busca justificar seu sistema de maneira que concorde com o senso 

comum, que não duvida da fidelidade das percepções da mente, e resolve o 

problema do ceticismo que, segundo sua noção, era causado pela 

suposição de uma dupla existência, que resultava da proposta feita pela 

filosofia moderna, que colocava os sentidos em dúvida quanto à precisão 

de suas apreensões (CACHEL, 2007, p. 133).  

Berkeley responde às críticas feitas ao seu sistema, em que 

afirmavam que o vulgo julga serem as percepções contínuas e 

independentes, ao argumentar que essa ideia é sem sentido e não pode ser 

levada em conta. Berkeley entendia que esse pensamento era um erro de 

raciocínio causado pelo sistema moderno das qualidades primárias e 

 

10 O princípio da cópia afirma que uma ideia complexa ao ser separada em partes simples 

encontra uma impressão simples correspondente. Esse termo, princípio da cópia, segundo 

Cachel (2016, p. 29), foi utilizado pela primeira vez por Noxon. 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

212  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

secundárias. “Qualquer ideia de matéria é destituída de sentido” 

(CACHEL, 2007, p. 135). Para Berkeley, falar sobre criação e aniquilação 

de matéria era irracional e resultaria em contradição. Essa contradição 

ocorria pela suposição de que objetos da percepção são diferentes da 

mente. Ele entendia que o senso comum não faz essa distinção, a não ser 

que sejam induzidos pelo sistema moderno. 

Ao atribuir existência independente da mente não é possível 

justificar como uma coisa real que permanece mesmo não sendo percebida 

pelo sujeito, levando em conta a dependência das percepções do sujeito 

para existirem.  A realidade é apenas o seu ser percebido. Berkeley pontua 

essa relação da seguinte maneira: 

 
Há verdades óbvias para o espírito que ao homem 

basta abrir os olhos para vê-las. Entre elas muito 

importante é a de saber que todo o firmamento e as 

coisas da terra, numa palavra, todos os corpos que 

compõem a poderosa máquina do mundo não 

subsistem sem um espírito, e o seu ser é serem 

percebidas ou conhecidas, consequentemente, 

enquanto eu ou qualquer outro espírito criado não 

temos dela percepção atual, não tem existência ou 

subsistem na mente de algum espírito eterno; sendo 

perfeitamente ininteligível e abrangendo todo o 

absurdo da abstração atribuir a uma parte deles 

existência independente do espírito. Para ver isso bem 

claramente, o leitor só precisa refletir e tentar separar 

no pensamento o ser de um objeto sensível do seu ser 

percebido (BERKELEY, 1973, p. 20). 

 

Hume caminha por outra direção ao demonstrar a inteligibilidade 

da noção de continuidade das percepções quando não percebidas, noção 

que Berkeley acreditava vir do uso equivocado da razão. Hume, porém, 

demonstra outro fundamento, atribuindo a determinadas “percepções 

peculiares” e que o vulgo é condicionado a crer, por esse fundamento, na 

continuidade das coisas mesmo não percebidas, rejeitando a hipótese do 

erro de raciocínio feita por Berkeley. Ao entender a mente como “Um 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   213 

feixe ou coleção de diferentes percepções, unidas por certas relações” (T, 

4, 2, 39), Hume mostra que é possível conceber percepções isoladas da 

mente ao rejeitar a hipótese de um “eu” substancial responsável por 

perceber, como Berkeley e Descartes supunham.  

Ao supor a mente não como substância metafísica, ele transforma 

a compreensão de mente como aglomerados de percepções, possibilitando 

pensar logicamente a possibilidade de haver uma impressão que não faça 

parte desse aglomerado da mente, e com isso, o idealismo de Berkeley não 

conseguiria se conciliar com os sistemas vulgar e filosófico. Cachel (2007, 

p. 140-141) destaca que a suposição da mente como feixe de percepções 

possibilita pensar uma percepção isoladamente da mente sem implicar sua 

aniquilação, tornando possível supor uma existência distinta da mente. 

Hume não compreende o “eu” como algo substancial porque não 

há impressão alguma desse “espírito” que é responsável por dar realidade 

às coisas. O que ocorre, segundo seu pensamento, é que diferentes 

impressões formam a ideia de um eu substancial, mas ao ser analisada 

detalhadamente, não há qualquer impressão simples correspondente ao 

“eu” (T, 1. 4, 2. 6). Tal noção impossibilita a existência somente pelo ser 

que a percebe, uma vez que não é possível apresentar uma experiência que 

justifique a existência do “eu” porque o próprio ser é posto como relação 

de percepções e não como diferente delas e autossuficiente.  

Para Hume não se pode admitir outra existência além das 

percepções, mas pode ser logicamente possível a discussão da 

continuidade e distinção de corpos da mente. De certa maneira, ele 

considera algo fundamental como base dos juízos acerca das questões de 

fato, que é o instinto natural. Acerca disso, argumenta Ayer: 

 
Embora não se esteja normalmente consciente de 

efetuar quaisquer inferências quando se pronunciar 

um simples juízo receptivo como “isto é um cinzeiro” 

ou “este é um lápis”, a um sentido o qual eles de fato 

contêm inferências. Mas então essas inferências 

precisam ter uma base. Deve haver, na terminologia 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

214  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

de Bertrand Russell, “dados duros” nos quais se 

baseiam. E as impressões de Hume são esses “dados 

duros”, chamados por outro nome (AYER, 2003, p. 

57-58). 

 

A partir dessa análise, o ceticismo de Hume quanto ao que se 

percebe admite uma existência fundamental para os juízos, que são as 

próprias percepções, e que não é inteligível discutir existência além dessa 

concepção. O que ele propõe é um tipo de fenomenalismo, segundo 

Williges (2009, p. 19), como único recurso de investigação inteligível. 

Tudo o que pode ser conhecido são os dados que os sentidos apreendem e 

apresentam à mente, porém, os dados não conseguem demonstrar nada 

além desses fenômenos. 

 

 

Os argumentos céticos de Hume sobre a realidade do mundo externo 

 

Nesta parte trataremos dos elementos que contribuem como as 

causas da crença no mundo externo e o motivo de Hume assumir a postura 

cética. Será destacado o papel da imaginação como fundamento de todo 

pensamento acerca das questões de fato que se baseiam no instinto natural, 

bem como a importância do princípio de identidade na construção da 

realidade do mundo ao possibilitar um fundamento, que Hume entenderá 

como falacioso, que leva a mente a supor que os corpos são distintos da 

mente ao supor invariabilidade de determinadas percepções. 

 

 

Primeira crítica cética contra o realismo do mundo externo: memória 

e crença 

 

Hume define memória como “A faculdade pela qual repetimos 

nossas impressões da primeira maneira como as percebemos” (T, 1, 1, 3. 

1). Essa faculdade não preserva inteiramente os detalhes das impressões, 

mas conserva um grau considerável de semelhança, sendo um fundamental 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   215 

recurso para que a imaginação relacione as ideias das experiências 

passadas. 

A associação de ideias ocorre pelas constantes repetições 

observadas nos fatos, sendo que Hume considera como causa das 

associações de ideias o hábito. Quando são observadas experiências 

semelhantes, o hábito produz a propensão de que um objeto é causa de 

outro de forma que supõe a ideia de causalidade por meio despercebido da 

imaginação (I, 5, 1, 5). Esse raciocínio ocorre por abstrações, porém os 

objetos não existem como ideias simples, apenas como compostas, sendo 

que, as ideias compostas surgem por processos mentais. Isso ocorre porque 

as diferentes impressões simples guardadas na memória, que são utilizadas 

de maneira natural pela imaginação, formam representações causais 

involuntárias associando um caso ao outro e formulando ideias compostas. 

Esses juízos são arbitrários quando tenta descrever o funcionamento do 

mundo, e tem como base a suposição de que o futuro se assemelhará ao 

passado (I, 4, 2, 19). 

Segundo Hume, o que leva o pensamento a supor objetos distintos 

é um processo de causa e efeito que ocorre associando ideias simples, de 

modo a formar ideias composta. Porém, essa associação acontece de 

maneira despercebida na mente, o que leva a supor que essas percepções 

são simples. Porém, as principais ideias que produzem a noção de objetos, 

ao serem separadas em partes simples, não apresentam a ideia de objeto, 

mas apenas como algo dependente do próprio sujeito. 

Hume identifica três princípios que exercem influência no 

pensamento e fazem as conexões entre as ideias, sendo como causas 

internas de suas organizações. São eles: semelhança, contiguidade no 

tempo e no espaço e causa ou efeito: 

 
Um retrato conduz naturalmente nossos pensamentos 

para o original [semelhança]; a menção de um 

cômodo numa habitação leva naturalmente a uma 

indagação ou observação relativa aos demais 

[contiguidade]; e, se pensarmos em um ferimento, 

dificilmente conseguiremos evitar uma reflexão sobre 

a dor que o acompanha. [causa e efeito] (I, 3, 3). 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

216  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

 

Segundo o pensamento de Hume, esses princípios são universais e 

possibilitam os raciocínios acerca das questões de fato. Eles são 

responsáveis pela maneira como a mente se comporta diante do mundo a 

partir das experiências que chegam à memória. Quando alguém se depara 

com algo semelhante a um determinado registro passado, o raciocínio leva 

naturalmente a associar uma narrativa ou imagem a certo fato. Quando 

alguém caminha em direção a determinado lugar, os objetos da trajetória 

servem como auxílio para fortalecer a crença na existência do lugar e 

fazem com que as impressões na memória se tornem mais vívidas, e 

levando a pessoa a supor que o lugar realmente encontra-se naquele 

caminho. A relação de causa e efeito produz um raciocínio que, de certa 

maneira, faz uma representação pela semelhança, como o pensar na dor de 

um ferimento, e produz uma forte relação de percepções. Como o fato 

atual é muito semelhante ao que ocorreu no passado, o raciocínio acaba 

supondo uma lei metafisica: a causalidade. 

Esses princípios direcionam o pensamento sobre os fatos, mas 

alguém pode supor algo considerado falso no mundo ou não factual como 

a existência de uma quimera que pode ser compreendido a partir dos três 

princípios, porém isso ocorre devido a imaginação não ter limites para 

elaborar conexões entre percepções e formar ideias. Hume usa esse 

exemplo para mostrar que mesmo esses princípios não garantem segurança 

para supor realidade sem questioná-la. Porém o que diferencia alguns 

registros contidos na memória e na imaginação é a intensidade de 

segurança que a mente encontra nas percepções. As percepções mais 

intensas, Hume chamará de crença.  

A crença separa os elementos que as pessoas consideram fictícias 

das chamadas reais. Hume define assim o sentimento de crença na sua 

proposta teórica: 

 
[...] O sentimento de crença nada mais é que uma 

concepção mais intensa e constante do que a que 

acompanha as meras ficções da imaginação, e essa 

maneira de conceber provém de uma habitual 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   217 

conjunção do objeto com algo presente à memória ou 

aos sentidos (I, 5, 2, 13). 

 

É por meio da crença que a mente supõe que algo está de acordo 

com a realidade ou não, pois a crença sempre considera algo que está 

presente aos sentidos, por exemplo, uma ideia contida na memória será 

considerada verdadeira quando encontrar uma impressão correspondente, 

como a suposição do nascer do sol no outro dia. Com esses elementos, a 

mente é condicionada, pelo instinto natural, a acreditar que há um mundo 

externo que obedece a leis constantes. O que torna esse raciocínio possível 

é algo que pode ser chamado de inferência causal, que supõe uma perfeita 

relação entre as percepções que dizem respeito a questões de fato. 

Inferência que Hume classifica como arbitrária e sem qualquer garantia de 

sua universalidade. Somente a força do hábito é que garante tal 

possibilidade, mas como são noções não objetivas, essa suposição é alvo 

de questionamento. 

Embora os raciocínios acerca das questões de fatos demonstrem 

aparência de ordem, ao ser investigada a maneira como concebemos juízos 

sobre eles, o cético encontra meios para questionar aquilo que as pessoas 

consideram como crenças verdadeiras. A crença produz a sensação de 

regularidade e com isso um mundo independente, mas ao compreender os 

processos responsáveis por essa ideia, o mundo permanece como 

existência que depende de processos mentais. 

 

 

Segunda crítica cética contra o realismo do mundo externo: 

continuidade e distinção dos corpos 

 

Hume compreende como discussão realmente relevante a análise 

para identificar quais são as causas que nos induzem a crer na continuidade 

e distinção dos objetos da mente. A discussão humeana não considera se 

há ou não corpos porque, como foi demonstrado inicialmente, não se pode 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

218  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

conhecer nada além das percepções, mas somente questionar o porquê se 

atribui continuidade às mesmas quando não mais estão operando11. 

Há três possibilidades para supor a continuidade das percepções. A 

primeira é a do vulgo que considera os objetos o mesmo que as percepções 

dos sentidos. Essa noção foi mostrada ininteligível, porque, por um lado, 

as percepções são internas e descontínuas e por outro supor tal hipótese 

seria o mesmo que supor que os sentidos permanecem operando após 

cessarem de operar, o que é uma grande contradição. 

A segunda é a razão. Hume verifica se a razão, tal como Berkeley 

propõe, é o motivo de produzir a ideia de continuidade dos corpos. Para 

Hume, essa noção de continuidade dos corpos vem antes de qualquer 

raciocínio. Ele demonstra que os argumentos racionais são desconhecidos 

pela maioria do vulgo, que considera reais tudo aquilo que percebem, 

colocando o argumento berkeleyano como falso12. A constatação de Hume 

é que as pessoas depositam fé em seus sentidos através de uma relação 

produzida pela imaginação a partir de certas impressões peculiares (T, 4, 2, 

19-20). Essas impressões peculiares são a constância e a coerência de 

certas percepções que a imaginação utiliza para preencher as lacunas 

deixadas pela ausência de certas percepções, processo que se dá por um 

raciocínio causal, mediante os registros da memória. Esclarece Hume: 

 
[...] Ouço de repente um barulho como de uma porta 

girando sobre seus gonzos; pouco depois, vejo um 

mensageiro que vem em minha direção [...] jamais 

observei que esse barulho pudesse proceder de 

alguma coisa que não fosse o movimento de uma 

porta; concluo que o presente fenômeno contradiz 

toda experiência passada, a menos que a porta que me 

recordo ter estado do outro lado do quarto ainda exista 

[...] Recebendo uma carta, e ao abri-la, percebo pela 

letra e pela assinatura ter sido enviada por um amigo, 

 

11 Cf. SMITH, 1995, p. 112. 

12 Hume argumenta que antes mesmo de raciocinar, por meio do instinto natural, as pessoas 

já supõem existência de objetos independentes da mente (I, 12, 1, 7). 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   219 

que diz estar a duzentas léguas de distância. É 

evidente que eu não poderia dar conta desse fenômeno 

de maneira conforme a minha experiência de outros 

casos, sem desdobrar minha mente todo o mar e o 

continente que nos separam, e sem supor os efeitos e a 

existência contínua dos correios e barcas, de acordo 

com minha memória e observação (T, 1. 4, 2, 20). 

 

Esse exemplo mostra como as duas características das impressões 

possibilitam a noção de continuidades das coisas. A imaginação preenche 

toda a lacuna deixada pela ausência de percepções ou experiências 

registradas na memória. Como sempre percebemos que certas impressões 

continuam semelhantes após uma pequena ausência do uso dos sentidos, 

como o fechar dos olhos por um instante e ao abri-los as coisas 

continuarem semelhantes, ou o nascer do sol, que some por um tempo, mas 

repete o mesmo processo, as pessoas são levadas pelas experiências 

passadas a supor uma continuidade de fatos independente da mente. 

Quando uma percepção apresenta uma considerável diferença da 

anterior, a mente percebe coerência na mudança, como a do estado de uma 

fogueira deixada na lareira que se reduz a cinzas, o pensamento conduz a 

crer que houve continuidade do fato, pois em outro momento acompanhou 

a mudança do estado da fogueira. Quando não estava presente para 

observar essa mudança novamente, a mente interpreta como coerente a 

alteração por associar a fatos passados e só pôde ser dessa maneira porque 

os objetos permaneceram existindo mesmo na ausência das percepções 

supondo regularidade nos fatos. Mas, para Hume, essa regularidade com 

que se percebem as coisas é falaciosa. 

Os objetos dos sentidos, ao serem examinados com sutileza, 

mostram diferenças entre percepções presente e passadas, mas, para que a 

mente sinta conforto, a imaginação opera de maneira natural, fazendo uma 

passagem suave entre situações não percebidas e percebidas, para evitar 

contradições nas questões de fato, mesmo que seja supor, como no 

segundo exemplo narrado por Hume, uma conexão além do que foi 

experimentado, semelhante o percurso da carta através do mar. 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

220  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Para que essa noção possa ser aceita na mente, Hume considera 

que ela utiliza o pensamento a respeito do princípio da identidade. Para 

supor que a constância e a coerência das aparições dos corpos ocorrem por 

serem contínuas, a ideia de identidade produz uma perfeita regularidade e 

supõe que certos objetos permanecem os mesmos, sem alterações. Porém, 

esse juízo ocorre de modo semelhante à maneira como a imaginação 

produz representações perfeitas nas ideias dos objetos matemáticos. 

Mesmo nunca encontrando um triângulo perfeito, é concebível por meio de 

ajustes na mente tal pensamento (T, 4, 2, 22). 

Hume argumenta que a suposição da regularidade no mundo 

ocorre de maneira semelhante às relações de ideias, porém o juízo de cada 

uma produz um resultado diferente ao serem analisados detalhadamente. 

Como Hume considera as ideias menos vividas que as impressões (T. 1, 1, 

1. 1) e as associações de ideias sofrem forte influência da ação da 

imaginação (T. 1, 1, 4. 1-2) é possível criar uma ideia de regularidade 

perfeita, mas impossível de ser demostrada na experiência, porém, a mente 

supõe que os fatos são iguais às associações de ideias. O que diferencia as 

questões de fato das associações de ideias são os juízos que resultam de 

sua análise detalhada. As questões de fato, que acontecem no mundo, 

admitem qualquer outra noção sem implicar contradição, como a 

afirmação de que “o sol não nascerá amanhã”, pois, embora pareça 

absurda, devido a noção psicológica afirmar que nascerá, pela força que o 

hábito exerce na mente, é perfeitamente inteligível essa afirmação sem 

implicar contradição (I, 4, 1, 2), o que as relações de ideias, como juízos 

matemáticos ou lógicos, não pode admitir, pois grandezas como o 

quadrado da hipotenusa ser igual à soma dos quadrados dos catetos, é 

compreendido por qualquer raciocínio e não se admite outro resultado sem 

resultar em contradição evidente. 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   221 

Ao criticar o princípio de identidade13, Hume mostra como ocorre 

a falsidade da perfeita identidade. O princípio de identidade afirma que um 

objeto é o mesmo que ele próprio. Nesse predicado: o mesmo que ele 

próprio, não pode haver sujeito e predicado a não ser que a imaginação 

produza na mente uma falsa situação em que se atribui ao objeto qualidade 

que não existe pelo menos sem que a própria mente crie as condições 

necessárias para que o predicado “ele próprio” seja compreendido como 

qualidade de um objeto. Krauser e Becker (2006, p. 63) também criticam 

essa ideia do princípio de identidade concordando com Hume ao destacar 

que é impossível tratar percepções como idênticas, considerando que a 

interrupção de uma percepção a aniquila e a nova percepção, por mais 

semelhante que seja da anterior, é uma nova criação.  

Hume demonstra que um objeto apenas dá a ideia de singularidade 

e não de identidade, que não se pode predicar como qualidade “é o mesmo 

que ele próprio” de algo singular, a não ser que haja uma suposição mental 

involuntária que faz a ideia tornar-se possível, e muitos objetos dão a ideia 

de pluralidade, não sendo possível fazer com que a ideia de perfeita 

identidade seja retirada dessas impressões sem que ocorra associação de 

ideias para atribuir condições não observadas. Por isso, a associações de 

ideias são funções mentais e não acontecem fora da mente, o que 

impossibilita a atribuição de qualidade aos corpos independentemente do 

pensamento.  

O princípio da identidade, para Hume, ocorre quando a imaginação 

extrai da experiência a ideia de tempo, a partir do movimento e mudanças 

observadas, como sendo sucessão de momentos onde alguns corpos não 

sofrem alteração na sua forma, tamanho, cor e imagem durante um longo 

período de observação. A ideia de que o objeto é o mesmo que ele próprio, 

ou seja, A=A é formada quando as frequentes alterações observadas no 

 

13 Baxter (2006) chama atenção para análise de Hume aqui neste ponto. Segundo seu 

pensamento, a preocupação de Hume não é como a análise de Frege acerca da identidade, 

mas como as ideias atuam na mente por esse princípio a ponto de supor ideias fora da 

mente. 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

222  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

mundo em determinados corpos, a partir do que a mente interpreta, não 

afetam alguns objetos. Ocorre no pensamento um tempo imaginário, 

despercebido pela mente, que funciona mais rápido que o da observação, 

onde a imaginação se fixa em um corpo A e produz internamente uma 

sucessão de momentos mais rápida onde A ⸦ B, B é o tempo imaginário 

que está sofrendo constantes mudanças rápidas e A é a observação que não 

mudou na experiencia enquanto estava sendo percebida. O corpo que foi 

observado durante a experiência, A, que manteve suas qualidades, durante 

esse período, é imaginado como imutável, A=A, pois a imaginação se fixa 

nele o mantendo no pensamento como permanente, enquanto os outros 

corpos sofrem mudanças.  

Durante a alteração no tempo da experiencia, onde o corpo 

percebido, A, não apresenta modificações no tempo imaginário B que está 

acontecendo no pensamento, embora a impressão real, A, sofra alterações 

mínimas, A ≠ A, e muda as características não sendo possível ser 

constatada pela mente despercebida iludida pela imaginação, o objeto sofre 

mudanças quando analisado de maneira detalhada e criteriosa. Como 

ocorre a ideia do princípio da identidade na imaginação, logo se atribui 

uma identidade a certos objetos que mantém a mesma qualidade nas 

diversas passagens no tempo imaginário. O sujeito e o predicado são 

justificados, então, quando a mente admite que um corpo permanece com 

as mesmas qualidades na sucessão do tempo sem sofrer alteração. Hume 

considera que, só então, se pode atribuir a qualidade: “Um objeto é o 

mesmo que ele mesmo” (T, 1, 4, 2, 29), pela falsidade da imaginação. 

A regularidade proposta pela imaginação é falsa porque na 

experiência não se pode encontrá-la de maneira perfeita, a não ser que se 

estabeleça uma regularidade probabilística, pois mesmo nos casos em que 

os objetos aparecem como sendo semelhantes, não se pode atribuir que 

essa nova percepção é a mesma do passado. Ao analisar de forma 

criteriosa as novas percepções, elas admitem diferenças das outras 

semelhantes apreendidas no passado. Para que a constância e a coerência, 

juntamente com o princípio de identidade, possibilitem pensar na 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   223 

continuidade dos corpos, é necessária uma ação constante da imaginação 

para preencher todas as lacunas das experiências e produzir uma ilusória 

regularidade das situações que ocorrem nas questões de fato, porém a ideia 

que surge de relações causais, a partir dessas impressões com o princípio 

de identidade, ocorrem pelo instinto natural que foi considerado duvidoso 

por admitir contradições como possibilidades. A suposição de 

continuidade dos corpos não pode provar a existência distinta dos objetos, 

sem deixar aberto o campo para os céticos. 

Hume considera alguns elementos reais na discussão sobre “o que 

se pode conhecer”, como o reconhecimento da existência da ação realizada 

pelas forças desconhecidas da natureza na mente e no mundo. Essas forças 

existem, no entanto, não podem ser descritas de maneira intelectiva sem 

cair em contradições. Segundo Hume, as forças da natureza operam de 

certa maneira no entendimento, levando todos a crerem na existências dos 

corpos independente da mente (I, 5, 1, 8) apesar da mais profunda reflexão 

mostrar que não se pode conhecer o mundo como diferente das percepções 

e não ir além delas, e que a suposição de continuidade é formada por uma 

ilusão produzida pela imaginação, de modo que o ceticismo de Hume, o 

mitigado, tem a finalidade de rejeitar os falsos pilares do dogmatismo e 

produzir noções mais eficientes no progresso do conhecimento. Para tanto, 

Hume leva em consideração o reconhecimento da existência de forças da 

natureza que operam no mundo e podemos reconhecer, de certa maneira, 

sua ação. A grande dificuldade apresentada em seu discurso diz respeito às 

questões de fato, que pode ser pensada por diferentes maneiras sem admitir 

contradições, como a vontade de um homem apagar o sol, que admitem 

pensamentos contraditórios como possíveis sem implicar inconsistência 

lógica, apenas psicológica.  

A constante regularidade que as pessoas supõem perceber é um 

processo mental que ocorre pelo instinto natural. Essa regularidade ocorre 

por meio da ação efetiva da imaginação que consegue suavizar os conflitos 

deixados pela experiência referente às variações dessa. Porém essa 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

224  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

harmonia só ocorre na mente e estabelecem juízos sobre o mundo de 

maneira arbitrária. 

De acordo com Hume, “A imaginação é o fundamento de todo o 

sistema filosófico” (T 4, 4, 1). Para que um sistema seja eficiente, deve 

conter um número considerável de probabilidade de ser verdadeiro. 

Mesmo demonstrando as irregularidades que a imaginação disfarça acerca 

das questões sobre fatos, ela é responsável por juízos certos e invariáveis, 

tais como alguns juízos matemáticos e pode conduzir o entendimento nas 

questões sobre fatos produzindo a falsa impressão de perfeita regularidade. 

Embora em outros momentos de suas obras Hume pareça rejeitar tal 

pensamento, ele deixa como melhor maneira possível de tratar do 

conhecimento do mundo a forte crença produzida pelo instinto natural para 

superar o mais alto grau de ceticismo (I. 12, 3, 25) das questões de fato. A 

probabilidade, baseada em um número considerável de experiências 

semelhantes, também é apresentada, por alguns leitores do pensamento de 

Hume, para solucionar esse problema. 

 

 

Considerações finais 

 

Os argumentos céticos de Hume foram direcionados 

principalmente contra as noções do senso comum e o sistema filosófico 

acerca do mundo. A oposição se apresenta não como impossibilidade de 

existirem corpos, mas a maneira como os sistemas tentam justificar a 

noção de existência externa. Para Hume, não há como discutir a realidade 

diferente das percepções. Os sentidos produzem noções internas e 

dependem da mente para formar ideias, Hume afirma que “Se retirar todas 

as qualidades inteligíveis do objeto só restará um algo desconhecido” (I, 

12, 1, 16). Esse algo que Hume supõe, é o que pode ser pensado distinto da 

mente, algo sem forma, qualidade, tamanho, peso, ou qualquer qualidade 

que o pensamento produz e que não pode ser justificado por nenhum 

sistema filosófico satisfatoriamente sem recorrer a ideias compostas e ao 

que os sentidos mostram. As críticas direcionadas a Locke ocorreram 



Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   225 

devido à maneira insatisfatória com a qual este filósofo tentou justificar as 

qualidades primárias dos corpos em contraposição às qualidades 

secundárias. Hume entende que os únicos objetos do conhecimento são 

apenas as percepções e ideias, as quais são internas e descontínuas, e 

somente a partir delas é que se deve produzir os juízos sobre o mundo. 

Durante a investigação, a imaginação foi apresentada como o 

fundamento dos sistemas filosóficos acerca das questões de fato. Como ela 

apresenta coletâneas de variações, Hume considera como fundamento da 

existência do mundo a crença. Posteriormente, alguns autores procuraram 

solucionar o problema do ceticismo de Hume por meio do senso de 

probabilidade. Um desses autores é J. W. N. Watkins que avalia o número 

considerável de possibilidade de uma sentença ser verdadeira. A proposta 

de seu sistema é apresentar os requisitos necessários para esses juízos. 

Para Watkins (1990, p. 14), o ceticismo de Hume deriva da 

conjunção das três proposições seguintes: não há verdades sintéticas ‘a 

priori’ a respeito do mundo externo; qualquer conhecimento genuíno que 

tenhamos do mundo externo deve ser derivado, em última instância, da 

experiência perceptiva; só são válidas derivações dedutivas. Ele chama 

atenção também ao resultado de pôr o mundo em questão, pois torna os 

juízos científicos instáveis, pois há a necessidade de existir regularidade 

para formular os métodos científicos. Hume considera como maneira 

adequada para tratar do problema a probabilidade. 

A irregularidade que o mundo apresenta coloca o método indutivo 

como ineficiente para o conhecimento14. Hume considera que a 

experiência deve ser o critério último para justificar uma afirmação acerca 

do conhecimento sobre fatos, porém o critério se reduz ao probabilismo. 

Watkins afirma que a filosofia de Hume admite um recurso de certeza 

sobre o mundo que é o como “Uma bússola no mar de incertezas (1990, p. 

17). Para Hume, o único recurso que conduz os homens nas afirmações 

 

14 Owens (2000) chama atenção para o problema gerado pelo ceticismo acerca do mundo 

uma vez que ao colocar como incertos a regularidade das percepções não se pode concluir 

da experiência universalidade nos juízos sobre questões de fatos. 



Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

226  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

sobre questões de fato é o instinto natural que, mesmo diante do ceticismo, 

conduz os homens a considerarem o mundo como real. A afirmação de 

Bertrand Russel de que o ceticismo de Hume é logicamente impecável, 

mas psicologicamente impossível (WATKINS, 1990, p. 16), ocorre porque 

o instinto natural é mais forte que qualquer ceticismo.  

Hume verifica até que ponto é possível utilizar o instinto natural 

para conduzir o pensamento sobre o mundo, pois é por essa força 

desconhecida que desde as civilizações mais antigas e, até mesmo entre os 

animais, que se supõe que as percepções são realidades em si. Por meio 

desse instinto, até o cético mais extremo não consegue viver sem 

considerar em algum momento a realidade do mundo. 

Nas Investigações acerca do entendimento humano, obra posterior 

ao Tratado, Hume defende um tipo de ceticismo que ele chama de 

“ceticismo acadêmico”, que avalia todos os problemas sobre as questões 

de fato de maneira moderada e bastante detalhada, com a intenção de 

corrigir todos os erros produzidos pelo dogmatismo e produzir também 

progresso para o conhecimento, diferentemente do ceticismo pirrônico 

que, para o autor, levaria a Humanidade à extinção, caso fosse levado em 

conta. Após avaliar que sustentar uma realidade distinta da mente é algo 

destituído de argumentos inteligíveis e acaba em falácias, concluímos que 

a probabilidade, proposta por Watkins, torna-se o recurso mais adequado 

nos juízos sobre questão de fatos e o problema quanto a existência do 

mundo. 

 

 

Referências 

AYER, Alfred Jules. Hume. São Paulo: Loyola, 2003. 

BAXTER, Donald L. M. Identity, Continued Existence, and the External World. 

Oxford: Blackwell Publising, 2006. DOI: 

https://doi.org/10.1002/9780470776377.ch7. Disponível em: 

https://www.collegiofonda.it. Acesso em: 12 fev. 2021.  

BERKELEY, George. Tratado sobre os princípios do conhecimento Humano.  

São Paulo: Abril Cultural, 1973. 

https://doi.org/10.1002/9780470776377.ch7
https://www.collegiofonda.it/


Dener de Souza Borges 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   227 

CACHEL, Andrea. Teoria e experiência na ciência da natureza humana de Hume. 

Ética e filosofia política, Juiz de Fora, v. 1, n. 19, p. 28-41, 2016. DOI: 

https://doi.org/10.34019/2448-2137.2016.17637. Disponível em: 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia/issue/view/737. Acesso em: 12 

fev. 2021. 

CACHEL, Andrea. Crença no mundo exterior: um diálogo entre Hume e 

Berkeley. Princípios, Natal, v. 14, n. 21, p. 125-146, 2007. Disponível em: 

https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/495/427. Acesso em: 12 fev. 

2021. 

CACHEL, Andrea. Qualidades Primárias e Secundárias em Hume: o problema da 

objetividade. Revista Sképsis, Salvador, n. 6, p. 49-66, 2011. Disponível em: 

http://philosophicalskepticism.org/wp-

content/uploads/2014/06/3qualidades_primarias.pdf. Acesso em: 12 fev. 2021. 

COVENTRY, Angela M. Compreender Hume. Trad. Hélio Magri Filho. 2. ed. Rio 

de Janeiro: Vozes, 2009. 

HUME, David. Investigações sobre o entendimento Humano e sobre os princípios 

da moral. Trad. José Marques. São Paulo: Unesp, 2004. 

HUME, David. Tratado da natureza Humana. Trad. Débora Danowski. 2. ed. São 

Paulo: Unesp, 2009. 

KRAUSE, Décio; BECKER, Jonas. Hume, Schrödinger e a individuação de 

objetos físicos. Revista Eletrônica Informação e Cognição, Porto Alegre, v. 5, n. 

2, p. 59-71, 2006. DOI: https://doi.org/10.36311/1807-8281.2006.v5n2.741. 

Disponível em: https://brapci.inf.br/index.php/res/v/70984. Acesso em: 12 de fev. 

2021. 

LOCKE, John. Ensaios acerca do entendimento Humano. Trad. Anoar Aiex. São 

Paulo: Nova cultural, 1999. 

MCCANN, Edwin. A teoria lockeana dos corpos materiais. Trad. Marco Antonio 

Franciotti. Cambridge: Cambridge University Press, 1994. Disponível em: 

http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/FILOS

OFIA/Artigos/teoria_locke.pdf. Acesso em: 10 fev. 2021.  

OWENS, David. Self-knowledge, externalism and scepticism, II - Scepticisms: 

Descartes and Hume. Aristotelian Society, Oxford, v. 74, n. 1, p. 119-142, 2000. 

DOI: https://doi.org/10.1111/1467-8349.00066. Disponível em: 

http://eprints.whiterose.ac.uk/1211/. Acesso em: 11 fev. 2021. 

PEREIRA, Oswaldo Porchat. Rumo ao ceticismo. São Paulo: UNESP, 2007. DOI: 

https://doi.org/10.7476/9788539304486.  

https://doi.org/10.34019/2448-2137.2016.17637
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia/issue/view/737
https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/495/427
http://philosophicalskepticism.org/wp-content/uploads/2014/06/3qualidades_primarias.pdf
http://philosophicalskepticism.org/wp-content/uploads/2014/06/3qualidades_primarias.pdf
https://doi.org/10.36311/1807-8281.2006.v5n2.741
https://brapci.inf.br/index.php/res/v/70984
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/FILOSOFIA/Artigos/teoria_locke.pdf
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/FILOSOFIA/Artigos/teoria_locke.pdf
https://doi.org/10.1111/1467-8349.00066
http://eprints.whiterose.ac.uk/1211/
https://doi.org/10.7476/9788539304486


Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo externo 

228  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 201-228, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

SMITH, Plínio Junqueira. O ceticismo de Hume. São Paulo: Loyola, 1995. 

WATKINS, John William Nevill. Ciência e ceticismo. Trad. Ceboleir. Lisboa: 

Calouste Gulbenkian, 1990. 

WILLIGES, Flávio. Razão e Natureza: uma análise dos conceitos de percepção, 

crença e existência externa na filosofia de David Hume. Santa Cruz do Sul: 

EDUNISC, 2009. Disponível em: 

http://repositorio.unisc.br:8080/jspui/handle/11624/1750. Acesso em: 11 fev. 

2021. 

ZATERKA, Luciana. Robert Boyle e John Locke: Hipótese corpuscular e filosofia 

experimental. Circumscribere International Journal for the History of Science, 

São Paulo, v.1, p. 58-66, 2006. Disponível em: 

https://lucianazaterka.com.br/pdf/lzaterka-circumscribere.pdf. Acesso em: 11 fev. 

2021. 

 

 

Data de registro: 12/02/2020 

Data de aceite: 22/05/2020 

http://repositorio.unisc.br:8080/jspui/handle/11624/1750
https://lucianazaterka.com.br/pdf/lzaterka-circumscribere.pdf


Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   229 

  Da temporalidade imanente ao tempo objetivo 

do mundo em Husserl1 
 

 

Marcelo Rosa Vieira* 

 

Resumo: O texto analisa o modo como a teleologia, na concepção de Husserl, 

opera na subjetividade conforme a forma originária da temporalidade. 

Apresentamos uma breve discussão dos textos em que o tempo é descrito como 

estrutura interna do ser da consciência, concentrando-nos nas Vorlensungen zur 

Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins. O objetivo é compreender a teoria 

transcendental desenvolvida por Husserl para resolver os problemas relacionados 

à possibilidade do conhecimento no tempo, e o modo como a temporalidade do 

mundo é constituída teleologicamente pela consciência a partir da temporalidade 

imanente. 

 

Palavras-chave: Fenomenologia; Temporalidade; Teleologia; Subjetividade. 

 

 

De la temporalité immanente au temps objectif du monde chez Husserl 

 

Resumé: Le texte analyse comment la téléologie, dans la conception de Husserl, 

opère sur la subjectivité selon la forme originelle de la temporalité. Nous 

présentons une brève discussion des textes dans lesquels le temps est décrit 

comme la structure interne de l’être de conscience, en nous concentrant sur le 

Vorlensungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins. L’objectif est de 

comprendre la théorie transcendantale développée par Husserl pour résoudre les 

problèmes liés à la possibilité de la connaissance dans le temps, et la manière dont 

 

1 O presente texto é resultado parcial da pesquisa de doutorado realizada no Instituto de 

Filosofia (IFILO) da Universidade Federal de Uberlândia, sob a orientação do professor 

Alexandre Guimarães Tadeu de Soares. 

* Doutorando pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Professor em Universidade 

Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: marcelroust@hotmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/8338450413424027. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5168-9448.  

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-56639 

  

  

mailto:marcelroust@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/8338450413424027
https://orcid.org/0000-0002-5168-9448
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-56639
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-56639


Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

230  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

la temporalité du monde se constitue téléologiquement par la conscience de la 

temporalité immanente. 

 

Mots-clés: Phénoménologie; Temporalité; Téléologie; Subjectivité. 

 

 

Introdução 

 

A análise da consciência do tempo é uma das questões mais 

delicadas de toda a fenomenologia. Trata-se, nas palavras de Husserl, de 

uma antiquíssima cruz da psicologia descritiva e da teoria do conhecimento, 

a qual impõe uma esfera fechada de problemas de excepcional dificuldade; 

de modo que ainda hoje se pode afirmar com Santo Agostinho: Quid est 

ergo tempus? si nemo a me quaerat, scio, si quaerenti explicare velim, 

nescio (Que é, pois, o tempo? Se ninguém me pergunta, eu sei; mas se quiser 

explicar a quem indaga, já não sei)2. O paradoxo que se revela em tal 

constatação é o fato de que o tempo, por um lado, é a coisa mais óbvia e 

conhecida de todas, mas, por outro lado, ele nos enreda nas mais estranhas 

dificuldades assim que procuramos conduzir essa obviedade a uma clara 

evidência. A obviedade torna-se então um enigma. 

Os problemas relacionados à consciência do tempo podem de início 

ser colocados em três níveis diferentes: a (I) percepção dos objetos 

temporais; (II) a percepção do tempo em si mesmo; e (III) a temporalidade 

da própria percepção. O que leva a uma excruciante ambiguidade entre a 

temporalidade imanente dada na consciência e a temporalidade dos objetos 

no mundo: qual é a correta relação entre o tempo objetivo e a consciência 

subjetiva do tempo? Como o objeto temporal pode ser constituído 

subjetivamente? Qual é o conteúdo e o teor fenomenológico das vivências 

temporais? 

As Lições de 1905 para uma Fenomenologia da Consciência 

Interna do Tempo (publicadas como Husserliana X) são o primeiro trabalho 

 

2 AGOSTINHO. Confessiones, Lib. XI, cap. 14. [Nota da Hua.] 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   231 

de Husserl a se ocupar de tais questões. Merleau-Ponty considera esse texto 

o mais belo de toda fenomenologia. No entanto, isso não significa que as 

Lições sejam o texto privilegiado para a compreensão da doutrina 

husserliana do tempo. As razões para isso são várias. Em primeiro lugar, as 

Lições são compostas de duas partes, A e B, das quais somente a primeira 

parte, de 130 páginas, possui uma coerência redacional e sistemática, sendo 

que a parte B, de 248 páginas, não é mais do que um conjunto de 

manuscritos fragmentados, anotações e reflexões que não receberam uma 

articulação interna. A tarefa de reunir num todo coerente as duas partes está 

ainda para ser feita; além disso, a falta de unidade entre elas dificulta uma 

necessária interpretação de conjunto. Em segundo lugar, a organização da 

parte A das Lições em seções e capítulos não é de autoria do próprio 

Husserl, e sim de Edith Stein, sua assistente na época; o que significa que a 

forma e a composição da obra não foram concebidas pelo próprio filósofo. 

Em terceiro lugar, as Lições, que datam de 1905 e que foram concluídas em 

1910, só foram publicadas em 1928 por Martin Heidegger, 18 anos mais 

tarde. Coloca-se então o problema: por que o silêncio sobre a obra por quase 

duas décadas? Husserl admite em diversas ocasiões que ele julgava as 

Lições um trabalho incipiente e imaturo não digno de ser publicado. O que o 

fez, porém, mudar de ideia em 1928, e permitir sua publicação? Mas Husserl 

ele mesmo confessa que as Lições não constituem seu texto principal sobre o 

problema do tempo, ao pedir a Roman Ingarden nos anos 20 que preparasse 

para publicação um conjunto de manuscritos estenografados – em torno de 

600 páginas – que ele chamou de sua obra capital sobre a questão do tempo. 

Tratava-se dos manuscritos de Bernau, (Die Bernauer Manuskripte über das 

Zeitbewusstsein), um conjunto de apontamentos que datam de 1917-1918 e 

que se ocupa dos problemas mais difíceis da fenomenologia. 

Nesses manuscritos, Husserl está preocupado em elevar a 

problemática do tempo ao nível da fenomenologia transcendental, daí ele 

retoma e desenvolve sua fenomenologia anterior esboçada nas Lições. A 

obra se divide numa Introdução sobre “O Problema do Tempo 

Transcendental”; numa primeira seção consagrada à “Análise do Tempo 

Imanente”; numa segunda seção sobre “A Constituição do Tempo 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

232  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Imanente”; e numa terceira seção sobre “A Autoconstituição da Consciência 

Interna do Tempo”. São apresentadas novas intuições decisivas que dizem 

respeito principalmente à consciência do tempo “protencional” orientada 

para o futuro em seu entrelaçamento com a consciência “retencional” do 

passado. Outros assuntos são também tratados como: (I) o ego individual 

como mônada e a intersubjetividade transcendental, na qual um tempo 

intersubjetivo é sempre constituído para todos; (II) o enfrentamento da 

aporia aristotélica da regressão ao infinito; (III) a definição especificamente 

noemática das modalidades do tempo, que levaria Husserl a uma 

fenomenologia da individuação. Pela primeira vez, Husserl também dedica 

investigações aprofundadas à conexão entre a corrente temporal primordial e 

a autotemporalização. Os textos constituem em suma uma fenomenologia da 

consciência do tempo em uma nova perspectiva “genética”, que não é 

apenas baseada no paradigma da percepção, mas também se volta para os 

atos da memória e da fantasia. 

Embora o texto das Lições de 1905 constitua uma etapa prévia cujos 

resultados são provisórios em vista dos estudos posteriores, isso não diminui 

sua importância para a compreensão da problemática e da abordagem 

fenomenológica fundamental da questão do tempo. Husserl ele mesmo 

declara numa nota em Lógica Formal e Transcendental que as Lições para 

uma Fenomenologia da Consciência Interna do Tempo haviam apreendido e 

explicitado o essencial da questão. Por isso sua relevância não deve ser 

menosprezada. 

Apresentando de forma concisa o conteúdo da obra, pode-se dizer 

que a investigação que comanda as Lições é a da “origem do tempo” 

(Ursprung der Zeit), tomada como pergunta gnosiológica e não como uma 

interrogação sobre a origem psicológica da “nossa” representação. O seu 

primeiro passo na fenomenologia do tempo consiste num pré-esboço da 

Epoché, a saber, numa “eliminação do tempo objetivo”. Esta eliminação é 

uma mudança de atitude essencial para um exame fenomenológico. O que 

deve ser colocado fora de circuito nessa exclusão são as suposições, as 

crenças e estipulações prévias sobre o tempo objetivo. No entanto, elas não 

são declaradas falsas: o fenomenólogo apenas tem que se abster de julgá-las. 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   233 

Portanto, o assunto da análise fenomenológica do tempo não será o tempo 

universal, o tempo cronológico real, o tempo da natureza no sentido das 

ciências naturais nem o da psicologia como a ciência natural da alma. 

 

 

O problema do tempo na tradição 

 

O problema do tempo pode ser meditado, basicamente, a partir de 

dois tipos de consideração filosófica: de um ponto de vista gnosiológico, 

relacionado ao conhecimento das coisas no tempo; e de um ponto de vista 

ontológico, relacionado ao ser ou existência das coisas temporais. 

Na tradição, há duas posições clássicas que se opõem no que diz 

respeito ao estatuto ontológico do tempo. A primeira delas é o mobilismo 

radical de Heráclito, para quem o devir é uma característica estrutural 

cosmológica. Segundo esse princípio, todo universo encontra-se num estado 

de perpétuo escoamento, tudo flui, tudo se move (panta rhei), logo, não é 

possível banhar-se duas vezes no mesmo rio. Isso significa que não é 

possível atingir o conhecimento pelos sentidos, pois estes captam apenas a 

aparência das coisas, as quais não cessam de mudar. 

A segunda posição é a do imobilismo radical de Parmênides, para 

quem o devir não existe, pois o ser, que engloba todas as coisas, é imóvel, 

uno, imutável e eterno. De acordo com esse princípio, “o ser é” e “o nada 

não é”, portanto, não há passado nem futuro, pois o passado, sendo aquilo 

que foi e não é mais, é um nada, e o futuro, sendo aquilo que não é e que 

ainda será, é também um nada. O nada, pela sua própria definição, não 

existe. Da definição do ser, por sua vez, segue-se que ele existe 

necessariamente como um perpétuo presente, uma esfera totalmente 

fechada, em eterno repouso, sempre homogênea e sempre idêntica a si 

mesma. O tempo, que é atestado pelos nossos sentidos, não passa de uma 

aparência sem valor de realidade. 

As duas posições, que são diametralmente opostas na ordem do ser, 

cruzam-se, porém, numa mesma concepção quanto à ordem do conhecer, 

pois tanto Heráclito quanto Parmênides entendem que a verdade situa-se 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

234  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

acima do aspecto temporal das coisas. Para alcançá-la gnosiologicamente, a 

razão humana deve elevar-se para além dos sentidos e captar o Logos 

imutável que governa o mundo. 

Platão busca superar a oposição entre Heráclito e Parmênides, e ao 

mesmo tempo conciliar a posição de ambos. Ele soluciona o problema a 

partir da metafísica das formas eternas, segundo a qual a realidade sensível 

depende da realidade inteligível, que está acima do tempo e não encontra-se 

submetida à mudança que atinge as coisas temporais. O tempo, por 

conseguinte, é definido por Platão como “a imagem móvel da eternidade”. 

Aristóteles, por sua vez, aponta como erro fundamental dos eleatas, entre os 

quais Parmênides, a suposição de que o ser se diz em apenas um sentido, e 

não segundo múltiplos significados distintos e não redutíveis uns aos outros. 

Ao propor que o ser se diz de várias maneiras (em sentido substancial, 

categorial, lógico, e como potência e ato), Aristóteles formula sua própria 

solução do problema do tempo e resolve a contradição entre as teorias de 

Heráclito e Parmênides. 

No entanto, a visão do universo como fluxo, proposta por Heráclito, 

desperta posteriormente na história da filosofia um sem-número de filosofias 

do devir, do vir-a-ser, direta ou indiretamente influenciadas pelo “obscuro” 

pensador de Éfeso. Entre os pensadores modernos que reabilitam a filosofia 

do devir encontra-se Henry Bergson. 

Na sua obra A Evolução Criadora, Bergson diz que a filosofia grega 

se via em sérios embaraços diante da questão do tempo e começou por 

renunciar ao desafio de resolvê-la. Daí a decisão dos pré-socráticos em 

condenar o devir como ilusório e manter a ideia de uma realidade inteligível 

que não está no tempo. O mesmo espírito de recuo diante do enigma do 

tempo viria animar a atitude de considerável parte da filosofia ocidental. 

 

Como o devir choca os hábitos do pensamento e 

dificilmente se insere nos moldes da linguagem, 

declararam-no irreal. No movimento espacial e na 

mudança em geral viram apenas ilusão. Podia atenuar-

se esta conclusão sem mudar as premissas; dizer que a 

realidade muda, mas que não deveria mudar. A 

experiência coloca-nos em presença de um devir: é esta 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   235 

a realidade sensível. Mas a realidade inteligível, aquela 

que devia existir, é ainda mais real, e essa, dir-se-á, não 

muda. Por detrás do devir qualitativo, do devir 

evolutivo, do devir extensivo, o espírito deve procurar 

aquilo que é refratário à mudança: a qualidade 

definível, a forma ou essência, o fim (BERGSON, 

1971, p. 306). 

 

Na visão de Bergson, Platão teria feito a opção radical de só admitir 

uma ciência possível nos domínios da matemática e da geometria, as quais 

operam com essências lógicas eternas e imutáveis. O conhecimento válido, 

na sua visão, seria aquele que possui a precisão, a exatidão e a imutabilidade 

do eidos (εἶδος) matemático. Para Platão, a ciência consiste num acervo 

unificado de conhecimentos cuja característica é a verdade e a justificação 

racional. Essa ciência, portanto, deve ocupar-se com aqueles conhecimentos 

que podem ser rigorosamente verificados e demonstrados, ou seja, aqueles 

que se enquadram no modelo de racionalidade matemática que opera apenas 

com formas abstratas. A partir dessa definição, exclui-se então da classe das 

ciências todos os conhecimentos que surgem da experiência porque eles 

estão sujeitos à ação do devir, ou seja, aparecem e desaparecem conforme a 

sucessão dos instantes no tempo. 

Platão fundamenta sua ideia de ciência em uma realidade inteligível 

não atingida pela mudança que a duração imprime no mundo sensível. A 

investigação científica, assim, deve ocupar-se do necessário e não do 

contingente, ela tem um caráter lógico e não empírico. A doutrina de Platão 

aceita a existência de apenas quatro disciplinas científicas verdadeiras: 

Aritmética, Geometria, Astronomia e Harmonia. As duas primeiras de 

orientação puramente matemática, e as outras duas ligadas à experiência, 

mas que devem ajustar-se o mais possível ao modelo matemático das 

primeiras. A ciência platônica deve estudar a realidade inteligível, eterna e 

imutável, e não a realidade sensível, porque esta é ilusória e nossa razão 

aconselha não confiar no testemunho precário dos nossos sentidos. Tudo 

isso leva Platão a concluir que “não há ciência da natureza”. Esta posição 

radical seria a única possível diante do problema do tempo, que parece 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

236  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

insolúvel, uma vez que movimento e mudança opõem-se firmemente ao 

princípio das ciências que é buscar verdades eternas e universais. 

Dessa posição, está-se sempre a um passo de radicalizar o 

platonismo, rejeitar o tempo como ilusão e admitir como conhecimento 

apenas as essências lógicas e matemáticas. A outra opção é atribuir à 

instância temporal a própria substância real do mundo: a verdade está no 

devir, na própria transformação do ser. Bergson decidiu acolher essa ideia. 

Ele coloca-se no ponto de vista diametralmente oposto ao de Platão e busca 

constituir uma filosofia do devir (devient), da duração. O tempo é um 

continuum de evolução que abrange todo o universo e engendra formas 

sempre novas e imprevisíveis. O homem, na evolução, foi constrangido a 

operar com a matéria inerte para sobreviver e teria assim adaptado seu 

pensamento aos processos mecânicos do trabalho. Sua inteligência evoluiu 

ajustando-se à matéria imóvel e ao mecanicismo da vida prática. Ele tanto 

habituou-se a manejar o fixo que só entende algo agora em termos de inércia 

e não de movimento. Por conseguinte, a mente humana cria uma imagem 

desfigurada do mundo porque passa a representá-lo de acordo com as 

exigências do trabalho. O mundo é uma oficina: daí as origens psicológicas 

da física matemática.  

O dilema que Bergson levanta é menos quanto à possibilidade do 

conhecimento no tempo do que à possibilidade deste conhecimento, uma vez 

instituído, deformar o aspecto real do mundo e ir na contramão da meta que 

se punha de início de tentar explicá-lo. Isso porque a inteligência, na 

evolução, haveria contraído um hábito cinematográfico de pensar, de modo 

que todo o seu saber é constituído por meio da fixação de momentos 

privilegiados da duração em “formas”, em “conceitos”, os quais são 

repousos e paragens possíveis do devir. Ela tira instantâneos de momentos ao 

longo da continuidade, pensa o devir como uma quantidade discreta, e 

acomodando-se a essa atividade, já não se torna capaz de pensar a 

continuidade em si. 

Para Bergson, a duração é indecomponível aos seus momentos, ela é 

irredutível às formas que o pensamento fixa. Não é possível reconstituir o 

devir, que está fazendo-se continuamente, com momentos já feitos 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   237 

compilados a partir de “pausas” da realidade movente. A filosofia grega, no 

entanto, decide instalar-se no imutável, por isso, busca nas formas 

inteligíveis “A visão estável da instabilidade” (BERGSON, 1971, p. 306). 

Ela prefere assim qualificar as ideias de reais, ao passo que reserva para as 

coisas que duram o título de irreais, como sombras ou ilusões, como 

projeções na “parede da caverna”. A suposição de Bergson é de que Platão 

teria se abandonado aos hábitos naturais da inteligência, ao “instinto 

cinematográfico” do pensamento, daí seu projeto de ciência prescinde do 

estudo da natureza porque “O domínio físico é o domínio lógico estragado”, 

e porque o tempo, a “Imagem móvel da eternidade”, seria uma oscilação 

indefinida, uma degradação das ideias puras que constituiriam o “Equilíbrio 

teórico do ser” (BERGSON, 1971, p. 308-311).  

A essa altura, começamos a avistar já os difíceis problemas que 

Husserl encontra pela frente. O tempo parece constituir o enigma dos 

enigmas. Haverá uma conciliação possível entre tempo e conhecimento, ou a 

filosofia ver-se-á sempre constrangida a escolher entre dois extremos – entre 

o essencialismo e o devir? Husserl designa a fenomenologia de ciência 

eidética, ele busca redimir as essências e a lógica pura contra o naturalismo. 

A redução fenomenológica inclui a redução eidética (a redução às essências) 

como uma de suas etapas. É possível, porém, conciliar a ciência eidética 

com o fato do tempo e da duração? Como, então, reabilitar o conhecimento 

das essências sem recair no idealismo platônico? Como, então, contornar o 

impasse em que a teoria de Bergson deixa a filosofia das ideias? O tempo 

não seria, de fato, um obstáculo ao conhecimento? Como é possível 

conhecer o que não cessa de mudar? 

São algumas das questões que surgem logo de saída. Mas veremos 

que a fenomenologia se comporta em relação a elas de forma original sem 

decidir-se a favor de qualquer um dos dois extremos: do essencialismo 

platônico ou do devir radical. O projeto de ciência eidética, primeiramente, 

não é incompatível com a realidade factual do tempo, não precisa recorrer à 

ideia de um lugar hiperurânico (ὑπερουράνιος τόπος) das ideias para tentar 

solucionar o problema. Husserl não propõe idealizar um momento do 

fenômeno em detrimento dos outros. Seu método de ideação não é dessa 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

238  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

natureza. Bergson exagera ao afirmar que o pensamento é inteiramente 

mecânico e só se apodera conceitualmente de formas inertes. Para Husserl, a 

intuição da essência de qualquer objeto é inseparável da percepção dele no 

mundo e, destarte, essa essência incorpora mesmo as qualidades individuais, 

assimétricas, inexatas, dadas na experiência sensível. 

A crítica que Bergson dirige ao essencialismo não se aplica a 

Husserl, portanto, porque estava nos planos deste último distinguir as 

essências morfológicas daquelas físico-geométricas. Enquanto a exatidão, a 

perfeição, o rigor, pertencem à essência geométrica, a essência morfológica 

refere-se ao objeto da percepção, por isso, ela inclui as qualidades sensíveis 

dele com toda a margem de indeterminação que lhes é inerente. O objeto 

temporal móvel, mutável, possui assim mesmo uma essência aproximativa e 

vaga que consegue exprimi-lo. Vemos isto acontecer frequentemente em 

biologia ou geologia: o objeto sendo chamado de chanfrado, sinuoso, 

lenticular, escantilhado, rugoso etc. Fazemos uso de tais noções quando 

precisamos descrever algo na percepção. Husserl denomina tais conceitos de 

morfológicos, pois eles admitem certa margem de imprecisão, são flexíveis 

de acordo com a experiência. 

A geometria analisa um espaço idealizado composto de figuras 

perfeitas: triângulos, retângulos, círculos, retas, curvas etc. O espaço da vida 

concreta, porém, só se deixa representar pelas essências morfológicas. Estas 

incluem os predicados inexatos tais como gradações de cor, de grandeza, de 

temperatura, elas possuem a plasticidade exigida para retratar as qualidades 

indeterminadas do objeto que, como tais, são assimiladas ao Eidos 

morfológico dele. Como diz Lévinas: “O pensamento essencial de Husserl 

consiste em afirmar o primado das essências inexatas, morfólogicas, sobre as 

essências exatas, matématicas” (LÉVINAS, 1994, p. 172). Ou seja, a 

essência de caráter geométrico, criticada por Bergson, é uma essência 

derivada. O objetivo de Husserl é determinar sua ciência eidética a partir das 

essências originárias que estão na base de todo conhecimento possível. A 

partir dessa conquista primeira sobre o idealismo platônico, veremos, daqui 

em diante, como a tese fenomenológica das essências se comporta em 

relação ao problema da temporalidade. 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   239 

A temporalidade imanente 

 

Husserl enfrenta o problema do tempo em termos diferentes 

daqueles da tradição filosófica. Como diz Alves (2008, p. 163), “A questão 

da consciência do tempo será reconvertida na questão da temporalidade da 

consciência”, a qual está relacionada com o problema da possibilidade do 

conhecimento e solicita uma “inquirição gnosiológica (eine 

erkenntnistheoretische Frage) sobre a experiência subjetiva do tempo, 

enquanto lugar da sua constituição originária”. Husserl se empenha na busca 

pela origem do tempo – isso implica a necessidade de clarificar o modo de 

auto-constituição temporal da subjetividade, a questão da intencionalidade 

enquanto vivido temporal da consciência. 

Para Alves, são três modalidades de visada intencional que entram 

em consideração na investigação husserliana do tempo: 

 

1º as vivências pelas quais o tempo é visado (os 

caracteres de ato e os conteúdos primários da apreensão 

de tempo), 2º as formas em que o temporal aparece, ou 

seja, é intuitivamente dado (o fenômeno da “fluência”, 

as modalidades temporais do presente, passado e 

futuro), 3º a constituição de um tempo objetivo uno 

enquanto Naturzeit e Weltzeit (os processos de 

idealização que conduzem à posição de um tempo do 

mundo) (ALVES, 2008, p. 154). 

 

Husserl parte de uma confrontação com as teorias de Alexius 

Meinong e de Franz Brentano. A distinção de Meinong entre objetos 

distribuídos e não distribuídos temporalmente, assim como as discussões de 

Brentano sobre as associações originárias na constituição do “tempo-

presença”, iriam exercer um papel crucial na reflexão feita nas Lições. 

Husserl critica em Meinong, em primeiro lugar, o pressuposto naturalista de 

que o tempo e sua contínua fluência ocorrem “em si”, “fora” da consciência, 

enquanto formações objetivo-mundanas, e que, em retorno, o que dele se 

retém na consciência é simplesmente o seu resultado morto: a pura série dos 

pontos-agora como justaposição de unidades atomizadas. Em segundo lugar, 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

240  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

a convicção de que a percepção se encerra na momentaneidade do agora, 

ideia que, por sua vez, supõe que o agora deve ser compreendido 

pontualmente, como algo que se limita à fase atual de um objecto temporal. 

Brentano, por sua vez, tem uma dupla tese: que a consciência do 

passado corresponde a uma consciência de imagem e que a diferença que 

existe entre presente e passado deve ser dada no próprio teor positivo do 

conteúdo de consciência, trata-se de uma modificação que afeta o conteúdo e 

o altera, e essa modificação corresponde justamente à determinação 

temporal. Brentano fala de “representações mnemônicas” que, operadas pela 

imaginação, duplicam a percepção anterior numa sucessão, voltando a 

reproduzi-la junto ao conteúdo perceptivo atual. O mais crucial na teoria de 

Brentano é a ideia de alteração de conteúdo. Quando ouvimos uma melodia, 

por exemplo, mantemos a “fantasia” de cada acorde já passado para associá-

la com o acorde atual. O som que acabou de soar reaparece modificado e 

vem ligar-se à cadeia contínua das demais representações da música. Pois se 

os sons “Permanecessem sem modificação, teríamos nós então, em vez de 

uma melodia, [...] uma amálgama desarmônica de sons, tal como a 

obteríamos se todos os sons já soados tocassem simultaneamente” 

(HUSSERL, 1994, p. 46). 

A posição de Brentano sobre a função da fantasia como a origem de 

nossa representação do tempo é recusada por Husserl. Para este, o conceito 

de imagem confere a ela um caráter psicológico que se mostra insuficiente 

para descrever a temporalidade num nível mais fundamental. Enquanto a 

teoria de Brentano o levou a extrair a conclusão de que as modificações do 

objeto, no decorrer do tempo, são modificações de conteúdo, Husserl sugere 

que a modificação encontra-se do lado da própria consciência, trata-se de 

uma modificação na modalidade do ato intencional. A impressão originária é 

modificada permanentemente, não à maneira de Brentano (modificação do 

conteúdo), e sim pela modificação da modalidade do ato de consciência que 

a tematiza. A diferença fundamental deve residir no modo de apreensão, no 

modo de consciência. A forma do ato, a intentio, se matiza em diferentes 

modalidades apreensivas, a retentio (retenção), do passado, e a protentio 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   241 

(protensão) do futuro, as quais produzem as determinações temporais do 

conteúdo. 

Por exemplo, uma das modalidades da intencionalidade, a 

recordação, é também uma forma pela qual a consciência é consciência de 

alguma coisa. Tal como ocorre com a percepção, que se relaciona com o 

objeto percebido, a recordação é um modo de a consciência referir-se ao 

objeto sob a forma do “recordado”. 

 

A recordação é auto-presentificação no sentido do 

passado. A recordação presente é um fenômeno 

totalmente análogo à percepção, ela tem em comum 

com a percepção correspondente a aparição do objeto, 

tendo apenas a aparição um caráter modificado, graças 

ao qual o objeto não se nos depara como presente, mas 

sim como tendo sido presente (HUSSERL, 1994, p. 

87). 

 

O que determina a diferença nos modos intencionais de apreensão 

do tempo? Husserl fala de uma “lei de modificação constante” que 

transforma a apreensão do “agora” (jetzt) na apreensão de um “agora mesmo 

passado” (soeben). O “agora mesmo passado” preenche sinteticamente numa 

doação intuitiva o passado imediato e oferece o objeto temporal numa 

percepção global. Em cada fase do campo presente, há uma triplicidade de 

intenções conectadas dinamicamente. O agora mesmo passado é dado 

diretamente junto com o agora, e de modo intuitivo, não vazio ou simbólico. 

A retenção é uma forma de presentificação de caráter reprodutivo que 

conserva a consciência impressional anterior junto à atual. Há todo um 

tecido de consciências temporalmente modificadas que transcorrem no fluxo 

encaixando-se umas nas outras, de modo que a consciência do agora que foi 

é dada em unidade com a consciência do agora atual. 

O exemplo da melodia é privilegiado para ilustrar tudo isso. O que 

permite que a audição de uma melodia, um som temporalmente estendido, 

seja um ato global de percepção, e não uma mera sequência de impressões 

sonoras justapostas umas às outras? 

 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

242  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

O som começa e acaba e toda a sua unidade de 

duração, a unidade de todo o processo [...] move-se, 

depois de ter findado, para um passado cada vez mais 

distante. Nesta retrotração, “detenho-o” ainda, tenho-o 

numa “retenção”, e enquanto ela se mantém, ele tem a 

sua própria temporalidade [...]. Posso dirigir a atenção 

para o seu modo de ser dado. Ele e a duração que 

preenche estão conscientes numa continuidade de 

“modos” (HUSSERL, 1994, p. 57). 

 

Podemos reparar que na transição de fase para fase do som 

duradouro, cada percepção limita-se a um agora instantâneo. Daí “A 

extensão total do som [...] jaz, por assim dizer, como qualquer coisa morta, 

[...] como uma formação que nenhum ponto produtor do agora anima, mas 

que constantemente se modifica e se precipita no vazio” (HUSSERL, 1994, 

p. 57-58). Mas nenhum vivido do som, dado neste agora, é independente, ele 

exige um complemento, de um lado, pela retenção que conserva os sons que 

já-foram, que impede que eles desapareçam no fluxo heraclitiano, de outro, 

pelo poder de antecipação protencional, dirigido para os sons futuros. Cada 

som aparece inscrito sob o horizonte de fundo da melodia total. E é 

justamente esse panorama de fundo, duplamente estendido, que constitui a 

base de sentido para cada som atual. Dizer que o objeto do conhecimento é 

duradouro significa dizer que sua duração aparece animada e duplamente 

preenchida, de um lado, pelas retenções do passado e, de outro, pelas 

expectativas do futuro. De modo que a sua aparição atual destaca-se sempre 

de um fundo de presença global que é a melodia em sua completude. 

A retenção pode ser vista como uma espécie de regente da 

orquestra, ela reanima os acordes que já soaram numa síntese com os 

acordes atuais. Todo som que inicia no modo do ponto-agora (proto-

impressão) é a fase inaugural de um ponto impressional, por exemplo, o 

toque que inicia a melodia. Ao longo da música, qualquer momento dado 

guarda seu horizonte de anterioridade e estende-se, em sucessão, atualizado 

pelos agoras advenientes. Necessariamente, há precedência de uma proto-

impressão relativamente às retenções dela. O ponto correspondente à proto-

impressão afasta-se continuamente para um passado cada vez mais remoto. 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   243 

Husserl recorre a uma analogia com o distanciamento espacial: a incessante 

retrotração para o passado faz com que a coisa perca em nitidez: quanto 

mais ela contrai-se para o passado, mais ganha em obscuridade. Sem cessar, 

a melodia é preenchida pela série dos agoras, que de um lado escoam-se para 

o passado e de outro se atualizam pela chegada de um novo agora. 

Uma fase impressional aí desempenha o papel de fase-limite por 

relação a uma continuidade de retenções; há um encadeamento (ein 

Ineinander) contínuo de retenção de retenções que Husserl compara a uma 

cauda de cometa. “A apreensão do agora é, de algum modo, o núcleo para 

uma cauda de cometa de retenções, respeitantes aos pontos-agora anteriores 

do movimento” (HUSSERL, 1994, p. 63). A totalidade da melodia é 

apreendida numa “conexão de apreensão”. A cauda retencional torna 

possível uma ascensão ao horizonte total de fundo da melodia “À 

semelhança do modo como o contínuo espécie-vermelho converge para um 

puro vermelho ideal” (HUSSERL, 1994, p. 71). 

A percepção coincide com o ponto atual que deixa apenas entrevisto 

um espectro do horizonte que lhe faz fundo. Pertence à essência dos vividos 

intencionais, entre o fato de serem “dirigidos para”, “voltados para”, o de se 

caracterizarem pela atualidade do “para”, determinado pela atenção, e pela 

inatualidade dos horizontes que lhe fazem fundo. Tudo isso admite a 

possibilidade de uma modificação, de caráter notável, 

 

[...] que faz passar a consciência do primeiro modo, no 

qual ela está voltada de forma atual, ao segundo modo 

da inatualidade, e reciprocamente. No primeiro caso o 

vivido é uma consciência, por assim dizer, explícita de 

seu objeto; no outro caso, é uma consciência implícita, 

puramente potencial […] O fluxo do vivido não pode 

jamais ser constituído de puras atualidades […] Mas a 

essência do fluxo do vivido em um eu vigilante 

implica, de acordo com o que precede, que a cadeia 

ininterrupta das cogitationes seja constantemente 

ladeada por uma zona de inatualidade, sempre pronta a 

se converter no modo de atualidade, e reciprocamente a 

atualidade em inatualidade (HUSSERL, 1950, p. 114-

115). 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

244  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

 

Cumpre observar também que, para Husserl, o som é um objeto 

temporal imanente que aparece como dado hylético. Isso permite 

compreendê-lo como algo a ser preenchido. Da mesma maneira como 

Husserl afastou-se da tese das associações originárias, ele admite a 

possibilidade da intuição da duração: “Não é, por conseguinte, tal que 

tenhamos uma simples cadeia de intenções ‘associadas’ umas às outras, 

recordando estas a mais próxima (fluente), mas temos antes uma intenção 

que é em si intenção da cadeia de preenchimentos possíveis” (HUSSERL, 

1994, p. 83). Mas Husserl salienta que se trata de uma intuição não-intuitiva, 

vazia. A presença do objeto coincide com o agora, é simultâneo ao agora 

atual, assim, ele exibe uma única face e deixa por detrás toda uma totalidade 

sintética de pontos de aparição possíveis que lhe fazem fundo. Mas a 

intuição desses pontos é vazia porque supõe uma totalidade não-preenchida 

que permanece como pano de fundo. Essa intenção é naturalmente 

preenchível pelas conexões que podem se estabelecer entre os agoras. E 

aqui Husserl faz recurso a uma analogia com o fundo espacial que se 

comporta de maneira idêntica: 

 

cada coisa tem, na percepção, o seu reverso como 

fundo (porque não se trata do fundo da atenção, mas 

sim da apreensão). [...] Não há primeiro plano sem 

fundo. O lado que aparece nada é sem o lado 

inaparente. Assim também na unidade da consciência 

do tempo: a duração reproduzida é o primeiro plano, as 

intenções de inserção (da duração no tempo) tornam 

consciente um fundo temporal. E, de um certo modo, 

isso continua na constituição da temporalidade do 

próprio [objeto] duradouro, com o seu agora, o seu 

antes e o seu depois (HUSSERL, 1994, p. 83-84).  

  
Pela protensão, os pontos no horizonte estão estendidos também na 

direção do futuro, cuja intenção é a mesma da do passado, só que invertida. 

O futuro é um tipo de passado colocado do avesso. Isso esclarece a 

possibilidade que temos de antecipar ou de recordar o futuro, por assim 

dizer. “É preciso considerar, além disso, a direção inversa nessas mutações 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   245 

contínuas: ao antes corresponde o depois, ao contínuo de retenções, um 

contínuo de protenções” (HUSSERL, 1950, p. 277). 

Resta, então, compreender de que forma há uma única consciência 

para a qual o tempo se anuncia nessa diversidade de modos. O que garante a 

identidade do Ego em meio à variação, à inconstância e à irreversibilidade 

de suas experiências temporais? Husserl assinala que faz parte da essência 

de todo vivido o poder de ligar-se ao vivido que lhe é imediatamente 

posterior. 

 

A propriedade eidética que exprime o termo geral de 

temporalidade aplicada aos vividos em geral não 

designa somente um caráter que possui de forma geral 

cada vivido tomado separadamente, mas uma forma 

necessária que liga vividos a vividos. Todo vivido real 

[...] é necessariamente um vivido que dura; e com essa 

duração ele se ordena a um contínuo sem fim de 

durações – a um contínuo preenchido (erfüllten) 

(HUSSERL, 1950, p. 275). 

 

De acordo com Husserl, o cogito, na medida em que possui o caráter 

temporal, entra em permanente síntese consigo mesmo, ele se coordena de 

uma ponta a outra em torno do cogitatum, o objeto pensado. Isso significa, 

pois, que a síntese é a forma originária da consciência, e que a forma 

fundamental da síntese, por seu turno, é a identificação. O cogito se 

caracteriza por um modo de coordenação sintético que une os estados de 

consciência: as cogitationes, e, destas, diz-se sempre que se referem a um 

objeto intencional cuja identificação é feita ao longo da série. Da parte do 

cogitatum, que é o objeto transcendente das cogitationes, vemos que vale 

para ele também igual necessidade de coordenação, já que, em todo 

aparecimento, ele só pode ser apreendido numa “Estrutura de 

multiplicidades” e “Se revela [...] como unidade sintética de uma 

multiplicidade de modos de apresentação correspondentes” (HUSSERL, 

1950, p. 115). 

Husserl denomina de síntese dos estados vividos a forma de ligação 

essencial que une um estado de consciência a outro. Dessa síntese, segue-se 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

246  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

ao objeto a doação de uma identidade única que reúne a multiplicidade de 

seus perfis (Abschattungen). A identificação do objeto, portanto, é possível 

na medida em que a consciência realiza a síntese de todos os aparecimentos 

dele no tempo (percepção visual, tátil, sonora, lembrança, representação, 

fantasia, expectativa), de modo que ela sabe que é do mesmo objeto que se 

trata em cada modalidade de apreensão. Tal síntese produz simultaneamente 

a tríplice unidade do cogito, das cogitationes e do cogitatum, que 

permanecem identicamente os mesmos em meio ao fluxo variável de suas 

aparições. 

 

Todo estado vivido tem sua duração vivida. Se se trata 

de um estado de consciência do qual o cogitatum é um 

objeto do mundo – como na percepção do cubo –, é a 

ocasião de distinguir a duração objetiva que aparece 

(por exemplo, aquela do cubo) da duração “interna” do 

processo da consciência (por exemplo, aquela da 

percepção do cubo). Essa “transcorre” em períodos e 

fases temporais que são suas, e que são elas mesmas 

apresentações, se modificando duma forma contínua, 

de um só e mesmo cubo. Sua unidade é aquela de uma 

síntese. Ela não é uma simples ligação contínua de 

cogitationes por assim dizer exteriormente unidas umas 

às outras, mas ela é a unidade de uma consciência una, 

e nessa consciência se constitui a unidade de uma 

entidade (Gegenstandlichkeit) intencional, 

precisamente como era a mesma entidade se 

apresentando de maneiras variadas e múltiplas 

(HUSSERL, 1953, p. 36).  

 

Mas podemos nos certificar melhor da maneira como a consciência 

objetiva o cubo através da síntese, caso tenhamos em conta toda a estrutura 

teleológica que intervém na sua constituição. Husserl volta a evocar sempre, 

ao longo do desenvolvimento dessas teses, a ideia de preenchimento 

(Erfüllung) oportunamente escolhida para responder ao problema das 

intenções vazias. Devido a uma necessidade eidética, está prescrito na 

existência das coisas dotadas do caráter do “transcendente” que sua exibição, 

no espaço tridimensional, só seja possível de efetuar-se parcialmente. Isso 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   247 

significa, em suma, que o olhar apreende apenas um dos lados da coisa de 

cada vez. Assim, à medida que a consciência comparece diante do objeto, 

todos os perfis possíveis dele, em número infinito, estão ausentes, exceto o 

perfil atual. As intenções que apresentam o objeto, portanto, são na maior 

parte intenções vazias, as quais solicitam ser preenchidas. As estruturas na 

consciência acham-se teleologicamente orientadas em função desse 

preenchimento pelo qual o objeto recebe sua determinação de sentido. 

A análise, pois, não deve se deixar inibir pela característica da 

exibição por perfis (Abschattungen) e todo o conjunto de indeterminidades 

que resultam dela. A consciência conta com o concurso de toda uma 

estrutura teleológica imanente que atua no preenchimento das intenções 

vazias. Assim, nas direções dadas ao curso da percepção, se oferece um 

horizonte intencional pelo qual a consciência antecipa os lados ainda não 

percebidos do objeto, realizando uma conexão da percepção presente com a 

percepção futura. Ela realiza a síntese das percepções já dadas com aquelas 

“iminentes”, num processo temporal que libera em bloco todos os horizontes 

que compõem o objeto. 

Na percepção imediata do cubo, por exemplo, o que se apresenta 

primeiramente aos olhos é uma pirâmide, mas Husserl mostra que o aspecto 

atual é remissivo sempre às faces ainda não reveladas do cubo, e a 

consciência se dá conta da totalidade que está presente de maneira implícita 

em cada uma das suas aparições. 

A constituição da objetividade, porém, é mesmo anterior ao saber 

conceitual aqui mencionado. A consciência extrai de cada um dos horizontes 

do objeto seu sentido, donde pode traçar previamente as potencialidades 

deste e constituí-lo como um polo sinteticamente unificado no tempo. É essa 

estrutura de determinação que lhe permite constituir previamente o cubo 

como uma totalidade idêntica, acabada, antes mesmo de perceber nele 

qualidades particulares como de comprimento, cor e textura. 

Husserl incrementa ainda, a propósito de tudo isso, a tese de que os 

dados sensuais que se perfilam junto com a coisa são animados por um 

núcleo de sensação hylética inerente ao vivido. Esse núcleo fornece a 

matéria impressional que atua na constituição da forma do objeto. É esse 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

248  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

processo que responde pela objetivação na medida em que a coisa física é 

motivada pelo encadeamento das experiências perceptivas. Husserl 

estabelece aí uma distinção entre hylé (ὒλη) sensual e morphé (μορφή) 

intencional a partir de uma releitura dos conceitos tradicionais de matéria e 

forma. Ele reserva o primeiro dos termos, a hylé, para designar os conteúdos 

imanentes de sensação: os dados de cor, tato, som etc.; o segundo termo 

morphé, por sua vez, fica para as qualidades sensíveis: colorido, rugoso, 

sonoro etc., que o objeto apresenta na medida em que aparece. A camada 

hylética está para as qualidades sensíveis assim como a matéria está para a 

forma, elas são solidárias entre si. 

Sobre tudo isso, impera uma estrutura teleológica imanente cujos 

elementos organizam-se para converter a multiplicidade das aparições 

sensíveis num “dado objetivo” a partir do seu preenchimento material. De 

onde saem importantes consequências: os vividos intencionais são unitários 

em virtude de uma doação de sentido que reúne as constantes alterações de 

perfil do objeto. Para a doação, a hylé contribui com a matéria que entra na 

formação do sentido. Essa primeira camada não é propriamente intencional, 

porque a consciência é consciência do objeto somente como forma, morphé 

ou unidade de sentido. Por conseguinte, o que entra como componente real 

da apreensão perceptiva é o datum de sensação que anima o vivido e lhe 

permite preencher as qualidades sensíveis do objeto para além dos meros 

esboços dele que seguem enquanto “aparições no tempo”. Os momentos 

sensuais imanentes encontram-se em relação aos vividos concretos no papel 

de  

 

uma camada que por assim dizer os ‘anima’, lhes dá 

um sentido […]; é por meio dessa camada e, a partir do 

elemento sensível, que em si não tem nada de 

intencional, que se realiza precisamente o vivido 

intencional concreto (HUSSERL, 1950, p. 288-289). 

 

Sob o título de hylé, portanto, Husserl (1950, p. 290) se refere “Aos 

vividos intencionais nos quais os data sensíveis das esferas consideradas se 

apresentam com a função de ‘matéria’”. Todo vivido comporta uma 

estrutura cindida, de um lado, pelos componentes propriamente intencionais 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   249 

e, por outro, por seus correlatos. Os primeiros componentes deixam-se afetar 

pela matéria impressional hylética, por exemplo, a sensação de cor, para 

preencher com ela o objeto correlato cujo colorido perfila-se diante deles 

numa sucessão de intenções vazias. Mas, além desses sentimentos sensíveis, 

a estrutura da hylé também engloba os vividos afetivos e volitivos tais como 

o prazer, a dor, a emoção, impulsos, desejos etc. 

 

 

A temporalidade do mundo 

 

Descrevemos acima as camadas mais originárias que fundamentam 

o conhecimento do tempo. Agora, como pensar a unidade da temporalidade 

do mundo, a temporalidade cronológica? Como o tempo objetivo, aquele 

que pertence à natureza e é estudado pela física, pode derivar do tempo 

fenomenológico com suas retenções, protensões e sínteses? Como a 

consciência posiciona o tempo cósmico, ou seja, aquele marcado pelo 

relógio, pelo calendário etc., a partir da temporalidade imanente? 

Husserl só aprofundou esse ponto em trabalhos posteriores. Diz ele 

que, com base em idealizações como continuidade, ordem do tempo 

(transitividade e irreversibilidade), direcionalidade temporal em forma de 

flecha e infinitude, a consciência chega mediante um processo de 

idealização à série “total” do tempo e à sua posição como série objectiva e 

fixa. Isso corresponde a uma espacialização, homogeneização do fenômeno 

do tempo em que a totalidade dos pontos adquire uma ordem em que tudo se 

torna absolutamente simultâneo no mesmo horizonte multilinear. 

Para isso, Husserl complementa a ideia de síntese temporal, pela 

qual a consciência se relaciona intencionalmente consigo mesma, com a 

ideia de uma síntese universal que “torna possíveis todas as outras sínteses 

da consciência”, de onde se segue a conclusão de que “Cada estado 

individual que podemos conceber não emerge senão sobre o fundo de uma 

consciência global, unificada, que ele pressupõe sempre” (HUSSERL, 1953, 

p. 37). A ideia de síntese total, unificada, remete afinal àquela de um cogito 

universal “Que abraça de maneira sintética todos os estados de consciência 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

250  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

individuais podendo emergir dessa vida, e que tem seu cogitatum universal, 

fundado de maneiras diferentes sobre múltiplos cogitata particulares” 

(HUSSERL, 1953, p. 37).  

Esse cogitatum universal, portanto, inclui o tempo da natureza 

integralmente objetivado do ponto de vista da consciência que o constitui. 

Alves, buscando esquematizar as análises sobre os cogitata de Husserl, 

conclui que o cogitatum universal culmina de duas espécies de operações: 1º 

– as “operações constitutivas da forma serial”; 2º – as “operações 

constitutivas do tempo como série fixa”. As primeiras são aquelas de cujo 

resultado sobressai “A figura de um tempo objetivo como série linear de 

posições temporais fixas” (ALVES, 2008, p. 166-167). Essa figura possui 

quatro características centrais: a continuidade serial dos pontos, a ordem 

(não-simetria e transitividade de um ponto para outro), a direção (do antes 

para o agora, do agora para o depois) e a infinitude do tempo (progressão ou 

regressão indefinidamente continuável). Daí a derivação do tempo medido 

pela régua, o tempo geométrico. A segunda espécie de operações, por sua 

vez, aponta para uma invariância fundamental ao longo dessa série 

mensurável que fixa ou enrijece o continuum ininterrupto das situações 

temporais numa situação única válida universalmente3. 

A ordenação sintética dos estados de consciência tende assim para 

uma homogeneização dos pontos temporais que totaliza a série. Chega-se 

assim a uma ideia de unidade universal de todos os objetos. O Eu torna o 

mundo um objeto ideal sob a forma de uma “Infinidade espacial e temporal” 

(HUSSERL, 1953, p. 31) que permanece como horizonte de fundo, único e 

idêntico, sobre o qual se projetam todas as flutuações de nossa vida 

cotidiana. De toda essa argumentação emerge para Husserl o fato de que “A 

subjetividade transcendental não é um caos de estados intencionais” 

(HUSSERL, 1953, p. 46). Faz parte da essência do vivido o ordenar-se em 

relação a outro vivido, e assim indefinidamente. E embora o encadeamento 

total não seja suscetível de se dar numa intuição única, o complemento de 

 

3 Para mais detalhes sobre o assunto, consultar o artigo completo do professor Pedro Alves: 

Tempo Objetivo e Experiência do Tempo: A Fenomenologia husserliana do Tempo perante 

a Relatividade Restrita de A. Einstein. 



Marcelo Rosa Vieira 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   251 

um vivido por outro se caracteriza pela “ausência de limites”. Husserl, nas 

Meditações Cartesianas, chama a ideia de totalidade que resulta disso de 

uma “Ideia reguladora infinita” (HUSSERL, 1953, p. 46), e é esclarecedor 

quando diz ainda, nas Ideias Diretrizes para uma Fenomenologia, que se 

trata de uma “Ideia no sentido kantiano” (HUSSERL, 1950, p. 280). 

Passemos agora para a recepção crítica dos resultados que Husserl 

alcançou nas Lições sobre o Tempo. Paul Ricœur, nas conclusões de seu 

livro “Tempo e Narrativa”, apontou pelo menos três aporias na teoria 

husserliana. Em primeiro lugar, existe a relação supostamente aporética 

entre uma experiência de tempo subjetiva e uma ordem de tempo fixa e 

objetiva; em segundo lugar, a falta de justificativa para a suposição da 

unidade do tempo e, em terceiro, a suposta impenetrabilidade da origem do 

tempo nas camadas mais profundas da consciência. 

Além disso, o modelo husserliano de um tempo objetivo homogêneo 

e infinito é reconhecidamente baseado em um conceito newtoniano de 

tempo, e corresponde também à noção do senso comum. Um problema a ser 

colocado é: em que medida ele corresponde, de fato, ao tempo do mundo? 

Pois a noção se choca claramente com os resultados alcançados por Einstein 

no artigo de 1905 Eletrodinâmica dos Corpos em Movimento, 

particularmente, com a teoria da Relatividade Restrita, para a qual não há 

um tempo, mas uma multiplicidade de tempos, as medidas são sempre 

relativas a um observador, a grandeza “tempo” está sempre dependente da 

fixação de um ponto de vista (de um referencial) e da transformação 

ordenada dos pontos de vista uns nos outros mediante operações 

geométrico-matemáticas, característica que leva à impossibilidade de uma 

determinação unívoca do tempo. Por outro lado, vários estudiosos, como 

Oskar Becker, Herman Weyl, destacaram o potencial que a fenomenologia 

tem na fundamentação gnosiológica da física. Justamente por causa dessa 

lição última da relatividade de que não passamos ao tempo da Física por 

supressão da subjetividade e pela instalação numa visão “sem ponto de 

vista”, mas por um jogo de conexões e transformações entre as múltiplas 

experiências subjetivas do tempo. 

 



Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em Husserl 

252  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 229-252, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Referências 

ALVES, Pedro M. S. Tempo objetivo e experiência do Tempo: a fenomenologia 

husserliana do Tempo perante a Relatividade Restrita de A. Einstein. 

Investigaciones Fenomenologicas, Madrid, n. 6, p. 145-180, 2008. DOI: 

https://doi.org/10.5944/rif.6.2008.5508. 

BERGSON, Henry. A Evolução Criadora. Trad. Adolfo Casais Monteiro. Rio de 

Janeiro: Opera Mundi, 1971. 

HUSSERL, Edmund. Idées directrices pour une phénoménologie. Trad. Paul 

Ricœur. Paris: Éditions Gallimard, 1950. 

HUSSERL, Edmund. Lições para uma fenomenologia da consciência interna do 

tempo. Trad. Pedro M. S. Alves. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 

1994. 

HUSSERL, Edmund. Méditations Cartésiennes. Trad. Gabrielle Pfeiffer et 

Emmanuel Lévinas. Paris: Vrin, 1953. 

LÉVINAS, Emmanuel. Théorie de l’Intuition dans la Phénoménologie de Husserl. 

Paris: Vrin, 1994. 

 

 

Data de registro: 18/08/2020 

Data de aceite: 08/01/2021 

https://doi.org/10.5944/rif.6.2008.5508


Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   253 

  Existência feminina como imanência: a relação 

entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

 

Danielli Isadora Pereira de Lima* 

 

Resumo: A partir da noção da alteridade absoluta como condutora fundamental da 

existência da mulher no mundo, Simone de Beauvoir analisa a situação feminina 

sob a perspectiva da moral existencialista, segundo a qual o ser humano coloca-se 

no mundo concretamente somente através de projetos. A existência encontra seu 

sentido e sua justificação quando aquele que existe age com vistas à superação do 

dado, exercendo, portanto, sua liberdade ontológica. Quando contrário, ao negar a 

liberdade e assumir a passividade da facticidade, o indivíduo incorre em uma falta 

moral, a imanência. Beauvoir observa um sentido imanente na existência 

feminina, mas de modo diferente da falta moral. A mulher foi forçada à imanência 

através da opressão. Este artigo tem por objetivo tratar da situação da mulher no 

mundo, analisando os conceitos de liberdade e alteridade a fim de traçar de que 

modo a mulher foi privada do movimento de transcendência e forçada à 

imanência. 

 

Palavras-chave: Liberdade; Alteridade; Imanência; Feminismo. 

 

 

Female existence as immanence: the relation between freedom, otherness and 

opression in Simone de Beauvoir 

 

Abstract: Based on the notion of absolute otherness as a fundamental conductor 

of the existence of women in the world, Simone de Beauvoir analyzes the female 

situation from the perspective of existentialist morality, according to which the 

human being places themselves in the world concretely only through projects. 

Existence finds its meaning and its justification when the one who exists acts in 

 

* Graduanda em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). E-mail: 

danielli-lima@outlook.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/4679620528858093. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-6902-7776. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57350 

  

  

mailto:danielli-lima@outlook.com
http://lattes.cnpq.br/4679620528858093
https://orcid.org/0000-0002-6902-7776
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57350
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57350


Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

254  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

order to overcome what is given, exercising, therefore, their ontological freedom. 

Contrariwise, by denying freedom and assuming the passivity of facticity, the 

individual incurs a moral failure, immanence. Beauvoir notes an immanent 

meaning in female existence, but in a different way from moral failure. Women 

were forced into immanence through oppression. This article aims to address the 

situation of women in the world, analyzing the concepts of freedom and otherness 

in order to outline how women have been deprived of the movement of 

trasncendence and forced into immanence. 

 

Keywords: Freedom; Otherness; Immanence; Feminism. 

 

 

Introdução 

 

No ensaio O Segundo Sexo (1949), Simone de Beauvoir reflete 

acerca do que é a mulher e, sobretudo, acerca de sua situação. Essas são as 

questões basilares sobre as quais se desenvolve toda sua obra magna. Chegar 

a uma conclusão sobre o tema parece, de fato, algo complexo, até mesmo 

impossível de ser feito. Não porque há na fêmea humana adulta uma 

complexidade metafisica ou que ela seja a personificação do mito da 

ambivalência enquanto característica intrínseca ao sexo feminino1, mas 

 

1 Beauvoir argumenta que, culturalmente, a mulher é considerada Tudo. Através de um 

paradoxo de valores antagônicos, a mulher é definida como o que há de mais puro na Terra 

e, simultaneamente, é o que há de mais vil: “Eis, portanto, porque a mulher tem um duplo e 

decepcionante aspecto: ela é tudo a que o homem aspira e tudo o que não alcança. Ela é a 

sábia mediadora entre a Natureza propícia e o homem: é a tentação da Natureza indomada 

contra toda sabedoria. Do bem ao mal, ela encarna carnalmente todos os valores morais e 

seus contrários; é a substância da ação e o que se lhe opõe, o domínio do homem sobre o 

mundo e seu malogro; como tal, é a fonte de toda reflexão do homem sobre a própria 

existência e de toda expressão que possa dar-lhe; entretanto, ela se esforça por desviá-lo de 

si mesmo, por fazê-lo soçobrar no silêncio e na morte. Serva e companheira, ele espera que 

ela seja também seu público e juiz, que ela o confirme em seu ser; mas ela contesta-o com 

sua indiferença, e até com seus sarcasmos e risos. Ele projeta nela o que deseja e o que 

teme, o que ama e o que detesta. E se é tão difícil dizer algo a respeito é porque o homem se 

procura inteiramente nela e ela é Tudo. Só que ela é Tudo à maneira do inessencial: é todo 

o Outro. Enquanto outro, ela é também outra e não ela mesma, outra e não o que dela é 

esperado. Sendo tudo, ela nunca é isso justamente que deveria ser; ela é perpétua decepção, 



Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   255 

porque em sua existência há elementos artificialmente alocados para 

construir o existente denominado mulher. Sendo assim, a estrutura da 

situação da mulher no mundo se mostra especialmente fabricada.  

Ao falar da existência feminina, Beauvoir não quer dizer que todas 

as mulheres existam da mesma forma ou que haja uma essência feminina 

que as unifique como um bloco sólido2. Pelo contrário, longe do 

essencialismo biológico e do conceitualismo, Beauvoir considera que na 

categoria mulher há um fundo comum (BEAUVOIR, 2016a, p. 7), inatural 

– a própria opressão, a partir do qual são conduzidas as existências 

individuais de cada mulher no mundo, isto é, a situação feminina é 

estabelecida na realidade concreta, e é a partir da subjetividade dessa que 

análises devem ser feitas. 

Uma análise a partir da concretude da situação da mulher significa, 

sobretudo, considerar sob quais condições se apresenta seu ser-no-mundo. 

Concordamos com Johanson (2018, p. 241) quando essa diz que a marca 

da fenomenologia de Beauvoir, e um dos maiores méritos de todo o seu 

sistema filosófico, é precisar a profunda diferença entre a presença no 

mundo da mulher e a do homem. Se antes fora considerada a existência de 

um ser abstrato enquanto presença universal, Beauvoir afirma que o modo 

como mulheres e homens experenciam o mundo e como nele existem se 

difere radicalmente, isto é, cada um dos sexos é uma existência situada a 

partir de seus corpos. 

A fim de que compreendamos, portanto, a posição e o ser da 

mulher no mundo, Beauvoir descreve a situação feminina através de 

diferentes perspectivas, a saber, da biologia, do materialismo histórico, da 

 
a própria decepção da existência que não consegue nunca se atingir nem se reconciliar com 

a totalidade dos existentes” (BEAUVOIR, 2016a, p. 266-267). 

2 “A existência é uma através da separação dos existentes; ela manifesta-se em organismos 

análogos; haverá, portanto, constantes na ligação do ontológico ao sexual. Em dada época, 

as técnicas, a estrutura econômica e social de uma coletividade descobre, a todos os seus 

membros, um mundo idêntico: haverá também uma relação constante da sexualidade com 

as formas sociais; indivíduos análogos, colocados em condições análogas, perceberão no 

dado significações análogas; essa analogia não cria uma universalidade rigorosa, mas 

permite encontrar tipos gerais nas histórias individuais” (BEAUVOIR, 2016a, p. 76). 



Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

256  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

psicanálise, bem como analisa a história no que tange ao desenvolvimento 

feminino até a modernidade. As descrições e análises dessas perspectivas 

nos guiam à conclusão de que nenhuma dessas áreas do conhecimento por 

si só é suficiente para descobrir a mulher, mas contribuem para uma 

perspectiva global da existência feminina (BEAUVOIR, 2016a, p. 91). 

 

Para nós, a mulher define-se como ser humano em 

busca de valores no seio de um mundo de valores, 

mundo cuja estrutura econômica e social é 

indispensável conhecer; nós a estudamos numa 

perspectiva existencial através de sua situação total 

(BEAUVOIR, 2016, p. 81). 

 

Já que fatores isolados não são suficientes para descobrir a mulher, 

compreendemos que uma melhor compreensão do ser-no-mundo da 

mulher se atinge pela fusão das dimensões humanas; sobrepuja-se, 

entretanto, o fator social. A perspectiva global, ou “situação total” nas 

palavras de Beauvoir, mostra-se importante na medida em que tanto a 

mulher enquanto ideia quanto sua situação de opressão foram resultados de 

uma construção produzida pela sociedade através da cultura. 

A opressão infligida à mulher, por ela vivenciada diariamente e ao 

longo dos tempos, foi fator constituinte e transformador de sua existência. 

Por ser na realidade vivida que se torna presença distinta no mundo 

quando comparada a do homem, a mulher se encontra em uma situação 

que denota uma consequência penosa em sentido existencial: a imposição 

da imanência e o afastamento da transcendência. As noções de imanência e 

transcendência são muito caras à obra da filósofa, somente com elas 

podemos perceber as consequências da estratificação da mulher como o 

Outro, o segundo sexo. 

Entendemos a imanência no sentido beauvoiriano como aquilo que 

permanece o mesmo, que não se movimenta, e a transcendência como 

movimento em direção a algo, mais especificamente à superação do que é 

dado. Ambos os aspectos coexistem no ser humano; e é a partir do 



Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   257 

primeiro que o segundo se torna possível (BEAUVOIR, 2005, p. 15). 

Afinal, é somente pela interioridade que a exterioridade pode vir a ser3. 

Beauvoir valora a transcendência como o exercício da liberdade. 

Somente ao fundar-se por meio de projetos, ao engajar-se no mundo como 

presença concreta ativa, que o ser humano dá sentido à existência e 

transcende sua posição de repouso. É o ser enquanto transcendência que, 

em conjunto com os demais seres concretos, cria os valores do mundo, já 

que não há nada antes da existência que prescreva códigos morais. 

Compreendemos, portanto, que transcendência é o movimento de ação 

espontânea intencional. Não obstante, quando não se movimenta em 

direção à construção de si mesmo e do mundo através de projetos, nega a 

liberdade. 

Se não há essência para guiar o caminho moral do ser humano, se 

é ele mesmo quem se faz através da ação espontânea, e sendo a mulher 

parte da espécie humana, logo não há nada que defina a priori a mulher. É 

por meio desse raciocínio que Beauvoir diz que “Ninguém nasce mulher: 

torna-se mulher” (BEAUVOIR, 2016b, p. 11). Contrariamente à ideia de 

um destino, é na realidade do mundo histórico-social que se encontram as 

definições artificiais a partir das quais se moldará a mulher. Dessa forma, a 

liberdade para criar a si mesmo enquanto sujeito moral não funciona do 

mesmo modo para todos, pois ela é contingência, há situações em que não 

é possível agir visando a criação de si. Para Beauvoir, tudo o que fora 

considerado natural, constitutivo do próprio conceito de mulher, é 

verdadeiramente reconhecido como produto de uma situação opressiva. 

Desse modo, a negação da liberdade da mulher acontece como um 

processo importante de opressão, iniciado ainda na infância. Ensinada a 

existir a partir de um molde da mulher idealizada no seio da sociedade 

patriarcal, a criança menina se desenvolve para tornar-se O Outro absoluto, 

isto é, aquele ser do qual a subjetividade é retirada, de quem toda aspiração 

à liberdade é impedida. Empurrada para o casamento heterossexual, para 

 

3 Desse modo, “É do conhecimento das condições autênticas de nossa vida que é preciso 

tirar a força de viver e razões para agir” (BEAUVOIR, 2005, p. 15). 



Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

258  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

as funções da casa e para a maternidade, que é como um destino 

fisiológico (BEAUVOIR, 2016b, p. 279), aquela que cresce como mulher 

vê-se encerrada em um mundo que parece não dispor de possibilidades. 

Uma vez aceito o seu “destino”, o que há para ela é uma repetição de ações 

cotidianas que foge ao tempo. 

Isso posto, neste trabalho, queremos investigar a estrutura 

beauvoiriana sobre a situação da mulher no mundo. Inicialmente, pretende-

se tratar da liberdade e por que Beauvoir a define como a justificação e o 

sentido da existência. Desse modo, a partir das noções de situação, 

alteridade, imanência e transcendência, discorre-se acerca do processo de 

negação da liberdade feminina. 

 

 

Liberdade 

 

A liberdade, no contexto beauvoiriano, pode ser entendida de duas 

formas, complementares entre si. Ela é condição constitutiva do ser 

humano, isto é, nascemos livres, bem como, em seu sentido concreto, a 

liberdade é realizada no mundo. A noção de liberdade no contexto 

existencialista é importante uma vez que Beauvoir se utiliza dela para 

desenvolver o entendimento de que a existência feminina se revela como 

imanente. Sendo o existencialismo de Beauvoir, portanto, uma filosofia da 

ação, a liberdade concreta se constitui como engajamento, isto é, é na ação 

espontânea que o ser humano se constrói. Ser livre significa fazer-se 

presença no mundo através de projetos próprios, estes criados 

intencionalmente e afirmados incessantemente durante a vida. O ser 

humano deve querer desvelar a si mesmo e nunca parar de fazê-lo, pois 

“Meu projeto jamais é fundado, ele se funda” (BEAUVOIR, 2005, p. 27), 

resultando, portanto, em um encadeamento de ações com vistas à 

superação do estado anterior. 

 

Se abandono atrás de mim um ato que realizei, ao cair 

no passado ele se torna coisa, não é mais nada senão 

um fato estúpido e opaco; para impedir essa 



Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   259 

metamorfose, é preciso que eu incessantemente o 

retome e o justifique na unidade do projeto em que 

estou engajado; fundar o movimento de minha 

transcendência exige que eu jamais o deixe recair 

inutilmente sobre si próprio, que eu o prolongue 

indefinidamente (BEAUVOIR, 2005, p. 28). 

 

Vemos que objetivamente um projeto constitui-se de fragmentos 

ratificados ao longo do tempo, que formam, por fim, uma unidade – o 

projeto em si. Compreendemos, portanto, a liberdade beauvoiriana como 

ação de afirmação da vontade em direção a um futuro aberto, sendo, 

portanto, transcendência. 

A espontaneidade da ação aparece como contingência. Para ser 

autêntica, portanto, a ação não deve ser um simples movimento, não pode 

somente se direcionar a algo ou a qualquer coisa, mas para ser ação 

transcendente, precisa ser fruto de escolha intencional de transcendência. 

Um indivíduo não pode ter a intenção de não ser livre, mas por meio de 

ações sem sentido justificador da existência pode não se querer livre. 

Sendo assim, Beauvoir distingue dois modos de experenciar a imanência. 

O primeiro é aquele consentido, em que o sujeito não se quer livre, isto é, 

não há impedimento social ou econômico algum que o impeça da 

transcendência, e, no entanto, através “Da preguiça, do entorpecimento, do 

capricho, da covardia, da impaciência” (BEAUVOIR, 2005, p. 27), ele não 

age; esse é uma falta moral4 porque o indivíduo foge da escolha de fundar-

se como liberdade autêntica. 

O segundo modo de imanência se encontra diante da noção de 

situação. Diferentemente de uma dicotomia entre livre-arbítrio e 

determinismo, na qual o primeiro confere total liberdade de escolha ao ser 

humano e o segundo se refere à relação de causalidade obrigatória acerca 

do que é escolhido, a liberdade em Beauvoir se revela em meio a essa ideia 

 

4 Se o ser humano nasce ontologicamente livre pra fazer a si mesmo no mundo, Beauvoir 

considera que optar pela facticidade em vez da ação autêntica da transcendência é uma falta 

moral. A falta moral consiste, portanto, no consentimento do sujeito em relação à 

imanência (BEAUVOIR, 2016a, p. 26). 



Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

260  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

de situação. Ao mesmo tempo em que é liberdade autônoma, isto é, faz a si 

mesmo no mundo e sem constrições prévias ao seu surgimento nele, o 

indivíduo enfrenta a resistência das outras liberdades, que oferecem um 

obstáculo à sua própria (JOHANSON, 2018, p. 247). Dessa forma, a 

liberdade como possibilidade é infinita, mas não radical: algumas situações 

podem impedir que todos a experienciem da mesma forma, aumentando ou 

diminuindo as possibilidades de transcendência. 

 

Já indicamos que, no universo da seriedade, alguns 

adultos podem viver com boa-fé: aqueles a quem é 

recusado todo o instrumento de evasão, aqueles que 

são escravizados ou enganados. Quanto menos as 

circunstâncias econômicas e sociais permitem que um 

indivíduo aja sobre o mundo, mais esse mundo lhe 

aparece como dado (BEAUVOIR, 2005, p. 45). 

 

O universo da seriedade é aquele em que tudo que existe é 

absoluto e pronto; para alguém com espírito de seriedade, os valores são 

dados. Sendo assim, para quem se encontra em uma situação como a 

descrita por Beauvoir, de opressão, a transcendência parece inalcançável; 

contudo, isso não implica necessariamente em uma má-fé, isto é, a não 

transcendência não é resultado de uma ação intencional de negação da 

liberdade. Ao contrário, se o indivíduo não possui meios para escapar da 

imanência, se nem sequer reconhece a possibilidade de participação na 

construção do mundo e de si mesmo, a sua não ação não pode ser descrita 

como uma consequência da má-fé. 

 

 

Alteridade 

 

A alteridade se configura como uma categoria fundamental do 

pensamento humano (BEAUVOIR, 2016a, p. 13). Beauvoir reconhece a 

ideia hegeliana da hostilidade original da consciência, isto é, há uma 

pretensão da consciência de possuir domínio sobre outras consciências para 

afirmar-se. Desse modo, para um indivíduo, ou uma coletividade, 



Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   261 

estabelecer-se, é necessário que pense a si mesmo como Um e, de imediato, 

crie a categoria do Outro, fundando uma relação sujeito-objeto. Por 

consequência, as relações humanas não são unicamente um mitsein5 

harmonioso, a consciência humana é imperialista (BEAUVOIR, 2016a, p. 

88). Toma-se, portanto, o outro como objeto a fim de afirmar-se como 

sujeito, sendo essa uma pretensão ética (BEAUVOIR, 2016a, p. 17). 

Beauvoir argumenta que sendo natural o movimento de criação da 

categoria da alteridade, é também recíproco. A alteridade, nesse sentido, não 

é absoluta, pois enquanto sou Sujeito para o meu mundo, sou objeto no 

mundo de outrem. Ao olhar do outro, eu sou o que ele é para mim. 

 

Só que a outra consciência lhe opõe uma pretensão 

recíproca: em viagem, o nativo percebe com espanto 

que há, nos países vizinhos, nativos que o encaram, 

eles também, como estrangeiro; entre aldeias, clãs, 

nações, classes, há guerras, potlatchs, tratados, lutas 

que tiram o sentido absoluto da ideia do Outro e 

descobrem-lhe a relatividade; por bem ou por mal os 

indivíduos e os grupos são obrigados a reconhecer a 

reciprocidade de suas relações (BEAUVOIR, 2016a, 

p. 14). 

 

Essa reciprocidade das relações entre grupos - a pretensão de 

tomar o outro como objeto enquanto ele faz o mesmo para comigo, em 

oposição à ideia de uma alteridade absoluta - não parece acontecer entre os 

sexos. Ao passo que o homem inseriu a mulher na categoria do Outro, à 

mulher não foi permitido fazer o mesmo movimento a fim de afirmar-se 

como sujeito.  

Para Sara Heinãmaa (2003, p. 126), embora a possibilidade da 

redução de um ser humano à categoria de objeto seja própria das relações 

intersubjetivas, o que torna esse fenômeno especialmente problemático no 

caso da relação entre os sexos é o fato de que o homem tomou a abstração 

da intencionalidade da mulher como regra. A redução própria das relações 

 

5 Termo heideggeriano que alude à característica ontológica própria do ser humano de ser-

com. 



Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

262  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

intersubjetivas supõe que haja certo tipo de contato entre os corpos, isto é, 

é necessário perceber através dos olhos um corpo como dotado de 

compreensão, a fim de, por fim, torná-lo objeto. 

Nota-se, portanto, que uma situação de alteridade absoluta não 

poderia acontecer senão por uma não-espontaneidade, pois, embora 

própria da intersubjetividade, a ação de tornar uma pessoa objeto não seria 

possível para com os seres em sua totalidade ou de certa ordem, já que é 

fisicamente impossível percebê-los todos de modo corpóreo e simultâneo. 

Sobretudo, enquanto grupo ou classe sexual, as mulheres não se 

uniram a fim de colocar em prática a relação sujeito-objeto. Na visão de 

Beauvoir, as mulheres foram um dos únicos grupos oprimidos que nunca 

formaram uma unidade6, ao contrário dos negros e dos proletários (grupos 

que também possuíam mulheres em sua constituição). Essa desarmonia, ou 

não-unidade, fica evidente quando Beauvoir afirma que as mulheres 

burguesas não são solidárias às proletárias, mas aos homens burgueses, e 

as mulheres brancas aos homens brancos, em vez de prestarem 

solidariedade para com as mulheres negras (BEAUVOIR, 2016a, p. 16). 

 

 

Processo de negação da liberdade 

 

O corpo enquanto instrumento de domínio do mundo 

(BEAUVOIR, 2016 a, p. 60) tem papel fundamental na situação da 

mulher. Beauvoir dá bastante importância aos dados biológicos sobre a 

mulher, isto é, importam porque o corpo sexuado pode ser percebido como 

fonte da opressão feminina. A partir de um corpo supostamente mais frágil 

em força, menor em tamanho, subordinado à espécie por suas funções 

reprodutivas, e, por isso, inferior, são formadas as ideias de eterno 

feminino, de existência de uma natureza feminina. Desse modo, diferenças 

naturais entre as estruturas fisiológicas dos corpos biológicos são 

 

6 Beauvoir diz que, até então, foram exceções aquelas mulheres que se afirmaram como 

grupo no que ela chama de manifestações abstratas ou agitações simbólicas, cujo único 

ganho foi aquele que os homens quiseram conceder. 



Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   263 

ressignificadas e colocadas como justificativas para a afirmação de 

inferioridade da mulher. 

Diante de um processo tão culturalmente incrustado, as mulheres 

se encontram no cerne de uma opressão cujas fontes são falsamente 

atribuídas à natureza, pois “Uma das artimanhas da opressão será 

camuflar-se em situação natural: já que de fato não poderíamos no revoltar 

contra a natureza” (BEAUVOIR, 2005, p. 71). Beauvoir demonstra a 

importância da infância nesse processo de imanência feminina, porque já é 

nela que se inicia o movimento em direção à passividade e à domesticação 

da mulher, à imobilidade da imanência, por meio de valores e costumes. 

 

A infelicidade do homem [ser humano], disse 

Descartes, vem do fato de que ele foi primeiramente 

uma criança. E, com efeito, as escolhas infelizes que a 

maioria dos homens faz só podem ser explicadas por 

que foram operadas a partir da infância. O que 

caracteriza a situação da criança é que ela se encontra 

lançada num universo que ela não contribuiu para 

constituir, que foi moldado sem ela e que lhe aparece 

como um absoluto ao qual só pode submeter-se; aos 

seus olhos, as invenções humanas: as palavras, os 

costumes, os valores são fatos dados, inelutáveis 

como o céu e as árvores [...] (BEAUVOIR, 2005, p. 

35). 

 

O mundo, aqui sempre entendido como sociedade, impõe às 

crianças significações prontas. A partir da educação dos pais e da 

sociedade como um todo (BEAUVOIR, 2016a, p. 24), tanto meninas 

quanto meninos são invariavelmente ensinados que cada sexo tem um 

papel delimitado a cumprir. Aos meninos cabe a “Existência como livre 

movimento para o mundo” (BEAUVOIR, 2016a, p. 24), ao passo que as 

meninas experienciam a existência como a privação da autonomia. 

Ensinada a sempre querer corresponder às exigências sociais, a encapsular-

se como objeto, a menina aprende a recursar a si mesma a fim de se iniciar 

como projeto de mulher já na infância. 



Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

264  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

O simbolismo tem grande mérito na criação dos valores que 

fundam a alteridade feminina como absoluta. Considerando a tendência do 

sujeito para a alienação7, na qual ele busca a si mesmo nas coisas como 

uma fuga da sua própria autenticidade, para o menino a apreensão do 

próprio pênis surge como símbolo de poder, orgulho e privilégio 

masculino e o torna o seu próprio sexo, isto é, ele aliena-se em seu corpo 

biológico para afirmar-se como sujeito. O falo é o seu alter ego e confere 

legitimidade a sua existência transcendente. 

 

Privada desse alter ego, a menina não se aliena numa 

coisa apreensível, não se recupera; em consequência, 

ela é levada a fazer-se inteira objeto, a pôr-se como o 

Outro; a questão de saber se se comparou ou não aos 

meninos é secundária; o importante é que, mesmo não 

conhecida por ela, a ausência do pênis a impede de se 

tornar presente a si própria enquanto sexo; disso 

resultarão muitas consequências. Mas essas 

constantes que assinalamos não definem entretanto 

um destino: o falo assume tão grande valor porque 

simboliza uma soberania que se realiza em outros 

campos (BEAUVOIR, 2016a, p. 77). 

 

Nessa passagem, Beauvoir afirma que a falta do pênis enquanto 

símbolo de soberania barra a alienação feminina de se tornar algo que 

afirme a menina como sujeito. Beauvoir faz uma importante analogia entre 

o pênis e a transcendência (BEAUVOIR, 2016b, p. 22): o primeiro se torna 

símbolo da segunda porque é um órgão que se projeta para fora, como algo 

que é outra coisa que não si mesmo, ao mesmo tempo em que continua 

sendo corpo, um alter ego dentro de si. A autonomia do sujeito masculino, 

portanto, encontra-se encarnada em seu órgão genital, ao passo que a 

menina “Não pode encarnar-se em nenhuma parte de si mesma” 

 

7 “Os primitivos alienam-se no mana, no totem; os civilizados em sua alma individual, em 

seu eu, em seu nome, em sua propriedade, em sua obra: é a primeira tentação da 

inautenticidade” (BEAUVOIR, 2016a, p. 77). 

 



Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   265 

(BEAUVOIR, 2016b, p. 23), pois experencia seu corpo como um mistério 

em vez de fonte simbólica dessa autonomia. 

Como bem aponta Beauvoir, é na sociedade que se articula a 

hierarquia entre os sexos. Se o pênis possui um valor tido como intrínseco, 

é porque assim foi estabelecido, afinal, “É só no seio da situação 

apreendida em sua totalidade que o privilégio anatômico cria um 

verdadeiro privilégio humano” (BEAUVOIR, 2016a, p. 78). Desse modo, 

o pênis é aquilo que diferencia os sexos e confere primazia ao masculino, 

colocando em segundo lugar os indivíduos que não o possuem. Para a 

menina, o processo de alienação tem início a partir de um objeto passivo 

fora de si, a boneca. Ela a enfeita e a embala assim como deseja ser 

enfeitada e embalada (BEAUVOIR, 2016b, 23). Para Beauvoir, meninas e 

meninos podem buscar a si mesmos em outras coisas que não somente 

bonecas e o pênis, respectivamente, mas “É na forma global de suas vidas 

que cada elemento – pênis, boneca – assume sua importância” 

(BEAUVOIR 2016b, p. 24). 

Se na infância, a menina experiencia a privação, Beauvoir afirma 

que é na puberdade que a adolescente vivenciará sua existência como 

mácula (BEAUVOIR, 2016b, p. 74). É somente nessa fase que a realidade 

concreta de ser mulher aparece como experiencia vivida e consciente. O 

jovem do sexo masculino é estimulado pelas condutas conquistadoras, de 

desafio, através das quais provoca o mundo e se autoafirma, negando 

qualquer possibilidade de ser reduzido a um objeto passivo. Para Beauvoir, 

a violência é prova da auto adesão do sujeito no mundo (BEAUVOIR, 

2016b, p. 78), porque é a exteriorização da afirmação das próprias 

vontades, das paixões. Desse modo, o jovem inscreve a sua marca no 

mundo com violência, é ensinado a dominá-lo, a jovem “Não faz senão 

suportá-lo” (BEAUVOIR, 2016b, p. 79), é forçada a aceitar passivamente 

o mundo estabelecido pelos homens. 

 

[...] Observou-se muitas vezes que a partir da 

puberdade a jovem perde terreno nos domínios 

intelectuais e artísticos. Há muitas razões para isso. 

Uma das mais frequentes está em que a adolescente 



Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

266  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

não encontra em volta de si os incentivos que 

oferecem a seus irmãos; ao contrário: querem que ela 

seja também uma mulher, e para isso é preciso 

acumular tarefas de seu trabalho profissional com as 

que sua feminilidade implica (BEAUVOIR, 2016b, p. 

81). 

 

Através da figura da mãe, a jovem apreende a feminilidade como 

valor desejável ao seu sexo. Portar-se de maneira pré-definida, dentro dos 

limites esperados para uma mulher; cuidar de crianças e dos outros; 

realizar tarefas domésticas; ser preparada para o casamento e para a 

maternidade, ter repulsa ao próprio corpo e à menstruação; sentir que, ao 

contrário dos homens, ela não é seu corpo, essas são todas características 

inerentes à experiência da iniciação à feminilidade. Com esse “Controle de 

si” (BEAUVOIR, 2016b, p. 82), Beauvoir considera que se mata a 

espontaneidade. As mulheres aprendem que “Para agradar é preciso 

abdicar” (BEAUVOIR, 2016b, p. 83): abdicar de si mesmas como 

indivíduos fundados em uma liberdade autônoma e de suas vontades 

humanas. 

É pelo casamento que a mulher, já adulta, vive o destino que a 

sociedade a ela impõe (BEAUVOIR, 2016b, p. 185), e com a maternidade 

concretiza seu destino fisiológico (BEAUVOIR, 2016b, p. 279). Em ambas 

as situações, a mulher coloca em prática aquilo que lhe foi desde a infância 

ensinado: a ser para o outro, nunca para si. No casamento, dedica-se ao 

marido; se trabalha fora, cumpre uma dupla jornada conciliando o trabalho 

profissional com o doméstico, esse atribuído inerentemente ao seu sexo. 

Com a maternidade, o cuidado com os filhos, também tido como inerente 

ao sexo feminino, soma-se ao papel de esposa. 

 

Comer, dormir, limpar..., os anos não escalam mais o 

céu, espalham-se idênticos e cinzentos sobre uma 

toalha horizontal; cada novo dia imita o dia 

precedente; é um eterno presente inútil e sem 

esperança. [...] lavar, passar, varrer, descobrir os 

flocos de poeira escondidos sob a noite dos armários, 

é recusar a vida, embora detendo a morte: pois num só 



Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   267 

movimento o tempo cria e destrói; a dona de casa só 

lhe apreende o aspecto negativo. Sua atitude é 

maniqueísta. A característica do maniqueísmo não é 

somente reconhecer dois princípios, um bom e outro 

mau: é afirmar que o bem se alcança pela abolição do 

mal e não através de um movimento positivo 

(BEAUVOIR, 2016b, p. 224-225). 

 

Beauvoir reforça o caráter repetitivo e imanente da vida doméstica. 

A dona de casa em suas atividades negativas não constrói coisa alguma em 

sentido existencial, somente evita (a sujeira, a bagunça) em um esforço 

eterno. O ambiente doméstico não deixa possibilidade de ações positivas 

em direção ao futuro, é prostrada em um lugar imutável que a dona de casa 

– mãe e esposa – “Não é chamada a edificar um mundo melhor” 

(BEAUVOIR, 2016b, p. 225). 

 

Reduzido à pura facticidade de sua presença, fixado 

em sua imanência, apartado de seu futuro, privado de 

sua transcendência e do mundo que essa 

transcendência desvela, um homem [ser humano] não 

aparece mais senão como uma coisa entre as coisas, 

que podemos subtrair da coletividade das outras 

coisas sem que sua ausência deixe sobre a terra 

qualquer traço (BEAUVOIR, 2005, p. 83-84). 

 

Sendo assim, a negação da liberdade, não como má-fé, mas como 

opressão, resulta na atribuição do aspecto de coisa à mulher. São as coisas 

que se apresentam como imanentes, sem projetos e possibilidade de 

transcender. 

 

 

Considerações finais 

 

Com uma abordagem fenomenológico-existencial, Simone de 

Beauvoir trata da situação da mulher no mundo enquanto ausência de 

liberdade ontológica, isto é, como imanência. Vimos que para a filósofa, o 

ser humano não possui essência pré-definida: é a partir de seu surgimento 



Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

268  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

no mundo que as possibilidades de ser a ele se mostram; ele funda seu 

projeto e o valida ao escolher dentre essas possibilidades. No entanto, as 

possibilidades não são as mesmas para todos os indivíduos, elas 

aumentarão ou diminuirão de acordo com a situação. 

Sendo assim, a imanência pode se afirmar ou em um contexto de 

consentimento, considerada uma má-fé, quando o ser humano não se quer 

livre, ou pela opressão. A situação da mulher se definiu através dessa 

última. Inicialmente oprimida em função de seu sexo, por meio da ideia de 

fragilidade e inferioridade inerentes, é por meio do conceito de alteridade 

absoluta - isto é, a mulher não é compreendida como sujeito, apenas como 

O Outro em relação ao homem - que podemos entender como a mulher 

vivencia sua opressão na realidade concreta. Definida pela sociedade como 

aquela que não é o homem, sempre considerada em um sentido negativo 

em relação a ele, ela nunca é afirmação de si, pois é reconhecida como um 

objeto sem atuação no mundo. 

Enquanto o corpo masculino é um instrumento para a apreensão do 

mundo, através dele o homem se afirma como sujeito, a mulher é, por um 

lado, distanciada de seu corpo, por outro, definida por sua função 

reprodutiva; consequentemente, ela é impedida de apreender o mundo de 

modo autônomo. Na infância, a menina inicia-se como um projeto de 

mulher, enquanto aos meninos é permitido que sejam apenas crianças, que 

explorem suas características humanas valoradas pela sociedade como 

melhores e inerentemente masculinas, e aprendem que ser menino é 

diferente de ser menina, não analiticamente pela ideia de que ambos os 

sexos são realidades biológicas distintas, como afirma Beauvoir, mas de 

modo a naturalizar as diferenças sexuais, cujas supostas essências se 

contrapõem como polos irreconciliáveis e hierarquizados.  

Essa hierarquização dos sexos foi um movimento que objetivou a 

dominação do sexo feminino pelo masculino. Vê-se, portanto, que para 

Beauvoir os papéis atribuídos aos sexos foram construídos e naturalizados. 

Para ser o que Beauvoir chama de “verdadeira mulher”, um produto 

artificial fabricado pela civilização (BEAUVOIR, 2016b, p. 165), exige-se 

que certas condições de feminilidade sejam alcançadas. Não raro, 



Danielli Isadora Pereira de Lima 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   269 

observamos situações nas quais uma mulher fora dos padrões de 

feminilidade é acusada de querer ser um homem8. 

Desse modo, a situação da mulher se definiu, primeiramente, por 

sua condição de alteridade absoluta e desigual, a partir de seu sexo. Disso, 

a existência feminina adquiriu artificialmente um caráter imanente. Sendo 

a existência do ser humano justificada pela liberdade e sendo essa a 

condição original para aquela (BEAUVOIR, 2005, p. 26), o problema 

encontra-se na existência feminina privada da liberdade no sentido 

beauvoiriano. Beauvoir considera que a mulher foi impedida de ter sua 

existência afirmada com total potencialidade de possibilidades através da 

aculturação de atividades e comportamentos que podem ser definidos 

como imanentes, aqueles cuja subjetividade e intenção de futuro do sujeito 

não entram em ação. A liberdade requer engajamento contínuo. 

Historicamente, vê-se que a feminilidade, as funções domésticas, o 

casamento heterossexual e a maternidade foram empurrados 

arbitrariamente para a mulher9, fazendo desses, em vez de escolhas, papéis 

compulsórios, subvalorizados e limitadores da existência enquanto 

liberdade autônoma. 

 

 

Referências 

ANDREW, Barbara. Beauvoir’s place in philosophical thought. In: CARD, 

Claudia. The Cambridge Companion to Simone de Beauvoir. New York: 

Cambridge University Press, 2003. p. 24-44. DOI: 

https://doi.org/10.1017/CCOL0521790964.002. 

BEAUVOIR, Simone. O Segundo Sexo: Fatos e Mitos. Rio de Janeiro: Editora 

Nova Fronteira, 2016a. 

 

8 Beauvoir fala sobre isso no capítulo “A Lésbica” em O Segundo Sexo: A Experiência 

Vivida. 

9 “Não seria possível obrigar diretamente uma mulher a parir: tudo o que se pode fazer é 

encerrá-la dentro de situações em que a maternidade é a única saída; a lei ou os costumes 

impõem-lhe o casamento, proíbem as medidas anticoncepcionais, o aborto e o divórcio” 

(BEAUVOIR, 2016a, p. 89). 

https://doi.org/10.1017/CCOL0521790964.002


Existência feminina como imanência: a relação entre liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir 

270  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 253-270, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

BEAUVOIR, Simone. O Segundo Sexo: A Experiência Vivida. Rio de Janeiro: 

Editora Nova Fronteira, 2016b. 

BEAUVOIR, Simone. Por uma moral da ambiguidade. Rio de Janeiro: Editora 

Nova Fronteira, 2005.  

HEINÄMAA, Sara. Toward a phenomenology of sexual difference: Husserl, 

Merleau-Ponty, Beauvoir. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, 2003. DOI: 

https://doi.org/10.5771/9780585461908. 

JOHANSON, Izilda. Moral da ambiguidade, liberdade e libertação: Filosofia e 

feminismo em Simone de Beauvoir. Ethic@, Florianópolis, v. 17, n. 2, p. 239-257, 

2018. DOI: https://doi.org/10.5007/1677-2954.2018v17n2p239. 

 

 

Data de registro: 16/09/2020 

Data de aceite: 07/01/2021 

https://doi.org/10.5771/9780585461908
https://doi.org/10.5007/1677-2954.2018v17n2p239


João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   271 

  Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da 

História Mundial 

 

 

João Gabriel Haiek Elid Nascimento* 

 

Resumo: Ora, visto que na filosofia hegeliana a liberdade é identificada como fim 

último tanto da história mundial quanto da ciência, necessita-se, pois, que se 

exponha a relação existente entre a ordem científico-conceitual e a histórico-

contingente: uma síntese que se só mostrará plenamente concretizada na Ideia da 

Filosofia – e esta é a tese do presente artigo. Para tanto, elencou-se os seguintes 

momentos para o desenvolvimento dessa argumentação: primeiramente (1) através 

do surgimento fenomênico/histórico da ordem científico-conceitual; em segundo 

lugar (2) a assunção científico-conceitual da Natureza; em terceiro (3) o papel da 

história-conceituada como superação espiritual da Natureza, e por fim (4), o a 

Ideia da Filosofia como objetivo da história mundial. 

 

Palavras-chave: História Mundial; Conceito de Liberdade; Progresso da 

Consciência; Ideia da Filosofia. 

 

 

Hegel: The Idea of Philosophy as an objective of World History 

 

Abstract: Thus, seeing that in Hegelian philosophy, freedom is identified as the 

ultimate end of both world history and science, it is necessary, therefore, to expose 

the existing relationship between the scientific-conceptual and the historical-

contingent order: a synthesis that it will only show fully realized in the Idea of 

Philosophy - and this is the thesis of the present article. To this end, the 

development of this argumentation started from four moments: first (1) through 

the phenomenal / historical emergence of the scientific-conceptual order; second 

 

* Graduando em Filosofia pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho 

(UNESP). Bolsista em Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPq). E-mail: gabrielelid@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9087803180697938. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1079-3206. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57923 

  

  

mailto:gabrielelid@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/9087803180697938
https://orcid.org/0000-0002-1079-3206
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57923
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57923


Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

272  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

(2) the scientific-conceptual assumption of Nature; thirdly (3) the role of 

conceptualized history as a spiritual overcoming (sublate) of Nature, and finally 

(4), the Idea of Philosophy as the objective of world history. 

 

Keywords: World History; Concept of Freedom; Progress of Consciousness; Idea 

of Philosophy. 

 

 

Introdução: surgimento fenomênico da ordem científico-conceitual 

 

Em Hegel, a natureza do Conceito (Begriff) – e da ordem conceitual 

– foi descoberta e posta em evidência como algo que não se pode expressar 

de maneira imediata; mas que possui em si a mediação dos juízos (Urteil) 

operados pelo entendimento. Como potência diferenciadora em si mesma, se 

trata de uma atividade que põe para si suas próprias determinações, mas 

enquanto as ordena progressivamente em referência uma unidade conceitual, 

é a Ideia Absoluta: de modo que “[...] somente o todo da ciência é a 

exposição da Ideia” (HEGEL, 2012a, p. 58).  

Desta forma, a presente introdução seguirá, assim como o próprio 

Hegel procura fazer mais amplamente nos prefácios e introduções de suas 

obras, a exposição dos momentos gerais desse conhecer: ou seja, “Será [...] 

dar uma representação geral do sentido do conhecer lógico como uma tal 

[representação] se exige antecipadamente de uma ciência” (HEGEL, 2016, 

p. 33). 

Em verdade, se por um lado a natureza do Conceito não se indica de 

modo imediato, nem por isso deixa de ser, este imediato, um fundamento e 

objetivo ao seu desenvolvimento, pois que ele é justamente a base absoluta 

que a potência diferenciadora encontrará como resultado de suas operações: 

ou seja, “Que o todo da mesma seja um ciclo [Kreislauf] dentro de si 

mesma, onde o primeiro também é o último e o último também é o 

primeiro” (HEGEL, 2016, p. 74). Assim, vê-se um duplo movimento: (1) a 

impossibilidade de sustentar a sua natureza a partir de algo imediato; e (2) 

esse mesmo imediato que o fundamenta como termo e fim de seu trabalho 

mediador.  



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   273 

Por conseguinte, pode-se já observar que o começo da ciência não 

existe para ela enquanto tal, verdadeiramente constituída em seu ser – já que 

para ela mesma não há começo nem fim, pois que ambos se identificam –; 

mas apenas para o sujeito que decide filosofar1. Consequentemente, o 

sujeito, antes de investigar o conceito de sua ciência – dos seus saberes –, 

precisa, antes de tudo, daquele imediato ponto de partida acima exposto; e 

este será o objeto de sua ciência: no caso daquele saber que mais 

propriamente pode ser dito ciência, a Filosofia, tem-se estabelecido para 

Hegel que seu objeto de conhecimento é o pensar2. Dessa forma, não 

prescindindo, pois, de nenhuma técnica, linguagem ou terminologia 

específica3, já que se trata de um ato de pura liberdade do pensamento, a 

necessidade de filosofar não se mostrará como uma carência, mas como a 

satisfação científico-conceitual que a consciência dá às suas aspirações já 

presentes em seu interior, ou seja, naquelas figuras, sentimentos, vontades e 

intuições que a impulsionam: a criatividade em Hegel está, justamente no 

 

1 “[...] a filosofia se mostra como um círculo que retorna sobre si, que não tem começo – no 

sentido das outras ciências –, de modo que o começo é só uma relação para com o sujeito, 

enquanto este quer decidir-se a filosofar, mas não para com a ciência enquanto tal. [...]. É 

mesmo esse seu único fim, agir e meta: alcançar o conceito de seu conceito, e assim seu 

retorno [sobre si] e sua satisfação” (HEGEL, 2012, p. 58, grifo nosso). 

2 “Pode-se determinar com mais exatidão a necessidade [Bedurfnis] da filosofia assim: o 

espírito tem por objetos: enquanto [espírito] que sente e intui, o sensível; enquanto fantasia, 

imagens; enquanto vontade, fins etc. É, porém, na oposição, ou pelo menos na diferença, 

dessas formas – de seu ser-aí e de seu objeto – que o espírito dá à sua interioridade 

suprema, ao pensar, e ganha o pensar por seu objeto” (HEGEL, 2012, p. 51, grifos do 

autor). 

3 Depois de expor como as formas do pensar já estão implicitamente depositadas na 

linguagem (HEGEL, 2016, p. 31), Hegel faz uma interessante afirmação a respeito da 

origem do “vocabulário” utilizado no tratamento científico-conceitual: “Portanto, a filosofia 

não precisa, em geral, de nenhuma terminologia particular; certamente, precisa-se admitir 

algumas palavras de línguas estrangeiras, as quais, no entanto, já receberam o direito de 

cidadania nela através do uso – um purismo afetado estaria, no mínimo, fora do lugar aí, 

onde o que é o mais decisivo depende da Coisa. – O avanço da formação em geral e, em 

particular, das ciências, até mesmo das ciências empíricas e sensíveis, na medida em que 

elas universalmente se movem nas categorias mais usuais p, ex., aquelas do todo e das 

partes, de uma coisa e suas propriedades e semelhantes), ilumina de pouco em pouco 

também as relações de pensamento mais altas ou pelo menos as eleva a uma maior 

universalidade e, assim, a uma atenção mais detalhada” (HEGEL, 2016, p. 32-33). 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

274  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

fato de assumir toda a sua tradição (Bildung), e fazer com que todos tenham 

voz em sua obra; ou seja, expõe-se integralmente no seu discurso, elevadas 

ao patamar de categorias lógico-conceituais da Ideia Absoluta, as diferenças 

de pensamento que estavam dispersas no mundo que a sua consciência se 

cultivou4. Deste modo, tem-se como pano de fundo de sua obra investigar a 

necessidade com que essas representações históricas são – e podem ser – 

reconhecidas como científicas.  

Referente introdução à ciência filosófica em relação ao sujeito e o 

estabelecimento do pensar como seu objeto (ser-aí), parte, portanto, dos seus 

dados mais imediatos: investigação esta que tem o seu lugar naquela obra 

em que Hegel publicou inicialmente para ser a primeira parte do Sistema da 

Ciência; a Fenomenologia do Espírito5. Nesta obra, que teve como fim a 

realização do pensar como a verdade de seu ser, a consciência comum 

procura superar a desigualdade que ela mantém com os objetos de seu 

saber6: são as assim chamadas Figuras da Consciência (Gestalt des 

Bewußtseins).  

 

Na Fenomenologia do Espírito apresentei a consciência 

em seu movimento progressivo, desde a primeira 

oposição imediata dela e do objeto até o saber absoluto. 

Esse caminho percorre todas as formas da relação da 

consciência com o objeto e tem como seu resultado o 

conceito da ciência (HEGEL, 2016, p. 51). 

 

Esse paciente e minucioso trabalho, no qual a consciência toma 

experiência de si mesma, fez-lhe acompanhar o resultado a Ciência da 

Lógica: o espírito que se desenvolver no conceito do pensar. Nela – na 

Ciência da Lógica –, a consciência já tem como pressuposto o pensar como 

 

4 “Mas, na medida em que os objetos lógicos, assim como suas expressões, são algo mais 

ou menos conhecido por todos na cultura, assim, como eu disse em outro lugar, o que é bem 

conhecido não é, por causa disso, reconhecido, e pode suscitar mesmo a impaciência de 

dever se ocupar ainda com o conhecido” (HEGEL, 2016, p. 33). 

5 O título completo da obra publicada em 1807 era: System der Wissenschaft. Erster Theil, 

die Phänomenologie des Geistes. 

6 Em desigualdade pois ainda não são tais objetos o próprio pensar. 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   275 

a verdade de seu ser, de modo a não mais precisar lidar com meras figuras, 

pois que estas serão reconhecidas como as próprias determinações 

conceituais de sua ciência7. 

 

No que diz respeito à relação exterior [entre a 

Fenomenologia e a Lógica], decidiu-se por fazer 

acompanhar a primeira parte do sistema da ciência que 

contém a Fenomenologia, uma segunda que deveria 

conter a lógica, bem como ambas as ciências da 

filosofia real, a saber, a filosofia da natureza e a 

filosofia do espírito e, com isso ter-se-ia concluído o 

sistema da ciência (HEGEL, 2016, p. 29). 

 

 A lógica, como diz Hegel na citação acima, tem o seu início como 

resultado da Fenomenologia do Espírito: é nesta intersecção, pois, que se 

encontra o que o autor determina como Ser8. É com essa determinação do 

puro ser que se inicia a ciência – aqui é o ser o que inicia, diz Hegel (2016, 

p. 72) –, aquele que tanto surge da mediação entre a consciência cindida 

com a sua experiência, quanto o que a suprime – a mediação – em um saber 

absoluto e imediato9: “O ser puro não deve significar nada senão o ser em 

geral; ser, nada mais, sem nenhuma determinação e preenchimento 

ulteriores” (HEGEL, 2016, p. 72). 

 

7 “Quando, pois, o espírito ganhou o conceito, desenvolve o ser-aí e o movimento nesse éter 

de sua vida, e é ciência. Os momentos de seu movimento já não se apresentam na ciência 

como figuras determinadas da consciência, mas, por ter retornado ao Si a diferença da 

consciência, [apresentam-se] como conceitos determinados, e como seu movimento 

orgânico, fundado em si mesmo. Se na ‘fenomenologia do espírito’ cada momento é a 

diferença entre o saber e a verdade, e [é] o movimento em que essa diferença se 

suprassume; – ao contrário, a ciência não contém essa diferença e o respectivo suprassumir; 

mas, enquanto o momento tem a forma do conceito, reúne em unidade imediata a forma 

objetiva da verdade e [a forma] do Si que-sabe” (HEGEL, 2003, p. 542-543). 

8 Já há algum tempo esquecida pela modernidade, a questão do Ser ressurge com Hegel em 

sua Doutrina do Ser: a primeira, das três partes de sua Ciência da Lógica. 

9 Nada mais justo com a sua tradição, que, pelo menos enquanto herdeira de Aristóteles, 

demonstrou que o objeto da filosofia primeira é a ciência do ser em geral – ou ens 

commune, segundo a escolástica medieval. 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

276  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

 Assim, especificamente quanto à antecipação ao início da ciência, o 

autor diz: 

 

O saber puro, ao se juntar a essa unidade, suprassumiu 

toda relação com um outro e com a mediação; ele é o 

que é sem diferença; esse sem diferença deixa ele 

mesmo de ser saber; apenas está presente a 

imediatidade simples (HEGEL, 2016, p. 71).  

 

Por conseguinte, como todo o trabalho de mediação feito pela 

consciência serviu “apenas” de instrumentação histórica e retórica para o 

estabelecimento da ordem científico-conceitual; o que resta ao filósofo então 

é saber como ele próprio e, principalmente, a humanidade, enquanto imersos 

e influenciados em suas realidades finitas, podem, a partir desta condição, se 

elevarem ao fundamento absoluto do conhecimento, e a partir daí 

[re]construírem a ciência em sua manifestação temporal. 

A respeito de tal ‘elevação’, diz Bourgeois (2004) que,  

 

[...] a necessidade da retomada fenomenológica do 

processo cultural para fazer este completar-se em seu 

coroamento especulativo, para filosofar bem [...]. A 

elevação à ciência já está implicada na própria decisão 

de ler a Fenomenologia do espírito”, caso o leitor já 

tenha como pressuposto a unidade entre ser e pensar 

(BOURGEOIS, 2004, p. 321).  

 

Aqui, o comentador e tradutor francês de Hegel revela a 

interpretação amplamente divulgada – e também aqui assumida – de que a 

Fenomenologia do Espírito seria a introdução à ciência exposta na Ciência 

da Lógica e consequentemente na Enciclopédia: assim, o fenomenólogo que 

se dedica a comprovar os padrões de medida de sua consciência (seu pensar) 

com os objetos (os seres) que lhe aparecem já faz aquilo que Hegel indica no 

primeiro título dado à obra em questão: a ‘primeira parte da ciência’10.  

 

10 “A concepção tanto do sistema como de sua fundação/introdução evoluiu 

significativamente ao longo da elaboração do que viria a se tornar a Fenomenologia do 

Espírito. Esta evolução e a alteração do título do livro, que se seguiu disso, fez com que se 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   277 

Porém, do mesmo modo que as figuras (Gestalt) aparecem para a 

consciência, elas também desaparecem, no entanto, sem saber de onde elas 

vieram, e para onde vão, assim como a necessidade lógica que as engendra: 

“Por isso esse caminho pode ser considerado como o caminho da dúvida 

[Zweifel] ou, com mais propriedade, caminho do desespero [Verzweilflung]” 

(HEGEL, 2007, p. 74). Tal série de figuras, por ser composta de 

representações daqueles que virão-a-ser momentos conceituais, são também 

– segundo uma passagem da própria Fenomenologia – a “História detalhada 

da formação para a ciência da própria consciência” (HEGEL, 2007, p. 75). 

Desta forma, compreende-se que, se apreendido o conceito da 

“Fenomenologia”, e atingido o saber absoluto, uma “introdução” baseada 

em figuras representacionais passa a ser superada (Aufheben), e dessa forma 

a exclusividade dessa obra enquanto fundamentação do sistema entra em 

xeque: se trata de uma anterioridade do ponto de vista cronológico e 

histórico; e este é seu conceito11. Essa resolução permite tal espaço de 

indeterminação, portanto, para que se promova uma educação da 

consciência comum adaptada ao seu contexto e história particulares; pois, se 

por um lado as figurações do espírito são dependentes da conjuntura 

empírica e sentimental de cada sujeito, por outro lado, são elas que o 

impulsionam e o seduzem à paciência conceitual exigida pelo tratamento 

científico-filosófico – afinal de contas, tais experiências já carregam em si o 

germe para aquilo que virá-a-ser seus momentos conceituais. Mesmo 

aparentemente contrapostas à ordem científico-conceitual, nas próprias 

 
derramasse muita tinta, inutilmente sem dúvida. Neste plano factual, as coisas são de fato 

claras. Embora o contrato com o editor tivesse uma obra intitulada Sistema da Ciência. 

Primeira parte: Ciência da Experiência da Consciência, Hegel decide, ao passo que a 

impressão já está bem avançada, substituí-lo por um outro título: Sistema da Ciência. 

Primeira Parte: A Fenomenologia do Espírito” (KEVÉRGAN, 2017, p. 192). 

11 “É evidente que esta redefinição não permite mais fazer da Fenomenologia a única via de 

acesso à ciência, contrariamente ao que havia sido dito ainda em 1812. É por isso que uma 

nota adicionada ao Prefácio da primeira edição na segunda edição da Doutrina do Ser 

indica que o subtítulo da Fenomenologia do Espírito: ‘Sistema da Ciência, primeira parte’, 

não é mais apropriado, e que a Enciclopédia das Ciências Filosóficas torna caduco o 

projeto original de uma segunda parte (WdL, W 5, p. 17). Porém, a primeira edição da 

Enciclopédia procura conciliar o estatuto original e a nova posição da Fenomenologia, o 

que não é evidente” (KEVÉRGAN, 2017, p. 198). 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

278  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Figuras da Consciência já se encontra imanente a estrutura que permitirá a 

sua elevação ao patamar de Ciência, como pode se verificar na seguinte 

passagem do prefácio da Enciclopédia: 

 

É próprio de maus preconceitos [acreditar] que a 

filosofia se encontre em oposição a um conhecimento 

experimental sensível, à efetividade racional do direito, 

e a uma espontânea religião e piedade. Essas figuras 

são reconhecidas, e mesmo justificadas, pela filosofia; 

o sentido pensante aprofunda-se antes em seu 

conteúdo, apreende e se fortalece nelas, assim como 

nas grandes intuições da natureza, da história e da arte. 

Com efeito, esse sólido conteúdo, enquanto é pensado, 

é a própria ideia especulativa (HEGEL, 1995, p. 18). 

 

Essa apreensão conceitual de representações meramente sensórias 

ou intuitivas também tem um lado interior – do qual se poderia tirar a tese de 

seu panlogismo –, “Pois ela faz surgir estruturas originais em sua imanência 

e que, portanto, só podem ser descobertas, em toda a sua necessidade, de 

forma empírica” (BOURGEOIS, 2004, p. 313-314). 

Ora, caminhando nessa série de figuras – ou representações –, a 

consciência, que no começo não sabe de sua igualdade consigo mesma, 

identificará sua aparição com sua própria essência e compreenderá que “Na 

história de seus objetos é sua própria história que vamos ler” (HYPPOLITE, 

2003, p. 37): e, desse modo, alcançará o saber absoluto e fundará a base e o 

objeto para a realização da própria ciência. Em suma, o conceito de 

Fenomenologia nada mais é do que o fundamento empírico que o 

conhecimento se utiliza a partir do momento em que o pressuposto da 

subjetividade é considerado como a base de toda ciência filosófica: ou em 

outras palavras, o conceito de Fenomenologia pode ser representado como o 

fundamento não-filosófico (não científico) de todo o saber científico. 

Por conseguinte, da mesma forma que o fenomenólogo empreende 

sua retomada para fundar a partir do sujeito do conhecimento o fundamento 

absoluto para a ciência – a união entre ser e pensar –, a história também 

realiza, no nível da humanidade, um procedimento semelhante em busca das 

determinações de sua liberdade: com a ressalva de que, a configuração 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   279 

existencial dessa realização mundial será encarnada no Estado (HEGEL, 

2008, p. 39).  

Retomando o procedimento para se iniciar a ciência absoluta – que 

deve ser lógica e conceitual –, deve ela começar com aquilo que é o mais 

puramente simples – mais fundamental na exposição do saber – 

indeterminado e universal. A união entre ser e pensar, encontrado no final da 

Fenomenologia do Espírito, fez com que a ciência fosse descoberta como 

“aquilo que é”. “Ser”, o verbo dos verbos, já há muito tempo esquecido das 

especulações filosóficas12, reaparece na Doutrina do Ser de Hegel como a 

figura ideal para determinar o universal imediatamente indeterminado, e 

consequentemente o início de toda ciência.  

Assim, ao contrário do que pretenderia uma exposição que já 

começasse com predicações negativas da Coisa mesma, “Nenhuma 

apresentação de um objeto seria em e para si capaz de ser, de modo estrito, 

tão imanentemente plástica por inteiro como a do desenvolvimento do 

pensar na sua necessidade” (HEGEL, 2016, p. 40). 

 

 

A assunção da Natureza: o diferente como um momento abstrato da 

Ideia 

 

Como se vê no decorrer de toda a obra de Hegel, os termos 

“concreto” e “abstrato” são utilizados em uma acepção um tanto quanto 

inusual, vejamos. O método científico-conceitual (ou lógico-conceitual) em 

Hegel utiliza sempre já os Conceitos das coisas, de tal modo que eles sejam 

apenas para o pensar: pois, para não ser acusado de colocar o pensamento 

entre o Eu e as Coisas, posicionou elas mesmas como que coisas do próprio 

pensamento, conceitos. 

Dessa forma, se o pensar pode ser determinado como o mais íntimo 

e universal, e se “[...] a Coisa não pode ser, para nós, outra coisa do que 

nossos conceitos dela” (HEGEL, 2016, p. 36); então, é necessário concluir 

 

12 Pelo menos desde a emergência do espírito anti-tomista do renascimento moderno. 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

280  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

que a natureza das coisas não está nem além (transcendente) e nem aquém 

de si mesmas.  

De outro ponto de vista, pode-se notar a emergência desse idealismo 

a partir da conjuntura histórica que a filosofia enfrentava com o advento da 

filosofia crítica13: a pretensão de se fundar a ciência a partir da potência 

subjetiva da consciência comum espaço-temporal, a fim de que se possa 

realizar a des-fenomenalização do saber fenomenal – ponto de partida 

exigido pela modernidade –, assim como sua re-fenomenalização em 

patamares absolutos – o objetivo da metafísica tradicional –: o puro ser. 

Portanto, se antes o pensamento era colocado como um termo médio entre o 

sujeito e a Coisa mesma, isolando o pensar da reunião com ela; assim,  

 

Deve se contrapor a essa posição a observação de que 

justamente essas Coisas [...] são, elas mesmas, coisas 

do pensamento e, como inteiramente indeterminadas, 

são apenas uma coisa do pensamento – a chamada 

coisa-em-si da própria abstração vazia (HEGEL, 2016, 

p. 36). 

 

É estabelecida dessa forma, tanto objetividade à realidade subjetiva, 

como subjetividade à realidade objetiva: as coisas são ideias, e as ideias são 

coisas.  

Essa igualdade-consigo-mesmo, que com todas as suas 

determinações conceituais resultarão na Ideia Absoluta, ao mesmo tempo 

em que indica a equivalência do conceito com o seu objeto, mostra também 

sua subsistência por si em si mesma: ou seja, toda tentativa de representar e 

intuir apenas sensorialmente a Ideia acaba gerando de maneira forçada um 

paralelismo inexistente entre séries que não são significadas de modo 

unívoco; mas análogo. 

Segundo essas considerações, não se deve compreender, de modo 

absoluto, que a natureza material é ignorada pela conhecimento científico-

 

13 Interpretação respaldada por Walter Jaeschke, ao afirmar que: “As linhas fundamentais 

do ponto de partida hegeliano estão amplamente delineadas por meio da situação histórico-

problemática da crítica lógico-transcendental de Kant à metafísica tradicional” 

(JAESCHKE, 2013, p. 173). 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   281 

conceitual, mas muito pelo contrário; pois, se por um lado o Conceito 

apareceu como sendo o da Coisa em si mesma, a natureza que permanece 

para-si alienada de seu conceito será determinada em referência à unidade 

da Ideia absoluta, como seu ser-Outro: 

 

A ideia, que é para si, considerada segundo sua 

unidade consigo, é o intuir; e a ideia que intui é a 

natureza. Mas, enquanto intuir, a ideia é posta na 

determinação unilateral da imediaticidade ou negação 

por meio da reflexão extrínseca. A liberdade absoluta 

da ideia é que [...]; na absoluta verdade de si mesma, 

decide-se a deixar sair livremente de si o momento de 

sua particularidade ou do primeiro determinar-se e do 

ser-outro, a ideia imediata como seu reflexo, como 

natureza (HEGEL, 2102, p. 370-371). 

 

Ou, assim como nos confirma Bourgeois,  

 

A totalidade só existe, isto é, só se exterioriza, a cada 

etapa de sua realização, num meio ou num elemento 

diferente dela e – já que não há nada fora dela – 

diferente dela na medida em que promove um 

momento abstrato dela (BOURGEOIS, 2004, p. 306). 

 

Dessa forma, a natureza, longe de impedir a concretização e o 

desenvolvimento de conceitos abstratos e formais, acaba sendo por eles 

compreendida e conservada em sua determinidade como uma das categorias 

da Ideia Absoluta: e assim é superada. Ou seja, “[...] o procedimento 

especulativo, [...] requer, [...] a assunção de seu Outro, isto é, da vida não-

filosófica na diversidade de suas figuras, tal como aconteceu em particular 

na Fenomenologia do Espírito” (BOURGEOIS, 2004, p. 312). Assim como 

o conceito da fenomenologia precisa estar claro em sua verdade, 

independentemente de quais figuras ou representações foram utilizadas para 

cada individualidade; da mesma forma o conceito de natureza o precisa ser, 

independentemente de qual matéria específica está sendo utilizada. 

Em verdade, a matéria já especificada – em três dimensões, por 

exemplo – recebe de algum modo uma forma abstraída no intelecto que 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

282  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

revela o seu ser para a consciência que a apreende, de modo que sem tal 

determinação conceitual, ela permaneceria incognoscível para o pensar: a 

matéria em si mesma seria pura potencialidade.  

Aparentemente, num primeiro momento, tal concepção exibe uma 

carência da Lógica e do pensamento conceitual por só poder concretizar seu 

ser fazendo-se contraposta a um Outro dela mesma; mas de outro lado 

enfatiza o caráter independente promovido pela sua superação (Aufheben): 

uma contradição que, por já ser assumida no interior e no desenvolvimento 

de toda a sua exposição científico-conceitual, permite justamente a 

confirmação de sua liberdade no conservar deste algo que se opõe; 

superando assim essa oposição.  

Ora, o pensamento lógico em Hegel permite a sua negação – que 

nada mais é do que uma das suas determinações conceituais –, e 

consequentemente a alteridade: e isto é o que constitui o direito em se 

permitir tais momentos de indeterminação do “incognoscível” em seu 

sistema14, sendo um deles, o pôr-se como um Outro que lhe objeta enquanto 

uma opacidade sensivelmente. Esta permissão, longe de tornar algo outro 

restrito à incapacidade de fazer ciência sobre si mesmo, é justamente o que 

garante o desenvolvimento da verdade contida na vida natural a partir do 

tratamento científico-conceitual desta determinação. Ou, nas palavras de 

Hegel: “[...] a matéria não tem verdade tal como aparece fora e antes do 

conceito, mas a tem unicamente em sua idealidade ou identidade com o 

conceito” (HEGEL, 2018, p. 53). 

Portanto, enquanto é seu Outro, a Ideia o rege; enquanto orientado 

com fim à Ideia, a ela o contém; e enquanto possui sua verdade na Ideia, o 

Outro é compreendido. Metodologicamente falando, a natureza já é 

pressuposta não apenas como resultado, mas também como momento da 

liberdade da Ideia absoluta: é produto de sua completa identidade consigo 

mesma; servindo de sustentação à sua posterior soberania15 enquanto 

Espírito. 

 

14 Chamados mais acima de “assunção da vida não-filosófica”. 

15 Posterioridade lógica, e não cronológica. 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   283 

 

[...] a Ideia, na medida em que ela é ou, mais 

exatamente, em que ela se faz ser, expõe seu sentido 

total no elemento da imediaticidade, da não relação, da 

exterioridade; ela espalha as determinações dela nessa 

alienação de si mesma que é a natureza, uma natureza 

que ela se pressupõe para nela se reconstruir, em sua 

identidade consigo ou sua interioridade a si, enquanto 

espírito (BOURGEOIS, 2004, p. 198, grifo nosso).  

 

 

O espírito como superação da natureza: o papel da história conceituada 

 

Assim, uma vez que a natureza sensível apenas é, como momento 

negativo da Ideia Absoluta, serve esta como seu pressuposto e fundamento. 

É a partir dessa desigualdade, mantida entre a Natureza e a Ideia, que se 

deriva a necessidade lógica do Espírito: enquanto superação da natureza não 

apenas como um momento abstrato da totalidade da Ideia, mas como a 

unidade da Ideia posta objetivamente na natureza. Serve o Espírito, portanto, 

para que a Natureza se descubra na Ideia; e para a Ideia apareça como a 

verdade da Natureza:  

 

Essa identidade é a negatividade absoluta, porque o 

conceito tem na natureza sua objetividade externa 

consumada, porém essa sua extrusão é suprassumida, e 

o conceito tornou-se nela idêntico a si mesmo. Por isso 

o conceito só é essa identidade enquanto é retornar da 

natureza (HEGEL, 2011, p. 15). 

 

Desse modo, a Ideia manifesta na Natureza tem também a Natureza 

como pressuposto, pois se serve dela como termo médio para sua 

reconciliação enquanto Espírito: em outras palavras; será nas produções do 

Espírito, mais especificamente naquelas do Espírito Absoluto, que o ser 

humano, enquanto encarnado na natureza, poderá coparticipar da Ideia 

Absoluta; assim como esta – A Ideia – se objetivar na Natureza como 

Espírito. 

 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

284  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

O manifestar – que enquanto [é] o manifestar da ideia 

abstrata e passagem imediata, vir-a-ser da natureza –

enquanto manifestar do espírito, que é livre, é [o] pôr 

da natureza como de seu mundo; um pôr que como 

reflexão é ao mesmo tempo [o] pressupor do mundo 

como natureza autónoma (HEGEL, 2011, p. 26). 

 

Por tal motivo, a natureza “[...] não deve ser nem superestimada 

nem subestimada” (HEGEL, 2008, p. 73), visto que  

 

[...] a consciência que desperta surge, inicialmente, 

cercada apenas por influências naturais, e toda 

evolução dessa consciência é um reflexo do próprio 

espírito em oposição ao caráter imediato, irrefletido, da 

natureza (HEGEL, 2008, p. 73). 

 

Tal consciência, ou espírito subjetivo, por ainda manter seu conceito 

em contradição com sua realidade, é finito: e por ser finito, necessita antes 

passar pelo seu processo de libertação da realidade natural na pura forma do 

conceito. Dessa forma, o aparecer do espírito estabelece a reflexão da 

natureza; e a identidade consigo mesmo – que é sua unidade e seu conceito – 

é agora posta e reconhecida no Outro – que é sua realidade inicial –: o mero 

ser-fora-de-si da natureza passa a ser fenômeno, e este é, evidentemente, 

sempre fenômeno para uma consciência. O espírito que é agora um mundo, 

deve, através da sua série de configurações, chegar ao saber absoluto de si 

mesmo: tais figuras são vistas não mais como uma reflexão externa à Coisa, 

mas como propriamente a efetivação das suas determinações conceituais.  

 

O espírito é a ideia infinita, e a finitude tem aqui a 

significação da incongruência do conceito e da 

realidade com a determinação de que ela é o aparecer 

no seu interior. É um aparecer que em si o espírito se 

impõe com o um limite, a fim de que para si, pelo 

suprassumir desse limite, tenha e saiba a liberdade 

como sua essência, isto é, que seja pura e simplesmente 

manifestado. Os diversos graus dessa atividade, nos 

quais, enquanto [são] aparência, é determinação do 

espírito finito demorar-se, e percorrê-los, são os graus 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   285 

de sua libertação, em cuja verdade absoluta é um a só e 

a mesma coisa encontrar-aí um mundo com o um 

mundo pressuposto, e engendra-lo com o algo posto 

pelo espírito, e a libertação do mundo e nesse mundo – 

[eis] uma verdade: é em direção da forma infinita dessa 

verdade que a aparência se purifica, como em direção 

do saber dessa verdade (HEGEL, 2011, p. 31). 

 

Esta série, que conduz a consciência à liberdade, nada mais é do que 

sua história; ou melhor, a história da recaptulação de seu conceito: que por 

ser conceitual, se efetiva na filosofia. Assim, a Ideia manifesta suas 

determinações na natureza, que ao desenvolver sua idealidade se torna 

cognoscente, tal cognoscente enquanto se relaciona com seu aparecimento é 

consciência, enquanto consciência que se experiencia é história de sua 

formação, que transformada em conceito é, portanto, 

filosofada/conceituada16. 

De fato, só se pode tomar nota, nessa história, daquilo que se gerou 

registro ao incitar a memória através da representação: “Deve-se levar em 

consideração que as narrativas históricas apareceram simultaneamente às 

ações e aos acontecimentos históricos, pois há um fundamento comum 

interno que os cria juntos” (HEGEL, 2008, p. 58).  

Está a se falar, portanto, da “[...] história do aparecimento, à 

consciência da humanidade, das determinações universais do espírito” 

(HEGEL, 2008, p. 206). Visto que, só há história se existir uma consciência 

que dê sentido para tais eventos, e que lhe imprima sua Razão de ser, a 

convivência em sociedade, o estabelecimento de um regime estatal que a 

conserve e o mantenha em progresso, bem como o desejo por uma outra 

auto-consciência, nada mais são do que indícios ou formas disfarças do 

desejo que o espírito nutre em se reconhecer em fazer manifestar a sua Ideia 

em um Outro.  

 

16 “Já no Adendo ao §379, o conceito do espírito foi apresentado como sendo a ideia efetiva 

que se sabe a si mesma. A filosofia tem de mostrar esse conceito como necessário, assim 

como todos os seus outros conceitos; isto é, conhecê-lo como resultado do desenvolvimento 

do conceito universal ou da ideia lógica. Contudo, nesse desenvolvimento, [o que] precede 

o espírito não [é] só a ideia-lógica, mas também a natureza exterior” (HEGEL, p. 15). 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

286  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Nesse aspecto, o espírito concebe a sua verdadeira história a partir 

da natureza, que por ser história, já é espiritual; e progride com a superação 

da contradição que a era natureza, fazendo surgir nesse Outro da Ideia, a 

identidade em si e para si enquanto objetivada: é, portanto, na história e na 

produção cultural do Estado, que a espiritualização da natureza pode se 

concretizar não apenas como uma segunda natureza sobreposta; mas como 

sua verdade e realização. Mas a história, enquanto apenas registro, é mero 

fenômeno e representação da consciência de um sujeito finito, ainda em 

processo de liberdade. Por conseguinte, o passar desta representação 

histórica para sua conceitualização liberta o sujeito da má infinitude e eleva 

a sua realidade à forma do conceito: que é a Filosofia. Ou seja,  

 

Quando lidamos com a ideia do espírito e 

consideramos tudo na história universal como a sua 

manifestação, ao percorremos o passado – não 

importando qual a sua extensão –, só lidamos com o 

presente. A filosofia, ao ocupar-se do verdadeiro, só 

tem a ver com o eternamente presente (HEGEL, 2008, 

p. 72). 

 

Em seguida, Hegel conclui: “Isso dá a entender, necessariamente, 

que a forma presente do espírito abrange em si todos os estágios anteriores” 

(HEGEL, 2008, p. 72), o que significa que todos os momentos 

determinados, ou todos os graus culturais rememorizados pela Filosofia são 

conservados conceitualmente, de modo que se possa, e deva sempre 

atualizá-los, pois, afinal de contas, agora eles constituem não mais 

inverdades do espírito, mas sim conceitos eternos, presentes na exposição do 

todo da Ideia17.  

Assim,  

 

O espírito absoluto é tanto a identidade eternamente 

essente em si, quanto retornando e retornada a si 

mesma: é a substância una e universal enquanto 

 

17 Relembrando: “[...] somente o todo da ciência é a exposição da ideia” (HEGEL, 2012a, p. 

58). 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   287 

espiritual, o juízo [que a reparte] em si mesma e em um 

saber, para o qual ela existe como tal (HEGEL, 2011, 

p. 339). 

 

Por isso que, cristalizada apenas em um livro ou em representações 

abstratas, torna-se o Espírito naturalizado e posto em potência; o que é o 

mesmo que sua morte: se caracteriza, pois, como pura carência-de-

pensamento tomar cada representação como um momento essencial e 

absoluto. Deve-se, portanto, para lhes imprimir a vida ali contida, serem 

cultivados, vividos eticamente na comunidade para, finalmente, serem 

pensados conceitualmente pela Filosofia.  

A essa caracterização do pensamento enquanto vivo parece se 

contrapor, como presunção, o ideal de se totalizar em uma obra todo o 

sistema da ciência; de modo que se poderia levantar a objeção – não 

completamente infundada – de que tal realização não deveria concentrar sua 

efetividade em um artifício material cuja chance de caducar com o tempo é 

iminente: uma Enciclopédia das Ciências Filosóficas. Aliás, o próprio termo 

“enciclopédia” parece ter perdido o seu conceito original: cuja própria 

etimologia da palavra, do grego εγκυκλοπαιδεία, já indicaria uma espécie de 

educação (παιδεία) circular (ἐγκυκλο) – não coincidentemente, algo bem 

parecido com o hegeliano “Kreis von Kreisen” (círculo de círculos) –, e não 

um mero compilado de informações cuja ordem da exposição nada teria a 

ver com o conteúdo ali contido. Por conseguinte, a formulação da totalidade 

do seu sistema na Enciclopédia, enquanto “A obra onde o racionalismo 

hegeliano se revela mais claramente, como a apresentação do sistema do 

saber” (BOURGEOIS, 2012b, p. 378), pela sua própria natureza de 

compêndio, já mostra que seu “Título deveria [...] sinalizar [...] a intenção de 

reservar o singular para a exposição oral” (HEGEL, 2012a, p. 13): e é esta 

“exposição oral” e “dia-lógica” que, evidentemente, se necessita para que o 

elemento vivo contido naquela exposição racional se manifeste, fazendo 

com que estas razões gerais se unifiquem com a singularidade e a atualidade 

do momento presente vivente; enquanto objetividade essente (seiende) posta 

em si e para si. Assim, contra a particularidade de uma filosofia apartada do 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

288  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

reencontro com seu espírito através de uma existência “contaminada” de 

finitude;  

 

[...] reside, então, que a nossa filosofia, essencialmente, 

só veio à existência em conexão com a precedente, e 

dela proveio com necessidade; é o decurso da história 

que nos expõe, não o devir de coisas estranhas, mas 

este nosso devir, o devir da nossa ciência (HEGEL, 

1995, p. 48). 

 

 

Conclusão: a Ideia da Filosofia como objetivo da história mundial 

 

Ao dirigir-se diretamente aos cursos sobre Filosofia da História – 

que se tratam de uma exposição mais exaustiva e singular da seção História 

Mundial presente na Enciclopédia –, tem-se, como é de se esperar, uma 

progressiva chegada ao tempo presente de sua redação conforme o fim da 

lição se aproxima. Entretanto, é importante notar que, assim como já foi 

dito, o conhecimento conciliador entre o conceito e a realidade, receberá no 

objetivo da exposição filosófica de sua sequência histórica, “apenas” uma 

confirmação de seu fundamento ideal: que o conceito de sua ciência esteja 

em identidade com a Ideia Absoluta que se sabe enquanto efetividade 

manifestada espiritualmente. E, dessa forma, que a liberdade encontrada 

como a única verdade do espírito exteriorizado no tempo – história –, 

enquanto também se trata de um objetivo da ciência, já é algo reconhecido 

através das razões gerais da filosofia especulativa.  

Assim, se lembrarmos da primeira definição aqui dada a respeito de 

como Hegel compreende a Ideia, não haveremos de estranhar caso o 

tratamento conceitual da história revele um objetivo em comum com a 

ciência Filosófica: a Ideia Absoluta que engendra todo o sistema, e 

consequentemente a história mundial, encontrará na esfera cultural da 

Filosofia a sua confirmação absoluta enquanto conceito. Ora, não deixemos 

de lembrar que a história possui o Estado enquanto configuração existencial 

de sua realização: um pressuposto essencial para que o espírito venha a se 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   289 

manifestar como Absoluto na Arte, na Religião e na Ciência Filosófica; 

enquanto estas são realidade proporcionadas pela vida estatal.  

Tal confirmação da Ideia como fundamento do sistema feita pela 

filosofia da história pode, contudo, ser realizada em outras esferas do 

espírito. Nesse sentido, ao invés de se manifestar racionalmente em um 

conteúdo histórico, essa unidade entre conceito e realidade pode ser 

manifestada também, por exemplo, nas configurações do Estado, enquanto 

esta identidade “[...] é a ideia moral exteriorizada na vontade humana” 

(Hegel, 1998, p. 45); na religião, enquanto representação dessa verdade; na 

arte, enquanto ela é intuída; nos seres vivos etc.: 

 

Totalidades tais como o Estado e a Igreja deixam de 

existir se a unidade de seu conceito e de sua realidade 

está dissolvida; o ser humano, o ser vivo, está morto se 

a alma e o corpo se separam nele; [...] a natureza morta, 

portanto, se ela é separada em seu conceito e em sua 

realidade, nada mais é do que a abstração subjetiva de 

uma forma pensada e de uma matéria sem forma. 

(HEGEL, 2018, p. 239). 

 

Isso ajuda a mostrar como o aspecto no qual a Ideia Absoluta 

precede sua exposição temporal; ou seja, toda a delimitação e divisão de 

uma ciência, suas partes singulares e a mediação entre elas, estarão 

subordinadas ao grau de identidade do seu conceito consigo mesmo – com 

sua realidade –; e no caso da ciência da história, subordinadas ao conceito de 

liberdade. Ora, a exposição desse progresso da consciência da liberdade na 

história será análoga ao próprio conceito de liberdade compreendido pelo 

filósofo que realiza esse tratamento18: 

 

Como não se pode dar uma representação prévia, geral, 

de uma filosofia pois somente o todo da ciência é a 

 

18 Pois, enquanto uns colocam a história mundial como um completo regresso ou 

decaimento de um estado paradisíaco, outros colocam o auge desse progresso na 

cristandade medieval, outros porém não o fazem percorrer as formações orientais, e outros 

ainda eliminam por completo a Idade Média, fazendo conectar a modernidade com a 

antiguidade em função do Renascimento. 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

290  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

exposição da ideia, assim também sua divisão só pode 

ser concebida a partir dessa exposição; a divisão é 

como a ideia, da qual tem de tirar uma antecipação. A 

ideia, porém, se comprova como o penar pura e 

simplesmente idêntico a si mesmo (HEGEL, 2012a, p. 

58). 

 

Em verdade, tais representações ou figurações que estão registradas 

na história, como são apropriações culturais para o sujeito do conhecimento, 

elas serão essenciais para o estabelecimento das determinações conceituais 

da Ideia Absoluta; pois, “[...] se já, em geral, a diferença de cultura consiste 

na diferença das determinações de pensamento, isto ainda tem de ser mais o 

caso com as filosofias” (HEGEL, 1995, p. 92). Pois, sendo para Hegel o 

objetivo buscado durante toda história sempre o mesmo – ser, essência, 

substância, ideia, razão, espírito, Deus, liberdade etc. –, a diferença 

empírico-temporal e os instrumentos utilizados para sua apropriação irão 

reservar então uma interferência nas singularidades que mediarão as razões 

gerais mais bem conhecidas: algo que depende tanto da circunstancialidade 

do sujeito que elabora tal conhecimento, quanto da constante necessidade de 

reelaboração da ciência filosófica: 

 

Quer dizer: reefetuar a Enciclopédia é refazê-la para si 

mesmo e em si mesmo; ler a Enciclopédia é reescrevê-

la. Nessa obra que pretende ser uma vista de conjunto 

que não se prende aos detalhes, a genialidade hegeliana 

[...] realizou uma reflexão cujos momentos só podem 

ser recolhidos por um leitor disposto a traduzi-la na 

paciência do entendimento que analisa e desenvolve 

suas mediações. Para Hegel, mais do que para outro 

filósofo, vale a afirmação de que para compreender 

uma obra necessita recriá-la por si mesmo 

(BOURGEOIS, 2012b, p. 444). 

 

Dessa forma, ao contrário das outras ciências, que em geral têm suas 

diferenças internas – sua divisão – não subordinadas na própria 

determinidade de seu conceito; “No tratamento filosófico do dividir, o 

conceito mesmo tem que se mostrar como tal que contém a origem delas” 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   291 

(HEGEL, 2016, p. 63): de modo que a aplicação na singularidade 

contingente não resulte apenas em acréscimos, nem em decréscimos vindo 

da intuição empírica, e nem em um abandono do conceito anterior.  

Assim, as representações históricas integram-se na vida efetiva do 

conceito, justamente porque “A evolução traz consigo uma gradação 

crescente, uma série de determinações mais amplas da liberdade que 

decorrem do conceito do objeto: a natureza lógica” (HEGEL, 2008, p. 60). 

Ou em outras palavras: porque o encadeamento lógico-conceitual é também 

realizado temporalmente pelo sujeito que o elabora. Portanto, o que um dia 

foi história factual, poderá vir-a-ser considerado para o seu respectivo 

sujeito como determinação positiva da autoconfirmação do Conceito na 

própria negatividade que marca a contingência do puro ato presente de se 

filosofar. E a natureza, reconduzida conceitualmente à Ideia Absoluta, é o 

que marca o estágio Absoluto do Espírito, na esfera da Filosofia: 

 

[...] esse conceito da filosofia é a ideia que se pensa, a 

verdade que sabe (§ 236): o lógico com a significação 

de ser a universalidade verificada no conteúdo concreto 

como em sua efetividade. Desse modo, a ciência 

retornou ao seu começo; e o lógico é assim seu 

resultado; enquanto [é] o espiritual (HEGEL, 2011, p. 

363). 

 

Assim, através da recapitulação da série das configurações do 

espírito Hegel procurou1mostrar a necessidade de cada momento preceder o 

seguinte, de modo que, a partir da leitura feita pelo próprio autor dessa 

trajetória possa-se compreender o necessário surgimento do conceito de 

liberdade no hegelianismo. Esta filosofia da história ou rememoração de seu 

conceito já é, em sua apercepção, a própria filosofia especulativa de Hegel: o 

que se produziu, além disso, foi “apenas” a exposição desse 

desenvolvimento “[...] liberto da exterioridade histórica – puramente no 

elemento do pensar” (HEGEL, 2012a, p. 55); ou seja, na Enciclopédia. 

Resta, pois, reconstruindo para si o caminho exposto por Hegel, reconhecer 

nas figuras históricas os conceitos puros dali libertos; e vice-versa: essa 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

292  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

conexão entre as séries conceitual e histórica tanto dá vida e concretude às 

abstrações lógicas, quanto sentido e objetivo à história.  

O trecho a seguir, retirado do último parágrafo da Fenomenologia 

do Espírito, define o que seria a efetividade do espírito a partir da síntese de 

seus conceitos puros com a sua história contingente. Ambos esses 

tratamentos do real, se coadunam naquilo que Hegel chama de história 

conceituada:  

 

A meta – o saber absoluto, ou o espírito que se sabe 

como espírito – tem por seu caminho a recordação dos 

espíritos como são neles mesmos, e como 

desempenham a organização de seu reino. Sua 

conservação, segundo o lado de seu ser-aí livre que se 

manifesta na forma da contingência, é a história; mas 

segundo o lado de sua organização conceitual, é a 

ciência do saber que-se-manifesta. Os dois lados 

conjuntamente – a história conceituada – formam a 

recordação e o calvário do espírito absoluto; a 

efetividade, a verdade e a certeza de seu trono, sem o 

qual o espírito seria solidão sem vida (HEGEL, 2007, 

p. 220). 

 

A eloquência e síntese que Hegel reserva para o fechamento de suas 

exposições – que na passagem acima pôde ser contemplada na 

Fenomenologia do Espírito –, ocorre, da mesma forma, nos últimos 

parágrafos de sua Filosofia da História (HEGEL, 2008); confirmando o 

objetivo que ele imprimiu ao filosofar sobre a história mundial: 

 

A consciência chegou até aqui, e esse é o principal 

momento da forma na qual o princípio da liberdade se 

concretizou, pois a história universal nada mais é que o 

desenvolvimento do conceito de liberdade. [...]. 

Quando a objetividade é racional em si mesma, a visão 

da razão tem que lhe corresponder, e assim existe 

também o momento essencial da liberdade subjetiva. 

Observamos apenas o progresso do conceito [...]. A 

filosofia diz respeito ao esplendor da ideia que se 

reflete na história universal. [...]. Seu interesse é 

conhecer o processo de desenvolvimento da verdadeira 



João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   293 

ideia, ou seja, da ideia da liberdade que é somente a 

consciência da liberdade. 

A história universal é o processo desse 

desenvolvimento e do devenir real do espírito no palco 

mutável de seus acontecimentos – eis aí a verdadeira 

teodiceia, a justificação de Deus na história. Só a 

percepção disso pode reconciliar a história universal 

com a realidade: a certeza de que aquilo que acontecer, 

e que acontece todos os dias, não apenas não se faz sem 

Deus, mas é essencialmente a Sua obra (HEGEL, 2008, 

p. 373). 

 

 

Referências 

BOURGEOIS, Bernard. A Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel. In: 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em 

Compêndio (1830). Trad. Paulo Menezes e Pe. José Machado. São Paulo: Edições 

Loyola, 2012b. 

BOURGEOIS, Bernard. Hegel os atos do espírito. São Leopoldo: Editora 

Unisinos, 2004. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Ciência da Lógica: 1. A doutrina do ser. 

Petrópolis: Editora Vozes, 2016. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Ciência da Lógica: 3. A Doutrina do 

Conceito. Trad. Christian G. Iber e Federico Orsini. Petrópolis: Editora Vozes, 

2018. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em 

Compêndio (1830). v. I. 3. Ed. São Paulo: Edições Loyola, 2012a. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em 

Compêndio (1830). v. III. 2. Ed. São Paulo: Edições Loyola, 2011. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do Espírito. 2. Ed. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2002. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do Espírito. 4. Ed. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2007. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Filosofia da História. 2. Ed. Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008. 



Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História Mundial 

294  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 271-294, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Introdução às Lições sobre História da 

Filosofia. Lisboa: Porto Editora, 1995. 

HYPPOLITE, Jean. Gênese e Estrutura da Fenomenologia do Espírito de Hegel. 

São Paulo: Discurso Editorial, 2003.  

JAESCHKE, Walter. O sistema da Razão Pura. In: GONÇALVES, Márcia C. F. 

(Org.). O Pensamento Puro Ainda Vive: 200 anos da Ciência da Lógica de Hegel. 

São Paulo: Editora Barcarolla, 2013. 

KEVÉGAN, Jean-François. A Fenomenologia do Espírito é a fundação última do 

“sistema da ciência” Hegeliano?. Trad. Nicolau Spadoni e Paulo Amara. Cadernos 

de Filosofia Alemã: Crítica e Modernidade, São Paulo, v. 22, n. 4, p. 187-202, 

2017.  

 

 

Data de registro: 26/10/2020 

Data de aceite: 29/02/2021 



Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   295 

  Historiografia e negação do Holocausto: o caso 

Lipstadt vs. Irving 
 

Wallace Guilherme Soares de Brito* 

 

Resumo: Este trabalho tem como objetivo elaborar uma interface entre filosofia e 

cinema a partir de uma análise temática do filme Negação (2016) sob o viés do 

verbete Filosofia da História, de Daniel Little (2016); o que faremos através de 

uma síntese da trama que envolve dois escritores: a professora Deborah Lipstadt, 

historiadora; e David Irving, autor negacionista do Holocausto. Utilizaremos como 

fontes a obra Negação, da Professora Lipstadt, bem como o bestseller Hitler’s 

War (1977), do Irving. Focaremos nos argumentos apresentados por Irving, quais 

sejam: Hitler não sabia da “Solução Final”, e quando soube tentou evitá-la; 

nenhuma pessoa foi executada nos campos de extermínio nazistas e, por fim, o 

que conhecemos como Holocausto não aconteceu. Os compararemos com três 

conceitos desenvolvidos por Little (2016) em seu verbete mencionado: o papel do 

historiador, os critérios de verificação que atestam suas “verdades” e a 

possibilidade de neutralidade na pesquisa, analisando o filme à luz da obra de 

ambos os autores. Concluímos que Irving se distancia do viés História da Filosofia 

e que sua argumentação é baseada em deturpações de documentos históricos, 

especulações infundadas e sua vontade pessoal de que fosse verdade. 

 

Palavras-chave: Historiografia; Negação do Holocausto; Antissemitismo. 

 

 

Historiography and Holocaust Denial: the case Lipstadt vs. Irving 

 

Abstract: This work aims to elaborate an interface between historiography and 

cinematography based on a thematic analysis of the film Negação (2016) under 

the bias of the entry Philosophy of History by Daniel Little (2016); what we will 

do through a synthesis of the plot that involves two writers: professor Deborah 

Lipstadt, historian; and David Irving, author and Holocaust denialist. We will use 

 
* Graduando em Filosofia pela Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). Bolsista CNPq pelo 

Programa Institucional de Bolsas de Iniciação Científica (PIBIC). E-mail: 

shimonbenabe@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0185356060836425. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-0241-2570. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-58373 

  

  

mailto:shimonbenabe@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/0185356060836425
https://orcid.org/0000-0003-0241-2570
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-58373
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-58373


Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

296  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

as sources the book Negação (2017), by Professor Lipstadt, as well as the 

bestseller Hitler’s War (1977), by Irving. We will focus on the arguments 

presented by Irving, namely: Hitler did not know about the “Final Solution”, and 

when he did he tried to avoid it; no one was executed in the Nazi death camps and, 

finally, what we know as the Holocaust did not happen. We will compare them 

with three concepts developed by Little (2016) in his mentioned entry: the role of 

the historian, the verification criteria that attest to his “truths“ and the possibility 

of neutrality in the research, analyzing the film in the light of the work of both 

authors . We conclude that Irving distances himself from the History of 

Philosophy bias and that his argument is based on misrepresentations of historical 

documents, unfounded speculations and his personal desire for it to be true. 

 

Keywords: Historiography; Holocaust Denial; Antisemitism. 

 

 

Contextualização 

 

A temática da verdade sempre assombrou o espírito da 

Humanidade. Na modernidade, não é diferente. O tema surge novamente 

sob novas roupagens: a pós-verdade. Como falar sobre este conceito tão 

profundo em uma era onde as informações são massificadas, 

bombardeadas e – em muitos casos, agora mais que nunca – falsificadas? 

Nesse cenário, o negacionismo científico aparece como um dos 

protagonistas. No Brasil e no mundo, o ano de 2020 foi marcado por 

diversas manifestações e propagações anticientíficas e francamente 

negacionistas. Do negacionismo científico nasce o histórico, com igual 

poderio destruidor e alienador. A negação do Holocausto é um dos seus 

exemplos e, se trata, como veremos mais adiante, de uma forma potencial 

de antissemitismo. Podemos citar como exemplos básicos 1) a asserção de 

que o número de seis milhões de judeus mortos pelo Terceiro Reich é 

exagerado; 2) que a causa das mortes dos prisioneiros dos campos de 

extermínio foi inanição e doenças, não um plano de extermínio deliberado; 

e, por fim, 3) que o Diário de Annie Frank é uma farsa (ENCICLOPÉDIA 

DO HOLOCAUSTO, 2020). 

É necessário diferenciar o revisionismo histórico, que utiliza da 

historiografia para reinterpretar um fato histórico conhecido, do 



Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   297 

negacionismo histórico, que, por sua vez, se trata da negação propriamente 

dita de fatos históricos conhecidos. Segundo o pensador belga Professor 

Koenraad Elst: 
 

Negacionismo significa a negação de crimes 

históricos contra a humanidade. Não se trata da 

reinterpretação de fatos conhecidos, e sim da negação 

dos mesmos. O termo negacionismo ganhou destaque 

como nome de um movimento que nega um crime 

específico contra a humanidade, o genocídio de 

judeus cometido pelos nazistas entre 1941 e 1945, 

conhecido também como holocausto (do grego 

“sacrifício no fogo”) ou Shoah (do hebraico 

“desastre”). O negacionismo é identificado 

propriamente como esforços em reescrever a história 

de tal maneira que o acontecimento do Holocausto 

seja omitido (ELST, 2002, tradução nossa, grifo 

nosso).  
 

Neste cenário, a Filosofia da História surge como instrumento. O 

estudo sobre o método científico e a sua aplicabilidade na pesquisa, 

sobretudo nas Humanidades; a compreensão e reflexão filosófica sobre a 

verdade e os papéis que ela exerce na sociedade; das quais são formas de 

combater a marcha de ódio que quase sempre impera por trás de discursos 

negacionistas. O verbete Filosofia da História do professor Daniel Little 

compõe um estudo sobre a Historiografia e a História propriamente dita, se 

tratando de um excelente texto introdutório para o tema, cuja profundidade 

e cuidado de análise é igualmente excelente. O filme Denial (2016) é uma 

obra britânica baseada no trabalho literário homônimo de Deborah 

Lipstadt, uma historiadora e pesquisadora judia estadunidense. O filme 

retrata sob as lentes da sétima arte como ocorreu a ação jurídica movida 

por David Irving contra Deborah Lipstadt, que a acusou de difamação 

quando a historiadora se referiu à ele como um negacionista e antissemita 

em sua obra posterior, Denying the Holocaust (1993). O livro Negação, 

por sua vez, trata-se de vários comentários, transcrições e anotações feitas 

antes, depois e – o mais importante aqui – durante o julgamento, o que nos 

fornece uma fonte bastante detalhada acerca do desenrolar do processo. 

Com raras exceções, a obra cinematográfica faz jus aos fatos ocorridos 



Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

298  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

durante o julgamento, muito embora seja alvo de críticas no que diz 

respeito a forma com que retratou os discursos, de tal maneira que pode 

abrir margens para uma interpretação de que são simplesmente dois pontos 

de vista diferentes, duas opiniões contrárias sobre um ocorrido – o que, 

como veremos mais adiante, não é verdade. O filme também passa certa 

impressão de equidade nos discursos, além de seu roteiro exageradamente 

dramático desviar o foco principal da obra em alguns momentos. 

De antemão, fica claro que o objetivo da defesa da Professora 

Lipstadt não era provar à corte que o Holocausto aconteceu, e sim que as 

suas palavras eram verdadeiras, quais sejam: Irving era um antissemita, um 

“[...] negacionista, um defensor de Hitler e um ideólogo da direita” 

(LIPSTADT, 2017). 

O objetivo deste trabalho é realizar uma ponte entre o filme 

Negação e o verbete do professor Little. Também utilizaremos a obra de 

ambos os autores envolvidos com objetivos de delinear um horizonte 

bibliográfico sólido. Analisaremos as teses apresentadas por Irving, quais 

sejam: 1) Adolf Hitler não sabia da “Solução Final” e quando soube tentou 

evitá-la; 2) nenhuma pessoa foi executada nos campos de extermínio 

nazistas; e, por fim, 3) o Holocausto nunca aconteceu. As compararemos 

com três conceitos desenvolvidos por Little (2016) em seu verbete 

mencionado: o papel do historiador, os critérios de verificação que atestam 

as suas "verdades" e as possíveis neutralidade e objetividade dos eventos 

históricos. Feito isso, investigaremos os passos da defesa da Professora 

Lipstadt. Concluiremos fazendo uma analogia entre os principais 

argumentos da defesa e os três conceitos desenvolvidos por Little (2016) 

para comprovar aproximações entre um e outro e concluiremos que as 

teses de Irving não possuem respaldo histórico comprobatório, 

fundamentando-se em deturpações deliberadas de documentos e seu desejo 

pessoal de que fosse verdade. 
 

 

Dos deveres intelectuais do historiador 

 

Prof. Little começa seu texto com uma provocação precisa: “Quais 

são as tarefas intelectuais que definem o trabalho do historiador?” 



Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   299 

(LITTLE, 2016, p. 4), desenrolando cinco passos específicos para auxiliá-

lo na resposta. O primeiro passo consiste, basicamente, no gesto de 

descrição de eventos e situações que já aconteceram. A pergunta a ser feita 

em tal passo é “o quê?”. As perguntas feitas pelo historiador sobre 

determinado evento revelam sua intenção e dão um caminho para a 

pesquisa. Little resume o primeiro passo como “Reconstruir uma história 

complicada a partir de fontes históricas diversas” (LITTLE, 2016, p. 4), 

isto é, debruçar-se sobre a complexidade de um evento histórico e utilizar-

se de fontes variadas pela retratar o ocorrido. A necessidade de fontes 

históricas aparece, portanto, já no primeiro passo. Como veremos mais 

adiante, Irving em muito pecou em seu método historiográfico – aliás, não 

há um método historiográfico em sua pesquisa, o que o reprova já no 

primeiro passo do Professor Little.  

O segundo passo trata-se da explicação do evento histórico 

propriamente dito, no qual um padrão de pesquisa já deve estar 

inteiramente presente, isto é, o método científico de pesquisa, e deve guiar 

a pesquisa no caminho determinado no primeiro passo citado acima, com o 

objetivo de responder a pergunta “Por quê?”. “Explicamos um resultado 

histórico quando identificamos as causas, forças e ações sociais que o 

produziram ou que o tornaram mais provável” (LITTLE, 2016, p. 4). 

Adentrando na História, são necessário esclarecimentos. É sabido 

que Hitler buscava uma hegemonia racial através de um processo de 

higienização do povo alemão, acreditando que este último fosse os arianos 

de raça pura e superior às outras civilizações. A transformação do termo 

ariano, que designa um grupo etno-linguístico, para um povo superior, é 

fruto da ideologia nazista com o Terceiro Reich, sendo que tal concepção 

já existia no imaginário coletivo germânico antes do Reich. Os nazistas 

nada mais fizeram, neste sentido, que politizar – no pior sentido possível 

da palavra – o chamado racismo científico, que também já assombrou a 

Humanidade em vários outros momentos1. O biólogo Danilo Vicensotto da 

 
1 Cf. GRANDELLE, Renato. Estudo de crânios serviu como base à falha ciência do 

racismo. O Globo. Rio de Janeiro, maio de 2014. Disponível em: 



Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

300  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Universidade Estadual de São Paulo chama a atenção à corrupção do 

termo, que tem como objetivo validar a superioridade biológica dos 

arianos, o que no campo das ciências não faz o menor sentido2. Já em 

1950, quando o mundo se recuperava das atrocidades cometidas pelo 

Terceiro Reich de Hitler, a Conferência Geral da Organização das Nações 

Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura viram-se na necessidade de 

redigir A Declaração das Raças, de autoria de profissionais da área de 

biologia, antropologia, psicologia e etnologia. Todo o documento é de 

suma importância no combate a toda forma de racismo. Dele, dois artigos 

nos chamam a atenção:  
 

10 – Os dados científicos de que dispomos no 

momento presente não corroboram a teoria segundo a 

qual as diferenças genéticas hereditárias constituiriam 

um fator de importância primordial entre as causas 

das diferenças entre as culturas e as obras da 

civilização dos diversos povos ou grupos étnicos. Ao 

contrário, ensinam eles que tais diferenças se 

explicam antes de tudo pela história cultural de cada 

grupo. Os fatores que desempenharam um papel 

preponderante na evolução intelectual do homem são 

a sua faculdade de aprender e a sua plasticidade. Essa 

dupla aptidão é o apanágio de todos os seres 

humanos. Constitui, de fato, um dos caracteres 

específicos do Homo sapiens. [...] 

15. b) No estado atual de nossos conhecimentos, não 

foi ainda provada a validade da tese segundo a qual os 

grupos humanos diferem uns dos outros pelos traços 

psicologicamente inatos, quer se trate de inteligência 

ou temperamento. As pesquisas científicas revelam 

que o nível das aptidões mentais é quase o mesmo em 

todos os grupos étnicos.3 

 
https://oglobo.globo.com/sociedade/historia/estudo-de-cranios-serviu-como-base-falha-

ciencia-do-racismo-12370323. 

2Cf. O QUE É RAÇA ARIANA? Superinteressante. 2011. Disponível em: 

https://super.abril.com.br/mundo-estranho/o-que-e-a-raca-ariana/. 

3Cf. A DECLARAÇÃO das raças da UNESCO. Achegas. 1950. A DECLARAÇÃO DAS 

RAÇAS DA UNESCO (18 DE JULHO DE 1950). 

https://oglobo.globo.com/sociedade/historia/estudo-de-cranios-serviu-como-base-falha-ciencia-do-racismo-12370323
https://oglobo.globo.com/sociedade/historia/estudo-de-cranios-serviu-como-base-falha-ciencia-do-racismo-12370323
https://super.abril.com.br/mundo-estranho/o-que-e-a-raca-ariana/


Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   301 

 

Muito embora entre o documento e a contemporaneidade tenha-se 

passado sete décadas e o mesmo tenha sido alvo de críticas, as edições 

redigidas que o sucederam em 1967 e 1978 mantiveram as asserções 

acerca da ausência de diferenças cognoscíveis entre diferentes grupos 

étnicos, talvez sua pedra angular. De toda forma, ainda hoje existem – 

inclusive no Brasil –4 células neonazistas que propagam a ideologia nazista 

tão defendidos pelo Reich Hitlerista, ora disfarçadamente, ora 

francamente, sendo quase sempre alvo da mídia internacional e da justiça5. 

Diante disto tudo, esclarece-se as razões e contextos que levaram o Shoá a 

acontecer6.  

O terceiro passo proposto pelo professor Little procura responder a 

pergunta “Como?”, tratando-se da probabilidade do acontecimento 

histórico e assim, sendo também uma explicação do mesmo. Longe do 

revisionismo histórico, esse passo chama atenção à análise de causas e 

conjecturas que levaram determinado evento ao sucesso ou fracasso em 

sua intenção. “Como o Exército Prussiano foi bem-sucedido em derrotar o 

superior Exército Francês em 1870?” (LITTLE, 2016, p. 4). Este passo 

será tratado mais à frente durante a análise da argumentação de David 

Irving. 

O quarto passo condiz com os atores, isto é, com os indivíduos que 

protagonizam um evento histórico. A significação e interpretação 

aparecem como objetivos aqui, visando especialmente “[...] as intenções 

humanas que subjazem a uma dada série complexa de ações históricas.” 

(LITTLE, 2016, p. 4). Esse aspecto hermenêutico e interpretativo requer 

um cuidado especial por se tratar de algo subjetivo.  

 
4Cf. VIEGA, Edison. Dados indicam crescimento do neonazismo no Brasil. 2020. 

Disponível em: https://noticias.uol.com.br/ultimas-

noticias/deutschewelle/2020/06/29/dados-indicam-crescimento-do-neonazismo-no-

brasil.htm.  

5Cf. AURORA Dourada: Grécia declara partido de extrema-direita como grupo criminoso. 

CNN. 2020. 

6A discussão acerca da ideologia nazista e seu racismo é, de fato, mais profunda que isto. O 

que procuramos aqui, no entanto, é esclarecer ao leitor que, já na sua época, era sabido 

quais as causas e motivos que sucederam o ocorrido.  

https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/deutschewelle/2020/06/29/dados-indicam-crescimento-do-neonazismo-no-brasil.htm
https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/deutschewelle/2020/06/29/dados-indicam-crescimento-do-neonazismo-no-brasil.htm
https://noticias.uol.com.br/ultimas-noticias/deutschewelle/2020/06/29/dados-indicam-crescimento-do-neonazismo-no-brasil.htm


Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

302  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

O historiador também deve se debruçar sobre a informação dada e 

conferir-lhe sentido, afinal de contas, dados não falam por si só. Diante 

desta problemática, “A tarefa do historiador é encontrar modos de usar 

esse conjunto de provas para discernir alguma verdade sobre o passado” 

(LITTLE, 2016, p. 5). 

Por último, a questão da imparcialidade e neutralidade é levantada 

pelo professor Little, que consiste em basicamente a “[...] habilidade de 

investigar o mundo sem considerar os vieses que estão incrustados em suas 

crenças, políticas ou éticas, sua ideologia [...]” (LITTLE, 2016, p. 20). 

Muito presente em discursos políticos (e ironicamente ideológicos) no 

nosso país, professor Little não enxerga grandes problemas nesta questão. 
 

[...] não há dificuldade fundamental em reconciliar a 

ideia de um pesquisador com um conjunto de valores 

religiosos, que a despeito disso cuidadosamente 

retrata os valores de um agente histórico que possui 

valores radicalmente diferentes. Essa pesquisa pode 

ser malfeita, é claro, mas ainda assim não há nenhuma 

barreira epistêmica que torna impossível ao 

pesquisador examinar o corpo de argumentos, 

comportamentos e instituições culturais 

contemporâneas correspondentes ao outro e chegar a 

uma representação justificada do outro. Não é 

necessário que alguém compartilhe dos valores ou 

visão de mundo de um sans-culotte para chegar a uma 

apreciação justificada daqueles valores e visões de 

mundo (LITTLE, 2016, p. 21). 
 

Para analisar a questão da pessoalidade, precisamos, obviamente, 

conhecer as pessoas que estão envolvida. É sabido que Irving tentou reunir 

toda a direita inglesa em um partido de frente única chamado Focus, sendo 

ele o candidato a Primeiro Ministro7. Após o fracasso do partido por 

motivos fiscais, Irving passou a frequentar encontros e eventos de grupos 

de extrema-direita como o Institute for Historical Review (IHR) [Instituto 

 
7 Cf. EVANS, Richard J. In Hitler’s Shadow. New York: Pantheon Books, 1989. 



Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   303 

para Revisão Histórica]8, que embora tente manter a aparência de 

seriedade e rigor acadêmico, trata-se de uma organização cujo objetivo é a 

divulgação da negação do Holocausto9. 
 

Embora o IHR alegasse estar interessado em realizar 

uma varredura ampla da história, eles concentravam 

todas as energias no Holocausto. Seus ataques tinham 

um viés antissemita e anti-Israel. Segundo o IHR, o 

“governo corrupto e falido de Israel e seu exército de 

agentes não remunerados nos Estados Unidos” 

haviam perpetrado um roubo ao povo americano por 

meio do uso habilidoso da “Maior Mentira de toda a 

história – a mentira do ‘Holocausto’” (LIPSTADT, 

2017). 
 

David Irving possui uma coleção generosa de ações jurídicas 

movidas por e contra ele a partir de 1967, com a publicação do seu livro 

Accident: The Death of General Sikorski10. Em 1983, envolveu-se em uma 

polêmica quando se infiltrou numa coletiva de imprensa da editora alemã 

Stern, que recentemente publicara diários de Hitler, e provocou um 

escândalo ao erguer documentos que, segundo ele mesmo, comprovavam a 

falsidade dos diários. Dias depois, Irving apareceu na mídia para retratar-

se afirmando que agora acreditava na genuinidade dos diários. O que 

Irving não esperava, no entanto, é que dias depois o Bundesarchiv, o 

 
8 Tratamos brevemente da distinção entre revisionismo e negacionismo histórico na sessão 

Contextualização. 

9Cf. MORRIS, Lydia. Rights: Sociological Perspectives. Londres: Routledge, 2006.  

10 A polêmica da vez foi a afirmação, ausente de documentação histórica comprobatória, de 

que o líder polonês Sikorski havia sido morto à mando de Wiston Churchill. Irving 

processou um autor que havia refutado a tese do livro e perdeu, sendo obrigado a pagar as 

custas do processo. No mesmo ano, no livro The Destruction of Convoy PQ17, afirmou que 

os 33 navios que compunham o comboio perderam seus suprimentos a caminho da União 

Soviética por negligência de seu comandante, o Capitão Jack Broome, que processou o 

autor e sua editora pelo crime de difamação. Irving novamente perdeu o processo e foi 

obrigado a pagar 40 mil libras, que à época, constatou uma das maiores indenizações por 

difamação. Em 1968, foi processado após afirmar que o artigo que criticava sua posta, 

escrito por Julian Page, era fruto da mente fértil da jornalista. Irving pediu desculpas 

publicamente e arcou com os custos do processo em troca da retirada da acusação. Cf. 

LIPSTADT, Deborah E. Negação. São Paulo: Universo dos Livros, 2017. 



Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

304  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Arquivo Nacional da Alemanha, realizaria uma perícia forense cuidadosa 

que comprovou que os diários eram forjados – e muito mal forjados. 

Diante do imprevisto, Irving comunicou à imprensa que concordava com o 

posicionamento do Bundesarchiv e ressaltou que foi o primeiro a declarar 

a falsidade dos diários. Um repórter do Times o respondeu declarando que 

havia sido o último a declará-los autênticos (LIPSTADT, 2017). E qual 

seria a razão para os judeus criarem tal “mitologia”? Segundo o mesmo, 

seriam motivos financeiros. A conspiração antissemita do domínio judaico 

do mercado mundial é o deus ex machina da obra e pensamento de Irving. 

Em uma entrevista com a rádio Ulster em 1989, afirmou que:  
 

Ninguém gosta de ser enganado, menos ainda quando 

há uma soma financeira considerável em jogo. (Desde 

1949, o Estado de Israel recebeu mais de 90 milhões 

de marcos alemães em reparações voluntárias da 

Alemanha Ocidental, essencialmente em expiação às 

“câmaras de gás de Auschwitz”). […] Centenas de 

milhões de pessoas honestas e inteligentes foram 

enganadas pela bem-financiada e brilhantemente bem-

sucedida campanha publicitária do pós-guerra. 

(IRVING, 1989, apud LIPSTADT, 2017). 
 

A Historiografia encontra um prato cheio para análise e crítica 

aqui. Muitas vezes em questões básicas Irving se equivoca, seja na 

afirmação leviana e deliberada de asserções cuja comprovação não é 

conhecida, seja em discursos de ódio propriamente ditos. Podemos 

afirmar, com efeito, que a Filosofia da História se debruça sobre as 

questões que compõem a nossa discussão aqui para refletir sobre as causas 

e efeitos dos acontecimentos – ler-se refletir sobre o porquê do ativismo de 

Irving; erguer questões éticas que envolvem a influência e esse ativismo 

exerce na sociedade; e, sobretudo, enxergar a conjectura com lentes 

críticas. Ademais, o que concerne tanto à Historiografia quanto à Filosofia 

é o método. Não se trata de literatos e seus devaneios imaginando como 

poderia ter sido a história e/ou como acreditam que deveria ter sido; no 

campo das ciências, é necessário rigor e seriedade. Mas, afinal de contas, 

sendo a História, bem como as Humanidades em geral, mais que todas as 

outras áreas do conhecimento, navegantes dos mares da subjetividade e sua 



Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   305 

mutabilidade, é possível falar de método como nas ciências naturais ou 

exatas?  
 

 

Historiografia e Método 

 

Em relação a um método utilizado na História, utilizamos o 

conceito de Historiografia, dado anteriormente, cuja definição pode ser 

dada como “[...] estudo dos métodos e práticas dos historiadores” 

(LITTLE, 2016, p. 25). O pressuposto de que há um método coloca em 

xeque várias questões levantadas acerca da relativização da verdade, uma 

vez que o objetivo do método é, em suma, determinar uma verdade11. 

Brevemente retomando a questão revisionismo x negacionismo, a 

professora Lipstadt elabora uma reflexão que nos lembra, em partes, que a 

questão “existência do Holocausto” sequer pode ser considerada como tal, 

isto é, não é algo a ser discutido. Assim, o debate que há entre o discurso 

francamente antissemita de David Irving e a defesa da Professora Lipstadt 

não se trata de diferentes formas de enxergar fatos ou, ainda, de diferentes 

opiniões. Sobre isso, Lipstadt afirma:  
 

Meu livro [Denyng the Holocaust] não defendia a 

ortodoxia histórica. De fato, historiadores do 

Holocausto extremamente respeitados sugerem 

diferentes conclusões para muitos aspectos do 

Holocausto. Por exemplo, os intencionalistas 

defendem que Hitler chegou ao poder querendo 

assassinar os judeus e instituiu um conjunto de 

políticas coerentes e ininterruptas visando realizar 

esse objetivo. Ao contrário, os funcionalistas 

argumentam que a decisão nazista de assassinar os 

judeus não teve origem em uma única decisão de 

Hitler, mas desenvolveu-se pouco a pouco e de forma 

improvisada. [...] Outros historiadores diferem sobre 

as respostas dos judeus acerca da perseguição. [...] 

Por mais intensos que esses ou outros debates entre 

 
11 Digno de nota o fato de que a Historiografia não pretende erguer pilares sólidos de 

verdades incontestáveis, mas tão-somente estabelecer fatos que sejam sustentados por 

demonstrações plausíveis, os quais interpretamos aqui como verdades históricas. 



Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

306  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

historiadores possam se tornar, raramente – se é que 

em algum momento – os participantes falsificam 

dados. Os negacionistas, por outro lado, distorcem, 

falsificam e deturpam registros históricos e, 

consequentemente, saem completamente dos 

parâmetros necessários para qualquer debate histórico 

sobre o Holocausto (LIPSTADT, 2017, grifo nosso). 
 

Não se trata, pois, da defesa de um dogmatismo de um ponto de 

vista sobre outro, mais fraco, ou, ainda, da tentativa de silenciar outra 

forma de enxerga um fato. O que ocorre é o enfretamento direto a discurso 

que nega um fato histórico determinado e cujo fundamento, como veremos 

mais adianta, é tão-somente o ódio e o desejo pessoal de que seja 

verdadeiro.  

Nesta sessão, trataremos de aplicar um pouco do vasto e belo 

universo da Historiografia na obra de Irving, sobretudo em Hitler’s War 

(1977), com assistência da professora Lipstadt e das argumentações da sua 

equipe de defesa. Percebe-se que o bestseller sofreu uma mudança radical 

a partir da edição de 1991, após Irving ter tido contato com o Relatório 

Leuchter, que trataremos mais adiante. Após analisar o livro, professora 

Lipstadt constatou que:  
 

Na edição de 1991, ele eliminou qualquer menção ao 

Holocausto, substituindo o termo por “extermínio dos 

judeus”, com vagas referências à “tragédia judaica” e 

“maustratos aos judeus realizados por nazistas”. A 

edição de 1977 fazia referência às câmaras de gás. Na 

edição de 1991, essas referências foram substituídas 

por “rumores infundados e sem comprovação 

envolvendo ‘fábricas de morte’”. Ambas as edições 

apresentam um relato de um discurso de maio de 1944 

feito por Hitler a um grupo de generais alemães e no 

qual garantia que o “problema” dos judeus húngaros 

logo seria resolvido. Na edição de 1977, Irving 

escrevia logo após o discurso de Hitler: “em 

Auschwitz, a extinta parafernália da morte – ociosa 

desde 1943 – começou a funcionar outra vez quando 

as primeiras cargas chegaram de trem da Hungria”. 

Na edição de 1991, essa frase foi substituída por: 



Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   307 

“Quatrocentos mil judeus foram presos na Hungria. O 

primeiro trem de carga chegou a Auschwitz trazendo 

força de trabalho escrava para a então pronta fábrica 

da I.G. Farben.” Em 1977, esses judeus haviam 

embarcado para a morte. Em 1991, eles seriam 

trabalhadores escravos. Leitores da segunda edição 

jamais ficariam sabendo que eles acabaram nas 

câmaras de gás (LIPSTADT, 2017). 
 

A obra também foi analisada por Richard Evans, autor da mais 

importante trilogia sobre o Terceiro Reich12, juntamente com dois alunos 

seus da pós-graduação, Thomas Skelton-Robinson e Nik Wachsmann, um 

trabalho de 18 meses que resultou em um relatório de mais de 700 páginas. 

professor Evans integrou a equipe de especialistas que elaborou a defesa 

da professora Lipstadt13.  
 

Evans [...] começou a debater algumas de suas 

descobertas. “O verniz de respeitabilidade de Irving 

desaparece quando você faz uma pesquisa”. Admitiu 

que estava surpreso com o número de distorções que 

ele e seus pesquisadores, Nik e Thomas, já haviam 

encontrado. “Simplesmente existem distorções demais 

para serem apenas equívocos. E elas sempre parecem 

seguir na mesma direção: a absolvição de Hitler” 

(LIPSTADT, 2017). 
 

O historiador húngaro John Lukacs (1924-2019) em uma reunião 

com a professora Lipstadt em 1998 se referiu a Irving como um 

“apologista”, condenando veementemente o estudo do negacionista e seus 

referenciais a Hitler. Segundo Lukacs, a obra de Irving consistia em 

“Afirmações não verificáveis e nada convincentes.” (1997, p. 26, apud 

LIPSTADT, 2015). 

 
12 Cf. EVANS, Richard J. A chegada do Terceiro Reich. SP: Editora Crítica, 2017. 

13A equipe também contava com nomes como o Professor van Pelt (1955 - ), arquiteto e um 

dos maiores especialistas em Auschwitz; Professor Peter Longerich (1955 - ), historiador da 

arquitetura considerado por Evans um dos maiores especialista do Holocausto; Professor 

Hajo Funke (1976 - ), cientista político; entre outros (LIPSTADT, 2017).  



Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

308  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Irving abriu o julgamento do caso do ano de 2000 afirmando que 

ia provar que as câmaras de gás que atraíam os turistas à Auschwitz se 

tratava de uma farsa construída pelos poloneses no período pós-guerra e, 

ao mesmo tempo, negou ser um negacionista e antissemita (LIPSTADT, 

2017). A falsificação e deturpação de documentos históricos entra em 

cena. Utilizando a obra Hitler’s War, a equipe de defesa da Professora 

Lipstadt expôs, na figura do advogado Dr. Richard Rampton, que Irving 

afirmou que Himmler foi convocado para uma reunião secreta na Toca do 

Lobo pelo próprio Hitler, e que este havia ordenado que a não-liquidação 

do trem lotado com mais de mil judeus vindo de Berlin. Segundo o próprio 

Irving:  

 

As importantíssimas anotações telefônicas de 

Himmler, registradas em uma folha, mostram que às 

1:30 p.m. ele falou de telefone “do bunker” – isto é, o 

0 de Hitler – com Heydrich e ditou a ordem explícita 

de que o trem lotado de judeus de Berlin não fosse 

liquidado (IRVING, 2001, p. 454, trad. nossa). 

 

Irving foi questionado na corte pelo Dr. Rampton sobre as suas 

“provas irrefutáveis” de que o Holocausto aconteceu: quais eram os 

indícios de que Hitler havia convocado Himmler naquela noite? Ao que 

Irving respondeu: “Minha grande expertise no assunto” (IRVING, 2000, p. 

30, apud LIPSTADT, 2017). O problema, como percebido pelo Dr. 

Rampton, consiste na interpretação da passagem da anotação realizada por 

Himmler. O que Irving realizou foi uma interpretação exagerada e 

deturpada das anotações de Himmler, de tal forma que concluiu que não se 

tratava de um trem específico, mas de todos os judeus da Alemanha. 

 

Himmler fez as seguintes anotações em seu registro 

do telefonema: Judentransport aus Berlin. [Transporte 

de judeus de Berlim.] Keine Liquidierung. [Nenhuma 

aniquilação.]  

O registro do telefonema indica que a alegação de 

Irving, de que Himmler estava impedindo a 

liquidação dos judeus, simplesmente não era 

verdadeira. Himmler dava ordens para que os judeus 



Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   309 

de Berlim em um trem específico não fossem 

aniquilados. Nas mãos de Irving, essa ordem havia 

passado de instruções sobre um trem específico a uma 

ordem que se aplicaria a todos os judeus (LIPSTADT, 

2017).  

 

O teatro torna-se ainda mais icônico quando Irving afirma que no 

exato dia após a anotação no diário, Himmler tinha telefonado para 

Oswald Pohl, General da SS, dando ordens para que os judeus 

permanecessem onde estavam. 

 

Irving havia fundamentado essa sugestão de que 

Himmler estaria ordenando que os judeus não fossem 

deportados com base em uma entrada de 1º de 

dezembro no diário do próprio Himmler. 

Verwaltungsführer der SS [Líderes administrativos da 

SS] haben zu bleiben. [devem permanecer onde 

estão.] Rampton observou que a entrada não fazia 

qualquer referência aos judeus. Não eram os judeus 

que deveriam ficar onde estavam, mas os líderes 

administrativos da SS. Irving haviam substituído o 

termo “haben” por “Juden”, permitindo-se, assim, 

inventar a afirmação de que os judeus deveriam ficar 

onde estavam (LIPSTADT, 2017). 

 

Irving assumiu que se equivocou ao traduzir “haben” por “juden”, 

e disse que se desfizera da máquina que utilizou para a correção há dez ou 

quinze anos. O problema, no entanto, é que se tratava de uma explicação 

desfavorável ao próprio Irving, pois mostrava que ele descobrira o erro e 

corrigido muito antes da publicação de Hitler’s War, em 1991. A sua falha, 

portanto, foi deliberada e, como concluiu Dr. Rampton, tive objetivos 

determinados: “O senhor queria sustentar diante do público a imagem de 

um Adolf Hitler benigno e magnânimo estendendo o braço para salvar os 

judeus” (IRVING, 2000, apud LIPSTADT, 2017). 

Os erros de Irving eram evidências, segundo Dr. Rampton, de que 

não se tratava de um equívoco honesto, mas uma declaração deliberada. 

Ainda, Irving negou veementemente a existência de mortes que faziam 

partes de um sistema planejado, novamente recorrendo às passagens do 



Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

310  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

diário de Himmler. Por fim, chegou a afirmar que Hitler era uma força 

negativa contra o extermínio (LIPSTADT, 2017).  

Ademais, retratamos e analisamos aqui apenas alguns dos muitos 

equívocos cometidos por Irving em sua obra e expostos em julgamento 

pela equipe de defesa da professora Lipstadt. Fica claro, perante tal 

exposição, que os indícios irrefutáveis de que o Holocausto não ocorreu, 

como Irving afirmara tão categoricamente, se tratavam, na verdade, de 

deturpações de documentos históricos, falsificação dos mesmos e o seu 

desejo pessoal de que fosse verdade.  

Sobre método utilizado na história, Prof. Little nos ensina que:  

 

[...] grande parte do estudo da historiografia tem a ver 

com definir as ideias de prova, rigor e padrões de 

raciocínio para a investigação histórica. Pressupomos 

que os historiadores querem descobrir verdades 

empiricamente sustentadas sobre o passado e 

pressupomos que eles querem oferecer inferências e 

interpretações que são de alguma forma reguladas 

pelos padrões de racionalidade científica (2016, p. 25, 

grifo nosso). 

 

A deturpação e falsificação deliberadas de documentos históricos 

retira da pesquisa de Irving todo e qualquer padrão de racionalidade 

científica. A sua “verdade”, pois, não possui bases válidas para sustentação 

empírica, dada à fragilidade de suas fontes. Assim sendo, somos obrigados 

a descartar a sua argumentação de que Hitler havia tentado impedir o 

extermínio de judeus.  

Para falarmos sobre o Relatório Leuchter, é necessário falarmos 

primeiramente do homem que impulsionou este trabalho. Ernst Zündel 

(1939-2017) foi um famosíssimo negacionista alemão que foi deportado 

para o Canadá e posteriormente condenado e preso várias vezes por incitar 

ódio às minorias14. Em seu livro The Hitler We Loved and Why [O Hitler 

que nós amávamos e por quê], sustenta a tese de que o Holocausto foi uma 

 
14 Cf. CONNOLLY, Kate. Holocaust denial jailed for five years. The Guardian, 16 de 

fevereiro de 2007. Disponível em: 

https://www.theguardian.com/world/2007/feb/16/historybooks.secondworldwar. 

https://www.theguardian.com/world/2007/feb/16/historybooks.secondworldwar


Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   311 

farsa. Para fundamentar tal tese, Zündel contratou por $40 mil Fred 

Leuchter (1943), um empresário dono de uma empresa responsável pela 

confecção de injeções letais, para realizar uma pesquisa nos campos de 

extermínio nazistas. Sem preparo ou instrução apropriada para realizar 

uma pesquisa de tamanha exigência15, Leuchter retirou tanto de Auschwitz 

quanto de Birkenau – sem autorização, método ou padrão científico – 

pedaços de concreto das paredes das câmaras de gás, onde os prisioneiros 

eram asfixiados até a morte, e das câmaras de dedetização, onde objetos 

eram desinfetados com objetivo de combater uma praga de piolhos que 

acometia os prisioneiros.  

Leuchter traficou os pedaços de concreto retirados ilegalmente 

para os EUA e enviou-os para um laboratório, solicitando que fossem 

buscados nos objetos vestígios de cianeto de hidrogênio, a substância 

tóxica utilizada em larga escala nos campos de extermínio. O resultado da 

análise do laboratório concluiu que os pedaços de concreto retirados da 

sala de dedetização possuíam mais concentração de cianeto do que aqueles 

retirados das paredes das câmaras de extermínio. Com base nisso, Leuchter 

concluiu que não seria possível que o gás de cianeto tivesse sido usado 

para executar pessoas, afirmando que somente piolhos morreram em 

Auschwitz (LIPSTADT, 2017). Dois dias após a publicação do Relatório, 

impressionado, Irving afirmou: “Minha percepção mudou porque entendo 

que toda a mitologia do Holocausto agora está aberta a dúvidas” IRVING, 

1989, apud LIPSTADT, 2017). Os problemas que esse relatório carrega 

são imensos e numerosos, como já foi demonstrado e comentado pelo 

químico estadunidense Richard J. Green em um estudo científico16.  

 
15 Cf. CRONOLOGIA DA NEGAÇÃO DO HOLOCAUSTO. Enciclopédia do Holocausto. 

Disponível em: https://encyclopedia.ushmm.org/content/pt-br/article/holocaust-denial-key-

dates. 

Durante o processo criminal movido pelo estado de Massachusetts contra Leuchter, o 

próprio afirmou não possuir formação na área de biologia, química, ou toxicologia, áreas 

fundamentais para execução de uma pesquisa desse calibre. 

16 Cf. GREEN, Richard J. Leuchter, Rudolf and the Iron Blues. The Holocaust History 

Project, 1998. Disponível em: https://phdn.org/archives/holocaust-

history.org/auschwitz/chemistry/blue/. 

https://encyclopedia.ushmm.org/content/pt-br/article/holocaust-denial-key-dates
https://encyclopedia.ushmm.org/content/pt-br/article/holocaust-denial-key-dates
https://phdn.org/archives/holocaust-history.org/auschwitz/chemistry/blue/
https://phdn.org/archives/holocaust-history.org/auschwitz/chemistry/blue/


Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

312  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

É sabido que, quando souberam que os soviéticos estavam 

chegando, os alemães destruíram as câmaras de gás e queimaram vários 

documentos, na intenção de impedir ou dificultar que fosse descoberto o 

que ocorreu no local (LIPSTADT, 2017). Devido à exposição dos 

escombros das câmaras às variações climáticas e especialmente ao fato de 

que o cianeto é solúvel em água, é, de fato, previsível que a quantidade de 

gás encontrada em suas paredes fosse menor que a quantidade das câmaras 

de dedetização, que por sua vez, não foram destruídas ou expostas às 

adversidades climáticas.  

Ainda que fosse desconsiderada a ação do tempo e clima sobre os 

escombros, o fato de a quantidade de cianeto ser maior nas câmaras de 

dedetização nada acrescenta para o estudo sobre os campos de extermínio 

nazistas, pois é sabido que as pragas são mais resistentes ao gás que seres 

humanos. Portanto, é necessário maior concentração de cianeto para 

exterminar pragas.  

Nas câmaras de extermínio, as pessoas eram amontoadas em uma 

local fechado e de pouco espaço, o que por si só já era suficiente para 

dificultar o processo de respiração devido à liberação de gás carbônico do 

próprio corpo. Portanto, seria necessário muito menos gás tóxico para 

exterminar pessoas nesse ambiente já propício. As câmaras de gás eram 

projetadas com o teto baixo com o objetivo de poupar espaço e, 

consequentemente, a quantidade de gás utilizado nas execuções.  

Estes são apenas alguns dos muitos problemas de método que o 

Relatório Leuchter traz consigo. Ademais, o documento também evoca 

questões éticas e políticas, das quais não pretendemos abordar aqui. Não 

obstante, este documento que foi a chave para a virada negacionista de 

Irving, já tendo sido refutado e desqualificado de sua validade científica, 

não pode ser aceito tampouco considerado como prova de que não existiu 

um maquinário de mortes nazista, tal como defendida Irving com garras e 

dentes, e que nenhuma pessoa foi executada nos campos de extermínio 

nazistas.  
  
 

 

 



Wallace Guilherme Soares de Brito 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   313 

Considerações Finais  
 

A negação do Holocausto, como defende com garras e dentes a 

professora Lipstadt, consiste em uma forma de antissemitismo e, portanto, 

uma forma de racismo. Como tal, deve ser combatido e refutado na medida 

em que se trata de um crime contra a Humanidade.  

Uma pesquisa não necessariamente deve ser conduzida de forma 

totalmente impessoal, o que, inclusive, sequer deve ser possível. Porém, o 

risco de permitir que crenças pessoais se sobrepunham à fatos históricos 

determinados entorpece a mente e a razão; o seu resultado é o 

negacionismo científico e histórico. Por mais sadias que sejam as intenções 

– isto é, se e somente se for possível ser bem-intencionado e, ao mesmo 

tempo, negacionista – o fato é que a negação do Holocausto se trata de um 

dos pilares mais firmes do antissemitismo moderno e da teoria da 

conspiração do “domínio judaico mundial”. Neste sentido, David Irving, 

Ernest Zundel e todos os negacionistas são instrumentos de divulgação de 

mentiras, discursos de ódio e desonestidade intelectual. 

Concluímos que, segundo os três pressupostos estabelecidos por 

Little em seu verbete (2016) de que: uma pesquisa deve realizar descrições 

factuais, fornecer uma explicação ao fato histórico, analisar a possibilidade 

de acontecimento do evento e, por fim, dar significado às intenções 

humanas por trás dos fatos; reunidos sob o pressuposto da impessoalidade 

na pesquisa, podemos afirmar que as provas apresentadas por David Irving 

com o objetivo de negar o Holocausto são insuficientes para delinear uma 

verdade empiricamente sustentada, uma vez que são baseadas em 

deturpações de documentos históricos, falsidade dos mesmos e o desejo 

pessoal de que fosse verdade. Neste sentido, considerando que os passos 

determinados pelo professor Little (2016) como respostas que à questão 

“Quais são as tarefas intelectuais que definem o trabalho do historiador”, e 

considerando a reprovação de Irving em todos os três pressupostos, 

concluímos que não podemos considerar David Irving como, de fato, um 

historiador.  
 

 

 



Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. Irving 

314  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 295-314, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Referências 

CONNOLLY, Kate. Holocaust denial jailed for five years. The Guardian, 16 de 

fevereiro de 2007. Disponível em: 

https://www.theguardian.com/world/2007/feb/16/historybooks.secondworldwar. 

Acesso em: 21 ago. 2020.  

CRONOLOGIA DA NEGAÇÃO DO HOLOCAUSTO. Enciclopédia do 

Holocausto. Disponível em: https://encyclopedia.ushmm.org/content/pt-

br/article/holocaust-denial-key-dates. Acesso em: 26 ago. 2020.  

ELST, Koenraad. Negationism in General. In: ELST, Koenraad. Negationism In 

India. Delhi: Rising Publications, 2002. Disponível em: 

https://archive.org/details/NegationismInIndiaChapterOneNegationismInGeneral. 

Acesso em: 5 mar. 2021. 

EVANS, Richard J. A chegada do Terceiro Reich. São Paulo: Editora Crítica, 

2017. 

EVANS, Richard J. In Hitler’s Shadow. New York: Pantheon Books, 1989. 

GREEN, Richard J. Leuchter, Rudolf and the Iron Blues. The Holocaust History 

Project, 1998. Disponível em: https://phdn.org/archives/holocaust-

history.org/auschwitz/chemistry/blue/. Acesso em: 21 ago. 2020. 

IRVING, David. Hitler's War and The War Path. London: Focal Point 

Publications, 1991. 

LEITURA ObrigaHistória. Negação do Holocausto: David Irving e o Relatório 

Leuchter. Youtube. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=eNODxKNR9yk. Acesso em: 29 ago. 2020. 

LIPSTADT, Deborah E. Negação. Trad. Maurício Tamboni. São Paulo: Universo 

dos Livros, 2017. 

LITTLE, Daniel. Filosofia da História. Trad. Thomas Victor Conti. The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy, Califórnia, 13 de outubro de 2016. Disponível em: 

https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/history. Acesso em: 28 ago. 

2020. 

MORRIS, Lydia. Rights: Sociological Perspectives. Londres: Routledge, 2006. 

DOI: https://doi.org/10.4324/9780203001875.  

NEGAÇÃO. Direção de Mick Jackson. Produção de Russ Krasnoff, Gary Foster, 

Celia Duval. [S.I]: Sony Pictures, 2016. (110 min.), color. Legendado. 
 

 

Data de registro: 01/12/2020 

Data de aceite: 26/02/2021 

https://www.theguardian.com/world/2007/feb/16/historybooks.secondworldwar
https://encyclopedia.ushmm.org/content/pt-br/article/holocaust-denial-key-dates
https://encyclopedia.ushmm.org/content/pt-br/article/holocaust-denial-key-dates
https://archive.org/details/NegationismInIndiaChapterOneNegationismInGeneral
https://phdn.org/archives/holocaust-history.org/auschwitz/chemistry/blue/
https://phdn.org/archives/holocaust-history.org/auschwitz/chemistry/blue/
https://www.youtube.com/watch?v=eNODxKNR9yk
https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/history
https://doi.org/10.4324/9780203001875


Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   315 

  O que são conceitos? A natureza e a existência 

de entidades abstratas de um ponto de vista 

materialista 

 

 

Ian Botti* 

 

Resumo: Este artigo aborda o problema da existência de objetos abstratos. O que 

são objetos tais como números? Eles existem, de fato? Uma terceira questão que 

surge a partir da lógica moderna é sobre a relação entre quantificação e existência. 

São apresentadas duas teorias historicamente importantes sobre a ontologia de 

objetos abstratos e o status ontológico do quantificador, a saber, a concepção 

quantificacional de existência predominante na filosofia analítica do século 20, e o 

meinongianismo, a qual ela pretendia responder. Em seguida, apresento as críticas 

de Branquinho (2015) as duas teorias, bem como o resultado da avaliação de 

ambas. Por fim, a concepção ficcionista de Mario Bunge (1981; 2010a; 2010b) é 

proposta como uma alternativa plausível, que concilia aspectos das teorias 

quantificacional e meinongiana que sobrevivem à crítica de Branquinho com uma 

visão de mundo materialista e informada pela ciência. 

 

Palavras-chave: Ontologia; Existência; Objetos Abstratos; Materialismo; 

Ficcionismo. 

 

 

What are concepts? The nature and existence of abstract entities from a 

materialist point of view 

 

Abstract: This article deals with the problem of the existence of abstract objects. 

What are objects such as numbers? Do they actually exist? A third question that 

arises from modern logic is about the relation between quantification and 

existence. Two historically important theories concerning the ontology of abstract 

objects and the ontological status of the quantifier are presented: first, the 

 
* Graduando em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). E-mail: 

iansallesbotti@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9248903791295864. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-6026-4970.  

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57141 

  

  

mailto:iansallesbotti@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9248903791295864
https://orcid.org/0000-0001-6026-4970
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57141
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-57141


O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

316  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

quantificational conception of existence, that was predominant in twentieth 

century analytical philosophy; second, the Meinongian conception, that analytical 

philosophers stood against. Then, Branquinho’s critical evaluation of both theories 

is presented, as well as the upshot of it (BRANQUINHO, 2015). Finally, Mario 

Bunge’s ficcionist conception is proposed as a plausible alternative, which 

conciliates the aspects of both already mentioned theories that survive 

Branquinho’s critique with a materialistic and scientifically informed worldview 

(1981; 2010a; 2010b). 

 

Keywords: Ontology; Existence; Abstract Objects; Materialism; Ficcionism. 

 

 

Introdução 

 

Por entidades abstratas entendo objetos como conceitos, 

universais, números, funções, classes, conjuntos, proposições, teorias e 

ficções (Cf. BRANQUINHO et al., 2015, p. 11). O que são esses objetos? 

O que é um círculo ou um triângulo? O número 5? O número -5? A 

fórmula de Bhaskara? As teorias que dizemos serem verdadeiras ou falsas? 

Os conceitos que expressamos com a linguagem, seja falada ou escrita, 

natural ou artificial? Parece que não seria adequado procurá-los em 

qualquer parte da natureza. 

O número 5 não é o mesmo que cinco maçãs ou quaisquer outras 

cinco coisas; o número -5 não está dentro ou fora da carteira, e nem na 

conta do banco; a fórmula de Bhaskara não é o mesmo que os valores de 

suas variáveis ou os objetos que elas representam; teorias não são o mesmo 

que os fatos que elas descrevem, explicam e preveem; os conceitos de 

gravidade e evolução só foram concebidos e usados recentemente, 

enquanto a gravidade e a evolução são fatos anteriores a qualquer 

linguagem e a qualquer ideia humana; igualmente, personagens e lugares 

fictícios como o Batman e Nárnia não são somente os atores e filmes que 

já os representaram.  

Podemos encontrar várias diferenças entre o número 5, o conceito 

de evolução e o Batman, por exemplo, mas a princípio todos esses tipos de 



Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   317 

entidades têm em comum o fato de serem abstratas. Além disso, mesmo 

admitindo a existência concreta de deuses e seres mitológicos em um 

mundo espiritual ou sobrenatural, a natureza de entidades lógico-

matemáticas e do Batman continua elusiva1. Conceitos não são ideias e 

pensamentos enquanto entidades mentais: a lua é uma coisa material; a 

representação mental que temos ao olhá-la é outra “coisa”, um estado 

subjetivo, que nunca é idêntico em diferentes pessoas ou mesmo na mesma 

pessoa em diferentes momentos; as palavras “lua” e “moon” pertencem a 

linguagens diferentes e são compostas por símbolos diferentes, mas são 

“coisas” de um mesmo tipo, a saber, linguístico ou semiótico; o conceito 

de lua é uma quarta “coisa”, que todos podemos entender e usar ao falar e 

pensar sobre a lua, apesar das diferenças nos nossos olhos, mentes, 

ambientes, linguagens e culturas (Cf. FREGE, 1978). 

O conceito de lua, assim como os de gravidade e evolução, muda 

de acordo com a teoria2 na qual ele está inserido: sabemos que a lua é um 

satélite natural, mas poderíamos pensar nela como uma divindade. Nesse 

caso, atribuiríamos outras propriedades e “poderes” à lua, como intenções 

e desejos, além das propriedades físicas estudadas pela astronomia. A lua é 

algo material, mas essas considerações se aplicam igualmente aos objetos 

abstratos de que estivemos falando, exceto que não podemos encontrá-los 

na natureza. Apesar disso, podemos entender uns aos outros e chegar a 

conclusões e resultados tão precisos quanto permite o assunto, seja qual 

for, quando usamos conceitos, números, funções e mesmo quando 

discutimos sobre mitologia, fantasia e ficção. Por isso mesmo a 

perplexidade sobre o que são entidades abstratas: elas existem 

independentemente de serem pensadas? 

A princípio, os objetos com os quais a lógica, a matemática, a 

geometria e a filosofia (da linguagem, em particular) lidam não são do 

 
1 Aqui o Batman é um exemplo de personagem fictício, que poderia ser substituído por 

seres imaginários e mitológicos como unicórnios ou os deuses do olimpo. Todos são 

objetos abstratos. 

2 Ou contexto semântico, se não quisermos afirmar que as linguagens naturais são teorias e 

que os objetos do senso comum são entidades teóricas. 



O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

318  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

mesmo tipo dos objetos com os quais as ciências factuais, tais como a 

física, a biologia, a psicologia, as ciências sociais e a história lidam. As 

últimas parecem tratar de coisas e eventos de alguma parte da realidade, 

que supostamente existem no mundo a nossa volta e em nós mesmos ou 

que aconteceram no passado, como átomos e estrelas, bactérias, cérebros e 

mentes, casamentos e sociedades, o império romano, os dinossauros ou o 

Big Bang; enquanto os objetos de estudo das primeiras não são materiais e 

nem podem ser localizados em algum lugar ou tempo. As questões que 

estamos tentando explicitar são as seguintes: o que são entidades abstratas? 

Elas existem? De que modo? Essas perguntas nos impelem a explorar o 

que entendemos por existência e como este conceito se relaciona com os 

de ser, natureza e realidade. 

Em uma visão de mundo secular aceitamos que objetos materiais, 

de átomos, a cadeira e galáxias, existem, mas costumamos ser mais 

cautelosos quanto à existência de mentes e objetos abstratos. Veremos 

algumas alternativas sobre o que é existir e o que é ser, buscando entender 

como conceitos e entidades abstratas figuram nelas. Primeiro, a concepção 

quantificacional, que identifica existência com o quantificador existencial. 

Segundo a concepção de Meinong, na qual existência é uma das 

modalidades de ser. Por fim, a concepção materialista de Mario Bunge, 

segundo qual conceitos são entidades fictícias. 

 

 

Existência e quantificação 

 

Segundo Branquinho (2015, p. 3) a filosofia analítica de Russell 

(1905) a Quine (2011) a concepção quantificacional da existência 

predominou. Segundo essa concepção, o conceito de existência é 

inteiramente representado na lógica de predicados pelo quantificador 

existencial ∃ (BRANQUINHO, 2015, p. 4). O quantificador existencial ∃ 

significa “existe um x”, enquanto o quantificador universal ∀ simboliza 

“para todo x”. Eles são chamados de quantificadores objetuais e com suas 

negações tem-se: ∀ “todo” ou “qualquer”, ¬∀ “nem todo” ou “é falso que 



Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   319 

todo”, ∃ “algum” ou “existe”, e ¬∃ “nenhum” ou “não existe” 

(BRANQUINHO et al., 2006, p. 652). 

Derivada dos avanços na lógica matemática de então, a concepção 

quantificacional é empregada por Russell, em 1905, ao avançar sua teoria 

das descrições, cujo objetivo era dissolver e resolver problemas filosóficos 

em torno da existência dos referentes de frases descritivas por meio da 

análise da linguagem. Russell (1905, p. 484) pretende, entre outras coisas, 

negar a existência de objetos impossíveis, contraditórios ou inexistentes, 

com os quais o meinongianismo, que veremos a frente, se compromete ao 

explicar o significado de termos como “quadrado-redondo” e “montanha 

de ouro”. Ao contrário de nomes próprios, frases descritivas (e.g. “O 

quadrado-redondo”, “um quadrado-redondo’) nas quais esses termos 

aparecem não se referem a objeto algum por si só; é somente em uma 

sentença completa (e.g. “O quadrado-redondo é redondo”, “um quadrado-

redondo existe”) que essas frases descritivas se tornam significativas, e são 

analisadas de modo que não faz referência a nenhuma entidade tal como o 

quadrado-redondo.  

O que Russell faz com sua teoria é evitar que essas proposições 

tenham que se referir aos objetos que aparecem na descrição para serem 

significativas (verdadeiras ou falsas). Desse modo, explica-se como 

podemos falar de objetos irreais e impossíveis sem supor que tais objetos 

devem existir para que o nosso discurso seja significativo. 

Contudo, Russell (1905, p. 492) também defende uma forma de 

realismo quanto a entidades abstratas, na medida números, universais, por 

exemplo, são conhecidos diretamente, por familiaridade; assim como os 

dados dos sentidos que nos dão conhecimento empírico. Esses objetos de 

conhecimento por familiaridade aparecem na linguagem como nomes 

próprios lógicos, que se referem ao imediatamente dado – ao contrário das 

descrições, os nomes próprios necessariamente se referem a algo. Portanto, 

Russell admite a existência de entidades abstratas, mas não de ficções e 

entidades impossíveis. 

Quine (2011), por sua vez, o segue no uso da concepção 

quantificacional de existência e na rejeição de objetos imaginários e 



O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

320  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

impossíveis. Este é, segundo ele, “O velho enigma platônico do não ser. O 

não ser deve, em certo sentido, ser, caso contrário, o que é aquilo que não 

há?” (QUINE, 2011, p. 12). O problema é a aparente necessidade de 

postular que o quadrado-redondo e a montanha de ouro existem para que 

sentenças a seu respeito sejam significativas, caso contrário seria um 

contrassenso dizer que “O quadrado-redondo não existe”. Quine (2011, p. 

13) critica a ideia de que o significado das palavras sejam entidades 

mentais, dizendo que se não confundimos um objeto real (e.g. o Cristo 

Redentor) e a ideia que temos dele, não devemos confundi-los quando 

falamos de entidades inexistentes (e.g. o quadrado-redondo). Em ambos os 

casos, quando afirmamos algo a respeito desses objetos, nos referimos a 

eles mesmos, não à ideia-Cristo Redentor ou à ideia-quadrado-redondo. 

Ademais, Quine (2011, p. 14) explicitamente rejeita que “existência” se 

aplica somente a objetos espaço-temporais, enquanto objetos imaginários e 

impossíveis tem outro tipo de ser – isto é, que eles não existem, mas 

subsistem. 

Entretanto, em um universo de discurso suficientemente amplo, 

como é o nosso ordinariamente, falamos sobre diversos “algos” que têm 

modos de existir diferentes, ou que sequer existem. Por exemplo, podemos 

dizer que “alguns seres, como centauros e unicórnios, não existem” ou que 

“há objetos impossíveis, como o quadrado-redondo, que não existem”, o 

que põe em dúvida se “ser”, “haver”, “existir” e “algo” são mesmo 

adequadamente representados pelo quantificador existencial, dado que os 

três conceitos são indistintos no formalismo lógico, mas talvez não na 

linguagem comum3. 

 
3 As sentenças “não existem unicórnios”, “não há unicórnios”, “nada é um unicórnio” e 

“nenhuma coisa é um unicórnio” teriam a mesma forma lógica e seriam formalizadas como 

“¬∃x (x é um unicórnio)”. Em sentenças simples como essas parece plausível que todos 

esses termos sejam suficientemente parecidos para serem representados por um mesmo 

símbolo na notação lógica, a saber, o quantificador existencial (BRANQUINHO, p. 4-5). 

Contudo, o uso desses termos se torna mais complexo na medida em que levamos em conta 

variações mais corriqueiras dessas sentenças, nas quais “existir”, “ser”, “haver” e “algo” 

parecem desempenhar papéis bem diferentes. 



Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   321 

Seria contraditório dizer que “há x, mas x não existe”? 

Aparentemente sim, caso a concepção quantificacional da existência seja 

aceita. Além disso, parece que tudo o que o quantificador existencial nos 

dá é um inventário de objetos aos quais o predicado se aplica, sem 

distinguir entre objetos materiais, mentais e conceituais, pois, podemos 

usá-lo indistintamente para afirmar que “alguns números primos são 

maiores que 2” e que “alguns planetas possuem mais que uma lua em sua 

órbita”. 

Uma concepção que defende o oposto da anterior é o 

meinongianismo, segundo qual a existência não é representada 

apropriadamente pelo quantificador existencial, ou seja, “a existência é um 

conceito extra-lógico e o predicado ‘existe’ um predicado extra-lógico” 

(BRANQUINHO, 2015, p. 5). Isso quer dizer que o quantificador ∃ e os 

termos “algo” e “algum” são interpretados como ontologicamente neutros, 

não implicando na existência do objeto em questão (BRANQUINHO, 

2015, p. 5). Para o meinongianismo não haveria contradição em afirmar 

que “há x, mas x não existe”, sendo x qualquer entidade abstrata. Pelo 

contrário, as teses que caracterizam essa posição são justamente o realismo 

em relação a entidades abstratas (“há números”) e a especificação de que 

tais entidades são não-existentes (“números não existem”). Assim, “há” e 

“existe” não são considerados como equivalentes (SALIS, 2013, p. 3). 

Essa posição, que recebe o nome de Alexius Meinong, tem como 

base o “princípio da intencionalidade”, que afirma que todo fenômeno 

mental, seja ver, pensar, crer, saber, desejar, ou o que for, é sempre 

direcionado a algum objeto, mesmo que tal objeto seja inexistente:  

 

[...] julgar é sempre julgar alguma coisa, ter uma ideia 

é sempre ter uma ideia de alguma coisa, imaginar é 

sempre imaginar alguma coisa, etc. Conforme este 

princípio, a ideia de um quadrado-redondo requer a 

existência de um quadrado-redondo, que é um objecto 

contraditório (SALIS, 2013, p. 3).  

 

Se postular que há algum objeto para o qual cada ato mental é 

direcionado tem como consequência povoar a ontologia com todo tipo de 



O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

322  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

objeto possível ou mesmo impossível, então não parece que o princípio da 

intencionalidade nos ajuda muito a entender o que são objetos abstratos, 

dado que números, conceitos, e personagens fictícios são parte tanto do 

nosso dia a dia quanto de nossa ciência e arte, ao contrário de objetos 

impossíveis, ou ao menos do quadrado-redondo e dos solteiros-casados, 

que não têm e nem poderiam ter qualquer papel na vida real. 

Meinong não viu esses contraexemplos como um problema para 

sua posição. Pelo contrário, a partir disso é feita a distinção entre dois 

modos de ser (Sein): existência (Existenz) e a subsistência (Bestand). Tal 

distinção aparentemente contempla os tipos de objetos de que falamos: 

objetos reais existem espaço-temporalmente, enquanto objetos abstratos 

subsistem e objetos impossíveis pertenceriam a um terceiro reino, seriam 

não-existentes (SALIS, 2013, p. 3). Esses últimos seriam capazes de violar 

as leis da lógica, como a não-contradição e o terceiro excluído (SALIS, 

2013, p. 5). Russell (1905, p. 483) considera esta violação intolerável e 

pretende evitá-la em sua teoria. 

É difícil entender como podemos falar de um objeto sem supor que 

ou ele exista, ou que possa existir. Por conseguinte, é difícil entender em 

que difere dizer que o quantificador “algo” tem ou não implicações 

ontológicas. Em todo caso parece que estamos falando de algo particular, 

que, seja o que for, se é algo, então existe. Contudo, na literatura filosófica 

o conceito de objeto é usado de forma mais abrangente que o de existência:  

 

A existência tem um custo, pois objectos só podem 

ser introduzidos como existentes se pertencerem 

àquele segmento de objectos, se tiverem aquele tipo 

de características. Mas a objectualidade não tem em si 

mesma qualquer custo, é praticamente livre de 

restrições, grátis (BRANQUINHO, 2015, p. 7).  

 

Quando falamos de objetos abstratos, por exemplo, às vezes o 

fazemos sabendo que aquilo de que falamos não existe, então parece que 

para que um objeto exista ele precisa ser de alguma categoria específica, e 

não meramente um objeto. Geralmente, tomamos os objetos materiais, ou 

espaço-temporais, como o tipo paradigmático de existência, mas isso não é 

necessário.  



Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   323 

A quão rígida é a distinção entre “algo” e “existir” pode variar. No 

meinongianismo a existência é entendida de forma estrita, como existência 

espaço-temporal, enquanto os objetos introduzidos por “algo” ou “algum” 

podem ser tanto existentes, quanto subsistentes ou não-existentes; conclui-

se, então, que a quantificação não tem força ontológica. Falar de algo não 

implicaria nesse algo existir.  

Branquinho (2015, p. 6) argumenta em favor de uma concepção 

menos específica de existência, dado que a interpretação meinongiana 

parece pressupor que o quantificador “algo” pode ser usado para introduzir 

objetos inexistentes no universo de discurso, o que seria uma petição de 

princípio4. Pelo menos alguns dos usos corriqueiros de quantificação não 

são neutros ontologicamente, como, por exemplo, “‘Alguém entrou na 

galeria de arte e roubou o Van Gogh’, ou ‘Alguns cães selvagens 

encontram-se na Austrália’” (BRANQUINHO, 2015, p. 6), o que contradiz 

a separação radical entre a função lógica do quantificador e a função 

ontológica do conceito de existência e a interpretação unívoca de “existir”.  

 

Obviamente, quando defendemos que quantificadores 

naturais como ‘Algum’ são dotados de força 

ontológica, que servem para introduzir 

ontologicamente objectos, para introduzir objectos 

como existentes, o termo ‘existente’ é aqui 

intencionado como tendo uma extensão possivelmente 

inclusiva, no sentido de uma extensão que não está à 

partida restrita ao segmento daqueles objectos que são 

localizáveis no espaço-tempo, ou que são concretos, 

ou que são materiais, ou que são causalmente 

eficazes, etc. (BRANQUINHO, 2015, p. 7). 

 

 

 
4 Parece que, ao interpretar o conceito de existência da forma mais restrita possível (espaço-

temporal) e os de quantificação e objeto da forma mais ampla possível (admitindo até 

objetos contraditórios), o meinongianismo torna necessário o que de outro modo não seria, 

a saber, a inclusão de categorias ontológicas para além da existência, e a rejeição completa 

do quantificador existencial. 



O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

324  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Como resultado, parece que não é necessário distinguir “ser”, 

“algo” e “existir”, contanto que tais conceitos não sejam entendidos como 

unívocos em seu uso, denotando existência espaço-temporal. Não haveria, 

portanto, contradição em “Alguns personagens bíblicos (e.g. Abraão) não 

existiram, mas outros personagens bíblicos (e.g. Salomão) existiram.” ou 

em “Existem personagens bíblicos que nunca existiram” (BRANQUINHO, 

2015, p. 6-9), contando que entendamos os termos “alguns”, “não 

existiram” e “existiram” como ambíguos, podendo denotar existência 

material ou conceitual. Nesse caso, seria afirmada a existência conceitual 

de alguns personagens bíblicos e negada sua existência material, e de 

outros seria afirmada ambas, o que significa que o personagem que 

aparece no texto (objeto fictício, conceitual) é baseado em uma pessoa real 

(objeto material, concreto), e não que um mesmo objeto seja 

simultaneamente concreto e abstrato.  

E quanto ao quantificador existencial (∃)? Se o conceito de 

existência, assim como o de objeto, é ambíguo, então a quantificação não o 

abarca completamente, mas também não lhe é completamente alheia. Com 

isso, existência é parcialmente definível em termos do quantificador ∃, 

mas a especificação do modo de existência é extra lógico. Outra 

consequência é que a existência é um “Predicado universal, verdadeiro de 

tudo e falso de nada”, ou seja, tudo existe, ou, todo objeto existe 

(BRANQUINHO, 2015, p. 24). O que leva Branquinho a rejeitar a 

distinção meinongiana entre tipos de ser, dos quais a existência seria 

apenas um deles, havendo ainda objetos subsistentes e não-existentes. A 

especificação de modos de ser não é anterior ao conceito de existência, ou, 

a existência não é um entre outros modos de ser: o conceito de existência 

abrange todo e qualquer objeto, seja material ou conceitual. 

 

 

Materialismo, conceitualismo e ficcionismo 

 

Vimos que o conceito de existência não é explicado 

satisfatoriamente pela concepção quantificacional e nem pelo 



Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   325 

meinongianismo, porque apesar de a existência não ser completamente 

expressa pelo conceito lógico de quantificação, ela o é parcialmente. 

Quero agora apresentar brevemente uma caracterização positiva do que são 

entidades abstratas que seja compatível com a discussão anterior, ou seja, 

que reconheça tanto a existência de objetos conceituais, quanto a 

insuficiência dos conceitos lógicos “todo”, “algum” e “nenhum” para 

exprimi-la e distingui-la da existência material. As seguintes questões 

serão respondidas: (i) o que são objetos abstratos? (ii) qual sua relação 

com objetos materiais? (iii) qual a relação entre quantificação e os 

diferentes modos de existência? 

Tanto na vida prática quanto na teórica, entidades abstratas são 

indispensáveis, seja para “mobilizar ou imobilizar pessoas” através de 

ideais e ideologias, seja para “exatificar e unificar ideias” através de 

modelos científicos (BUNGE, 2010b, p. 273). Bunge (2010b, p. 272) 

afirma que na prática científica as entidades matemáticas são tratadas 

como se existissem e pudessem ter as propriedades conceituais que 

fingimos que elas possuem – ou seja, propriedades fictícias. Desse modo, a 

filosofia da matemática dele pretende acomodar tanto a forma como 

constructos são encarados na atividade cientifica quanto a tese de que 

objetos materiais existem de fato (BUNGE, 2010b, p. 273). Isso o leva a 

defender o ficcionismo, que é moderado, e não radical, por ser aplicado 

somente às proposições das ciências formais, e não à linguagem como 

todo, o que seria incompatível com a metafísica materialista e com a 

prática científica tal como Bunge as entende (2010b, p. 274-275).  

A concepção chamada materialismo conceitualista e ficcionista de 

Bunge (1981, p. 161-174) tenta explicar o que são objetos conceituais 

(constructos) a partir de uma visão de mundo materialista e cientificista, 

isto é, tomando como ponto de partida que o universo é um sistema de 

objetos materiais de diferentes níveis (físico-químico, biológico, 

psicológico, social, artificial) e que podemos adquirir conhecimento sobre 

o mundo porque somos, nós mesmos, entidades materiais particularmente 

complexas: somos animais cuja plasticidade neural permite a emergência 

de estados e processos mentais e cuja vida social é permeada por artifícios 



O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

326  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

de diversos tipos, que não existiriam na natureza caso nela não houvesse 

seres racionais para criá-los. 

A propriedade essencial de objetos materiais é, para Bunge 

(2010a), a mutabilidade5. Nas ciências físicas aparece nos diversos 

conceitos de energia (cinética, potencial, elástica, térmica, elétrica, 

magnética, nuclear) (BUNGE, 2010a, p. 63). Objetos materiais passam por 

processos e mudanças de estado, constructos, por outro lado, não possuem 

energia e, portanto, são imutáveis, o que não implica que sejam eternos: 

 

Não faz sentido perguntar sobre o estado (mecânico, 

químico, fisiológico, econômico, político e assim por 

diante) do número 5, e menos ainda sobre suas 

mudanças de estado. [...] Não que esses objetos 

conceituais sejam objetos eternos: o que é verdade é 

que categorias de mudança não se aplicam a eles, 

portanto, tampouco as categorias de não-mudança. 

(igualmente, não é que culturas tenham temperatura 

zero: elas não têm temperatura nenhuma) (BUNGE, 

1981, p. 163).6 

 

Essa concepção consiste em quatro teses:  

 
5 É importante distinguir o materialismo científico de Bunge do materialismo atomista, 

segundo qual “Toda a realidade, sem exceção, é ou deriva dos átomos” (REALE, 2014, p. 

34). No atomismo as propriedades essenciais da matéria seriam solidez, impenetrabilidade e 

indivisibilidade. Para o atomismo a matéria seria necessariamente corpuscular, e teria em 

seus componentes últimos (os átomos) as mesmas características que objetos visíveis tem, 

i.e. forma, peso, localização espaço-temporal etc. Já o materialismo de Bunge define 

materialidade a partir da ciência moderna, e não a partir de nossa experiência cotidiana. O 

conceito de energia é, segundo o autor, um conceito primitivo nas ciências naturais, e, além 

disso, seria equivalente à mutabilidade. Nessa perspectiva ser material não implica em ser 

corpuscular, de modo que campos eletromagnéticos e partículas subatômicas, bem como 

consciência e cultura, são, nesse sentido, tão materiais quanto bolas de bilhar (Cf. BUNGE, 

2010a). Em relação à tradição filosófica, o conceito bungeano de matéria parece se 

assemelhar mais à noção de devir, que às noções de matéria atomistas e mecanicistas de 

Demócrito, Lucrécio ou Descartes. 

6 “[...] it makes no sense to ask about the state (mechanical, chemical, physiological, 

economic, political, and so forth) of the number 5, and even less about its changes of state. 

[...] Not that these conceptual objects are eternal objects: what is true is that the categories 

of change do not apply to them, hence neither do the categories of nonchange. (likewise, it 

is not that culture has a zero temperature: it has no temperature at all)”. 



Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   327 

Teses conceitualistas: (i) Constructos possuem propriedades 

conceituais, irredutíveis às propriedades materiais ou mentais. São 

propriedades lógicas e semânticas como o princípio de não-contradição, a 

associatividade, comutatividade e transitividade, que não se aplicam a 

matéria ou a mente (BUNGE, 1981, p. 165); (ii) “Constructos só existem 

em algum contexto, como uma teoria. Ademais, existem somente como 

tal” (BUNGE, 1981, p. 166)7. Podemos incluir ficções artísticas, além das 

lógico-matemáticas, se pensarmos em propriedades como os poderes de 

Zeus ou do Super-Homem, e em contextos como, por exemplo, os mundos 

fictícios de mitologias, Nárnia ou o universo da DC, e não somente em 

teorias formais. 

Bunge não admite objetos contraditórios como o quadrado-

redondo, mas parece que é possível que existam constructos isolados como 

a montanha de ouro, o atual rei careca da França e qualquer descrição 

definida factualmente falsa que possamos pensar. Entretanto, esses objetos 

talvez possam ser contextualizados no arcabouço de experimentos mentais 

e mundos logicamente possíveis da filosofia. Assim, os quantificadores 

objectuais, enquanto constructos, existem na lógica moderna, mas não na 

lógica aristotélica, e tampouco em qualquer teoria de física ou de 

psicologia. 

Tese ficcionista: (iii) a existência de constructos é fictícia, ou seja, 

sempre que pensamos ou usamos conceitos, por exemplo, ao assistir a um 

filme, ler um livro, aprender matemática e ao teorizar, nós “demandamos, 

estipulamos, fingimos” que esses objetos existem (BUNGE, 1981, p. 166).  

Tese materialista: (iv) a existência de constructos depende da 

existência de seres racionais que possam pensá-los, enquanto objetos 

materiais existem independentemente de qualquer sujeito cognitivo 

(BUNGE, 1981, p. 166). Ao pensar e usar conceitos, assim como ao fingir 

sua existência em dado contexto, o que está ocorrendo de fato são 

processos mentais em cérebros – sem os quais constructos não poderiam 

existir:  

 
7 “[...] a conceptual object exists just in case it belongs to some context, e.g., a theory. 

Moreover, it exists only as such”. 



O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

328  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

 

Eles deixarão de existir no dia que pararmos de pensar 

neles ou pararmos de imaginar que eles são pensáveis 

– assim como os deuses de religiões perdidas 

deixaram de existir. [...] A existência conceitual que 

atribuímos a objetos lógicos, matemáticos, 

mitológicos e outros consiste na possibilidade de ser 

pensado por seres vivos (BUNGE, 1981, p. 166-167).8 

 

Portanto, constructos existem enquanto forem pensáveis ou 

concebíveis, o que pressupõe alguém que possa pensá-los, mas não que 

alguém esteja pensando neles, nesse momento. Segundo Bunge (1981, p. 

167) as mudanças em conceitos, teorias, ideologias, personagens e lugares 

fictícios são, na verdade, mudanças em quem as pensa, e não no constructo 

mesmo, enquanto objetos materiais, por outro lado, mudam por si mesmos.  

A distinção factual/formal é adotada a fim de sustentar que as 

considerações validas para proposições lógico-matemáticas (bem como 

ficções artísticas) não se aplicam às ciências factuais. Além das já 

mencionadas diferenças entre entidades materiais e abstratas, as seguintes 

são usadas por Bunge para argumentar em favor da neutralidade 

ontológica da lógica e da matemática, isto é, a tese segundo qual as 

ciências formais não versam sobre objetos concretos, e, por isso, a verdade 

de suas proposições não implica em aceitar a existência de entidades como 

números e predicados9.  

São feitas duas considerações metodológicas, a saber, (a) a 

definição de objetos matemáticos é puramente conceitual; e (b) as provas e 

refutações matemáticas são conceituais e não têm referência a dados 

empíricos (BUNGE, 2010b, p. 279). Por fim, uma consideração semântica, 

(c) referência e extensão são conceitos distintos: sendo que o primeiro, 

 
8 “They will cease to exist the day we stop thinking about them or stop imagining that they 

are thinkable - just as the gods of lost religions have ceased to exist. [...] the conceptual 

existence we assign to logical, mathematical, mythical and other such objects consists in 

the possibility of being thought of by living beings”. 

9 É importante assinalar, porém, que Bunge não trata essa distinção como uma dicotomia, e 

admite a possibilidade de verdades artísticas, religiosas e morais, para além das formais e 

factuais (BUNGE, 2010b, p. 277-278). 



Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   329 

pertencente à lógica de predicados, não envolve o conceito de verdade e é 

neutro em relação à natureza dos objetos aos quais o predicado se aplica, 

enquanto o segundo, pertencente à semântica, envolve as noções de 

verdade e falsidade, e admite interpretações factuais. Somente na 

semântica aplicada às ciências factuais é que a linguagem adquire 

compromissos ontológicos; por conseguinte, a lógica e a matemática 

enquanto ciências não dependem da existência autônoma de objetos lógico 

e matemáticos10.  

Em relação à quantificação, a fórmula “∃xPx” é ambígua e precisa 

de especificação sobre seu universo de discurso, ou contexto. Bunge 

(2010b, p. 283) sugere lê-las como “alguns indivíduos são Ps.” e não como 

“há/existem indivíduos que são Ps.”. Ele introduz um complemento D ao 

quantificador existencial, que especifica o universo de discurso ao qual o 

predicado e o indivíduo pertencem, ou seja, o conjunto a que o 

quantificador se aplica: “(∃x)DPx,”; e o quantificador ligado ao conjunto é 

definido como “(∃x)DPx =df (∃x)(x ∈ D & Px)” (BUNGE, 2010b, p. 282). 

Desse modo, o domínio D ao qual o quantificador ∃ se aplica pode ser ou 

conceitual C, ou factual Ɵ. Não há contradição em “existem seres 

mitológicos que não existem”, contanto que se faça uso dessa notação para 

especificar que todo indivíduo que existe conceitualmente não existe 

materialmente, e vice-versa; por exemplo: ∃xCSx & ¬∃xƟSx (S = Sereia). 

Isso possibilita dizermos que há sereias na mitologia grega (domínio 

conceitual), mas não na história da Grécia (domínio factual), sem estarmos 

simultaneamente afirmando e negando que o predicado S é instanciado em 

um mesmo indivíduo, o que seria contraditório (BUNGE, 1981, p. 172).  

Nas ciências formais só ocorre a “algumidade”, pois se trata de 

objetos abstratos, o que dispensa a especificação do tipo de existência. Nas 

ciências factuais, por outro lado, se faz necessário distinguir “Existência 

[concreta]” e “Algumidade [conceitual]” (BUNGE, 2010b, p. 283). Há 

objetos de ambos os tipos em teorias factuais, o que pode levar à confusão 

 
10 A terceira consideração é heterodoxa na filosofia da linguagem e é fortemente 

dependente da semântica desenvolvida por Bunge (1981, p. 191). Como se trata de uma 

teoria formal, axiomática, está além do escopo deste artigo avaliá-la. Para nossos propósitos 

basta uma visão sinóptica de como Bunge sustenta a neutralidade ontológica das ciências 

formais. 



O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

330  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

de pensar que se elétrons, por exemplo, tem que existir para que dada 

teoria física seja verdadeira, então, igualmente, objetos abstratos, como 

números, classes e funções também devem existir, pois, tal como as 

propriedades físicas, as conceituais têm seus predicados correspondentes 

ligados a quantificadores.  

Por fim, uma questão que se apresenta é: o que distingue a lógica e 

a matemática da literatura e da mitologia, se todas são ficções? Bunge 

(2010b, p. 290-291) lista 12 particularidades das ciências formais em 

relação às demais ficções. (1) A matemática é “disciplinada”, i.e., regida 

por leis, organizada; (2) Objetos matemáticos são postulados ou provados, 

mas jamais introduzidos arbitrariamente; (3) A matemática é uma teoria, 

enquanto a literatura não o é; (4) Objetos matemáticos são racionais; (5) 

As sentenças da matemática estão sujeitas à justificação racional; (6) 

Hipóteses matemáticas devem ser corrigidas ou abandonadas se levarem a 

contradição, trivialidade ou redundância; (7) Formulas e objetos 

matemáticos pertencem a teorias (sistemas), que unidas formam 

supersistemas coerentes; por isso não há fórmulas avulsas e nem subáreas 

isoladas das demais, ao contrário de ficções artísticas e mitológicas, que 

são autossuficientes; (8) A matemática não é nem objetiva, nem subjetiva 

(é ontologicamente neutra). Contudo, sua invenção é subjetiva, sua prova é 

intersubjetiva, e sua produção, por parte de indivíduos e comunidades de 

matemáticos, é objetiva (concreta) por ser feita socialmente; (9) A 

matemática é aplicável às ciências e tecnologias; (10) A matemática é 

socialmente neutra, enquanto as artes envolvem política; (11) A 

matemática não envelhece, mas pode sair de moda (teorias especificas 

podem deixar de ser usadas); (12) A matemática usa o método cientifico: 

“Conhecimento de base > Solução candidata > Aferição > Reavaliação ou 

do problema, ou do conhecimento de fundo” (BUNGE, 2010b, 291). 

 

 

Discussão  

 

Tendo respondido às questões sobre a natureza de objetos 

abstratos, a relação entre existência e quantificação, e ainda distinguido as 



Ian Botti 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   331 

ciências formais de outros tipos de ficções, vejamos agora como a posição 

de Bunge se relaciona com a concepção quantificacional, o 

meinongianismo e a esboçada por Branquinho na primeira seção.  

O quantificador é considerado ontologicamente neutro; ele 

expressaria os termos lógicos “todo”, “nenhum” e “algum” (“someness”) 

(BUNGE, 2010b, p. 282). Assim, nas ciências formais “há” e “existe” 

(“there are”) são interpretados como someness, e não existência concreta 

(BUNGE, 2010b, p. 283). Até então, Bunge parece rejeitar por completo a 

concepção quantificacional e se aproximar do meinongianismo.  

Contudo, Bunge não usa “existência” de forma unívoca, denotando 

um modo de ser específico, como é o caso no meinongianismo. Em vez de 

considerar a existência como estritamente material e usar outros termos 

para outros modos de ser, ele fala de constructos como existindo 

ficcionalmente, de modo que sua existência é dependente de cérebros e 

mentes, mas não se reduz a eles. Ele mantém a ambiguidade e a 

intercambialidade de “há”, “é” e “existe”, além de especificar que a 

existência abstrata é fictícia, ao contrário dá existência material, que é a 

única existência real.  

Assim, apesar de afirmar textualmente que “someness” e 

“existência” são distintos, e que o quantificador abarca somente a 

someness e, por isso, é ontologicamente neutro, os detalhes do ficcionismo 

de Bunge se assemelham mais à posição de Branquinho, segundo qual 

“existência” não é completamente abarcada pelo quantificador, mas 

tampouco é estranha a ele. Ao contrário do meinongianismo, Bunge não 

distingue modos de ser, dentre os quais a existência seria apenas um deles. 

Antes, “ser” e “existir” são intercambiáveis, e se bifurcam em existência 

concreta (material) e conceitual (fictícia). Tal bifurcação, entretanto, é 

extra lógica. A someness da lógica e da matemática não é cindida por 

completo da existência, dado que a existência de ficções é dependente da 

existência concreta de coisas tais como cérebros e mentes.  

Outro aparente ponto de acordo entre Bunge e Branquinho é que 

para ambos a existência é verdadeira de tudo e falsa de nada, isto é, não há 

objetos com outros modos de ser, aos quais a existência não se aplica. Para 



O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades abstratas de um ponto de vista materialista 

332  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 315-332, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Bunge, a someness lógica não implica em existência porque não envolve o 

conceito de verdade e nem especifica o tipo de objeto de que se trata, mas 

seja qual for, toda entidade existe ou materialmente. Não é o caso que a 

someness e o modo de ser fictício dos objetos abstratos sejam outra coisa 

que não um tipo de existência. 

 

 

Referências 

BUNGE, Mario. Scientific Materialism. Reidel: Dordrecht, 1981. DOI : 

https://doi.org/10.1007/978-94-009-8517-9.  

BUNGE, Mario. Matter and Mind: a philosophical inquiry. Springer: Boston 

studies in the philosophy of science, 2010a. DOI: https://doi.org/10.1007/978-90-

481-9225-0.  

BUNGE, Mario. Caçando a Realidade: a luta pelo realismo. Trad. Guita 

Guinsburg. São Paulo: Perspectiva, 2010b. 

BRANQUINHO, João. Existência. Compêndio em linha de problemas de filosofia 

analítica, Lisboa, p. 1-35, 2015. DOI: https://doi.org/10.51427/cfi.2021.0031. 

BRANQUINHO, João; MURCHO, Desidério; GOMES, Nelson Gonçalves (Ee.). 

Enciclopédia de termos lógico-filosóficos. São Paulo: Martins Fontes, 2006.  

FREGE, Gottlob. Sobre o sentido e a referência. In: ALCOFORADO, Paulo 

(Org.). Lógica e filosofia da linguagem. São Paulo: Cultrix/Edusp, 1978. 

QUINE, Willard van Orman. Sobre o que há. In: QUINE, Willard van Orman. De 

um ponto de vista lógico: nove ensaios lógico-filosóficos. São Paulo: Editora 

UNESP, 2011. p. 11-35. 

REALE, Giovanni. História da filosofia grega e romana, vol IX: Léxico da 

filosofia grega e romana. Trad. Henrique Cláudio de Lima Vaz. São Paulo: 

Edições Loyola, 2014. 

RUSSELL, Bertrand. On denoting. Mind, Oxford, v. 14, n. 56, p. 479-493, 1905. 

DOI: https://doi.org/10.1093/mind/XIV.4.479.  

SALIS, Fiora. Entidades ficcionais. Compêndio em Linha de Problemas de 

Filosofia Analítica, Lisboa, p. 1-38, 2013. DOI: 

https://doi.org/10.51427/cfi.2021.0025.  

 

 

Data de registro: 05/09/2020 

Data de aceite: 07/12/2020 

https://doi.org/10.1007/978-94-009-8517-9
https://doi.org/10.1007/978-90-481-9225-0
https://doi.org/10.1007/978-90-481-9225-0
https://doi.org/10.51427/cfi.2021.0031
https://doi.org/10.1093/mind/XIV.4.479
https://doi.org/10.51427/cfi.2021.0025


Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   333 

  Animais 

 

Jeff McMahan 

Tradutor: Gustavo Henrique de Freitas Coelho* 

 

McMAHAN, Jeff. Animals. In: FREY, Raymond G.; WELLMAN, Christopher 

Heath (Ee.). A Companion to Applied Ethics. United Kingdom: Blackwell 

Publishing Ltd, 2003. p. 525-536. 

 

 

As diferenças entre seres humanos e outros animais 

 

Uma maneira dramática de chamar a atenção para algumas 

propriedades importantes que compartilhamos é afirmar que é a nossa posse 

dessa propriedade que nos distingue dos animais. A história da retórica, 

portanto, está repleta de alegações sobre as diferenças entre seres humanos e 

outros animais. Mas, o que realmente nos diferencia moralmente dos 

animais? A maioria de nós, se questionados, responderia inicialmente 

citando alguma capacidade psicológica ou conjunto de capacidades 

psicológicas: por exemplo, que nós, mas não outros animais, somos 

autoconscientes, racionais, autônomos, temos a capacidade de usar a 

linguagem, temos um senso ou consciência moral, temos livre arbítrio ou 

somos responsáveis por nossos atos, e assim por diante. O problema com 

essa resposta, no entanto, é que para cada capacidade que possa ser citada há 

alguns seres humanos que não a possuem. (Às vezes, a alegação é que 

possuímos certas capacidades em um grau muito mais elevado do que 

qualquer animal. O problema paralelo com essa alegação é que, para cada 

uma dessas capacidades, existem alguns seres humanos que as possuem 

apenas na medida em que posso estendê-las a certos animais.) 

 

* Graduado em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: 

gusege@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5265638620788673. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-7075-851X. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-56828 

  

  

mailto:gusege@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/5265638620788673
https://orcid.org/0000-0001-7075-851X
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-56828
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v5n10a2020-56828


Animais 

334  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Alguns seres humanos que não possuem as capacidades relevantes 

podem, no entanto, ter o potencial para desenvolvê-las. Muitos fetos e 

recém-nascidos pertencem a esta categoria. E outros seres humanos, que 

atualmente não possuem as capacidades relevantes, podem tê-las tido 

anteriormente. Os dementes ou aqueles que estão em coma irreversível 

estariam nesta categoria. Pode-se pensar que os seres humanos nessas duas 

categorias sejam significativamente diferentes dos animais em virtude de 

sua posse no passado ou em potencial das capacidades relevantes. Todavia, 

existe um terceiro grupo - seres humanos que sofrem de problemas 

cognitivos graves de forma congênita - cujos membros nunca tiveram 

capacidades psicológicas superiores às de certos animais e também não 

têm potencial para desenvolvê-las no futuro. Se é a posse de certas 

capacidades psicológicas, ou talvez a posse de tais capacidades em alto 

grau, que dota pessoas como você e eu com um status moral mais elevado 

do que o dos animais, parece que aqueles seres humanos que não possuem 

essas capacidades, ou que não as possuem em maior grau do que certos 

animais, não podem compartilhar de nosso elevado status moral. Seu status 

deveria, ao invés disso, ser comparável ao status dos animais com 

capacidades psicológicas semelhantes. 

Esses fatos representam um desafio. A maioria de nós está disposta 

a pensar que é em virtude de nossa natureza psicológica que somos 

fundamentalmente diferentes, moralmente, dos animais. Entretanto, como 

mostram nossas práticas, acreditamos que todos os seres humanos são 

diferentes dos animais de maneiras moralmente importantes. Se estivermos 

certos quanto a isso, não podem ser nossas capacidades psicológicas que 

nos distinguem, uma vez que existem alguns seres humanos cujas 

capacidades psicológicas nunca serão superiores às de certos animais. Para 

que nossas crenças sejam consistentes, devemos encontrar uma base 

alternativa para nosso status superior ou então abandonar a visão de que 

existe uma diferença moral fundamental entre todos os seres humanos e 

todos os outros animais. A última opção exigiria, como veremos, 

mudanças drásticas em nossas práticas. 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   335 

Consideremos se há um fundamento alternativo para nosso status 

superior. Existem duas possibilidades: ou a diferença relevante é 

empiricamente detectável, ou não. Muitas pessoas adotam a segunda 

opção. Elas acreditam que todos os seres humanos têm alma, mas que os 

animais não. Essa visão é, no entanto, muito difícil de defender. De acordo 

com o que parece ser a concepção mais comum, a alma é uma substância 

não física que possui, em sua essência, a capacidade de consciência e 

atividade mental. Se, no entanto, a alma é o sujeito da consciência, 

devemos admitir que os animais também têm alma ou então concluir, 

implausivelmente, que são autômatos não conscientes. 

Uma concepção alternativa é que a alma é o “princípio 

organizador” que transmite ao corpo humano os poderes de uma pessoa 

humana. De acordo com essa concepção, assim como a forma de uma 

estátua não é separável do material do qual a estátua é feita, a alma não é 

separável do corpo, mas manifesta-se, de fato, nas maneiras pelas quais a 

matéria do corpo está organizada para produzir as capacidades e poderes 

de uma pessoa. Se, no entanto, a natureza da alma é revelada nas 

capacidades do ser cujo corpo ela enforma, devemos concluir que um ser 

humano severamente retardado não possui uma “alma racional” (que, 

segundo Tomás de Aquino, subjaz às capacidades de um ser racional) mas, 

ao invés disso, possui uma alma “sensível” ou “animal” semelhante à que 

enforma o corpo de um animal comparativamente dotado. Novamente, não 

há uma diferença profunda entre todos os seres humanos e todos os outros 

animais. 

Outras concepções de alma tendem a ser definidas pela negação: 

por exemplo, a alma não é nem o corpo, nem a mente, nem a união 

essencial dos dois. Porém, uma vez que a alma é despojada de todas as 

características positivas, deixa de existir qualquer razão para supor que 

exista tal coisa. É, portanto, necessário considerar se existe uma diferença 

moralmente significativa entre todos os seres humanos e todos os animais 

que não seja oculta, mas uma questão de dotação natural. Como não 

existem diferenças uniformes de psicologia, qualquer diferença nas 

propriedades naturais deve ser física. Além disso, é razoável supor que as 



Animais 

336  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

únicas propriedades físicas que são possuídas por todos os seres humanos, 

mas não por quaisquer outros animais e que provavelmente são 

moralmente significativas, são aquelas necessárias e suficientes para o 

pertencimento à espécie humana. Como, então, os membros da espécie 

humana se distinguem dos membros de outras espécies? 

Um critério de trabalho para determinar se certos indivíduos juntos 

constituem uma espécie é se eles podem potencialmente cruzar entre si 

para produzir descendentes férteis. No entanto, esse critério não é apenas 

vulnerável a contraexemplos (por exemplo, “espécies em anel”); também 

é, obviamente, moralmente insignificante. As mesmas objeções se aplicam 

à ideia de que todos os membros de uma espécie compartilham o mesmo 

fenótipo físico. Existem algumas espécies conhecidas - chamadas 

“espécies politípicas” - cujos membros têm fenótipos bastante variados. 

Mais importante, mesmo se supusermos que todos os membros da espécie 

humana compartilham uma morfologia bruta distinta nos vários estágios de 

seu desenvolvimento, isso dificilmente pode ser o que os distingue 

moralmente dos animais. 

Uma terceira possibilidade é que os membros da espécie humana 

sejam fisicamente distintos em virtude de possuírem um genoma comum. 

Evidentemente, não é que genes individuais sejam marcados como 

“humanos”; pelo contrário, é que a estrutura do genoma como um todo é 

determinante para pertencer à espécie. Na prática, esse critério é 

genealógico, pois, como as coisas são, um ser terá esse genoma distinto se, 

e somente se, o produto genético dos pais for identificado como humano. 

Essa pode ser a melhor maneira de distinguir seres humanos de 

membros de outras espécies. Entretanto, há razões importantes para rejeitar 

a hipótese de que esse critério de pertencimento à espécie humana seja 

moralmente significativo. É muito obscuro como as características do 

genótipo por si mesmas, independentemente de suas manifestações 

fenotípicas, poderiam ser, ou seriam vistas como sendo moralmente 

significativas. E, de qualquer forma, as diferenças genéticas entre seres 

humanos e seus parentes evolutivos mais próximos - os chimpanzés - são 

proporcionalmente muito pequenas: seres humanos e chimpanzés possuem 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   337 

aproximadamente 98,4% dos seus genes em comum. Na maioria dos casos, 

é claro, a diferença de 1,6% no genótipo produz diferenças profundamente 

importantes de fenótipo. Todavia, essas diferenças são de dotação 

psicológica e, como vimos, não distinguem todos os seres humanos de 

outros animais. Em alguns casos, um genótipo que é reconhecidamente 

humano carece, no entanto, da sequência necessária para as capacidades 

psicológicas distintamente humanas. 

Para entender que o genótipo per se é moralmente irrelevante, 

considere uma variedade de casos possibilitados por tecnologias de 

combinação de genes entre diferentes espécies. Cientistas já criaram 

porcos “transgênicos”, inserindo um único gene humano no núcleo de um 

zigoto suíno. (O objetivo é criar porcos com fígados que possam ser 

transplantados em seres humanos sem provocar uma resposta imune letal.) 

Assim como é possível produzir um porco no qual cada célula carrega um 

único gene humano, também é possível produzir um chimpanzé com um 

único gene humano - ou dois genes humanos, ou três, ou mais. Imagine um 

espectro de possibilidades. Em uma extremidade do espectro está um 

chimpanzé com um gene humano. Em seguida, há um chimpanzé 

transgênico com dois genes humanos. E assim sucessivamente, com cada 

indivíduo mais adiante no espectro tendo um gene a menos de chimpanzé, 

mas um gene humano a mais que o anterior. Uma vez que a sobreposição 

entre os genomas humano e de chimpanzé é alta, pode ocorrer bem antes 

do ponto intermediário do espectro imaginado casos em que haja 

indivíduos que sejam parcialmente humano, parcialmente chimpanzé, com 

uma mistura bizarra de características humanas e de chimpanzés. No 

extremo oposto do espectro está um indivíduo cultivado a partir de um 

zigoto de chimpanzé do qual todos os genes de chimpanzé, exceto um, 

foram removidos e substituídos por genes humanos correspondentes. 

Esse espectro aponta não apenas o fato de que o pertencimento 

individual a uma espécie além da faixa intermediária é genuinamente 

indeterminado; mas, também que é implausível supor que o status moral 

de qualquer indivíduo no espectro seja determinado por quantos, ou qual 

proporção, de seus genes são humanos ou retirados de seres humanos. Pelo 



Animais 

338  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

contrário, parece que o status moral de cada indivíduo é determinado por 

suas características fenotípicas individuais, particularmente por suas 

capacidades psicológicas. Compare, por exemplo, dois possíveis 

indivíduos transgênicos. Em um, 99,9% dos seus genes são de origem 

humana, embora os genes responsáveis pelo crescimento e 

desenvolvimento de seu cérebro sejam originais do zigoto de chimpanzé. 

Se o pertencimento a uma espécie é determinado pelo genoma, esse 

indivíduo é presumivelmente um ser humano, embora suas capacidades 

mentais sejam as de um chimpanzé. Em um segundo indivíduo, 99,9% dos 

seus genes provêm de um chimpanzé, mas os genes responsáveis pelo 

desenvolvimento de seu cérebro são de origem humana. Este é, 

presumivelmente, um chimpanzé com inteligência humana. Se o status 

moral é uma questão de pertencimento à espécie, o indivíduo com a mente 

de um chimpanzé deve ter um status moral mais alto do que o do indivíduo 

com inteligência humana. Isso é altamente implausível. 

A maioria das pessoas, no entanto, persiste em acreditar que o 

pertencimento a espécie humana é moralmente significativo. Como 

poderia ser assim, se as propriedades necessárias e suficientes para esse 

pertencimento não são moralmente significativas? Uma possibilidade é 

que o status moral especial que se presume que os seres humanos 

severamente retardados desfrutam deriva não de suas propriedades 

intrínsecas, mas de sua relação conosco. Assim como devo mais aos meus 

filhos do que a outras crianças – não porque meus filhos sejam 

intrinsecamente mais dignos, mas simplesmente por causa da relação que 

tenho com eles – também devo mais a um ser humano severamente 

retardado do que a um animal comparativamente dotado, simplesmente 

porque somos ambos humanos - ou seja, pertencemos à mesma espécie. 

O copertencimento a espécie humana seria uma relação 

moralmente importante? Parece improvável que possa ser, uma vez que 

essa relação é apenas uma questão de biologia e genealogia e, portanto, é 

semelhante ao copertencimento a mesma raça, que a maioria das pessoas 

agora rejeita como uma base legítima para a parcialidade. Ainda assim, 

suponha, por uma questão de argumentação, que o copertencimento a 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   339 

espécie humana seja uma relação especial. Poderia ela ser suficientemente 

importante para justificar nossa diferença de tratamento entre os 

severamente retardados e os animais com capacidades comparáveis? Se 

não houver diferença intrínseca relevante entre os severamente retardados 

e os animais comparativamente dotados, e se formos obrigados a tratar de 

forma diferente os severamente retardados apenas por causa de nossa 

relação com eles, então devemos aceitar que seria permitido aos 

marcianos, que não são especialmente relacionados aos severamente 

retardados, tratá-los do mesmo modo como tratamos os animais, se outras 

coisas forem iguais. Muitos de nós acharão isso difícil de aceitar. Nesse 

caso, e se não formos capazes de identificar e defender uma diferença 

intrínseca significativa entre os severamente retardados e os animais 

comparavelmente dotados, devemos revisar nossas crenças - sobre o status 

moral dos severamente retardados, ou o status dos animais, ou de ambos. 

A consideração do que acreditamos que os marcianos seriam moralmente 

exigidos ou proibidos de fazer fornece um teste de consistência para nossas 

crenças. Sendo outras coisas iguais, devemos tratar os animais pelo menos 

tão bem quanto acreditamos que os marcianos seriam obrigados a tratar os 

seres humanos severamente retardados com capacidades psicológicas 

comparáveis. Se o copertencimento a nossa espécie for uma relação 

especial, talvez sejamos obrigados a tratar os severamente retardados um 

pouco melhor do que a forma como os marcianos seriam obrigados a tratá-

los e, portanto, um pouco melhor do que somos obrigados a tratar os 

animais com capacidades comparáveis. 

 

 

A moralidade de causar sofrimento e a moralidade de matar 

 

Acredito que a resposta adequada aos argumentos que propus 

consiste em modificar nossas crenças morais tanto em relação aos animais 

como acerca dos severamente retardados. Devemos concluir que, em 

praticamente todos os aspectos, os animais merecem um tratamento 

melhor do que as práticas humanas tradicionais têm concedido a eles. Mas, 



Animais 

340  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

também devemos aceitar que, em pelo menos alguns aspectos, não somos 

moralmente obrigados a tratar os severamente retardados com o grau de 

solicitude que as crenças do senso comum exigem. 

Vou me concentrar em duas formas particularmente importantes 

de tratamento: matar e infligir sofrimento. Consideremos, primeiro, a 

inflição de sofrimento. O sofrimento é ruim principalmente por causa de 

sua natureza intrínseca: é ruim em si mesmo. O sofrimento de uma certa 

intensidade e duração é igualmente ruim, ou quase igualmente ruim, onde 

quer que ocorra. O erro dessa inflição não é, portanto, sensivelmente 

reduzido se as capacidades cognitivas da vítima forem comparativamente 

baixas, como no caso dos animais e dos severamente retardados. 

(Obviamente, parece que alguns animais inferiores são tão 

rudimentarmente desenvolvidos neurologicamente que são incapazes de 

grandes sofrimentos; no caso deles, não surgem questões sobre a 

moralidade de infligir grande sofrimento.) Seria, portanto, dificilmente 

menos condenável, moralmente, para um marciano infligir grande 

sofrimento a um ser humano severamente retardado do que seria para 

alguém infligir o mesmo grau de sofrimento a uma pessoa com 

capacidades cognitivas normais. E isso sugere que a inflição de sofrimento 

a um animal deve ser quase igualmente errada, se outras coisas são iguais, 

como a inflição de um grau comparável de sofrimento a uma pessoa. 

Temos, é claro, uma razão mais forte para evitar o próprio 

sofrimento, ou o sofrimento de um filho, do que em evitar o mesmo 

sofrimento em um animal. Porém, isso é devido às relações especiais 

(incluindo a identidade), não porque o sofrimento humano tenha maior 

significado intrínseco. Se o copertencimento a espécie humana é uma 

relação especial, segue-se que temos motivos para nos preocuparmos pelo 

menos um pouco mais com o sofrimento humano do que com o sofrimento 

animal, sendo outras coisas iguais. 

Há outras razões para pensarmos que o sofrimento de pessoas 

importa um pouco mais. Embora o sofrimento seja ruim principalmente 

por causa de sua natureza intrínseca, também pode ser ruim porque impede 

atividades ou experiências de valor positivo. Como as atividades e 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   341 

experiências das pessoas são geralmente mais valiosas do que as dos 

animais, os “custos de oportunidade” do sofrimento são geralmente 

maiores para as pessoas. 

O sofrimento também pode ter efeitos que se ramificam pelo resto 

da vida. A inflição de sofrimento a um recém-nascido humano, por 

exemplo, pode ter efeitos prejudiciais em toda a sua vida subsequente. 

Certamente, dor ou crueldade podem ter efeitos semelhantes na vida de um 

animal. Todavia, como a vida de um animal é mais curta, e contém menos 

valor que pode ser afetado por cicatrizes psíquicas, do que a vida de uma 

pessoa, esses efeitos são menos graves. 

Finalmente, em pessoas, mas não em animais, a antecipação do 

sofrimento pode ser ela mesma uma causa de sofrimento, e o sofrimento 

pode ser intensificado pela ansiedade sobre seu significado - embora esses 

fatos sejam parcialmente compensados pelo fato de que o sofrimento de 

uma pessoa também pode ser atenuado por um entendimento de sua 

origem ou pela garantia de que ele terminará em breve. É importante notar 

que estas razões para pensarmos que o sofrimento dos animais importa um 

pouco menos também se aplicam ao sofrimento experimentado pelos 

severamente retardados. 

Em seguida, consideremos a moralidade do ato de matar. A 

maioria de nós acredita que atos injustificados de matar pessoas - com o 

que quero dizer indivíduos autoconscientes e ao menos minimamente 

racionais - são igualmente errados, pelo menos no sentido de que o erro 

não varia com as diferenças de idade ou qualidade de vida da vítima ou 

com outros fatores que afetam o grau em que o ato de matar prejudica ou 

faz mal à vítima. A moralidade do ato de matar pessoas varia apenas de 

maneiras que são compatíveis com a igualdade moral básica de pessoas: 

assim, por exemplo, o grau do erro pode variar de acordo com a intenção 

do agente, e alguns atos de matar podem não ser totalmente errados - por 

exemplo, se a vítima, por meio de sua própria ação ilícita, tornou 

necessário, por uma questão de justiça, que ela fosse morta. É, no entanto, 

impossível acreditar que o ato de matar animais, independentemente de 

suas capacidades cognitivas e emocionais, seja igualmente errado como o 



Animais 

342  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

ato de matar pessoas adultas inocentes. Embora possa ser quase tão 

seriamente errado infligir muita dor a um esquilo quanto infligir um grau 

comparável de dor a uma pessoa, seria claramente um erro supor que matar 

um esquilo é tão seriamente errado quanto matar uma pessoa inocente. 

Enquanto o ato de matar pessoas é, em geral, flagrantemente e igualmente 

errado, o ato de matar animais é menos seriamente errado, sendo outras 

coisas iguais. 

É tentador explicar essa diferença observando que uma pessoa tem 

mais a perder e, portanto, é prejudicada em maior medida ao ser morta. 

Porém, a suposição de que o erro de matar varia de acordo com o grau em 

que a vítima é prejudicada é incompatível com a nossa intuição de que o 

ato de matar pessoas é igualmente errado. Uma explicação alternativa e 

mais plausível é que matar pessoas e matar animais é errado por razões 

diferentes. Pode-se argumentar que, como as pessoas são racionais e 

autônomas, cada uma tem autoridade moral exclusiva sobre sua própria 

vida - ou seja, cada uma tem o direito de determinar como sua própria vida 

deve ser, desde que ela não invada os direitos equivalentes de outras. 

Porque matar uma pessoa contra sua vontade é a usurpação máxima de sua 

autoridade sobre sua vida, e constitui a violação mais séria possível de seus 

direitos. Se assumirmos que o direito de não ser morto injustamente é um 

direito que todas as pessoas possuem igualmente, isso explicaria por que 

quaisquer atos de matar pessoas injustificadamente são igualmente errados. 

(Muito menor, os danos não letais parecem violar direitos inferiores, 

aqueles que variam em força. Esses direitos parecem meramente proteger 

interesses, não autonomia. Assim, o erro de infligir esses danos menores, 

mesmo em pessoas, parece variar com a magnitude do dano, outras coisas 

sendo iguais.) 

A explicação de porque o ato de matar animais é moralmente 

condenável é necessariamente diferente. Como os animais (ou a maioria 

dos animais) não são racionais e autônomos, não faz sentido supor que eles 

tenham o mesmo tipo de autoridade para direcionar ou determinar como 

serão suas vidas. Eles não têm o grau de autoconsciência necessário para 

conceber, deliberar e planejar suas próprias vidas futuras. Assim, matar um 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   343 

animal não pode ser condenável porque é contrário à sua vontade. Mas, é 

condenável se for contrário ao seu bem - isto é, se sua vida futura valeria a 

pena ser vivida. De fato, parece que um apelo à perda de bens futuros que 

um animal sofre ao ser morto fornece uma explicação exaustiva do que é 

intrinsecamente condenável em matá-lo. Por causa disso, devemos esperar 

que o grau pelo qual o ato de matar um animal é condenável varie, se 

outras coisas forem iguais, conforme a extensão de sua perda (ou, em 

outras palavras, segundo o grau em que ele é assim prejudicado). E essa 

perspectiva é confirmada por nossas intuições. Acreditamos, por exemplo, 

que é pior matar um cachorro do que matar um sapo. 

Parece, então, que não temos um entendimento único e unificado 

da moralidade do ato de matar. Em vez disso, nossas crenças sugerem que 

matar pessoas é geralmente errado porque é incompatível com o respeito 

aos seus direitos como seres racionais e autônomos, enquanto matar 

animais é censurável quando, e na medida em que, é contra seus interesses. 

Contudo, não é por causa do seu pertencimento a espécie que as pessoas 

são protegidas por requisitos morais diferentes e mais rigorosos. É, ao 

invés disso, porque pessoas têm capacidades cognitivas e emocionais que 

as tornam nossos iguais em termos morais, e concedem a elas, e não a 

outras, autoridade sobre suas próprias vidas. No entanto, se isso estiver 

certo, os seres humanos severamente retardados que carecem dessas 

capacidades que distinguem pessoas de animais não podem ter direito, em 

virtude de sua natureza intrínseca, às proteções morais de que gozam as 

pessoas. A moralidade do ato de matar os severamente retardados é 

governada, em sua maior parte, pelas mesmas considerações que governam 

o ato de matar animais com capacidades comparáveis. 

Há, no entanto, uma diferença importante, a de que virtualmente 

todo ser humano com retardo grave é especialmente relacionado a certas 

pessoas. Cada ser humano severamente retardado é, por exemplo, filho de 

alguém. E aqueles que estão intimamente relacionados com os 

severamente retardados têm motivos especiais para proteger e cuidar deles, 

e geralmente são motivados por amor e compaixão ao fazê-lo. O resto de 

nós deve respeitar os sentimentos e compromissos dessas pessoas. 



Animais 

344  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Portanto, temos razões indiretas para estarmos especialmente preocupados 

com o bem-estar de seres humanos severamente retardados, razões essas 

que não possuímos no caso de animais comparativamente dotados. (Temos 

motivos semelhantes para tratar os animais de estimação das pessoas de 

modo diferente da maneira como poderíamos tratar esses mesmos animais 

se eles não estivessem relacionados a pessoas; mas esses motivos são 

muito mais fracos porque a relação entre uma pessoa e seu animal de 

estimação é substancialmente menos significativa que a relação entre um 

pai e filho, mesmo que as capacidades psicológicas deste último não sejam 

superiores as de um animal de estimação). 

 

 

Questões práticas 

 

Sugeri que a maneira como tratamos os animais seja governada 

por um requisito moral de respeitar seus interesses (Eu também sugeri que 

devemos dar tanto peso aos interesses de um animal quanto acreditamos 

que um marciano seria obrigado a dar a interesses semelhantes de um ser 

humano severamente retardado com capacidades psicológicas 

comparáveis). Uma vez que o modo como tratamos os animais é limitado 

apenas por seus interesses e não por direitos, é apropriado deliberar sobre a 

moralidade das práticas que envolvem o uso de animais ponderando seus 

interesses contra os nossos ou, de maneira mais geral, contra quaisquer 

interesses em conflito com os seus. Embora as pessoas possam ter direitos 

que nos proíbem de prejudicá-las mesmo que isso seja necessário para 

evitar maiores danos a outras, não parece haver uma restrição paralela 

contra o sacrifício de um animal para o bem maior de outros, seja humano 

ou animal. 

O ônus da justificação para qualquer prática que inflija sofrimento 

aos animais, ou os mates, ou os prejudique de alguma outra maneira, é, 

portanto, que a prática deve ser comprovada como condição necessária 

para se evitar danos ainda maiores ou produzir benefícios que superem os 

danos infligidos. Vamos considerar se certas práticas comuns podem 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   345 

passar neste teste. Nosso uso mais comum de animais é criá-los e matá-los 

para alimento. Para que essa prática seja justificada, os benefícios que ela 

nos oferece devem superar os danos que infligimos aos animais. E os 

danos são substanciais. De fato, apesar de nos gabarmos de nossas 

capacidades cognitivas, nós dificilmente podemos compreender sua 

magnitude. Somente nos EUA, muitos bilhões de animais são mortos a 

cada ano para consumo humano. A maioria deles são criados em condições 

de “fazenda industrial”, nas quais seu bem-estar é sistematicamente 

sacrificado de todas as formas possíveis a fim de reduzir as despesas e 

desse modo maximizar os lucros. Deixo os detalhes terríveis de seu 

tormento para outros escritores (por exemplo, Peter Singer). Aqui é 

suficiente observar que nossa prática de comer carne faz com que bilhões 

de animais tenham que suportar vidas de miséria contínua. A prática 

também envolve bilhões de mortes anualmente, a maioria das quais são 

realizadas de maneira aterrorizante e dolorosa para a vítima. Essa 

dimensão da prática é mais difícil de avaliar, uma vez que muitas dessas 

vidas que são finalizadas não valeriam a pena viver se tivessem 

continuado. Ainda assim, parece óbvio que o ato de matar não pode ser 

justificado com o fundamento de que poupou à vítima de um futuro que 

seria indesejável porque o próprio assassino o faria assim. Matar pode ser 

prejudicial mesmo nessas condições. 

Quais, então, são os benefícios que obtemos que poderiam ser 

pesados contra esses danos? Seria trapaceiro dizer simplesmente “os 

prazeres que obtemos ao comer carne”. A resposta apropriada (ou parte 

dessa resposta) seria: a diferença entre o prazer que obtemos ao comer 

carne e o prazer que podemos obter de uma dieta totalmente vegetariana. 

Devemos, portanto, perguntar quanto mais de prazer comedores de carne 

desfrutam de suas refeições do que os vegetarianos desfrutam das deles. A 

maioria dos vegetarianos pode responder a essa pergunta, uma vez que 

muitos deles antigamente comiam carne. E a maioria testemunhará que sua 

qualidade de vida diminuiu apenas minimamente, se é que diminuiu, 

quando eles deixaram de comer carne ou produtos de origem animal em 

geral. De fato, muitos dos que se tornaram vegetarianos acham que sua 



Animais 

346  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

qualidade de vida é aumentada, pois uma sensação elevada de saúde e 

vitalidade mais do que compensa a gama restrita de opções alimentares. 

Naturalmente, é claro, mesmo quando levamos em consideração qualquer 

prazer que a carne ofereça que não possa ser igualado pelos prazeres de 

uma dieta vegetariana ou vegana, a maioria dos ocidentais ricos, e 

especialmente a maioria dos americanos, estariam substancialmente em 

melhores condições se seguissem uma dieta vegetariana em vez da escolha 

atual de dieta, que inclui grandes quantidades de carne. As taxas crescentes 

de obesidade, doenças cardiovasculares, diabetes, e várias formas de 

câncer cairiam, e as pessoas viveriam mais, com maior vigor e menos 

doenças e deficiências crônicas atribuíveis a uma dieta à base de carne. 

Nas sociedades economicamente desenvolvidas, portanto, não há 

realmente nada, em contrapartida, para pesar contra os danos infligidos aos 

animais no processo de transformá-los em carne - além da oportunidade 

imprudente de elevar prazeres transitórios do paladar acima da saúde e do 

bem-estar a longo prazo (Nas sociedades mais pobres, o consumo de carne 

ainda pode ser necessário para uma nutrição adequada. O caso do consumo 

de carne nessas condições é bastante forte. Mas essas não são as nossas 

condições). 

A resposta óbvia a isso é que, mesmo que a atual dieta ocidental 

não seja saudável, uma dieta com uma pequena quantidade de carne magra 

não é menos saudável do que uma dieta vegetariana. Todavia, o problema 

com essa resposta é que uma dieta com apenas pequenas quantidades de 

carne magra dificilmente diferirá, nos prazeres que ela proporciona, de 

uma dieta totalmente vegetariana. Portanto, ainda que o número de animais 

mortos diminuísse significativamente se as pessoas não comessem mais 

carne do que seria compatível com a boa saúde, os benefícios dessa prática 

ainda seriam claramente insuficientes para justificar os danos. 

Os defensores do consumo de carne têm mais respostas. Vou 

examinar brevemente três. Em primeiro lugar, se pode argumentar que, 

mesmo que não houvesse motivo para adotar uma prática de comer carne, 

se essa prática já não existisse, os custos de abolir a prática existente 

seriam proibitivos. Para a indústria da carne esse custo é extenso. Abolir 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   347 

isso ameaçaria a subsistência de centenas de milhares, senão milhões, de 

pessoas apenas nos EUA. A ruptura na economia seria catastrófica. Por 

isso, devemos continuar comendo carne, senão por causa dos benefícios de 

continuar, então por causa dos danos que muitos sofreriam se essa prática 

fosse interrompida. 

O problema com esse argumento é que podemos empregá-lo em 

favor de qualquer prática social em larga escala, por mais iníqua que seja. 

A mesma alegação foi feita em apoio à escravidão no Sul, à venda de 

produtos de tabaco no país e no exterior, e à venda de armas avançadas a 

governos tiranos e ilegítimos. É inevitável que haja resistência à 

eliminação gradual de uma prática imoral por parte daqueles cujos meios 

de subsistência dependem de sua continuação. Mas a solução, em todos 

esses casos - incluindo a prática de comer carne -, não é uma inércia 

defensiva, mas um programa criativo para a eliminação gradual da prática 

em que o governo facilita o processo de conversão econômica - por 

exemplo, a conversão de fábricas de armas de uso civil ou a conversão de 

fazendas de tabaco em formas benignas de agricultura – talvez, ajudando e 

compensando aqueles que seriam afetados adversamente. 

Uma segunda defesa do consumo de carne opera no nível 

individual. Alguém poderia argumentar da seguinte maneira: “Mesmo que 

nós, como sociedade, não devamos comer carne, não se segue que eu não 

deva. Pois o argumento contra o consumo de carne é que ele inflige danos 

terríveis aos animais; no entanto, se eu desistisse da carne, isso não 

impediria o tormento ou a morte de um único animal. O mercado é 

simplesmente insuficientemente sensível para registrar e reagir a mudanças 

no meu padrão individual de consumo. Portanto, eu continuar comendo 

carne não causará danos a nenhum animal. A razão pela qual não devemos 

comer carne não se aplica a mim individualmente. Eu deveria desistir da 

carne apenas se a maioria das pessoas o fizer também, e isso não irá 

acontecer”. 

Uma resposta a esse argumento seria alegar que, embora renunciar 

à carne em algumas ocasiões não faria diferença, abster-se de carne 

durante toda a vida adulta faria obrigatoriamente alguma diferença no 



Animais 

348  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

número de animais mortos, principalmente se alguém vive em uma 

pequena comunidade na qual a carne é fornecida localmente. Vamos 

supor, para o propósito do argumento, que isso seja verdade. O problema é 

que, se a abstenção de toda uma vida reduziria em apenas alguns o número 

de animais com vidas truncadas e miseráveis, ela pode não ser moralmente 

exigida. Pois, a quantidade líquida de prazer de que alguém seria privado 

abstendo-se por um período tão longo poderia muito bem exceder o dano, 

a apenas alguns animais, que assim se evitaria. 

Uma réplica mais vigorosa a essa defesa do consumo individual de 

carne é que somente se alguns de nós tomarem a iniciativa de abandonar a 

prática é que o suficiente de nós o fará de modo a promover uma diferença 

significativa. Isso é, em parte, apenas uma questão de lógica. Contudo, 

também é uma alegação prática. Para um indivíduo, a razão moral de ser 

vegetariano não é apenas para evitar prejudicar animais individualmente, 

mas também é para dar testemunho público do erro da prática social de 

comer carne, para dar um exemplo a outros, e assim fornecer ímpeto e 

impulso à ação social que diminuirá significativamente os danos que nós, 

como sociedade, infligimos aos animais. (Há poucas dúvidas de que a ação 

combinada de todos os vegetarianos dos EUA hoje faça uma diferença 

substancial em quantos animais são atormentados e mortos.) Assim, 

mesmo que por enquanto o sacrifício individual de alguém não produza 

uma redução proporcional nos danos que nós infligimos, ele ainda pode ser 

exigido devido ao seu possível impacto a longo prazo sobre o 

comportamento de outras pessoas. A importância de eliminar a prática é 

tão grande que mesmo uma pequena probabilidade de contribuir para esse 

objetivo pode tornar moralmente imperativo aceitar o sacrifício 

comparativamente menor que pode estar envolvido em se tornar 

vegetariano. 

Uma terceira e última defesa do consumo de carne não tenta 

justificar a prática atual, mas em vez disso alega que uma prática diferente 

poderia ser justificada se os animais fossem tratados de maneira diferente. 

Suponha que certos animais fossem gerados e criados em condições em 

que ficariam satisfeitos, e que fossem mortos para consumo humano de 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   349 

forma indolor e somente depois de viverem uma vida razoavelmente plena. 

Se suas vidas fossem pelo menos minimamente tão boas quanto as vidas 

que teriam se vivessem em estado selvagem, é difícil imaginar como os 

animais poderiam ser considerados vítimas dessa prática, particularmente 

se, de outra forma, eles não existiriam de modo algum. Se os animais 

fossem autônomos e tivessem o direito de determinar como deveriam ser 

suas vidas, tal prática não poderia, é claro, ser justificada. Mas, se apenas 

os seus interesses estiverem em questão, parece que a prática poderia ser 

justificada, pois permitiria que os animais vivessem no mínimo tão bem 

quanto se estivessem sob qualquer arranjo alternativo que nos poderia ser 

razoavelmente exigido proporcionar a eles. 

Não é implausível acreditar que esse tipo de prática possa, em 

princípio, ser aceitável. Entretanto, não é uma possibilidade realista fora de 

pequenos cenários rurais. Não seria economicamente viável em larga 

escala, porque o investimento necessário para manter os animais por 

longos períodos em condições adequadas à sua natureza seria muito maior 

do que o necessário apenas para mantê-los vivos até atingirem o seu 

tamanho máximo (como é feito atualmente). Para que os produtores 

recuperem seus investimentos e obtenham lucro, o custo da carne teria que 

ser correspondentemente alto - muito mais alto do que a maioria das 

pessoas poderiam pagar, considerando as atuais taxas de consumo. Com o 

declínio do consumo, os custos unitários poderiam aumentar ainda mais. 

Eventualmente, a carne se tornaria um luxo que somente os muito ricos 

poderiam desfrutar com alguma regularidade. A razão pela qual essa 

possibilidade não é realista é que a “indústria” da carne (cujos interesses, 

ao contrário daqueles das indústrias de tabaco e armas, são aliados a 

percepção do interesse próprio – embora não seja realmente o melhor 

interesse – das pessoas em geral) se oporia a ela com todos os 

consideráveis recursos à sua disposição. Claro que isso também é verdade 

nos esforços para se alcançar o vegetarianismo universal - embora, como 

objetivo utópico, o vegetarianismo universal seja, diferentemente da 

prática que descrevi, pelo menos imune a objeções por fundamentos 

igualitários. 



Animais 

350  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

As conclusões que extraio dessa discussão são que nossa prática de 

comer carne é imoral, e que nós dificilmente estamos mais próximos de 

desenvolver uma forma moralmente aceitável de comer carne do que 

estamos de abolir completamente essa prática. Existem, no entanto, outras 

práticas que envolvem prejudicar e matar animais que não são tão 

notoriamente indefensáveis. Entre estas estão o xenotransplante (o 

transplante de órgãos retirados de animais para os corpos de seres 

humanos) e várias formas de experimentação. A razão pela qual é mais 

provável que esses usos sejam defensáveis é que os benefícios que eles 

oferecem são significativamente maiores do que aqueles que as pessoas 

obtêm do consumo de carne. Por meio do xenotransplante (que ainda não é 

eficaz, mas está no horizonte) a morte indolor de um animal pode salvar a 

vida de uma pessoa. Como o dano que uma pessoa sofre ao morrer é 

normalmente consideravelmente maior do que aquele que um animal sofre, 

o dano evitado pelo xenotransplante geralmente superaria em muito o dano 

infligido. Da mesma forma, existem alguns casos de experimentação que 

prometem grandes benefícios aos seres humanos e, ocasionalmente, 

também aos animais. É provável que muitos desses experimentos sejam 

moralmente justificáveis, embora muitos casos de experimentação em 

animais, possivelmente a maioria, não produzam benefícios que superem 

os danos que causam. Muitas experiências produzem resultados 

comparativamente triviais, duplicam inutilmente trabalhos já concluídos, 

são desnecessárias porque métodos alternativos de investigação já estão 

disponíveis ou produzem resultados que não podem ser extrapolados de 

maneira confiável para casos envolvendo seres humanos. 

Muitos pesquisadores, no entanto, reivindicam que seu trabalho é 

suficientemente importante a ponto de justificar o sacrifício de animais. 

Como podemos saber se o julgamento deles é baseado em um padrão 

razoável e imparcial? Aqui está uma sugestão. Muitos dos experimentos 

mais importantes têm como objetivo gerar conhecimento sobre os seres 

humanos: por exemplo, quais medicamentos podem nos beneficiar, quais 

substâncias podem nos prejudicar, etc. Os dados obtidos seriam, portanto, 

muito mais confiáveis se os sujeitos experimentais fossem seres humanos 



Jeff McMahan; Trad. Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   351 

ao invés de animais. A maioria dos seres humanos com capacidades e 

potenciais psicológicos comparáveis aos dos animais são descartados 

como sujeitos experimentais em virtude de suas relações com outros seres 

humanos. Mas, ocasionalmente, um recém-nascido com retardo grave fica 

órfão ao nascer e, como consequência, não é especialmente relacionado de 

forma significativa com ninguém. Será que um experimentador admitiria 

que sua experiência, ou a de outros, é suficientemente importante para 

justificar o uso de tal recém-nascido? Houve numerosos casos em que os 

pais de um recém-nascido anencéfalo (um recém-nascido sem hemisférios 

cerebrais e, portanto, desprovido de qualquer capacidade de consciência) 

tentaram, até agora sem sucesso, disponibilizar para transplante os órgãos 

de seu recém-nascido ainda vivo. Estaria um experimentador disposto a 

usar um recém-nascido nessas condições, considerando que os pais 

poderiam ser persuadidos a dar seu consentimento? Se um experimentador 

julgar que é errado usar um ser humano de um desses casos, mas estiver 

disposto a experimentar em um animal com capacidades psicológicas 

equivalentes ou até superiores, teríamos o direito de exigir uma explicação 

convincente dessa diferença. Se, como argumentei anteriormente, essa 

demanda não puder ser atendida, deveríamos duvidar que o experimento 

seja justificado. 

 

 

Leitura adicional 

CLARK, S.R.L. Animals and their Moral Standing. London: Routledge, 1997. 

COETZEE, J.M. The Lives of Animals. Princeton, NJ: Princeton University Press, 

1999. 

DeGRAZIA, D. Taking Animals Seriously: Mental Life and Moral Status. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1996. 

FREY, R.G. Rights, Killing, and Suffering: Moral Vegetarianism and Applied 

Ethics. Oxford: Blackwell, 1983. 

McMAHAN, J. The Ethics of Killing: Problems at the Margins of Life. New 

York: Oxford University Press, 2001. 



Animais 

352  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 333-352, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

PLUHAR, E. Beyond Prejudice: The Moral Significance of Human and 

Nonhumam Animals. Durham: Duke University Press, 1995. 

RACHELS, J. Created from Animals: The Moral Implications of Darwinism. 

Oxford: Oxford University Press, 1990. 

REGAN, T. (1983) The Case For Animal Rights. London: Routledge and Kegan 

Paul, 1983. 

SINGER, P. (1990) Animal Liberation, rev. edn. New York: Avon Books, 1990. 

SINGER, P. Practical Ethics, 2nd edn. Cambridge: Cambridge University Press, 

1993. 

 

 

Referências 

McMAHAN, Jeff. Animals. In: FREY, Raymond G.; WELLMAN, Christopher 

Heath (Ee.). A Companion to Applied Ethics. United Kingdom: Blackwell 

Publishing Ltd, 2003. p. 525-536. 

 

 

Data de registro: 20/08/2020 

Data de aceite: 07/12/2020 



Douglas Rafael Dias Martins 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 353, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106   353 

Indexação em Repertórios 
 

Artigos publicados na “Revista Primordium” são repertoriados em: 

1. Latindex – Sistema Regional de Información em línea para 

Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y 

Portugal (https://www.latindex.org/)  

2. LivRe – Portal para periódicos de livre acesso na Internet 

(https://livre.cnen.gov.br/) 

3. Sumários – Sumários de Revistas Brasileiras, Realização Funpec-

RP (https://sumarios.org/)  

4. ANPOF – Associação Nacional de Pós-Graduação em Filosofia 

(https://www.anpof.org/)  

  

    

https://www.latindex.org/latindex/Solr/Busqueda?idModBus=0&buscar=Primordium&submit=Buscar
https://livre.cnen.gov.br/
https://sumarios.org/
https://www.anpof.org/


Página branca 

354  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 354, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

 

 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 355-360, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  355 

 

NORMAS PARA ENVIO DE COLABORAÇÕES 

DIRETRIZES PARA AUTORES 

 

 

CONDIÇÕES PARA SUBMISSÃO 

Como parte do processo de submissão, os autores são obrigados a verificar 

a conformidade da submissão em relação a todos os itens listados a seguir. 

As submissões que não estiverem de acordo com as normas serão 

devolvidas aos autores. 

A contribuição é original e inédita, e não está sendo avaliada para 

publicação por outra revista; caso contrário, deve-se justificar em 

"Comentários ao editor" 

O arquivo da submissão está em formato Microsoft Word 

URLs para as referências foram informadas quando possível. 

O texto está em espaço 1,5; usa uma fonte de 12-pontos; emprega itálico 

em vez de sublinhado (exceto em endereços URL); as figuras e tabelas 

estão inseridas no texto, não no final do documento na forma de anexos. 

 

DIRETRIZES PARA AUTORES 

 

Normas para submissão de trabalhos 

1. Serão aceitos trabalhos nas áreas de Filosofia e Estudos Clássicos 

(Latim ou Grego). Os alunos regularmente matriculados em cursos de 

Graduação em Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos 

Clássicos. Graduandos de outros cursos podem submeter apenas trabalhos 

sobre Estudos Clássicos. Aceitaremos também contribuições de alunos da 

pós-graduação, mas somente serão publicados 2 (dois) trabalhos por 

fascículo (a mesma regra vale para graduados). Os trabalhos enviados 

devem ser inéditos, portanto, não aceitaremos trabalhos que já foram 

publicados em outros periódicos. Excetuam-se desta condição somente as 

comunicações. 

  

  



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

356  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 355-360, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

2. A revista buscará publicar artigos, resenhas de livros e traduções. 

3.Os textos enviados à revista Primordium serão submetidos à um 

Conselho Editorial que irá selecionar os textos a serem publicados por 

fascículo. 

4. O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de não 

aceitar os textos que não sigam as nossas normas de formatação e/ou nossa 

linha editorial. 

4.1. Os textos devem ser submetidos à avaliação por meio do sistema de 

editoração eletrônico de revistas (SEER) 

http://www.seer.ufu.br/index.php/primordium/index, podendo sanar 

quaisquer dúvidas pelo e-mail: revistaprimordium@ifilo.ufu.br ou pelo 

telefone: +55(34)3239-4252. 

4.2.1 O corpo do e-mail deve conter o título do trabalho, o nome do autor, 

o período o qual cursa e a instituição da qual faz parte, telefone para 

contato, link para o currículo lattes, nome do orientador 

(obrigatoriamente), titulação e instituição com o currículo lattes do mesmo. 

O campo “assunto” deve ser preenchido com a palavra que designa a 

natureza do texto (ex: resenha, artigo, comunicação, tradução, etc). 

4.2.2. Devem ser enviados, em anexo, o trabalho e os resumos do trabalho 

(no caso de artigo ou comunicação). Os textos deverão conter dois 

resumos. É obrigatório o resumo em português e o segundo resumo poderá 

ser em inglês, em espanhol, em francês, ou na língua do autor. Cada 

resumo deverá ter no mínimo 100 e no máximo 2000 palavras. Além disso, 

deve-se indicar de três a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas. 

4.2.3. O arquivo contendo o trabalho deve ter o título do trabalho. (Ex: 

Trabalho - Noção de Causalidade no Pensamento de Hume; Resumo – 

Noção de Causalidade no Pensamento de Hume). 

 

 

Publicação 

 

1. Os textos que forem recebidos só serão publicados mediante aprovação 

dos professores pareceristas. Cada trabalho deverá receber dois pareceres 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 355-360, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  357 

positivos para ser publicado. Deste modo, cada trabalho deverá ser 

avaliado por pelo menos dois professores. Caso haja um parecer positivo e 

outro negativo, o trabalho será encaminhado à um terceiro parecerista. 

2. A Comissão Editorial da revista Primordium, se reserva no direito de 

estabelecer o número de publicações por edição. 

 

 

Formatação dos textos 

 

1. Como citado anteriormente, a revista aceita artigos, comunicações, 

resenhas e traduções, cada qual com sua própria formatação. 

2. Os artigos deverão ter no mínimo 9 páginas e no máximo 20 páginas. 

2.1. Os textos deverão conter dois resumos. É obrigatório o primeiro 

resumo em português e o segundo resumo poderá ser em inglês, em 

espanhol, em francês, em italiano, em alemão ou na língua do autor. Cada 

resumo deverá ter no mínimo 100 e no máximo 200 palavras. Além disso, 

deve-se indicar de três a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas. 

2.2. Os artigos deveram seguir a seguinte formatação: 

- Fonte: Times New Roman, tamanho 11. 

- Margens: 2,5 cm para as margens superior e inferior; para as margens 

esquerda e direita, 03 cm. 

- Espaçamento entre linhas: 1,15 pt. No caso de notas de rodapé, 

referências bibliográficas e citações com mais de três linhas, o 

espaçamento deve ser simples. 

- Sem espaçamento entre parágrafos. 

- Alinhamento do parágrafo: justificado.  

- Aspas: aspas duplas devem ser usadas apenas para metáforas, citações e 

transcrições. Aspas simples devem ser usadas para indicar uma citação no 

interior de outra citação. 

- Itálico: para palavras estrangeiras e títulos de livros, artigos, jornais, 

revistas acadêmicas, etc. 

- Numeração de páginas: as páginas não devem ser numeradas, por 

motivos de editoração. 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

358  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 355-360, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

3.1. As resenhas deverão ter no mínimo 2 páginas e no máximo 5 páginas. 

3.2. O título do livro (título traduzido) deverá estar no topo do texto, 

centralizado, em negrito, na fonte Times New Roman, tamanho 14. O 

título original do livro deverá estar na próxima linha, centralizado, em 

itálico, na fonte Times New Roman, tamanho 11. 

3.3. O autor deverá apresentar a referência completa do livro do qual a 

resenha se trata. O autor deve apresentar o número do ISBN da obra. 

Conforme o exemplo abaixo: 

Exemplo: Aurélio Agostinho (354-430) De quantitate animae secundum 

versionem Aurelius Augustinus. Versão em portugês, Sobre a 

Potencialidade da Alma, tradução por Aloysio Jansen de Faria, revisão da 

tradução por Frei Graciano González, OAR. Petrópolis: Vozes, 2005 

(ISBN: 85-326-1813-8). 

4.4. As resenhas seguem o mesmo modelo de formatação dos artigos. 

5.1. As traduções só serão aceitas mediante o envio do texto que serviu de 

base para tradução. 

5.2. As traduções seguem o mesmo modelo de formatação dos artigos. 

 

 

Normas da ABNT 

 

1.1. Os trabalhos enviados à revista devem seguir os critérios estabelecidos 

pela ABNT. Abaixo, seguem normas para as quais chamamos atenção: 

1.2. Citações bibliográficas curtas (até 3 linhas) deverão estar inseridas no 

texto. Citações longas (mais de 3 linhas) deverão constituir parágrafo 

independente, digitadas em espaço 1,0 (simples), ou letras menores, 

recuadas da margem esquerda (4 cm). 

1.3. As citações deverão ser seguidas do sobrenome do autor e ano da 

publicação (e página, se for o caso), entre parênteses: Ex: (LIMA, 2007, p. 

177). 

1.4. As notas de rodapé estarão restritas a observações pessoais, no sentido 

de prestar esclarecimentos sobre informações que não estejam no corpo do 

texto, e deverão ser numeradas seqüencialmente. 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 355-360, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  359 

1.5. As referências bibliográficas deverão aparecer no final do texto, em 

ordem alfabética de sobrenome do autor, da seguinte forma: 

1.5.1. Para livro: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Título (em itálico). 

Edição. Local: editora, data. 

1.5.2. Para artigos: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Título do artigo. 

Título do periódico (em itálico). Local, volume, número, página inicial e 

página final do artigo, mês e ano. 

1.5.3. Para artigos de congresso: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. 

Título do artigo. In: NOME DO CONGRESSO, número do congresso, 

ano, local. Título da publicação (em itálico). Local, editora, data, página 

inicial e página final do artigo. 

 

 

Direito autoral e responsabilidade legal 

 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 

dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 

original (título original, Revista Primordium, volume, nº, páginas). 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU. 

 

 

Política de Privacidade 

 

Os nomes e endereços informados nesta revista serão usados 

exclusivamente para os serviços prestados por esta publicação, não sendo 

disponibilizados para outras finalidades ou a terceiros. 

 

 

 

 

 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

360  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 355-360, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

ORCID 

 

Informamos que a partir de 1º de janeiro de 2019 será obrigatório que os 

autores tenham cadastro do Orcid e que informem o link no ato da 

submissão do documento a tramitar, seja artigo, resenha ou tradução. Aos 

autores que já tem textos aprovados aguardando publicação nos fascículos 

do volume 4, referente a 2019, solicitamos, por favor, que seja 

providenciado com urgência o registro no Orcid e que o mesmo seja 

enviado para o e-mail revistaprimordium@ifilo.ufu.br. 

 

 

A Revista Primordium se reserva o direito de alterar os trabalhos 

originais, apenas no sentido de adequá-los às normas adotadas por 

esse padrão editorial. 

 

Contato 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Primordium 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil 

Página na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index  

Correio Eletrônico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br  

Telefone: (55) (34) 3239-4252 

Exceções e casos omissos serão resolvidos pelo Conselho Editorial 

 

 

https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br


Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 361-362, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  361 

 

POLÍTICA ANTIPLÁGIO 

A Resolução Interna nº 04/2021 do Conselho da Revista Primordium, 

dispõe sobre os procedimentos regulares para avaliação de plágio e 

autoplágio durante o trâmite de avaliação de textos submetidos à Revista 

Primordium. 

 

CONSIDERANDO que a Revista Primordium aceita para publicação 

apenas trabalhos inéditos de autores(as) brasileiros(as) e estrangeiros(as); 

 

CONSIDERANDO a necessidade de regulamentação de uma política anti-

plágio para a Revista Primordium; 

 

RESOLVE que: 

 

Art. 1º. Os textos recebidos pela Revista Primordium serão analisados por 

software anti-plágio no momento de sua submissão. O relatório de análise 

obtido pelo programa será objeto de exame dos diretores de editoração. 

 

Art. 2º. Havendo constatação de plágio, o texto será imediatamente 

recusado. 

 

Art. 3º. Havendo constatação de autoplágio, a Revista obedecerá aos 

seguintes parâmetros: 

 

No caso de livros, capítulos de livros, artigos e textos de divulgação, 

poderá haver incidência de até 25% de autoplágio, excluindo-se do 

referido percentual as citações e referências. Se esse limite for 

ultrapassado, o artigo será recusado. 

No caso de textos já publicados em anais de eventos, será admissível uma 

incidência de 30% de autoplágio, excluindo-se do referido percentual as 

  

  



Política antiplágio 

362  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 361-362, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

citações e referências. Deverá ainda constar em nota a referência da 

primeira publicação. Se esse limite for ultrapassado, o artigo será recusado. 

III. No caso de textos que já estão disponíveis ao acesso público em 

repositórios de dissertações e teses, será admissível uma incidência de 70% 

de autoplágio, excluindo-se do referido percentual as citações e 

referências. Deverá ainda constar em nota a referência ao repositório. Se 

esse limite for ultrapassado, o artigo será recusado. 

 

Art. 4º. Todos os casos não previstos nesta resolução ou os fatores 

supervenientes serão examinados pelo Comitê Executivo da Revista 

Primordium.  

 

Art. 5º. Esta Resolução Interna 01/2021 do Comitê Executivo da Revista 

Primordium entra em vigor nesta data. 

 

Direito autoral e responsabilidade legal 

 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 

dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 

original (título original, Revista Primordium, volume, nº, páginas). 

 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU. 



Nominata de pareceristas do Volume 05 ano 2020 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 363-366, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  363 

PARECERISTAS DO VOLUME 05 
 

Alex Mazzanti Junior  

Alisson Matutino  

Anderson Barbosa Camilo  

André Queiroz de Lucena  

André Stock Rego  

Anna Carolyna Barbosa  

Beatrís da Silva Seus  

Beatriz Viana  

Bruno Alexandre Cadete da Silva  

Carlos Roberto Alves Lima  

Clovis Brondani  

Cristiano Rodrigues Peixoto  

Daniel do Valle Pretti  

Daniel Sampaio Augusto  

Daniela Xavier Haj Mussi  

Dario de Queiroz Galvão Neto  

Débora de Sá Ribeiro Aymoré  

Débora Regina Vogt  

Diego Avendaño  

Diego Guimarães  

Diego Rodstein  

Dioclézio Faustino  

Douglas João Orben  

Fabiano Victor de Oliveira Campos  

    



Nominata de pareceristas do Volume 05 ano 2020 

364  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 363-366, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Fábio Gonzaga Gesueli  

Felipe dos Santos Almeida  

Fernando Sepe Gimbo  

Fran de Oliveira Alavina  

Francisco Renato Tavares  

Giovanni Fresu  

Guilherme Cadaval  

Guilherme Ferreira  

Guilherme Habib Santos Curi  

Gustavo Feital Monteiro  

Gustavo Oliveira Fernandes Melo  

Gustvo França  

Hilton Leal da Cruz  

Ideusa Celestino Lopes  

Irlim Corrêa Lima Júnior  

Jaderson Borges Lessa  

Jairo Dias Carvalho  

Jairo Dias Carvalho apontamentos  

João Bortolanza  

João Paulo Andrade Dias  

José André Ribeiro  

José Ricardo Barbosa  

Josette Maria Alves de Souza Monzani  

Juarez Lopes Rodrigues  

Julia Sebba Ramalho Morais  

Juliana Fischer  



Nominata de pareceristas do Volume 05 ano 2020 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 363-366, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  365 

Juliano Cordeiro da Costa Oliveira  

Karla Cristhina Soares Sousa  

Laurici Vagner Gomes  

Leandro Sousa Costa  

Letícia Lenzi  

Luciano Bisol  

Luis Gabriel Provinciatto  

Luiz Maurício Bentim da Rocha Menezes  

Luiz Philipe de Caux  

Marcela Cássia Sousa de Melo Benicio Figueiredo  

Marcela Cristina dos Santos  

Márcio Egídio Schafer  

Marcone Costa Cerqueira  

Marcos Carvalho Lopes  

Mario Tito Ferreira Moreno  

Mario Tito Ferreira Moreno  

Mateus Romanini  

Mauro Juarez  

Miguel Angelo Flach  

Mykael Morais Viana  

Neomar Sandro Mignoni  

Odair Camati  

Paula Cristiane Ito  

Pedro Galé  

Pedro Rhavel Nascimento Teixeira  

Rafael Bittencourt Santos  



Nominata de pareceristas do Volume 05 ano 2020 

366  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 363-366, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Renata Bastos  

RenataCazarini  

Rita Grassi  

RobertoDamásio  

Rodrigo Ismael Francisco Maia  

Rogério Lopes dos Santos  

Sabrina Miranda Areco  

Sarah Luna de Oliveira  

Stéfano Paschoal  

Taís Silva Pereira  

Thiago Rodrigo de Oliveira Costa  

Tobias Augusto Rosa Faria  

Valério Hillesheim  

Vital Francisco Celestino Alves  

Wagner de Avila Quevedo  

Willian Costa Filho  

Willian Ricardo dos Santos 



Sumário do volume 05 ano 2020 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 367-370, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  367 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 
 

Revista Semestral do Instituto de Filosofia (IFILO). Associado à 

Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 
 

Volume 5, Número 9 – jan./jun. – 2020 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

 Editorial............................................................................13-16 

 Equipe Editorial Primordium   

  

Artigos 

Alguns aspectos sobre a física cartesiana: do mecanicismo 

dedutivo das Regras às hipóteses e experiências dos 

Princípios..........................................................................17-56 

Lucas Guerrezi Derze Marques 

 

 Da filosofia grega ao monaquismo cristão: a direção de 

consciência sob a ótica de Michel Foucault...........................57-74 

 Igor Corrêa de Barros 

 

Debates acerca das apropriações da ética kantiana: dúvidas 

sobre o construtivismo de John Rawls...........................75-100 

 Gustavo da Encarnação Galvão França 

    



Sumário do volume 05 ano 2020 

368  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 367-370, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

As ideias abstratas em Locke como solução para o problema 

dos universais...............................................................101-126 

 Danival Lucas Da Silva 

 

Identidade, intersubjetividade e dignidade humana: reflexões 

sobre a política do reconhecimento de Charles 

Taylor............................................................................127-148 

 Fernando Danner 

 Gustavo Barbosa 

 

O Príncipe de Maquiavel: uma sátira em defesa da 

Liberdade......................................................................149-176 

 Gabriela Antoniello de Oliveira 

  

Indexadores.............................................................................................177 

Normas para submissão..................................................................179-184 

Política antiplágio............................................................................185-186 



Sumário do volume 05 ano 2020 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 367-370, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106  369 

 

 Volume 5, Número 10 – jul./dez. – 2020 

 

 

SUMÁRIO 

 

 Editorial........................................................................199-200 

 Equipe Editorial Primordium   

 

Artigos 

Os argumentos céticos de Hume contra a existência do mundo 

externo..........................................................................201-228 

Dener de Souza Borges 

 

 Da temporalidade imanente ao tempo objetivo do mundo em 

Husserl.................................................................................229-252 

 Marcelo Rosa Vieira 

 

Existência feminina como imanência: a relação entre 

liberdade, alteridade e opressão em Simone de 

Beauvoir........................................................................253-270 

 Danielli Isadora Pereira de Lima 

 

Hegel: a Ideia da Filosofia como objetivo da História 

Mundial.........................................................................271-294 

 João Gabriel Haiek Elid Nascimento 

 

Historiografia e negação do Holocausto: o caso Lipstadt vs. 

Irving............................................................................295-314 

 Wallace Guilherme Soares de Brito 

 

O que são conceitos? A natureza e a existência de entidades 

abstratas de um ponto de vista materialista..................315-332 

 Ian Salles Botti 



Sumário do volume 05 ano 2020 

370  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 5, n. 10, p. 367-370, jul./dez. 2020. e-ISSN 2526-2106 

Traduções 

 

Animais, de Jeff McMahan..........................................333-352 

 Tradutor Gustavo Henrique de Freitas Coelho 

  

 

Indexadores.............................................................................................353 

Normas para submissão..................................................................355-360 

Política antiplágio............................................................................361-362 

Nominata de pareceristas...............................................................363-366 

Sumário do volume.........................................................................367-370 

 

 

 

  


