PRIMORDIUM

ISSN Eletronico: 2526-2106

Revista de Filosofia e Estudos Classicos

PRIMORDIUM

Uberlandia

v. 4

p. 171-342

jul./dez. 2019




A revista aceita colaboragdes, reservando-se o direito de publicar ou ndo os materiais
espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estdo nas Ultimas paginas.
Os resumos em lingua estrangeira sdo de inteira responsabilidade dos autores.

Dados Internacionais de Catalogacdo na Publicacéo (CIP)
Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil.

PRIMORDIUM - Revista de Filosofia e Estudos Cléssicos, v. 4, n. 8 — jul./dez. 2019.

Universidade Federal de Uberlandia, Instituto de Filosofia, Coordenacdo do Curso de Graduagdo em

Filosofia e Programa de P6s-Graduacéo em Filosofia.

Semestral
ISSN Eletrénico: 2526-2106

1. Filosofia — Periddicos. 2. Estudos classicos — Periddicos. — Universidade Federal de Uberlandia,
Instituto de Filosofia, Coordenacdo do Curso de Graduagdo em Filosofia e Programa de Pés-Graduagéo
em Filosofia.

CDhU: 1
Biblioteca da UFU

Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus autores, ndo cabendo
qualquer responsabilidade legal sobre seu contetdo a Revista ou ao Instituto de Filosofia
da UFU.

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLANDIA
Universidade Federal de Uberlandia

Reitor: Valder Steffen Junior

Vice-reitor: Orlando César Mantese

EDUFU — Editora da Universidade Federal de Uberlandia

Direcéo: Guilherme Fromm

Av. Jodo Naves de Avila, 2121 — Campus Santa Ménica — Bloco A—1 A
Cep: 38408-144 / Uberlandia — Minas Gerais

Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria]
www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br




Expediente do Comité Editorial

Periodicidade Semestral - ISSN Eletronico: 2526-2106
Volume 4 Ndmero 8 — jul./dez. 2019

Comité Editorial Executivo

Fernando Tadeu Mondi Galine, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)
Lais Oliveira Rios, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Lilia Alves de Oliveira, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Lucas Guerrezi Derze Marques, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)
Marcos César Seneda, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Maryane Stella Pinto, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Conselho editorial

Alfredo Gatto, UniSR (Milano, Ml, Italia)

César Augusto Battisti, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil)

César Fernando Meurer, UFABC (S&o Bernardo do Campo, SP, Brasil)
Cleudio Marques Ferreira, UFG (Goias, GO, Brasil)

Clovis Brondani, UFFS (Chapecd, SC, Brasil)

Dirce Eleonora Nigro Solis, UERJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil)
Edgard Edgard Vinicius Cacho Zanette, UERR (Roraima, RR, Brasil)
Felipe dos Santos Almeida, UFPB (Jodo Pessoa, PB, Brasil)

Igor Agostini, UNISALENTO (Lecce, LE, Italia)

Laurici Vagner Gomes, UEMG (Belo horizonte, MG, Brasil)

Rafael Haddock Lobo, UFRJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil)

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 173-176, jul./dez. 2019. e-ISNN 2526-2106 173



Expediente Editorial v.4 n.8 — jul./dez. 2019

Conselho Consultivo

Ana Gabriela Colantoni, UFG (Goias, GO, Brasil)

Dirceu Fernando Ferreira, IFTM (Uberaba, MG, Brasil)

Eduardo Ferreira Chagas, UFC (Fortaleza, CE, Brasil)

Evénio Marlon Guerrezi, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil)

Fabio Amorim de Matos Junior, UFG (Goias, GO, Brasil)
Gustavo da Encarnacgéo Galvao Franga, UNAV (Pamplona, NA, Espanha)
Harley Juliano Mantovani, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil)

José Jodo Neves Barbosa Vicente, UFRB (Amargosa, BA, Brasil)
Lucas Nogueira Borges, UFU (Uberlandia, MG, Brasil)

Luis Gabriel Provinciatto, UEVORA (Evora, PAo, Portugal)
Marcelo de Mello Rangel, UFOP (Ouro Preto, MG, Brasil)
Marcio Tadeu Girotti, FATECE (Pirassununga, SP, Brasil)

Paulo Irineu Barreto Fernandes, IFTM (Uberlandia, MG, Brasil)
Priscila Rossinetti Rufinoni, UnB (Brasilia, DF, Brasil)

Thiago Rodrigo Oliveira Costa, UFRB (Amargosa, BA, Brasil)

Equipe técnica

Revisdo: Comité editorial executivo

Preparacdo da versdo eletrdnica: Gabriela Lima de Oliveira (Instituto de Fi-
losofia/UFU)

174 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 173-176, jul./dez. 2019. e-ISNN 2526-2106



Expediente Editorial v.4 n.8 — jul./dez. 2019

PRIMORDIUM — Revista de Filosofia e Estudos Classicos

Contatos: Pagina na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium

Correio Eletrénico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br
Telefone: +55 (34) 3239-4252

IFILO - Instituto de Filosofia

DIRIFILO: Prof.2 Dr.2 Georgia Cristina Amitrano
COCEFI: Prof. Dr. Fernando Martins Mendonca
UFU — Universidade Federal de Uberlandia

Reitor: Valder Steffen Junior

Vice-reitor: Orlando César Mantese
Av. Jodo Naves de Avila, 2121, Bloco 1U, Sala 1U131 Campus Santa M6-
nica Cep: 38408-144  Uberlandia — Minas Gerais — Brasil

EDUFU - Editora da Universidade Federal de Uberlandia

Direcdo: Guilherme Fromm

Av. Jodo Naves de Avila, 2121 — Campus Santa Monica — Bloco A — Sala 1
A Cep: 38408-144  Uberlandia — Minas Gerais — Brasil

Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria)

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br

“Todos o0s artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus auto-
res, ndo cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu contetido a Re-
vista ou a EDUFU”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 173-176, jul./dez. 2019. e-ISNN 2526-2106 175


https://seer.ufu.br/index.php/primordium
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br
http://www.edufu.ufu.br/
mailto:livraria@ufu.br

Expediente Editorial v.4 n.8 — jul./dez. 2019

176 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 173-176, jul./dez. 2019. e-ISNN 2526-2106



Missao e politica editorial

A Revista Primordium tem por meta principal facultar aos
pesquisadores da area de Filosofia e Estudos Classicos, nacionais e
estrangeiros, a publica¢do de trabalhos cujo tema contemple o exame de
problemas filoséficos e o estudo das civilizagbes classicas em geral,
resenhas criticas e traducGes. Com isso, visa tornar disponiveis artigos
inéditos sobre temas da Filosofia e do mundo greco-romano, promovendo a
interdisciplinaridade e o estudo académico em geral.

A Revista Primordium aceita para publicacdo trabalhos originais, nas
areas de Filosofia e de Estudos Classicos (Latim ou Grego), de autores e
autoras brasileiros(as) e estrangeiros(as), desde graduados/graduandos(as)
mestres/mestrandos(as) e doutores/doutorandos(as), que serdo destinados as
secOes de artigos, dossiés, resenhas, tradugdes e entrevistas. Os alunos cuja
formacdo for de Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos
Classicos.

A Revista Primordium somente recebe e tramita para publicacdo um
trabalho original por vez para cada um dos(as) autores(as) ou coautores(as).

Os textos enviados a revista Primordium serdo submetidos a um
Conselho Editorial que ird selecionar os textos a serem publicados por
fasciculo.

O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de
ndo aceitar os textos que ndo sigam as nossas normas de formatacdo e/ou
nossa linha editorial.

Politica de Acesso Livre

Os conteudos publicados neste periddico estdo licenciados com uma
Licengca Creative Commons Atribuicdo-NaoComercial-SemDerivagoes 4.0
Internacional (CC BY NC ND).

A Revista Primordium é um periddico cientifico institucional com pu-
blicacbes eletrbnicas com acesso online 100% aberto, livre e gratuito,

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 177-178, jul./dez. 2019. e-ISSN2526-2106 177



Missdo e politica editorial

seguindo o principio de que disponibilizar gratuitamente o conhecimento
cientifico ao publico proporciona maior democratizacdo mundial do conhe-
cimento.

Por ser um periédico de Acesso Aberto, a Revista Primordium esta
com todo o seu contetdo disponivel gratuitamente, sem qualquer custo aos
seus usuarios (leitores/autores/pesquisadores).

Nossos usuarios podem ler, fazer download, compartilhar, divulgar,
distribuir, imprimir, pesquisar, citar, vincular os links dos textos completos
dos artigos, ou usa-los para qualquer outra finalidade académico-cientifica
legal, sem solicitar permissdo prévia do editor ou do autor, desde que res-
peitada a licenca de uso do Creative Commons Creative Commons Atribui-
cado-N&oComercial-SemDerivagdes 4.0 Internacional utilizada pelo perio-
dico, que preconiza:

BY: a autoria deve ser respeitada e corretamente citada em toda e qualquer
forma de uso deste contetdo.

NC: ndo comercializar este contetido que € e sempre sera de acesso gratuito.
ND: ndo derivar, ndo plagiar e ndo adulterar este contetdo autoral.

Declaracio de Privacidade e direitos autorais

Os trabalhos publicados sdo de propriedade dos seus autores, que
poderdo dispor deles para posteriores publicacdes, sempre fazendo constar
a edicao original (titulo original, Revista Primordium, volume, n°, paginas).

Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus
autores, ndo cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteudo a
Revista ou a EDUFU.

Originalidade:

Toda contribuigdo ¢ original e inédita, ndo foi publicada e ndo esta sendo
avaliada para publicac@o por outra revista.

178 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 177-178, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



PRIMORDIUM

Revista de Filosofia e Estudos Classicos

Revista Semestral do Instituto de Filosofia (IFILO). Associada a
Coordenacdo do Curso de Graduacao em Filosofia e ao Programa de Pds-
graduacdo em Filosofia da Universidade Federal de Uberlandia (UFU).

Volume 4, Nimero 8 — jul./dez. — 2019

Artigos

SUMARIO

EItOrial......ccoveeeeeeeeeeeeeee et 183-186
Marcos César Seneda

Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de
JIEETATUTA. ..o 187-202
Wallace Dantas

Aristoteles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser
SUPTASENSIVEL....eetiiiieiieiieec e 203-226
Gabriel Reis Pires Ribeiro

A imaginacdo como  fundamento das  ciéncias
CXPETIMENLAIS. .. vveerreeereeereareereereereerearessaesssesssesseessnes 227-254
Pablo Henrique Santos Figueiredo

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 179-180, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 179



Sumério v.4 n.8 — jul./dez. 2019

As Margens do Leviatd: Soberania e Medo da Morte nas Bases
da Filosofia Politica Hobbesiana.............cccccceecervennns 255-282
Luiz Carlos S. Silva

Rousseau e o espetadculo do paradoxo..........cceeevveennennne 283-300
Mauro Sérgio Santos da Silva
Marcio Danelon

O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela
PIAXIS vttt sttt ettt 301-318
Thales Perente de Barros

Traducoes

Tradugdo dos versos 31-93 do Livro III Da obra De Rerum
Natura de Tito Lucrécio Caro.........c.coeveeeeveeecreeecreeennenn. 319-325
Tito Lucrécio Caro

Tradutor: Thales Perente de Barros

T0 o) o To (0] OSSPSR 327
NOrmas para SUDMISSAO..........cccvririririieic s 329-334
Politica antiplagio...........ccooreiiiiiriiicee e 335-336
Nominata de PareCeristas........c.ccovviveveiecieie e 337-338
SUMAKIO dO VOIUME.....cviiiiiiiecie e 339-342

180 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 179-180, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



PRIMORDIUM

Revista de Filosofia e Estudos Classicos

Semestral Journal of the Institute of Philosophy (IFILO). Associated with
the Coordination of the Graduate Course in Philosophy and the
Postgraduate Program in Philosophy at the Universidade Federal de
Uberlandia (UFU).

Volume 4, Issue 8 — Jul./Dec. — 2019

Articles

CONTENTS

EditOrial.......oocooeeeeeee e 183-186
Marcos César Seneda

Latin concise approach from a literature review............ 187-202
Wallace Dantas

Aristotle and Kant: Essay on the Presence of a Supra Sensitive
BeING....eiiiieiee e 203-226
Gabriel Reis Pires Ribeiro

The imagination as foundation of the experimental
SCICTICES .. .veueeneeeeeneeeeeteeteenteeesteeteeneeeeeneeneeneeeesmeeneenees 227-254
Pablo Henrique Santos Figueiredo

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 181-182, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 181



Contents v.4 n.8 — jul./dez. 2019

On the Banks of Leviathan: Sovereignty and Fear of Death at
the Bases of Hobbesian Political Philosophy................. 255-282
Luiz Carlos Santos da Silva

Rousseau and the paradox of thespectacle..................... 283-300
Mauro Sérgio Santos Da Silva
Marcio Danelon

Politics as an epicureansubject: reasoningregulated by
PLAXIS . veeeuereerereerereesreeeseeeseesseeesseeessreessseessseessseessseennns 301-318
Thales Perente de Barros

Translations

Verses 31-93 of Book III of De Rerum Natura, by Tito Lucrécio
GOt et e 319-325
Tito Lucrécio Caro

Translator: Thales Perente de Barros

FNABXELS......veeecee ettt ettt e sate e eaae e eree e 327
SUDMISSION TUIES......ooivviiiiiecciie ettt 329-334
ANtIiplagiarisSm POLICY ..o 335-336
NOMINAtioN OF FEFEIEES.......cccviieie e 337-338
COoNteNtS SUMMATY ......ooiiiieieieieeee e 339-342

182 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 181-182, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Editorial v. 4 n. 8 jul./dez. 2019

Marcos César Seneda”

Convidamos aos pesquisadores e pesquisadoras para a leitura de
mais um nimero da Revista Primordium, que, dando curso a sua vocacao,
nesse nimero apresenta textos de filosofia e de estudos classicos. Coroa esse
esforco, na edicdo atual, a presenca de uma tradugdo bilingue, latim-
portugués. Em seu v. 4, n. 8, jul./dez. de 2019, a Revista apresenta as
seguintes contribuigdes.

Em Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de
literatura, Wallace Dantas remonta a origem vernacular da lingua
portuguesa, perfazendo um panorama do surgimento da lingua e do seu
dominio inicial na Europa. Mostrando a consolidagdo das linguas
vernaculares, o autor retrata momentos histéricos desse processo, e
apresenta elementos da nossa lingua herdados dessa maneira e que ainda
estdo presentes nas raizes da lingua portuguesa.

Partindo da nocdo de movimento e de motor imovel, Gabriel Reis
Pires Ribeiro, em Aristoteles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser
supra sensivel, tematiza a possibilidade de se pensar um ser incondicionado
em Aristoteles. No entanto, Aristételes ndo trabalha com o conceito de
infinito, mas com a nog¢éo de algo que seria o fundamento e a origem de todo
0 movimento. Desse modo, a teologia se arrimaria na nocdo de uma
substancia incorruptivel e supra sensivel. Contrapondo o pensamento de
Aristoteles ao de Kant, o autor expbe as determinacGes do pensamento

* Editor-chefe da Revista Primordium. Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de
Campinas (UNICAMP). Professor em Universidade Federal de Uberlandia (UFU). E-mail:
mseneda@ufu.br. Lattes: http://lattes.cnpg.br/9151138206391021. ORCID:
http://orcid.org/0000-0003-1227-2866.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 183-186, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 183


mailto:mseneda@ufu.br
http://lattes.cnpq.br/9151138206391021
http://orcid.org/0000-0003-1227-2866

Marcos César Seneda

tedrico em Kant, mostrando a impossibilidade de se pensar um ser infinito
de um ponto de vista tedrico. Em consequéncia, o autor explicita 0 modo
como Kant estabelece duas regides distintas de objetos, a fenoménica e a
noumenal. A partir dessa distin¢do, o autor procura explicar o modo como
Kant constroi a especificidade do conhecimento teoldgico.

Em A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais,
Pablo Henrique Santos Figueiredo examina a nogdo de ciéncia empirica a
partir do papel que a imaginacdo desempenha na teoria de David Hume. O
autor parte das nocdes de memoria e imaginacdo, e de suas relacdes
especificas com as percepgdes da mente, ideias e impressdes. A partir da
nocdo de intensidade das percep¢fes, 0 autor procura examinar 0 modo
como opera a imaginacdo a partir de relacBes naturais e de relacGes
filosoficas. Isso forma a base para se pensar as possibilidades da ciéncia
empirica em Hume, que é reconstruida a partir das nogdes de causalidade,
habito e crenca. O autor procura entdo explicitar o modo como se formam
0S juizos através dos quais se determinam os objetos que podem ser
construidos mediante as percepcdes advindas da nossa sensibilidade. Por
meio dessa reflexdo, o autor destaca a importancia da imaginacdo na base
das ciéncias experimentais.

Retornando aos fundamentos da teoria de Hobbes, Luiz Carlos
Santos da Silva, em As margens do Leviaté: soberania e medo da morte nas
bases da Filosofia Politica Hobbesiana, procura reconstruir as bases da fisica
e da filosofia politica desse autor. A nocdo de artificio e de movimento
tornam-se, entdo, centrais para conectar o corpo politico ao corpo fisico e ao
corpo fisiol6gico, possibilitando pensar a composicdo e dissolucdo do
Estado. Em Hobbes ha, por conseguinte, uma metafisica do corpo e do
movimento, que estd na base de suas reflexdes sobre o corpo politico, e a
ele se estendem. A guerra, nesse sentido, é uma forma de destrui¢do do
Estado, enquanto o Estado Civil, construido sobre fundamentos bem
estabelecidos, é a forma de sua criacdo e preservacdo. Os individuos,
portanto, devem transferir todos os seus direitos na direcdo de um poder

184 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 183-186, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Editorial v.4 n.8 — jul./dez. 2019

soberano, que tenha como principal objetivo regular os movimentos no
interior do seu corpo artificial e livrar todos os homens da morte violenta.

De autoria de Mauro Sérgio Santos da Silva e Marcio Danelon,
Rousseau e 0 espetaculo do paradoxo traz uma importante reflexdo sobre
politica e educacdo no pensamento do filésofo genebrino. Para adentrar
nesse tema, os autores expGem o que denominam de paradoxo da liberdade,
existente no pensamento politico de Rousseau. Nesse sentido, na medida em
que é forcado a se submeter a vontade geral, o0 homem é forgosamente
destinado a ser livre. O mesmo papel que a vontade geral desempenha para
a formag&o do reto juizo do homem livre, a natureza desempenha para a boa
educagdo da crianca em todas as fases do seu desenvolvimento. Nesse
sentido, assim como a vontade geral deve poder ser exercida em harmonia
com a autonomia de cada individuo, também de igual modo a educacgéo deve
ser cultivada sem que seja rompida a relagdo originaria da crianga e do
homem com a natureza.

No altimo texto, O tema da politica no epicurismo: um raciocinio
pautado pela préxis, Thales Perente de Barros procura apresentar 0S
elementos basicos da filosofia epicurista, acentuando a distingdo entre a
atividade tetrica e a atividade pratica. Em vista disso, defende a
preeminéncia da filosofia pratica em face da filosofia tedrica. Com base na
fisica e na fisiologia de Epicuro, é aqui proposto que o materialismo do autor
possibilita pensar a liberdade humana a partir das no¢Bes de autonomia e
autodeterminacdo. Sobre essa base e em conformidade com ela é que se deve
pensar a ética e a politica, com o intuito de evitar os desejos vdos e de
satisfazer aqueles que possibilitam a vida tranquila. A amizade ocupa entdo
um papel central para evitar a corrupcao e os desejos vaos na sociedade civil,
impedindo a hierarquia e mostrando que é possivel a vida em sociedade sem
que a competicdo seja o espelho que orienta as a¢des dos homens.

Por acréscimo, esse nimero traz uma traducéo dos versos 31-93 do
Livro 111 da obra De Rerum Natura, de autoria de Tito Lucrécio Caro. Esses

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 183-186, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 185



Marcos César Seneda

versos foram vertidos por Thales Perente de Barros, e publicados em
formato bilingue pela Revista Primordium.

Renovamos a vocés, leitores e leitoras, o convite para frequentar
esses textos, que aguardam seus olhos atentos e suas reflexdes criticas!

Equipe editorial Primordium

186 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 183-186, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-52621

Abordagem concisa do Latim a partir de uma
revisao de literatura

Wallace Dantas*

Resumo: Buscamos, neste artigo, fazer uma abordagem concisa dos pontos altos
gue compdem a historicidade da lingua latina por acreditarmos que é incontestavel
o0 seu valor para a lingua portuguesa. Este artigo pretende ser apenas um trabalho de
divulgacéo acerca da historia da lingua latina desde o primeiro documento até os
estudos atuais. Acreditamos que, para a devida compreensdo de determinados
fendmenos concernentes ao latim, é necessario, a partir de suas origens, fazermos
uma ligacdo com o portugués, pois um esta atrelado ao outro e, com certeza, s
havera compreensdo daquele através de um bom e fundamentado entendimento
deste. Partindo do pressuposto de que o latim é uma lingua que ainda vive e que, de
uma maneira ou de outra, € usada pela sociedade atual, pretendemos mostrar, a
partir de uma abordagem histérica e concisa, a importancia dessa lingua para a
sociedade, mostrando os principais aspectos que constituiram, ao longo de todos
esses anos, a lingua latina que por sua vez originou o portugués. Tal abordagem esta
fundamentada, principalmente, em Bassetto (2001), Cardeira (2008), Gongalves
(2009), Illari e Basso (2009), Marinho (2009) e Viaro (1999).

Palavras-chave: Latim; Histéria Concisa; Atualidade; Revisdo de Literatura.

Latin concise approach from a literature review

Abstract: In this article, we seek to make a concise approach to the highlights that
make up the historicity of the Latin language because we believe that its value for
the Portuguese language is undeniable. In view of this, this article intends to be only
a work of dissemination about the history of the Latin language from the first
document to the current studies. We believe that, for the proper understanding of

*Mestrando em Linguagem e Ensino pela Universidade Federal de Campina Grande (UFCG).
E-mail: wallace.dantas@bol.com.br. Lattes: http:/lattes.cnpq.br/1459889103116363. ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-9716-644X.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 187


mailto:wallace.dantas@bol.com.br
http://lattes.cnpq.br/1459889103116363
https://orcid.org/0000-0002-9716-644X
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-52621
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-52621

Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de literatura

certain phenomena concerning Latin, it is necessary, from its origins, to make a
connection with Portuguese, since one is linked to the other and, certainly, there
will only be understanding of that through a good and reasoned understanding of
this. Based on the assumption that Latin is a language that still lives and that, in one
way or another, it is used by today's society, we intend to show, from a historical
and concise approach, the importance of this language for society, showing the main
aspects that constituted, throughout all these years, the Latin Language that in turn
originated Portuguese. Such an approach is based, mainly in Bassetto (2010),
Cardeira (2008), Gongalves (2009), Illari and Basso (2009), Marinho (2009) and
Viaro (1999).

Keywords: Latin; Concise History; Present; Literature Review.

Consideragdes iniciais

A beleza e o encantamento da lingua latina, dentre outros motivos
que poderiam aqui ser elencados, se ddo por ela ser o idioma que origina
todas as linguas romanicas. Vislumbrando tal assertiva, buscamos, neste
trabalho, fazer uma abordagem concisa dos pontos altos que compdem a
historicidade® dessa lingua a partir de uma revisio de literatura?.

Acreditamos que para compreendermos determinados fenémenos
concernentes ao latim devemos ir as suas origens, sempre fazendo uma
ligagdo com 0 nosso portugués, pois um esta atrelado ao outro e, com
certeza, s6 poderemos compreender aquele através de um bom e
fundamentado entendimento deste e vice-versa.

1 A “historicidade” a qual nos referimos é a mesma ja explicitada por Athayde (2014) quando
afirma que esse termo esta atrelado as a¢gdes humanas de transformagao dentro de um ponto
de vista espacial e temporal. Dialogamos com essa ideia, tendo em vista que acreditamos ser
impossivel falar da histéria do latim sem mencionarmos a acdo humana (transformacéo,
avanco, descaso e, mais atualmente — e considerando a ideia deste artigo — a valorizago
devida a lingua latina) sobre essa lingua que é cara ao nosso portugueés.

2 Principalmente, fundamentaremos nossas reflexdes a partir de autores brasileiros. Quando
necessario, mencionaremos autores estrangeiros.

188 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Wallace Dantas

N&o queremos, neste artigo, defender que, pelo suposto® desuso do
latim nos dias de hoje, essa lingua seja dificil (CORDEIRO; LEITE, 2017),
nem tampouco acreditamos que defendermos a importdncia do
conhecimento do latim para o bom uso da lingua portuguesa seja uma
falacia, como ja apontado também por Cordeiro e Leite (2017). Pensamos
gue uma revisao de literatura, a partir de autores nacionais, possa contribuir
com a evidéncia que deve ser dada a lingua latina, assim como porpor, aos
estudiosos da atualidade, uma leitura mais didatica, sejam aos estudiosos
iniciantes, como também aqueles que necessitam, numa Unica fonte, se
debrucar com as ideias de autores que tomam o latim como fonte primaria
de seus estudos.

Por fim, ndo adentraremos nos aspectos culturais da lingua latina de
forma exaustiva, mas evidenciaremos apenas 0s aspectos histéricos. No
entanto, ndo discutir neste texto os aspectos para além da cultura, do ensino
e da literatura da lingua latina, ndo significa dizer que esses ndo sejam
importantes. Alguns autores ja realizarem essa tarefa, como podemos ver
nos escritos de Fortes (2015); Fortes e Prata (2015) quanto a cultura; Cacho
(2001), Fiorin (1991), Cordeiro e Leite (2017) quanto ao ensino do latim na
educacdo bésica; Leite e Castro (2014) quanto ao ensino do latim na
universidade e por graduandos em Letras, e, de forma mais instigante, um
“Latim para o novo milénio (MINKOVA; TUNBERG, 2008). Com isso,
com vistas a atingir o objetivo que tracamos para este texto, propomos a
seguinte estrutura: no proximo ponto, mostraremos, concisamente, o latim
de suas origens a atualidade. Em seguida, temos as consideragdes finais.

O latim: das origens a atualidade

O nosso portugués nasceu do latim, que por sua vez teve como ber¢o
o centro da Roma antiga, tendo seu apogeu entre a fundagdo da propria

3 Usamos a palavra “suposto” porque, no decorrer do texto, tentaremos mostrar a importancia
do conhecimento da lingua latina e sua importancia.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 189



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de literatura

Roma, por Rdmulo em 753 a.C., até a deposi¢cdo do ultimo imperador
Rdmulo Augustulo em 476 d.C.

Alguns estudiosos (BRAGANCA JR., 2008; ILARI; BASSO, 2009;
VIARO, 1999) acreditam que o latim tenha sido falado primeiramente na
regido do Lacio por volta do século Xl a.C. (nesse momento, temos 0 que a
maioria dos pesquisadores chama de Latim Arcaico), no entanto, 0s escritos
mais antigos datam dos séculos VIl e VI a.C.

Apdbs o latim arcaico, temos um momento que corresponde ao
primeiro século a.C até os anos iniciais da Era Cristd, momento esse
denominado de latim classico que corresponde ao estilo literario da época.
“Sdo desse periodo a prosa elaborada do politico, filésofo e orador Cicero, a
poesia lirica* e a épica nacional de Virgilio, com as suas Bucoélicas e a sua
Eneida, e a lirica amorosa de Catulo, Propércio, Tibulo, Horéacio e Ovidio
[..]” (GONCALVES, 2009, p. 11-12).

E desse periodo de producdes artisticamente bem elaboradas que
extraimos o latim ensinado atualmente, posto os autores mencionados terem
tido uma preocupacio em elaborar seus escritos. E importante lembrarmos
gue concomitante a esse periodo, segundo Gongalves (2009), podemos
distinguir outro estrato que é, entdo, o latim culto que era falado pela classe
culta e dominante de Roma e que foi a base para o latim classico. A exemplo
desse periodo temos as cartas de Cicero para seu irmao e as cartas de Séneca
para sua mée. E sabido ainda que até certo tempo atras — quando o latim era
mais usado nas celebrac@es catdlicas e nas Escolas Médias — eram ensinados,
respectivamente, o latim eclesiastico ou culto e o latim liter&rio ou cléssico,
no entanto, a variedade do latim que deu origem a nossa lingua foi o latim
vulgar — ndo apenas ao portugués, mas a todas as linguas romanicas.

Ilari e Basso (2009, p. 15-16) nos dizem que o latim vulgar deve ser
entendido em uma palavra — Verniculo “Que caracteriza um modo de
aprender as linguas: o aprendizado que se da, por assimilacdo espontanea e
inconsciente, no ambiente em que as pessoas sdo criadas. A vernaculo opde-

4 Para aprofundamento do que Gogalves (2009) nessa citagdo chama de “poesia lirica” ao se
referir a Virgilio, assim como a lirica de Catulo, sugerimos a leitura do texto de Aida Costa
“A poesia lirica em Roma”.

190 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Wallace Dantas

se tudo aquilo que ¢ transmitido através da escola”. Com isso, percebemos
gue o que falamos hoje nasce desse latim, dai a necessidade de entendermos
de uma maneira mais simples e didatica nossa lingua materna. Nao devemos
ainda esquecer que o latim vulgar foi uma variante principalmente da lingua
falada que, depois das conquistas militares que culminaram em um periodo
de estabilidade para o Império Romano, passou a ser usada pela maioria dos
territorios conquistados. “Nesse periodo, acredita-se que o latim vulgar
apresentou uma relativa uniformidade em uma grande area geografica que
correspondia a boa parte da Europa ocidental” (ILARI; BASSO, 2009, p.
17). No entanto, essa unidade ndo perdurou por muito tempo, nascendo “Um
periodo de fragmentacdo provocado pelas grandes invasdes ‘barbaras’
(ILARI; BASSO, 2009, p. 17) nascendo assim, ao final do século X, um
“mosaico de falares”, tanto de grande quanto de pequeno prestigio. Para
muitos estudiosos, é nesse momento que temos o nascimento da Romania.

Romania equivale a todo o Império Romano: Roma e todas as
regides conquistadas. E importante, neste momento, fazermos uma distingéo
entre Romania Atual e Roménia Perdida. Para Marinho (2009), a primeira
corresponde as regiGes do mundo onde se falam lingua neolatina, nesse
aspecto, segundo o autor mencionado, a América do Sul nao faz parte do
Império Romano, mas esta inserida na Romania Atual, devido ao fato de
uma extensa maioria de seus habitantes falar portugués ou espanhol. A
segunda, por sua vez, corresponde a parte do Império que ndo preservou a
tradicdo da lingua latina, como é o caso da Gra-Bretanha que fala inglés,
lingua essa derivada do tronco germanico.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 191



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de literatura

Imagem 1: Mapa que mostra toda a Romania ou o Império da Roma antiga.

=

Fonte: MARINHO, 2009, p. 36.

Logo apo6s essa efervescéncia, alguns desses falares foram ganhando
certo prestigio e, a partir desse momento, foram se transformando nas
linguas roménicas que conhecemos atualmente: o romeno, o italiano, o
sardo, 0 reto-romanico, o occitano, o francés, o cataldo, o espanhol, o galego
€ 0 portugués.

Tais linguas foram surgindo de acordo com as regibes dialetais do
Império Romano, a saber: Romania Oriental e Romania Ocidental. Essa
distincdo entre as duas regides aconteceu a partir da Isoglossa Spezia-
Rimini, uma espécie de linha imaginaria existente entre as duas cidades
italianas que a nomeiam. Diante disso, tudo o que estava localizado ao norte
e a oeste dessa isoglossa pertencia a Romania Ocidental, e 0 que
correspondia ao sul e ao leste dizia respeito a Romania Oriental. Visto isso
0 portugués, o galego, o espanhol, o cataldo, o francés, o franco-provencal,
0 rético e as linguas do norte da Italia eram da Romania Ocidental. J& o
romeno, o dalmatico e as linguas do centro e do sul da Italia (inclusive o
toscano, que, na realidade, € o italiano propriamente dito) diziam respeito a
Roménia Oriental.

192 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Wallace Dantas

Voltando ao latim vulgar, faz-se necessaria uma discussdo no
tocante aos estudos mais atuais sobre o assunto. Marinho (2009), citando
Mello (1951), Cunha (1975), Auerbach (1972), Lausberg (1974), Camara Jr
(1979), nos mostra que o latim Vulgar foi falado por todas as camadas da
sociedade naquela época, ndo se restringindo, portanto, as camadas menos
favorecidas da sociedade. Ele nos diz ainda que o latim vulgar é atribuido ao
povo romano e romanizado, ou seja, a todos os habitantes do Império, ndo
fazendo uma distingdo se o cidaddo é ou ndo culto/letrado. Para provar sua
assertiva, Marinho (2009) cita Mello (1951, p. 99-100) inicialmente.
Vejamos a citagio:

Cumpre também ressaltar que esse latim de que as
linguas romanicas sdo continuagdes historicas tem
um aspecto bastante diverso daquela lingua polida e
requintada, que se deveria aprender nos ginasios e
colégios, aquela lingua de Cicero, Virgilio, Horacio,
Catulo, etc. O latim ponto de partida dos idiomas
romanicos é o latim vulgar, ou, por melhor nome, o
latim coloquial, isto é, a lingua viva entre o povo
romano e povos romanizados, lingua instrumento de
comunicacdo diéaria, com finalidades préticas e
imediatas.

Por sua vez, e a partir de toda a exposicdo feita em seu texto,
embasado nos autores ja citados, Marinho (2009) ainda nos diz que

Portanto, o latim literrio era, na verdade, o ideal
linguistico, expressao da lingua latina que aparecia
na literatura de grandes autores, como Cicero ou
Virgilio. Seria a lingua gramatical, que, com efeito,
ndo é falada por ninguém. A realidade linguistica é a
fala, com suas variagdes diatdpicas, diastraticas e, até
mesmo, diafasicas (MARINHO, 2009, p. 41).

Para comprovar sua tese, Marinho (2009, p. 41) também nos traz
uma demonstracao das variagdes mencionadas na cita¢do acima. Vejamos:

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 193



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de literatura

Quadro 1: Variacdes do Latim conforme Marinho (2009)

Modalidades Variedades
Diatdpica Diastréatica Diafésica

Sermo literarius Todos os registros
Sermo vulgaris| Sermo urbanus Sermo  urbanus | Todos 0s registros

(latim vulgar) Sermo plebeius
Sermo provincialis | Sermo urbanus| Todos os registros

Sermo plebeius
Sermo rusticus | Sermo plebeius Todos os registros

Temos as modalidades escrita e falada. Ambas
podem ser realizadas em todos 0s registros
linguisticos. A escrita, sermo literarius, por ser um
ideal, obviamente ndo possui variedades em nivel
diatopico ou diastratico. No sermo vulgaris, latim
vulgar, ocorre o contrario, uma vez que a variagao
inerente a essa modalidade. Na esfera diatdpica, o
sermo urbanus representa o centro do Império. Ja o
sermo provincialis, como 0 nome sugere, se refere as
provincias, espagos distantes de Roma. Por fim, o
sermo rusticus reproduz a fala do interior, tanto de
Roma, quanto das provincias. Diastraticamente,
vemos uma divisao bipartida em sermo urbanus e
sermo plebeius, que aludem respectivamente aos
falares mais e menos culto. O interior, habitado por
muitos camponeses e pessoas iletradas, apresentava
somente 0 sermo plebeius.

Dessa forma, o habitante culto de Roma, como
Cicero, ndo falava latim literdrio. Sua lingua, na
verdade, era o latim vulgar (sermo vulgaris), urbanus
(geograficamente) e urbanus (socialmente). Um
plebeu romano falava latim vulgar urbanus
(geograficamente) e plebeius (socialmente). Um
cidaddo culto do norte da Africa, Santo Agostinho
por exemplo, falava latim wvulgar provincialis
(geograficamente) e  urbanus  (socialmente)
(MARINHO, 2009, p. 42).

194 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106




Wallace Dantas

A luz de todo o exposto, podemos concluir que “O latim vulgar foi
a modalidade falada de nossa protolingua, realizada por todas as pessoas (de
qualquer classe social) do vasto Império Romano em todas as épocas da
latinidade” (MARINHO, 2009, p. 42).

Percebemos, entdo, que o latim se desenvolve de maneira
assombrosa. Tal avanco pode ser visto a partir do primeiro documento
escrito, a Fibula de Preneste ou Fibula Praenestina, do século VII a. C.,
passando pelos escritores — considerando o latim literario — e através de
documentos que retratam a documentagdo de falares vulgares, tais como o
Appendix Probi que é um dos documentos mais importantes para o estudo
do latim vulgar de que se tem conhecimento (CARDEIRA, 2006).

A Fibula de Preneste consiste em um broche, uma fivela em ouro,
de aproximadamente 11,7cm de cumprimento. Como ja mencionado, tal
objeto data do século VIl a. C. e traz uma mensagem gravada no seu corpo.
Tal mensagem, em latim, é transcrita a seguir:

Imagem 2

2] S AV ANV0 XA BT3B 0 DM S ol AVIA

Fonte: http://hortushesperidum.blogspot.com/2016/12/fibula-de-praeneste-la-
inscripcion.html. Acesso em: marco de 2020.

Para 0 nosso entendimento quanto a leitura, transcrevemos
invertidamente: MANIOS MED FHE FHAKED NUMASIOI.

Em latim classico, vamos ter a seguinte escrita: MANIUS ME FECIT
NUMASIO.

Em portugués, por sua vez, temos: MANIUS ME FEZ PARA
NUMASIO.

Quanto ao Appendix Probi, o que sabemos é que se trata de um
escrito andnimo, constituido de 227 verbetes, talvez do século Il a.C., que
diz respeito a uma lista de formas “X non Y” que funcionava como uma
espécie de conjunto de regras, dizendo como as pessoas deveriam falar e
escrever, ou seja, ao invés de usarem “X” deveriam usar “Y”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 195


http://hortushesperidum.blogspot.com/2016/12/fibula-de-praeneste-la-inscripcion.html
http://hortushesperidum.blogspot.com/2016/12/fibula-de-praeneste-la-inscripcion.html

Abordagem concisa do Latim a partir de uma reviséo de literatura

Imagem 3

. .‘-.- . »,r' et

Fonte: extraida do blog pessoal da Prof® Dré Licia Deborah — Doutora em Lingua
Portuguesa pela Universidade Estadual do Rio de Janeiro. Disponivel em:
http://luciadeborah.blogspot.com/2011/03/appendix-probi-para-alunos-de-

filologia.html.

Vemos que a lingua latina, em todo o percurso aqui mostrado, se
desenvolveu como qualquer outra lingua deixando tracos bastante
peculiares. Atualmente, por exemplo, o latim é essencialmente trabalhado a
partir dos autores literarios e, quando necessario, sdo0 mencionados 0s casos
do latim vulgar visando um entendimento de determinadas palavras da
lingua portuguesa.

Quanto ao latim literario (ndo poderiamos deixar de menciona-los
dada a importéncia que a ele € concedida) temos, no latim arcaico, o0s
testemunhos de: Livio, Andronico, Névio, Enio, Catdo, as comédias de
Plauto e Teréncio. César, Cicero, Ovidio, Horério Virgilio e Catulo
compBem a fase cléassica da Literatura Latina. No Latim Pés-Classico vem a
narrativa de Apuleio, Pérsio, Juvenal, Marcial, Vitravio, Tacito, Petronio,
Plinio, Séneca e autores cristdos, como Amiano, Marcelino, Lactanio,
Aus6nio, Santo Agostinho, Carisio, Santo Ambrdésio, e, na Vulgata —

196 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106


http://luciadeborah.blogspot.com/2011/03/appendix-probi-para-alunos-de-%20filologia.html
http://luciadeborah.blogspot.com/2011/03/appendix-probi-para-alunos-de-%20filologia.html

Wallace Dantas

traducdo latina da Biblia, temos S&o Jerénimo, cujo estilo fundamenta toda
a ldade Meédia. Diante disso, desde Varrdo, a Lingua latina sofre

normatizacdo que é reforgada por Quintiliano, Donato,

Conséncio, Pompeio, Sidénio Apolinario (VIARO, 1999).

Como ¢é perceptivel, o latim literdrio corresponde a modalidade
escrita. Visando a um entendimento didatico, Marinho (2009, p. 43) nos traz
um quadro que periodiza a escrita latina. Quadro esse apresentado,
primeiramente por Faria (1970) como deixa claro o autor. Lembrando que
para cada estdgio da lingua nos deparamos com o periodo, com as
caracteristicas e com os escritores. Vamos ao quadro:

Quadro 2: Periodos da escrita da lingua latina

Macrobio,

ESTAGIOS DO CARACTERISTICA ESCRITORES
LATIM
Pré-historico Sem documentagao.
Xla.C.aVlla.C.

Proto-histérico
VIl a.C.a240a.C.

Marca o surgimento do primeiro documento: a
Fibula de Preneste (séc. VIl a.C.). Outros
documentos:  Lei das Doze Téabuas (séc. V
a.C.

origem do Direito Romano) e Scipionum Elogia
(séc. Il a.C.:inscricdes funerdrias)

Arcaico
240 a.C. a 81
a.C.

Aparecem os primeiros textos literarios, porém a
linguagem ndo é tdo rebuscada quanto a do
periodo classico. Alguns poemas gregos foram
traduzidos ao latim.

Livio Andrénico, Enio,
Névio, Lucilio, Plauto,
Teréncio e Catdo

Classico 81

Periodo de perfei¢do na prosa e na poesia.

Cicero, César, Salustio,

a.C.al7d.C. Lucrécio, Catulo,
Virgilio, Horécio,
Ovidio, Tito Livio e C.
Galo.

Pdés-classico Existem ainda grandes obras literarias, mas sem a | Fedro, Séneca, Lucano,

17 d.C. a V pureza nem a perfeicdo cldssica. Muitos| Marcial, Juvenal,

d.C. escritores ndo sdo originarios da Italia. Tacito, Plinio (o Jovem

e 0 Velho), Quintiliano
e Petrdnio.

Fonte: Marinho (2009), a partir de Faria (1970).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106

197




Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de literatura

E na Idade Média que o latim adquire o status de Lingua Universal
(VIARO, 1999, p. 8): 1) as leis francesas séo escritas em latim até o século
XVI; 2) as autoridades escrevem tudo em latim, como, por exemplo, as
etimologias de Isidoro de Sevilha; 3) os tratados de Boécio; 4) os livros de
medicina, como os de Marcelo Empirico e Obribasio; 5) a culinaria de
Apicio; 6) a medicina veterinaria de Vegeto Renato; 7) e, acima de tudo, 0s
religiosos, através da Biblia.

Para Braganga Jr. (2008, p. 79), latim medieval pode ser definido
como

Modalidade linglistica portadora da cultura crista e
greco-latina, que se desenvolveu a partir do chamado
latim wvulgar, assimilando, contudo, no ambiente
cultural da vida eclesiastica, as licdes dos mestres da
Antiguidade Classica.

No Renascimento, 0 modelo seguido para a sintaxe e para o estilo
do desenvolvimento das linguas modernas foi o latim, assim, como também
0 esquema gramatical sobre o qual sdo descritas. E nesse periodo da
Renascenga que temos o que podemos chamar aqui de “Vestigios do latim
tardio” (GONCALVES, 2009), posto que os modelos do latim classico
perpassaram todo um vasto periodo de séculos, sendo seguido ou imitado na
época do Renascimento, 0 que para alguns autores é chamado de latim pos-
classico (MARINHO, 2009 e VIARO, 1999 — ver tabela anterior).
Evidentemente ndo temos aqui o latim classico na sua igualdade, mas uma
tentativa de preservagdo dos modelos latinos, mesmo em momentos de
criagdo de dialetos diversos, que, em sua maioria, se afastavam mais e mais
do latim. Alguns exemplos que podemos mostrar desde a Epoca Medieval
até momentos posteriores ao Renascimento sdo: a tradugdo latina dos textos
biblicos, a Vulgata, de Séo Jer6nimo dos fins do século 1V, os documentos
portugueses da administracdo e legislacdo datados do século Xl, a
monografia de Karl Max sobre a filosofia do grego Epicuro que foi toda
escrita em Latim (GONCALVES, 2009).

198 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Wallace Dantas

Na atualidade, porém, além das missas, temos as descri¢cGes da
Zoologia e da Botanica que sdo todas em Latim. Na area juridica, por
exemplo, temos as seguintes expressdes: habeas corpus, alibi, data venia.
Fora do contexto juridico, quem nunca

Mandou um curriculum vitae? Quem nunca ouviu
falar de renda per capita? Ou pensou em fazer uma
pos-graduacdo lato sensu? Ou ouviu que alguém é
doutor honoris causa? Quem nunca fez um P.S. ao
fim de uma carta? Ora, isso também é latim: post
scriptum. Essa antiga lingua de Roma estd nas
tecnologias mais modernas, esta na fecundagéo in
vitro, nas invencBes mais recentes: estd, por
exemplo, no fax (abreviagdo de fac simile, que
significa “faca de maneira semelhante”, ndo ¢ isso
que faz o fax?). Mesmo muitas palavras importadas
do inglés remontam ao latim: na Informatica usa-se
o verbo deletar, do inglés to delete, que vem, por sua
vez, do verbo deleo em latim, que significa
“destruir”. De tdo entranhado na nossa lingua, o
latim até se confunde com ela: idem é latim, a
expressdo grosso modo também (por isso, € errado
dizer “a grosso modo”), o supra summum, O et
caetera, até a expressao vulgo, quando dizemos José
Carlos vulgo Zeca. E ha muito, muito mais:
expressdes como a priori, alter ego, causa mortis, ex
libris, exempli gratia, Homo sapiens, in continenti,
in loco, ipsis litteris, lapsus linguae, modus vivendi,
mutatis mutandis, pari passu, persona non grata, ad
hoc, sine qua non, scilicet, sic, status quo, carpe
diem, sui generis, ab imo pectore, tabula rasa, vade
mecum, vade retro, Aedes aegypti, s6 para citar as
mais comuns, ddo um sabor todo especial a redacdo
de um texto e- por que ndo? — a fala, sem falar de
provérbios como alea jacta est, cogito ergo sum,
mens sana in corpore sano (VIARO, 1999, p. 3).

Percebemos, portanto, que além de uma historicidade singular, o
latim é essencial para que venhamos compreender 0 nosso idioma, além, é
claro, de servir como auxilio adequado para aprimoramento de nossa visao

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 199



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de literatura

de mundo, ampliando nosso modo de pensar, ha nossa vivéncia etc.
Concordamos com Viaro (1999) quando diz que

Aquele que entende bem a mensagem que o latim passa
em seus textos se questionara melhor e vera que antes
de nossos valores, havia outros, muito distintos, mas
perfeitamente coerentes, que merecem nossa admiracao
e respeito. Longe de ser retrégrado, o estudo do latim
associado ao estudo da vida social em Roma nos faz
vislumbrar quanta coisa mudou e quanta coisa ainda
continua surpreendentemente do mesmo jeito que era,
muitas vezes, apenas com 0s nomes trocados (1999, p.

8-9).

Palavras finais

Como falado no inicio do texto que o leitor tem em méaos, 0 N0sso
objetivo principal foi trazer a luz uma abordagem concisa, a0 mesmo
tempo pertinente, no que concerne aos estudos da lingua latina. Trocando
em miudos, certamente informagdes que para o ponto de vista do leitor sdo
importantes podem ter sido aqui omitidas, mas acreditamos que chegamos
ao objetivo proposto, a partir de uma revisao de literatura.

Ficou claro que ndo existe uma forma que dissocie o latim do
portugués, posto aquele ser o criador deste. E, deu ainda para perceber que
0 estudo atual do nosso portugués exige um minimo de conhecimento
latino, haja vista, por exemplo, os radicais gregos e latinos que sdo estudos
no decorrer de nossa escolaridade, seja em nivel de fundamental quanto de
médio, principalmente.

Que, cada vez mais, possamos dar ao Latim seu devido valor!

E, encerramos com o discurso do Professor Eduardo Viaro da USP
quando diz que

N&o ¢é dificil concluir que a importancia da lingua
latina hoje ndo diminuiu em nada ao longo dos
tempos. Ela continua sendo o cerne de nosso idioma
e a principal chave para a compreensdo dele. Sem a

200 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Wallace Dantas

base latina chegaremos a conclusdo de que o
portugués é uma lingua com muito pouca
produtividade do ponto de vista das raizes, 0 que nao
é verdade (VIARO, 1999, p. 10).

Referéncias

ATHAYDE, Milton. Historicidade. Laboreal, v. 10, n. 1, p. 98-100, 2014. DOI:
https://doi.org/10.15667/laborealx0114ma.

AUERBACH, Erich. Introducdo aos Estudos Literarios. 2. ed. Sdo Paulo: Cultrix,
1972.

BASSETTO, Bruno Fregni. Elementos de filologia roméanica. Sdo Paulo: EDUSP,
2001.

BRAGANCA JUNIOR, Alvaro Alfredo. Marcas do latim medieval na
Peregrinatio Aetheriae — Alguns comentarios. Principia, Rio de Janeiro, v. 17, n.
1, p. 77-86, 2008.

CACHO, Joaquin Fernandéz. Did&ctica del latin. Zaragoza: Instituto de Ciencias
de la Educacion, 2001.

CARDEIRA, Esperanca. O essencial sobre a Historia do Portugués. Lishoa:
Caminho, 2006.

CORDEIRO, lana Lima; LEITE, Leni Ribeiro. O latim como ferramente de
expansao do vocabulario do portugués. Codex, Rio de Janeiro, v. 5, n. 2, p. 29-48,
2017. DOI: http://dx.doi.org/10.25187/codex.v5i2.12077.

COSTA, Aida. A poesia lirica em Roma. Revista de Histdria, Sao Paulo, v. 13, n.
27, p. 49-71, 1956. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.v13i27p49-71.

FARIA, Ernesto. Fonética Historica do Latim. 2. ed. Rio de Janeiro: Académica,
1970.

FIORIN, José Luiz. Letras classicas no 2° grau: competéncia textual e intertextual.
In: I CONGRESSO NACIONAL DE ESTUDOS CLASSICOS. MITO,
RELIGIAO E SOCIEDADE. Anais... Sdo Paulo: SBEC, 1991. p. 514-519.

FORTES, Fabio. Latim e linguistica: concepc¢des de linguagem e ensino. In:
FORTES, Fabio; PRATA, Patricia (Orgs.). O latim hoje: reflex6es sobre cultura
classica e ensino. Campinas: Mercado de Letras, 2015. p. 119-130.

FORTES, Fébio; PRATA, Patricia. A sobrevivéncia do latim. In: FORTES, Fébio;
PRATA, Patricia (Orgs.). O latim hoje: reflexfes sobre cultura classica e ensino.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 201


https://doi.org/10.15667/laborealx0114ma
http://dx.doi.org/10.25187/codex.v5i2.12077
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.v13i27p49-71

Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de literatura

Campinas: Mercado de Letras, 2015. p. 23-39.
GONCALVES, Rodrigo Tadeu. Lingua Latina. Curitiba: IESDE, 2009.

ILARI, Rodolfo; BASSO, Renato. O Portugués da gente: a lingua que falamos, a
lingua que estudamos. 2. ed. Séo Paulo: Contexto, 2009.

LEITE, Leni Ribeiro; CASTRO, Mariha Barbosa. O ensino de lingua latina na
Universidade brasileira e sua contribuicéo para a formagdo do graduando em
Letras. Organon, Porto Alegra, v. 29, n. 56, p. 223-244, 2014. DOI:
https://doi.org/10.22456/2238-8915.43622. Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/index.php/%20organon/article/view/43622. Acesso em: 15
mai. 2020.

MARINHO, Marco Antdnio Ferreira. Do latim ao portugués: percurso histérico
dos sufixos —dor e —nte. 2009. 212 f. 212 p. Tese (Doutorado em Letras
Vernaculas) — Programa de Pds-Graduacéo em Letras Vernaculas da Universidade
Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 20009.

MELLO, Gladstone C. de. Iniciagéo a Filologia Portuguesa. 3. ed. Rio de
Janeiro: Académica, 1951.

MINKOVA, Milena; TUNBERG, Terence. Latin for the new millenium.
Mundelein: BolchazyCarducci, 2008.

VIARO, Mério Eduardo. A importancia do latim na atualidade. Revista de
ciéncias humanas e sociais, Séo Paulo, v. 1, n. 1, p. 7-12, 1999.

Data de registro: 24/12/2019
Data de aceite: 05/05/2020

202 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.22456/2238-8915.43622
https://seer.ufrgs.br/index.php/%20organon/article/view/43622

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-51591

Aristoteles e Kant: ensaio sobre a existéncia de
um Ser suprassensivel

Gabriel Reis Pires Ribeiro*

Resumo: O presente artigo faz uma anélise acerca da possibilidade da existéncia
de um Ser suprassensivel, pautado nos pensamentos de Aristdteles e Kant, o que
nos proporcionara, ao final, um paralelo entre o que foi exposto por ambos. Com
relacdo ao primeiro, tem-se que Aristételes tera como argumento o Movente
Imével, ao passo que Kant se pauta em produzir conhecimento dotado de
cientificidade, e, portanto, a partir do mundo fenomenal, de modo que ele terd
certa objecéo ao argumento aristotélico.

Palavras-chave: Aristételes; Kant; Movente Imoével; Mundo Fenomenal; Ser
Supra Sensivel.

Avristotle and Kant: Essay on the Presence of a Supra Sensitive Being

Abstract: This article analyzes the possibility of the existence of a supra sensible
Being, based on the thoughts of Aristotle and Kant, which will provide us, in the
end, with a parallel between what was exposed by both. In relation to the first,
Aristotle has as argument the Immovable Moving, whereas Kant is based on
producing knowledge endowed with scientificity, and, therefore, from the
phenomenal world. Based on that he will have some objection to the Aristotelian
argument.

Keywords: Aristotle; Kant; Immovable Moving; Phenomenal World; Supra
Sensible Being.

* Mestrando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlandia (UFU). E-mail:
gabrielrpr@yahoo.com.br.  Lattes:  http:/lattes.cnpq.br/1600901882483206. ORCID:
https://orcid.org/0009-0004-0218-2722.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 203


mailto:gabrielrpr@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/1600901882483206
https://orcid.org/0009-0004-0218-2722
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-51591
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-51591

Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

Introducéo

O presente artigo se propGe a analisar algo que é objeto de muitas
indagacdes para a mente humana, a saber, a existéncia de um Ser divino. E
uma davida mais do que comum e muito bem distribuida a todos nds,
humanos, nos depararmos com o questionamento sobre “de onde
viemos?”, de modo que nossa razdo se empreende a demonstrar respostas
para uma questdo tdo intrigante quanto esta.

Posto isso, com o objetivo de produzirmos uma boa investigacdo
filoséfica, fizemos uso do argumento aristotélico, cujo objetivo é
demonstrar a existéncia de um ser divino a partir de argumentos racionais
gue se encaixassem dentro do que fora proposto pelo fil6sofo.

De outro lado, com espeque na filosofia kantiana, procuramos
demonstrar que a razdo humana tende a nos levar a respostas cujos
caminhos estdo além de sua capacidade. Assim, a partir da teoria do
conhecimento proposta por Kant foi elaborada uma analise sobre a
possibilidade de se conhecer ou ndo um ente divino, tendo por base sua
obra Critica da Razdo Pura, bem como foi realizado um paralelo com o
argumento aristotélico.

Do Movente Imovel e seu cunho teoldgico

Aristételes em sua obra procura ndo sé demonstrar a existéncia de
um ser supra sensivel enquanto componente teoldgico, mas também busca
expor um componente cosmolégico, bem como um componente
ontolégico. Contudo, é inegavel o peso do componente teoldgico no ser
supra sensivel pensado por Aristoteles, conforme sera demonstrado na
argumentacdo do presente artigo.

O que o filésofo se propde a fazer, a nosso ver, é ir além do mero
componente teoldgico, visto que ele ndo busca explicar simplesmente a
existéncia de um ser supra sensivel apenas com a justificativa teologica,
mas, antes disso, ele procura fundamentar e conferir ordenamento a

204 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

concepcdo de mundo de sua época, na qual o0 mundo existente ndo foi
gerado, mas, ao contrario, goza de eternidade. Logo, Aristételes une, de
certo modo, teologia e cosmologia através da explicagdo dada a partir da
existéncia do ser supra sensivel. Neste sentido, Otfried Hoffe argumenta:
“Em sua teologia, Aristételes ndo reflete sobre um além, ao qual a nossa
existéncia de aquém deve o seu sentido, mas sobre a explicabilidade deste
mundo” (HOFFE, 2008, p. 129).

Assim sendo, percebe-se a existéncia de um componente teolégico
no ser supra sensivel de Aristételes em conjunto com a cosmologia e a
ontologia, de modo a conferir justificativa e ordenamento a concepcéo de
mundo do filésofo, de modo que o componente teoldgico ndo se encontra
isolado na fundamentagdo de mundo do Estagirita. Neste interim, Hoffe
discorre mais uma vez acerca do Livro Lambda da Metafisica:

No Livro, na verdade ndo se trata de teologia, mas de
ontologia, de filosofia da natureza e de cosmologia. A
teologia, embora constitua uma parte imprescindivel,
mantém um significado subsidiario para a ontologia e
a cosmologia (HOFFE, 2008, p. 140).

No capitulo 1 do Livro A (décimo-segundo) da Metafisica,
Aristoteles expde os trés tipos de substancias que existem no mundo, a
saber:

Uma é a substancia sensivel, que se distingue em (a)
eterna e (b) corruptivel (e esta é a substancia que
todos admitem: por exemplo as plantas e 0s animais;
desta €& necessario compreender quais Sd0 0S
elementos constitutivos, quer eles se reduzam a um
s0, quer sejam muitos). (c) A outra substancia é
imovel (ARISTOTELES, 2005, v.11, 10692, p. 543).!

1 Neste trabalho foi utilizada a edigéo brasileira da editora Loyola da obra Metafisica de
Aristoteles, cuja traducdo do texto em grego foi realizada por Giovanni Reale, e cuja
tradugdo para o portugués é da autoria de Marcelo Perine. Além disso, acrescentamos ao
aparato de citagdo a paginacdo da edicdo Bekker.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 205



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

A substéncia sensivel se divide em: a) eterna, e b) corruptivel. A
primeira é sensivel na medida em que diz respeito aos astros, isto é, aos
planetas, as coisas supra lunares, as quais, apesar de serem compostas de
matéria, sdo também eternas na medida em que sdo incorruptiveis, isto é,
ndo alteram seus predicados, posto serem compostas por éter, elemento
este que difere dos quatro outros elementos justamente pelo seu carater
simples e ndo corruptivel, conforme serd explicitado mais adiante. Ja a
substancia sensivel corruptivel diz respeito as coisas sub lunares, isto é, a
tudo aquilo que se encontra na Terra, plantas e animais, as quais por ndo
serem incorruptiveis estdo sujeitas & mudanca de seus predicados, ou seja,
estdo a guisa do devir. Por fim, tem-se a substancia imovel. Esta substancia
é imovel por necessidade, pois s6 assim pode ser causa de movimento,
visto que s6 o0 imovel causa 0 mével. Ela também é eterna, pois s6 0 que é
eterno pode causar algo eterno, o que demonstra uma simetria entre causa
e causado, tendo por base uma relacdo de causalidade. E, por fim, esta
substancia serd aquilo cuja denominacdo pelo filésofo é Primeiro Motor
Imével, também conhecido como ser supra sensivel, sendo por tais
caracteres objeto da Metafisica por exceléncia.

No capitulo 6 do Livro Lamba (décimo-segundo) da Metafisica,
Avristételes inicia seu discurso expondo a necessidade da eternidade e
incorruptibilidade de uma substancia supra sensivel para que esta seja
principio e explicacdo para a eternidade do movimento e do tempo. Dessa
forma, sendo essa substancia eterna, Aristdteles consegue conferir sentido
e organizacdo para sua concep¢do de mundo, pois, conforme exposto
acima, esta é composta ndo apenas de uma teologia, mas relne igualmente
um componente ontolégico e outro cosmoldgico, fundindo-os em um
Unico argumento. Assim sendo, é relevante expormos a explanacdo do
Estagirita, cujo argumento é o seguinte:

Dissemos acima que as substancias sdo trés, duas
fisicas e uma imdvel. Pois bem, devemos falar agora
desta e devemos demonstrar que necessariamente
existe uma substancia eterna e imével. As substancias,
de fato, tém prioridade relativamente a todos os outros

206 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

modos de ser, e se todas fossem corruptiveis, entdo
tudo o que existe seria corruptivel. Mas é impossivel
que 0 movimento se gere e se corrompa, porque ele
sempre foi, e também ndo é possivel que se gere e se
corrompa o tempo, porque ndo poderia haver o antes e
o depois se ndo existisse 0 tempo (ARISTOTELES,
2005, v.I1, 1071b, p. 557-559).

Assim sendo, tendo em vista a eternidade e incorruptibilidade do
tempo e do movimento, o principio que o0s causa, isto é, a substancia que
0s causa, também deve possuir essas caracteristicas, de modo que pode-se
falar em uma simetria entre causa e efeito, pois s6 algo que é eterno pode
causar algo eterno, ndo se falando, portanto, que algo efémero possa causar
algo eterno. Existe, outrossim, uma espécie de hierarquia entre aquele que
causa e aquilo que é causado. Nesse ponto, cabe ressaltar a argumentacao
utilizada para justificar a eternidade do tempo, a qual foi exposta na Gltima
citacdo do texto aristotélico, em que o Estagirita atesta a eternidade do
tempo dizendo que “antes” e “depois” do tempo s6 existe “o tempo”, de
modo que ele é impassivel de criacdo e de corruptibilidade, sé podendo,
portanto, ser eterno. Assim, o tempo sempre “foi”, ou seja, sempre existiu,
sem sofrer nenhuma geracdo ou corrupcdo. Neste sentido, Giovanni Reale
argumenta:

O tempo nao foi gerado nem se corrompera; na
realidade, antes da geracdo do tempo, deveria ter
existido um “antes e posteriormente a destruigdo do
tempo deveria ter havido um “depois”. Ora “antes” e
“depois” sdo apenas tempo. Por outras palavras, pelas
razdes ja analisadas, sempre ha tempo antes ou depois
de qualquer comeco ou fim suposto do tempo;
portanto, o tempo é eterno (REALE, 2001, p. 52-53).

Ja no tocante a eternidade do movimento, o fildsofo atesta a
impossibilidade de geragéo e corrupcdo do movimento, tendo em vista que
ele sempre foi, isto é, sempre existiu. Neste ponto, em sua obra de
comentarios a Metafisica de Aristoteles, Giovanni Reale discorre acerca da
eternidade do movimento do seguinte modo:

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 207



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

Do movimento ndo pode haver geracao: de fato, ndo é
possivel encontrar um comeco absolutamente
primeiro do movimento; é possivel demonstrar a
existéncia de um movimento anterior relativamente a
qualquer movimento que se suponha como primeiro.
Analogamente, ndo é possivel pensar uma destruicao
do movimento. Relativamente a qualquer movimento
suposto ultimo, é possivel demonstrar um movimento
(REALE, 2005, v.IlI, p. 606-607).

Ora, conforme exposto, 0 comentador ndo so explicita a eternidade
do movimento alegada pelo Estagirita, como também demonstra o perigo
que temos de incorrer em uma espécie de “metafisica natural”, isto ¢, de
retrocedermos ad infinitum em busca do principio primeiro de todo o
movimento, ou seja, uma zetética ao infinito em busca da causa do
movimento. Assim sendo, para que ndo haja tal processo de retrocesso
natural em busca da causa primeira do movimento, perigo este no qual
todos certamente incorremos, Aristoteles nos conduz a um principio que
ndo é movido com vistas a explicar a causa do movimento. Pois ao
chegarmos a tal principio, ndo seria mais necessario retrocedermos na
investigacdo do movimento deste, visto que ele ndo é movido, mas, ao
contrario, é causa de movimento para tudo o mais. Em seu Ensaio
Introdutério acerca da Metafisica de Aristoteles, Giovanni Reale faz o
seguinte comentario:

Em suma, para explicar todo movimento & preciso
submeté-lo a um principio por si ndo ulteriormente
movido, pelo menos relativamente aquilo que ele
move. De fato, seria impensavel ir de movente em
movente ao infinito, porque um processo ao infinito é
sempre impensavel nestes casos. Ora, se é assim, nao
s6 devem existir principios ou  moventes
relativamente moéveis, dos quais dependem o0s
movimentos individuais, mas — e a fortiori — deve
existir um Principio absolutamente primeiro e
absolutamente imovel, do qual depende o movimento
de todo o universo (REALE, 2005, v.1, p. 113).

208 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

Assim, conforme exposto pela analise de Reale, o principio de
movimento de todas as coisas tem de ser, necessariamente, imdvel, para
gue ndo incorramos em uma busca inveterada ao infinito a procura do
principio do movimento, caso este principio ndo fosse imdvel. Além desse
caractere é também imputado ao Primeiro Motor Imével a qualidade de ser
em ato, e ndo em poténcia. De fato, se ele fosse em poténcia, poderia ndo
vir a ser em ato, e, assim sendo, poderia ndo ter movimento, fato este que
ndo é congruente com a eternidade do movimento, pois se ele sempre &,
isto €, sempre existiu, ele ndo pode, portanto, incorrer no risco de ndo vir a
ser. Neste sentido, Arist6teles argumenta no texto da Metafisica:

Também ndo basta que ela seja em ato, se sua
substancia implica poténcia: de fato, nesse caso,
poderia ndo haver o movimento eterno, porque é
possivel que o que é em poténcia ndo passe ao ato.
Portanto, é necessario que haja um Principio, cuja
substancia seja o proprio ato (ARISTOTELES, 2005,
v. I, 1071b, p. 559).

Isto posto, pode-se elencar como caracteristicas do Movente
Imovel trés fatores fundamentais, quais sejam: 1) eternidade; 11) ser imével
e 1l1) ser ato puro® Por conseguinte, a analise de Reale é oportuna na
medida em que consegue sintetizar esses pontos que ja foram expostos no
presente texto, convergindo para a seguinte conclus&o:

Dado que existe um movimento eterno, é necessario
haver um Principio eterno que o produza, e é
necessario que esse Principio seja a) eterno, se eterno
é 0 que ele causa, b) imovel, se a causa absolutamente
primeira do mével é o imével e c) ato puro, se é

2 A partir da analise acerca da eternidade do tempo e do movimento, Aristételes aponta para
um Movente Imével com caracteristicas de eternidade, imobilidade e ser ato puro, visto que
este Movente é a causa do tempo e do movimento. Aristoteles argumenta que a existéncia
desse Primeiro Motor ocorre de maneira necessaria, sendo ele causa Ultima (primeira) de
toda a cadeia causal, isto é, o ultimo objeto da “metaphysica naturalis”, fazendo emprego
da expressdo também posteriormente utilizada por Kant.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 209



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

sempre em ato 0 movimento que ele causa (REALE,
2005, v. I, p. 114).

Outro ponto relevante do debate é o que diz respeito a causalidade
do Primeiro Movente, isto é, 0 modo pelo qual ele promove o movimento
das coisas sem se mover. Ora, como funcionaria esta causalidade eficiente
deste Motor Imdvel, visto que ele ndo se move? Assim sendo, a hipétese
de uma causa eficiente, tal qual a que compde a teoria das quatro causas,
tem de estar descartada, ja que este Movente ndo pode se mover.
Avristételes, sabedor do risco de lancar méo da causa eficiente, fato este
que destruiria sua argumentacdo até entdo exposta, recorre a outro
expediente.

Em conformidade com a andlise realizada, 0 movimento é eterno,
e, logo, sua causa também tem de ser eterna. Especificamente, o
movimento que sempre se move continuamente € o movimento circular, e
este, por sua vez, se move a partir da causalidade do Primeiro Motor, a
qual ndo pode ser eficiente, visto que ele mesmo ndo se move para mover
as outras coisas, tal qual a mdo do pintor para pintar um quadro. Desse
modo, o Estagirita expde de que maneira se move esse Primeiro Motor:

E dado que o que é movimento e move é um termo
intermediario, deve haver, consequentemente, algo
gue mova sem ser movido e que seja substancia eterna
e ato. E desse modo movem o objeto do desejo e o da
inteligéncia: movem sem ser movidos
(ARISTOTELES, 2005, v. 11, 1072b, p. 563).

De fato, com o excerto deste texto aristotélico fica evidente que a
causalidade do Motor Imovel ndo é de tipo eficiente, e que seu movimento
pode ser compreendido, por analogia, a partir do objeto do desejo e da
inteligéncia. Acerca disso, Reale afirma: “O objeto do desejo é o belo e
bom; ora, o belo e bom atraem a vontade do homem sem que de algum
modo eles mesmos se movam; assim também o inteligivel move a
inteligéncia sem que ele mesmo se mova” (REALE, 2005, v. I, p. 114).
Aqui € interessante citar a conclusdo de Aristételes acerca do movimento

210 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

causado pelo Movente Imével: “Portanto, o primeiro movente move como
0 que ¢ amado, enquanto todas as outras coisas movem sendo movidas”
(ARISTOTELES, 2005, v. I, 1072a, p. 563). Assim, enquanto Ser para o
qual se dirige finalmente todo 0 movimento do desejo, 0 Movente Imovel
atrai a vontade de todas as outras coisas, ou seja, ha um direcionamento de
vontades para o Primeiro Motor, uma focalizacdo, de modo que nos é
permitido concluir que ele opera mediante uma causalidade final, visto que
0 desejo de todos é alcancar o Primeiro Movente. Dessa maneira é a
explanagdo de Reale: “A causalidade do Movente imével é, portanto,
propriamente e primariamente, uma causalidade de tipo final” (REALE,
2005, v. I, p. 114-115).

No que tange a inteligéncia dessa substancia primeira, isto é, do
Movente Imdvel, Aristoteles expbe qual seria 0 objeto dessa inteligéncia,
conforme se vislumbra na seguinte passagem da Metafisica:

Ora, o pensamento que é pensamento por si, tem
como objeto 0 que por si é mais excelente, e 0
pensamento que é assim maximamente tem como
objeto 0 que é excelente em maximo grau. A
inteligéncia pensa a si mesma, captando-se como
inteligivel: de fato, ela é inteligivel ao intuir e ao
pensar a si mesma, de modo a coincidirem
inteligéncia e inteligivel. A inteligéncia é, com efeito,
0 que é capaz de captar o inteligivel e a substancia e é
em ato quando os possui (ARISTOTELES, 2005, v.
11, 1072b, p. 565).

Desse modo, o Estagirita expBe que a atividade intelectiva do
Movente Imovel é pensar a si mesmo, ou seja, € a propria contemplacdo de
si, posto que isso é 0 que estd em maximo grau para ser pensado por aquilo
gue ha& de mais excelente, que € o Primeiro Motor. Assim, por um lado,
pode-se dizer que o Motor Imével ndo pensa aquilo que é imperfeito, pois
tal fato implicaria na imperfeicdo dele proprio, por contemplar algo que
seja imperfeito como se fosse o grau méximo de pensamento. Por outro
lado, pode-se afirmar que em grau maximo de pensamento ndo ha como
ele pensar em outra coisa que contenha um grau de perfeicdo maior do que

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 211



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

0 contido em si proprio, pois se fosse possivel contemplar algo mais
perfeito que a si proprio, isso implicaria a existéncia de algo mais perfeito
do que o préprio Movente Imével. Logo, 0 que existe em maximo grau
para ser pensado s6 pode ser o proprio Primeiro Motor, isto é, ele s6 pode
pensar a si proprio.

De modo a corroborar o que foi exposto, € interessante citar a
seguinte passagem do texto aristotélico: “Se, portanto, a Inteligéncia divina
é 0 que ha de mais excelente, ela pensa a si mesma e seu pensamento é
pensamento de pensamento” (ARISTOTELES, 2005, v. 11, 1074b, p. 577).
Também no tocante a atividade de pensar da Inteligéncia divina, é
importante ressaltar o seguinte comentdrio de Giovanni Reale: “Deus
pensa 0 que ha de mais excelente. Mas o que ha de mais excelente é o
préprio Deus. Portanto, Deus pensa a si mesmo: é atividade contemplativa
de si mesmo” (REALE, 2005, v. I, p. 116).

Apls tais predicacbes acerca do Primeiro Motor se faz
imprescindivel tratarmos derradeiramente e sucintamente o teor teol6gico
da concepcdo aristotélica sobre tal objeto. Pois bem, conforme resta
demonstrado a partir dos excertos do texto aristotélico citados neste
trabalho, verifica-se a remissdo a uma deidade, cujas caracteristicas
marcantes sdo: ser imaterial, eterno, imdvel e ato puro, em congruéncia
com o que foi explanado acima. Neste sentido, Augustin Mansion se
pronuncia em seu texto Filosofia primeira, filosofia segunda e metafisica
em Aristoteles:

A denominacdo de filosofia teoldgica, chamada,
antes, de filosofia primeira, é imediatamente
justificada pelo autor: a divindade sd se encontra entre
as realidades imateriais, imutaveis e eternas
mencionadas precedentemente e, de outro lado, a
ciéncia reconhecida como a mais elevada (...) entre as
ciéncias teodricas deve conhecer necessariamente a
realidade a mais elevada, caracterizada pelo mesmo
superlativo que a ciéncia correspondente (MANSION,
2005, p. 126).

212 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

E ainda discorrendo acerca da filosofia primeira, a qual se
identifica com a Metafisica em Aristoteles, Mansion a relaciona com a
teologia, devido a caracteristica de divindade conferida ao Motor Imovel,
de modo que a sua observacdo possui 0 seguinte teor:

Novamente, como quando se tratava do estudo da
forma, a teologia, ciéncia de Deus, identifica-se a
filosofia primeira porque ela tem um objeto imaterial,
superior as substancias fisicas; é, pois, antes de tudo,
um objeto dessa ordem que caracteriza formalmente a
filosofia primeira (MANSION, 2005, p. 126-127).

Assim sendo, resta demonstrado o carater teol6gico do Primeiro
Motor Imoével em Aristételes, mesmo que haja, ainda, um cunho
cosmoldgico e ontolégico, conforme expde Hoffe, visto que o Estagirita
faz uso do Movente Imovel para conferir justificagdo e ordenamento & sua
concepcdo de mundo, conforme ja foi exposto. O que ndo se pode negar,
contudo, é a inexisténcia de fundo teoldgico em toda a argumentacdo
utilizada pelo fil6sofo, pois tal fato estaria em contradicdo com 0s excertos
do texto aristotélico aqui examinados, cabendo ressaltar, por fim, que esta
parte do texto de Aristoteles serve para fundamentar boa parte da
Escolastica e, notadamente, a filosofia de S&o Tomas de Aquino®.

Da producéao do conhecimento tedrico em Kant

Para empreendermos a uma critica kantiana acerca da concepcao
aristotélica do Primeiro Motor Imdvel, é imprescindivel demonstrarmos,
ainda que rapidamente, o modo pelo o qual o filésofo de Koénigsberg
entende ser possivel erigir conhecimento tedrico dotado de cientificidade.

3 Nédo obstante a grande influéncia da filosofia aristotélica na filosofia de Sdo Tomas de
Aquino, tema este que seria objeto de inimeros estudos de Filosofia Medieval, optamos por
ndo nos imiscuirmos nesse topico, pois desta feita estariamos nos distanciando do amago
deste trabalho e incorreriamos em uma severa tergiversagao.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 213



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

Kant se propde a realizar uma critica acerca do uso da razdo
humana, de modo a saber, efetivamente, aquilo que me é permitido
conhecer de maneira segura, com status de cientificidade, isto é, um
conhecimento claro, passivel de verificagdo por parte do homem.

Em virtude disso, o filésofo assinala a regido perigosa em que a
razdo humana nos situa, quando nos conduz a investigacdo de objetos
acerca dos quais ndo podemos alcangar conhecimento algum, isto é, cuja
verificacdo acerca de sua existéncia ndo é possivel, de modo que tais
objetos, conforme o entendimento de Kant, ultrapassam a possibilidade de
conhecer compativel com razdo humana. Neste sentido, é interessante citar
a seguinte passagem do texto kantiano:

A raz8o humana tem o peculiar destino, em um dos
géneros de seus conhecimentos, de ser atormentada
por perguntas que ndo pode recusar, posto que lhe sdo
dadas pela natureza propria da razdo, mas que
também ndo pode responder, posto ultrapassarem
todas as faculdades da razdo humana (KANT, 2012,
AVIl, p.17)4

Neste trecho da obra kantiana é possivel vislumbrar o recorte
epistemoldgico proposto pelo filésofo, isto é, segundo ele, ha perguntas
gue ndo sdo passiveis de respostas a partir da natureza propria da razéo,
embora esta Ultima tenha uma propenséo natural para propé-las. Por isso, é
preciso impedir a razdo de extravasar seus proprios limites. Neste ponto
tem-se um criticismo acerca do proprio uso da razdo, notadamente acerca
da razdo especulativa, isto €, da metafisica. Em relagdo a isso é
interessante ressaltar que o filésofo nos adverte acerca do limite de cada
ciéncia, conforme se verifica no seguinte excerto: “Deixar que 0s limites
de uma ciéncia se confundam com os de outra ndo constitui um aumento,
mas sim uma deformacao da mesma” (KANT, 2012, B VIII, p. 25). Assim,

4 Neste trabalho foi utilizada a edicéo brasileira da editora VVozes da Critica da Razdo Pura,
cuja traducdo para o portugués é de autoria de Fernando Costa Mattos. Além disso,
acompanhara as citagdes a paginacdo da edigdo da Academia Prussiana, referindo-se A a
primeira edi¢do e B a segunda.

214 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

tendo em vista o limite que regula a capacidade de conhecer da razéo, faz-
se necessario tomar ciéncia acerca do processo pelo qual nés, homens,
conhecemos, de modo que s6 a partir desse passo serd possivel vislumbrar
qual o limite da razdo humana.

Posto isso, podemos nos dirigir ao texto kantiano, no qual, em
B33, na Critica da Raz@o Pura, Kant aponta para o fato de que em nosso
processo de conhecimento os objetos nos sdo dados, isto é, 0s objetos
afetam o0 nosso estado animico, e s6 a partir disso é possivel conhecé-los,
ou seja, é necessaria a modificacdo no estado animico do individuo para tal
desiderato, fato este que o filésofo denominara de representacéo. Neste
sentido, ¢ oportuno citar Caygill, para o qual “Kant define representagdes
como ‘determinagdes internas do nosso espirito, nesta ou naquela relacéo
de tempo’” (CAYGILL, 2000, p. 280).

A partir da representacdo ou modificacdo do estado animico do
sujeito, é possivel dar o proximo passo para entender a construcdo da
teoria do conhecimento kantiana. Assim sendo, é interessante ressaltar o
seguinte trecho da Critica da Razao Pura:

A capacidade  (receptividade) de  receber
representacdes através do modo como somos afetados
por objetos denomina-se sensibilidade. Os objetos nos
sdo dados, assim, por meio da sensibilidade, e apenas
ela nos fornece intuicBes; eles sdo pensados, porém,
por meio do entendimento, e deste surgem o0s
conceitos (KANT, 2012, B34, p. 71).

A sensacdo, dentro da obra kantiana e conforme o conceituado por
Cayzgill, “Resulta de a faculdade de representacdo ser afetada pela presenca
de um objeto” (CAYGILL, 2000, p. 283), podendo ser objetiva ou
subjetiva. No aspecto objetivo diz respeito as qualidades objetivas da
representacao, as quais podem ser, inclusive, projetadas no préprio objeto,
possibilitando, a partir dai, a intuicdo, cuja abordagem sera realizada
posteriormente. Em seu aspecto subjetivo, a sensacdo trata daquilo que sé
é referivel ao proprio sujeito afetado pelo objeto, isto é, as sensa¢des nao
sdo projetaveis no objeto. Um exemplo desse tipo de sensacédo € o édio e o

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 215



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

medo. Posto que eu tenha medo de cavalo, isso ndo implica em dizer que
todos tenham medo de cavalo, pois tal sensagdo ndo é de ordem objetiva,
prépria do objeto causador da sensacdo, mas, ao contrario, é subjetiva, e
diz respeito somente ao sujeito que sente.

A intuicdo, conforme exposto acima, decorre da projecdo dos
dados objetivos do objeto sobre ele proprio, isto &, consiste na acdo do
sujeito em projetar uma sensacdo objetiva sobre o objeto que a origina.
Assim, por exemplo, ao olharmos uma porta, a intuicdo se daria no
momento em que projetdssemos a sensacao objetiva da porta nela propria,
tomando notas acerca de sua espessura, detalhes, estilo de macaneta, etc.
Disso, pode-se dizer que a intuicdo é algo privativo do objeto dado,
apresentando todos os detalhes pelos quais o objeto nos é mostrado. Ela
depende da experiéncia, isto é, sé ha intuicdo empirica a partir do
momento em que o objeto é dado ao sujeito, ou seja, ndo ha possibilidade
de se ter intuicdo empirica desprovida de experiéncia. Cabe ressaltar,
ainda, que a intuicdo é imediata e singular, pois ela se refere diretamente
ao objeto, dai ser imediata e singular porque se refere a cada ponto do
objeto dado.

O conceito, por seu turno, pode ser tido como uma “Representacdo
universal” (KANT, 1998, AK91, p. 181)°. Ele se aplica a outros objetos,
isto &, a partir de um determinado conceito tem-se um nimero “x” de
objetos que se enquadram nessa definicdo. Assim, pode-se inferir que
guanto maior o nimero de notas de um conceito, menor sera 0 nimero de
objetos por ele subsumidos, inversamente, quanto menor for o nimero de
notas de um conceito, maior serd a quantidade de objetos por ele
subsumidos. Cabe ressaltar, também, que o conceito pode ser empirico ou
puro. Empirico é aquele conceito retirado na experiéncia, e puro, conforme
expde Kant, “E 0 conceito que ndo pode ser tirado da experiéncia e,
mesmo segundo o conteudo, surge do intelecto” (KANT, 1998, p. 183,

5 Neste trabalho foi utilizada a edigéo brasileira da EDUFU do Manual dos cursos de ldgica
geral de Kant, cuja traducéo foi realizada por Fausto Castilho. Além disso, acompanhara as
citagBes a paginacdo da Academia Prussiana, ficando aqui expresso que se trata do volume
IX das obras completas do autor.

216 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

AKO92). Puro é o conceito que antecede a experiéncia, a0 passo que 0
conceito empirico necessita da experiéncia, pois é dela dependente. Sobre
isso, € interessante observar a seguinte passagem do Manual dos cursos de
l6gica geral:

O conceito empirico provém dos sentidos por
comparacdo dos objetos da experiéncia e sO recebe
pelo intelecto apenas a forma da universalidade. A
realidade desses conceitos repousa sobre a experiéncia
efetiva da qual provém o seu conteldo. Se hd,
todavia, conceitos puros do intelecto que se originam
tais exclusivamente do intelecto, independentemente
de toda experiéncia, cabe & metafisica investiga-lo
(KANT, 1998, p. 183, AK92).

No gue tange ao processo de formacdo de conceitos a partir de
representacdes, conforme o caso ora estudado, Kant aponta trés operagdes
basicas, quais sejam: comparacdo, reflexdo e abstragdo, as quais sao,
segundo Kant, “As condi¢fes essenciais e universais da producdo de todo
conceito como tal” (KANT, 1998, AK94, p. 187). Na operagdo de
comparagdo as representacdes serdo observadas em conjunto, isto é, serdo
analisadas, sendo esta uma acdo positiva; s6 a partir desse “passo” sera
possivel prosseguir com a operacdo de reflexdo, na qual serd “pingado” o
gue ha de comum nessas representacdes observadas, surgindo, neste ponto,
as “notas” do conceito, isto é, as caracteristicas que formam o conceito de
determinado objeto; por fim, apds a operacdo de reflexdo, tem-se a
operacdo de abstracdo, a qual, por sua vez, ira abstrair as diferencas
existentes entre as representacfes observadas, ou seja, nessa operacao
ocorrera a eliminagdo das diferencas entre as representacdes observadas,
sendo este o ultimo “passo” de formagdo de um conceito empirico.

Uma vez exposto o processo de formagdo de um conceito, o qual
depende, inicialmente, de uma representacdo advinda de uma sensacéo, a
qual serd intuida para posteriormente formar um conceito, cabe agora
explicitar de onde provém o carater objetivo dessas representacdes,
conforme examinado por Kant.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 217



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

Pois bem, o filésofo supra mencionado afirma em B34 que “O
objeto indeterminado de uma intuicdo empirica se denomina fenémeno”
(KANT, 2012, B34, p. 71), ou seja, com isto Kant quer expor que tudo
aquilo cuja relagdo empirica seja possivel se denomina fendbmeno, sendo
este 0 objeto da intuicdo. O fendbmeno se compde de matéria e forma.
Neste sentido, diz Kant, “Aquilo que no fendmeno corresponde a sensacio
eu denomino a matéria do mesmo, mas aquilo que faz com que o diverso
do fenbmeno possa ser ordenado em certas relagdes eu denomino a forma
dos fendmenos” (KANT, 2012, B34, p. 71). O filésofo ainda expde que a
matéria de todos os fenbmenos s6 é encontrada a posteriori, isto é, apenas
empiricamente, ao passo que a forma dos fendbmenos, as quais conferem
ordem aos mesmos, sdo tidas a priori, ou seja, ja se encontram na mente
do individuo, prescindindo de toda experiéncia, sendo a forma do
fendmeno composta pelo tempo e espaco, conforme se verifica pelo
seguinte excerto: “nessa investigacdo se verificara que ha duas formas
puras da intui¢do sensivel como principios do conhecimento a priori, quais
sejam, o espaco e o tempo, com cuja consideracdo nos ocuparemos agora”
(KANT, 2012, B36, p. 73). Por fim, fechando a analise acerca do conceito
de fendmeno, é interessante ressaltar que a formacdo de um fenémeno
ocorre, portanto, quando a intui¢do a priori é preenchida pela intuicdo a
posteriori, isto €, quando o tempo e espago sdo preenchidos pela matéria,
donde se pode produzir um conhecimento teérico.

Assim sendo, posto o conceito de fendmeno para Kant, cumpre
agora destacarmos a diferenca deste conceito com o de coisa em si e com 0
de nimeno. No que se refere a coisa em si, tal vocabulo se refere quando
se faz referéncias as coisas tomadas em si mesmas, sem qualquer relacao
com a experiéncia, isto €, se encontra dentro do campo tedrico. Assim,
Kant propde uma critica a tentativa de encontrar uma intuicdo ndo
sensivel, uma intuicdo puramente intelectual, posto que dentro da teoria do
conhecimento kantiana s6 ha intuices sensiveis, isto é, dependentes da
sensibilidade, e, portanto, da experiéncia. Neste sentido, a titulo de
elucidagéo, pode-se vislumbrar um rompimento com a tradicdo filosofica,

218 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

qual seja, com a tradicdo platonica e sua tentativa de alcancar as “coisas
em si”. Acerca disso, vejamos a seguinte critica de Kant a Platdo:

assim abandonou Platio o mundo dos sentidos,
porque este estabelece limites tdo estreitos para o
entendimento, e se aventurou nas asas das ideias para
além dele, no espaco vazio do entendimento puro. Ele
ndo reparou que em seus esforgos ndo avangou um
metro sequer, pois ndo encontrou qualquer resisténcia
gue, como um suporte, lhe permitisse aprumar-se e a
ela aplicar suas forgas, de modo a mover o
entendimento do lugar (KANT, 2012, B 9, p. 50)C.

Desse modo, pode-se afirmar que em Kant a producdo do
conhecimento tedrico, isto é, do conhecimento verdadeiro e verificavel, o
qual goza de status de cientificidade, perpassa, necessariamente, pela
constatacdo do fendmeno, pois s6 a partir de tal suporte é que se podera
auferir conhecimento das coisas. Caso contrério, isto é, sem a constatacao
de fenbmeno algum, ndo ha de se falar em conhecimento objetivo, mas
apenas em especulagéo, a qual é um terreno infértil em termos de producgéo
de conhecimento tedrico. Corroborando tal andlise, é possivel verificar tal
critica no seguinte excerto do texto kantiano, em que o filésofo comenta
gue deveriamos operar com a seguinte hipotese:

que 0 espagco e 0 tempo sejam apenas formas da
intuicdo sensivel, portanto condicGes da existéncia das
coisas como fendmenos; que, além disso, nds nao
possamos ter nenhum conceito do entendimento,
portanto também nenhum elemento para o
conhecimento das coisas, a ndo ser na medida em que

6 A critica de Kant a Platdo é evidente a partir do momento em que o filésofo aleméao
propde um recorte epistemoldgico sobre aquilo que nos é permitido conhecer, qual seja, o
fendmeno. Desse modo, a critica de Kant ndo poderia ser outra sendo a de que Platdo
abandonou o terreno do conhecimento possivel — mundo fenomenal —, e se aventurou a
buscar a fundamentagdo do conhecimento no Mundo das ideias, isto é, nas coisas em si
mesmas, ambito no qual ndo ha qualquer fundamentagdo de conhecimento tedrico possivel,
segundo a critica kantiana a doutrina das Ideias de Platéo.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 219



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

a esse conceito possa ser dada a intuicdo
correspondente; que, portanto, nés ndo possamos ter
qualquer conhecimento das coisas em si mesmas, mas
apenas enquanto sejam objetos da intuicdo sensivel, i.
e., fendmenos (KANT, 2012, B XXV/XXVI, p. 34).

Em conformidade com o exposto até agora e tendo em vista este
altimo excerto do texto kantiano, pode-se concluir que Kant restringe o
conhecimento tedrico das coisas aquilo que seja objeto da intuicdo
sensivel, isto é, s6 se chega ao conhecimento dos objetos a partir da
verificagdo dos fenbmenos. Com isto, tem-se impossibilitado o
conhecimento das coisas em si mesmas, sendo tal fato, conforme ja foi
apontado, um rompimento com a tradicdo filoséfica, notadamente, a
filosofia platbnica, de modo que todo e qualquer conhecimento tem de
passar pela verificagdo do fendmeno, do contrario, estar-se-4 fazendo
apenas especulagdes argumentativas.

A Critica da Prova Cosmoldgica e O Primeiro Motor de Aristoteles

A prova cosmoldgica da existéncia divina consiste na busca pela
justificacdo para todo o contingente, que por sua vez deve ter uma causa, a
qual pode representar um regresso ad infinitum por exercicio de uma
metaphysica naturalis, conforme também denominado por Kant, até
finalmente ser encontrada uma causa absolutamente necessaria, cujo
suporte é Deus, e, por analogia, pode-se estender tal papel ao Primeiro
Motor de Aristoteles.

Assim sendo, tendo em vista toda a elucidacdo acerca da filosofia
kantiana acima exposta, podemos agora nos indagar sobre a existéncia de
Deus. Conforme o exposto, seria possivel a formagdo de um conceito que
designasse “Deus”? Ha algum objeto cuja intui¢do seja possivel que me
permita a construcdo deste conceito?

220 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

Ora, se estamos em conformidade com os limites da razéo, tendo
em vista a teoria kantiana acerca do conhecimento humano, a resposta
dessa pergunta sé pode ser a de que ndo hd um objeto cuja intuicdo me
remeta ao conceito de “Deus”. Isso porque o conceito de Deus ndo ¢ dado
a partir de intuicdo empirica, ndo sendo, entdo, congruente com a
sensibilidade, isto é, ele ndo encontra congruéncia com nenhuma intuicao
objetiva, cuja ocorréncia é necessaria para a formacdo de um conceito, e,
portanto, de conhecimento teérico. Assim, ndo ha como atestar a existéncia
de “Deus” a partir de uma realidade objetiva, e também ndo ha como
atestar a sua ndo existéncia. Neste sentido, Otfried Hoffe diz que,

como ndo ha outro caminho além da percep¢do e da
experiéncia para conhecer a existéncia de entidades
objetivas, a existéncia de Deus ndo pode ser
demonstrada mediante razdes puramente
especulativas — mas também ndo pode ser refutada
(HOFFE, 2005, p. 169).

Restando demonstrado, conforme o exposto, a impossibilidade de
se conferir existéncia objetiva a “Deus”, isto €, como ndao ha um fenomeno
que me permita nem ter uma intuigdo empirica de “Deus”, nem servir de
suporte para se poder atestar a ndo existéncia de “Deus”, podemos nos
indagar se tal conceito seria algo que s6 se refira a si mesmo, sendo,
portanto, uma coisa em si. Ora, a resposta de Kant acerca disso é que a
partir do uso da faculdade da liberdade é possivel agir como se Deus
existisse, conhecendo-o apenas desse modo. Ao formular tal resposta, Kant
preceitua que:

Ndo se pode conferir realidade objetiva (objetive
Realitat) a nenhuma ldeia teérica, nem prova-la, a ndo
ser a Ideia de liberdade, porque é certamente condicao
da lei moral, cuja realidade é um axioma. A realidade
da Ideia de Deus sd pode ser por seu intermédio
provada e unicamente numa intencdo pratica, isto é,
agindo como se houvesse um Deus e, assim, somente
para esse propésito (KANT, 1998, AK93, p. 185).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 221



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

Assim sendo, a partir da ideia de “Deus”, conforme comentado por
Kant, ndo conseguimos atestar a sua realidade objetiva, assim como nao
conseguimos confirmar a sua ndo existéncia, sendo a solugdo de tal
problema uma verdadeira aporia, apesar de todo o empenho de nossa razdo
para cumprir essa tarefa.

Posto isso, pode-se tecer uma critica a teologia racional, pois esta
tenta provar a existéncia de “Deus” partindo somente de conceitos
especulativos, isto é, de conceitos que ndo sdo fundamentados em nenhum
dado da experiéncia. Ora, tal concepcéo da teologia racional ndo possui,
entdo, nenhuma base de cientificidade, notadamente de verificabilidade.
De acordo com a teoria do conhecimento de Kant, ndo ha possibilidade de
se atestar a existéncia de Deus, posto que tal conceito ndo possui
congruéncia com nada que participe de intui¢des, isto é, de nada que exista
no mundo fenomenal. No maximo, conforme restou demonstrado, pode-se
conhecer Deus apenas a partir do exercicio da faculdade de liberdade, no
qual seria possivel pautar a propria acdo agindo “como se Deus existisse”.
Com vistas a isso, pode-se afirmar, entdo, que o conceito de “Deus”
expressa uma ideia deontolégica, isto é, um dever-ser que regrara as acdes
humanas, tendo um papel regulativo a partir do exercicio da faculdade de
liberdade.

Tendo como ponto de partida o procedimento de produgdo do
conhecimento teérico em Kant, é possivel verificarmos uma espécie de
recorte epistemoldgico naquilo que nds, homens, podemos conhecer, isto
é, naquilo que nos permite erigir um conhecimento teérico com grau de
cientificidade, ou seja, com verificabilidade. Ora, conforme foi exposto, na
filosofia kantiana tal produgdo de conhecimento seguro s se da a partir da
constatacdo de fenémenos, sendo necessario para tal a verificacdo de
intuicdo empirica. Desse modo nos é permitido excluir a possibilidade de
conhecer Deus do ponto de vista tedrico, visto que ndo ha intuicdo
empirica que possa nos remeter a ideia de Deus. Igualmente, é possivel
indiretamente, tecer uma critica ao Primeiro Motor de Aristoteles, na

222 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

medida em que ele erige toda uma construcdo tedrico-argumentativa para
demonstrar a existéncia do Movente Imodvel, o que para Kant, conforme foi
demonstrado, ndo é condizente com um conhecimento tedrico verdadeiro,
pois Ihe falta o fenémeno. Assim, tal indagac&o ndo pertence ao campo do
conhecimento verificavel, mas, ao contrario, faz parte da razdo
especulativa. Neste sentido, é oportuno expor a seguinte passagem do texto
kantiano:

No entanto, também esse tipo de conhecimento, em
certo sentido, tem de ser visto como dado, e a
metafisica é real, se ndo como ciéncia, a0 menos
como disposicdo natural (metaphysica naturalis). Pois
a razdo humana, sem ser movida pela mera vaidade da
erudicdo mas impulsionada pela propria necessidade,
avanga incessantemente até questfes tais que ndo
podem ser respondidas por nenhum uso empirico da
razdo, nem com principios dai emprestados, assim,
tdo logo a razdo se tenha estendido neles até a
especulacdo, houve em todos os tempos alguma
metafisica, e sempre continuara a haver (KANT,
2012, B 21, p. 58).

Neste excerto é possivel vislumbrar a posicao do filésofo acerca de
uma disposi¢do natural da razdo humana, qual seja, a de buscar sempre o
incondicionado, recorrendo ao conhecimento de algo que ndo pode ser
atestado pelo simples uso empirico do intelecto. Kant denomina tal fato
como uma espécie de metafisica natural (metaphysica naturalis), de modo
que é possivel concluir que a tendéncia da razdo para procurar 0
incondicionado a partir de cadeias causais empiricas é algo natural, isto é,
faz parte da prépria natureza da razdo. Por isso Kant denomina essa
disposicdo de metafisica natural, indicando o impeto da razdo para
procurar a nogdo de Deus e do Primeiro Motor.

Contudo, o que Kant quer demonstrar é que, ndo obstante a razao
tenha essa predisposicdo natural para procurar fundamentacdo para o
imponderavel empiricamente, n6s ndo podemos atestar validade cientifica
para tal tipo de investigacdo, visto que o proprio filésofo considera

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 223



Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

conhecimento teodrico valido aquele que, conforme ja exposto, é
proveniente de fendbmenos, sendo dotado, portanto, de realidade objetiva,
tendo verificabilidade e se enquadrando naquilo que pode ser assegurado
apenas pelo uso tedrico da razdo. Assim sendo, ndo € possivel atestar
validade cientifica para a no¢do do Primeiro Motor de Aristoteles, visto
gue a concepcao deste se distancia muito dos ditames do conhecimento
tedrico da razdo, conforme a analise kantiana do problema.

Consideracdes finais

Tendo por base a indagagdo comum e intrigante a todos nds, seres
humanos, acerca “de onde viemos?”, tivemos como ponto de partida a
filosofia aristotélica e seu Primeiro Motor Imével, o qual se trata de um
ente incondicionado, isto é, ndo ha nada antes desse Primeiro Motor
Imovel, ele é a causa Ultima.

Aristoteles, conforme foi demonstrado, buscou explicar o0 mundo
no qual ele vivia em conformidade com o pensamento grego da época,
cabendo ressaltar o componente teoldgico-cosmoldgico em sua teoria. O
argumento do Estagirita se inicia com a distin¢cdo entre as substancias
existentes, em que ele aponta a existéncia de uma substancia imével e
eterna. Neste ponto, ele afirma que essa substancia existe por necessidade,
demonstrando que o tempo e 0 movimento sdo eternos. Por conseguinte,
tem de existir, necessariamente, algo eterno que os causa — uma substancia
imdvel. Aristoteles, por sua vez, aponta para o perigo de procedermos em
uma zetética ad infinitum em busca da causa do movimento. O fil6sofo
ainda confere a esse Motor Imével a qualidade de ser em ato puro, e de
mover sem ser movido, de tal forma que ele s6 pensa o que ha de mais
perfeito, fato este que implica em um pensamento de si préprio, conforme
foi examinado. Assim sendo, Aristoteles constréi um argumento robusto
referente a existéncia de um ser supra sensivel, o qual é possuidor de um
componente teoldgico e outro cosmolégico, fazendo todo um exercicio
argumentativo para dar coesao a sua explanacao.

224 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Gabriel Reis Pires Ribeiro

No que se refere ao argumento aristotélico, pode-se apontar o
recorte epistemolédgico de Kant como grande refutador de tal tese. Kant
expde que sé ha producdo de conhecimento verificavel e possivel para a
raz&do a partir de fendmenos, isto é, a partir do mundo fenomenal, de modo
gue se pode alegar a inexisténcia de qualquer objeto no campo fenoménico
que nos remeta a Deus. Assim, para Kant, a ideia de Deus so pode ser por
noés conhecida enquanto postulado da razdo préatica, e ndo enquanto
postulado teérico, conforme é o argumento aristotélico.

Isso ndo quer dizer, contudo, que o argumento aristotélico ndo
tenha valor algum. Trata-se de um argumento muito bem construido e que
conseguiu atender aos anseios do filosofo em sua época. Ao contrario,
tem-se apenas que, em congruéncia com a teoria do conhecimento
proposta por Kant, um conhecimento cuja base se distancia do mundo
fenomenal ndo pode ser dotado de cientificidade. Com isso, quer-se dizer
apenas que, em conformidade com nossa maneira de conhecer as coisas,
segundo Kant, ndo é possivel atestar grau de certeza e cientificidade ao
argumento aristotélico ora exposto.

Referéncias

CAYGILL, Howard. Dicionario Kant. Rio de Janeiro: Zahar, 2000.

HOFFE, Otfried. Aristoteles. Trad. Roberto Hofmeister Pich. Porto Alegre:
Artmed, 2008.

HOFFE, Otfried. Immanuel Kant. Trad. Christian V. Hamm e Valério Rohden.
S&o Paulo: Martins Fontes, 2005.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pura. Trad. Fernando Costa Mattos. Sao
Paulo: Vozes, 2012.

KANT, Immanuel. Manual dos cursos de I6gica geral. Trad. Fausto Castilho.
Uberlandia: EDUFU, 1998. DOI: https://doi.org/10.14393/EDUFU-978-85-7078-
041-9.

MANSION, Augustin. Filosofia primeira, filosofia segunda e metafisica em
Aristételes. In: ZINGANO, Marco (Org.). Sobre a Metafisica de Aristdteles:
textos selecionados. Sdo Paulo: Odysseus, 2005.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 225


https://doi.org/10.14393/EDUFU-978-85-7078-041-9
https://doi.org/10.14393/EDUFU-978-85-7078-041-9

Arist6teles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser supra sensivel

REALE, Giovanni. Introdugéo a Aristoteles. Trad. Artur Mordo. Lisboa: Edigcdes
70, 2001.

REALE, Giovanni. Metafisica/Aristdteles: ensaio introdutdrio. Texto grego com
traducédo e comentario de Giovanni Reale. Trad. Marcelo Perine. Sdo Paulo:
Loyola, 2005.

Data de registro: 17/11/2019
Data de aceite: 25/09/2020

226 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-50396

A imaginacdo como fundamento das ciéncias
experimentais

Pablo Henrique Santos Figueiredo*

Resumo: David Hume, em seus livros Tratado da Natureza Humana e
Investigagdo Acerca do Entendimento Humano?®, propbe a divisdo da mente
humana em percepces fortes e vivas, as quais recebem o nome de impressdes, e
suas cépias, que, por sua vez, recebem o nome de ideias. Estas percep¢des da
mente também se dividem em duas: memoéria e imaginacdo. A primeira, com
maiores graus de for¢a e vivacidade, e a segunda com menores graus de forca e
vivacidade. As percepces da mente se relacionam a partir das relagBes
filosoficas, que sdo principios de associacdo e dissociacdo de ideias. A relagdo da
imaginagdo com as ciéncias empiricas ¢ o principal aspecto deste trabalho, de
modo que, no decorrer do texto, os aspectos que fomentam esta relacdo serdo
trabalhados, ilustrando a importancia que tem a imaginacdo no advento das
ciéncias experimentais.

Palavras-chave: Hume; Imaginacéo; Ciéncia.

The imagination as foundation of the experimental sciences

Abstract: David Hume, in his books A Treatise of Human Nature and An Enquiry
Concerning Human Understanding, proposes the division of human mind in in
strong, lively perceptions, which are called impressions, and their copies, which,
in turn, receive the name of ideas. These perceptions of the mind are also divided

* Mestrando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlandia (UFU). E-mail:
pablo_ncortex@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpg.br/7994644941214769. ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-3616-2736.

1 No decorrer deste trabalho o Tratado da Natureza Humana sera chamado apenas de
Tratado, e a Investigacdo Acerca do Entendimento Humano, apenas de Investigacdo. Para
citacOes referentes ao Tratado sera utilizado o seguinte padrao para referéncias: OBRA.
LIVRO. PARTE. SECAOQ. PARAGRAFO. O Tratado sera abreviado como TNH.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 227


mailto:pablo_ncortex@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/7994644941214769
https://orcid.org/0000-0002-3616-2736
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-50396
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-50396

A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

into two: memory and imagination. The first, with higher degrees of force and
vivacity, and the second with lower degrees of force and vivacity. The perceptions
of the mind are related from the philosophical relations, which are the principles
of association and dissociation of ideas. The ratio of the imagination with the
empirical sciences is the main aspect of this work, so that, throughout the text,
aspects that foster this relationship will be worked out, illustrating the importance
of the imagination in the advent of experimental sciences.

Keywords: Hume; Imagination; Science.

As percepcdes da mente

Toda a teoria do conhecimento de David Hume é construida em
torno daquilo que ele denomina percepgdes da mente. Estas percepgdes
sdo as informacdes que a mente é capaz de perceber, ou mesmo receber. A
mente ignora as fontes das impresses, uma vez que ndo temos acesso a
nada além destas. Sdo divididas em dois blocos, a saber, impressdes e
ideias. Ocorre que a mente, conforme dito anteriormente, recebe
informacBes de fontes desconhecidas. Estas informacles sensiveis sdo
chamadas de impressdes. Elas sdo intensas, vividas, fortes o bastante para
deixar na mente uma marca, uma cépia delas mesmas. Estas copias
recebem o0 nome de ideias e, como toda cépia, apresentam as mesmas
informacgdes existentes em sua “via original’, mas levemente
enfraquecidas, ou em outros casos, quase apagadas. Portanto, as ideias se
apresentam a mente distantes do eixo das impressdes. SAo menos vividas e
menos intensas. Assim diz Hume sobre as percepcdes da mente: “A
primeira circunstancia que me chama a atencdo é a grande semelhanca
entre nossas impressdes e ideias em todos 0s pontos, exceto em seus graus
de forga e vivacidade” (TNH, 1.1.1.3). Também afirma que, “Cada um,
por si mesmo, percebe imediatamente a diferenca entre sentir e pensar”
(TNH, 1.1.1.1). A discussdo em que este excerto se encontra trata da
distincdo entre estas percepcbes da mente, quando ele determina que as
impressdes sdo sentidas e as ideias sdo pensadas. A grande diferenga posta

228 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

é a via de acesso a mente, uma vez que as impressdes sdo obtidas por meio
da sensibilidade, ou da reflexdo de ideias, no caso das paixdes, e as ideias
sdo pensadas ou lembradas. Elas ocorrem a mente fortuitamente ou por
forca de algum mecanismo, algo que serd tratado adiante. Hume afirma
logo no inicio do Tratado que os graus de diferenciacdo entre estes dois
tipos de percepcBes da mente sdo facilmente distinguiveis, mas antecipa
uma questdo pertinente: o que acontece com as percepc¢des durante o sono
ou o delirio? Sendo cépias das impressdes, as ideias poderiam ser
confundidas com suas impressdes originarias, ndo fossem suas cores
palidas e seus menores graus de vivacidade. Ele afirma que as percepcbes
da mente podem se apresentar, em alguns casos, muito préximas e que,

Por exemplo, no sono, no delirio febril, na loucura, ou
em qualquer emocgdo mais violenta da alma, nossas
ideias podem se aproximar de nossas impressdes. Por
outro lado, acontece, as vezes, de nossas impressoes
serem téo apagadas e fracas que ndo somos capazes
de as distinguir de nossas ideias (TNH 1.1.1.1).

Na Investigacdo Hume fala deste mesmo aspecto de fraqueza das
ideias em relacdo as impressdes e afirma:

O méaximo que podemos dizer delas, mesmo quando
atuam com seu maior vigor, é que representam seu
objeto de modo tdo vivo que quase podemos dizer que
0 vemos ou que 0 sentimos. Mas, a menos que 0
espirito esteja perturbado por doenca ou loucura,
nunca chegam a tal grau de vivacidade que ndo seja
possivel discernir as percepgGes dos objetos (HUME,
1999, p. 35).

Portanto, ainda que impressdes e ideias se apresentem a mente
com graus semelhantes de forca e vivacidade, a mente, salvo excecoes, é
plenamente capaz de identificar e diferenciar as impressoes e as ideias.

Além da diferenciacdo entre impressdes e ideias, Hume nota que
ambas as percepg¢des da mente ainda se dividem em outras duas categorias:

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 229



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

simples e complexas. Uma impressdo, em termos gerais, s6 pode ser obtida
por meio da experiéncia sensivel. Assim sendo, Strominger afirma que
“[...] apenas uma cor, sabor ou cheiro particulares podem ser exemplos de
percepgdes simples” (STROMINGER, 1980, p. 96)% Toda ideia simples
pode ser extraida de ideias complexas. A ideia de maca ndo vem a mente
desacompanhada da ideia de alguma cor, mas dela podemos extrair esta
ideia. Portanto, as impressdes que restam sdo classificadas como
complexas. Desta forma, as ideias simples podem ser obtidas a partir das
impressdes e, em alguns casos, por meio da prépria imaginacdo. Ja as
ideias complexas podem ser rapidamente diferentes. Uma ideia complexa
ndo precisa, necessariamente, ter sido obtida da forma que ela se apresenta,
ou seja, com 0s mesmos elementos, gragas & imaginagdo. Isto ocorre pelo
fato de que as ideias, quando na imaginacdo, podem ser associadas ou
dissociadas arbitrariamente. Esta capacidade parece ter origem na “[...]
liberdade que tem a imaginagdo de transpor e transformar suas ideias”
(TNH 1.1.3.4). As ideias complexas chamaram a aten¢do de Hume mais
uma vez, convidando-o a uma nova analise sobre sua afirmacdo de que
“[...] todas as nossas ideias e impressdes sdo semelhantes” (TNH 1.1.1.4).
A prdpria argumentacdo de Hume o levou a esta nova anélise, baseada na
capacidade da mente de transpor e transformar ideias da imaginacéo, o que
leva ao questionamento acerca de nossa capacidade de representar ideias
complexas. Ele explica as impressdes e ideias complexas usando o
exemplo de um cémodo de uma casa, de tal modo que, ao imagina-lo, sdo
apresentadas a mente ideias que representam com exatidao as impressées
sentidas de alguém que estava em determinado quarto. Porém, como seria
possivel trazer a mente com exatiddo de detalhes uma ideia complexa
maior como, ele mesmo afirma, a de Paris?

Observo que muitas de nossas ideias complexas
jamais tiveram impressdes que lhes correspondem, e
gue muitas de nossas impressbes complexas nunca

2 No original: “[...] only a particular colour, taste, and smell can be an example of a simple
perception”.

230 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

sdo copiadas de maneira exata como ideias. Posso
imaginar uma cidade como a Nova Jerusalém,
pavimentada de ouro e com seus muros cobertos de
rubis, mesmo que nunca tenha visto nenhuma cidade
assim. Eu vi Paris; mas afirmou por isso que sou
capaz de formar daquela cidade uma ideia que
representa perfeitamente todas as suas ruas e casas,
em suas proporcdes reais e corretas? (TNH 1.1.1.4).

Esta andlise levou Hume a uma nova afirmacdo acerca das
percepgdes da mente. A partir de sua nova analise afirmou que “Toda idéia
simples tem uma impressdo simples a que ela se assemelha; e toda
impressao simples, uma ideia correspondente” (TNH 1.1.1.5). Certamente
é digno de nota explicar a ordem proposta por Hume, que afirma que as
ideias derivam das impressdes e, assim, as sucedem. Ora, como sugere 0
préprio Hume, basta que, seja quem for que duvidar desta ordem,
apresente uma impressao simples que nao seja correspondida por nenhuma
ideia e, da mesma forma, uma ideia simples que ndo tenha impressdo de
que lhe corresponda. Deste modo, tem-se que “Todas as nossas ideias
simples, em sua primeira apari¢cdo, derivam de impressdes simples, que
lhes correspondem e que elas representam com exatiddo” (TNH 1.1.1.7).
Hume propde um exemplo de excegédo a esta ordem, mas como ele mesmo
afirma, um exemplo tdo isolado e tdo incomum que ndo se mostra forte o
bastante para nos obrigar a ignorar a ordem dada. O exemplo sugerido é
gue fossem colocados todos os matizes de azul em ordem, do mais claro ao
mais escuro e que, no meio daquela sequéncia, entre dois matizes, um
deles fosse removido da sequéncia. O resultado de tal experimento é que,
mesmo sem jamais ter visto aquele matiz faltante, a mente pode facilmente
notar sua auséncia e, por comparagdo aos matizes adjacentes, formular o
faltante. Como ja foi afirmado, o exemplo por si sé é singular o bastante
para ndo anular ou mesmo enfraquecer a teoria do conhecimento de Hume,
tampouco a ordem de origem sugerida por ele para impressdes e ideias.

Da mesma forma que impressbes e ideias se dividem e se
diferenciam, assim o fazem memdria e imaginacdo. Ocorre que sdo
diferenciadas pelos graus de forca e vivacidade, sendo a memoria mais

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 231



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

intensa e viva que a imaginacao. Claro que suas fontes coincidem, uma vez
que “Todas as nossas ideias simples, em sua primeira aparicdo, derivam de
impressodes simples” (TNH 1.1.1.7). Mas, diferente do que se pode pensar,
memoria e imaginacdo ndo se portam como caixas separadas onde séo
arquivadas as ideias de acordo com sua vivacidade. Na verdade, Hume
sugere que a mente é dividida em zonas de intensidade: se muito intensa,
uma ideia se apresenta a memoria, mas se pouco intensa, se apresenta a
imaginacéo.

Memoria e imaginacdo apresentam caracteristicas operacionais e
ndo depositarias®. Assim, a memoria apresenta um sentido diferente do
comum, diferente do utilizado no dia-a-dia. Mas, entdo, onde ficam
alojadas as ideias? Segundo a teoria do conhecimento de Hume, as ideias
ficam na mente e se apresentam a nos fortuitamente, ou por meio de algum
mecanismo, de acordo com seus graus de forca e vivacidade. Assim,
afirmar que memoria e imaginacgao apresentam caracteristicas operacionais
significa dizer que elas operam as ideias. Conforme dito anteriormente, as
ideias da memdria se apresentam com mais forca e vivacidade, por estarem
mais proximas ao eixo da sensibilidade, enquanto as ideias da imaginacéao
se apresentam com niveis menores de forca e vivacidade. Disto, segue-se
gue essas coOpias de impressGes apresentam outras caracteristicas que,
inclusive, auxiliam na tarefa de diferenciar e separar as ideias que sdo
apresentadas na memoria ou na imaginagao.

A memoria, por apresentar maiores graus de forca e vivacidade,
apresenta a mente as ideias na ordem em que elas foram impressas. Isto
significa dizer que uma ideia da memoéria ndo se apresenta sozinha a
mente. E possivel afirmar que as ideias presentes na memoria sdo ideias
contextualizadas, uma vez que sempre apresentam as ideias em seu

3 Hume nega a assertiva de Locke, formulada da seguinte maneira: “Constitui nisso a
memoria, que se assemelha a um armazém de ideias. Portanto, sendo a mente humana
limitada a ponto de ser incapaz de manter a0 mesmo tempo muitas ideias sob a vista e
observagdo, mostrou-se necessario um depoésito para preservar aquelas ideias que, em outra
oportunidade, podem ser usadas” (LOCKE, 1999, p. 81). Hume sugere que, na verdade, a
memoria — e isso vale também para a imaginagdo — seja 0 modo como as ideias se
apresentam a mente, de acordo com seus graus de forga e vivacidade.

232 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

contexto original. Alguém que se recorda de algum evento, ndo se recorda
apenas do ocorrido, mas também do ambiente e das condi¢cfes em que
aquela ideia foi impressa. Estes maiores graus de forca e vivacidade
conectam as ideias na ordem em que elas foram impressas na mente e, por
esta razdo, elas se apresentam em um contexto. Além disto, as ideias da
memoria, gragas aos maiores graus de forca e vivacidade, ndo se
apresentam fora da ordem de afecgdo. As ideias apresentadas a memoria
sdo unidas na sequéncia em que surgiram enquanto impressdes, sem
alteragdo. Uma pessoa se lembra de ter acordado e levantado, com as luzes
de seu quarto apagadas e com um feixe de luz entrando pela janela nesta
ordem, por ter percebido as impressdes nesta ordem. Portanto, € incomum
gue ideias simples se apresentem a memdria, sendo ela mais visitada por
ideias complexas.

Por outro lado, a imaginacdo apresenta a mente ideias com
menores graus de forca e vivacidade. Estas ideias, ja enfraquecidas, podem
ser facilmente transpostas. Ndo ha dificuldade em se alterar a ordem das
ideias de algo ha muito ocorrido e ja apagado na mente. Conforme citado
anteriormente, Hume afirma que uma circunstancia que chamou sua
atencdo foi a capacidade apresentada pela imaginacdo para transpor ou
comutar as ideias que ela apresenta. Isto permite a mente obter ideias
simples por decomposi¢do e complexas por composi¢cdo. ldeias simples
por decomposicdo sdo obtidas quando a imaginagdo, percebendo uma
diferenca entre caracteristicas de uma ideia, como, por exemplo, a cor da
maca, permite que elas sejam separadas. A cor, apresentada a mente
sozinha, € uma ideia simples e, neste caso, obtida por decomposi¢do. O
processo inverso também é possivel. Ideias simples, ou até mesmo ideias
complexas, podem ser associadas formando novas ideias complexas. Estas,
por sua vez, ainda podem ser associadas ou dissociadas, criando novas
ideias complexas. O que chama a atencdo aqui é o fato de que, geralmente,
sendo sempre, estas ideias ndo apresentam referencial direto na
sensibilidade, ou seja, ndo foram concebidas da maneira que séo
apresentadas & mente: a ideia do minotauro ndo foi concebida da mesma
forma que ela se apresenta a mente, afinal de contas, ndo € muito comum

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 233



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

gue alguém com cabeca de touro seja visto caminhando pelas ruas da
cidade. O mesmo vale para todas as outras ideias complexas formadas por
composicao: apenas partes delas podem ser encontradas na sensibilidade,
mas néo a ideia como um todo.

Associacéo de ideias

Ora, se existem ideias complexas que sdo formadas a partir da
conexdo de ideias simples, existem também principios associativos, ou
qualidades que permitem que as ideias se associam e “Nada seria mais
inexplicavel que as operagdes dessa faculdade®, se ela ndo fosse guiada por
alguns principios universais, que a tornam, em certa medida, uniforme em
todos os momentos e lugares” (TNH 1.1.4.1). Estes principios universais,
estas regras de conexdo e de associacdo sdo importantes para a vida
cotidiana e para a boa operagdo das ideias, “E isto € tdo visivel em nossos
pensamentos e conversas mais sérias que qualquer pensamento particular
que interrompe a sequéncia regular ou o encadeamento das ideias é
imediatamente notado e rejeitado” (HUME, 1999, p. 34). Hume se
preocupa com este aspecto devido ndo s6 ao processo de formacdo de
ideias complexas obtidas por composi¢do, mas também devido ao advento
da crenca e da inferéncia®. Estes dois conceitos se relacionam, e de certa
forma dependem, da associacdo de ideias e seu bom funcionamento
permite a mente trabalhar com certa seguranca ao tratar de assuntos
vindouros ou de antecipar eventos. Assim, ele pretende demonstrar
principios regulares de conexdo e associagédo de ideias. Hume pondera:

Fossem as ideias inteiramente soltas e desconexas,
apenas 0 acaso as juntaria; e seria impossivel que as

4 Apesar de fazer uso do termo “faculdade”, Hume ndo descreve o que seria uma faculdade,
nem usa 0 termo no sentido usado por Kant anos depois. Hume parece tratar por
“faculdade” a capacidade que a mente tem de administrar as ideias ja obtidas.

5 Crenga e inferéncia serdo assuntos tratados mais detidamente no decorrer do texto.

234 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

mesmas ideias simples se reunissem de maneira
regular em ideias complexas (como normalmente
fazem) se ndo houvesse algum lago de unido entre
elas, alguma qualidade associativa, pela qual uma
ideia naturalmente introduz a outra (TNH 1.1.4.1).

Estas qualidades associativas sdo parte das sete relacGes filoséficas
que a mente ¢ capaz de desenvolver. “Existem sete tipos diferentes de
relagdo filosofica: semelhanga, identidade, relagdes de tempo e espaco,
proporcéo de quantidade ou nimero, graus de qualidade, contrariedade e
causalidade” (TNH 1.3.1.1). Estas relagdes sdo divididas em dois grupos,
de acordo com a natureza das ideias envolvidas em cada uma destas
relagbes. O primeiro grupo, no qual sdo alocadas as relagbes de
semelhanca, contrariedade, graus de qualidade e proporcdes de quantidade
ou nOmero, trata de relacbes que dependem inteiramente das ideias
comparadas, sem nenhuma necessidade de uso ou existéncia da
experiéncia sensivel para sua validade. Estas relagbes se mantém
inalteradas enquanto as proprias ideias ndo se alterarem: “E a partir da
ideia de um tridngulo que nds descobrimos a relacdo de igualdade que
existe entre seus trés angulos e dois angulos retos” (THN 1.3.1.1)%. Ou
seja, existem ideias que ndo dependem, na comparacdo entre si, da
experiéncia. Isto é valido para as ideias da matematica, logica, algebra y
geometria. Séo, portanto, o que Hume chamou de relacBes de ideias
(HUME, 1999, p. 47). Angela Coventry em sua obra “Compreender
Hume” aponta claramente as caracteristicas apresentadas por estas
relacGes.

As relacOes de ideias tém as seguintes caracteristicas:
incluem tudo que € intuitivamente  ou
demonstrativamente certo; nega-las envolve uma

6 “’tis from the idea of a triangle that we discover the relation of equality, which its three

angles bear to two right ones; and this relation is invariable, as long as our idea remains
the same”. No texto de Déborah Danowski o trecho se encontra da seguinte maneira: “E
partindo da ideia de um tridngulo que descobrimos a relacdo de igualdade que existe entre
seus trés angulos e dois retos; e essa relagdo fica invariavel enquanto nossa ideia permanece
amesma”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 235



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

contradicdo; podem ser descobertas s6 pelo
pensamento, sem evidéncia alguma de algo existente;
incluem pura matematica (geometria, algebra y
aritmética) (COVENTRY, 2011, p. 107).

Restam, entdo, trés relagbes filosoficas, a saber, identidade,
relacBes de tempo e espaco e causalidade que, por sua vez, sdo chamadas
como questbes de fatos (HUME, 1999, p.47). Estas, por sua vez,
dependem e sdo influenciadas pela experiéncia quando comparadas.

As questdes de fatos’dependem do que a experiéncia
nos diz e tém as seguintes caracteristicas: ndo
intuitivamente  certas; negativa ndo envolve
contradicgdo; envolve a existéncia ou ndo existéncia de
algo; inclui tudo abaixo da certeza e da demonstragédo
(COVENTRY, 2011, p. 108).

Isso significa dizer que essas relacBes sdo objetos da mente, e que
elas tratam de coisas diretamente dependentes da experiéncia. Afirmar, por
exemplo, que “a noite vira”, s6 € possivel com seguranca devido ao fato de
gue constantemente 0 homem tem presenciado a noite surgir apos o dia e,
com ela, a escuriddo. Porém, sé é possivel afirmar algo desta natureza apds
um ndmero consideravel de repeticdes constantes destes eventos. Assim, é
perfeitamente possivel conceber o contrario e afirmar que “a noite néo
vird”. Talvez um exemplo que apresente uma quantidade de repeti¢des
notadamente inferior caird bem. Afirmar que “o professor de determinada
disciplina vira esta noite” ndo impede que alguém afirme que “o professor
de determinada disciplina ndo vird esta noite”. Isto ¢ perfeitamente
possivel, uma vez que a vinda ou ndo do professor em questdo sé pode ser
percebida pela experiéncia sensivel e, assim, somente serd verdade esta
afirmacéo ou negacdo, caso ele venha ou ndo esta noite.

7 O texto original de Angela Coventry traz o termo matter of facts, do mesmo modo que o
apresentado na Investigacdo, porém a tradug@o apresenta o termo como “coisas em geral”.
Portanto, sera utilizada a tradug@o ja consagrada desse termo como “questdes de fato”.

236 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

Hume afirma que a unido entre ideias pode ocorrer de trés modos
distintos, de acordo com as caracteristicas das ideias envolvidas. Segundo
Hume, essas “Qualidades que d&o origem a tal associacdo, e que levam a
mente, dessa maneira, de uma ideia a outra, sdo trés, a saber:
SEMELHANCA, CONTIGUIDADE no tempo ou no espaco, e CAUSA e
EFEITO” (TNH 1.1.4.1). O primeiro dos modos é a semelhanga. Ideias
semelhantes sdo facilmente unidas e relacionadas. Uma foto ou retrato de
um conhecido remete a pessoa em questdo, da mesma forma que um busto
esculpido em marmore pode remeter ao autor representado ali ou a sua
obra. Isto ocorre por serem ideias que apresentam entre si graus maiores ou
menores de similitude. O segundo modo de associacdo de ideias é a
contiguidade. Ideias contiguas remetem umas as outras de acordo com sua
contiguidade no tempo e espaco. A ideia de uma casa remete a ideia de
outras casas e, portanto, de um bairro ou cidade. Do mesmo modo que
ideias que foram adquiridas sempre num mesmo periodo, ou que vém a
mente sempre num mesmo periodo sdo contiguas no tempo. O Ultimo
modo de associagdo a ser mencionado é o da causalidade®. Ideias se
conectam por meio da causalidade quando suas impressdes originarias
respectivas ocorrem sempre na mesma ordem e, a partir da primeira da
primeira a mente se mostra capaz de predizer a segunda. Pode-se dizer
com seguranca, segundo este principio, que a ideia do calor deriva do fogo,
bem como a ideia do frio deriva do gelo. Este tipo de relacdo é o que se
apresenta a mente com mais vigor. Sua importancia € vital para a teoria do
conhecimento de Hume, mas ela sera estudada com mais detalhes logo
adiante.

Em vérias partes do Tratado, da Investigagdo ou mesmo no
decorrer deste texto, é possivel perceber que a conjuncdo de ideias é um
assunto recorrente em toda a teoria do conhecimento de Hume. Disto, pode
ocorrer a alguém a seguinte duvida: se podemos unir ideias, como
podemos diferencia-las e separé-las? Esta davida, além de pertinente, pode

8 Essas trés relacdes, além de serem qualidades associativas, constam também das sete
relages filosoficas apontadas anteriormente.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 237



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

ajudar a esclarecer muitos aspectos presentes na teoria do conhecimento de
Hume. Pois bem, Hume diz que “Sempre que a imaginacdo percebe uma
diferenca entre ideias, ela pode facilmente produzir uma separacdo” (TNH
1.1.3.4). Hume insiste nesta capacidade da mente de separar e distinguir
objetos, dizendo que “Todos os objetos diferentes sdo distinguiveis, e que
todos objetos distinguiveis sdo separaveis pelo pensamento e imaginacao”
(TNH 1.1.7.3). Desta forma, percebemos que a imaginacéo é plenamente
capaz de dar curso a este processo de perceber as diferencas entre as
percepcdes da mente e criar uma separacao entre elas. Nos interessa entéo
saber como a imaginacao realiza este processo de distingdo e separacdo de
ideias.

Hume afirma em varias passagens do tratado que todas as ideias
diferentes sdo separaveis. Vimos logo acima que a imaginacdo é a
responsavel por esta distingdo e separacdo. Entretanto, Hume sugere uma
dificuldade para a compreensdo desta afirmacdo — que todas ideias
diferentes sdo separaveis. A dificuldade ocorre quando pensamos na
distincdo entre a figura e o corpo figurado (TNH 1.1.7.17), e ela surge a
partir do préprio principio de distincdo e separacdo de ideias. Hume
afirma: “[...] se a figura for diferente do corpo, suas ideias deverdo ser
separaveis, bem como distinguiveis; se ndo for diferente, suas ideias ndo
poderdo ser nem separaveis nem distinguiveis” (TNH 1.1.7.17). Desta
forma, tem-se a dificuldade em saber se a figura do corpo € diferente dele
mesmo. Como é possivel, entdo, pensar nesta distincdo? Hume afirma que

E certo que a mente jamais teria sonhado em
distinguir uma figura de um corpo figurado — uma vez
que, na realidade, estes ndo sdo nem distinguiveis,
nem diferentes, nem separaveis —, se ndo houvesse
observado que, mesmo nessa simplicidade, poderiam
estar contidas varias semelhancas e relagdes diferentes
(TNH 1.1.7.18).

Estas semelhancas e relagfes distintas sdo abstraidas da
sensibilidade e € por meio do habito que elas sdo percebidas. A partir dai, a
imaginacdo encontra estas diferencas e as destaca, do mesmo modo que é

238 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

feito com as ideias complexas. O que leva o argumento ao proximo
aspecto, o da explicacdo. Hume apresenta a seguinte reflex&o:

[...] quando se nos apresenta um globo de marmore
branco, recebemos apenas a impressdo de uma cor
branca disposta em uma certa forma, ndo sendo
capazes de separar nem distinguir a cor da forma.
Mas, observando, em seguida, um globo de marmore
negro e um cubo de marmore branco, e comparando-
0S com nosso primeiro objeto, encontramos duas
semelhancas separadas, naquilo que antes parecia, e
realmente é, completamente insepardavel (TNH
1.1.7.18).

O que se segue deste argumento € que, tendo a mente, mais
precisamente a imaginacdo, percebido as caracteristicas de um
determinado objeto, no exemplo um globo de marmore branco, ela pode,
utilizando a relacdo natural da semelhanca, comparar os objetos distintos,
encontrado em cada um deles, caracteristicas que se encontram no
primeiro e nos segundos objetos. O globo de marmore branco apresenta
caracteristicas simples: seu corpo é esférico e sua cor é o branco. A
caracteristica da forma do globo se repete no globo de marmore negro, ja
gue este também apresenta forma esférica, mas ndo a mesma cor. Ja o cubo
de marmore branco repete a caracteristica da cor do globo branco, mas néo
a sua forma. Assim, a mente percebe que caracteristicas de um objeto
podem estar presentes em outro, permitindo a ela uma abstracdo destes
objetos inseparaveis.

Quando queremos considerar apenas a forma do globo
de marmore branco, formamos, na realidade, uma
ideia tanto da forma como da cor, mas tacitamente
dirigimos nossa atencdo para sua semelhanca com o
globo de marmore negro. E, do mesmo modo, quando
queremos considerar apenas sua cor, voltamos nosso
olhar para sua semelhanca com o cubo de marmore
branco (TNH 1.1.7.18).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 239



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

Isto mostra que a mente, ao abstrair as caracteristicas de
determinado objeto por semelhanca, passa a compara-las e associa-las com
as caracteristicas de outros objetos. O fato de tanto o globo de méarmore
branco, quanto o de marmore negro, apresentarem figuras esféricas faz
com que, ao focar a mente na caracteristica da forma, ela seja levada de
um ao outro, a partir da caracteristica que se repete em cada um dos
globos. O mesmo ocorre entre o globo de marmore branco e o cubo de
marmore branco. Se a mente € direcionada a pensar na cor do globo, ela é
levada, pelo costume, ao cubo, j que ambos apresentam a cor branca em
sua composicdo. Pode-se concluir, portanto, que é por meio de uma
abstracéo e do habito que a imaginagdo separa ideias, mesmo aquelas que,
como afirma Hume (TNH 1.1.7.18), séo inseparaveis.

Imaginacéo, crenca, causalidade

“Ndo ha nada mais livre do que a imaginacdo humana [...]”
(HUME, 1999, p. 64): assim comeca a segunda parte da quinta se¢do da
Investigacdo. A imaginacdo é notadamente livre em suas associacgOes, e
pode criar na mente

[...] uma série de eventos com toda a aparéncia de
realidade, pode atribuir-lhes um tempo e um lugar
particulares, concebé-los como existentes e descrevé-
los com todos 0s pormenores que correspondem a um
fato histérico, no qual ela acredita com a maxima
certeza. Em que consiste, pois, a diferenca entre tal
ficcdo e a crenca? (HUME, 1999, p. 64).

Por conseguinte, é possivel perceber ao menos duas espécies de
“comportamento” — por falta de termo mais apropriado — ou tipos de
associagOes feitas na imaginacdo. A primeira e mais regular é a capacidade
da imaginacdo de administrar as ideias a fim de antecipar acontecimentos
vindouros, tendo por base a série de repeticdes de impressdes semelhantes.
A imaginacéo, desta forma, apresenta regularidades nas suas associacoes.

240 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

Ainda assim, “Formar monstros e juntar formas e aparéncias incongruentes
ndo causam a imaginacdo mais embarago do que conceber 0s objetos mais
naturais e mais familiares” (HUME, 1999, p. 36). Claramente, mesmo que
obedecendo a principios associativos, a imaginacdo é plenamente livre
guando associa suas ideias. Mas 0 que é a crenga? Certamente pode haver
algum preconceito a respeito do termo, que leve o leitor a relaciona-lo com
o0 sentido religioso geralmente aplicado a ele. Entretanto, crenca, segundo a
teoria do conhecimento de Hume, é o assentimento que a mente confere a
sequéncia de ideias concebidas. “Crer, neste caso, € sentir uma impressao
imediata dos sentidos, ou uma repeti¢do dessa impressdo na memoria”
(TNH 1.3.5.7). Deste modo, assim como na relagdo de causalidade, uma
conexdo mais intensa ocorre quando uma maior série de conjuncdes
constantes entre ideias ocorrem, se a ideia corrente confere com as
sequéncias de ideias ja adquiridas, a mente cria o0 assentimento, ou seja, a
crenga. A partir disso, afirma Hume, “[...] concluo que a crenca, que
acompanha a impressdo presente, e € produzida por um certo nimero de
impressdes e conjuncdes passadas, surge imediatamente, sem nenhuma
operagdo nova da razdo ou imagina¢ao” (TNH 1.3.8.10). Hume afirma que
a crenca ndo é nenhum tipo de operacdo do entendimento ou da
imaginagdo. Ela se comporta como um principio natural da mente,
desenvolvido a partir da regularidade apresentada pelas conjungdes entre
determinadas percepcbes da mente. Sendo uma relagdo natural, ela
depende da experiéncia sensivel e é abordada no ambito das questBes de
fato. Desta forma, tem-se que uma “[...] crenga pode ser definida mais
precisamente como UMA IDEIA VIVIDA RELACIONADA OU
ASSOCIADA COM UMA IMPRESSAO PRESENTE” (TNH 1.3.7.5). A
esta passagem de uma impressdo a uma ideia, Hume da o nome inferéncia.
Ela s6 pode ocorrer, segundo Hume (TNH 1.3.6.2), por meio da
experiéncia. Esta, por sua vez, surge de exemplos frequentes de existéncia
de determinadas espécies de objetos acompanhados por objetos de outra
espécie e apresentados a mente numa ordem regular de contiguidade e
sucessdo. Considerando que todas as vezes que o homem viu o fogo,
percebeu o calor, e que todas as vezes que viu o gelo, percebeu o frio, o

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 241



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

homem, sempre notando essas impressdes em ordens regulares de afeccdo,
se torna capaz de perceber sua conjuncdo constante nos diversos casos
ocorridos em diversas situacdes. Desta forma, sempre que uma impressao
semelhante for captada pela sensibilidade, a mente serd levada a inferir a
proxima ideia na ordem das probabilidades®.

Gostaria de estabelecer como uma méxima geral da
ciéncia da natureza humana que, quando uma
impressdo se torna presente a nés, ela ndo apenas
conduz a mente as ideias com que esta relacionada,
mas também comunica-lhes parte de sua forca e
vividez (TNH 1.3.8.2, grifos no original).

Ou seja, a impressdo presente que levard a mente a uma outra
ideia, é capaz de fazé-lo gracas a sua propria vivacidade que é transferida a
ideia inferida. Esta vivacidade parece funcionar como um gatilho que
aciona a ideia, trazendo-a a mente. Assim, a inferéncia precisa do estogque
de conjuncdes constantes presentes na mente e de que uma impressao seja
percebida ou uma ideia seja lembrada pela mente. Assim, a inferéncia ndo
é uma simples passagem de uma impressdo a uma ideia feita na mente.
Para que ela ocorra, é preciso que exista uma série prévia de
acontecimentos semelhantes a fim de fomentar a inferéncia. Sempre que
uma impressdao leva a mente a uma ideia diferente daquela, porém
relacionada, ela transfere aquela ideia parte da vivacidade apresentada na
impressdo presente, fortalecendo a crenca que temos naquilo. A
imaginagdo, ao sugerir a crenga, permite ao homem o célculo das questdes
de fato, possibilitando também que acontecimentos vindouros sejam
antecipados por esta acio da mente. E isto que permite que as ciéncias da
natureza sejam administradas pela mente humana'®.

% Uma das atribuices da imaginagéo é calcular a probabilidade tendo por base eventos ja
ocorridos. De modo sumério, toda vez que a mente percebe uma impressdo ou apresenta
uma ideia, a imaginacdo busca o caso mais relacionado com o presente, ou seja, a ideia da
situacdo que mais sucedeu aquela em toda a cadeia de sucessdes.

10 Este tema sera tratado mais aprofundadamente no subitem 2.4.

242 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

“Todas as vezes que um objeto se apresenta a memoria ou aos
sentidos, pela forca do costume a imaginagdo é levada imediatamente a
conceber o objeto que lhe estd habitualmente unido” (HUME, 1999, p. 65),
diz Hume acerca da relacdo existente entre a crenga e o costume. Esta
relacdo se da no sentido de que a crenga fortalece o habito, uma vez que a
mente ndo segue as sequéncias de ideias que ela ndo acredita como
advindas diretamente da experiéncia. O que é, pois, o costume? O
costume, ou habito, é definido por Hume como “Tudo aquilo que procede
de uma repetigdo passada sem nenhum novo raciocinio ou conclusdo”
(TNH 1.3.8.10). Assim, ele surge naturalmente a partir da repeticdo de
conjuncges constantes e regulares e retorna & mente sempre que uma ideia
ja conhecida for evocada. A grande importancia do costume é que é
unicamente por meio dele que podemos tornar Util o conhecimento
advindo da sensibilidade. Hume fala acerca deste tema na Investigacéo
dizendo que “[...] Depois da conjuncdo constante de dois objetos, por
exemplo, calor e chama, peso e solidez, unicamente o costume nos
determina a esperar um devido ao aparecimento do outro” (HUME, 1999,
p. 61) e que “E 0 Unico principio que torna Gtil nossa experiéncia e nos faz
esperar, no futuro, uma série de eventos semelhantes aqueles que
apareceram no passado” (HUME, 1999, p. 63). Estas afirmacGes vém para
sustentar sua hipGtese de que ndo é por meio de nenhuma espécie de
raciocinio ou silogismo que a mente é levada a se comportar de tal
maneira, ou seja, esperar eventos vindouros que sejam semelhantes aos
gue j& ocorreram. O héabito permite, portanto, que intencionalmente o
homem faca célculos que apresentem algum grau de seguranga sobre 0s
objetos da sensibilidade, na tentativa de governa-los de alguma forma. E
por meio dele que as ciéncias naturais sdo possiveis. Claramente, o habito
ndo apresenta Uso apenas para as ciéncias naturais, mas também para a
vida cotidiana de todos os homens,

Visto que todas as vezes que a repeti¢cdo de um ato ou
de uma determinada operagdo produz uma propenséo
a renovar 0 mesmo ato ou a mesma operagao, sem ser
impelida por nenhum raciocinio ou processo do

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 243



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

entendimento, dizemos sempre que esta propensdo é
efeito do costume (HUME, 1999, p. 61).

Com o assentimento retirado da experiéncia, realizamos tarefas
sem grandes preocupacdes formais: ndo tocamos a chama por estarmos
seguros de que ela pode nos queimar, tampouco um fio desencapado por
sabermos que podemos ser eletrocutados. E fazemos isto sem sequer
raciocinarmos sobre o assunto, mas simplesmente fazemos, ou evitamos
fazer, naturalmente. Os principios de conexdo entre ideias operam, neste
aspecto, como uma forca suave que as une e, em geral, sobre elas
prevalece (TNH 1.1.4.1). Hume chama esses principios de conexdo de
forca suave pelo fato de que eles acontecem sem que a mente 0s note:
simplesmente as ideias se associam. Por surgir na mente a partir das
relacbes captadas da experiéncia, pode-se afirmar que, assim como a
crenga, 0 habito também é uma reacdo natural da mente ao padrdo de
regularidade e constdncia apresentado pelas ideias, especialmente, por
aquelas que se relacionam entre si.

Mas se a crenca é este assentimento que a mente da a certas
sequéncias de ideias, o que é, entdo, a ficcdo? A ficcdo obedece aos
mesmos padrdes de associacdo que a crenga, mas ndo estabelece
correspondéncia de suas ideias com nenhuma impresséo. De fato, ela ndo
retira assentimento da experiéncia, mas apenas ideias para suprir suas
criagdes. Assim, uma das diferencas entre crenca e ficcdo é de sensacdo ou
sentimento (TNH 1.3.8.10-13). Podemos, portanto, imaginar bestas
mitoldgicas, mas ndo damos nenhum crédito a estas imagens mentais, uma
vez que a ficcdo ndo busca assentimento na experiéncia. Porém, esta falta
de crencga inerente a ficcdo ndo é o bastante para diferencia-las (HUME,
1999, p. 65). Hume afirma que,

Como a mente tem autoridade sobre todas as suas
ideias, poderia voluntariamente anexar esta ideia'!
particular a uma fic¢do e, por conseguinte, seria capaz
de acreditar no que Ihe agradasse, embora se opondo a

1 Hume refere-se a qualquer ideia que ja tenha um assentimento anexado a si.

244 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

tudo que encontramos na experiéncia diaria (HUME,
1999, p. 65).

Esta afirmacgéo reforca o argumento de que a diferenca entre a
crenca e a ficcdo estd relacionada a, ou é propriamente falando, uma
maneira de sentir, ou um sentimento que a mente percebe em relacdo a
determinadas sequéncias de ideias. O proprio Hume se vé em dificuldades
para elucidar o que seria entdo esta maneira de sentir, dizendo que,
“Mesmo quando penso compreender perfeitamente o assunto, néo encontro
as palavras adequadas para expressar o que quero dizer” (TNH, Apéndice,
12). Esta dificuldade talvez advenha da inseguranca gerada ao tratar desta
sensacdo, que ndo é uma impressdo sensivel, mas surge das relacdes
naturais entre estes objetos da mente. A diferenga surge naturalmente na
mente humana.

Tendo em vista todos os aspectos ja apresentados, é possivel notar
gue a causalidade, assim como a conjuncdo constante e regular entre
ideias, sio importantes para a vida, no sentido de que “E unicamente por
este conhecimento que somos capazes de controlar eventos e governar o
futuro” (HUME, 1999, p. 42). A compreensdo das relacdes de causalidade
é extremamente vital para a compreensdo do que se propds esta pesquisa:
gue a imaginacdo da a mente condicOes de se fazer ciéncia.

Imaginacéo e ciéncia

Até agora foi possivel perceber que a imaginacdo desempenha
diversas fungfes na mente: ela une e separa as ideias, percebe as diferengas
entre ideias, percebe as relagBes entre as ideias e as questdes de fato,
administra a inferéncia e forma o habito. Neste ponto, serdo as relacdes de
causalidade que receberdo maior atencdo, uma vez que elas sdo de vital
importancia, tanto para a pesquisa, quanto para a vida cotidiana. Vimos, no
decorrer do texto, ainda que brevemente, que as relacdes de causalidade
sdo filosoficas e naturais. Talvez caiba uma explicacdo mais extensa deste
tema. Anteriormente foram mencionadas sete relacGes filoséficas, a partir

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 245



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

das quais a imaginagdo conecta duas ideias na mente. “A primeira delas ¢ a
semelhanca. Essa é uma relagdo sem a qual ndo pode existir nenhuma
relacdo filosdfica, jA& que s6 admitem comparacdo 0s objetos que
apresentam entre si algum grau de semelhanga” (TNH 1.1.6.3). Segundo o
argumento apresentado por Hume, sem qualquer tipo de semelhanca entre
objetos da mente, seria impraticavel que qualquer tipo de relacdo entre eles
existisse ou fosse percebida. Porém, ainda que sua existéncia seja
necessaria para 0 advento das outras relacdes, sua presenca ndo € o
suficiente para garantir que dois objetos sejam conectados entre si. Isto
ocorre gragas ao fato de que, “Quando a qualidade se torna muito geral, e é
comum a um grande numero de individuos, ela ndo leva a mente
diretamente a nenhum deles” (TNH 1.1.6.3). Uma vez que a qualidade
verificada entre objetos é de abrangéncia muito grande, a imaginacgéo se vé
impedida de fixar sua atencdo em um sO objeto. A segunda relacdo
elencada por Hume é a de identidade. A identidade € a relacdo aplicada a
objetos constantes e imutaveis. Segundo Hume (TNH 1.1.6.4), é a mais
universal relagdo existente, sendo aplicada a todo ser que dure no tempo,
ou seja, exista. As relacBes de espaco e tempo configuram o terceiro tipo
de relagdo filosofica. Uma relagdo também aplicada a todos os objetos da
mente, as relacbes de tempo e espaco podem se apresentar sempre que
objetos estejam relacionados pela sensibilidade. Objetos que estejam
distantes ou contiguos sdo conectados por estas relagbes, assim como
qualquer tipo de comparacdo espaco-temporal. As relagdes de quantidade
ou numero sdo o quarto tipo de relagdo filosofica e podem ser facilmente
explicadas, uma vez que todos 0s objetos que possam ser numerados ou
quantificados podem ser conectados por meio deste tipo de relacdo. O
quinto tipo de relacdo filosofica sdo os graus de qualidade. Sua existéncia
é determinada pela comparacao dos graus de qualquer qualidade entre dois
ou mais objetos. Uma folha de laranjeira pode ser comparada com uma
barra de ferro por meio dos graus de seus respectivos pesos. O mesmo vale
para as cores que, mesmo entre as de um mesmo matiz podem apresentar
diferentes graus de qualidade. Assim, o azul celeste e o azul marinho,
ainda que tons de azuis, podem ser comparados e relacionados por meio da

246 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

variacdo dos graus dessas qualidades. O sexto tipo de relacdo filoséfica
trata da relacdo de contrariedade. Certamente um dos tipos de relacdo que
mais pode gerar ddvidas devido a sua natureza. Isto se deve ao fato de que
alguém pode pensar que, ja que a contrariedade também é uma relagéo,
objetos que sdo contrarios podem se relacionar e se conectar. Se realmente
ocorresse deste modo, a afirmagdo de que “[...] nenhuma relacdo, de
nenhuma espécie, pode subsistir sem algum grau de semelhanga” (TNH
1.1.6.4) seria completamente infundada. Acontece que apenas as ideias de
existéncia e ndo existéncia pode ser contrarias, quando tratando da relagdo
entre objetos da mente. Por fim, as relacfes de causalidade configuram o
sétimo e, para os fins desta pesquisa, 0 mais importante dos modos de
relacdo filosofica e também uma relagdo natural entre ideias. Sua
influéncia sobre a sensibilidade ocorre também no ambito das relacdes
naturais. Elas sdo consideradas relagdes naturais por serem notadas na
relacdo entre os objetos da sensibilidade e sem a dependéncia de qualquer
série de raciocinio ou silogismo. A mente capta as relacBes dadas
naturalmente e as destaca.

A importancia da causalidade para esta pesquisa parte da
afirmagdo de que “Apenas a causalidade produz uma conex&o capaz de nos
proporcionar uma convicgao sobre a existéncia ou agdo de um objeto que
foi seguido ou precedido por outra existéncia ou agao” (TNH 1.3.2.2), uma
vez 0 que 0 objeto maior desta pesquisa se relaciona diretamente com os
objetos da sensibilidade. Isto implica, também, na capacidade que estas
relacBes de causalidade tém de levar a mente para além das impressdes
presentes, antecipando os acontecimentos. Ora, parece ndo haver quem
discorde de que a ideia de causalidade ndo deriva de uma impressao
sensivel. Se esta conexdo derivasse de alguma impressdo particular,
guando fossem analisados dois objetos distintos, porém relacionados pelo
que é chamado de causalidade, deveria ser possivel verificar, na
sensibilidade, a impresséo que leva de uma causa a um efeito. Na verdade,
esta passagem ndo é sentida. Isto, entretanto, ndo contradiz a maxima
obtida de que todas as ideias derivam de impressdes, uma vez que toda
relacdo de causa e efeito deriva de alguma condicdo de contiguidade e

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 247



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

sucessdo entre dois ou mais objetos. Assim, de todas as vezes em que foi
verificado o calor acompanhando o fogo, o o frio acompanhando o gelo e a
umidade acompanhando a agua, a imaginagdo, notando a regularidade
constante dessas ideias, insere a relagdo de causalidade, transformando os
primeiros em causas e 0s gue 0s seguem em efeitos.

No Tratado, ao explicar que apenas quatro das relacdes filoséficas,
“Por dependerem unicamente das ideias, podem ser objetos de
conhecimento e certeza” (TNH 1.3.1.2), Hume afirma que apenas estas
quatro sdo fundamento da ciéncia. Gostaria de pedir licenga para afirmar
algo diferente. Na verdade, gostaria de chamar a atencdo para o seguinte
fato: no Tratado as ciéncias da natureza ndo s&o elencadas como ciéncias,
jé que seu conhecimento ndo ¢ certo e livre de duvidas. De fato, “Por
‘conhecimento’ e ‘raciocinio cientifico’ Hume denota, simplesmente, os
processos cognitivos a priori da intuicdo e demonstracdo, geradores de
conhecimento certo” (CHIBENI, 2013, p. 230-231), afastando do campo
cientifico tudo o que advinha da experimentacdo. O que sera feito de agora
em diante parte de uma abordagem diferente do conceito de ciéncia. Serdo
tratadas as ciéncias naturais, e ndo as tedricas. Assim, nada mais justo que
explicar as diferencas entre estes dois blocos de ciéncias, a comegar pelas
gue denomino a priori.

As ciéncias a priori recebem este nome por serem suficientes e
satisfatorias sem o auxilio das impressdes e da experiéncia. Isto ndo altera
a necessidade de existéncia de impressdes, mas apenas retira 0 campo de
acdo destas ciéncias para um plano onde apenas ideias sdo abordadas.
Estas ciéncias apresentam relagbes apenas entre as ideias presentes na
mente e apenas entre aquelas que ndo precisam das impressdes para sua
verificagdo. Mais precisamente, as relacGes que surgem desta forma séo
semelhanca, contrariedade, graus de qualidade e proporcbes de
guantidade e nimero. Na Investigacdo, cada uma destas conexdes recebe
nomes especificos, que ja foram apresentados nesta pesquisa, a saber,
relacdes de ideias (HUME, 1999, p. 47). Resumidamente, Coventry (2007,
p. 107) fala que elas séo as relagOes existentes apenas entre as ideias,
sendo demonstraveis ou intuitivamente certas. Nega-las implica uma

248 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

contradi¢do, ndo necessitam de qualquer tipo de evidéncia sensivel,
portanto, ndo tratam de existéncia ou ndo existéncia, e incluem a
matematica pura. Hume exemplifica, dizendo: “Que 0 quadrado da
hipotenusa é igual a soma dos lados, € uma proposi¢do que exprime uma
relacdo entre estas figuras. Que trés vezes cinco é igual a metade de trinta
exprime uma relagdo entre estes nimeros” (HUME, 1999, p. 47). Assim,
sempre que o0 objeto de alguma ciéncia oferecer relagdes intuitivamente
corretas, demonstraveis e que ndo dependam da experiéncia, serdo objetos
abordados pelas ciéncias a priori, ou, utilizando a terminologia humiana,
pelas relacdes de ideias. Portanto, a aritmética, a algebra e a geometria sdo
as ciéncias que surgem a partir destas relaces.

Por outro lado, surgem as ciéncias naturais — ou mesmo
experimentais. Este nome se deve ao fato de serem ciéncias que dependem
dos objetos e de suas ideias. Segundo Deleuze (2001, p. 92), estas relagdes
sdo exteriores as ideias, ou seja, precisam da sensibilidade e da experiéncia
para sua verificacdo. Valadares também defende que “a relacdo que a
imaginacgdo estabelece entre duas ideias € exterior a estas, e ndo pode ser
deduzida a partir da consideracdo de nenhuma delas em particular” (2009,
p. 255-256). Estas relagdes foram chamadas pelo nome questdes de fato e,
como o nome diz, sdo questdes sobre os fatos, o que implica em existéncia
ou nao existéncia dos objetos. Além disto, sua negacdo jamais implica em
contradi¢do. Afirmar “Que 0 sol ndo nascera amanha é tdo inteligivel e
ndo implica mais contradicdo do que a afirmacdo de que ele nascerd”
(HUME, 1999, p. 48). O argumento utilizado é que, se fosse algo
contraditdrio de se afirmar, a mente jamais poderia conceber tal ideia de
maneira clara e distinta. S&o relacdes que estdo abaixo de qualquer nivel de
certeza e demonstragio. E o que acontece com a fisica, por exemplo.
Desde os primérdios desta ciéncia suas certezas tém sido questionadas e
modificadas. O que um dia foi 0 &tomo, a particula indivisivel, em relacdo

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 249



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

a qual jamais se poderia encontrar algo menor, hoje, afirmam os fisicos, é
muitas vezes maior que as particulas que o compde'?.

Diversas ponderacdes feitas durante esta pesquisa permitem a
seguinte afirmacdo: a imaginacdo administra as ideias de maneira segura o
bastante para permitir que a mente faca ciéncia dos objetos sensiveis.
Pode-se simplificar dizendo que é por meio da imaginacdo que a mente
concebe as ciéncias da natureza. Em primeiro lugar, as ciéncias em
questdo, conforme ja afirmado, sdo as ciéncias naturais, como a fisica e a
quimica, por exemplo. Isto significa que sdo ciéncias que estdo fora do
campo intuitivo-demonstrativo, ou seja, as relacbes que as definem se
apresentam no campo da experimentagdo. Desta forma, relacionando estas
informagfes com as afirmacfes de Hume sobre os tipos de relagbes que a
mente cria, pode-se afirmar com seguranca que estas ciéncias naturais
dependem das questdes de fato, e ndo das relacdes de ideias. A natureza de
cada uma das ciéncias naturais permite este tipo de afirmacdo. A fisica
newtoniana, por exemplo, depende de experimenta¢do na formulacdo e
teste de suas leis. Newton s6 pbde perceber a relacdo existente entre o
movimento e o objeto voltando-se para 0 campo experimental, ou seja,
observando os objetos naturais. O mesmo vale para os objetos da quimica,
ja que a combinacdo de componentes quimicos €, antes de mais nada, uma
experimentacdo. Percebe-se entdo que as ciéncias abordadas ndo sdo as
ciéncias da matematica pura, cujas relacdes de ideias bastam para sua
manipulacdo. Entdo, qual a relacdo entre a imaginacdo e as ciéncias
naturais, que permite que estas existam?

Ideias como a de causalidade, por exemplo, que sdo vitais para as
ciéncias naturais, sé podem surgir com a observacao e a experiéncia, mas
ndo surgem diretamente delas (CHIBENI, 2013, p. 232). O que acontece é
gue a mente recebe sequéncias de percepg¢des constantes e regularmente

12 podem ser encontradas referéncias sobre este assunto na obra de Hinrichs e Kleinbach,
onde afirmam que “Evidéncias concretas de que os atomos ndo eram esferas duras e
indivisiveis, nem havia uma particula elementar, tornaram-se disponiveis no final do século
XIX, com as descobertas do elétron e da radioatividade” (HINRICHS, KLEIBACH, 2002,
p. 336).

250 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

conectadas e, a partir dai, se torna capaz de inferir a existéncia de um
objeto a partir do surgimento de outro, “Em conformidade com nossa
experiéncia passada” (TNH 1.3.6.2). Esta experiéncia passada, que forma
0 héabito, permite que a mente relacione os objetos que apresentam
conjuncgdes constantes e regulares como causas e efeitos. A preocupacao
de Hume em relagdo a isto é mostrar que as causas e seus efeitos sdo
contiguos, no tempo e no espaco, mas as causas sdo temporariamente
anteriores aos seus efeitos, o que ele chama de “Prioridade da causa em
relagdo ao efeito” (TNH 1.3.2.6-7). Foi amplamente discutido que, da
repeticdo destas conjuncBes constantes e regulares, a imaginacdo passa a
inferir a existéncia de um objeto, mais precisamente, de uma ideia, a partir
do surgimento de outro objeto, mais precisamente, de uma impressdo.
Hume defende intensamente o argumento de que a inferéncia “N&o é
determinada pela razdo, mas por certos principios que associam as ideias
desses objetos e as unem na imaginag¢ao” (TNH 1.3.6.12). Chibeni (2013,
p. 232) chama a atencdo para 0 seguinte aspecto: a razdo a que Hume se
refere neste momento é tanto a razdo tida como demonstrativa, quanto
aquela “Capaz de estruturar argumentos provaveis, i.e. relativos as
questdes de fato” (CHIBENI, 2013, p. 232). A mente, por si s6, é capaz de
perceber todas estas operacOes que ela mesma realiza, mas cabe a
imaginacdo administra-las, conectando as ideias, inferindo ideias a partir
do surgimento de impressdes, verificando a conjuncéo constante e regular
de percep¢des da mente e formando o héabito. A concep¢do de que a
imaginagdo atua intensamente nas relagbes que a mente concebe é
reforgada por Valadares, que defende que “Se uma ideia se faz presente a
imaginacdo, qualquer outra, unida a ela por relagbes de semelhanca,
contiguidade e causalidade, segure-lhe naturalmente” (2009, p. 255). Foi
amplamente descrito que as questdes de fato sdo pautadas nestas trés
relacGes aqui referidas por Valadares.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 251



A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

Desta forma, todos os indicios levam ao entendimento de que a
imaginacdo, por administrar as operagdes ativas e passivas'® da mente
relativas as questdes de fato, é fomentadora das ciéncias naturais. Na se¢do
IV da Investigacdo, Hume trata amplamente das questfes de fato, nas quais
estdo inseridas todas as ciéncias experimentais ou da natureza. Na verdade,
0 objeto desta secdo sdo as relagdes de causa e efeito. O primeiro trabalho
que Hume assume nesta secdo é o de provar que as relagbes de causa e
efeito ndo sdo, de modo algum, descobertas por algum tipo de raciocinio a
priori, mas sim pela experiéncia. Ele diz que:

[...] o conhecimento geral desta relagdo ndo se obtém,
em nenhum caso, por raciocinios a priori, porém
nasce inteiramente da experiéncia quando vemos que
quaisquer objetos particulares estdo constantemente
juntados entre si (HUME, 1999, p. 49-50).

Ora, as relacOes de causa e efeito, amplamente enunciadas nesta
pesquisa, dependem de alguns fatores. Primeiramente, como pode-se
perceber, a mente s6 é capaz de conceber uma relacdo de causalidade plena
a partir da experiéncia, ou seja, da conjuncdo constante e regular de
impressdes numa determinada ordem. O préximo passo na andlise das
questdes de fato, parte da afirmativa de que,

Se nos fosse mostrado um corpo de cor e consisténcia
andlogas as do pdo que haviamos comido
anteriormente, ndo teriamos nenhum escrdpulo em
repetir 0 experimento, prevendo com certeza que ele
nos alimentard e nos sustentara de maneira
semelhante (HUME, 1999, p. 54).

13 Tomo liberdade para, assim como na biologia, chamar de operagdes passivas todas as
operag0es realizadas pela mente sem a influéncia da intengdo do homem, assim como a
memoria. Desta forma, operaces ativas séo todas as agdes da mente que estdo submetidas
a vontade e intencdo do homem. Vale destacar que a imaginacdo pode apresentar operacées
ativas e passivas.

252 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Pablo Henrique Santos Figueiredo

Tendo a mente verificado esta conjuncdo constante e regular de
percepcOes, ela passa a antecipar uma ideia, a partir do surgimento de uma
impresséo, o que foi enunciado anteriormente com o nome de inferéncia.

Apos este percurso sobre como a mente adquire as ideias por meio
das percepcbes e como as Operas, podemos entender, ainda que
brevemente, sobre as diferencas naturais existentes entre a memdria e a
imaginacdo. A Ultima, que é o objeto deste texto, foi dedicado maior
esforco a fim de compreender mais adequadamente sua natureza e suas
capacidades. A natureza maleavel da imaginacdo lhe permite operar as
ideias de uma forma muito mais livre do que a memoria poderia fazé-lo e
leva & mente diversas possibilidades e capacidades distintas. E pela
liberdade da imaginacdo que somos capazes de construir ao habito e a
inferéncia, de testar novas combinacfes entre ideias e de compor ou
decompor novas ideias a partir das percepgdes recebidas pela mente. O
conjunto de capacidades da imaginacdo, associado & sua natureza dotada
de liberdade conferem a ela a capacidade de aferir, de inferir e de nos
proporcionar algum grau de seguranca para que possamos discutir ou
trabalhar as questbes de fato e aquilo que foi chamado de ciéncias
experimentais.

Referéncias

CHIBENI, Silvio Seno. Hume e as Bases Cientificas da Tese de que Nao Ha
Acaso no Mundo. Principia, an international journal of epistemology, Santa
Catarina, v. 16, n. 2, p. 229-254, 2013. DOI: https://doi.org/10.5007/1808-
1711.2012v16n2p229.

COVENTRY, Angela M. Hume: a guide for the perplexed. Londres: Continuum,
2007.

COVENTRY, Angela M. Compreender Hume. Trad. Hélio Magri Filho.
Petrépolis: Vozes, 2011.

DELEUZE, Gilles. Empirismo e subjetividade: ensaio sobre a natureza humana
segundo Hume. Trad. Luiz B. L. Orlandi. S&o Paulo: Editora 34, 2001.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 253


https://doi.org/10.5007/1808-1711.2012v16n2p229
https://doi.org/10.5007/1808-1711.2012v16n2p229

A imaginagdo como fundamento das ciéncias experimentais

HINRICHS, Rogers; KLEIBACH, Merlin. Energia e Meio Ambiente. Trad. Flavio
Maron Vichi e Leonardo Freire de Mello. S&o Paulo: Thomson Learning, 2002.

HUME, David. A Treatise of Human Nature. New York: Oxford University Press,
2000.

HUME, David. Tratado Da Natureza Humana. Trad. Déborah Danowski. Sdo
Paulo: Ed. da Unesp, 2000.

HUME, David. Investigacio Acerca Do Entendimento Humano. S&o Paulo: Ed. da
Unesp, 1999.

LOCKE, John. Ensaio Acerca do Entendimento Humano. Trad. Anoar Aiex. Sdo
Paulo: Nova Cultural, 1999.

STROMINGER, Gerhard. Hume’s Theory of Imagination. Hume Studies,
Virginia, v. 6, n. 2, p. 91-118, 1980. DOI : https://doi.org/10.1353/hms.2011.0637.

VALADARES, Alexandre Arbex. A Teoria da Causalidade Imaginaria na
Filosofia de Hume. Kriterion, Belo Horizonte, v. 50, n. 119, p. 251-268, 2009.
DOI: https://doi.org/10.1353/hms.2011.0637.

Data de registro: 25/11/2019
Data de aceite: 04/02/2020

254 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.1353/hms.2011.0637
https://doi.org/10.1353/hms.2011.0637

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53431

As margens do Leviatd: soberania e medo da
morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

Luiz Carlos S. Silva*

Resumo: O presente artigo apresenta 0 modo como o método mecanicista da
filosofia de Hobbes considera a vida dos homens e do Estado civil em termos de
uma continuidade do movimento da matéria. A partir de uma consideracdo do
mecanicismo moderno aplicado as paixdes humanas, o presente artigo busca
também mostrar como o medo da morte parece ser o principio regulador das agdes
dos homens hobbesianos tanto fora quanto dentro do Estado civil. Por fim, o
artigo busca evidenciar como a constituicdo e a conservagdo da monstruosa
maquina do Estado civil hobbesiano implicam sempre em uma soberania absoluta
e indivisivel.

Palavras-chave: Filosofia Politica; Thomas Hobbes; Soberania; Modernidade.

On the banks of Leviathan: dovereignty and fear of death at the bases of
Hobbesian Political Philosophy

Abstract: This article presents the way in which the mechanistic method of
Hobbes' philosophy considers the life of men and the civil state in terms of a
continuity in the movement of matter. From a consideration of the modern
mechanism applied to human passions, this article also seeks to show how the fear
of death is the regulative principle of the actions of Hobbesian men both outside
and within the civil State. Finally, this article seeks to clarify how the constitution
and conservation of the monstrous Hobbesian civil state machine always implies
absolute and indivisible sovereignty.

Keywords: Political Philosophy; Thomas Hobbes; Sovereignty; Modernity.

* Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professor em
Universidade Federal de Uberlandia (UFU). E-mail: luiscavh@yahoo.com.br. Lattes:
http://lattes.cnpg.br/0036198625835895. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8865-8197.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 255


mailto:luiscavh@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/0036198625835895
https://orcid.org/0000-0001-8865-8197
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53431
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53431

As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

Introducéo

A mitologica figura do Leviaté é utilizada por Hobbes para ilustrar
0 aspecto maquinal, monstruoso e amedrontador do soberano poder do
Estado civil moderno. O Estado representado pelo mito do Leviat,
segundo o projeto cientifico do autor, é fruto de uma filosofia politica
assentada sobre um processo mecanicista de modernizacdo do antigo
direito de vida e de morte da tradi¢cdo romana. Em outras palavras, o poder
soberano do Estado civil hobbesiano é entendido como uma atualizacdo
potencializada da velha autoridade que os poderosos senhores romanos
tinham de matar ou de deixar viver seus escravos e subordinados. Esse
poder soberano em Hobbes seria uma espécie de autoridade bélica, analoga
a um poder divino racionalizado pelo método cientifico da moderna
politica civil. O interesse do presente artigo, nesse registro, consiste em
mostrar como a figura monstruosa do poder soberano do Estado civil em
Hobbes representa a ilustracdo mecanicista de um direito bélico e divino
gue os antigos tinham sobre os vencidos em uma batalha: um direito de
vida e de morte.

Sob um prisma mais filoséfico da moderna politica estatal,
sistematizada por Hobbes na figura maquinal do Leviatd, convém observar
como o autor define a morte como sendo o “repouso”, isto €, a auséncia do
movimento vital. No registro mecanicista da modernidade heliocéntrica,
Hobbes define a vida como sendo apenas movimento e, por conseguinte, a
morte como sendo um principio contrario a autoconservacao desse
movimento. Preservar a vida ou evitar a morte seria a lei de natureza que
prescreve aos homens tanto a antecipacao da guerra quanto a constituicdo
do Estado civil soberano. O mesmo principio de autoconservacao da vida
gue se aplica aos homens por natureza se aplica também, por analogia ou
convengdo, ao Estado civil. Tendo sido constituido como um autdmato, a
fungdo desse Estado € sua autoconservacao, isto €, a manutencdo do seu
préprio movimento vital, que é a soberania. Conservando a si mesmo, esse
Estado conservaria consigo também os movimentos vitais de todas as suas
partes ou pecas constitutivas: os cidaddos.

256 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

Para 0 moderno pensamento heliocéntrico de Hobbes, todas as
coisas no universo estio em movimento, inclusive o proprio universo®.
Esse movimento, entendido como regulador da vida no cosmo, se aplica
tanto a consideragdo das coisas naturais e humanas quanto a consideragdo
das coisas artificiais e politicas. Em poucas palavras, 0 mesmo principio de
autoconservagdo do movimento da matéria cosmica e natural, que regula o
mecanicismo das paix6es humanas em Hobbes, se estende também para a
politica e para a constituicio do Estado civil®>. Se a vida é movimento,
entdo todos os corpos capazes de moverem a si mesmos, a exemplo dos
autdmatos, poderiam ser considerados “seres vivos”, isto €, corpos
animados capazes de imprimirem movimento a sua propria matéria. Para
exemplificar, cito a introducdo ao Leviata:

Pois vendo que a vida ndo é mais do que um
movimento dos membros, cujo inicio ocorre em
alguma parte principal interna, por que néo
poderiamos dizer que todos os autdmatos (maquinas
gue se movem a si mesmas por meio de molas, tal
como um rel6gio) possuem uma vida artificial? Pois 0
que € o coragdo, sendo uma mola; e 0s nervos, sendo
outras tantas cordas; e as juntas, sendo outras tantas
rodas, imprimindo movimento ao corpo inteiro, tal
como foi projetado pelo Artifice? E a arte vai mais
longe ainda, imitando aquela criatura racional, a mais
excelente obra da natureza, 0 Homem. Porque pela
arte é criado aquele grande Leviatd a que se chama

1 No Leviat4, 1, 1 (1983, p. 9) Hobbes firma que um movimento gera sempre algum outro
movimento, de modo que o movimento pode ser considerado o principio e o fim da geracdo
e da conservacdo de todas as coisas no universo.

2 Ao tratar do modo de operagdo do método na investigagdo tanto dos fendmenos naturais
quanto dos fendmenos politicos, no “prefacio ao leitor” do De cive (2002, p. 13), Hobbes
compara o Estado civil, criado a imagem e semelhanca do homem natural, a um relégio. O
conhecimento do Estado civil a partir de suas causas constitutivas seria o conhecimento do
movimento de todas as partes ou pegas que geram e conservam o funcionamento desse
autdmato. E é nesse sentido que a politica hobbesiana pode ser entendida como uma teoria
da “maquina do Estado”, uma vez que seu método mecanicista investiga 0 movimento na
geracdo e conservacdo destes e daqueles corpos naturais ou artificiais.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 257



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

Estado, ou Cidade (em latim Civitas), que ndo é sendo
um homem artificial, embora de maior estatura e forca
do que o homem natural, para cuja prote¢do e defesa
foi projetado. E no qual a soberania é uma alma
artificial, pois d& vida e movimento ao corpo inteiro;
[...]. Salus Populi (a seguranca do povo) é seu
objetivo; os conselheiros, através dos quais todas as
coisas que necessita saber lhe sdo sugeridas, sdo a
memoria; a justica e as leis, uma razdo e uma vontade
artificiais; a concérdia é a saude; a sedicdo € a doenca;
e a guerra civil é a morte (HOBBES, 1983, p. 5).

O homem moderno é considerado por Hobbes como uma méquina
ou um autdbmato por ser entendido como uma criatura ou um artefato feito
pelas méos de um Deus criador da natureza. Podemos dizer que o homem
hobbesiano é considerado maquina tanto por ser considerado como uma
criagdo divina quanto por ser matéria de um Estado civil também
maquinal. Se o homem ou o “ser vivo racional” pode ser considerado
maquina por ser uma criacdo das médos de Deus ou mesmo da natureza,
entdo as maquinas (a exemplo dos autdbmatos e do préprio Estado civil)
também poderiam ser analogamente consideradas “seres vivos racionais”,
uma vez que sao artefatos criados pelos homens. E assim como a
interrupcdo do movimento vital no homem natural em Hobbes significa a
morte do individuo, a interrupcdo do movimento automatico do Estado
civil soberano seria, para ele, equivalente a morte do Estado.

Hobbes define fisiologicamente a morte humana como sendo a
interrupcdo da circulacdo sanguinea que movimenta e oxigena o Sopro
vital no homem. Analogamente ao que acontece com o homem natural, a
morte do Estado civil em Hobbes seria a perda daquele movimento
automatico que oxigenaria a vida do corpo politico inteiro, a saber, a
soberania. Soberania essa identificada com a autonomia da maquina do
Estado. Autonomia essa que ¢é definida como uma espécie de automatismo
maquinal regulador do movimento de autoconservacdo do autémato civil.
Sob esse prisma mecanicista da politica moderna, Hobbes apresenta seu
projeto de uma teoria inercial das paixdes humanas ja em seus primeiros
estudos filosoficos sobre os Elementos da Lei Natural e Civil e se apropria

258 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

do conceito de movimento inercial da fisica moderna para comparar a vida
humana a uma corrida®. Corrida essa onde viver é continuar correndo,
vencer é sobrepujar o concorrente e morrer ¢ abandonar a corrida®,

Assim como o principio inercial do movimento parece mesmo
regular as considera¢des de Hobbes sobre o comportamento da matéria em
geral, a definicdo hobbesiana de morte (como interrupcdo do livre
movimento) parece também se aplicar de modo analogo a todos esses
corpos: naturais, humanos e politicos. O conceito de vida e de morte que
Hobbes transporta da filosofia natural para aplicar a sua ética mecanicista
se estende também para a politica, ou seja, regula também a consideracao
das causas e dos efeitos da constituicdo e da dissolucdo do Estado. A partir
da consideracéo das causas e 0s efeitos dos corpos naturais, Hobbes afirma
que tudo no mundo deve estar necessariamente em movimento. Se, como
teria provado Copérnico e Galileu, o planeta Terra estd em movimento,
entdo tudo o que ele contém deve também estar em movimento, inclusive
0s homens e o Estado. No De Corpore I, 6, 5 (2009, p. 139), Hobbes
procura demonstrar como um movimento gera sempre outro movimento,
de modo que o préprio movimento é causa eficiente de si mesmo,
suficiente para sua geragdo e conservacdo. Hobbes entende que o
movimento da matéria, chamado causa passada do efeito presente, é 0
mesmo movimento chamado poder futuro ou poténcia, se considerado em
relacdo ao ato que a partir dele pode ser produzido adiante. O passado, 0
presente e o futuro em Hobbes, portanto, sdo consideracdes do mesmo
movimento da matéria em relagdo ao antes, ao agora e ao depois.

A causa, o efeito e 0 poder em Hobbes sdo apenas nomes
diferentes atribuidos ao mesmo movimento da matéria, considerado em
relacdo ao passado, ao presente e ao futuro, respectivamente. Em poucas
palavras, Hobbes entende que a causa é movimento passado, o efeito é

3 Os Elementos da Lei Natural e Civil (ver: Hobbes, 1979) é uma das primeiras obras mais
sistematicas do autor do Leviatd. Publicado por volta de 1641 (antes mesmo do De Cive),
essa obra ja se apresentava como uma manifestacédo clara do interesse de Hobbes por fazer
da politica moderna uma ciéncia com o mesmo rigor da filosofia natural da época.

4 HOBBES, 1979, p. 119 (Elementos da Lei, I, 9, 21).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 259



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

movimento presente e o poder ¢ movimento futuro®. Nesse registro, as
sensacOes, paixdes e pensamentos humanos seriam apenas efeitos, cuja
causa é um movimento passado que se atualiza no presente em dire¢do ao
futuro. De um ponto de vista fisiol6gico, a vida humana passa a ser
entendida apenas como 0 movimento que 0s genitores transferem de si
mesmos para a geracao de sua prole, segundo uma necessidade natural de
autoconservagao presente e futura da espécie humana. Hobbes afirma que
0 movimento nunca cessa, mas apenas muda de corpo para corpo e se
atualiza continuamente do passado rumo ao futuro. E isso ndo seria mais
do gue uma imposi¢cdo da natureza sobre todas as coisas em movimento e
mudanca, incluindo os homens.

Tanto na filosofia natural quanto na politica. Hobbes define a vida
como movimento e procura demonstrar que esse movimento é sempre uma
causa eficiente, nunca uma causa final. Para ele, nossos proprios
pensamentos, ideias, paixdes e desejos nada mais sdo do que movimentos,
produzidos em nossas mentes e coracdes atraves das afeccdes do mundo
material em continuo movimento e mudanca®. Se tudo no mundo é
movimento e 0 movimento é a causa de nossas ideias e pensamentos, a
mente humana ndo poderia jamais conceber a morte como sendo uma
causa final, um repouso ou fim Gltimo da vida dos homens na Terra.

Se 0s préprios pensamentos humanos sdo movimentos, entdo o
repouso ndo poderia sequer ser conhecido pela mente humana. Se a morte
constitui um mistério insondavel, entdo todas as teorias morais e religiosas
sobre a morte e o reino dos céus na Terra sdo faldcias infundadas e
discursos fabulosos. Hobbes diz que (ao contrario da filosofia aristotélica e
das metafisicas tradicionais) ndo deve existir para 0s corpos naturais,

5 No De Corpore, I, 2, 9 (2009, p. 123) Hobbes define as relagdes entre causa e efeito ou
agente e paciente segundo esses principios do movimento no tempo: passado, presente e
futuro.

6 Todas essas questdes, relativas a autoconservagédo do movimento no tempo e no espago,
Hobbes analisa detidamente, na segunda parte do De Corpore, ao tratar da causa e do efeito
sob o prisma dos poderes dos agentes e dos pacientes em relacdo ao poder integral das
causas eficientes. Consultar, Hobbes, 2014, p. 97-147.

260 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

humanos ou politicos nenhuma ideia de causa final, posta como principio
ou fim de seus respectivos movimentos naturais. A lei de natureza impde a
todos 0s corpos uma autoconservacdo do movimento que é avessa ao
repouso tanto quanto as causas finais ou Ultimas dos metafisicos. A vida é
movimento e movimento gera movimento, de modo que o principio e 0
fim do movimento e da prépria vida seria a autoconservacdo (causa
eficiente), ndo o repouso (causa final). Esse principio inercial de
continuidade do movimento da matéria, utilizado por Hobbes no campo da
fisica e da ética, é também aplicado por ele no que diz respeito a vida e a
morte do Estado civil.

A felicidade dos homens hobbesianos ndo pode ser entendida
como o repouso de um espirito satisfeito, mas sim como a continua busca
dos objetos do desejo um ap6s o outro ininterruptamente (potentiam unam
post aliam)’. Em poucas palavras, a autoconservagdo do proprio
movimento dos corpos é o principio regulador de toda a filosofia natural e
politica de Hobbes. Tendo por regra essa autoconservacdo movimento, a
conduta dos homens hobbesianos se torna aquela famosa disputa por poder
e mais poder, que caracteriza seu estado de natureza como uma condicao
de guerra generalizada. E a guerra se generaliza exatamente por conta
dessa perspectiva mecanicista sob o que Hobbes investiga o estado de
natureza como uma hipétese de dissolucdo do Estado civil: a busca pela
autoconservacao de si que coloca 0s homens em confronto uns contra 0s
outros € o preceito de uma filosofia da natureza mecanicista e geométrica
gue se funda sobre o principio de autoconservacdo do movimento
atomistico da matéria.

Na infindavel busca humana pela autoconservagdo de si, 0 medo
da morte se torna a paixdo reguladora das agdes que levam 0s homens
hobbesianos tanto ao estado de guerra quanto ao Estado civil. Pois, é por
influéncia do medo da morte que esses homens se antecipam no estado de
natureza e, seguindo o principio de autoconservagdo de si e do movimento
vital que regula o direito natural, invadem, sobrepujam, dominam e matam

7 Leviata, 1, 9 (HOBBES, 1983, p. 60).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 261



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

0s outros homens que se mostrem como possivel ameaga. Mas, 0 mesmo
medo da morte que leva os homens & antecipacdo e & guerra também os
leva ao contrato e ao pacto de paz que constitui o Estado civil soberano. A
autoconservacdo do movimento que regula a conduta humana orienta
também o medo da morte que leva 0s homens tanto a paz quanto a guerra.

O medo da morte violenta é a causa da antecipa¢cdo dos homens
que fazem do estado de natureza hobbesiano uma guerra de todos contra
todos. Mas, conforme a esse mesmo medo da morte, que configura o
estado de natureza como uma condi¢do de guerra generalizada, os homens
hobbesianos buscam a paz mediante a constituicdo de um Estado civil
maquinal e despético. O medo da morte, portanto, parece ser o grande
principio regulador que coloca os homens hobbesianos em pé de igualdade
tanto no estado de natureza quanto dentro do Estado civil. E é sob esse
prisma inercial do movimento que Hobbes define seu grande Leviatd
maquinal como sendo também uma espécie “Deus mortal”, criado a
imagem e semelhanca do homem mortal e finito, mas com direitos
analogos aos poderes divinos. E assim como a morte é a desintegracdo
corporal do individuo natural e de seus movimentos voluntarios, Hobbes
define a dissolucdo ou desintegracdo do Estado soberano como sinbnimo
de guerra civil.

A seguranca do povo (salus populi) é o objetivo e a meta do
Estado civil hobbesiano. Promover a seguranga por meio de leis rigidas,
portanto, ndo salvaguardar as liberdades e os direitos individuais, é o
escopo da maquina soberana do Leviatd. Segundo Hobbes, uma das
maiores enfermidades que levam ao ébito do corpo politico do Estado ¢é a
ideia de um poder civil limitado®. Para a visdo absolutista de Hobbes, a
divisdo autdbnoma e independente dos poderes executivo, legislativo e

8 Os debates acerca dos limites do poder soberano acabaram por interpretar o Leviata
hobbesiano como uma obra de politica liberal (ver: STRAUSS, L. Direito natural e
histdria, 1.). Todavia, a politica hobbesiana se caracteriza justamente como uma teoria da
soberania, da monarquia e do absolutismo civil, de modo que interpretar a politica
hobbesiana sob um prisma liberal parece ser um grande equivoco. Equivoco esse que pode
ter por finalidade atualizar o Estado hobbesiano sob a mascara de um suposto “provedor
das liberdades”.

262 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

judiciario ¢ uma das principais patologias que adoecem a politica e 0
Estado civil. Pois, assim como os bragos, as pernas e 0s membros
inferiores do corpo humano ndo podem agir independentemente do homem
como um todo, um Estado civil saudavel e forte deveria ser
necessariamente soberano, isto &, ter o controle funcional e harmonico de
todos 0s seus 6rgdos vitais e membros inferiores.

Um Estado civil limitado (colonial) ndo é independente ou capaz
de cuidar de si mesmo tanto quanto ndo é também capaz de cuidar de seus
proprios cidaddos, que sdo “partes organicas” desse corpo politico. Sob o
prisma do principio de autoconservacdo que regula as a¢des humanas, a
prudéncia e a experiéncia advertem que, na impossibilidade de se contar
com um Estado civil capaz de extinguir completamente a violéncia e a
hostilidade entre os individuos e estabelecer a igualdade, convém cada um
cuidar naturalmente de si sem apelar para o poder de um Estado civil mal
constituido ou limitado aos interesses dos cidad&os mais poderosos®.

Na impossibilidade de constituicdo de um pacto que sujeite
igualmente a todos os membros da sociedade ao julgo politico, a lei de
natureza prescreve que o melhor para a autoconservacdo dos individuos
seria permanecer mesmo no estado de naturezal®. A mesma lei
fundamental de natureza que prescreve a paz, mediante a constituicdo do

9 No Leviat3, |, 14 (1983, p. 79), Hobbes afirma que “se os outros homens nio renunciarem
a seu direito, assim como ele préprio, nesse caso ndo ha razdo para que alguém se prive do
seu, pois isso equivaleria a oferecer-se como presa (coisa a que ninguém ¢ obrigado)”.
Assim, o filésofo entende que um Estado civil limitado frente aos “direitos inalienaveis”
dos cidaddos e de outros estrangeiros seria um tipo de instituicdo fragil desde seus
fundamentos. Por essa razdo, Hobbes considera a soberania absoluta como sendo o Unico
modo possivel de se superar a guerra civil e constituir a paz entre os cidaddos de modo
efetivo e duradouro.

10 No capitulo 14 do Leviata (1983, p.78), Hobbes define como um preceito ou regra geral
da razdo que “todo homem deve esforgar-se pela paz, na medida em que tenha esperanca de
consegui-la, e caso ndo a consiga pode procurar e usar todas as ajudas e vantagens da
guerra”. Para a filosofia hobbesiana, portanto, € um preceito igualmente valido da razédo
que, na impossibilidade de se constituir um Estado soberano e autdbmato capaz de impor o
respeito a todos, é melhor tirar todas as ajudas e vantagens da guerra. Hobbes entende que
seria melhor os homens se conservarem no estado de natureza do que se submeterem
voluntariamente a um Estado mal constituido desde seus fundamentos.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 263



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

Estado soberano, também prescreve a antecipacdo e as vantagens da
guerra, no caso de impossibilidade de confec¢do de um pacto social onde
todos abdiquem, sem excecao, de todos os seus direitos e poderes naturais.
Um Estado civil mal constituido ou corrupto desde seus principios €
contréario a conservacao da paz e do respeito matuo, por isso é também
contrario ao principio de autoconservacdo que legitimaria a propria
constituicdo desse Estado.

A soberania absoluta é a alma do Estado civil hobbesiano e d& vida
ao corpo politico inteiro. Essa soberania, que coloca nas maos de uma
pessoa artificial o “direito” de vida e de morte, ¢ o movimento vital que o
Estado civil deve guardar e conservar na sua prépria pessoa e existéncia
artificial. E ndo se trata de uma soberania apenas em relagdo a outros
Estados independentes, igualmente soberanos. Trata-se de uma soberania
intestina, ou seja, vital para a manutengdo do proprio corpo politico do
Estado enquanto tal: autdbmato e independente. A perda ou limitacdo
dréstica dessa soberania seria, para Hobbes, uma espécie de antecipacdo do
atestado de 6bito do Estado, cujo resultado ndo seria outro sendo a
competicao e a guerra entre os cidaddos. Para exemplificar, cito o capitulo
29 do Leviatd

Muito embora nada do que os mortais fazem possa ser
imortal, contudo, se os homens se servissem da razdo
da maneira como fingem fazé-lo, podiam pelo menos
evitar que seus Estados perecessem devido a males
internos. Pois, pela natureza de sua institui¢do, estdo
destinados a viver tanto tempo quanto a humanidade,
ou quanto as leis de natureza, ou quanto a prépria
justica, que lhes da vida. Portanto quando acontece
serem dissolvidos, ndo por violéncia externa, mas por
desordem intestina, a causa ndo reside nos homens
enquanto matéria, mas enquanto seus obreiros e
organizadores. [...] Portanto, entre as enfermidades de
um Estado incluirei em primeiro lugar aquelas que
tém origem numa instituico imperfeita, e se
assemelham as doengas de um corpo natural que
provém de uma procriacdo defeituosa. [...] Esta é uma
dessas enfermidades: Um homem, para obter um

264 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

reino, contenta-se muitas vezes com menos poder do
que é necessario para a paz e defesa do Estado
(HOBBES, 1983, p. 192).

E por essa e por outras razbes que nio podemos encontrar no
Leviatd hobbesiano nenhum trago de liberalismo politico'!, mas sim todos
os indicios de uma soberania absoluta contentora dos direitos e das
liberdades individuais, tanto quanto da prdpria natureza. O mecanicismo
da filosofia de Hobbes explicita a incoeréncia de se defender um Estado
civil de poderes limitados que seja, a0 mesmo tempo, independente. Pois,
se um Estado é independente, entdo seu poder é soberano e absoluto. Mas,
se 0 poder desse Estado ndo é soberano ou é limitado, entdo ele ndo é
independente, mas sim “colonia” ou parte de algum outro Estado soberano
e absoluto. A constituicdo do Estado civil hobbesiano se faz soberana sob
um duplo aspecto do pacto ou contrato social: constituicdo do corpo
politico e sujeicdo total dos cidaddos as leis civis*2. A func¢do do Estado
civil hobbesiano é extinguir e superar totalmente a guerra intestina, de
modo a tornar sua pessoa e autoridade o monopolio da violéncia frente aos
poderes de estrangeiros e aos de seus cidaddos em geral.

Em termos hobbesianos, podemos dizer que um Estado civil que
limita seu proprio poder soberano fomentando, por exemplo, o uso de
armas entre os cidaddos estaria, por assim dizer, “cavando a propria cova”.
Fomentar o uso de armas entre os cidaddos, tendo por base um suposto

1 Liberalismo aqui pode ser entendido como a doutrina ou filosofia politica que defende o
individualismo exponencial, o direito natural como liberdade e a limitagdo do poder do
Estado civil. Acerca desse debate sobre um suposto liberalismo hobbesiano, publiquei um
artigo intitulado: “Elementos politicos de uma moderna filosofia do poder em Hobbes: o
utilitarismo das ciéncias contra a neutralidade da razdo pratica”, em Moral, ciéncia e
historia no pensamento moderno, p. 107-132.

12 No capitulo XV do Leviata (1983, p. 86), Hobbes considera que “Para que as palavras
‘justo’ e ‘injusto’ possam ter lugar, é necessaria alguma espécie de poder coercitivo, capaz
de obrigar igualmente os homens ao cumprimento de seus pactos, mediante o terror de
algum castigo que seja superior ao beneficio que esperam tirar do rompimento do pacto, e
capaz de fortalecer aquela propriedade que os homens adquirem por contrato mutuo, como
recompensa do direito universal a que renunciaram. E ndo pode haver tal poder antes de
erigir-se um Estado”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 265



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

“direito civil de autoconservagdo dos individuos”, ¢ declarar publicamente
a incompeténcia do proprio Estado para promover a seguranga comum, ou
seja, para conservar a si mesmo e aos seus cidaddos. Declarando-se
incompetente, no que diz respeito a superagdo da condic¢do de conflito e
competicao intestina dentro do préprio corpo social, o Estado civil perde
ndo sé a soberania e a legitimidade de suas a¢fes politicas, mas também a
prépria razdo legitimadora de sua existéncia constitucional.

A soberania do Estado civil hobbesiano € indivisivel, por isso ndo
pode ser reivindicada pelos liberais como sendo promotora de direitos ou
de liberdades entre os poderes. Tratar o corpo politico tal como se ele
estivesse fragmentado em poderes autbnomos e independentes seria o
mesmo que considerar as a¢fes de um homem esquartejado, isto é, morto.
Considerar a confeccdo de um pacto onde os poderes constituintes
permanecem independentes e autbnomos, diz Hobbes, é o mesmo que
nada®. Pois, sendo cada um desses poderes autdnomos e independentes,
eles comumente vao se digladiar em busca dos proprios interesses, ao
invés de comungarem em torno do bem comum, compartilhado e publico.
A unido de Estados independentes, formando uma Unica soberania, é
entendida por Hobbes como um grande engodo ou uma fabula. O autor do
Leviatd entende que os Estados ou sdo independentes ou sdo colbnias de
alguma outra soberania absoluta, de modo que a unido de Estados
independentes, formando uma Gnica nagdo ou um Unico corpo politico,
consiste apenas em uma degeneracdo da forma originaria dessa instituicdo
civil.

13 No capitulo 28 do Leviata (1983, p. 122), Hobbes observa: “Como a grande autoridade é
indivisivel, e inseparavelmente atribuida ao soberano, ha pouco fundamento para a opinido
dos que afirmam que os reis soberanos, embora sejam singulis majores com maior poder do
que qualquer de seus suditos, sdo apesar disso universis minores com menos poder do que
eles todos juntos”. Ao defender a tese de que o poder soberano deve ser igual a soma de
todas os poderes dos cidaddos em conjunto, Hobbes reforga também que o poder do Estado
ndo pode nunca encontrar um limite frente a um direito particular do individuo: o todo
antes das partes. A superagdo do estado de natureza implica na transferéncia de todos os
poderes e direitos naturais, sem exce¢do, a uma instancia soberana artificialmente
constituida para esse sim: 0 monopélio total da violéncia.

266 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

O Estado civil hobbesiano € um organismo maquinal vivo, que
busca em tudo conservar seu movimento vital independente, mas pela
inércia resultante de um controle das paixdes e das opiniGes que movem e
comovem todos os cidaddos, seus membros e 6rgdos constitutivos. Os
sujeitos hobbesianos, por forca irresistivel de um medo incontrolavel da
morte, abrem mao de seu direito natural absoluto sobre todas as coisas em
nome da confeccdo e manutencéo do Estado soberano. A soberania civil é
constituida a partir da unido de todos os direitos e poderes naturais,
transferidos pelos individuos ou artifices para uma autoridade
artificialmente constituida. O Estado civil, portanto, devera conservar esse
direito natural de todos a todas as coisas no limite de sua propria pessoa e
corpo social. Por ser um direito inalienavel do Estado é que a soberania é
também indivisivel. Pois essa soberania é como uma alma artificial que,
uma vez retirada do corpo politico, equivaleria a exclusdo do espirito do
corpo de um homem natural, a saber, a morte.

A ideia de uma divisao igualitaria e harmdnica entre os poderes do
Estado civil é ridicularizada por Hobbes com a fabula das filhas do rei
Pélias; que foram instruidas pela feiticeira Medeia a esquartejarem o pai,
com o intuito de rejuvenescé-lo no caldeirdo de sua grande inimiga. O mito
da divisdo dos poderes do Estado, diz Hobbes, é uma fabula que as filhas
de Pélias pagaram, com o terrivel assassinato do pai, aos caprichos
vingativos da Medéia™*. E é por isso que, para Hobbes, ou o Estado civil é
soberano e independente ou ele de fato ndo é um Estado bem edificado,
mas um grande amontoado de “escombros historicos” mal arquitetados e
prestes a desabar sobre os ombros dos seus cidadaos.

O poder do Estado civil hobbesiano deve ser sempre absoluto
porque, segundo Hobbes, os homens que o constituiram primeiramente o
fizeram assim: soberano. A soberania é considerada um poder tdo vital
para o Estado civil que Hobbes se apropria de um termo latino bastante
especifico para se referir ao poder civil: potestas. Em sua filosofia natural
e mecanicista (De Corpore e De Homine, por exemplo), Hobbes utiliza o

14 Ver Leviata, 11, 30 (1983, p. 201).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 267



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

termo latino potentia para se referir ao poder natural, isto é, & capacidade
de locomogdo dos corpos naturais e humanos. Em sua filosofia politica
(De Cive e Leviatd, por exemplo), ao invés de potentia, Hobbes utiliza o
termo potestas para se referir ao poder convencional do Estado. A potestas
em Hobbes, portanto, é utilizada para designar um tipo de poder ndo
natural, mas sim uma autoridade ou poder artificialmente constituido: a
soberania civil™.

Sob esse prisma, podemos dizer que Hobbes utiliza os termos
latinos potentia e potestas para diferenciar aquilo que ele chama de
poderes naturais e poderes adquiridos, respectivamente®®, A potentia se
caracteriza como uma espécie de “poder natural constituinte” que é proprio
da natureza. A potestas se caracteriza como uma espécie de “poder
convencional constituido” que é proprio das agdes politicas. Ao designar a
soberania como alma do Estado civil, Hobbes atribui ao soberano
constituido um poder convencionado de vida e de morte caracteristico do
Estado romano: vitae necisque potestas’’. As considera¢des de Hobbes
sobre 0s corpos naturais e humanos fundamentam uma analogia
mecanicista do Estado civil constituido nos termos convencionados
daquilo que, contemporaneamente, chamariamos de uma biopolitica.
Biopolitica essa convencionada para regular a conduta da vida social
segundo a constituicdo maquinal do corpo politico e do corpo dos cidadaos
regulados pelo medo paralisante da morte.

No registro da politica hobbesiana, podemos dizer que o preceito
de vitae necisque potestas ndo constitui de fato um direito, mas sim um

15 Acerca desse debate sobre a relacdo entre ciéncia e politica, consultar: SPRAGENS, Th.
The politics of motion: Word of Thomas Hobbes.

16 Foisneau, por exemplo, identifica em Hobbes o uso linguistico da potestas como
sinbnimo de autoridade. Para ele, é esse uso da potestas ou da autoridade convencionada
que Hobbes adota da geometria como um modelo metodoldgico que opera por analogia em
sua politica. Para mais detalhes sobre o debate, consultar: FOISNEAU, L. Le Vocabulaire
du Pouvoir: Potentia/Potestas, Power. In: ZARKA, Y. C. Estudes de Lexicographie
Philosophique. Paris: Vrin, 1992

17 Ver as consideragdes de Agambem sobre a vitae nescisque potestas (2004, p. 97).

268 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

poder’®, Poder esse ndo natural, mas convencional ou constituido (summa
potestas). O pacto constitutivo do Estado civil, segundo o autor do Leviata,
implica na atribuicdo desse poder de vida e de morte para uma instancia
soberana artificialmente constituida, que deve conter em si e para si 0
monopdlio da violéncia humana. O medo da morte, sob esse prisma
politico, parece ser mesmo o principio regulador das a¢cdes humanas que
levam os homens hobbesianos tanto ao estado de natureza ou a guerra
guanto ao Estado civil ou a paz, tendo em vista a autoconservacao de Si
dentro ou fora do corpo politico.

A impoténcia humana frente a morte é o que torna fracos e fortes,
ricos e pobres iguais quanto a felicidade de autoconservacgio de si'®.
Mesmo os mais fracos e pacatos, diz Hobbes, tanto por secreta maquinagéo
guanto se aliando a outros igualmente ameagados por um inimigo comum,
podem matar e aniquilar os mais fortes e poderosos. A natureza teria dado
igualmente aos homens (e mulheres)® todos os direitos e poderes para se
conservarem e, a todo custo, evitarem a morte. Nesse registro é que o
medo da morte passa a ser causa reguladora do Estado civil soberano tanto
guanto da guerra generalizada do estado de natureza. Acontece que, na
constituicdo do Estado hobbesiano, a ordem e o progresso civil proclamam
“soberania ou morte”, pois na auséncia daquela tanto o Estado quanto os
cidaddos estariam supostamente fadados ao exterminio reciproco.

18A0 tratar do Homo sacer e sua vida nua, Agamben (2004, p. 96, grifos do autor) observa:
“A vitae necisque potestas investe ao nascer todo cidaddo vardo livre e assim parece definir
0 proprio modelo do poder politico em geral. Ndo a simples vida natural, mas a vida
exposta a morte (a vida nua ou a vida sacra) é o elemento politico originario™.

19 A condicdo humana nesse caso parece ser como daquela descrita pela cangéo do Gilberto
Gil, Roda: “Se morre o rico e o pobre/ Enterre o rico e eu/Quero ver quem que separa/O po
do rico do meu”.

20 Hobbes observa como no reino das Amazonas, onde reinava o governo exclusivo das
mulheres, o poder politico era fundamentalmente semelhante ao dos demais Estados
gregos: soberano e independente. Com isso Hobbes procura reforcar a tese de que a
soberania é o principio constitutivo dos Estados civis duradouros, sejam eles governados
por homens ou mulheres, pais ou filhos.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 269



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

Observando atentamente as consideracGes de Hobbes sobre a
politica estatal no De Cive e no Leviatd, vemos como a constituicdo do
Estado civil (tanto no caso da soberania absoluta quanto do poder civil
limitado) parece ter por finalidade n&o superar a crise existencial dos
homens ou o medo generalizado da morte, mas sim administrar
racionalmente essa crise e gerenciar o medo humano da morte em prol da
prépria conservagdo do Estado e, por conseguinte, da cidadania como um
bem supremo. Notemos como Hobbes revela as origens artificiais ou
convencionais do Estado mostrando como a maquina civil requer sempre a
soberania como combustivel para o seu modo de operagdo automatico. O
combustivel desse autdmato é um destilado concentrado do medo humano
da morte violenta, que regula as ac¢des do Estado civil do ponto de vista
tanto de sua constituicdo quanto de sua conservagio?.

As andlises de Hobbes sobre as origens e a constitui¢do do Estado
civil soberano revelam como essa maquina é criada como um modo
racional de superacdo radical da guerra generalizada, porém ndo de
superagdo do medo da morte, que consome 0s cidadd@os por dentro e por
fora do corpo politico. O Estado civil em Hobbes surge como uma espécie
de maquina administradora da crise, de modo que as reivindicagdes de
reforma desse Estado podem ser consideradas como atualizagcbes do
“Status quo” da soberania. Reivindicar a limitacdo do poder soberano do
Estado civil, segundo Hobbes, é dissolvé-lo ou transformé-lo em alguma
outra coisa um tanto quanto perigosa. Tanto em um quanto em outro caso
de impossibilidade do pacto social efetivo, 0 melhor para a conservacao
das pessoas seria admitir o estado de natureza e dispensar a ilusdo das
falsas promessas daqueles que usam da politica estatal apenas para
submeter e dominar os outros através do aparato civil.

Segundo a interpretacdo hobbesiana, a funcdo do Estado civil
consiste no controle e na producdo das paixfes e da opinido publica que
regula 0 medo humano incontrolavel da morte. Esse medo extremo da

21 Sobre os debates acerca dos principios contratuais da politica hobbesiana, ver o artigo:
“Hobbes aquém do liberalismo”. In: LEBRUN, G. 2006, p. 302.

270 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

morte violenta é que move e comove 0s homens rumo a um pacto de
constituicdo e outro de submisséo civil. Controlar e administrar esse medo
da morte na imaginacgéo dos cidaddos, por meio da formatacao das paixdes
e da opinido publica, deve ser o maior mecanismo de autoconservagdo do
Estado e, por conseguinte, da paz entre os homens. Autoconservagdo essa
do Estado que implica na constituicdo da paz por meio do controle e da
contencdo, ndo da promocdo de liberdades individuais. Reivindicar leis
civis para limitar a liberdade destes ou daqueles agentes sociais implica, no
fundo, atualizar indiretamente esse perene modus operandi do Estado civil
controlador de paixdes e formatador da opinido publica.

Mas, ao se colocar o medo da morte como fundamento do Estado
civil, uma dificuldade parece residir para a execucdo do projeto politico
contratualista de Hobbes: se 0 medo da morte violenta é a pedra angular do
Estado, como sustentar a legitimidade dos Estados fundados na guerra pela
coragem e pela audacia de muitos herdis e exércitos, que lutaram e
resistiram justamente porque diziam temer mais a desonra e a miséria do
que morte? Sendo o medo da morte uma paixao regulada pelo principio
natural de autoconservacdo, na menor desconfianca de que a constituicao
civil ndo seria capaz de superar o conflito e estabelecer a obediéncia
comum, o mesmo medo da morte que conduz 0s homens a constitui¢cdo do
Estado e da paz também os leva & competi¢do e a guerra.

Acontece que Hobbes parece estar interessado em revelar as
origens convencionais do Estado civil mediante uma critica a familia e a
propriedade hereditéria. Ele procura mostrar que o soberano civil moderno
deveria possuir um poder divino de vida e de morte advindo do poder
teocratico dos papas e imperadores romanos da madre igreja catélica. O
medo da morte, durante todo o periodo medieval, era um assunto proprio
da teologia, isto é, da religido. Ao colocar esse principio como fundamento
do Estado civil moderno, Hobbes procura retirar das méos da igreja
romana e do papa o fundamento de uma politica civil alicercada sobre
principios religiosos ou teoldgicos. O que Hobbes revela, no fundo, é
como a soberania civil €, no fundo, um poder teoldgico-politico que se
caracteriza como um direito divino ou sagrado de matar ou de deixar viver

PRIMORDIUM, Uberléandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 271



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

(vitae necisque potestas). N&o é sem razdo, portanto, que Hobbes defina o
grande Leviatd ou a maquina estatal como sendo mesmo um gigantesco
“Deus mortal”.

Sob esse prisma geral, parece que o medo da morte, posto por
Hobbes como principio da moderna politica estatal (embora possa até
mesmo explicar as origens historica do Estado civil romano e inglés),
coloca alguns entraves para a efetivacdo da soberania do préprio Leviatd
hobbesiano: as leis civis ndo seriam obrigatérias ou eficazes no caso
daqueles cuja morte ndo desperta um medo paralisante ou desmedido. Na
auséncia de um medo extremo da morte, certos individuos poderiam
recusar os termos do pacto social tanto por desinteresse pessoal quanto por
interesse proprio, desprezando ou se utilizando desse poder para submeter
e dominar estrategicamente os outros individuos mais ou menos
pacificos?’. Parece ser como bem relata a cancdo dos Racionais Mc's: “O
pesadelo do sistema ndo tem medo da morte”?,

A soberania do Estado civil hobbesiano, sob o prisma da
autoconservacdo do movimento, deve ser absoluta para poder controlar as
paix0es, 0s desejos e opinibes publicas, a fim de conservar a seguranca e a
obediéncia civil. Porém, notemos que ndo se trata de designar um principe
ou homem célebre ao cargo de soberano, mas sim de construir
artificialmente uma maquina capaz de suportar tamanha autoridade e
poder: o Leviatd. Transferir todos os direitos e poderes na constituicdo de
um Estado soberano para depois coloca-lo nas méos de um homem natural
comum € contrério ao principio de autoconservacdo de quem quer que
seja, inclusive do préprio Estado, enquanto um corpo politico
independente.

22 No capitulo 14 do Leviatd (1983, p. 82), Hobbes adverte: “Quando se faz um pacto em
que ninguém cumpre imediatamente sua parte, e uns confiam nos outros, na condigdo de
simples natureza (que é uma condicdo de guerra de todos os homens contra todos o0s
homens), a menor suspeita razoavel torna nulo esse pacto. [...]. Portanto aquele que cumpre
primeiro ndo faz mais do que entregar-se a seu inimigo, contrariamente ao direito (que
jamais pode abandonar) de defender sua vida e seus meios de vida”.

23 “Eu sou 1577, In: Nada Como um Dia Apds o Outro Dia (LP). Gravadora Cosa Nostra,
Séo Paulo, 2002.

272 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

O portador da soberania, diz Hobbes, ndo pode ser em hipdtese
alguma um homem natural, mas sim um autdmato constituido por pacto
especificamente para tal fim?. Atribuir o poder soberano a um homem
natural, dentro do estado de natureza onde se forja o pacto, é 0 mesmo que
entregar-se de bandeja ao inimigo; coisa que o principio de
autoconservacao naturalmente impede. Por outro lado, o poder soberano é
um poder artificialmente constituido tdo potente e nocivo que somente
uma grande maquina, construida para tal fim, poderia mesmo suporta-lo
com seguranca. Seja por esta ou aquela razdo, o Estado civil hobbesiano
deve ser entendido como uma maqguina de guerra despética com sistema
automatico e inteligéncia artificial propria®®. Autdmato esse constituido
artificialmente pelos homens e que, uma vez instituido de autoridade
soberana, é livre e independente para agir por conta propria e em
conformidade ao direito de autoconservacdo de si mesmo; inclusive se
voltando contra seus proprios artifices, caso se veja ameacado por eles®®.

A hipétese ou possibilidade do estado de natureza descrito por
Hobbes é uma condicdo de guerra de todos contra todos pelo fato do medo

24 No capitulo 19 do Leviatd (1983, p.119) Hobbes observa: “[E] necessrio para a
conservagdo da paz entre os homens que, do mesmo modo que foram tomadas medidas para
a criacdo de um homem artificial, também sejam tomadas medidas para uma eternidade
artificial da vida”. Assim, a soberania civil ¢ fundamental na constituicio do Estado
hobbesiano por ser considerada indispensavel para a autoconservagédo do Estado.

%5 Ao contrario das interpretagdes de Carl Smith, sobre a constituicio da soberania do
Estado civil hobbesiano, notemos como, no capitulo 26 do Leviatd (1983, p. 164), Hobbes
observa que “O que faz a lei ndo é aquela juris prudéncia, ou sabedoria dos juizes
subordinados, mas a razdo deste nosso homem artificial, o Estado, e suas ordens”. Néo se
trata, portanto, de designar um principe, um lider ou um homem do povo ao poder politico,
mas sim de constituir artificialmente esse homem-maquina; o Unico capaz de suportar a
“radioatividade” do poder soberano pactuado sem prejuizos ou vantagens para ninguém em
particular.

% Nesse ponto, 0 Leviatd de Hobbes se assemelha ao mostro Frankenstein (ou o Prometeu
moderno), que se volta contra seu criador, gerando um conflito existencial de vida e de
morte entre criador e criatura. Se o Estado é um autdmato programado para se
autoconservar, entdo uma vez instituido esse homem artificial de poder soberano, ele estaria
autorizado a fazer de tudo em nome de sua autoconservacao, inclusive se voltando contra
seus criadores no caso desses ameagarem sua existéncia.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 273



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

da morte regular as acbes dos individuos, que, pelo direito de
autoconservacgdo, se antecipam na peleja por garantia de suas vidas.
Todavia, o Estado civil, constituido como uma saida do estado de natureza
bélico, ndo se propde a superar a condigdo hostil de medo generalizado da
morte, mas antes administra-la com vistas a seguranca comum. A condicao
de medo e suspeita reciproca, que no estado de natureza residia nos
homens entre si, permanece na vida social, mas agora nos homens em
relacdo ao proprio Estado civil soberano. E quase como se, no pacto, 0s
homens transferissem, junto com seus poderes e direitos, também os seus
medos reciprocos para um Estado civil monstruoso: o Leviata. O cidadao
obediente em Hobbes é aquele que segue a lei de natureza ndo por
entendimento da lei mesmo, mas por medo. Medo esse regulado por um
principio de autoconservacdo do movimento que rege as acdes humanas
fora e dentro do Estado civil hobbesiano.

Se considerarmos a autoconservacdo como uma imposicdo da
natureza aos homens, entdo podemos dizer que esse principio que
regula a conduta tanto dos homens quanto do Estado hobbesiano néo
pode ser dito propriamente um direito, mas sim uma “lei da propria
natureza”®’. Hobbes define o direito como sendo o oposto da lei. Ele
entende o direito como liberdade e a lei como obrigacdo. Se o direito é
a liberdade de fazer ou de néo fazer, entdo o fato do homem néo poder
abdicar da “lei de autoconservacdo” revela como esse principio de
autoconservacdo ndo deve ser considerado propriamente um direito do
homem, mas sim uma imposi¢cdo da propria natureza. Em poucas
palavras, a autoconservacdo da vida dos homens hobbesianos, bem
como a liberdade de resistir aqueles que atentem contra ela, é uma

27O principio de autoconservagdo da vida, identificado como o “direito natural” em
Hobbes, ¢ dito inalienavel porque, no fundo, constitui uma “lei do movimento” ou da
natureza e ndao uma liberdade humana. Hobbes entende que o homem estd proibido de
abdicar da autoconservagdo como principio de resisténcia aquele que atenta contra sua vida
porque a vida ndo pertence ao proprio homem, mas a Deus ou a natureza. Por isso, se diz
que o “direito de resisténcia” ndo entra no pacto constitutivo do Estado porque o homem
ndo se pode doar, abdicar ou transferir daquilo que ndo lhe pertence, como é o caso do
direito natural e divino & prépria vida.

274 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

obrigagcdo imposta pela natureza e ndo uma escolha dos proprios
homens.

E se todo contratualismo politico propde uma ruptura artificial
com a natureza, entdo a autoconservac¢do dos homens dentro do Estado
pode ser considerada uma lei civil, ou seja, um direito dado aos
cidaddos por concessdo do proprio Estado. Confundir o principio de
autoconservagdo dos homens em Hobbes com um “direito natural
inalienavel” e exclusivo do homem ¢ um grande equivoco de
interpretacdo®®. Equivoco esse que pode implicar na reivindicagio de
leis civis e na intervencdo maquinal do Estado soberano em nome de
um suposto direito inaliendvel da humanidade.

O poder de vida e de morte, com que todos podiam ameagar uns
aos outros no estado de natureza, deve ser transferido integralmente
para um Estado soberano capaz de matar ou de deixar viver qualquer
um dos seus cidaddos ou quem os ameacar. Essa é a forma sistematica
do Estado civil, com sua soberania teoldgica que ndo tem por finalidade
superar o conflito existencial entre os homens, mas antes administra-lo
com vistas a legitimidade de sua prépria existéncia e conservacéo
soberana. E dada a finalidade constitutiva desse homem artificial (que é
a seguranca comum e ndo as liberdades individuais), qualquer
desarranjo intestino do corpo politico consigo mesmo e com seus
poderes pode incorrer no perigo de “intervengdes cirurgicas” induzirem
o “sistema imunologico” de defesa automatica do Estado a se voltar
contra seus o0rgdos e membros inferiores.

O Estado hobbesiano é um artefato humano armado de um
poder de vida e de morte que se estende a todos aqueles submetidos a
ele. E aquele que tem um poder de vida e de morte sobre alguém tem
sobre ele um poder absoluto, pois se estende sobre toda a existéncia do
individuo ou do cidaddo. Por isso, inclusive, Hobbes adverte que, na
impossibilidade de se constituir tal aparato devidamente, melhor entéo

28 Sobre pormenores desse debate, consultar minha tese de doutorado: “O homem por tras
do Leviata: ciéncia e politica na filosofia do poder de Thomas Hobbes”.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 275



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

nem correr o risco de se constituir um Estado civil com poderes
limitados frente aos seus cidaddos mais poderosos. Tentar identificar na
filosofia hobbesiana uma defesa ou salvaguarda do direito natural
parece resultar em uma atualizagdo resgatada do Leviatd de Hobbes
como um Estado civil supostamente interessado na garantia de
liberdades individuais. O Leviatd hobbesiano é uma maguina despotica
e as tentativas de interpretacdo liberal de Hobbes ndo passam de
tentativas infundadas de reivindicar o discurso hobbesiano recortado de
seus fundamentos monarquistas®.

Acontece gue a felicidade humana, dentro de um Estado civil do
tipo hobbesiano, regula o progresso da vida social como uma rejeigdo
aos lagos naturais dos homens uns com os outros e dos homens com a
propria natureza. Trata-se de uma espécie de naturalizacdo da vida
artificial, que reduz a complexidade do homem as categorias rasas de
maquina e de cidaddo®. O Estado civil ¢ um artificio convencionado
pelos homens de poder para legitimar e conservar seus dominios na
forma de um Unico poder hegeménico: a soberania. Essa maquina ou
artefato civil, criada como uma espécie de autdmato vivo, tornou-se o
meio de produgéo e de reproducdo de uma vida social condicionada e
artificial: a vida das grandes cidades.

O medo da morte que gera 0 movimento de antecipacdo e a
guerra generalizada no estado de natureza € o mesmo combustivel que
move e comove 0s homens hobbesianos rumo a um Estado civil
magquinal®. A soberania civil em Hobbes se define como 0 movimento
da maquina do Estado, mas, a0 mesmo tempo, pressupde uma inércia

29 Sobre o antiliberalismo da maquina estatal hobbesiana, consultar Lebrun, G. “O Leviati e
o Estado burgués”. In: O que é poder? (1981, p. 55).

30 Parece ser como retrata aquela cancdo do Caetano Veloso, Podres poderes: “Enquanto os
homens exercem seus podres poderes/Morrer e matar de fome, de raiva e de sede/Sao tantas
vezes gestos naturais”. In: Veld (LP). Philips Records, Rio de Janeiro, 1984.

31 Parece ser mesmo como exemplifica aquela cangdo Desordem, da banda Titds: “Pois
tudo tem que virar 6leo pra por na maquina do Estado”. In: Jesus ndo tem dentes no pais
dos banguelas (LP). Wea Redords, Rio de Janeiro, 1987.

276 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

dos cidaddos, paralisados pelo medo pulsante da morte violenta. Morte
essa que poderia ser causada tanto por outros homens, no estado de
natureza, quanto pelo proprio Estado, na vida civil. Nesse registro, o
Estado civil hobbesiano seria como uma grande maquina de produzir e
de controlar as paix6es humanas, particularmente o medo da morte
violenta e o seu contrario, isto é, a esperanca da vida eterna. A
promogdo da seguranca publica se daria por meio de uma restri¢do da
liberdade dos cidaddos ao simples siléncio da lei civil. Em termos
mitoldgicos, podemos dizer que o Leviatd hobbesiano é como uma
grande “caixa de Pandora”, construida pelos proprios homens para
depositarem suas armas e esperancgas ha promessa constitutiva de um
“Deus mortal” que os salve da miseravel condicdo humana de
desconfianga e de guerra, historicamente constituida pelos
desdobramentos da politica ocidental.

Ainda no registro mecanicista de uma teoria das paixdes
fundadoras da filosofia hobbesiana (que associa as ideias de bem e de mal
as nogdes de desejo e aversao expressas como movimentos), poderiamos
confundir, sob a perspectiva atomistico da autoconservagdo da matéria, 0s
principios da filosofia hobbesiana com um aparente epicurismo
lucreciano®. Embora Hobbes considere a conduta humana sob o prisma do
movimento atomistico da matéria (conatus), os conceitos hobbesianos de
desejo e de aversdo (assim como as nocbes de bem e de mal) podem variar
de homem para homem ou de uma hora para outra em um mesmo homem.
O método geométrico, que prescreve um uso reto da razdo no tocante a
construcdo de objetos, regula as consideracdes hobbesianas tanto sobre os
corpos naturais quanto sobre os humanos e politicos. As paixdes humanas

32 A influéncia lucreciana e, por conseguinte, epicurista sobre Magquiavel é assunto tratado
por muitos estudiosos do autor do Principe. E isso porque a transcricdo manuscrita do De
rerum natura, de Lucrécio, por volta de 1497, é um dos primeiros trabalhos literarios
atribuidos a Maquiavel. Interpretacdes como a de Strauss (A filosofia politica de Hobbes:
suas bases e génese) costumam aproximar equivocadamente os fundamentos da filosofia
hobbesiana ao pensamento de Maquiavel e podem levar o leitor de Hobbes ao equivoco de
entender o atomismo hobbesiano das paixGes sob um prisma epicuristas ou lucreciano do
método cientifico moderno.

PRIMORDIUM, Uberléandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 277



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

em Hobbes ndo sdo mais do que movimentos caracteristicos da matéria e
ndo preceitos morais capazes de determinar o bem e o mal segundo nogées
previamente determinadas do prazer ou do desprazer.

Por isso, embora a filosofia hobbesiana manifeste seus principios
sob o prisma de um moderno “empirismo passional”’, ndo devemos
entender com isso uma influéncia epicurista ou lucreciana sobre Hobbes.
As conclusdes hobbesianas sobre os principios da politica e da conduta que
levam os homens a felicidade sdo manifestamente opostas ao pensamento
epicurista ou lucreciano®. Cabe observar que, ao contrario do pensamento
hobbesiano, Epicuro defende a ideia de que a morte ndo é nada para nés
humanos e, por essa razdo, ndo pode ser colocada como principio
regulador nem das a¢fes humanas nem da politica. Para exemplificar uma
diferenca filosofica fundamental entre esses modos distintos de se
conceber a vida e a morte, cito Epicuro, na sua Carta sobre a felicidade:

Acostuma-te a ideia de que a morte para nés nao é
nada, visto que todo bem e todo mal residem nas
sensagOes, e a morte € justamente a privacdo das
sensacgOes. A consciéncia clara de que a morte ndo
significa nada para n6s proporciona a frui¢do da vida
efémera, sem querer acrescentar-lhe tempo infinito e
eliminando o desejo de imortalidade [...]. Entdo, o
mais terrivel de todos os males, a morte, ndo significa
nada pra nos, justamente porque, quando estamos
vivos, € a morte que ndo esta presente; ao contrario,
quando a morte esta presente, nos é que ndo estamos.
A morte, portanto, ndo é nada, nem para 0s Vivos,
nem para 0S mortos, ja& que para aqueles ela ndo
existe, ao passo que estes ndo estdo mais aqui. E, no

33 para Lucrécio, o epicurismo seria uma filosofia capaz de orientar tanto o entendimento
quanto as agdes humanas que levam a felicidade. Seu De rerum natura é considerado uma
forte influéncia sobre a modernidade cientifica do renascimento europeu. As explicagdes
ndo-finalistas de Lucrécio para a ordem do mundo teriam inspirado uma nega¢do moderna
da intervencéo dos deuses sobre os assuntos humanos, tanto na politica quanto nas ciéncias.
A moderna influéncia do epicurismo lucreciano sobre fildsofos ingleses como Bacon,
Locke e Hume, no entanto, parece ndo se aplicar a influéncia euclidiana do pensamento
geométrico de Hobbes.

278 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

entanto, a maioria das pessoas ora foge da morte
como se fosse 0o maior dos males, ora a deseja como
descanso dos males da vida. O sabio, porém, nem
desdenha viver, nem teme deixar de viver; para ele,
viver ndo é um fardo e ndo-viver ndo é um mal
(EPICURO, 2002, p. 27-29).

Para Epicuro, 0 medo da morte € uma tolice que apenas encurta e
embrutece a vida dos homens ou dos cidaddos. A morte ndo deveria
importunar tanto os humanos, uma vez que em vida ela ndo se manifesta
para nés e no 6bito os humanos € que ja ndo estamos mais presentes. O
sébio, segundo Epicuro, ndo se preocupa tanto com a morte a ponto de
procura-la ou a ponto de evita-la a qualquer custo, mas apenas vive a vida
presente, com suas dores e seus sabores. A conservacdo de uma vida plena
e feliz, para Epicuro, consiste em viver o presente e ndo se preocupar tanto
com o futuro ou com o passado: carpe diem, diz uma das méaximas dos
filésofos dos jardins. A autoconservagdo de si e da propria saude, para 0s
filésofos naturalistas, deve se dar pelo prazer da propria vida e existéncia,
ndo por medo da morte. N&o se trata também de buscar uma vida longa ou
de duracdo proxima a imortalidade, mas sim de aproveitar intensamente,
de modo pleno e prazeroso, cada instante, situacdo ou experiéncia de vida.

N&o é sem razdo, portanto, que Epicuro considere a conservagao
da vida humana plena e feliz bem longe da polis ou da vida politica das
grandes cidades. A conservacao da vida, para os adeptos dessa filosofia
dos jardins, levaria os homens a viver em comunidades autarquicas,
proximos a natureza e as relagdes de amizade, ndo em um Estado civil
monstruoso e artificial como o Leviatd hobbesiano. A felicidade humana
em Hobbes encontra sua possibilidade de realizacdo na vida artificial do
Estado civil bem constituido. Para Epicuro, ao contrario de Hobbes, a
felicidade humana sé poderia ser encontrada junto aos amigos e em
harmonia com a natureza, bem longe da vida automatizada das grandes
cidades e Estados.

Enquanto vivermos em um sistema politico baseado na tentativa
frustrada de controlar as paix@es e as ideias humanas através de maquinas
e autématos, havera sempre aqueles que, bem ou mal, ndo terdo um medo

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 279



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

paralisante da morte. Isentos de uma crenga patolégica no medo
paralisante da morte violenta, muitos homens e mulheres podem néo estar
interessados nem na guerra generalizada com seus vizinhos nem na paz
civil de um Estado civil monstruoso. Na auséncia de um medo patoldgico
da morte violenta, ndo existiria razdo suficiente para uma antecipacao
bélica generalizada ou para uma desconfiada sujeicdo civil. Sob o prisma
de uma auséncia do medo da morte, a politica hobbesiana (bem como os
pilares de todo contratualismo moderno ancorado sobre um estado de
natureza hostil) perde a base de seus alicerces e o proprio sistema
arquitetdnico da maquina do Estado civil desaba ao chdo sem legitimidade.

A histéria da filosofia politica nos mostra que se Socrates tivesse
tido mais medo da morte do que um apego as suas convicgoes filosoficas
ele teria se exilado longe de Atenas e fugido do seu destino. Mas néo.
Sécrates escolheu a morte pelo gosto amargo da cicuta para ndo abdicar de
sua filosofia dialética. E sob esse prisma socratico, a filosofia pode ser
entendida como um modo possivel de superagdo do medo da morte, bem
como uma preparacdo para ela. Filosofar é pensar e pensar é superar
nossos medos, particularmente o medo do desconhecido, como é o caso
tanto da vida quanto da morte. O pensamento filos6fico pode ser entendido
como um tipo de preparacdo para a morte que nos faz valorizar a vida e
superar 0s medos através de algum esclarecimento sobre nés mesmos e
sobre 0 mundo que nos rodeia.

Porém, em tempos obscuros, quando a sombra do grande Leviata
estatal se debruca sobre o sol dos nossos jardins, e nada mais é
considerado é divino e maravilhoso, um antigo compositor baiano bem
dizia: “E preciso estar atento e forte, ndo temos tempo de temer a morte”**,

34 “Divino maravilhoso”. In: Tropicalia ou Panis et circencis (LP). Philips Records, Rio de
Janeiro, 1968.

280 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Luiz Carlos Santos da Silva

Referéncias

AGAMBEN, Giorgio. Homo Sacer: O Poder Soberano e a Vida Nua I. Belo
Horizonte: Editora da UFMG, 2002.

HOBBES, Thomas. A natureza humana. In: HOBBES, Thomas. Elementos da lei
natural e politica parte I. Traducdo, introducéo e notas de Jodo Aluisio Lopes.
Lisboa: Ed. Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1979.

HOBBES, Thomas. Do Cidadao. Traducéo, apresentacdo e notas de R. J. Ribeiro.
S&o Paulo: Ed. Martins Fontes, 2002.

HOBBES, Thomas. Do corpo — parte I. Trad. Maria Isabel Limongi et al.
Campinas: Ed. Unicamp, 2009.

HOBBES, Thomas. Sobre o corpo. In: HOBBES, Thomas. Elementos da filosofia.
Sé&o Paulo: Editora Icone, 2012.

HOBBES, Thomas. Leviatd ou matéria, forma e poder de um estado eclesiastico e
civil. Tradugdo e notas de J. P. Monteiro e M. B. Nizza da Silva. 3. ed. S&o Paulo:
Ed. Abril Cultural, 1983.

EPICURO. Carta sobre a felicidade: (A Meneceu). S&o Paulo: Ed. Unesp, 2002.

FOISNEAU, Luc. Le Vocabulaire du Pouvoir: Potentia/Potestas, Power. In:
ZARKA, Yves Charles. Estudes de Lexicographie Philosophique. Paris: Ed. Vrin,
1992.

LEBRUN, Gerard. A Filosofia e sua Historia. Organizacgéo de Carlos Alberto R.
Moura et al. S&o Paulo: Ed. Cosac Naify, 2006.

LEBRUN, Gerard. O Que é Poder? Trad. Renato Janine Ribeiro e Silvia Lara
Ribeiro. Sdo Paulo: Ed. Brasiliense, 1981.

MAQUIAVEL, Nicolau. O Principe e Escritos politicos. Sdo Paulo: Ed. Abril
cultural, 1983.

SANTOS DA SILVA, Luiz Carlos. O homem por tras do Leviaté: ciéncia e
politica na filosofia do poder de Thomas Hobbes. 2014. 315 f. Tese (Doutorado
em Filosofia) — Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade
Estadual de Campinas, Campinas, 2014.

SANTOS DA SILVA, Luiz Carlos. Elementos politicos de uma moderna filosofia
do poder em Hobbes: o utilitarismo das ciéncias contra a neutralidade da razdo
pratica. In: BECKER, Evaldo; PRIMO, Marcelo de Sant’Anna Alves; SILVA,
Saulo Henrique Souza (Orgs.). Moral, ciéncia e histéria no pensamento moderno.
Sergipe: Editora UFS, 2018. p. 107-132.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 281



As margens do Leviata: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Politica Hobbesiana

SPRAGENS, Thomas A. The Politics of Motion. The World of Thomas Hobbes.
Kentucky: Kentucky University Press, 1973.

STRAUSS, Leo. Direito natural e histéria. Sdo Paulo: Edigdes 70, 2009.

STRAUSS, Leo. A filosofia politica de Hobbes: suas bases e sua génese. Sdo
Paulo: Ed. E realizagdes, 2016.

Data de registro: 29/03/2020
Data de aceite: 15/07/2020

282 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-46368

Rousseau e o espetaculo do paradoxo

Mauro Sérgio Santos da Silva”

Marcio Danelon™

Resumo: O presente estudo discute a relagdo entre politica e educacgédo na obra de
Jean-Jacques Rousseau a partir de autores que constituem a recepc¢do critica da
obra do filésofo. Destarte, apresenta elementos da vida e da obra do autor
genebrino. ExpBe eixos fundamentais da ideia de contratualismo ou
jusnaturalismo. Discorre, precipuamente, acerca das teses de Rousseau atinentes a
confluéncia entre Do Contrato Social (reflexdo politica) e o Emilio ou da
Educaco (reflexdo educacional). Exibe a ideia de paradoxo da liberdade presente
na teoria politica de Rousseau. Aponta para os desdobramentos deste paradoxo na
reflexdo educacional do autor, mormente nos dois primeiros livros do Emilio, pelo
principio de educacéo negativa.

Palavras-chave: Rousseau; Educacdo; Politica; Liberdade; Paradoxo.

Rousseau and the paradox of the spectacle

Abstract: The present study discusses the relationship between politics and
education in the Jean-Jacques Rousseau’work from authors who constitute the
critical reception of this philosopher's work. By the way, show elements of the life

* Doutorando em Educagéo pela Universidade Federal de Uberlandia (UFU). Professor em
Escola de Educagdo Basica-UFU (ESEBA). E-mail: mauro.filos@hotmail.com. Lattes:
http://lattes.cnpg.br/0950517148708553. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3699-7661.

** Doutor em Filosofia da Educagéo pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP).
Professor da Universidade Federal de Uberlandia (UFU). E-mail: danelon@faced.ufu.br.
Lattes: http:/lattes.cnpg.br/6301932501639244. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-
0416-7273.

! Este estudo toma como ponto de partida as reflexdes de Cassirer (1954) Chapan (1956),
Cotta (1964) e Coletti (1972) que, no Brasil, encontram ressonancia em Salinas Fortes
(1997) Marques (2010) e Dos Santos (2017) acerca da ideia de paradoxo da liberdade em
Rousseau. A propésito, o titulo faz referéncia direta ao trabalho de Salinas Fortes, intitulado
“Paradoxos do Espetaculo” (1997).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 283


mailto:mauro.filos@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0950517148708553
https://orcid.org/0000-0002-3699-7661
mailto:danelon@faced.ufu.br
http://lattes.cnpq.br/6301932501639244
https://orcid.org/0000-0003-0416-7273
https://orcid.org/0000-0003-0416-7273
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-46368
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-46368

Rousseau e o espetaculo do paradoxo

and work of the Genevan author. It exposes fundamental axes of the idea of
contractualism or jusnaturalism. It discusses Rousseau's theses concerning the
confluence between The Social Contract (political reflection) and Emilio or
Education (educational reflection). It shows the idea of the paradox of freedom
present in Rousseau's political theory. It points to the unfolding of this paradox in
the educational reflection of this author, especially in the first two books of the
Emilio, by the negative education’principle.

Keywords: Education; Freedom; Paradox; Politics; Rousseau.

Introducéo

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) nasce em Genebra (Suica).
Sua méde falece apds seu nascimento. Ainda na infancia, afasta-se do
convivio do pai. Oriundo de familia modesta, até a adolescéncia, vive
grandes dificuldades e percal¢os. Viaja por alguns paises da Europa até se
estabelecer em Paris, por volta de 1742. Homem de personalidade inquieta,
Rousseau testemunha um contexto histérico caracterizado pelo embate
entre 0 antigo e 0 novo regime, as instituices absolutistas e a emergéncia
da burguesia. Suas ideias fazem parte do aporte tedrico que fundamenta o
ideario da Revolugdo Francesa. Convive com Diderot, D’ Alembert e, na
Inglaterra, com o filésofo Hume (WEFFORT, 2006). Entre suas obras,
destacam-se para este estudo: Discurso Sobre a Origem da Desigualdade
(1754) e, sobretudo, Do Contrato Social (1762) e O Emilio ou da
Educacdo (1762).

Ao lado de Hobbes e Locke, Rousseau pertence a uma escola de
pensadores modernos denominados contratualistas ou jusnaturalistas que
argumentam em favor da tese de que a sociedade e sua ordenacdo politica,
0 Estado, sdo empreendimentos (artificios) humanos e ndo fendbmenos
naturais como postulara Aristoteles (1999), na Antiguidade.

Conforme Bobbio, o contratualismo em sentido amplo, diz
respeito a todas as teorias politicas que discutem a origem da sociedade e o
fundamento do poder politico, do Governo, da soberania e do Estado
mediante um Pacto Social. Em sentido estrito, designa a escola filosofica

284 PRIMORDIUM, Uberléandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon

que surgiu na Europa por volta dos seculos XVII e XVIII (BOBBIO, 1997,
p. 272-275).

Segundo a nogdo de pacto ou contrato social, a sociedade (vida
social) € instituida pelos seres humanos, por meio de um pacto coletivo —
um contrato — com base no qual os individuos convivem. O contrato
estabelece regras, leis e um poder que organiza a vida coletiva dos homens
atuando, igualmente, como arbitro em suas disputas. Essa filosofia é
conhecida como contratualismo ou jusnaturalismo (ABBAGNANO,
2007).

Nesse periodo, surgem questdes cruciais ao pensamento politico
moderno, quais sejam: O que é o homem em seu estado natural, antes do
convivio com outros homens? Por que o ser humano passa a viver em
sociedade? Por que, afinal de contas, as pessoas aceitam submeter-se ao
poder de outros? N&o é mais interessante ser livre? Enfim, os homens
vivem por conta propria ou necessitam de uma sociedade civil?
(ABBAGNANO, 2007; SOETARD, 2010).

Uma das teses dos chamados contratualistas é a do pensador Jean-
Jacques Rousseau. Em Discurso sobre a Origem e os Fundamentos da
Desigualdade entre os Homens (1999), Rousseau exalta e glorifica os
valores da vida natural, vociferando contra a corrupgdo, a avareza e 0S
vicios da famigerada sociedade “civilizada”. Exalta a liberdade de que o
“selvagem” goza em seu estado natural, em contraposicdo a artificialidade
da vida em sociedade.

Na obra Do Contrato Social (1978), por seu turno, o filésofo
investiga a origem do poder politico e persegue uma justificativa para o
fato de os seres humanos, originalmente livres, submeterem sua liberdade
ao Estado e, além disso, a condigdo necessaria para que o poder politico
seja legitimo.

Para Rousseau (1978), o fundamento do poder politico é o pacto
ou contrato social. Neste, cada cidaddo, integraria sua vontade individual a
vontade geral. E o Estado estaria dotado de legitimidade na medida em que
realizasse a vontade geral. Com efeito, o povo ¢ a fonte da legitimidade do
poder do Estado. O cidaddo deve respeito as leis, pois que estas
representam a vontade geral. O respeito as leis é também um respeito por

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 285



Rousseau e o espetaculo do paradoxo

si mesmo, por sua prdpria vontade como cidaddo, cujo interesse deve ser 0
bem comum.

As teses de Rousseau, em geral, sdo apresentadas em
contraposicdo aos postulados de Locke e, mormente de Hobbes, o que ndo
pode prescindir acuidade e de ponderacfes (CASSIRER,1954; DOS
SANTOS, 2017).

Segundo Marques (2010, p. 2), comumente, deparamo-nos com
leituras da obra de Rousseau que o colocam em diregcdo diametralmente
oposta ao pensamento do filésofo inglés Thomas Hobbes (1588-1679). Na
cultura mididtica e universitaria e em anélises descompromissadas
encontramos 0s pensamentos de Hobbes e Rousseau como respostas
inconciliaveis e radicalmente distintas para as mesmas questdes?.

O primeiro descreveria 0 homem como naturalmente mau e
violento. Homo homini lGpus (O homem é o lobo do homem). O estado de
natureza é delineado, neste caso, como um estado de guerra de todos
contra cada um. O contrato social ocorre na medida em que cada individuo
abre mdo de sua liberdade individual em favor de um poder soberano
exercido por um individuo ou assembleia. Para governar seres humanos
propensos a violéncia e a maldade, o Governo deve paradigmaticamente se
inspirar no Leviata, figura sobrenatural descritao no livro de Jo: forte e
absoluto (HOBBES, 1983).

Para Hobbes (1983), por isso o Estado existe: para proteger seus
suditos de si mesmos. O Estado tem, porquanto, que ser soberano, forte, e
administrar a espada sempre que alguém atente contra o outro. A funcéao
fundamental do Estado é a protecdo da vida dos sUditos. N&o cabe
guestionamento algum ao Estado, porque questionar 0s meios empregados
pelo soberano significaria incorre no risco de retornar ao estado de

2 Essa tese é corroborada pela pesquisa realizada pelo professor Gatti Jr. (2014). ao analisar
12 autores traduzidos no Brasil que, entre 1939-2010 trataram ou discorreram acerca da
obra de Rousseau, 0 pesquisador demonstra: a existéncia de analises favoraveis e
desfavoraveis ao pensamento de Rousseau; 0 modesto éxito que poucos tiveram ao
relacionar as ideias politicas, educacionais e pedagdgicas de Rousseau; o predominio da
analise da obra de Rousseau no desenvolvimento da psicologia do desenvolvimento
humano; a presenca de analises sobremodo criticas a dimens&o liberal da obra de Rousseau.

286 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon

natureza em que a guerra é a regra. A politica é um artificio surgido para
gue o0 homem garanta a prépria vida, submetendo-se ao Estado.

Em termos gerais, Rousseau, por seu turno, descreve o estado de
natureza como 0 ambito da liberdade e de relativa tranquilidade. Em
contrapartida a ideia do homo homini lapus, figura em Rousseau a ideia do
bonsauvage (bom selvagem).

Segundo Rousseau, nascemos livres porque, no estado de natureza,
0 homem é livre. Mas, de algum modo, aceitamos limitar essa liberdade
natural ao aceitarmos a associagdo politica (ROUSSEAU, 1978).

A existéncia do Estado gera obrigacfes, submissfes ou, em outras
palavras, impedimentos para o exercicio pleno da liberdade. H& razdes,
entretanto, que nos levam a viver em sociedade, j& que essa associa¢do nos
traz beneficios. E, portanto, por meio de um ato livre que instituimos a
associagdo; como demonstra o Livro | da obra Do Contrato Social (1978).

Para Rousseau, 0 contrato que origina o Estado deve ser
estabelecido por meio de uma  decisdo unanime dos membros
contratantes, de modo que cada um, livremente, abandone sua liberdade
natural para viver um novo tipo de liberdade: a liberdade civil. O poder
politico s6 é legitimo, para Rousseau, se houver essa unanimidade
originaria (ROUSSEAU, 1978, livro I).

Com efeito, conforme Marques (2010), uma leitura menos
superficial das obras de Hobbes e Rousseau revela que ambos talvez
compartilnem de diversos principios essenciais em seus sistemas e que
seus papeis dramaticos, por vezes, até se invertem; sendo comum,
inclusive, “encontrar comentadores que colocam Hobbes entre os
precursores do liberalismo politico, ao passo que Rousseau é muitas vezes
acusado de ser um inimigo da liberdade individual, e sumariamente
incluido entre os defensores do ‘totalitarismo’” (MARQUES, 2010, p. 3).

Reflex8es desta natureza e neste sentido, emanam entre outros, de
trabalhos consagrados como os de Cassirer (1954) Chapan (1956), Cotta
(1964) e Coletti (1972). Em direcdo analoga, afirma Fonseca Jr (2003, X):
“para alguns, seus escritos constituiriam o fundamento da democracia
moderna, j& que orientam o debate sobre o contrato social na direcdo da

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 287



Rousseau e o espetaculo do paradoxo

soberania popular;”
autoritarismo”.

para outros, Rousseau é o inspirador do

E é sob esta perspectiva que o encontro com a obra de Rousseau,

N

conduz-nos a constatacdo do que o préprio pensador denominou
“paradoxos”. Referimo-nos, destarte, ao paradoxo da questdo da liberdade
politica no pensamento rousseaniano e seu eco para a questéo educacional.

O paradoxo da liberdade no contrato social de Rousseau

Rousseau em seu Emilio, ou da Educacdo, afirmara

[...] ousarei expor aqui a mais importante, a mais Util
regra de toda a educacdo? N&o se trata de ganhar
tempo, mas de perdé-lo. Leitores vulgares, perdoai
meus paradoxos, € preciso cometé-los quando
refletimos, e, digam o que disserem, prefiro ser
homem de paradoxos a ser homem de preconceitos
(ROUSSEAU, 1995, p. 96; SOETARD, 2010, p. 55).

Paradoxo, do grego “paradoxos” e, em latim, “paradoxon”. Nos

dois casos designa um “conceito que € ou parece contrario ao comum”
(CUNHA, 1997, p. 579). Segundo Abagnano, trata-se do “Que é contrario
a opinido da maioria, ou seja, ao sistema de crengas comuns a que se fez
referéncia” (ABBAGNANO, 2007, p. 742).

O paradoxo ao qual este estudo se refere encontra-se exposto ao
final do livro | da obra Do Contrato Social, trecho no qual Rousseau
sugere a coercdo, por parte do corpo politico aqueles que se recusarem a
obedecer a VVontade Geral. Nas palavras de Rousseau:

[...] a fim de que ndo constitua, pois, um formulario
inatil, o pacto social contém tacitamente esta
obrigacdo, a Unica a poder dar forcas as outras: quem
se recusar a obedecer a vontade geral a isto sera
constrangido pelo corpo em conjunto, 0 que apenas
significa que serd forcado a ser livre. Assim é esta
condicdo: oferecendo os cidaddos a pratica, protege-

288 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon

os de toda dependéncia pessoal; condicdo que
promove o artificio e 0 jogo da maquina politica e que
é a Unica a tornar legitima as obrigagdes civis, as
quais, sem isso, seriam absurdas, tiranicas e sujeitas
aos maiores abusos (ROUSSEAU, 1978, p. 39).

Tal recomendacdo do filésofo genebrino se justificaria pelo
proposito de forgar o individuo a ser livre. E, neste caso, Rousseau ndo
estaria “Simplesmente declarando que a vida em sociedade exija certas
restricGes a liberdade individual, mas sim que é exatamente o poder
coercitivo do corpo politico que torna o homem livre” (MARQUES, 2010,
p. 1).

Encontramos justamente neste aspecto, no pensamento politico de
Rousseau, a ideia incomum — no sentido de paradoxal — de uma necessaria
coercdo com vistas a promocdo da liberdade, ideia, esta, que, no
imaginario académico, estaria muito mais préxima das consignacdes
hobbesianas.

Diferentemente de Hobbes (1983) e Locke (1983; 1998), que
admitem as restricdes da liberdade individual em fungdo dos objetivos e
necessidades da vida social, Rousseau propde que as coer¢@es impostas
pelo contrato social ndo sejam compreendidas como obstrucBes a
liberdade, mas como meios pelos quais se garante a existéncia de uma
forma de associacdo em que cada individuo obedeca apenas a si mesmo,
permanecendo destarte, livre.

O paradoxo da liberdade politica (préprio da filosofia politica). A
proposta de coer¢do como mecanismo de promocéo da liberdade: Forgar a
ser livre. E o paradoxo da conciliagdo das doutrinas politicas fortemente
coletivistas com a apaixonada defesa de Rousseau da ideia de homem
livre, solitario e independente.

Para Rousseau, os cerceamentos da liberdade individual ndo
devem ser concebidos como tal, mas como condi¢do sinequa non da
propria liberdade (politica). Na perspectiva do filésofo suico, a vontade
individual estd integrada a vontade geral. Liberdade é diferente de
independéncia. E também impensavel estanque da justica (ROUSSEAU,
2006). Assim afirma Rousseau:

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 289



Rousseau e o espetaculo do paradoxo

[...] ndo hd, pois liberdade sem leis, nem onde alguém
esteja acima das leis: pois até mesmo no estado de
natureza o homem s6 é livre de acordo com a lei
natural que comanda a todos. Um povo livre obedece,
mas ndo serve (ROUSSEAU, 1966, apud
MARQUES, 2010, p. 8).

Contudo, demonstra Marques (2010), que esse raciocinio nédo
consegue ocultar a incompatibilidade entre interesses individuais e
coletivos na medida em que sempre que 0S primeiros estiverem em
conflito ou desacordo em relagdo a determinagdes legais, estas serdo
concebidas como empecilhos a liberdade. Em outras palavras, sempre que
um individuo tiver que obedecer a uma lei com a qual ndo concorda,
perceberd esta determinagdo como uma limitagdo, um cerceamento e/ou
uma opressao por parte do Estado.

Desse modo, cabe pensar se a filosofia de Rousseau, evocada
amitde como um hino ou apelo a liberdade ndo estaria, em verdade,
lancando médo desta categoria para justificar sua propria restricdo pelo
corpo politico. A maneira dos regimes totalitarios, Rousseau ndo estaria
usando o conceito de liberdade para designar justamente o seu oposto? Ou
Rousseau teria um conceito proprio de liberdade que nao foi
suficientemente compreendido pela recepc¢do critica de sua obra?

Conforme Marques (2010), o paradoxo da liberdade coloca os
estudiosos da obra de Rousseau diante de um desafio tdo grandioso quanto
o0 pensamento do filésofo suico que teria investigado mais profundamente
gue seus antecessores (e boa parte dos seus sucessores) as condi¢cdes de
possibilidade da liberdade politica, bem como de sua compatibilidade com
requisitos da vida em sociedade.

Consideramos, pois, que a leitura da obra de Rousseau admite
“linhas variadas de interpretagdo”. Ora, vista como uma “Imposicdo de
uma ditadura popular”. Por vezes, traduzida como “Receita paradoxal de
democratizar pela forga” (FONSECA JR., 2003, X).

Evidentemente, este trabalno ndo tem a pretensdo de apontar
postulados definitivos para questdes tdo complexas. Todavia, alvitra para o

290 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon

reverberar desse (ou desses) paradoxo na reflexdo educacional do filosofo,
como veremos adiante.

Educacdo e politica a partir de Rousseau

Aportados a recepgdo critica da obra de Rousseau, sustentamos
que o projeto educacional de Rousseau guarda relacdo intrinseca com o
empreendimento politico. Por conseguinte, apontamos para a ideia de que
0 paradoxo da liberdade contido em Do Contrato Social encontra
desdobramentos no Emilio.

Para a reflexdo educacional, a leitura da obra de Rousseau €

[...] ndo apenas estimulante mas uma incursédo teorica
imprescindivel. Isto porque ele foi o ultimo dos
grandes fildsofos(e o Unico da modernidade que se
estende de Descartes a Hegel) a construir um
pensamento em que a educagdo vem ocupar um lugar
central de reflexdo (MORAIS, 1986, p. 199).

O século XVIII desenvolve uma nova imagem relativa a pedagogia
moderna que reverbera nos séculos que se seguem até nossos dias. Em
termos gerais, pode assim ser descrita: “Laica, racional, cientifica,
orientada para valores sociais e civis, critica em relacdo a tradigdes e
institui¢des, crengas e praticas e educativa”, e principalmente “Empenhada
em reformar a sociedade também na vertente educativa, sobretudo a partir
da vertente educativa” (CAMBI, 1999, p. 329).

Neste contexto, consolida-se a pedagogia iluminista: teoricamente
“mais livre”, socialmente mais ativa, mais articulada a pratica e “Orientada
para fins sociais e civis” (CAMBI, 1999, p. 330).

Entre os pensadores que sintetizam essa concepgao pedagdgica,
encontram-se: D’Alambert (1717-1783), Diderot (1713-1784), Voltaire
(1694-1778), Condillac (1715-1780), Basedow (1723-1790), Lessing
(1729-1781), entre outros. Com efeito, Rousseau ¢ “A voz mais alta, mais
complexa e mais original do século e realizard uma das maiores licGes
teoricas da pedagogia moderna”. Autor que realizara a virada mais

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 291



Rousseau e o espetaculo do paradoxo

explicita da sua historia moderna em termos educacionais, responsavel por
uma espécie de “Revolugdo copernicana” em matéria de educacdo
(CAMBI, 1999, p. 338).

Conforme Morais (1986), na esteira do pensamento socratico-
platonico, Rousseau traduz o postulado do “conhece-te a ti mesmo” para
os principios gerais da filosofia, desdobrando-o em trés grandes questoes,
discutidas, respectivamente em suas obras mais conhecidas, quais sejam:
Discurso sobre as origens e os fundamentos das desigualdades entre os
homens, Do Contrato Social e Emilio ou da Educacao.

Em Discursos sobre as origens e os fundamentos das
desigualdades entre os homens (1999) Rousseau discute a seguinte
questdo: “O que é o homem?” Em Do Contrato Social (1978) , a questédo
central ndo ¢ outra sendo “Que sociedade para este homem?”. Por fim, no
Emilio (1995), o filosofo genebrino discorre sobre o “Como educar 0
homem para uma vida melhor em sociedade?” (MORALIS, 1986, p. 200-
201).

Na confluéncia dessas trés questfes, Rousseau define o homem
como um ser originalmente bom, livre e isento de vicios; mas,
concomitantemente, corrompido, dada a sua adesdo ao escopo social.
Dotado de perfectibilidade, ou seja, da capacidade de aperfeicoar-se
amilde, mas corruptivel. Corruptivel, todavia, passivel de ser educado.

Para Rousseau, com vistas a organizacdo da sociedade por meio do
chamado contrato social, afigura-se “Necessaria uma educacao ética que
habilite os homens a renunciarem em conjunto a suas vontades particulares
em prol do bem comum e do interesse coletivo” (VEIGA, 2007, p. 43).

Na obra Do Contrato Social (1978), como anteriormente
demonstrado, o filésofo concebe um pacto inaugural que marca a
passagem do estado de natureza ao estabelecimento da vida em sociedade.
Em linhas gerais, a associacdo dos homens (a vida em sociedade) deve
defender a pessoas e 0s bens de seus associados como a forga do coletivo.
A sociedade constituida deve estar fundamentada na harmonia e integracédo
entre o social e o coletivo possibilitando que cada um, unindo-se a todos,
permaneca, entretanto, tao livre quanto antes (MORAIS, 1986).

Conforme o filésofo,

292 PRIMORDIUM, Uberléandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon

[...] encontrar uma forma de associagéo que defenda e
proteja com toda a forga comum a pessoa e 0s bens de
cada associado, e pela qual cada um, unindo-se a
todos, ndo obedeca, portanto, sendo a si mesmo, e
permaneca tdo livre como anteriormente. Tal é o
problema fundamental cuja solugdo é dada pelo
contrato social (ROUSSEAU, 1978, p. 32).

O conceito rousseauniano gque proporciona o elo entre interesses
particulares e coletivos, liberdade e igualdade, individuo e coletividade ndo
¢ outro sendo a propria vontade geral. Sob a perspectiva de Rousseau, a
vontade geral é a garantia de legitimidade das convencgfes politicas: a
vontade politica expressa pelo cabedal de leis constituidas pelos proprios
cidaddos.

Neste ponto, defrontamo-nos com o paradoxo ao qual nos
referimos partindo Do Contrato Social (1978) que reverbera na reflexdo
educacional contida no Emilio.

A obra O Emilio ou Da Educacéo (1995), escrita em 1762 consiste
em uma espécie de romance pedagdgico que discorre acerca da educacao
de um 6rfdo, Emilio, de seu nascimento até a idade de 20 anos.

A temaética central do Emilio consiste na teorizacdo da educacédo
do homem através de seu retorno a natureza. A centralidade da acdo
educativa estd no proprio educando e deve ocorre de modo natural, ou seja,
em contato com a natureza, afastada da vida social e de forma a levar em
consideracdo as necessidades espontaneas do processo de desenvolvimento
da crianca. O projeto educacional rousseauniano visa a naturalizacdo do
homem com vistas a reformar a sociedade (CAMBI, 1999).

O livro ¢é dividido em 5 (cinco) partes que, respectivamente,
correspondem a fases da vida e do processo educacional de Emilio. Livro |
— fase da necessidade. Do nascimento aos dois anos. Livro Il — fase da
natureza. Dos dois aos doze anos. Livro 11l — fase da forca. Dos doze aos
quinze anos. Livro IV — Fase da raz&o e das paixfes. Dos quinze aos 20
anos. Livro V — fase da sabedoria. Dos vinte aos vinte e cinco anos®.

3 Esta abordagem, entretanto, concentra-se nos dois primeiros livros que tratam da
educacdo do Emilio até a idade de 12 anos, que correspondem, respectivamente, as fases da
necessidade e da natureza.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 293



Rousseau e o espetaculo do paradoxo

Logo na primeira pagina do livro, Rousseau demarca: “Tudo
degenera nas maos dos homens”; afirmagao que justifica a necessidade da
educagdo como mecanismo de conter a degradacdo que se estabelece
quando da instituicdo da vida em sociedade. Pois que “Um homem
abandonado a si mesmo, desde o nascimento, entre 0s demais, seria 0 mais
desfigurado de todos™. Haja vista que “tRdas as instituicdes sociais em que
nos achamos submersos abafaria nele a natureza e nada poria no lugar”
(ROUSSEAU, 1995, p. 9). Abandonado a prépria sorte, 0 homem seria
como um arbusto esquecido & beira do caminho, que terminaria por ser
morto pelos passantes.

Para Rousseau, “Tudo o que ndo temos ao nascer e de que
precisamos adultos, é-nos dado pela educacao” (ROUSSEAU, 1995, p.
10), mais precisamente, por trés tipos de educacdo: a da natureza (o
desenvolvimento interno de nossas faculdades e drgdos), a das coisas
(nossa experiéncia em face dos objetos que nos afetam) e a dos homens (o
uso que nos ensinam a fazer das outras formas de educagéo)
(ROUSSEAU, 1995).

Em face do postulado de que o homem nasce bom, Rousseau
propde ser necessario que a educacdo parta dos instintos naturais da
crianca. Esta é a chamada educacao negativa na qual o principal papel do
educador seria 0 de preservar a natureza da crianca, ao invés de formar
prematuramente sua inteligéncia (educagdo positiva) ou “Molestar de
diversas maneiras” (ROUSSEAU, 1995) sua natureza com objetos que a
circundam.

Na chamada educacdo positiva, segundo Rousseau, hd sempre a
marca de uma forca pessoal que obriga, permite ou proibe. Em
contrapartida, o pequeno Emilio deve ser guiado a maneira do proprio
mundo natural, ou seja, pelas leis do necessario, do possivel e do
impossivel (MORALIS, 1986). Afirma o filésofo: “Deixai a natureza agir
durante muito tempo, antes de procurardes agir em lugar dela a fim de nédo
contrariardes suas operagdes” (ROUSSEAU, 1995, p. 97).

Na educacdo positiva é o educador que faz a lei. Na educacéo
negativa, ele apenas a revela. Assim, no proposito educacional de
Rousseau, a liberdade seria uma espécie de lei e, portanto, segundo uma
possivel interpretacdo, coacdo. Mas, no ideario rousseauniano, uma coacgao

294 PRIMORDIUM, Uberléandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon

ndo arbitraria (GROSRICHARD, 1980 apud MORAIS, 1986). Estabelece
o filésofo: “A educagdo primeira deve portanto ser puramente negativa.
Ela consiste ndo em ensinar a virtude ou a verdade, mas em preservar o
coragdo do vicio e o espirito do erro” (ROUSSEAU, 1995, p. 80).

Este aspecto aponta para questdes sobremaneira relevantes acerca
do pensamento de Rousseau: primeiramente, a constatacdo de que o
projeto educacional do fildsofo encontra-se intimamente relacionado a sua
ideia de sociedade. Por conseguinte, a possivel presenca, em sua reflexao
pedagogica, de um paradoxo semelhante ao encontrado no bojo de sua
filosofia politica, qual seja, a ideia de uma ‘“naturalidade” forjada pela
educacdo, de um “forcar” a ser natural e, portanto, livre.

No Emilio, perpassa amilde a ideia de uma educacdo para a
constitui¢do de um determinado modelo de sociedade. N&o é por acaso que
as obras Do Contrato Social e Emilio ou Da Educacdo, por exemplo,
foram publicadas quase concomitantemente no ano de 1762 (CERIZARA,
1990).

Segundo Freitas (2004), no pensamento de Rousseau, a educagéo e
a politica apresentam-se como &reas correlacionadas e, como tal, devem
ser analisas. A publicacdo quase simultdnea das supracitadas obras
revelaria, assim, uma estratégia do proprio autor de induzir a uma
aproximacao entre ambas.

Rousseau compreende a educagdo como um processo balizado nos
principios da natureza como o modelo mais indicado para a formagédo do
cidaddo. Para Rousseau, a trajetoria educacional dos homens tem inicio no
seu nascimento e é empreendida, por primeiro, pela propria natureza. O
desenvolvimento das faculdades humanas, comecando na primeira
infancia, estende-se por toda a vida, propiciando-lhe um processo de
aprimoramento de sua capacidade de atuar na vida em sociedade Desta
feita, a educacdo, em Rousseau, seria um processo de formacao de homens
livres capazes de atuar significativamente na vida em sociedade
(FREITAS, 2004).

Com efeito, para o filésofo, como exposto anteriormente, a vida
social € um estado marcado pelo afastamento dos homens de sua natural
condicdo de bondade e liberdade. Todavia, sendo a passagem ao estado de

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 295



Rousseau e o espetaculo do paradoxo

sociedade um fato inevitavel, faz-se imprescindivel que os homens
aprendam a viver socialmente. Este papel ndo é sendo da algada da propria
educacéo.

Assim, Rousseau, enfatiza a necessidade de uma educacdo que
promova uma reaproximacdo do homem com a natureza, razdo para, o
autor “Querer educar Emilio no campo, longe da canalha dos lacaios, 0s
ultimos dos homens depois de seus amos; longe dos maus costumes das
cidades, 0 que o verniz com que se cobrem torna sedutores e contagiosos
para as criancas” (ROUSSEAU, 1973, p. 82).

No Emilio, este processo ocorre ancorado ao mote de protegé-lo
dos vicios e percalgos da vida em sociedade. O Emilio deve ser
minimamente afetado pelos elementos que degeneram e corrompem seu
estado natural.

E neste sentido que na esfera educacional do pensamento de
Rousseau, haveria um paradoxo semelhante ao encontrado no bojo de sua
filosofia politica, qual seja, a ideia de uma “naturalidade” forjada pela
educacdo, de um “forgar” a ser natural e, portanto, livre.

Em Rousseau, o processo educacional configura-se em artificio
humano com vistas ao resgate de uma naturalidade original. Tal processo
fundamentar-se-ia pelo principio da natureza, ou seja, a maneira do mundo
natural.

A educacdo, em Rousseau, objetiva ou tem conexdo com a vida em
sociedade. O Emilio é educado para ser um bom cidaddo. Todavia, a
preparacdo para a vida em sociedade tem como elemento fundamental sua
protecdo da corruptibilidade dessa mesma sociedade. Em Rousseau, uma
educacdo que, em ultima instancia, prepara o individuo para viver em
sociedade, comega por sua protecdo dos males sociais.

Contudo, ndo propomos que estes elementos apontem para lacunas
no pensamento desse filésofo de envergadura inconteste. Assinalamos, téo
somente, possiveis paradoxos (ou desdobramentos do paradoxo da
liberdade) aos quais o proprio pensador genebrino afirma ndo fugir e que,
ao contrario do que possam parecer inicialmente, corroboram a relevancia

296 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon

de sua obra e a pertinéncia do estudo de suas ideias politicas e
pedagdgicas.

Rousseau e 0 paradoxo da Educacéao

Conforme Soétard,

[...] 0 génio de Rousseau que consagra a originalidade
radical de sua empreitada, é o de ter pensado a
educacdo como uma nova forma de um mundo
engajado, contraditoriamente em um processo
historico de  deslocamento.  Enquanto  seus
contemporaneos mais ativos, também tocados pela
“graca educacional”, ocupam-se de “fabricar a
educagdo”; e os mestres do pensamento se
esforcavam, por meio da educacdo, de remodelar o
homem, tornando-o sendo um humanista, um bom
cristdo, um cavalheiro, um bom cidaddo, Rousseau
deixa de lado conjunto de técnicas, rompendo com
todos os modelos e proclamando que a crian¢a ndo
tem que se tornar outra coisa sendo naquilo que ela
deva ser (SOETARD, 2010, p. 13).

Com efeito, formula¢BGes de Rousseau acerca da educagdo podem
ser depreendidas a partir da relagdo entre as obras Emilio ou Da Educacao
(2004) e Do Contrato Social (1983). Enquanto na primeira, Rousseau
discute um projeto de educacdo natural do individuo; na dltima, o filésofo
discorre sobre o modelo educacional e politico com vistas ao
desenvolvimento do cidadao.

O pensador contratualista propde uma analise da concepgdo de
infancia e uma nova abordagem tangente ao processo de formacdo dos
homens. Enquanto préatica social, na concep¢do de educacdo apresentada por
Rousseau, a formagdo humana é compreendida indissociavelmente das
relagdes sociais.

Do Emilio, exara o desejo de conquista da prépria liberdade e
autonomia pessoal amalgamado ao conflituoso encontro com a realidade do

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 297



Rousseau e o espetaculo do paradoxo

mundo, do outro e da sociedade (SOETARD, 2010, p. 17). Assim sendo,
também na proposta educacional de Rousseau, encontramos uma relagéo
paradoxal ou, a0 menos um embate entre individuo e sociedade, interesses
individuais e coletivos; a maneira do que ocorre em Do Contrato Social a
propdsito da ideia de forcar a ser livre.

O processo de preparagdo do Emilio para a vida em sociedade parte
justamente da sua protecdo desta mesma sociedade; ao menos nos dois
primeiros livros que correspondem ao seu desenvolvimento até os doze
anos. Haveria também na educacao do Emilio um propdsito de busca de uma
original naturalidade por meio de um artificio humano, qual seja a educagao.

Nesta sorte, a liberdade forcada do contrato social encontraria
equivaléncia ou eco na esfera educacional: a naturalidade forjada; correlato
ao paradoxo da liberdade, um paradoxo educacional (natural).

Nesta perspectiva, um dos elementos fundamentais da reflexdo
rousseauniana aponta precisamente para o estabelecimento de uma vontade
geral que deveria respeitar a autonomia dos individuos sem, no entanto,
vilipendiar as condi¢des humanas originais dos homens.

Assim, um processo educacional coerente em relacdo a nogdo de
liberdade proposta por Marques (2010), na analise da obra de Rousseau,
seria aquele que buscasse uma forma de acdo que permitisse ao homem
fazer-se livre, favorecendo, por intermédio de uma acdo adequada aos fins
perseguidos, a liberdade autbnoma a despeito das relagcBes sociais, ou
melhor, no bojo da propria sociedade (SOETARD, 2010).

Todavia, afigura-se necessario salientar, por fim, que o paradoxo,
em Rousseau, ndo é sinbnimo de contradi¢do, lacuna ou incoeréncia.
Trata-se, ao contrério de um argumento que transcende 0 senso comum ou
mesmo 0 consenso. Ao contrario, a existéncia de paradoxos na obra de
Rousseau confere a seu cabedal de ideias relevancia ainda maior.
Indubitavelmente, seus “Textos sdo fundamentalmente criticos da
organizacdo social de seu tempo” e agudeza e a amplitude de seus
argumentos “Sao tais que até hoje inspiram interpretagdes e controvérsias”
(FONSECA JR., 2003, X).

298 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon

Referéncias

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1997.
ARISTOTELES. Politica. S&o Paulo: Nova Cultura, 1999.

BOBBIO, Noberto (Org.). Dicionario de Politica. 11 ed. Brasilia: UNB, 1997.
CAMBI, Franco. Histdria da Pedagogia. Sdo Paulo: Editora UNESP, 1999.

CASSIRER, Ernst. The Question of Jean Jacques Rousseau. New York: Columbia
University Press, 1954. DOI: https://doi.org/10.7312/cass94074.

CERIZARA, Beatriz. A educacdo na infancia. Sdo Paulo: Scpione, 1990.

CHAPMAN, John William. Rousseau - Totalitarian or Liberal? New York:
Columbia University Press, 1956. DOI: https://doi.org/10.7312/chap92682.

COLETTI, Lucio. From Rousseau to Lenin: studies in ideology and society.
London: NLB, 1972.

COTTA, Sergio. La position du probleme de la politique chez Rousseau. In:
COTTA, Sergio. Etudes sur le contrat social de Jean-Jacques Rousseau. Paris:
Saocieté des Belles Lettres, 1964.

CUNHA, Antonio Geraldo. Diciondrio Etimoldgico. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira, 1997.

FONSECA JR., Gelson. As multiplas dimens@es do pensamento de Rousseau. In:
ROSSEAU, Jean-Jacques. Rousseau e as Relagdes Internacionais. Prefacio por
Gelson Fonseca Jr. S&o Paulo: Imprensa Oficial do Estado, 2003. p. IX-XI.

FORTES, Luis Roberto Salinas. Paradoxos do espetaculo. Sdo Paulo: Discurso
Editorial, 1997.

FREITAS, Lidiane Brito. A educacao politica de Rousseau. 2004. 117 f. Dissertacdo
(Mestrado em Educacéo) — Universidade Federal de Sergipe, Sdo Cristovéo, 2004.

GATTI JR., Décio. As ideias de Rousseau nos manuais de Histdria da Educacédo
com autores estrangeiros publicados no Brasil (1939-2010). Cadernos de Historia
da Educacdo, Uberlandia, v. 13, n. 2, p. 475-498. 2014. DOI:
https://doi.org/10.14393/che-v13n2-2014-4.

HOBBES, Thomas. Leviatd. Matéria, forma e poder de um Estado eclesiastico e
civil. Trad. Jodo Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva. 3 ed. Sao Paulo:
Abril Cultural, 1983.

LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. S&o Paulo: Martins Fontes, 1998.
LOCKE, John. Segundo tratado Sobre o Governo. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 299


https://doi.org/10.7312/cass94074
https://doi.org/10.7312/chap92682
https://doi.org/10.14393/che-v13n2-2014-4

Rousseau e o espetaculo do paradoxo

MARQUES, José Oscar de Almeida. Forcar-nos a ser livres? O paradoxo da
liberdade no Contrato Social de Jean-Jacques Rousseau. Cadernos de Etica e
Filosofia Politica, Sao Paulo, n. 16, p. 99-114, 2010.

MORAIS, Emilia Maria Mendonga. Educacéo e Politica: uma re-leitura de
Rousseau. Revista da Faculdade de Educagéo, Séo Paulo, v. 12 n. 1-2, p. 199-215,
1986.

NASCIMENTO, Milton Meira. Rousseau: da servidéo'a liberdade. In: WEFFORT,
Franciso (Org.). Os Classicos da Politica. Sdo Paulo: Atica, 2006.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Cartas escritas da montanha. Trad. Maria Constanca
Perez Pissarra e Maria das Gracas de Souza. S&o Paulo: editora UNESP, 2006, p.
371-372.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem e os fundamentos da
desigualdade entre os homens. Sao Paulo: Martins Fontes, 1999.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do Contrato Social. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1978.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Du contrat social. OeuvresComplétes. Vol I11. Paris:
Gallimard, 1966.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emilio ou da educagdo. 3 ed. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2004.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emilio ou da educagdo. 3 ed. Trad. Sergio Milliet, Rio
de Janeiro: Bertrand Brasil, 1995.

SANTQOS, Leonel Ribeiro. Os paradoxos da liberdade no pensamento antropoldgico
e politico de Rousseau. Revista Linhas, Floriandpolis, v. 18, n. 38, p. 304-343, 2017.
DOI: https://doi.org/10.5965/1984723818382017304.

SOETARD, Michel. Jean-Jacques Rousseau. Tradugio e organizacio: José
Eustaquio Roméo e Verone Lane Rodrigues Doliveira. Cole¢do Educadores. Recife:
Fundacao Joaquim Nabuco, Editora Massangana, 2010. Disponivel em:
www.dominiopublico.gov.br/download/texto/me4675.pdf. Acesso em: 4 abr. 2017.

VEIGA, Cynthia Greive. Historia da Educagio. Sdo Paulo: Atica, 2007.

WEFFORT, Francisco C. (Org.). Os classicos da politica, v. 1. 14 ed. Séo Paulo:
Attica. 2006.

Data de registro: 15/12/2018
Data de aceite: 06/09/2019

300 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.5965/1984723818382017304
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/me4675.pdf

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53619

O tema da politica no epicurismo: um raciocinio
pautado pela praxis

Thales Perente de Barros*

Resumo: A maioria das pessoas que tém ou tiveram algum contato com a filosofia
enquanto disciplina provavelmente ja ouviu falar dos jardins de Epicuro e também
ja ouviu falar que esse era um lugar de convivio entre os epicuristas. No entanto,
pouco costuma ser abordado sobre a posicdo epicurista acerca da politica,
costumando-se simplesmente afirmar que o epicurismo ndo tinha uma politica,
mas simplesmente uma ética. O objetivo desse artigo € apresentar a visao
epicurista sobre a politica, situando-a no interior da construgdo filoséfica do
préprio Epicuro. Para que isso seja feito, todavia, busca-se ainda apontar a posicao
tedrica que Epicuro assume mediante a nocdo de praxis grega, no intuito de
melhor localizar seu posicionamento em relacdo aos conceitos gregos que
direcionam as diferentes construcfes tedricas acerca da politica. O estudo a ser
apresentado é parte da elaboracdo de um trabalho de dissertacdo em filosofia
desenvolvido no instituto de filosofia da UFU com o financiamento da agéncia de
fomento CAPES.

Palavras-chave: Materialismo; Epicurismo; Politica; Praxis.

Politics as an epicurean subject: reasoning regulated by praxis

Abstract: Most people who have had any formal studies in philosophy probably
have heard about Epicurus’s gardens and also probably know that it was a place
where epicureans lived together in community. However, little is said about the
epicurean standpoint on politics, being simply said that Epicureanism doesn’t have

*Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlandia (UFU). Bolsista pelo Conselho
Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico (CNPg). E-mail:
thalesperente@hotmail.com.  Lattes:  http:/lattes.cnpg.br/0312472992052091. ORCID:
https://orcid.org/0000-0003-2396-9669.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 301


mailto:thalesperente@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0312472992052091
https://orcid.org/0000-0003-2396-9669
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53619
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53619

O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

a theory on politics, but only on ethics. The goal of this paper is to present the
epicurean view upon politics, by contextualizing it within the philosophy of
Epicurus himself. For this to be accomplished, this paper goes through Epicurus’s
perspective on greek praxis, in order to point out his outlook on the concepts that
guide different philosophical approaches on politics. This study is part of a
master’s thesis currently in development in the philosophy department of
Universidade Federal de Uberlandia, with the financial support of CAPES,
financial agency.

Keywords: Materialism; Epicureanism; Politics; Praxis.

Uma das coisas que mais se costuma destacar acerca da
filosofia epicurista é o fato dela ser ‘uma filosofia materialista’.
Fundamentalmente, o que isso busca evidenciar é uma forma de se
dividir a filosofia, advinda de uma distin¢do feita no interior dos
estudos da histdria da filosofia, entre dois tipos de fazer filosofico. Essa
se trata de uma distincdo de cunho didatico feita pela primeira vez no
século XVII por Christian Wolff (1740, p. 24), divisdo essa que seguiu
sendo aplicada e utilizada pelos filésofos, aceita a heranca dessas
separacBes e nomenclaturas propostas por Wolff. De acordo com esse
autor, esses dois tipos de filosofia seriam: um que distingue a alma, a
psique, da matéria e outro que explica a psique integrando a mesma a
realidade material. E isso essencialmente é o que se buscava dizer
guando se colocou a filosofia epicurista dentre um conjunto de
vertentes filosoficas ditas fundadas sobre uma base estritamente
material, sobre um estudo acerca da realidade material®.

No entanto, metodologicamente, em pouquissimas palavras, o
que esse tipo de diferenciagdo reflete no desenvolvimento de uma
filosofia é na distincdo entre dois tipos de conhecimento: um obtido por

1 Furthermore, we must clearly comprehend as well, that the incorporeal in the general
acceptation of the term is applied to that which could be thought of as such as an
independent existence. Now it is impossible to conceive the incorporeal as a separate
existence, except the void [...]. D.L., X, 67 (BAILEY, 1926).

302 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

meio dos sentidos ou, mais detalhadamente para serem evitados
equivocos, primariamente por meio dos sentidos, mas esses como
origem também dos conceitos, que juntamente com 0s sentimentos ou
sensacBes internas sdo formas de conhecimento? esse primeiro tipo
sendo caracterizado por sua transitoriedade e tendo a alma como
participe®; e outro que busca um critério diferente para sua precisio,
com o intuito de encontrar um conhecimento que apreenda a
permanéncia dos acontecimentos e constate a necessidade dos mesmos.
Dito de outra maneira, era distinguido um tipo de conhecimento obtido
da relacdo direta do ser humano com a matéria por meio dos sentidos de
outro tipo que buscava estabelecer outro meio para se apreender o
conhecimento e se compreender 0 que possibilitaria um acesso
diferente do supracitado ao conhecimento, um tipo que poderia vir a
afastar, ou ao menos reduzir, a possibilidade do que supostamente seria
0 erro na apreensdo do conhecimento, dada a recusa deste ultimo tipo
de filosofia a transitoriedade e a indeterminacdo para o conhecimento.
Por sua vez, da distincdo entre esses dois tipos de
conhecimento, a que essas duas formas descritas de experiéncia de
mundo serviriam, haveriam de ser definidos dois tipos de atividade: a
atividade teorica, sendo aquela que busca desconsiderar as
irreqularidades e contingéncias em busca do que acontece
necessariamente de uma maneira e ndao de outra, e a atividade préatica ou
a aplicabilidade técnica, sendo aquelas proprias para lidar com as
situacbes de transitoriedade, de contingéncia. O que marca a filosofia
de Epicuro e dela resulta, é a predominancia da praxis sobre o
conhecimento cientifico (MARX, 2018, p. 42), ja que o filésofo toma

2 Para uma explicacdo mais detalhada sobre as formas de conhecimento de acordo com
Epicuro, ver D.L., X, 31-34, além de mais detalhes sobre os sentimentos e sensa¢des em
D.L., X, 82,147.

3 Further, you must grasp that the soul possesses the chief cause of sensation: yet it could
not have acquired sensation, unless it were in some way enclosed by the rest of the
structure. D.L., X, 64 (BAILEY, 1926).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 303



O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

como critério basico para o fazer filos6fico que a verdade sem as
amarras da permanéncia, constdncia e necessidade para 0s
acontecimentos serve melhor a boa filosofia, j& que ele concebe a
contingéncia e a indeterminagdo como parte integrante da realidade
(MARX, 2018, p. 49).

Isso é o que torna particular o tipo de filosofia, e aqui com
destaque para o tipo de reflexdo sobre politica, construida por Epicuro,
ter nas bases da constru¢do do conhecimento a valorizacéo da atividade
pratica acima de qualquer atividade tedrica. Sim, os fundamentos
necessarios para que se compreenda o conhecimento acerca da natureza
humana aplicam a razdo ao entendimento de um tipo de aprendizado a
respeito do que é mais distante do que os sentidos a primeira vista
podem nos revelar. Mas para isso Epicuro ndo deixa de seguir com
muita cautela um método racional, ao construir esse tipo de
conhecimento, seguindo uma “Explicacdo que ndo possa contradizer o
sensivel” (MARX, 2018, p.53), com seu método fundamentalmente
empirico. No entanto, aparte dos fundamentos necessarios para a
pratica desenvolvida em sua ética, o filésofo recusa a importancia de
um conhecimento filoséfico, um que seja por mera erudi¢do®. E toda a
construcdo da filosofia epicurista, mesmo no tocante a sua tdo famosa
fisica, é feita em beneficio da constru¢do desse objetivo, a que sua
filosofia serve, e essa acaba por fornecer as bases para que se
constituam ambas sua doutrina ética e sua posi¢do acerca da politica, ou
sua filosofia sobre a organizacdo social, poder-se-ia dizer; uma
diferengca que envolve sua posicdo a respeito do tépico e que serd
esclarecido mais a frente.

4 But what falls within the investigation of risings and settings and turnings and eclipses,
and all that is akin to this, is no longer of any value for the happiness which knowledge
brings, but persons who have perceived all this, but yet do not know what are the natures of
these things and what are the essential causes, are still in fear, just as if they did not know
these things at all: indeed, their fear may be even greater, since the wonder which arises
out of the observation of these things cannot discover any solution or realize the regulation
of the essentials. D.L., X, 79 (BAILEY, 1926).

304 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

A teoria fisica do mesmo autor é base para a concepcao do tipo
de realidade que se poria como fundamento para a teoria do
conhecimento epicurista. Na famosa teoria do filésofo, a parte que trata
da formacdo da matéria, embora comumente comparada a teoria
atdmica de Demacrito, possui uma grandessissima particularidade, que
diferencia toda base da realidade material do fil6sofo de qualquer outra
das filosofias antigas conhecidas. Sua teoria atbmica considera certa
espontaneidade no percurso do &tomo quando percorrendo o vacuo. Tal
espontaneidade é denominada clinamen e ela determina que o percurso
do &omo possua uma inclinagcdo, uma virada em sua trajetéria, que
colocaria um fator de contingéncia para a formagcdo da matéria no
encontro dos atomos. Isso estabelece no tecido da realidade um fator de
indeterminacdo, imprevisibilidade, o que retira do conhecimento
cientifico sua capacidade de previsibilidade e combate a ideia de
necessidade dos acontecimentos, construindo uma teoria que se opde a
toda estruturacdo de determinacbes de acontecimentos e de
necessidades afirmada, por exemplo, pela filosofia de Aristételes. Esse
fator de aleatoriedade tanto muda o estatuto do conhecimento dito
cientifico quanto é aplicado também aos seres e, em especial, ao ser
humano, inserindo o termo da liberdade e a possibilidade de
autodeterminacdo, que possibilita que a ética epicurista se construa a
partir desses mesmos pressupostos: o da autonomia e da
autodeterminacéo.

Para o filésofo, Epicuro, o objetivo maior da filosofia é a busca
do bem viver, uma busca por um conhecimento que possibilite alcancar
a tranquilidade, colocando como tépico central para a filosofia o tema
da ética. E sobre isso, na busca desse tipo de aprendizado que para o
filosofo em questdo deve ser o privilegiado, também a transitoriedade
seria entdo a caracteristica do tipo de objeto que a ética haveria de
estudar, a saber, “Todas escolhas e recusas para a satde do corpo e para

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 305



O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

a auséncia de quaisquer perturbagdes da alma”® (D.L., X, 128), isso em
razdo de tudo o que é proprio da natureza humana. A um s6 tempo,
entdo, sua ética é guiada em funcdo das necessidades invariaveis
proprias da vida humana, que devem ser acolhidas em prol do bem
viver, mas que seguem, ainda, a contingéncia do que a cada tempo
acomete o humano.

O que tudo isso engendra € uma filosofia bem particular por
colocar os alicerces do debate ético e politico em uma natureza humana
de carater materialista, tendo a fisiologia humana como referéncia
central e sempre em vista da tranquilidade e do bem viver. O resultado
para essa filosofia préatica, para sua ética e sua reflexdo sobre a politica,
¢ uma filosofia que aplica a razdo a vida em toda sua contingéncia,
levando sempre em conta os desejos e apetites proprios da natureza
humana. Nas palavras do préprio Epicuro, recuperando e resumindo
basicamente todos os ultimos pardgrafos, em defesa as bases do
conhecimento epicurista em oposi¢do a quais quer outros critérios para
0 conhecimento:

Se a cada momento noés ndo referenciarmos cada uma
de nossas a¢des aos fins mesmos da natureza, mas nos
voltarmos a alguma outra referéncia para nossas
escolhas ou recusas, havera desacordo entre nossos
principios e nossas agdes (D.L., X, 148).¢

Dito isso, Epicuro discerne dois tipos de desejos humanos: de um
lado ele aponta a existéncia dos chamados desejos naturais, que ainda se
dividem em dois subgéneros. O primeiro subgénero comporta aqueles
desejos tidos como necessarios, que incluem as necessidades basicas, tal

5 «[...] tout choix et tout refus a la santé du corp et a I’absence de tout trouble dans I’dme
[...]” (EPICURE, 2009, p. 47).

6 «If on each occasion insted of referring your actions to the end of nature, you turn to
some other nearer standard when you are making a choice or an avoidance, your actions
will not be consistent with your principles” (BAILEY, 1926).

306 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

como comida, abrigo, vestimenta, e também a amizade, conceito essencial
epicurista no tocante ao convivio social, e ha outro subgénero que
comporta 0s naturais e nao necessarios, que inclui o sexo e a arte. A outra
categoria de desejo é aquela que Epicuro denomina desejos vaos e que
inclui o desejo de honra, de riqueza e de poder. Para a doutrina epicurista
0s desejos que tém importancia sdo os desejos naturais, os demais sendo
combatidos, tidos como desejos socialmente construidos ou imaginados
(D.L., X, 149), e que apenas alimentam feridas sociais, 0 rompimento dos
vinculos entre os concidaddos (LUCRECIO, 3, 59-64).

Adentrando entdo no tema da politica, tem-se aqui por base os
escritos do préprio Epicuro, principalmente levando em conta as Principais
Doutrinas do filésofo, tais como apresentadas por Didgenes Laercio (X,
139-154), e o poema de Lucrécio, DRN, na segunda parte da introducéo de
seu terceiro livro, linhas 31-93, embora o assunto também seja tratado pelo
altimo filésofo e poeta no quinto livro de sua mesma obra. A leitura da
filosofia de Epicuro aqui exposta é também corroborada por importantes
intérpretes do filoésofo e da filosofia epicurista como um todo, tais como
Marcel Conche e Benjamin Farrington, que respeitosamente caminham em
desacordo com a leitura de outros importantes intérpretes.

Enfim, prosseguindo, a divisdo dos desejos em Epicuro se conecta
diretamente a tematica da politica tal como apresentada por Epicuro, a uma
parte dessa filosofia que difere dois tipos de sociedade, utilizando uma
distin¢do ja posta no interior da lingua e da cultura grega, aquela entre
ethnos (’éegnov) e polis (poliv). Ethnos, o primeiro tipo de sociedade, seria
a sociedade dos gentios, também denominada sociedade tribal; o segundo
tipo de sociedade, polis, é a chamada sociedade civil, a exemplo do préprio
tipo de sociedade mantido pela civilizagdo grega (FARRINGTON, 1955,
p. 8). A distingdo fundamentalmente se faz, entdo, entre sociedade civil e
sociedade ndo civil. Para o debate sobre a politica ao modo de Epicuro,
identificar essas duas variedades e separa-las é de suma importancia, uma
vez que elas determinam dois modos de vida diversos que, como sera
mostrado, se relacionam diretamente com os dois tipos de desejo do ser

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 307



O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

humano anteriormente descritos. Sao dois modos dispares de se organizar
a sociedade. A relacdo é feita, grosso modo, sobre as sociedades tribais
respeitarem os desejos naturais, enquanto as sociedades civis, ao buscarem
atender aos desejos socialmente construidos, muitas vezes negligenciam os
primeiros. E isso se da pelo tipo de pacto estabelecido entre os pares no
interior de cada sociedade. Entdo, para que se possa compreender ambas as
construcdes, temos que examinar os dois tipos dispares de pactos sociais.

Em primeiro lugar, temos o pacto social dos gentios, aquele que
surge ja nas sociedades tribais, ou ao menos nessas sociedades ja é
possivel que venha a ser, e essa variedade € caracterizada pelo pacto de
ndo agressdo (D.L., X, 150)’; ai, nesse tipo de organizacdo, o que por
vezes se v& é o surgimento de um acordo de convivio que garanta a
integridade fisica de cada um dos habitantes. Do outro lado, o que temos é
um tipo de pacto caracterizado pela criacdo de leis, um conjunto de normas
que incluem direitos e garantias estipulados por um grupo dentre o0s
concidaddos e, acima de tudo, utilizado por um determinado grupo de
cidaddos a quem se da o direito de julgar pautado sobre esse mesmo
conjunto de normas e leis; o que resulta disso é, primeiramente, uma
hierarquia social e, em segundo lugar, a arbitrariedade na construcdo de
leis (D.L., X, 151)%, o que, por vezes, faz com que elas venham a conflitar
diretamente com os desejos naturais.

7 XXXI. The justice which arises from nature is a pledge of mutual advantage to restrain
men from harming one another and save them from being harmed. XXXII. For all living
things which have not been able to make compacts not to harm one another or be harmed,
nothing ever is either just or unjust; and likewise too for all tribes of men which have been
unable or unwilling to make compacts not to harm or be harmed (BAILEY, 1926).

8 XXXIV. Injustice is not an evil in itself, but only in consequence of the fear which
attaches to the apprehension of being unable to escape those appointed to punish such
actions. [...] XXXVI. In its general aspect justice is the same for all, for it is a kind of
mutual advantage in the dealings of men with one another: but with reference to the
individual peculiarities of a country or any other circumstances the same thing does not
turn out to be just for all (BAILEY, 1926).

308 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

Desapercebidamente, o leitor poderia remeter o pacto tribal a
no¢do corrente de jus naturalismo, tal como utilizada e reafirmada por
Cicero, o filésofo latino da escola dos académicos, e pela tradicdo. No
entanto, é imprescindivel notar que, no caso da filosofia que aqui é
apresentada e explicada, diferentemente da utilizacdo corrente que se faz
do jus naturalismo, ela vem em oposicdo ao direito civil. Nesse caso, a
prépria introducdo do direito civil é algo que perturba a ordem da
sociedade e a reorganiza por completo. De forma contraria ao exposto, o
jus naturalismo tradicionalmente é utilizado para reforcar e exaltar as
qualidades de um direito civil bem construido, sendo aplicado como um
modelo, mas, acima de tudo, como um argumento para reforcar a validade
do direito civil, marcado invariavelmente pelo direito a propriedade®.

Consequentemente, o0 jus naturalismo, ao reafirmar o direito civil,
reafirma a posicdo dos representantes dessa mesma instituicdo,
representantes esses que sdo marcados pela celebridade e pela honra, que é
justamente o caminho que se persegue até esse tipo de posicdo hierarquica,
0 cursus honorum. O que isso explicita, de acordo com a filosofia
epicurista, reitero, € que a propria existéncia do conjunto das instituicdes
juridicas, ela prépria, da origem a disputa pela honra, desejo tido como véo
pela filosofia epicurista e evidenciado também por ela como sendo, tal
como aqui exposto, socialmente construido. E a distingdo que Epicuro
opera ou, antes, recupera, ¢ aquela entre o pacto de convivio aceito por
todos e a lei do estado, lei essa imposta por uma hierarquia social,
afirmando ainda que esta Gltima em nada contribuiria para o pacto social.
A partir da formacdo da chamada sociedade civil, o olhar dessa sociedade
sobre cada um dos concidadaos passa a ser o que guia o cidaddo, isso passa
a ser o que direciona suas crencas, suas buscas por posi¢@es no interior da
sociedade e suas escolhas em geral; enfim, é o que acaba por guiar suas

% E justamente nesse ponto Marcel Conche aponta a diferenca de sua traducéo e,
consequentemente, leitura particular do texto de Epicuro, em oposicao aquela, por exemplo,
de Victor Goldschmidt: Dans le note 3, marquant ce qui nous separe quant a la traduction
de 70 tij¢ pdoewe dikarov que E. Brehier, J. Brun, R. Philippon et autres rendent par “le
droit naturel , et moi par “la justice selon la nature” (CONCHE, 2013, p. 549).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 309



O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

praticas. Nesse modelo, os exemplos, aqueles a se ter como referéncia pela
sociedade, sdo os senadores e militares, e aqueles que buscam para si a
escalada ao poder, o “cursus honorum” (McCONNELL, 2012). A posi¢édo
de destaque e a visibilidade social, bem ao lado do poder de barganha e o
status das riquezas, € o que move na superficie 0 homem. Segal (1992, p.
137) comenta sobre as afli¢cbes vividas no interior de uma sociedade como
essa, aquelas advindas da busca frustrada por se atingir os desejos
valorados pelo modelo em questdo, dizendo que é reconhecida “a realidade
concreta de tais emogdes e sofrimentos”, uma vez que, embora sejam
desejos construidos pela cultura que causem tais sofrimentos, eles se
tornam concretos no interior da sociedade civil.

Tudo o que fomenta essa turbuléncia social no interior da
sociedade civil € explicado pela descabida produgdo de um medo que faz
cada cidaddo lutar movido pela ideia de que pode a todo o momento
sucumbir no interior da mesma sociedade, em meio a disputa entre seus
pares, acompanhado do medo constante de sofrer san¢fes impostas pela
lei'® (D.L., X, 151), mesmo que as leis estejam em desacordo com a justica
conforme a natureza e com as disposi¢fes naturais do ser humano.
Retomando, entdo, a questdo sobre as leis poderem conflitar com os
desejos naturais, um exemplo de conflito seria dado pelo fato de roubar ser
passivel de punicdo por lei, ainda que para comer. 1sso se da mesmo no
caso de haver fome, e comer sendo uma necessidade que deveria ser
atendida, caso as condi¢fes naturais humanas fossem respeitadas ao invés
de se cultivar um desacordo entre 0s desejos naturais necessarios e as leis
de outros tipos que aquelas correspondentes a um acordo de ndo agressdo™!
(CONCHE, 2013, p. 552-553).

10 XXXV. It is not possible for one who acts in secret contravention of the terms of the
compact not to harm be harmed, to be confident that he will escape detection, even if at
present he escapes a thousand times. For up to the time of death it cannot be certain that he
will indeed escape (BAILEY, 1926).

Y Une action juste selon la nature, comme de voler un pain si [’on a faim, peut etre injuste
selon le droit positif. [...] Le droit positif comprend deux parties. L’on y trouve des lois et
coutumes conformes au droit naturel, mais aussi toutes sortes de lois et reglements

310 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

Pelo exemplo dado e muitos outros possiveis, criminoso ou néo, o
medo da sancédo é real, ou antes, 0 medo da punigdo poder ser executada
independentemente da contradicdo de ai se ferir o propdésito da lei, ou seja,
a justica, enquanto um acordo de beneficio mutuo para a relagdo entre 0s
homens, aquela transitando para um tipo de lei em desacordo com esse
mesmo sentido de um beneficio matuo, o que ndo faria dela justa. Nesse
sentido o modo mais facil de assegurar-se de se proteger das mazelas da
relagdo com outros, que seria “Garantido em certa medida pela forca da
exclusdo”, adviria da “Imunidade resultante da vida tranquila e do
afastamento do mundo” ** (D.L., X, 143). Mas admitir a validade da
atitude de afastamento, ndo é excludente a ser reconhecida a importancia
do convivio com outrem, como ainda poder-se-4 notar pelo
desenvolvimento do presente artigo.

O declinio “Da doce e estavel vida” ** (LUCRECIO, 3, 63) se faz
na medida em que se caminha para um isolamento em relacdo a seus
concidaddos no interior da sociedade, em um processo que essencialmente
é 0 de destruicdo de seus pares e familiares ou, mais ainda, dos vinculos
estabelecidos com estes, em disputas por riquezas e posicdes, e nas
contendas por herancas (LUCRECIO, 3, 68-73). O que resulta dessa perda
é a impossibilidade de se alcangar uma vida tranquila, o objetivo central da
filosofia em questdo. A vida doce com sua estabilidade se esvai em terror
na medida em que, como ja foi dito, a esse medo passa a se resumir grande
parte da vida social no interior da polis, sustentando-se a ilusdo de uma
necessidade de se perseguir os ditos desejos vaos e isso repercutindo
diretamente nas praticas dos homens.

(touchant [’argent et les biens, la richesse, ou le pouvoir et les pouvoirs, ou les honneurs,
bref tous les objets des “vains desirs”).

12 X1V. The most unalloyed source of protection frommen, which is secured to some extent
by a certain force of expulsion, is in fact the immunity which results from a quiet life and
the retirement from the world (BAILEY, 1926).

13 Ab dulci vita stabilique.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 311



O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

Para esclarecer esse tipo de decadéncia social e rompimento,
temos um termo bem explicativo utilizado pelo fil6sofo e poeta epicurista
romano, Tito Lucrécio Caro, termo esse que assume um significado bem
especifico no interior do contexto da obra do autor. O termo é piedade
(pietas). Nas palavras de Eichler (2018, p. 89): “A pietas se inseria em um
arcabougo juridico-normativo mais amplo, que implicava os deuses e 0s
cidadaos de Roma em uma ‘justica distributiva’ (Nat. D., 1. 116)”. O
termo se inseria em um contexto em que, devido as implicagdes da religido
romana no estado, pelo temor as puni¢des divinas e necessidade da
aprovacdo das mesmas para que certas decisdes fossem tomadas, o0s
cidadaos se faziam submeter ainda aqueles que detinham algum poder no
solo religioso, a saber, adivinhos e aruspices.

No entanto, a passagem de Lucrécio diz o seguinte sobre a busca
dos desejos vaos no interior da sociedade: “Perdem-se em parte por causa
de estatuas e de renome / [...] dai a coibirem o pudor, dai a vinculos de
amizade / romperem e, em suma, a desperdicarem a piedade, por ele
persuadidos [pelo medo da morte]”**. Em primeiro lugar, explicando a
ideia do medo da morte como maior causador dos problemas, seria esse 0
motivo das disputas inclusive no interior da sociedade, a necessidade de
sobrevivéncia, como ainda podera ser mais bem compreendido neste
mesmo artigo. Mas, voltando ao termo proposto, nas palavras do autor,
entdo, pietas passa a significar um lagco e um compromisso, carregando
ambos um sentido afetivo e um sentido moral. Assim, Lucrécio desloca
seu sentido da relacdo bivalente entre os cidaddos e os deuses, implicando
de um lado em rituais executados para 0s mesmos e de outro na aprovacao
deles para com as decisGes politicas, para uma relacdo ampliada para com
seus pares no interior da sociedade. O fildsofo denunciava que a pietas era
na verdade corrompida por ndo impedir que se fizesse o rompimento do

14 “Intereunt partim statuarum et nominis ergo./ [...] hunc vexare pudorem, hunc vincula
amicitiai / rumpere et in summa pietatem evertere suadet” (DRN, 3, 78, 83-84).

312 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

vinculo entre os concidaddos na disputa pela honra. Contrapde-se, entdo, a
ideia de que a autorizacdo dos deuses para as decisfes bastava, indicando
gue todos os ritos e esfor¢os religiosos eram desperdicados, uma vez que
se mantinha uma faléncia no convivio entre os cidaddos. Pode-se inclusive
pensar no sentido de ser feito também um combate por parte de Lucrécio a
funcdo que mantinha o lugar de poder daqueles que nas instituicdes se
valiam da religido para se reafirmarem, uma vez que todo esfor¢o da
relacdo entre o estado e a religido supostamente para o bem estar da
sociedade de nada valia.

Um ponto importante, entdo, que correlaciona o que foi dito sobre
0s desejos naturais necessarios com o que acabou de ser aqui exposto por
vias de uma critica & sociedade civil, é o sentido do conceito de amizade
(amicitia) para o epicurismo. Esse conceito para o epicurista ultrapassa o
sentido interpessoal. Ele assume dois diferentes sentidos: um estado social
gue precede a corrup¢do pela organizacdo em estado civil, além de
compreender também um sentido de companheirismo, tal como era vivido
nos jardins (FARRINGTON, 1952, p. 31). Como bem resume Konstan
(2008, p. 82):

Esta visdo sobre o ser humano, que € a base do
otimismo epicurista, faz necessario que se localize a
fonte da corrup¢do da natureza humana em algum
lugar no processo do desenvolvimento da cultura.*®

Embora este artigo ndo trate de um aprofundamento acerca desse
conceito, nesse trecho busca-se deixar claro como em seu significado esta
posta uma rica forma de relacdo e convivio entre os cidadaos; a pedra de
toque do vinculo entre a ética epicurista e a visdo desta linha filoséfica

15 This view of mankind, which is the basis for Epicurean optimism, makes it necessary to
locate the source of the corruption of human nature somewhere in the process of cultural
development.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 313



O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

acerca do convivio social, demonstrando a necessidade deste enquanto
desejo natural e sua importancia®.

Buscou-se, entdo, apontar o quanto é funesta a decadéncia do
homem, assinalada pela postura combativa engquanto cidadao no interior do
estado a que pertence. A avareza € um sintoma de batalha existencial: a
batalha contra a morte tem uma significancia de sobrevivéncia social
(FARRINGTON, 1955, p. 8). Nao porque se justifique no interior de dada
sociedade, mas isso servindo como indice de que o problema da
decadéncia humana est4 no amago da cultura, uma vez que a critica a essa
mesma cultura seja elaborada em relacdo a estrutura politica e as
instituicdes dessa mesma sociedade.

Por outro lado, a légica do pensamento sobre um pacto anterior
aquele da sociedade civil parte da prerrogativa de que haja condi¢Ges
favoraveis para atender as necessidades basicas naturais de sobrevivéncia e
de bem-estar. No entanto, citando Epicuro, Farrington escreve: “Aquele
gue conhece os limites da vida sabe que o que remove a dor devido a
vontade e faz toda a vida completa é facil de obter; de tal forma que néo ha
necessidade de acgdes que envolvam competicio™’ (P.D. XXI)!¥. Um
exemplo de uma sociedade como essa seria aquela dos proprios jardins de
Epicuro, “Uma sociedade agricola onde reina a amizade filosofica”
(CONCHE, 2013, p. 550). E o primeiro autor ainda completa e reafirma o
filosofo dizendo que o epicurismo é exatamente isso: uma doutrina sobre a

16 «XXVII. Of all the things which wisdom acquires to produce the blessedness of the
complete life, far the greatest is the possession of friendship” D.L., X, 148 (BAILEY,
1926).

17 He who learned the limits of life knows that that which removes the pain due to want and
makes the whole of life complete is easy to obtain; so that there is no need of actions which
involve competition. Trecho de D.L., X, 146 em FARRINGTON, 1955, p. 6.

18 Principais Doutrinas (P.D.), in D.L., X, 139-154.

314 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

natureza humana, que prova que a vida em competicdo € desnecessaria
(FARRINGTON, 1955, p. 6)*°.

O proéprio Epicuro também chega a debater sobre condicdes
especificas, como sob condigdes adversas, em que fatores externos a
sociedade interferem no bem estar, a exemplo de situacfes de escassez ou
de guerra. Acerca desse tipo de situacdo ele chega a discorrer em suas
Principais Doutrinas 2. Em momentos dificeis o béasico das necessidades, e
por vezes de alguns individuos apenas, pode ndo chegar a ser atendido. No
entanto, sendo esses fatores contingentes, uma sociedade pode mudar seu
funcionamento conforme mudem também as condi¢fes sob as quais
estejam os homens em seu interior submetidos. Ou seja, alterando-se os
fatores adversos, a sociedade pode se reformular, os cidaddos trabalhando
para isso em busca do bem viver, assim sendo também apontado pelo
proprio Epicuro®. Por outro lado, no caso de duas sociedades convivendo
com o necessario para viver, “Nenhuma tentacdo para cometer injustica

19 Nesse artigo de Farrington, o autor elabora sua leitura especificamente em discordancia
com a interpretacdo de Cyril Bailey, combatendo a visdo do Ultimo que colabora com a
perspectiva de que o epicurismo é uma doutrina filosofica propria da decadéncia das
estruturas politicas da época, que abrange até o fim da republica romana, e que, em
consonancia com essa derrocada, acaba por construir um sistema filosofico que retira de
suas tematicas a politica.

20 XXXVII. Among actions which are sanctioned as just by law, that which is proved on
examination to be of advantage in the requirements of men’s dealings with one another,
has the guarantee of justice, whether it is the same for all or not. But if a man makes a law
and it does not turn out to lead to advantage in men’s dealings with each other, then it no
longer has the essential nature of justice. And even if the advantage in the matter of justice
shifts from one side to the other, but for a while accords with the general concept, it is none
the less just for that period in the eyes of those who do not confound themselves with empty
sounds but look to the actual facts. D.L., X, 152 (BAILEY, 1926).

2L XXXVIII. Where, provided the circumstances have not been altered, actions which were
considered just, have been shown not to accord with the general concept in sometimes
actual practice, then they are not just. But where, when circumstances have changed, the
same actions which were sanctioned as just no longer lead to advantage, there they were
just at the time when they were of advantage for the dealings of fellow-citizens with one
another, but subsequently they are no longer just, when no longer of advantage. D.L., X,
153 (BAILEY, 1926).

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 315



O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

pode nascer entre elas, a ndo ser que sejam produzidas por desejos vios”

(CONCHE, 2013, p. 550).

Em suma, caminhando para a concluséo, os contetidos da filosofia
de Epicuro se dao necessariamente a partir de uma fisica, um estudo da
natureza ou da realidade, se desenvolvem para um estudo sobre a fisiologia
humana, donde se ddo os estudos acerca da psicologia humana, e s6 entéo,
depois dessa construcdo dita materialista que engendra um tipo préprio de
epistemologia, é elaborada uma reflexdo sobre a ética e, dai, se constréi a
reflexdo epicurista sobre a politica. E, pelo raciocinio desenvolvido por
esse tipo de sistematizacdo, ao ferir 0s desejos naturais humanos, a politica
no interior da sociedade civil nega a fisiologia e as bases materiais postas
na constituicdo da natureza humana, enquanto participe da Natureza.

De acordo com a filosofia do mestre, a razdo humana deve se dar
como estruturante de um calculo sobre as contingéncias em funcéo do bem
viver, sempre considerando o que é o mais proprio da condi¢do humana, a
partir de si prdprio; e esse raciocinio ja deve presumir necessariamente um
vinculo com outros, enleado pelo conceito epicurista de amizade. As
escolhas, seja em sua reflexdo sobre a politica, seja em sua ética, sdo feitas
segundo uma autoconsciéncia individual-abstrata, que acaba por voltar
inclusive sua visdo acerca da politica para o ser humano que reflete sobre
si mesmo, sobre suas percepcdes e sensacdes internas, em vista de suas
praticas; dessa maneira, toma forma uma sociedade que se constitui
substituindo o principio da hierarquia social, por um outro que pressupde
uma vida autbnoma.

Sob essa concepcao, a politica passa a ser interpretada como uma
atividade somente possivel de ser praticada no interior da polis, esse tipo
de organizacdo de origem grega com caracteristicas proprias, diferente de

22 Si deux societes naturelles, par exemple deux villages d’agriculteurs, ou deux tribus, sont
situees non loin 'une de [’autre, puisque l’on a, dans chacune, tout ce qui est necessaire a
la vie, aucune tentation d’injustice ne peut naitre en elles, cette tentation ne pouvant naitre
qu’avec des desirs “vains” (non naturels).

316 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

outras comunidades humanas. E isso ja podia ser bem compreendido pelo
cidaddo grego com os aparatos e distingdes presentes no interior de sua
prépria lingua, bem como foi aqui apresentado. Isso faz com que a prépria
acepcdo do que seja politica, enquanto constitutiva de um tipo de
corrupgdo no trajeto de composicdo de uma cultura, torne a ideia algo
deploravel e rejeitdvel para o epicurista, uma vez que sua teoria social
abomine as bases do que define a polis como tal, em prol das
caracteristicas destacadas pelo préprio Epicuro como ja podendo compor o
ethnos. Assim sendo, entdo, o que melhor defina o tema aqui desenvolvido
a partir da filosofia de Epicuro, talvez seja uma filosofia sobre as formas
de organizacdo social para o convivio com outros, ainda em busca da tdo
almejada tranquilidade.

Referéncias

ARISTOTELES. Metaphysics. Trad. Sir W. D. Ross. Chicago: Encyclopaedia
Britannica, 1952.

ARISTOTELES. On the soul. Trad. J. A. Smith. Chicago: Encyclopaedia
Britannica, 1952.

ARISTOTELES. The Nicomachean Ethics. Trad. Sir W. D. Ross. Chicago:
Encyclopaedia Britannica, 1952.

CONCHE, Marcel. Droit naturel et droit positif selon Epicure. Revue
philosophique de la France et de |’étranger, Paris, n. 4, p. 549-556, 2013. DOI:
https://doi.org/10.3917/rphi.134.0549.

EPICURE. Lettre a Ménécée. Trad. Pierre-Marie Morel. Paris; Editions
Flammarion, 2009.

EPICURE. The extant remains. Trad. Cyril Bailey. Oxford: Clarendon Press,
1926.

FARRINGTON, Benjamin. The meaning of persona in “De Rerum Natura” 111 58.
Hermathena, Dublin, n. 85, p. 3-12, 1955.

FARRINGTON, Benjamin. The meaning of voluptas in Lucretius. Hermathena,
Dublin, n. 80, p. 26-31, 1952.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 317


https://doi.org/10.3917/rphi.134.0549

O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela praxis

KONSTAN, David. A life worthy of the gods: the materialist psychology of
epicurus. Las Vegas: Parmenides Publishing, 2008.

LUCRETIUS. De rerum Natura. Trad. William Henry Denham Rouse e Martin
Ferguson Smith. Harvard: Loeb, 1992.

MARX, Karl. Diferenca entre a filosofia da natureza de Demdcrito e a de
Epicuro. Trad. Nélio Schneider. Sao Paulo: Boitempo, 2018.

MCCONNELL, Sean. Lucretius on social strife. Phoenix, v. 66, n. 1-2, p. 97-121,
2012. DOI: https://doi.org/10.1353/phx.2012.0037.

SANT’ANGELO, Maria de Nazareth Eichler. 4 “Batalha semdntica” pela religio
publica romana no De rerum natura de Lucrécio. 2018. 248 f. Tese (Doutorado
em Histdria) — Centro de Ciéncias Humanas e Sociais, Universidade Federal do
Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2018.

SEGAL, Charles. Lucretius on death and anxiety. Princeton: Princeton University
Press, 1990. DOI: https://doi.org/10.1515/9781400861293.

WOLFF, Christian. Psychologia racionalis. Frankfurt e Leipzig: Officina Libreria
Rengeriana, 1740.

Data de registro: 07/04/2020
Data de aceite: 03/07/2024

318 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106


https://doi.org/10.1353/phx.2012.0037
https://doi.org/10.1515/9781400861293

http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53621

Versos 31-93 do Livro 111 da obra De
Rerum Natura, de Tito Lucrécio Caro

31. E j& que ensinei sobre as
urdiduras da matéria?,

32. quais sejam e suas diferengas,
e como em variadas formas

33. espontaneamente  volitem
superexcitadas em eterno
movimento,

34. e de que modo a partir delas
cada coisa possa ser criada,

35. segundo estas coisas parece a
natureza do &nimo,

36. e ainda a da alma, haver de
ser esclarecida pelos meus
VErsos,

37. e devera ser repelido aquele
medo precipitado do Aqueronte?,

1 A tecedura, a tramada matéria, os atomos.

2 Aqueronte — Rio do submundo, dos
infernos.

Thales Perente de Barros”

31. Et quoniam docui, cunctarum
exordia rerum

32. qualia sint et quam variis
distantia formis

33. sponte sua volitent aeterno
percita motu,

34. quove modo possint res ex his
quaeque creari,

35. hasce secundum res animi
natura videtur

36. atque animae claranda meis iam
versibus esse

37. et metus ille foras praeceps
Acheruntis agendus,

" Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de
Uberlandia (UFU). Bolsista pelo Conselho Nacional
de Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico
(CNPg).  E-mail:  thalesperente@hotmail.com.
Lattes: http://lattes.cnpq.br/0312472992052091.
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2396-9669.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 319


mailto:thalesperente@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0312472992052091
https://orcid.org/0000-0003-2396-9669
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53621
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53621

Versos 31-93 do Livro 111 da obra De Rerum Natura, de Tito Lucrécio Caro (99-55 A. C.)

38. que fundamentalmente a vida
humana perturba desde o intimo,

39. todas as coisas afundam na
escuriddo da morte e nenhum

40. prazer que seja liquido e puro
resta.

41. Pois que se deve temer mais o
morbido®, é o que os homens em
geral

42. relatam, e a vida infame, do que
os Téartaros* da obliteragao,

43. e que sabem a natureza da alma
ser aquela do sangue

44, ou também a do vento; se o
arbitrio julga to fortuitamente,

45. que ndo caregam inteiramente de
qualquer de nossos raciocinios,

46. dai é mais importante que
percebas que tudo isso tem no
aplauso

47. o motivo de ser proferido, do
que o0 préprio argumento ser
provado:

48. 0s mesmos desterrados da patria
e afugentados para longe

% O moérbido — O que é relacionado a doengas.

4 Os infernos

38. funditus humanam qui vitam
turbat ab imo

39. omnia suffundens mortis nigrore
neque ullam

40. esse voluptatem liquidam
puramque relinquit.

41. nam quod saepe homines
morbos magis esse timendos

42. infamemque ferunt vitam quam
Tartara leti

43. et se scire animae naturam
sanguinis esse,

44, aut etiam venti, si fert ita forte
voluntas,

45. nec prorsum quicquam nostrae
rationis egere,

46. hinc licet advertas animum
magis omnia laudis

47. iactari causa quam quod res
ipsa probetur.

48. extorres idem patria longeque
fugati

320 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



49. da inspecdo dos homens,
maculados por crime torpe,

50. por todas as agruras afetados,
ainda vivem,

51. e, no entanto, em qualquer
veneracdo 0s miseros fazem
exéquias®

52. e matam negras bestas'® e aos
deuses do submundo

53. oferendas’ depositam e em
situagBes incertas muito

54. mais certos de si tornam 0s
animos a religido.

55. Em graves perigos, tanto mais
gue 0 homem seja inspecionado

56. convém e nas adversidades
conhecer quem seja;

57. pois, entdo, enfim as vozes da
verdade do fundo do peito

7

58. sdo enlacadas e é arrancada a
carapaca, fica o0 homem.

59. E depois a avareza e 0 cego
desejo de honra,

® Tradugéo escolhida para parento, que seria
uma cerimdnia e um sacrificio para um
finado.

® Traduz-se aqui por bestas, mas se refere
especificamente a gado, bovinos.

’ Traduz-se aqui por oferendas, inferiae, que
se refere a um sacrificio em honra a um
defunto.

Thales Perente de Barros

49. conspectu ex hominum, foedati
crimine turpi,

50. omnibus aerumnis adfecti

denique, vivunt,

51. et quocumqgue tamen miseri
venere parentant

52. et nigras mactant pecudes et
manibu’divis

53. inferias mittunt multoque in
rebus acerbis

54. acrius advertunt animos ad
religionem.

55. quo magis in dubiis hominem
spectare periclis

56. convenit adversisque in rebus
noscere qui sit;

57. nam verae voces tum demum
pectore ab imo

58. eliciuntur, et eripitur persona,
manet res.

59. Denique avarities et honorum
caeca cupido

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 321



Versos 31-93 do Livro 111 da obra De Rerum Natura, de Tito Lucrécio Caro (99-55 A. C.)

60. eles que coagem miseros
homens a transcender os fins

61. da justica e, por vezes,
comparsas do sdesafortunados ou
servigais

62. a incitarem-se noite e dia em
prestante labor

63. para suma opuléncia emergir,
estas Ulceras da vida,

64. ndo em minima por¢do sdo
alimentadas pelo medo da morte.

65. Pois muito torpe o desdém e
agra a paupérie

66. me parece, apartada da doce,
estavel vida,

67. e como que ja diante das portas
da obliteragdo hesitar;

68. donde os homens, enquanto por
falso terror coagidos,

69. desejam fugir para longe e para
longe se retirar,

70. com sangue civil inflam os bens,
e as riquezas

71. duplicam 4vidos, acumulam
homicidio em homicidio,

72. cruéis regozijam-se no triste
funeral do irméo

60. quae miseros homines cogunt
transcendere fines

61. iuris, et inter dum sdcios
scelerum atque ministros

62. noctes atque dies niti praestante
labore

63. ad summas emergere opes, haec
vulnera vitae

64. non minimam partem mortis
formidine aluntur.

65. turpis enim ferme contemptus et
acris egestas

66. semota ab dulci vitastabilique
videtur

67. et quasi iam leti portas
cunctarier ante;

68. unde homines dum se falso
terrore coacti

69. effugisse volunt longe longeque
remosse,

70. sanguine civili rem conflant
divitiasque

71. conduplicant avidi, caedem
caede accumulantes;

72. crudeles gaudent in tristi funere
fratris

322 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



73. e odeiam e temem as
confraternizacGes com seus
congeéneres.

74. Em semelhante raciocinio,
frequentemente pelo mesmo temor

75. a inveja debilita. Que aquele seja
potente diante de seus olhos,

76. que seja admirado aquele que
pela clara honra caminha,

77. disso eles proprios se queixam
revolvendo-se na lama e nas trevas.

78. Perdem-se em parte por causa de
estatuas e do renome.

79. E frequentemente, pelo medo da
morte de tal modo amilde contra a
vida

80. e a luz que deve ser vista o édio
captura os humanos,

81. que se concederiam com 0 peito
esmaecido a obliteracéo,

82. olvidados desta fonte das
preocupagdes ser o temor:

83. dai a coibirem o pudor, dai a
vinculos de amizade

Thales Perente de Barros

73. et consanguineum mensas odere
timentque.

74. consimili ratione ab eodem
saepe timore

75. macerat invidia. Ante oculos
illum esse potentem,

76. illum aspectari, claro qui incedit
honore,

77. ipsi se in tenebris volvi caenoque
queruntur.

78. intereunt partim statuarum et
nominis ergo.

79. et saepe usque adeo, mortis
formidine, vitae

80. percipit humanos odium lucisque
videndae,

81. ut sibi consciscant maerenti
pectore letum,

82. obliti fontem curarum hunc esse
timorem.

83. hunc vexare pudorem, hunc
vincula amicitiai

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 323



Versos 31-93 do Livro 111 da obra De Rerum Natura, de Tito Lucrécio Caro (99-55 A. C.)

84. romperem e, em suma, a
arruinarema  piedade®, por ele
persuadidos;

85. pois ja e frequentemente o0s
homens a patria e aos queridos pais

86. trairam, buscando evitar 0s
templos do Aqueronte.

87. Pois, bem como as criancas
tremem e de tudo nas cegas

88. trevas tém medo, assim nés na
luz tememos,

89. as vezes por nada, 0 que
havemos de temer, mais do que

90. as coisas com as quais criangas
nas trevas se apavoram e as quais
imaginam haver de existir.

91.Portanto, para este terror do
animo e trevas, € necessario

92. ndo que os raios do sol ou as
setas luminescentes do dia

93. 0s descortinem, mas uma visao e
uma concepgéo sobre a natureza.

& A acepcdo da palavra piedade nesse trecho
tem um sentido complexo. Em resumo, a
pietas é um principio de fundamento religio
sobre 0 compromisso dos romanos com 0s
deuses, mas também em busca de um sinal,
nesse contexto por parte dos deuses, de
corregdo em relagdes as escolhas para suas
acdes publicas. Detalhes sobre o sentido em
Eichler (2018, p. 89).

84. rumpere et insumma pietatem
evertere suadet.

85. nam iam saepe homines patriam
carosque parentis

86. prodiderunt, vitare Acherusia
templa petentes.

87. nam veluti pueri trepidant atque
omnia caecis

88. in tenebris metuunt, sic nos in
luce timemus

89. Interdum, nilo quae sunt
metuenda magis quam

90. quae pueri in tenebris pavitant
finguntque futura.

91. hunc igitur terrorem animi
tenebrasque necessest

92. non radii solis neque lucida tela
diei

93. discutiant, sed naturae species
ratioque.

324 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Thales Perente de Barros

Referéncias

D’HAUTERIVE, Robert Grandsaignes. Dictionnaire des raciness des langues
européennes. Paris: Librairies Larousse, 1948.

EICHLER, Maria de Nazareth. A “Batalha semantica” pela religio publica romana
no De Rerum Natura de Lucrécio. 2018. 248 f. Tese (Doutorado em Histdria) —
Centro de Ciéncias Humanas e Sociais, Universidade Federal do Estado do Rio de
Janeiro, Rio de Janeiro, 2018.

ERNOUT, Alfred; MEILLET, Antoine. Dictionnaire etymologique de La langue
latine. Paris: Klincksieck, 2001.

FARRINGTON, Benjamin. The meaning of persona in "De Rerum Natura" |11 58.
Hermathena, Dublin, n. 85, p. 3-12, 1955.

FARRINGTON, Benjamin. The meaning of voluptas in Lucretius. Hermathena,
Dublin, n. 80, p. 26-31, 1952.

LAUSBERG, Heinrich. Elementos de retdrica literaria. 5% ed. Traducéo: Radl
Miguel Rosado Fernandes. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2004.

LUCRETIUS. De rerum Natura: Liber tertius. Cambridge: at the University Press,
1903.

SARAIVA, Francisco Rodrigues dos Santos. Novissimo diccionario latino-
portuguez. Belo Horizonte: H. Garnier, 2006.

Data de registro: 07/04/2020
Data de aceite: 25/05/2020

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 325



Pégina branca

326 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 326, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Indexacdo em Repertorios

Artigos publicados na “Revista Primordium” sdo repertoriados em:

1. Latindex — Sistema Regional de Informacién em linea para
Revistas Cientificas de América Latina, el Caribe, Espafia y
Portugal (https://www.latindex.org/)

2. LivRe — Portal para periddicos de livre acesso na Internet
(https://livre.cnen.gov.br/)

3. Sumarios — Sumarios de Revistas Brasileiras, Realizacdo Funpec-
RP (https://sumarios.org/)

4. ANPOF - Associagdo Nacional de Pos-Graduacdo em Filosofia
(https://www.anpof.org/)

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 327, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 327


https://www.latindex.org/latindex/Solr/Busqueda?idModBus=0&buscar=Primordium&submit=Buscar
https://livre.cnen.gov.br/
https://sumarios.org/
https://www.anpof.org/

Pégina branca

328 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 328, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



NORMAS PARA ENVIO DE COLABORACOES
DIRETRIZES PARA AUTORES

CONDICOES PARA SUBMISSAO

Como parte do processo de submissdo, os autores sdo obrigados a verificar
a conformidade da submissdo em relagdo a todos os itens listados a seguir.
As submissdes que ndo estiverem de acordo com as normas Serdo
devolvidas aos autores.

A contribuicdo é original e inédita, e ndo estd sendo avaliada para
publicacdo por outra revista; caso contrario, deve-se justificar em
"Comentarios ao editor"

O arquivo da submissao esta em formato Microsoft Word

URLs para as referéncias foram informadas quando possivel.

O texto esta em espaco 1,5; usa uma fonte de 12-pontos; emprega italico
em vez de sublinhado (exceto em enderegos URL); as figuras e tabelas
estdo inseridas no texto, ndo no final do documento na forma de anexos.

DIRETRIZES PARA AUTORES

Normas para submisséo de trabalhos

1. Serdo aceitos trabalhos nas &reas de Filosofia e Estudos Cl&ssicos
(Latim ou Grego). Os alunos regularmente matriculados em cursos de
Graduacdo em Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos
Classicos. Graduandos de outros cursos podem submeter apenas trabalhos
sobre Estudos Classicos. Aceitaremos também contribui¢es de alunos da
po6s-graduacdo, mas somente serdo publicados 2 (dois) trabalhos por
fasciculo (a mesma regra vale para graduados). Os trabalhos enviados
devem ser inéditos, portanto, ndo aceitaremos trabalhos que ja foram
publicados em outros periddicos. Excetuam-se desta condicdo somente as
comunicagoes.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 329



Normas para envio de colaborag6es/Diretrizes para autores

2. A revista buscara publicar artigos, resenhas de livros e traduces.

3.0s textos enviados a revista Primordium serdo submetidos a um
Conselho Editorial que ird selecionar os textos a serem publicados por
fasciculo.

4. O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de ndo
aceitar os textos que ndo sigam as nossas normas de formatacao e/ou nossa
linha editorial.

4.1. Os textos devem ser submetidos a avaliacdo por meio do sistema de
editoragéo eletronico de revistas (SEER)
http://www.seer.ufu.br/index.php/primordium/index, = podendo  sanar
quaisquer davidas pelo e-mail: revistaprimordium@ifilo.ufu.br ou pelo
telefone: +55(34)3239-4252.

4.2.1 O corpo do e-mail deve conter o titulo do trabalho, o nome do autor,
o periodo o qual cursa e a instituicdo da qual faz parte, telefone para
contato, link para o curriculo lattes, nome do orientador
(obrigatoriamente), titulacdo e instituicdo com o curriculo lattes do mesmo.
O campo “assunto” deve ser preenchido com a palavra que designa a
natureza do texto (ex: resenha, artigo, comunicacao, traducdo, etc).

4.2.2. Devem ser enviados, em anexo, o trabalho e os resumos do trabalho
(no caso de artigo ou comunicacdo). Os textos deverdo conter dois
resumos. E obrigatorio o resumo em portugués e o segundo resumo podera
ser em inglés, em espanhol, em francés, ou na lingua do autor. Cada
resumo devera ter no minimo 100 e no maximo 2000 palavras. Além disso,
deve-se indicar de trés a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas.
4.2.3. O arquivo contendo o trabalho deve ter o titulo do trabalho. (Ex:
Trabalho - No¢do de Causalidade no Pensamento de Hume; Resumo —
Nogéo de Causalidade no Pensamento de Hume).

Publicacdo

1. Os textos que forem recebidos sé serdo publicados mediante aprovacao
dos professores pareceristas. Cada trabalho devera receber dois pareceres

330 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Normas para envio de colaboragdes/Diretrizes para autores

positivos para ser publicado. Deste modo, cada trabalho devera ser
avaliado por pelo menos dois professores. Caso haja um parecer positivo e
outro negativo, o trabalho serd encaminhado a um terceiro parecerista.

2. A Comisséo Editorial da revista Primordium, se reserva no direito de
estabelecer o nimero de publicacdes por edicéo.

Formatacao dos textos

1. Como citado anteriormente, a revista aceita artigos, comunicacées,
resenhas e tradugdes, cada qual com sua prépria formatacéo.

2. Os artigos deverdo ter no minimo 9 paginas e no maximo 20 paginas.
2.1. Os textos deverdo conter dois resumos. E obrigatorio o primeiro
resumo em portugués e o segundo resumo poderd ser em inglés, em
espanhol, em francés, em italiano, em alemdo ou na lingua do autor. Cada
resumo devera ter no minimo 100 e no méaximo 200 palavras. Além disso,
deve-se indicar de trés a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas.

2.2. Os artigos deveram seguir a seguinte formatacao:

- Fonte: Times New Roman, tamanho 11.

- Margens: 2,5 cm para as margens superior e inferior; para as margens
esquerda e direita, 03 cm.

- Espacamento entre linhas: 1,15 pt. No caso de notas de rodapé,
referéncias bibliograficas e citagdes com mais de trés linhas, o
espagamento deve ser simples.

- Sem espagamento entre paragrafos.

- Alinhamento do parégrafo: justificado.

- Aspas: aspas duplas devem ser usadas apenas para metéaforas, citacfes e
transcri¢Bes. Aspas simples devem ser usadas para indicar uma citagdo no
interior de outra citacdo.

- Italico: para palavras estrangeiras e titulos de livros, artigos, jornais,
revistas académicas, etc.

- Numeragdo de paginas: as paginas ndo devem ser numeradas, por
motivos de editoracao.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 331



Normas para envio de colaborag6es/Diretrizes para autores

3.1. As resenhas deverdo ter no minimo 2 paginas e no maximo 5 paginas.
3.2. O titulo do livro (titulo traduzido) devera estar no topo do texto,
centralizado, em negrito, na fonte Times New Roman, tamanho 14. O
titulo original do livro deverd estar na proxima linha, centralizado, em
italico, na fonte Times New Roman, tamanho 11.

3.3. O autor devera apresentar a referéncia completa do livro do qual a
resenha se trata. O autor deve apresentar o nimero do ISBN da obra.
Conforme o exemplo abaixo:

Exemplo: Aurélio Agostinho (354-430) De quantitate animae secundum
versionem Aurelius Augustinus. Versdo em portugés, Sobre a
Potencialidade da Alma, tradugdo por Aloysio Jansen de Faria, revisdo da
traducdo por Frei Graciano Gonzalez, OAR. Petrépolis: Vozes, 2005
(ISBN: 85-326-1813-8).

4.4. As resenhas seguem o mesmo modelo de formatacdo dos artigos.

5.1. As tradugdes soO serdo aceitas mediante o envio do texto que serviu de
base para traducéo.

5.2. As traducbes seguem 0 mesmo modelo de formatacdo dos artigos.

Normas da ABNT

1.1. Os trabalhos enviados a revista devem seguir os critérios estabelecidos
pela ABNT. Abaixo, seguem normas para as quais chamamos atencao:

1.2. CitagOes bibliograficas curtas (até 3 linhas) deverdo estar inseridas no
texto. CitagBes longas (mais de 3 linhas) deverdo constituir paragrafo
independente, digitadas em espaco 1,0 (simples), ou letras menores,
recuadas da margem esquerda (4 cm).

1.3. As citacBes deverdo ser seguidas do sobrenome do autor e ano da
publicacédo (e pagina, se for o caso), entre parénteses: Ex: (LIMA, 2007, p.
177).

1.4. As notas de rodapé estardo restritas a observagdes pessoais, no sentido
de prestar esclarecimentos sobre informacGes que ndo estejam no corpo do
texto, e deverdo ser numeradas sequencialmente.

332 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Normas para envio de colaboragdes/Diretrizes para autores

1.5. As referéncias bibliograficas deverdo aparecer no final do texto, em
ordem alfabética de sobrenome do autor, da seguinte forma:

1.5.1. Para livro: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Titulo (em itélico).
Edicdo. Local: editora, data.

1.5.2. Para artigos: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Titulo do artigo.
Titulo do periddico (em italico). Local, volume, nimero, pagina inicial e
pagina final do artigo, més e ano.

1.5.3. Para artigos de congresso: SOBRENOME DO AUTOR, Nome.
Titulo do artigo. In: NOME DO CONGRESSO, numero do congresso,
ano, local. Titulo da publicacdo (em italico). Local, editora, data, pagina
inicial e pagina final do artigo.

Direito autoral e responsabilidade legal

Os trabalhos publicados sdo de propriedade dos seus autores, que poderdao
dispor deles para posteriores publicac@es, sempre fazendo constar a edicdo
original (titulo original, Revista Primordium, volume, n°, paginas).

Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus
autores, ndo cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu contetido a
Revista ou a EDUFU.

Politica de Privacidade
Os nomes e enderegos informados nesta revista serdo usados

exclusivamente para o0s servigos prestados por esta publica¢do, ndo sendo
disponibilizados para outras finalidades ou a terceiros.

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 333



Normas para envio de colaborag6es/Diretrizes para autores

ORCID

Informamos que a partir de 1° de janeiro de 2019 serd obrigatorio que os
autores tenham cadastro do Orcid e que informem o link no ato da
submissdo do documento a tramitar, seja artigo, resenha ou traducdo. Aos
autores que ja tem textos aprovados aguardando publicacdo nos fasciculos
do volume 4, referente a 2019, solicitamos, por favor, que seja
providenciado com urgéncia o registro no Orcid e que 0 mesmo seja
enviado para o e-mail revistaprimordium@ifilo.ufu.br.

A Revista Primordium se reserva o direito de alterar os trabalhos
originais, apenas no sentido de adequa-los as normas adotadas por
esse padréo editorial.

Contato

Universidade Federal de Uberlandia

Revista Primordium

Av. Jodo Naves de Avila, 2121, Bloco U, Sala 1U131

Campus Santa Ménica

38408-144 - Uberlandia - Minas Gerais — Brasil

Pagina na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index
Correio Eletronico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br

Telefone: (55) (34) 3239-4252

Excecbes e casos omissos serdo resolvidos pelo Conselho Editorial

334 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106


https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br

POLITICA ANTIPLAGIO

A Resolucdo Interna n°® 04/2021 do Conselho da Revista Primordium,
dispde sobre os procedimentos regulares para avaliacdo de plagio e
autoplagio durante o trAmite de avaliacdo de textos submetidos & Revista
Primordium.

CONSIDERANDO que a Revista Primordium aceita para publicacdo
apenas trabalhos inéditos de autores(as) brasileiros(as) e estrangeiros(as);

CONSIDERANDO a necessidade de regulamentacdo de uma politica anti-
pléagio para a Revista Primordium;

RESOLVE que:

Art. 1°. Os textos recebidos pela Revista Primordium serdo analisados por
software anti-plagio no momento de sua submissao. O relatério de analise
obtido pelo programa seré objeto de exame dos diretores de editoracao.

Art. 2°. Havendo constatacdo de plagio, o texto sera imediatamente
recusado.

Art. 3°. Havendo constatacdo de autopldgio, a Revista obedecerd aos
seguintes parametros:

No caso de livros, capitulos de livros, artigos e textos de divulgacao,
podera haver incidéncia de até 25% de autoplagio, excluindo-se do
referido percentual as citagdes e referéncias. Se esse limite for
ultrapassado, o artigo sera recusado.

No caso de textos ja publicados em anais de eventos, sera admissivel uma
incidéncia de 30% de autoplagio, excluindo-se do referido percentual as

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 335-336, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 335



Politica antiplagio

citagbes e referéncias. Deverd ainda constar em nota a referéncia da
primeira publicagdo. Se esse limite for ultrapassado, o artigo sera recusado.
I1l. No caso de textos que ja estdo disponiveis ao acesso publico em
repositorios de dissertacdes e teses, serd admissivel uma incidéncia de 70%
de autoplégio, excluindo-se do referido percentual as citacdes e
referéncias. Devera ainda constar em nota a referéncia ao repositério. Se
esse limite for ultrapassado, o artigo sera recusado.

Art. 4°. Todos os casos ndo previstos nesta resolucdo ou os fatores
supervenientes serdo examinados pelo Comité Executivo da Revista
Primordium.

Art. 5°. Esta Resolucdo Interna 01/2021 do Comité Executivo da Revista
Primordium entra em vigor nesta data.

Direito autoral e responsabilidade legal

Os trabalhos publicados sdo de propriedade dos seus autores, que poderdo
dispor deles para posteriores publicac@es, sempre fazendo constar a edicdo
original (titulo original, Revista Primordium, volume, n°, paginas).

Todos os artigos desta revista sdo de inteira responsabilidade de seus

autores, ndo cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu contetido a
Revista ou a EDUFU.

336 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 335-336, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



PARECERISTAS DO VOLUME 04

Adriano Aparecido Ferreira Melo
Alaya Dullius de Souza

Aline Leite Grunewald

Alvino Moraes de Amorim

Angelo Antonio Pires de Oliveira
Angelo Estevam Polidoro

Acrlei de Espindola

Carine Rodrigues Correia Silva
Carlos Bezerra de Lima Junior
Carlos Luciano Silva Coutinho
César Fernando Meurer

Cristiano Rodrigues Peixoto
Deysielle Costa das Chagas

Edgard Vinicius Cacho Zanette
Eduardo Ferreira Chagas

Evandro Marcos Leonardi

Evanio Guerrezi

Fernando Martins Mendonga
Fernando Ruiz Rosario

Francisco Luciano Teixeira Filho
Francisco Virgulino Alves de Oliveira
Gabriel Bonesi Ferreira

Guilherme de Brito Primo

Gustavo Rafael Bianchi Azevedo Ferreira
Hénia Laura de Freitas Duarte
Israel Alexandria Costa

Jéfferson Luiz Schafranski da Silva
Jodo Francisco Nascimento Hobuss
Jodo Paulo Andrade Dias

Joelson Santos Nascimento

José Fabio da Silva Albuquerque

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 337-338, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106

337



Nominata de pareceristas do Volume 4 ano 2019

Luana Mara Diogo

Luciano Vorpagel da Silva

Luis Guilherme Stender Machado
Maonica Souza de Oliveira

Paulo Alexandre Esteves Borges
Paulo Irineu Barreto Fernandes
Raquel Patriota da Silva

Raul Reis Araujo

Silvania Gollnick

Silvano Severino Dias

Silvério Becker

Silvia Viana Rodrigues

Thiago Henrique

338 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 337-338, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



PRIMORDIUM

Revista de Filosofia e Estudos Classicos

Revista Semestral do Instituto de Filosofia (IFILO). Associada a
Coordenacdo do Curso de Graduacdo em Filosofia e ao Programa de Pds-
graduacdo em Filosofia da Universidade Federal de Uberlandia (UFU).

Volume 4, Nimero 7 — jan./jun. — 2019

Artigos

SUMARIO

EdItOrial......cooe it 13-14
Lais Oliveira Rios

A federacdo cosmopolita de republicas como condicdo a paz
perpétua em Kant.........cccocovviieieie i 15-40
Igor Ferreira Fontes

Ha ética em Nietzsche? A vida como maior dos pesos.....41-52
Francisco Alvarenga

O campo biopolitico: sobre o liame entre a vida e a politica
em Giorgio AQambeN..........ccceeeeriene e 53-72
Ana Lucia Feliciano

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 339-342, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 339



Sumario do volume 4 ano 2019

A nova ciéncia de Giambattista Vico e o0s principios
norteadores do nascimento e desenvolvimento do mundo

Rosana Rodrigues de Oliveira

O problema de demarcagdo: uma exposicdo a partir da
insuficiéncia da Légica Indutiva..........c.cccccevevevieinnnnnn, 103-130
Victor Hugo de Oliveira Saldanha

A teoria critica da sociedade capitalista de Karl Marx entre
1845-1840......cc e 131-160
Douglas Rafael Dias Martins

L0 o) Vo (0] OSSR 161
Normas para SUDMISSA0.........ccccveveiiirie e 163-168
Politica antiplagio...........ccoereiiiiiiee e 169-170
340 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 339-342, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



Sumario do volume 4 ano 2019

Volume 4, Nimero 8 — jul./dez. — 2019

Artigos

SUMARIO

EdItOrial.......oooooeieeeee e 183-186
Marcos César Seneda

Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisdo de
L1 =] = (1] - PR 187-202
Wallace Dantas

Aristoteles e Kant: ensaio sobre a existéncia de um Ser
SUPFASENSIVEL .....cvviecieiciecee e 203-226
Gabriel Reis Pires Ribeiro

A imaginagdo como  fundamento  das  ciéncias
EXPEIMENTAIS. ...ecvveveire et 227-254
Pablo Henrigue Santos Figueiredo

As Margens do Leviatd: Soberania e Medo da Morte nas
Bases da Filosofia Politica Hobbesiana........................ 255-282
Luiz Carlos S. Silva

Rousseau e o espetaculo do paradoxo...........c.cceveeee.. 283-300
Mauro Sérgio Santos da Silva
Marcio Danelon

O tema da politica no epicurismo: um raciocinio pautado pela
PIAXIS. ..ttt 301-318
Thales Perente de Barros

PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 339-342, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 341



Sumario do volume 4 ano 2019

Traducoes

Traducdo dos versos 31-93 do Livro 11l Da obra De Rerum
Natura de Tito LUCrécio Caro0..........covevevevevveeieeienernns 319-325
Tito Lucrécio Caro

Tradutor: Thales Perente de Barros

INAEXATOTES. ..o 327
NOrmas para SUDMISSE0.........ccvvviiriiiiiiee e 329-334
Politica antiplagio.........ccccvovveiiiiiiie e 335-336
Nominata de PareCeriStas. ........ccocurereirerierieirese e 337-338
SUMANI0 dO VOIUME......coiiiiiieieee e 339-342

342 PRIMORDIUM, Uberlandia, v. 4, n. 8, p. 339-342, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106



