
 

 

ISSN Eletrônico: 2526-2106 

 

 

 

 

 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 

 

 

 

 

 

 

PRIMORDIUM 

 

 

Uberlândia 

 

 

v. 4 

 

 

n. 8 

 

 

p. 171-342 

 

 

jul./dez. 2019 

 

 



 

 

 

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais 

espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.  

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores. 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 

 

PRIMORDIUM - Revista de Filosofia e Estudos Clássicos, v. 4, n. 8 – jul./dez. 2019. 

Universidade Federal de Uberlândia, Instituto de Filosofia, Coordenação do Curso de Graduação em 

Filosofia e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Semestral  

ISSN Eletrônico: 2526-2106 

1. Filosofia – Periódicos. 2.  Estudos clássicos – Periódicos.  – Universidade Federal de Uberlândia, 

Instituto de Filosofia, Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia. 

CDU:  1 

Biblioteca da UFU 

 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus autores, não cabendo 

qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Revista ou ao Instituto de Filosofia 

da UFU. 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Junior 

Vice-reitor: Orlando César Mantese 

 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 
Direção: Guilherme Fromm 
Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A  
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais 
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria] 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 



Expediente Editorial v.4 n.8 – jul./dez. 2019 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 173-176, jul./dez. 2019. e-ISNN 2526-2106  173 

 

 Expediente do Comitê Editorial 

Periodicidade Semestral - ISSN Eletrônico: 2526-2106 

Volume 4 Número 8 – jul./dez. 2019 

 

Comitê Editorial Executivo 

Fernando Tadeu Mondi Galine, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Laís Oliveira Rios, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Lilia Alves de Oliveira, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Lucas Guerrezi Derze Marques, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Marcos César Seneda, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Maryane Stella Pinto, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

Conselho editorial 

Alfredo Gatto, UniSR (Milano, MI, Itália) 

César Augusto Battisti, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil) 

César Fernando Meurer, UFABC (São Bernardo do Campo, SP, Brasil) 

Cleudio Marques Ferreira, UFG (Goiás, GO, Brasil) 

Clóvis Brondani, UFFS (Chapecó, SC, Brasil) 

Dirce Eleonora Nigro Solis, UERJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil) 

Edgard Edgard Vinícius Cacho Zanette, UERR (Roraima, RR, Brasil) 

Felipe dos Santos Almeida, UFPB (João Pessoa, PB, Brasil) 

Igor Agostini, UNISALENTO (Lecce, LE, Italia) 

Laurici Vagner Gomes, UEMG (Belo horizonte, MG, Brasil) 

Rafael Haddock Lobo, UFRJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil) 

 

  



Expediente Editorial v.4 n.8 – jul./dez. 2019 

174  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 173-176, jul./dez. 2019. e-ISNN 2526-2106 

Conselho Consultivo  

Ana Gabriela Colantoni, UFG (Goiás, GO, Brasil) 

Dirceu Fernando Ferreira, IFTM (Uberaba, MG, Brasil) 

Eduardo Ferreira Chagas, UFC (Fortaleza, CE, Brasil) 

Evânio Márlon Guerrezi, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil) 

Fábio Amorim de Matos Júnior, UFG (Goiás, GO, Brasil) 

Gustavo da Encarnação Galvão França, UNAV (Pamplona, NA, Espanha) 

Harley Juliano Mantovani, UNIOESTE (Toledo, PR, Brasil) 

José João Neves Barbosa Vicente, UFRB (Amargosa, BA, Brasil)  

Lucas Nogueira Borges, UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Luís Gabriel Provinciatto, UÉVORA (Évora, PAo, Portugal) 

Marcelo de Mello Rangel, UFOP (Ouro Preto, MG, Brasil) 

Marcio Tadeu Girotti, FATECE (Pirassununga, SP, Brasil) 

Paulo Irineu Barreto Fernandes, IFTM (Uberlândia, MG, Brasil) 

Priscila Rossinetti Rufinoni, UnB (Brasília, DF, Brasil) 

Thiago Rodrigo Oliveira Costa, UFRB (Amargosa, BA, Brasil) 

 

Equipe técnica 

Revisão: Comitê editorial executivo 

Preparação da versão eletrônica: Gabriela Lima de Oliveira (Instituto de Fi-

losofia/UFU) 

  



Expediente Editorial v.4 n.8 – jul./dez. 2019 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 173-176, jul./dez. 2019. e-ISNN 2526-2106  175 

PRIMORDIUM – Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

Contatos: Página na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium  

Correio Eletrônico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br  

Telefone: +55 (34) 3239-4252 

IFILO - Instituto de Filosofia 

DIRIFILO: Prof.ª Dr.ª Georgia Cristina Amitrano 

COCFI: Prof. Dr. Fernando Martins Mendonça 

UFU – Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Junior 

Vice-reitor: Orlando César Mantese 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1U, Sala 1U131 Campus Santa Mô-

nica    Cep: 38408-144       Uberlândia – Minas Gerais – Brasil  

 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 

Direção: Guilherme Fromm 

Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – Sala 1 

A     Cep: 38408-144       Uberlândia – Minas Gerais – Brasil 

Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria) 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 

 

“Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus auto-

res, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Re-

vista ou à EDUFU”. 

 

 

 

https://seer.ufu.br/index.php/primordium
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br
http://www.edufu.ufu.br/
mailto:livraria@ufu.br


Expediente Editorial v.4 n.8 – jul./dez. 2019 

176  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 173-176, jul./dez. 2019. e-ISNN 2526-2106 

 

 



Missão e política editorial 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 177-178, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  177 

Missão e política editorial 

 

A Revista Primordium tem por meta principal facultar aos 

pesquisadores da área de Filosofia e Estudos Clássicos, nacionais e 

estrangeiros, a publicação de trabalhos cujo tema contemple o exame de 

problemas filosóficos e o estudo das civilizações clássicas em geral, 

resenhas críticas e traduções. Com isso, visa tornar disponíveis artigos 

inéditos sobre temas da Filosofia e do mundo greco-romano, promovendo a 

interdisciplinaridade e o estudo acadêmico em geral. 

A Revista Primordium aceita para publicação trabalhos originais, nas 

áreas de Filosofia e de Estudos Clássicos (Latim ou Grego), de autores e 

autoras brasileiros(as) e estrangeiros(as), desde graduados/graduandos(as) 

mestres/mestrandos(as) e doutores/doutorandos(as), que serão destinados às 

seções de artigos, dossiês, resenhas, traduções e entrevistas. Os alunos cuja 

formação for de Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos 

Clássicos.  

A Revista Primordium somente recebe e tramita para publicação um 

trabalho original por vez para cada um dos(as) autores(as) ou coautores(as). 

Os textos enviados à revista Primordium serão submetidos à um 

Conselho Editorial que irá selecionar os textos a serem publicados por 

fascículo. 

O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de 

não aceitar os textos que não sigam as nossas normas de formatação e/ou 

nossa linha editorial. 

 

 

Política de Acesso Livre 

 

Os conteúdos publicados neste periódico estão licenciados com uma 

Licença  Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 

Internacional (CC BY NC ND). 

A Revista Primordium é um periódico científico institucional com pu-

blicações eletrônicas com acesso online 100% aberto, livre e gratuito, 

  



Missão e política editorial 

178  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 177-178, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

seguindo o princípio de que disponibilizar gratuitamente o conhecimento 

científico ao público proporciona maior democratização mundial do conhe-

cimento. 

Por ser um periódico de Acesso Aberto,  a Revista Primordium está 

com todo o seu conteúdo disponível gratuitamente, sem qualquer custo aos 

seus usuários (leitores/autores/pesquisadores). 

Nossos usuários podem ler, fazer download, compartilhar, divulgar, 

distribuir, imprimir, pesquisar, citar,  vincular os links dos textos completos 

dos artigos, ou usá-los para qualquer outra finalidade acadêmico-científica 

legal, sem solicitar permissão prévia do editor ou do autor, desde que res-

peitada a licença de uso do Creative Commons  Creative Commons Atribui-

ção-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional utilizada pelo perió-

dico, que preconiza: 

 

BY: a autoria deve ser respeitada e corretamente citada em toda e qualquer 

forma de uso deste conteúdo. 

NC: não comercializar este conteúdo que é e sempre será de acesso gratuito. 

ND: não derivar, não plagiar e não adulterar este conteúdo autoral. 

 

 

Declaração de Privacidade e direitos autorais 

 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que 

poderão dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar 

a edição original (título original, Revista Primordium, volume, nº, páginas). 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU. 

 

Originalidade: 

 

Toda contribuição é original e inédita, não foi publicada e não está sendo 

avaliada para publicação por outra revista. 



Sumário v.X n.X – jul./dez. 202X 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 179-180, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  179 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 

 

Revista Semestral do Instituto de Filosofia (IFILO). Associada à 

Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 
 

Volume 4, Número 8 – jul./dez. – 2019 
 

SUMÁRIO 
 

Editorial........................................................................183-186 

Marcos César Seneda 

 

Artigos 

 

Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de 

literatura........................................................................187-202 

Wallace Dantas 

 

Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser 

suprasensível.................................................................203-226 

Gabriel Reis Pires Ribeiro 

 

A imaginação como fundamento das ciências 

experimentais................................................................227-254 

Pablo Henrique Santos Figueiredo 

 

 



Sumário v.4 n.8 – jul./dez. 2019 

180  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 179-180, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Às Margens do Leviatã: Soberania e Medo da Morte nas Bases 

da Filosofia Política Hobbesiana...................................255-282 

Luiz Carlos S. Silva 

 

Rousseau e o espetáculo do paradoxo............................283-300 

Mauro Sérgio Santos da Silva 

Marcio Danelon 

 

O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela 

práxis............................................................................301-318 

 Thales Perente de Barros 

 

Traduções 

 

Tradução dos versos 31-93 do Livro III Da obra De Rerum 

Natura de Tito Lucrécio Caro........................................319-325 

Tito Lucrécio Caro 

Tradutor: Thales Perente de Barros 

 

Indexadores.............................................................................................327 

Normas para submissão..................................................................329-334 

Política antiplágio............................................................................335-336 

Nominata de pareceristas................................................................337-338 

Sumário do volume..........................................................................339-342 



 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 181-182, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  181 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

 

 

Semestral Journal of the Institute of Philosophy (IFILO). Associated with 

the Coordination of the Graduate Course in Philosophy and the 

Postgraduate Program in Philosophy at the Universidade Federal de 

Uberlândia (UFU). 
 

Volume 4, Issue 8 – Jul./Dec. – 2019 
 

CONTENTS 
 

Editorial........................................................................183-186 

Marcos César Seneda 

 

Articles 

 

Latin concise approach from a literature review............187-202 

Wallace Dantas 

 

Aristotle and Kant: Essay on the Presence of a Supra Sensitive 

Being.............................................................................203-226 

Gabriel Reis Pires Ribeiro 

 

The imagination as foundation of the experimental 

sciences.........................................................................227-254 

Pablo Henrique Santos Figueiredo 

 

 



Contents v.4 n.8 – jul./dez. 2019 

182  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 181-182, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

On the Banks of Leviathan: Sovereignty and Fear of Death at 

the Bases of Hobbesian Political Philosophy.................255-282 

Luiz Carlos Santos da Silva 

 

Rousseau and the paradox of thespectacle.....................283-300 

Mauro Sérgio Santos Da Silva 

Marcio Danelon 

 

Politics as an epicureansubject: reasoningregulated by 

praxis............................................................................301-318 

Thales Perente de Barros 

 

Translations 

 

Verses 31-93 of Book III of De Rerum Natura, by Tito Lucrécio 

Caro..............................................................................319-325 

Tito Lucrécio Caro 

Translator: Thales Perente de Barros 

 

Indexers...................................................................................................327 

Submission rules..............................................................................329-334 

Antiplagiarism policy......................................................................335-336 

Nomination of referees....................................................................337-338 

Contents Summary..........................................................................339-342 



Editorial v.4 n.8 – jul./dez. 2019 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 183-186, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  183 

 

Editorial v. 4 n. 8 jul./dez. 2019 
 

Marcos César Seneda* 

 

Convidamos aos pesquisadores e pesquisadoras para a leitura de 

mais um número da Revista Primordium, que, dando curso à sua vocação, 

nesse número apresenta textos de filosofia e de estudos clássicos. Coroa esse 

esforço, na edição atual, a presença de uma tradução bilíngue, latim-

português. Em seu v. 4, n. 8, jul./dez. de 2019, a Revista apresenta as 

seguintes contribuições. 

Em Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de 

literatura, Wallace Dantas remonta à origem vernacular da língua 

portuguesa, perfazendo um panorama do surgimento da língua e do seu 

domínio inicial na Europa. Mostrando a consolidação das línguas 

vernaculares, o autor retrata momentos históricos desse processo, e 

apresenta elementos da nossa língua herdados dessa maneira e que ainda 

estão presentes nas raízes da língua portuguesa. 

Partindo da noção de movimento e de motor imóvel, Gabriel Reis 

Pires Ribeiro, em Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser 

supra sensível, tematiza a possibilidade de se pensar um ser incondicionado 

em Aristóteles. No entanto, Aristóteles não trabalha com o conceito de 

infinito, mas com a noção de algo que seria o fundamento e a origem de todo 

o movimento. Desse modo, a teologia se arrimaria na noção de uma 

substância incorruptível e supra sensível. Contrapondo o pensamento de 

Aristóteles ao de Kant, o autor expõe as determinações do pensamento 

 

* Editor-chefe da Revista Primordium. Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de 

Campinas (UNICAMP). Professor em Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: 

mseneda@ufu.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9151138206391021. ORCID: 

http://orcid.org/0000-0003-1227-2866. 

 

mailto:mseneda@ufu.br
http://lattes.cnpq.br/9151138206391021
http://orcid.org/0000-0003-1227-2866


Marcos César Seneda 

184  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 183-186, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

teórico em Kant, mostrando a impossibilidade de se pensar um ser infinito 

de um ponto de vista teórico. Em consequência, o autor explicita o modo 

como Kant estabelece duas regiões distintas de objetos, a fenomênica e a 

noumenal. A partir dessa distinção, o autor procura explicar o modo como 

Kant constrói a especificidade do conhecimento teológico. 

Em A imaginação como fundamento das ciências experimentais, 

Pablo Henrique Santos Figueiredo examina a noção de ciência empírica a 

partir do papel que a imaginação desempenha na teoria de David Hume. O 

autor parte das noções de memória e imaginação, e de suas relações 

específicas com as percepções da mente, ideias e impressões. A partir da 

noção de intensidade das percepções, o autor procura examinar o modo 

como opera a imaginação a partir de relações naturais e de relações 

filosóficas. Isso forma a base para se pensar as possibilidades da ciência 

empírica em Hume, que é reconstruída a partir das noções de causalidade, 

hábito e crença. O autor procura então explicitar o modo como se formam 

os juízos através dos quais se determinam os objetos que podem ser 

construídos mediante as percepções advindas da nossa sensibilidade. Por 

meio dessa reflexão, o autor destaca a importância da imaginação na base 

das ciências experimentais. 

Retornando aos fundamentos da teoria de Hobbes, Luiz Carlos 

Santos da Silva, em Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas 

bases da Filosofia Política Hobbesiana, procura reconstruir as bases da física 

e da filosofia política desse autor. A noção de artifício e de movimento 

tornam-se, então, centrais para conectar o corpo político ao corpo físico e ao 

corpo fisiológico, possibilitando pensar a composição e dissolução do 

Estado. Em Hobbes há, por conseguinte, uma metafísica do corpo e do 

movimento, que está na base de suas reflexões sobre o corpo político, e a 

ele se estendem. A guerra, nesse sentido, é uma forma de destruição do 

Estado, enquanto o Estado Civil, construído sobre fundamentos bem 

estabelecidos, é a forma de sua criação e preservação. Os indivíduos, 

portanto, devem transferir todos os seus direitos na direção de um poder 



Editorial v.4 n.8 – jul./dez. 2019 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 183-186, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  185 

soberano, que tenha como principal objetivo regular os movimentos no 

interior do seu corpo artificial e livrar todos os homens da morte violenta. 

De autoria de Mauro Sérgio Santos da Silva e Marcio Danelon, 

Rousseau e o espetáculo do paradoxo traz uma importante reflexão sobre 

política e educação no pensamento do filósofo genebrino. Para adentrar 

nesse tema, os autores expõem o que denominam de paradoxo da liberdade, 

existente no pensamento político de Rousseau. Nesse sentido, na medida em 

que é forçado a se submeter à vontade geral, o homem é forçosamente 

destinado a ser livre. O mesmo papel que a vontade geral desempenha para 

a formação do reto juízo do homem livre, a natureza desempenha para a boa 

educação da criança em todas as fases do seu desenvolvimento. Nesse 

sentido, assim como a vontade geral deve poder ser exercida em harmonia 

com a autonomia de cada indivíduo, também de igual modo a educação deve 

ser cultivada sem que seja rompida a relação originária da criança e do 

homem com a natureza. 

No último texto, O tema da política no epicurismo: um raciocínio 

pautado pela práxis, Thales Perente de Barros procura apresentar os 

elementos básicos da filosofia epicurista, acentuando a distinção entre a 

atividade teórica e a atividade prática. Em vista disso, defende a 

preeminência da filosofia prática em face da filosofia teórica. Com base na 

física e na fisiologia de Epicuro, é aqui proposto que o materialismo do autor 

possibilita pensar a liberdade humana a partir das noções de autonomia e 

autodeterminação. Sobre essa base e em conformidade com ela é que se deve 

pensar a ética e a política, com o intuito de evitar os desejos vãos e de 

satisfazer aqueles que possibilitam a vida tranquila. A amizade ocupa então 

um papel central para evitar a corrupção e os desejos vãos na sociedade civil, 

impedindo a hierarquia e mostrando que é possível a vida em sociedade sem 

que a competição seja o espelho que orienta as ações dos homens. 

Por acréscimo, esse número traz uma tradução dos versos 31-93 do 

Livro III da obra De Rerum Natura, de autoria de Tito Lucrécio Caro. Esses 



Marcos César Seneda 

186  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 183-186, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

versos foram vertidos por Thales Perente de Barros, e publicados em 

formato bilíngue pela Revista Primordium. 

Renovamos a vocês, leitores e leitoras, o convite para frequentar 

esses textos, que aguardam seus olhos atentos e suas reflexões críticas! 

 

Equipe editorial Primordium 



Wallace Dantas 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   187 

  Abordagem concisa do Latim a partir de uma 

revisão de literatura 
 

Wallace Dantas* 

 

Resumo: Buscamos, neste artigo, fazer uma abordagem concisa dos pontos altos 

que compõem a historicidade da língua latina por acreditarmos que é incontestável 

o seu valor para a língua portuguesa. Este artigo pretende ser apenas um trabalho de 

divulgação acerca da história da língua latina desde o primeiro documento até os 

estudos atuais. Acreditamos que, para a devida compreensão de determinados 

fenômenos concernentes ao latim, é necessário, a partir de suas origens, fazermos 

uma ligação com o português, pois um está atrelado ao outro e, com certeza, só 

haverá compreensão daquele através de um bom e fundamentado entendimento 

deste. Partindo do pressuposto de que o latim é uma língua que ainda vive e que, de 

uma maneira ou de outra, é usada pela sociedade atual, pretendemos mostrar, a 

partir de uma abordagem histórica e concisa, a importância dessa língua para a 

sociedade, mostrando os principais aspectos que constituíram, ao longo de todos 

esses anos, a língua latina que por sua vez originou o português. Tal abordagem está 

fundamentada, principalmente, em Bassetto (2001), Cardeira (2008), Gonçalves 

(2009), Illari e Basso (2009), Marinho (2009) e Viaro (1999). 

  

Palavras-chave: Latim; História Concisa; Atualidade; Revisão de Literatura. 

 

 

Latin concise approach from a literature review 

 

Abstract: In this article, we seek to make a concise approach to the highlights that 

make up the historicity of the Latin language because we believe that its value for 

the Portuguese language is undeniable. In view of this, this article intends to be only 

a work of dissemination about the history of the Latin language from the first 

document to the current studies. We believe that, for the proper understanding of 

 

* Mestrando em Linguagem e Ensino pela Universidade Federal de Campina Grande (UFCG). 

E-mail: wallace.dantas@bol.com.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1459889103116363. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-9716-644X.  

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-52621 

  

  

mailto:wallace.dantas@bol.com.br
http://lattes.cnpq.br/1459889103116363
https://orcid.org/0000-0002-9716-644X
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-52621
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-52621


Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de literatura 

188  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

certain phenomena concerning Latin, it is necessary, from its origins, to make a 

connection with Portuguese, since one is linked to the other and, certainly, there 

will only be understanding of that through a good and reasoned understanding of 

this. Based on the assumption that Latin is a language that still lives and that, in one 

way or another, it is used by today's society, we intend to show, from a historical 

and concise approach, the importance of this language for society, showing the main 

aspects that constituted, throughout all these years, the Latin Language that in turn 

originated Portuguese. Such an approach is based, mainly in Bassetto (2010), 

Cardeira (2008), Gonçalves (2009), Illari and Basso (2009), Marinho (2009) and 

Viaro (1999). 

 

Keywords: Latin; Concise History; Present; Literature Review. 

 

 

Considerações iniciais 

 

A beleza e o encantamento da língua latina, dentre outros motivos 

que poderiam aqui ser elencados, se dão por ela ser o idioma que origina 

todas as línguas românicas. Vislumbrando tal assertiva, buscamos, neste 

trabalho, fazer uma abordagem concisa dos pontos altos que compõem a 

historicidade1 dessa língua a partir de uma revisão de literatura2. 

Acreditamos que para compreendermos determinados fenômenos 

concernentes ao latim devemos ir às suas origens, sempre fazendo uma 

ligação com o nosso português, pois um está atrelado ao outro e, com 

certeza, só poderemos compreender aquele através de um bom e 

fundamentado entendimento deste e vice-versa.  

 

1 A “historicidade” a qual nos referimos é a mesma já explicitada por Athayde (2014) quando 

afirma que esse termo está atrelado às ações humanas de transformação dentro de um ponto 

de vista espacial e temporal. Dialogamos com essa ideia, tendo em vista que acreditamos ser 

impossível falar da história do latim sem mencionarmos a ação humana (transformação, 

avanço, descaso e, mais atualmente – e considerando a ideia deste artigo – a valorização 

devida à língua latina) sobre essa língua que é cara ao nosso português.  

2 Principalmente, fundamentaremos nossas reflexões a partir de autores brasileiros. Quando 

necessário, mencionaremos autores estrangeiros.  



Wallace Dantas 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   189 

Não queremos, neste artigo, defender que, pelo suposto3 desuso do 

latim nos dias de hoje, essa língua seja difícil (CORDEIRO; LEITE, 2017), 

nem tampouco acreditamos que defendermos a importância do 

conhecimento do latim para o bom uso da língua portuguesa seja uma 

falácia, como já apontado também por Cordeiro e Leite (2017). Pensamos 

que uma revisão de literatura, a partir de autores nacionais, possa contribuir 

com a evidência que deve ser dada à língua latina, assim como porpor, aos 

estudiosos da atualidade, uma leitura mais didática, sejam aos estudiosos 

iniciantes, como também àqueles que necessitam, numa única fonte, se 

debruçar com as ideias de autores que tomam o latim como fonte primária 

de seus estudos.  

Por fim, não adentraremos nos aspectos culturais da língua latina de 

forma exaustiva, mas evidenciaremos apenas os aspectos históricos. No 

entanto, não discutir neste texto os aspectos para além da cultura, do ensino 

e da literatura da língua latina, não significa dizer que esses não sejam 

importantes. Alguns autores já realizarem essa tarefa, como podemos ver 

nos escritos de Fortes (2015); Fortes e Prata (2015) quanto à cultura; Cacho 

(2001), Fiorin (1991), Cordeiro e Leite (2017) quanto ao ensino do latim na 

educação básica; Leite e Castro (2014) quanto ao ensino do latim na 

universidade e por graduandos em Letras, e, de forma mais instigante, um 

“Latim para o novo milênio (MINKOVA; TUNBERG, 2008). Com isso, 

com vistas a atingir o objetivo que traçamos para este texto, propomos a 

seguinte estrutura: no próximo ponto, mostraremos, concisamente, o latim 

de suas origens à atualidade. Em seguida, temos as considerações finais.  

 

 

O latim: das origens à atualidade 

 

O nosso português nasceu do latim, que por sua vez teve como berço 

o centro da Roma antiga, tendo seu apogeu entre a fundação da própria 

 

3 Usamos a palavra “suposto” porque, no decorrer do texto, tentaremos mostrar a importância 

do conhecimento da língua latina e sua importância.  



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de literatura 

190  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Roma, por Rômulo em 753 a.C., até a deposição do último imperador 

Rômulo Augústulo em 476 d.C. 

Alguns estudiosos (BRAGANÇA JR., 2008; ILARI; BASSO, 2009; 

VIARO, 1999) acreditam que o latim tenha sido falado primeiramente na 

região do Lácio por volta do século XI a.C. (nesse momento, temos o que a 

maioria dos pesquisadores chama de Latim Arcaico), no entanto, os escritos 

mais antigos datam dos séculos VII e VI a.C. 

Após o latim arcaico, temos um momento que corresponde ao 

primeiro século a.C até os anos iniciais da Era Cristã, momento esse 

denominado de latim clássico que corresponde ao estilo literário da época. 

“São desse período a prosa elaborada do político, filósofo e orador Cícero, a 

poesia lírica4 e a épica nacional de Virgílio, com as suas Bucólicas e a sua 

Eneida, e a lírica amorosa de Catulo, Propércio, Tibulo, Horácio e Ovídio 

[...]” (GONÇALVES, 2009, p. 11-12). 

É desse período de produções artisticamente bem elaboradas que 

extraímos o latim ensinado atualmente, posto os autores mencionados terem 

tido uma preocupação em elaborar seus escritos. É importante lembrarmos 

que concomitante a esse período, segundo Gonçalves (2009), podemos 

distinguir outro estrato que é, então, o latim culto que era falado pela classe 

culta e dominante de Roma e que foi a base para o latim clássico. A exemplo 

desse período temos as cartas de Cícero para seu irmão e as cartas de Sêneca 

para sua mãe. É sabido ainda que até certo tempo atrás – quando o latim era 

mais usado nas celebrações católicas e nas Escolas Médias – eram ensinados, 

respectivamente, o latim eclesiástico ou culto e o latim literário ou clássico, 

no entanto, a variedade do latim que deu origem a nossa língua foi o latim 

vulgar – não apenas ao português, mas a todas as línguas românicas.  

Ilari e Basso (2009, p. 15-16) nos dizem que o latim vulgar deve ser 

entendido em uma palavra – Vernáculo “Que caracteriza um modo de 

aprender as línguas: o aprendizado que se dá, por assimilação espontânea e 

inconsciente, no ambiente em que as pessoas são criadas. A vernáculo opõe-

 

4 Para aprofundamento do que Goçalves (2009) nessa citação chama de “poesia lírica” ao se 

referir a Virgílio, assim como a lírica de Catulo, sugerimos a leitura do texto de Aída Costa 

“A poesia lírica em Roma”. 



Wallace Dantas 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   191 

se tudo aquilo que é transmitido através da escola”. Com isso, percebemos 

que o que falamos hoje nasce desse latim, daí a necessidade de entendermos 

de uma maneira mais simples e didática nossa língua materna. Não devemos 

ainda esquecer que o latim vulgar foi uma variante principalmente da língua 

falada que, depois das conquistas militares que culminaram em um período 

de estabilidade para o Império Romano, passou a ser usada pela maioria dos 

territórios conquistados. “Nesse período, acredita-se que o latim vulgar 

apresentou uma relativa uniformidade em uma grande área geográfica que 

correspondia à boa parte da Europa ocidental” (ILARI; BASSO, 2009, p. 

17). No entanto, essa unidade não perdurou por muito tempo, nascendo “Um 

período de fragmentação provocado pelas grandes invasões ‘bárbaras’” 

(ILARI; BASSO, 2009, p. 17) nascendo assim, ao final do século X, um 

“mosaico de falares”, tanto de grande quanto de pequeno prestígio. Para 

muitos estudiosos, é nesse momento que temos o nascimento da România. 

România equivale a todo o Império Romano: Roma e todas as 

regiões conquistadas. É importante, neste momento, fazermos uma distinção 

entre România Atual e România Perdida. Para Marinho (2009), a primeira 

corresponde às regiões do mundo onde se falam língua neolatina, nesse 

aspecto, segundo o autor mencionado, a América do Sul não faz parte do 

Império Romano, mas está inserida na România Atual, devido ao fato de 

uma extensa maioria de seus habitantes falar português ou espanhol. A 

segunda, por sua vez, corresponde à parte do Império que não preservou a 

tradição da língua latina, como é o caso da Grã-Bretanha que fala inglês, 

língua essa derivada do tronco germânico. 



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de literatura 

192  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Imagem 1: Mapa que mostra toda a România ou o Império da Roma antiga. 

Fonte: MARINHO, 2009, p. 36. 

 

Logo após essa efervescência, alguns desses falares foram ganhando 

certo prestígio e, a partir desse momento, foram se transformando nas 

línguas românicas que conhecemos atualmente: o romeno, o italiano, o 

sardo, o reto-românico, o occitano, o francês, o catalão, o espanhol, o galego 

e o português. 

Tais línguas foram surgindo de acordo com as regiões dialetais do 

Império Romano, a saber: România Oriental e România Ocidental. Essa 

distinção entre as duas regiões aconteceu a partir da Isoglossa Spezia-

Rimini, uma espécie de linha imaginária existente entre as duas cidades 

italianas que a nomeiam. Diante disso, tudo o que estava localizado ao norte 

e a oeste dessa isoglossa pertencia à România Ocidental, e o que 

correspondia ao sul e ao leste dizia respeito à România Oriental. Visto isso 

o português, o galego, o espanhol, o catalão, o francês, o franco-provençal, 

o rético e as línguas do norte da Itália eram da România Ocidental. Já o 

romeno, o dalmático e as línguas do centro e do sul da Itália (inclusive o 

toscano, que, na realidade, é o italiano propriamente dito) diziam respeito à 

România Oriental. 



Wallace Dantas 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   193 

Voltando ao latim vulgar, faz-se necessária uma discussão no 

tocante aos estudos mais atuais sobre o assunto. Marinho (2009), citando 

Mello (1951), Cunha (1975), Auerbach (1972), Lausberg (1974), Câmara Jr 

(1979), nos mostra que o latim Vulgar foi falado por todas as camadas da 

sociedade naquela época, não se restringindo, portanto, às camadas menos 

favorecidas da sociedade. Ele nos diz ainda que o latim vulgar é atribuído ao 

povo romano e romanizado, ou seja, a todos os habitantes do Império, não 

fazendo uma distinção se o cidadão é ou não culto/letrado. Para provar sua 

assertiva, Marinho (2009) cita Mello (1951, p. 99-100) inicialmente. 

Vejamos a citação: 

 

Cumpre também ressaltar que esse latim de que as 

línguas românicas são continuações históricas tem 

um aspecto bastante diverso daquela língua polida e 

requintada, que se deveria aprender nos ginásios e 

colégios, aquela língua de Cícero, Virgílio, Horácio, 

Catulo, etc. O latim ponto de partida dos idiomas 

românicos é o latim vulgar, ou, por melhor nome, o 

latim coloquial, isto é, a língua viva entre o povo 

romano e povos romanizados, língua instrumento de 

comunicação diária, com finalidades práticas e 

imediatas. 

 

Por sua vez, e a partir de toda a exposição feita em seu texto, 

embasado nos autores já citados, Marinho (2009) ainda nos diz que 

 

Portanto, o latim literário era, na verdade, o ideal 

linguístico, expressão da língua latina que aparecia 

na literatura de grandes autores, como Cícero ou 

Virgílio. Seria a língua gramatical, que, com efeito, 

não é falada por ninguém. A realidade linguística é a 

fala, com suas variações diatópicas, diastráticas e, até 

mesmo, diafásicas (MARINHO, 2009, p. 41). 

 

Para comprovar sua tese, Marinho (2009, p. 41) também nos traz 

uma demonstração das variações mencionadas na citação acima. Vejamos: 

 

 



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de literatura 

194  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Quadro 1: Variações do Latim conforme Marinho (2009) 

Modalidades Variedades 

Diatópica Diastrática Diafásica 

Sermo literarius   Todos os registros 

Sermo vulgaris 

(latim vulgar) 

Sermo urbanus Sermo urbanus 

Sermo plebeius 

Todos os registros 

Sermo provincialis Sermo urbanus 

Sermo plebeius 

Todos os registros 

 Sermo rusticus Sermo plebeius Todos os registros 

 

 

Temos as modalidades escrita e falada. Ambas 

podem ser realizadas em todos os registros 

linguísticos. A escrita, sermo literarius, por ser um 

ideal, obviamente não possui variedades em nível 

diatópico ou diastrático. No sermo vulgaris, latim 

vulgar, ocorre o contrário, uma vez que a variação é 

inerente a essa modalidade. Na esfera diatópica, o 

sermo urbanus representa o centro do Império. Já o 

sermo provincialis, como o nome sugere, se refere às 

províncias, espaços distantes de Roma. Por fim, o 

sermo rusticus reproduz a fala do interior, tanto de 

Roma, quanto das províncias. Diastraticamente, 

vemos uma divisão bipartida em sermo urbanus e 

sermo plebeius, que aludem respectivamente aos 

falares mais e menos culto. O interior, habitado por 

muitos camponeses e pessoas iletradas, apresentava 

somente o sermo plebeius. 

Dessa forma, o habitante culto de Roma, como 

Cícero, não falava latim literário. Sua língua, na 

verdade, era o latim vulgar (sermo vulgaris), urbanus 

(geograficamente) e urbanus (socialmente). Um 

plebeu romano falava latim vulgar urbanus 

(geograficamente) e plebeius (socialmente). Um 

cidadão culto do norte da África, Santo Agostinho 

por exemplo, falava latim vulgar provincialis 

(geograficamente) e urbanus (socialmente) 

(MARINHO, 2009, p. 42). 

 

 



Wallace Dantas 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   195 

À luz de todo o exposto, podemos concluir que “O latim vulgar foi 

a modalidade falada de nossa protolíngua, realizada por todas as pessoas (de 

qualquer classe social) do vasto Império Romano em todas as épocas da 

latinidade” (MARINHO, 2009, p. 42).  

Percebemos, então, que o latim se desenvolve de maneira 

assombrosa. Tal avanço pode ser visto a partir do primeiro documento 

escrito, a Fíbula de Preneste ou Fíbula Praenestina, do século VII a. C., 

passando pelos escritores – considerando o latim literário – e através de 

documentos que retratam a documentação de falares vulgares, tais como o 

Appendix Probi que é um dos documentos mais importantes para o estudo 

do latim vulgar de que se tem conhecimento (CARDEIRA, 2006). 

A Fíbula de Preneste consiste em um broche, uma fivela em ouro, 

de aproximadamente 11,7cm de cumprimento. Como já mencionado, tal 

objeto data do século VII a. C. e traz uma mensagem gravada no seu corpo. 

Tal mensagem, em latim, é transcrita a seguir: 

 

Imagem 2 

Fonte: http://hortushesperidum.blogspot.com/2016/12/fibula-de-praeneste-la-

inscripcion.html. Acesso em: março de 2020. 

 

 

Para o nosso entendimento quanto à leitura, transcrevemos 

invertidamente: MANIOS MED FHE FHAKED NUMASIOI. 

Em latim clássico, vamos ter a seguinte escrita: MANIUS ME FECIT 

NUMASIO. 

Em português, por sua vez, temos: MANIUS ME FEZ PARA 

NUMASIO. 

Quanto ao Appendix Probi, o que sabemos é que se trata de um 

escrito anônimo, constituído de 227 verbetes, talvez do século III a.C., que 

diz respeito a uma lista de formas “X non Y” que funcionava como uma 

espécie de conjunto de regras, dizendo como as pessoas deveriam falar e 

escrever, ou seja, ao invés de usarem “X” deveriam usar “Y”. 

http://hortushesperidum.blogspot.com/2016/12/fibula-de-praeneste-la-inscripcion.html
http://hortushesperidum.blogspot.com/2016/12/fibula-de-praeneste-la-inscripcion.html


Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de literatura 

196  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Imagem 3 

Fonte: extraída do blog pessoal da Profº Drª Lúcia Deborah – Doutora em Língua 

Portuguesa pela Universidade Estadual do Rio de Janeiro. Disponível em: 

http://luciadeborah.blogspot.com/2011/03/appendix-probi-para-alunos-de- 

filologia.html. 

 

Vemos que a língua latina, em todo o percurso aqui mostrado, se 

desenvolveu como qualquer outra língua deixando traços bastante 

peculiares. Atualmente, por exemplo, o latim é essencialmente trabalhado a 

partir dos autores literários e, quando necessário, são mencionados os casos 

do latim vulgar visando um entendimento de determinadas palavras da 

língua portuguesa. 

Quanto ao latim literário (não poderíamos deixar de mencioná-los 

dada a importância que a ele é concedida) temos, no latim arcaíco, os 

testemunhos de: Lívio, Andronico, Névio, Ênio, Catão, as comédias de 

Plauto e Terêncio. César, Cícero, Ovídio, Horário Virgílio e Catulo 

compõem a fase clássica da Literatura Latina. No Latim Pós-Clássico vem a 

narrativa de Apuleio, Pérsio, Juvenal, Marcial, Vitrúvio, Tácito, Petrônio, 

Plínio, Sêneca e autores cristãos, como Amiano, Marcelino, Lactânio, 

Ausônio, Santo Agostinho, Carísio, Santo Ambrósio, e, na Vulgata – 

http://luciadeborah.blogspot.com/2011/03/appendix-probi-para-alunos-de-%20filologia.html
http://luciadeborah.blogspot.com/2011/03/appendix-probi-para-alunos-de-%20filologia.html


Wallace Dantas 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   197 

tradução latina da Bíblia, temos São Jerônimo, cujo estilo fundamenta toda 

a Idade Média. Diante disso, desde Varrão, a Língua latina sofre 

normatização que é reforçada por Quintiliano, Donato, Macróbio, 

Consêncio, Pompeio, Sidônio Apolinário (VIARO, 1999). 

Como é perceptível, o latim literário corresponde à modalidade 

escrita. Visando a um entendimento didático, Marinho (2009, p. 43) nos traz 

um quadro que periodiza a escrita latina. Quadro esse apresentado, 

primeiramente por Faria (1970) como deixa claro o autor. Lembrando que 

para cada estágio da língua nos deparamos com o período, com as 

características e com os escritores. Vamos ao quadro: 

 

Quadro 2: Períodos da escrita da língua latina 

Fonte: Marinho (2009), a partir de Faria (1970). 

ESTÁGIOS DO 

LATIM 

CARACTERÍSTICA ESCRITORES 

Pré-histórico 

XI a.C. a VII a.C. 

Sem documentação.  

Proto-histórico 

VII a.C. a 240 a.C. 

Marca o surgimento do primeiro documento: a 

Fíbula de Preneste (séc. VII a.C.). Outros 

documentos: Lei das Doze Tábuas (séc. V 

a.C.: 

origem do Direito Romano) e Scipionum Elogia 

(séc. III a.C.: inscrições funerárias) 

 

Arcaico 

240 a.C. a 81 

a.C. 

Aparecem os primeiros textos literários, porém a 

linguagem não é tão rebuscada quanto a do 

período clássico. Alguns poemas gregos foram 

traduzidos ao latim. 

Lívio Andrônico, Ênio, 

Névio, Lucílio, Plauto, 

Terêncio e Catão 

Clássico 81 

a.C. a 17 d.C. 

Período de perfeição na prosa e na poesia. Cícero, César, Salústio, 

Lucrécio, Catulo, 

Virgílio, Horácio, 

Ovídio, Tito Lívio e C. 

Galo. 

Pós-clássico 

17 d.C. a V 

d.C. 

Existem ainda grandes obras literárias, mas sem a 

pureza nem a perfeição clássica. Muitos 

escritores não são originários da Itália. 

Fedro, Sêneca, Lucano, 

Marcial, Juvenal, 

Tácito, Plínio (o Jovem 

e o Velho), Quintiliano 

e Petrônio. 



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de literatura 

198  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

 

É na Idade Média que o latim adquire o status de Língua Universal 

(VIARO, 1999, p. 8): 1) as leis francesas são escritas em latim até o século 

XVI; 2) as autoridades escrevem tudo em latim, como, por exemplo, as 

etimologias de Isidoro de Sevilha; 3) os tratados de Boécio; 4) os livros de 

medicina, como os de Marcelo Empírico e Obribásio; 5) a culinária de 

Apício; 6) a medicina veterinária de Vegeto Renato; 7) e, acima de tudo, os 

religiosos, através da Bíblia. 

Para Bragança Jr. (2008, p. 79), latim medieval pode ser definido 

como 

 

Modalidade lingüística portadora da cultura cristã e 

greco-latina, que se desenvolveu a partir do chamado 

latim vulgar, assimilando, contudo, no ambiente 

cultural da vida eclesiástica, as lições dos mestres da 

Antigüidade Clássica.  

 

No Renascimento, o modelo seguido para a sintaxe e para o estilo 

do desenvolvimento das línguas modernas foi o latim, assim, como também 

o esquema gramatical sobre o qual são descritas. É nesse período da 

Renascença que temos o que podemos chamar aqui de “Vestígios do latim 

tardio” (GONÇALVES, 2009), posto que os modelos do latim clássico 

perpassaram todo um vasto período de séculos, sendo seguido ou imitado na 

época do Renascimento, o que para alguns autores é chamado de latim pós-

clássico (MARINHO, 2009 e VIARO, 1999 – ver tabela anterior). 

Evidentemente não temos aqui o latim clássico na sua igualdade, mas uma 

tentativa de preservação dos modelos latinos, mesmo em momentos de 

criação de dialetos diversos, que, em sua maioria, se afastavam mais e mais 

do latim. Alguns exemplos que podemos mostrar desde a Época Medieval 

até momentos posteriores ao Renascimento são: a tradução latina dos textos 

bíblicos, a Vulgata, de São Jerônimo dos fins do século IV, os documentos 

portugueses da administração e legislação datados do século XI, a 

monografia de Karl Max sobre a filosofia do grego Epicuro que foi toda 

escrita em Latim (GONÇALVES, 2009). 

 



Wallace Dantas 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   199 

Na atualidade, porém, além das missas, temos as descrições da 

Zoologia e da Botânica que são todas em Latim. Na área jurídica, por 

exemplo, temos as seguintes expressões: habeas corpus, alibi, data venia. 

Fora do contexto jurídico, quem nunca 

 

Mandou um curriculum vitae? Quem nunca ouviu 

falar de renda per capita? Ou pensou em fazer uma 

pós-graduação lato sensu? Ou ouviu que alguém é 

doutor honoris causa? Quem nunca fez um P.S. ao 

fim de uma carta? Ora, isso também é latim: post 

scriptum. Essa antiga língua de Roma está nas 

tecnologias mais modernas, está na fecundação in 

vitro, nas invenções mais recentes: está, por 

exemplo, no fax (abreviação de fac simile, que 

significa “faça de maneira semelhante”, não é isso 

que faz o fax?). Mesmo muitas palavras importadas 

do inglês remontam ao latim: na Informática usa-se 

o verbo deletar, do inglês to delete, que vem, por sua 

vez, do verbo deleo em latim, que significa 

“destruir”. De tão entranhado na nossa língua, o 

latim até se confunde com ela: idem é latim, a 

expressão grosso modo também (por isso, é errado 

dizer “a grosso modo”), o supra summum, o et 

caetera, até a expressão vulgo, quando dizemos José 

Carlos vulgo Zeca. E há muito, muito mais: 

expressões como a priori, alter ego, causa mortis, ex 

libris, exempli gratia, Homo sapiens, in continenti, 

in loco, ipsis litteris, lapsus linguae, modus vivendi, 

mutatis mutandis, pari passu, persona non grata, ad 

hoc, sine qua non, scilicet, sic, status quo, carpe 

diem, sui generis, ab imo pectore, tabula rasa, vade 

mecum, vade retro, Aedes aegypti, só para citar as 

mais comuns, dão um sabor todo especial à redação 

de um texto e- por que não? – à fala, sem falar de 

provérbios como alea jacta est, cogito ergo sum, 

mens sana in corpore sano (VIARO, 1999, p. 3). 

 

Percebemos, portanto, que além de uma historicidade singular, o 

latim é essencial para que venhamos compreender o nosso idioma, além, é 

claro, de servir como auxílio adequado para aprimoramento de nossa visão 



Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de literatura 

200  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

de mundo, ampliando nosso modo de pensar, na nossa vivência etc. 

Concordamos com Viaro (1999) quando diz que 

 

Aquele que entende bem a mensagem que o latim passa 

em seus textos se questionará melhor e verá que antes 

de nossos valores, havia outros, muito distintos, mas 

perfeitamente coerentes, que merecem nossa admiração 

e respeito. Longe de ser retrógrado, o estudo do latim 

associado ao estudo da vida social em Roma nos faz 

vislumbrar quanta coisa mudou e quanta coisa ainda 

continua surpreendentemente do mesmo jeito que era, 

muitas vezes, apenas com os nomes trocados (1999, p. 

8-9). 

 

 

Palavras finais 

 

Como falado no início do texto que o leitor tem em mãos, o nosso 

objetivo principal foi trazer à luz uma abordagem concisa, ao mesmo 

tempo pertinente, no que concerne aos estudos da língua latina. Trocando 

em miúdos, certamente informações que para o ponto de vista do leitor são 

importantes podem ter sido aqui omitidas, mas acreditamos que chegamos 

ao objetivo proposto, a partir de uma revisão de literatura.  

Ficou claro que não existe uma forma que dissocie o latim do 

português, posto aquele ser o criador deste. E, deu ainda para perceber que 

o estudo atual do nosso português exige um mínimo de conhecimento 

latino, haja vista, por exemplo, os radicais gregos e latinos que são estudos 

no decorrer de nossa escolaridade, seja em nível de fundamental quanto de 

médio, principalmente. 

Que, cada vez mais, possamos dar ao Latim seu devido valor! 

E, encerramos com o discurso do Professor Eduardo Viaro da USP 

quando diz que 

 

Não é difícil concluir que a importância da língua 

latina hoje não diminuiu em nada ao longo dos 

tempos. Ela continua sendo o cerne de nosso idioma 

e a principal chave para a compreensão dele. Sem a 



Wallace Dantas 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   201 

base latina chegaremos à conclusão de que o 

português é uma língua com muito pouca 

produtividade do ponto de vista das raízes, o que não 

é verdade (VIARO, 1999, p. 10). 

 

 

Referências 

ATHAYDE, Milton. Historicidade. Laboreal, v. 10, n. 1, p. 98-100, 2014. DOI: 

https://doi.org/10.15667/laborealx0114ma.  

AUERBACH, Erich. Introdução aos Estudos Literários. 2. ed. São Paulo: Cultrix, 

1972. 

BASSETTO, Bruno Fregni. Elementos de filologia românica. São Paulo: EDUSP, 

2001. 

BRAGANÇA JÚNIOR, Álvaro Alfredo. Marcas do latim medieval na 

Peregrinatio Aetheriae – Alguns comentários. Principia, Rio de Janeiro, v. 17, n. 

1, p. 77-86, 2008. 

CACHO, Joaquín Fernandéz. Didáctica del latín. Zaragoza: Instituto de Ciencias 

de la Educación, 2001. 

CARDEIRA, Esperança. O essencial sobre a História do Português. Lisboa: 

Caminho, 2006.  

CORDEIRO, Iana Lima; LEITE, Leni Ribeiro. O latim como ferramente de 

expansão do vocabulário do português. Codex, Rio de Janeiro, v. 5, n. 2, p. 29-48, 

2017. DOI: http://dx.doi.org/10.25187/codex.v5i2.12077. 

COSTA, Aída. A poesia lírica em Roma. Revista de História, São Paulo, v. 13, n. 

27, p. 49-71, 1956. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.v13i27p49-71.  

FARIA, Ernesto. Fonética Histórica do Latim. 2. ed. Rio de Janeiro: Acadêmica, 

1970.  

FIORIN, José Luiz. Letras clássicas no 2º grau: competência textual e intertextual. 

In: II CONGRESSO NACIONAL DE ESTUDOS CLÁSSICOS. MITO, 

RELIGIÃO E SOCIEDADE. Anais... São Paulo: SBEC, 1991. p. 514-519. 

FORTES, Fábio. Latim e linguística: concepções de linguagem e ensino. In: 

FORTES, Fábio; PRATA, Patrícia (Orgs.). O latim hoje: reflexões sobre cultura 

clássica e ensino. Campinas: Mercado de Letras, 2015. p. 119-130. 

FORTES, Fábio; PRATA, Patrícia. A sobrevivência do latim. In: FORTES, Fábio; 

PRATA, Patrícia (Orgs.). O latim hoje: reflexões sobre cultura clássica e ensino. 

https://doi.org/10.15667/laborealx0114ma
http://dx.doi.org/10.25187/codex.v5i2.12077
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.v13i27p49-71


Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de literatura 

202  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 187-202, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Campinas: Mercado de Letras, 2015. p. 23-39. 

GONÇALVES, Rodrigo Tadeu. Língua Latina. Curitiba: IESDE, 2009. 

ILARI, Rodolfo; BASSO, Renato. O Português da gente: a língua que falamos, a 

língua que estudamos. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2009. 

LEITE, Leni Ribeiro; CASTRO, Marihá Barbosa. O ensino de língua latina na 

Universidade brasileira e sua contribuição para a formação do graduando em 

Letras. Organon, Porto Alegra, v. 29, n. 56, p. 223-244, 2014. DOI: 

https://doi.org/10.22456/2238-8915.43622. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/%20organon/article/view/43622. Acesso em: 15 

mai. 2020. 

MARINHO, Marco Antônio Ferreira. Do latim ao português: percurso histórico 

dos sufixos –dor e –nte. 2009. 212 f. 212 p. Tese (Doutorado em Letras 

Vernáculas) – Programa de Pós-Graduação em Letras Vernáculas da Universidade 

Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2009. 

MELLO, Gladstone C. de. Iniciação à Filologia Portuguesa. 3. ed. Rio de 

Janeiro: Acadêmica, 1951. 

MINKOVA, Milena; TUNBERG, Terence. Latin for the new millenium. 

Mundelein: BolchazyCarducci, 2008. 

VIARO, Mário Eduardo. A importância do latim na atualidade. Revista de 

ciências humanas e sociais, São Paulo, v. 1, n. 1, p. 7-12, 1999. 

 

 

Data de registro: 24/12/2019 

Data de aceite: 05/05/2020 

https://doi.org/10.22456/2238-8915.43622
https://seer.ufrgs.br/index.php/%20organon/article/view/43622


Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  203 

  Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de 

um Ser suprassensível 
 

Gabriel Reis Pires Ribeiro* 

 

Resumo: O presente artigo faz uma análise acerca da possibilidade da existência 

de um Ser suprassensível, pautado nos pensamentos de Aristóteles e Kant, o que 

nos proporcionará, ao final, um paralelo entre o que foi exposto por ambos. Com 

relação ao primeiro, tem-se que Aristóteles terá como argumento o Movente 

Imóvel, ao passo que Kant se pauta em produzir conhecimento dotado de 

cientificidade, e, portanto, a partir do mundo fenomenal, de modo que ele terá 

certa objeção ao argumento aristotélico.  

  

Palavras-chave: Aristóteles; Kant; Movente Imóvel; Mundo Fenomenal; Ser 

Supra Sensível. 

 

 

Aristotle and Kant: Essay on the Presence of a Supra Sensitive Being 

 

Abstract: This article analyzes the possibility of the existence of a supra sensible 

Being, based on the thoughts of Aristotle and Kant, which will provide us, in the 

end, with a parallel between what was exposed by both. In relation to the first, 

Aristotle has as argument the Immovable Moving, whereas Kant is based on 

producing knowledge endowed with scientificity, and, therefore, from the 

phenomenal world. Based on that he will have some objection to the Aristotelian 

argument. 

 

Keywords: Aristotle; Kant; Immovable Moving; Phenomenal World; Supra 

Sensible Being. 

 

 

 

* Mestrando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: 

gabrielrpr@yahoo.com.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1600901882483206. ORCID: 

https://orcid.org/0009-0004-0218-2722.  

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-51591 

  

  

mailto:gabrielrpr@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/1600901882483206
https://orcid.org/0009-0004-0218-2722
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-51591
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-51591


Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

204  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Introdução 

 

O presente artigo se propõe a analisar algo que é objeto de muitas 

indagações para a mente humana, a saber, a existência de um Ser divino. É 

uma dúvida mais do que comum e muito bem distribuída a todos nós, 

humanos, nos depararmos com o questionamento sobre “de onde 

viemos?”, de modo que nossa razão se empreende a demonstrar respostas 

para uma questão tão intrigante quanto esta.  

Posto isso, com o objetivo de produzirmos uma boa investigação 

filosófica, fizemos uso do argumento aristotélico, cujo objetivo é 

demonstrar a existência de um ser divino a partir de argumentos racionais 

que se encaixassem dentro do que fora proposto pelo filósofo.  

De outro lado, com espeque na filosofia kantiana, procuramos 

demonstrar que a razão humana tende a nos levar a respostas cujos 

caminhos estão além de sua capacidade. Assim, a partir da teoria do 

conhecimento proposta por Kant foi elaborada uma análise sobre a 

possibilidade de se conhecer ou não um ente divino, tendo por base sua 

obra Crítica da Razão Pura, bem como foi realizado um paralelo com o 

argumento aristotélico.  

 

 

Do Movente Imóvel e seu cunho teológico 

 

Aristóteles em sua obra procura não só demonstrar a existência de 

um ser supra sensível enquanto componente teológico, mas também busca 

expor um componente cosmológico, bem como um componente 

ontológico. Contudo, é inegável o peso do componente teológico no ser 

supra sensível pensado por Aristóteles, conforme será demonstrado na 

argumentação do presente artigo.  

O que o filósofo se propõe a fazer, a nosso ver, é ir além do mero 

componente teológico, visto que ele não busca explicar simplesmente a 

existência de um ser supra sensível apenas com a justificativa teológica, 

mas, antes disso, ele procura fundamentar e conferir ordenamento à 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  205 

concepção de mundo de sua época, na qual o mundo existente não foi 

gerado, mas, ao contrário, goza de eternidade. Logo, Aristóteles une, de 

certo modo, teologia e cosmologia através da explicação dada a partir da 

existência do ser supra sensível. Neste sentido, Otfried Höffe argumenta: 

“Em sua teologia, Aristóteles não reflete sobre um além, ao qual a nossa 

existência de aquém deve o seu sentido, mas sobre a explicabilidade deste 

mundo” (HÖFFE, 2008, p. 129). 

Assim sendo, percebe-se a existência de um componente teológico 

no ser supra sensível de Aristóteles em conjunto com a cosmologia e a 

ontologia, de modo a conferir justificativa e ordenamento à concepção de 

mundo do filósofo, de modo que o componente teológico não se encontra 

isolado na fundamentação de mundo do Estagirita. Neste interim, Höffe 

discorre mais uma vez acerca do Livro Lambda da Metafísica:  

 

No Livro, na verdade não se trata de teologia, mas de 

ontologia, de filosofia da natureza e de cosmologia. A 

teologia, embora constitua uma parte imprescindível, 

mantém um significado subsidiário para a ontologia e 

a cosmologia (HÖFFE, 2008, p. 140). 

 

No capítulo 1 do Livro Ʌ (décimo-segundo) da Metafísica, 

Aristóteles expõe os três tipos de substâncias que existem no mundo, a 

saber: 

 

Uma é a substância sensível, que se distingue em (a) 

eterna e (b) corruptível (e esta é a substância que 

todos admitem: por exemplo as plantas e os animais; 

desta é necessário compreender quais são os 

elementos constitutivos, quer eles se reduzam a um 

só, quer sejam muitos). (c) A outra substância é 

imóvel (ARISTÓTELES, 2005, v.II, 1069ª, p. 543).1 

 

 

1 Neste trabalho foi utilizada a edição brasileira da editora Loyola da obra Metafísica de 

Aristóteles, cuja tradução do texto em grego foi realizada por Giovanni Reale, e cuja 

tradução para o português é da autoria de Marcelo Perine. Além disso, acrescentamos ao 

aparato de citação a paginação da edição Bekker. 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

206  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

A substância sensível se divide em: a) eterna, e b) corruptível. A 

primeira é sensível na medida em que diz respeito aos astros, isto é, aos 

planetas, às coisas supra lunares, as quais, apesar de serem compostas de 

matéria, são também eternas na medida em que são incorruptíveis, isto é, 

não alteram seus predicados, posto serem compostas por éter, elemento 

este que difere dos quatro outros elementos justamente pelo seu caráter 

simples e não corruptível, conforme será explicitado mais adiante. Já a 

substância sensível corruptível diz respeito às coisas sub lunares, isto é, a 

tudo aquilo que se encontra na Terra, plantas e animais, as quais por não 

serem incorruptíveis estão sujeitas à mudança de seus predicados, ou seja, 

estão à guisa do devir. Por fim, tem-se a substância imóvel. Esta substância 

é imóvel por necessidade, pois só assim pode ser causa de movimento, 

visto que só o imóvel causa o móvel. Ela também é eterna, pois só o que é 

eterno pode causar algo eterno, o que demonstra uma simetria entre causa 

e causado, tendo por base uma relação de causalidade. E, por fim, esta 

substância será aquilo cuja denominação pelo filósofo é Primeiro Motor 

Imóvel, também conhecido como ser supra sensível, sendo por tais 

caracteres objeto da Metafísica por excelência.  

No capítulo 6 do Livro Lamba (décimo-segundo) da Metafísica, 

Aristóteles inicia seu discurso expondo a necessidade da eternidade e 

incorruptibilidade de uma substância supra sensível para que esta seja 

princípio e explicação para a eternidade do movimento e do tempo. Dessa 

forma, sendo essa substância eterna, Aristóteles consegue conferir sentido 

e organização para sua concepção de mundo, pois, conforme exposto 

acima, esta é composta não apenas de uma teologia, mas reúne igualmente 

um componente ontológico e outro cosmológico, fundindo-os em um 

único argumento. Assim sendo, é relevante expormos a explanação do 

Estagirita, cujo argumento é o seguinte:  

 

Dissemos acima que as substâncias são três, duas 

físicas e uma imóvel. Pois bem, devemos falar agora 

desta e devemos demonstrar que necessariamente 

existe uma substância eterna e imóvel. As substâncias, 

de fato, têm prioridade relativamente a todos os outros 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  207 

modos de ser, e se todas fossem corruptíveis, então 

tudo o que existe seria corruptível. Mas é impossível 

que o movimento se gere e se corrompa, porque ele 

sempre foi, e também não é possível que se gere e se 

corrompa o tempo, porque não poderia haver o antes e 

o depois se não existisse o tempo (ARISTÓTELES, 

2005, v.II, 1071b, p. 557-559). 

 

Assim sendo, tendo em vista a eternidade e incorruptibilidade do 

tempo e do movimento, o princípio que os causa, isto é, a substância que 

os causa, também deve possuir essas características, de modo que pode-se 

falar em uma simetria entre causa e efeito, pois só algo que é eterno pode 

causar algo eterno, não se falando, portanto, que algo efêmero possa causar 

algo eterno. Existe, outrossim, uma espécie de hierarquia entre aquele que 

causa e aquilo que é causado. Nesse ponto, cabe ressaltar a argumentação 

utilizada para justificar a eternidade do tempo, a qual foi exposta na última 

citação do texto aristotélico, em que o Estagirita atesta a eternidade do 

tempo dizendo que “antes” e “depois” do tempo só existe “o tempo”, de 

modo que ele é impassível de criação e de corruptibilidade, só podendo, 

portanto, ser eterno. Assim, o tempo sempre “foi”, ou seja, sempre existiu, 

sem sofrer nenhuma geração ou corrupção. Neste sentido, Giovanni Reale 

argumenta:  

 

O tempo não foi gerado nem se corromperá; na 

realidade, antes da geração do tempo, deveria ter 

existido um “antes e posteriormente à destruição do 

tempo deveria ter havido um “depois”. Ora “antes” e 

“depois” são apenas tempo. Por outras palavras, pelas 

razões já analisadas, sempre há tempo antes ou depois 

de qualquer começo ou fim suposto do tempo; 

portanto, o tempo é eterno (REALE, 2001, p. 52-53). 

 

Já no tocante à eternidade do movimento, o filósofo atesta a 

impossibilidade de geração e corrupção do movimento, tendo em vista que 

ele sempre foi, isto é, sempre existiu. Neste ponto, em sua obra de 

comentários à Metafísica de Aristóteles, Giovanni Reale discorre acerca da 

eternidade do movimento do seguinte modo: 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

208  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Do movimento não pode haver geração: de fato, não é 

possível encontrar um começo absolutamente 

primeiro do movimento; é possível demonstrar a 

existência de um movimento anterior relativamente a 

qualquer movimento que se suponha como primeiro. 

Analogamente, não é possível pensar uma destruição 

do movimento. Relativamente a qualquer movimento 

suposto último, é possível demonstrar um movimento 

(REALE, 2005, v.III, p. 606-607). 

 

Ora, conforme exposto, o comentador não só explicita a eternidade 

do movimento alegada pelo Estagirita, como também demonstra o perigo 

que temos de incorrer em uma espécie de “metafísica natural”, isto é, de 

retrocedermos ad infinitum em busca do princípio primeiro de todo o 

movimento, ou seja, uma zetética ao infinito em busca da causa do 

movimento. Assim sendo, para que não haja tal processo de retrocesso 

natural em busca da causa primeira do movimento, perigo este no qual 

todos certamente incorremos, Aristóteles nos conduz a um princípio que 

não é movido com vistas a explicar a causa do movimento. Pois ao 

chegarmos a tal princípio, não seria mais necessário retrocedermos na 

investigação do movimento deste, visto que ele não é movido, mas, ao 

contrário, é causa de movimento para tudo o mais. Em seu Ensaio 

Introdutório acerca da Metafísica de Aristóteles, Giovanni Reale faz o 

seguinte comentário: 

 

Em suma, para explicar todo movimento é preciso 

submetê-lo a um princípio por si não ulteriormente 

movido, pelo menos relativamente àquilo que ele 

move. De fato, seria impensável ir de movente em 

movente ao infinito, porque um processo ao infinito é 

sempre impensável nestes casos. Ora, se é assim, não 

só devem existir princípios ou moventes 

relativamente móveis, dos quais dependem os 

movimentos individuais, mas – e a fortiori – deve 

existir um Princípio absolutamente primeiro e 

absolutamente imóvel, do qual depende o movimento 

de todo o universo (REALE, 2005, v.I, p. 113). 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  209 

Assim, conforme exposto pela análise de Reale, o princípio de 

movimento de todas as coisas tem de ser, necessariamente, imóvel, para 

que não incorramos em uma busca inveterada ao infinito à procura do 

princípio do movimento, caso este princípio não fosse imóvel. Além desse 

caractere é também imputado ao Primeiro Motor Imóvel a qualidade de ser 

em ato, e não em potência. De fato, se ele fosse em potência, poderia não 

vir a ser em ato, e, assim sendo, poderia não ter movimento, fato este que 

não é congruente com a eternidade do movimento, pois se ele sempre é, 

isto é, sempre existiu, ele não pode, portanto, incorrer no risco de não vir a 

ser. Neste sentido, Aristóteles argumenta no texto da Metafísica: 

 

Também não basta que ela seja em ato, se sua 

substância implica potência: de fato, nesse caso, 

poderia não haver o movimento eterno, porque é 

possível que o que é em potência não passe ao ato. 

Portanto, é necessário que haja um Princípio, cuja 

substância seja o próprio ato (ARISTÓTELES, 2005, 

v. II, 1071b, p. 559).  

 

Isto posto, pode-se elencar como características do Movente 

Imóvel três fatores fundamentais, quais sejam: I) eternidade; II) ser imóvel 

e III) ser ato puro2. Por conseguinte, a análise de Reale é oportuna na 

medida em que consegue sintetizar esses pontos que já foram expostos no 

presente texto, convergindo para a seguinte conclusão: 

 

Dado que existe um movimento eterno, é necessário 

haver um Princípio eterno que o produza, e é 

necessário que esse Princípio seja a) eterno, se eterno 

é o que ele causa, b) imóvel, se a causa absolutamente 

primeira do móvel é o imóvel e c) ato puro, se é 

 

2 A partir da análise acerca da eternidade do tempo e do movimento, Aristóteles aponta para 

um Movente Imóvel com características de eternidade, imobilidade e ser ato puro, visto que 

este Movente é a causa do tempo e do movimento. Aristóteles argumenta que a existência 

desse Primeiro Motor ocorre de maneira necessária, sendo ele causa última (primeira) de 

toda a cadeia causal, isto é, o último objeto da “metaphysica naturalis”, fazendo emprego 

da expressão também posteriormente utilizada por Kant. 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

210  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

sempre em ato o movimento que ele causa (REALE, 

2005, v. I, p. 114).  

 

Outro ponto relevante do debate é o que diz respeito à causalidade 

do Primeiro Movente, isto é, o modo pelo qual ele promove o movimento 

das coisas sem se mover. Ora, como funcionaria esta causalidade eficiente 

deste Motor Imóvel, visto que ele não se move? Assim sendo, a hipótese 

de uma causa eficiente, tal qual a que compõe a teoria das quatro causas, 

tem de estar descartada, já que este Movente não pode se mover. 

Aristóteles, sabedor do risco de lançar mão da causa eficiente, fato este 

que destruiria sua argumentação até então exposta, recorre a outro 

expediente.  

Em conformidade com a análise realizada, o movimento é eterno, 

e, logo, sua causa também tem de ser eterna. Especificamente, o 

movimento que sempre se move continuamente é o movimento circular, e 

este, por sua vez, se move a partir da causalidade do Primeiro Motor, a 

qual não pode ser eficiente, visto que ele mesmo não se move para mover 

as outras coisas, tal qual a mão do pintor para pintar um quadro. Desse 

modo, o Estagirita expõe de que maneira se move esse Primeiro Motor:  

 

E dado que o que é movimento e move é um termo 

intermediário, deve haver, consequentemente, algo 

que mova sem ser movido e que seja substância eterna 

e ato. E desse modo movem o objeto do desejo e o da 

inteligência: movem sem ser movidos 

(ARISTÓTELES, 2005, v. II, 1072b, p. 563). 

 

De fato, com o excerto deste texto aristotélico fica evidente que a 

causalidade do Motor Imóvel não é de tipo eficiente, e que seu movimento 

pode ser compreendido, por analogia, a partir do objeto do desejo e da 

inteligência. Acerca disso, Reale afirma: “O objeto do desejo é o belo e 

bom; ora, o belo e bom atraem a vontade do homem sem que de algum 

modo eles mesmos se movam; assim também o inteligível move a 

inteligência sem que ele mesmo se mova” (REALE, 2005, v. I, p. 114). 

Aqui é interessante citar a conclusão de Aristóteles acerca do movimento 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  211 

causado pelo Movente Imóvel: “Portanto, o primeiro movente move como 

o que é amado, enquanto todas as outras coisas movem sendo movidas” 

(ARISTÓTELES, 2005, v. II, 1072a, p. 563). Assim, enquanto Ser para o 

qual se dirige finalmente todo o movimento do desejo, o Movente Imóvel 

atrai a vontade de todas as outras coisas, ou seja, há um direcionamento de 

vontades para o Primeiro Motor, uma focalização, de modo que nos é 

permitido concluir que ele opera mediante uma causalidade final, visto que 

o desejo de todos é alcançar o Primeiro Movente. Dessa maneira é a 

explanação de Reale: “A causalidade do Movente imóvel é, portanto, 

propriamente e primariamente, uma causalidade de tipo final” (REALE, 

2005, v. I, p. 114-115). 

No que tange à inteligência dessa substância primeira, isto é, do 

Movente Imóvel, Aristóteles expõe qual seria o objeto dessa inteligência, 

conforme se vislumbra na seguinte passagem da Metafísica:  

 

Ora, o pensamento que é pensamento por si, tem 

como objeto o que por si é mais excelente, e o 

pensamento que é assim maximamente tem como 

objeto o que é excelente em máximo grau. A 

inteligência pensa a si mesma, captando-se como 

inteligível: de fato, ela é inteligível ao intuir e ao 

pensar a si mesma, de modo a coincidirem 

inteligência e inteligível. A inteligência é, com efeito, 

o que é capaz de captar o inteligível e a substância e é 

em ato quando os possui (ARISTÓTELES, 2005, v. 

II, 1072b, p. 565). 

 

Desse modo, o Estagirita expõe que a atividade intelectiva do 

Movente Imóvel é pensar a si mesmo, ou seja, é a própria contemplação de 

si, posto que isso é o que está em máximo grau para ser pensado por aquilo 

que há de mais excelente, que é o Primeiro Motor. Assim, por um lado, 

pode-se dizer que o Motor Imóvel não pensa aquilo que é imperfeito, pois 

tal fato implicaria na imperfeição dele próprio, por contemplar algo que 

seja imperfeito como se fosse o grau máximo de pensamento. Por outro 

lado, pode-se afirmar que em grau máximo de pensamento não há como 

ele pensar em outra coisa que contenha um grau de perfeição maior do que 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

212  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

o contido em si próprio, pois se fosse possível contemplar algo mais 

perfeito que a si próprio, isso implicaria a existência de algo mais perfeito 

do que o próprio Movente Imóvel. Logo, o que existe em máximo grau 

para ser pensado só pode ser o próprio Primeiro Motor, isto é, ele só pode 

pensar a si próprio.  

De modo a corroborar o que foi exposto, é interessante citar a 

seguinte passagem do texto aristotélico: “Se, portanto, a Inteligência divina 

é o que há de mais excelente, ela pensa a si mesma e seu pensamento é 

pensamento de pensamento” (ARISTÓTELES, 2005, v. II, 1074b, p. 577). 

Também no tocante à atividade de pensar da Inteligência divina, é 

importante ressaltar o seguinte comentário de Giovanni Reale: “Deus 

pensa o que há de mais excelente. Mas o que há de mais excelente é o 

próprio Deus. Portanto, Deus pensa a si mesmo: é atividade contemplativa 

de si mesmo” (REALE, 2005, v. I, p. 116). 

Após tais predicações acerca do Primeiro Motor se faz 

imprescindível tratarmos derradeiramente e sucintamente o teor teológico 

da concepção aristotélica sobre tal objeto. Pois bem, conforme resta 

demonstrado a partir dos excertos do texto aristotélico citados neste 

trabalho, verifica-se a remissão a uma deidade, cujas características 

marcantes são: ser imaterial, eterno, imóvel e ato puro, em congruência 

com o que foi explanado acima. Neste sentido, Augustin Mansion se 

pronuncia em seu texto Filosofia primeira, filosofia segunda e metafísica 

em Aristóteles:  

 

A denominação de filosofia teológica, chamada, 

antes, de filosofia primeira, é imediatamente 

justificada pelo autor: a divindade só se encontra entre 

as realidades imateriais, imutáveis e eternas 

mencionadas precedentemente e, de outro lado, a 

ciência reconhecida como a mais elevada (...) entre as 

ciências teóricas deve conhecer necessariamente a 

realidade a mais elevada, caracterizada pelo mesmo 

superlativo que a ciência correspondente (MANSION, 

2005, p. 126). 

 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  213 

E ainda discorrendo acerca da filosofia primeira, a qual se 

identifica com a Metafísica em Aristóteles, Mansion a relaciona com a 

teologia, devido à característica de divindade conferida ao Motor Imóvel, 

de modo que a sua observação possui o seguinte teor: 

 

Novamente, como quando se tratava do estudo da 

forma, a teologia, ciência de Deus, identifica-se à 

filosofia primeira porque ela tem um objeto imaterial, 

superior às substâncias físicas; é, pois, antes de tudo, 

um objeto dessa ordem que caracteriza formalmente a 

filosofia primeira (MANSION, 2005, p. 126-127). 

 

Assim sendo, resta demonstrado o caráter teológico do Primeiro 

Motor Imóvel em Aristóteles, mesmo que haja, ainda, um cunho 

cosmológico e ontológico, conforme expõe Höffe, visto que o Estagirita 

faz uso do Movente Imóvel para conferir justificação e ordenamento à sua 

concepção de mundo, conforme já foi exposto. O que não se pode negar, 

contudo, é a inexistência de fundo teológico em toda a argumentação 

utilizada pelo filósofo, pois tal fato estaria em contradição com os excertos 

do texto aristotélico aqui examinados, cabendo ressaltar, por fim, que esta 

parte do texto de Aristóteles serve para fundamentar boa parte da 

Escolástica e, notadamente, a filosofia de São Tomás de Aquino3.  

 

 

Da produção do conhecimento teórico em Kant 

 

Para empreendermos à uma crítica kantiana acerca da concepção 

aristotélica do Primeiro Motor Imóvel, é imprescindível demonstrarmos, 

ainda que rapidamente, o modo pelo o qual o filósofo de Königsberg 

entende ser possível erigir conhecimento teórico dotado de cientificidade.  

 

3 Não obstante a grande influência da filosofia aristotélica na filosofia de São Tomás de 

Aquino, tema este que seria objeto de inúmeros estudos de Filosofia Medieval, optamos por 

não nos imiscuirmos nesse tópico, pois desta feita estaríamos nos distanciando do âmago 

deste trabalho e incorreríamos em uma severa tergiversação. 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

214  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Kant se propõe a realizar uma crítica acerca do uso da razão 

humana, de modo a saber, efetivamente, aquilo que me é permitido 

conhecer de maneira segura, com status de cientificidade, isto é, um 

conhecimento claro, passível de verificação por parte do homem. 

Em virtude disso, o filósofo assinala a região perigosa em que a 

razão humana nos situa, quando nos conduz à investigação de objetos 

acerca dos quais não podemos alcançar conhecimento algum, isto é, cuja 

verificação acerca de sua existência não é possível, de modo que tais 

objetos, conforme o entendimento de Kant, ultrapassam a possibilidade de 

conhecer compatível com razão humana. Neste sentido, é interessante citar 

a seguinte passagem do texto kantiano:  

 

A razão humana tem o peculiar destino, em um dos 

gêneros de seus conhecimentos, de ser atormentada 

por perguntas que não pode recusar, posto que lhe são 

dadas pela natureza própria da razão, mas que 

também não pode responder, posto ultrapassarem 

todas as faculdades da razão humana (KANT, 2012, 

A VII, p. 17).4 

 

Neste trecho da obra kantiana é possível vislumbrar o recorte 

epistemológico proposto pelo filósofo, isto é, segundo ele, há perguntas 

que não são passíveis de respostas a partir da natureza própria da razão, 

embora esta última tenha uma propensão natural para propô-las. Por isso, é 

preciso impedir a razão de extravasar seus próprios limites. Neste ponto 

tem-se um criticismo acerca do próprio uso da razão, notadamente acerca 

da razão especulativa, isto é, da metafísica. Em relação a isso é 

interessante ressaltar que o filósofo nos adverte acerca do limite de cada 

ciência, conforme se verifica no seguinte excerto: “Deixar que os limites 

de uma ciência se confundam com os de outra não constitui um aumento, 

mas sim uma deformação da mesma” (KANT, 2012, B VIII, p. 25). Assim, 

 

4 Neste trabalho foi utilizada a edição brasileira da editora Vozes da Crítica da Razão Pura, 

cuja tradução para o português é de autoria de Fernando Costa Mattos. Além disso, 

acompanhará as citações a paginação da edição da Academia Prussiana, referindo-se A à 

primeira edição e B à segunda. 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  215 

tendo em vista o limite que regula a capacidade de conhecer da razão, faz-

se necessário tomar ciência acerca do processo pelo qual nós, homens, 

conhecemos, de modo que só a partir desse passo será possível vislumbrar 

qual o limite da razão humana.  

Posto isso, podemos nos dirigir ao texto kantiano, no qual, em 

B33, na Crítica da Razão Pura, Kant aponta para o fato de que em nosso 

processo de conhecimento os objetos nos são dados, isto é, os objetos 

afetam o nosso estado anímico, e só a partir disso é possível conhecê-los, 

ou seja, é necessária a modificação no estado anímico do indivíduo para tal 

desiderato, fato este que o filósofo denominará de representação. Neste 

sentido, é oportuno citar Caygill, para o qual “Kant define representações 

como ‘determinações internas do nosso espírito, nesta ou naquela relação 

de tempo’” (CAYGILL, 2000, p. 280).  

A partir da representação ou modificação do estado anímico do 

sujeito, é possível dar o próximo passo para entender a construção da 

teoria do conhecimento kantiana. Assim sendo, é interessante ressaltar o 

seguinte trecho da Crítica da Razão Pura:  

 

A capacidade (receptividade) de receber 

representações através do modo como somos afetados 

por objetos denomina-se sensibilidade. Os objetos nos 

são dados, assim, por meio da sensibilidade, e apenas 

ela nos fornece intuições; eles são pensados, porém, 

por meio do entendimento, e deste surgem os 

conceitos (KANT, 2012, B34, p. 71).  

 

A sensação, dentro da obra kantiana e conforme o conceituado por 

Caygill, “Resulta de a faculdade de representação ser afetada pela presença 

de um objeto” (CAYGILL, 2000, p. 283), podendo ser objetiva ou 

subjetiva. No aspecto objetivo diz respeito às qualidades objetivas da 

representação, as quais podem ser, inclusive, projetadas no próprio objeto, 

possibilitando, a partir daí, a intuição, cuja abordagem será realizada 

posteriormente. Em seu aspecto subjetivo, a sensação trata daquilo que só 

é referível ao próprio sujeito afetado pelo objeto, isto é, as sensações não 

são projetáveis no objeto. Um exemplo desse tipo de sensação é o ódio e o 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

216  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

medo. Posto que eu tenha medo de cavalo, isso não implica em dizer que 

todos tenham medo de cavalo, pois tal sensação não é de ordem objetiva, 

própria do objeto causador da sensação, mas, ao contrário, é subjetiva, e 

diz respeito somente ao sujeito que sente.  

A intuição, conforme exposto acima, decorre da projeção dos 

dados objetivos do objeto sobre ele próprio, isto é, consiste na ação do 

sujeito em projetar uma sensação objetiva sobre o objeto que a origina. 

Assim, por exemplo, ao olharmos uma porta, a intuição se daria no 

momento em que projetássemos a sensação objetiva da porta nela própria, 

tomando notas acerca de sua espessura, detalhes, estilo de maçaneta, etc. 

Disso, pode-se dizer que a intuição é algo privativo do objeto dado, 

apresentando todos os detalhes pelos quais o objeto nos é mostrado. Ela 

depende da experiência, isto é, só há intuição empírica a partir do 

momento em que o objeto é dado ao sujeito, ou seja, não há possibilidade 

de se ter intuição empírica desprovida de experiência. Cabe ressaltar, 

ainda, que a intuição é imediata e singular, pois ela se refere diretamente 

ao objeto, daí ser imediata e singular porque se refere a cada ponto do 

objeto dado.  

O conceito, por seu turno, pode ser tido como uma “Representação 

universal” (KANT, 1998, AK91, p. 181)5. Ele se aplica a outros objetos, 

isto é, a partir de um determinado conceito tem-se um número “x” de 

objetos que se enquadram nessa definição. Assim, pode-se inferir que 

quanto maior o número de notas de um conceito, menor será o número de 

objetos por ele subsumidos, inversamente, quanto menor for o número de 

notas de um conceito, maior será a quantidade de objetos por ele 

subsumidos. Cabe ressaltar, também, que o conceito pode ser empírico ou 

puro. Empírico é aquele conceito retirado na experiência, e puro, conforme 

expõe Kant, “É o conceito que não pode ser tirado da experiência e, 

mesmo segundo o conteúdo, surge do intelecto” (KANT, 1998, p. 183, 

 

5 Neste trabalho foi utilizada a edição brasileira da EDUFU do Manual dos cursos de lógica 

geral de Kant, cuja tradução foi realizada por Fausto Castilho. Além disso, acompanhará as 

citações a paginação da Academia Prussiana, ficando aqui expresso que se trata do volume 

IX das obras completas do autor. 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  217 

AK92). Puro é o conceito que antecede a experiência, ao passo que o 

conceito empírico necessita da experiência, pois é dela dependente. Sobre 

isso, é interessante observar a seguinte passagem do Manual dos cursos de 

lógica geral: 

 

O conceito empírico provém dos sentidos por 

comparação dos objetos da experiência e só recebe 

pelo intelecto apenas a forma da universalidade. A 

realidade desses conceitos repousa sobre a experiência 

efetiva da qual provém o seu conteúdo. Se há, 

todavia, conceitos puros do intelecto que se originam 

tais exclusivamente do intelecto, independentemente 

de toda experiência, cabe à metafísica investigá-lo 

(KANT, 1998, p. 183, AK92). 

 

No que tange ao processo de formação de conceitos a partir de 

representações, conforme o caso ora estudado, Kant aponta três operações 

básicas, quais sejam: comparação, reflexão e abstração, as quais são, 

segundo Kant, “As condições essenciais e universais da produção de todo 

conceito como tal” (KANT, 1998, AK94, p. 187). Na operação de 

comparação as representações serão observadas em conjunto, isto é, serão 

analisadas, sendo esta uma ação positiva; só a partir desse “passo” será 

possível prosseguir com a operação de reflexão, na qual será “pinçado” o 

que há de comum nessas representações observadas, surgindo, neste ponto, 

as “notas” do conceito, isto é, as características que formam o conceito de 

determinado objeto; por fim, após a operação de reflexão, tem-se a 

operação de abstração, a qual, por sua vez, irá abstrair as diferenças 

existentes entre as representações observadas, ou seja, nessa operação 

ocorrerá a eliminação das diferenças entre as representações observadas, 

sendo este o último “passo” de formação de um conceito empírico. 

 Uma vez exposto o processo de formação de um conceito, o qual 

depende, inicialmente, de uma representação advinda de uma sensação, a 

qual será intuída para posteriormente formar um conceito, cabe agora 

explicitar de onde provém o caráter objetivo dessas representações, 

conforme examinado por Kant.  



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

218  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Pois bem, o filósofo supra mencionado afirma em B34 que “O 

objeto indeterminado de uma intuição empírica se denomina fenômeno” 

(KANT, 2012, B34, p. 71), ou seja, com isto Kant quer expor que tudo 

aquilo cuja relação empírica seja possível se denomina fenômeno, sendo 

este o objeto da intuição. O fenômeno se compõe de matéria e forma. 

Neste sentido, diz Kant, “Àquilo que no fenômeno corresponde à sensação 

eu denomino a matéria do mesmo, mas àquilo que faz com que o diverso 

do fenômeno possa ser ordenado em certas relações eu denomino a forma 

dos fenômenos” (KANT, 2012, B34, p. 71). O filósofo ainda expõe que a 

matéria de todos os fenômenos só é encontrada a posteriori, isto é, apenas 

empiricamente, ao passo que a forma dos fenômenos, as quais conferem 

ordem aos mesmos, são tidas a priori, ou seja, já se encontram na mente 

do indivíduo, prescindindo de toda experiência, sendo a forma do 

fenômeno composta pelo tempo e espaço, conforme se verifica pelo 

seguinte excerto: “nessa investigação se verificará que há duas formas 

puras da intuição sensível como princípios do conhecimento a priori, quais 

sejam, o espaço e o tempo, com cuja consideração nos ocuparemos agora” 

(KANT, 2012, B36, p. 73). Por fim, fechando a análise acerca do conceito 

de fenômeno, é interessante ressaltar que a formação de um fenômeno 

ocorre, portanto, quando a intuição a priori é preenchida pela intuição a 

posteriori, isto é, quando o tempo e espaço são preenchidos pela matéria, 

donde se pode produzir um conhecimento teórico.  

Assim sendo, posto o conceito de fenômeno para Kant, cumpre 

agora destacarmos a diferença deste conceito com o de coisa em si e com o 

de númeno. No que se refere à coisa em si, tal vocábulo se refere quando 

se faz referências às coisas tomadas em si mesmas, sem qualquer relação 

com a experiência, isto é, se encontra dentro do campo teórico. Assim, 

Kant propõe uma crítica à tentativa de encontrar uma intuição não 

sensível, uma intuição puramente intelectual, posto que dentro da teoria do 

conhecimento kantiana só há intuições sensíveis, isto é, dependentes da 

sensibilidade, e, portanto, da experiência. Neste sentido, a título de 

elucidação, pode-se vislumbrar um rompimento com a tradição filosófica, 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  219 

qual seja, com a tradição platônica e sua tentativa de alcançar as “coisas 

em si”. Acerca disso, vejamos a seguinte crítica de Kant a Platão:  

 

assim abandonou Platão o mundo dos sentidos, 

porque este estabelece limites tão estreitos para o 

entendimento, e se aventurou nas asas das ideias para 

além dele, no espaço vazio do entendimento puro. Ele 

não reparou que em seus esforços não avançou um 

metro sequer, pois não encontrou qualquer resistência 

que, como um suporte, lhe permitisse aprumar-se e a 

ela aplicar suas forças, de modo a mover o 

entendimento do lugar (KANT, 2012, B 9, p. 50)6.  

 

Desse modo, pode-se afirmar que em Kant a produção do 

conhecimento teórico, isto é, do conhecimento verdadeiro e verificável, o 

qual goza de status de cientificidade, perpassa, necessariamente, pela 

constatação do fenômeno, pois só a partir de tal suporte é que se poderá 

auferir conhecimento das coisas. Caso contrário, isto é, sem a constatação 

de fenômeno algum, não há de se falar em conhecimento objetivo, mas 

apenas em especulação, a qual é um terreno infértil em termos de produção 

de conhecimento teórico. Corroborando tal análise, é possível verificar tal 

crítica no seguinte excerto do texto kantiano, em que o filósofo comenta 

que deveríamos operar com a seguinte hipótese: 

 

que o espaço e o tempo sejam apenas formas da 

intuição sensível, portanto condições da existência das 

coisas como fenômenos; que, além disso, nós não 

possamos ter nenhum conceito do entendimento, 

portanto também nenhum elemento para o 

conhecimento das coisas, a não ser na medida em que 

 

6 A crítica de Kant a Platão é evidente a partir do momento em que o filósofo alemão 

propõe um recorte epistemológico sobre aquilo que nos é permitido conhecer, qual seja, o 

fenômeno. Desse modo, a crítica de Kant não poderia ser outra senão a de que Platão 

abandonou o terreno do conhecimento possível – mundo fenomenal –, e se aventurou a 

buscar a fundamentação do conhecimento no Mundo das ideias, isto é, nas coisas em si 

mesmas, âmbito no qual não há qualquer fundamentação de conhecimento teórico possível, 

segundo a crítica kantiana à doutrina das Ideias de Platão. 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

220  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

a esse conceito possa ser dada a intuição 

correspondente; que, portanto, nós não possamos ter 

qualquer conhecimento das coisas em si mesmas, mas 

apenas enquanto sejam objetos da intuição sensível, i. 

e., fenômenos (KANT, 2012, B XXV/XXVI, p. 34). 

 

Em conformidade com o exposto até agora e tendo em vista este 

último excerto do texto kantiano, pode-se concluir que Kant restringe o 

conhecimento teórico das coisas àquilo que seja objeto da intuição 

sensível, isto é, só se chega ao conhecimento dos objetos a partir da 

verificação dos fenômenos. Com isto, tem-se impossibilitado o 

conhecimento das coisas em si mesmas, sendo tal fato, conforme já foi 

apontado, um rompimento com a tradição filosófica, notadamente, a 

filosofia platônica, de modo que todo e qualquer conhecimento tem de 

passar pela verificação do fenômeno, do contrário, estar-se-á fazendo 

apenas especulações argumentativas. 

 

 

A Crítica da Prova Cosmológica e O Primeiro Motor de Aristóteles 

 

A prova cosmológica da existência divina consiste na busca pela 

justificação para todo o contingente, que por sua vez deve ter uma causa, a 

qual pode representar um regresso ad infinitum por exercício de uma 

metaphysica naturalis, conforme também denominado por Kant, até 

finalmente ser encontrada uma causa absolutamente necessária, cujo 

suporte é Deus, e, por analogia, pode-se estender tal papel ao Primeiro 

Motor de Aristóteles. 

Assim sendo, tendo em vista toda a elucidação acerca da filosofia 

kantiana acima exposta, podemos agora nos indagar sobre a existência de 

Deus. Conforme o exposto, seria possível a formação de um conceito que 

designasse “Deus”? Há algum objeto cuja intuição seja possível que me 

permita a construção deste conceito?  



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  221 

Ora, se estamos em conformidade com os limites da razão, tendo 

em vista a teoria kantiana acerca do conhecimento humano, a resposta 

dessa pergunta só pode ser a de que não há um objeto cuja intuição me 

remeta ao conceito de “Deus”. Isso porque o conceito de Deus não é dado 

a partir de intuição empírica, não sendo, então, congruente com a 

sensibilidade, isto é, ele não encontra congruência com nenhuma intuição 

objetiva, cuja ocorrência é necessária para a formação de um conceito, e, 

portanto, de conhecimento teórico. Assim, não há como atestar a existência 

de “Deus” a partir de uma realidade objetiva, e também não há como 

atestar a sua não existência. Neste sentido, Otfried Höffe diz que,  

 

como não há outro caminho além da percepção e da 

experiência para conhecer a existência de entidades 

objetivas, a existência de Deus não pode ser 

demonstrada mediante razões puramente 

especulativas – mas também não pode ser refutada 

(HÖFFE, 2005, p. 169). 

 

Restando demonstrado, conforme o exposto, a impossibilidade de 

se conferir existência objetiva a “Deus”, isto é, como não há um fenômeno 

que me permita nem ter uma intuição empírica de “Deus”, nem servir de 

suporte para se poder atestar a não existência de “Deus”, podemos nos 

indagar se tal conceito seria algo que só se refira a si mesmo, sendo, 

portanto, uma coisa em si. Ora, a resposta de Kant acerca disso é que a 

partir do uso da faculdade da liberdade é possível agir como se Deus 

existisse, conhecendo-o apenas desse modo. Ao formular tal resposta, Kant 

preceitua que:  

 

Não se pode conferir realidade objetiva (objetive 

Realität) a nenhuma Ideia teórica, nem prová-la, a não 

ser à Ideia de liberdade, porque é certamente condição 

da lei moral, cuja realidade é um axioma. A realidade 

da Ideia de Deus só pode ser por seu intermédio 

provada e unicamente numa intenção prática, isto é, 

agindo como se houvesse um Deus e, assim, somente 

para esse propósito (KANT, 1998, AK93, p. 185). 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

222  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

 

Assim sendo, a partir da ideia de “Deus”, conforme comentado por 

Kant, não conseguimos atestar a sua realidade objetiva, assim como não 

conseguimos confirmar a sua não existência, sendo a solução de tal 

problema uma verdadeira aporia, apesar de todo o empenho de nossa razão 

para cumprir essa tarefa. 

Posto isso, pode-se tecer uma crítica à teologia racional, pois esta 

tenta provar a existência de “Deus” partindo somente de conceitos 

especulativos, isto é, de conceitos que não são fundamentados em nenhum 

dado da experiência. Ora, tal concepção da teologia racional não possui, 

então, nenhuma base de cientificidade, notadamente de verificabilidade. 

De acordo com a teoria do conhecimento de Kant, não há possibilidade de 

se atestar a existência de Deus, posto que tal conceito não possui 

congruência com nada que participe de intuições, isto é, de nada que exista 

no mundo fenomenal. No máximo, conforme restou demonstrado, pode-se 

conhecer Deus apenas a partir do exercício da faculdade de liberdade, no 

qual seria possível pautar a própria ação agindo “como se Deus existisse”. 

Com vistas a isso, pode-se afirmar, então, que o conceito de “Deus” 

expressa uma ideia deontológica, isto é, um dever-ser que regrará as ações 

humanas, tendo um papel regulativo a partir do exercício da faculdade de 

liberdade. 

Tendo como ponto de partida o procedimento de produção do 

conhecimento teórico em Kant, é possível verificarmos uma espécie de 

recorte epistemológico naquilo que nós, homens, podemos conhecer, isto 

é, naquilo que nos permite erigir um conhecimento teórico com grau de 

cientificidade, ou seja, com verificabilidade. Ora, conforme foi exposto, na 

filosofia kantiana tal produção de conhecimento seguro só se dá a partir da 

constatação de fenômenos, sendo necessário para tal a verificação de 

intuição empírica. Desse modo nos é permitido excluir a possibilidade de 

conhecer Deus do ponto de vista teórico, visto que não há intuição 

empírica que possa nos remeter à ideia de Deus. Igualmente, é possível 

indiretamente, tecer uma crítica ao Primeiro Motor de Aristóteles, na 



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  223 

medida em que ele erige toda uma construção teórico-argumentativa para 

demonstrar a existência do Movente Imóvel, o que para Kant, conforme foi 

demonstrado, não é condizente com um conhecimento teórico verdadeiro, 

pois lhe falta o fenômeno. Assim, tal indagação não pertence ao campo do 

conhecimento verificável, mas, ao contrário, faz parte da razão 

especulativa. Neste sentido, é oportuno expor a seguinte passagem do texto 

kantiano: 

 

No entanto, também esse tipo de conhecimento, em 

certo sentido, tem de ser visto como dado, e a 

metafísica é real, se não como ciência, ao menos 

como disposição natural (metaphysica naturalis). Pois 

a razão humana, sem ser movida pela mera vaidade da 

erudição mas impulsionada pela própria necessidade, 

avança incessantemente até questões tais que não 

podem ser respondidas por nenhum uso empírico da 

razão, nem com princípios daí emprestados, assim, 

tão logo a razão se tenha estendido neles até a 

especulação, houve em todos os tempos alguma 

metafísica, e sempre continuará a haver (KANT, 

2012, B 21, p. 58). 

 

Neste excerto é possível vislumbrar a posição do filósofo acerca de 

uma disposição natural da razão humana, qual seja, a de buscar sempre o 

incondicionado, recorrendo ao conhecimento de algo que não pode ser 

atestado pelo simples uso empírico do intelecto. Kant denomina tal fato 

como uma espécie de metafísica natural (metaphysica naturalis), de modo 

que é possível concluir que a tendência da razão para procurar o 

incondicionado a partir de cadeias causais empíricas é algo natural, isto é, 

faz parte da própria natureza da razão. Por isso Kant denomina essa 

disposição de metafísica natural, indicando o ímpeto da razão para 

procurar a noção de Deus e do Primeiro Motor.  

Contudo, o que Kant quer demonstrar é que, não obstante a razão 

tenha essa predisposição natural para procurar fundamentação para o 

imponderável empiricamente, nós não podemos atestar validade científica 

para tal tipo de investigação, visto que o próprio filósofo considera 



Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

224  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

conhecimento teórico válido aquele que, conforme já exposto, é 

proveniente de fenômenos, sendo dotado, portanto, de realidade objetiva, 

tendo verificabilidade e se enquadrando naquilo que pode ser assegurado 

apenas pelo uso teórico da razão. Assim sendo, não é possível atestar 

validade científica para a noção do Primeiro Motor de Aristóteles, visto 

que a concepção deste se distancia muito dos ditames do conhecimento 

teórico da razão, conforme a análise kantiana do problema. 

 

 

Considerações finais 

 

Tendo por base a indagação comum e intrigante a todos nós, seres 

humanos, acerca “de onde viemos?”, tivemos como ponto de partida a 

filosofia aristotélica e seu Primeiro Motor Imóvel, o qual se trata de um 

ente incondicionado, isto é, não há nada antes desse Primeiro Motor 

Imóvel, ele é a causa última. 

Aristóteles, conforme foi demonstrado, buscou explicar o mundo 

no qual ele vivia em conformidade com o pensamento grego da época, 

cabendo ressaltar o componente teológico-cosmológico em sua teoria. O 

argumento do Estagirita se inicia com a distinção entre as substâncias 

existentes, em que ele aponta a existência de uma substância imóvel e 

eterna. Neste ponto, ele afirma que essa substância existe por necessidade, 

demonstrando que o tempo e o movimento são eternos. Por conseguinte, 

tem de existir, necessariamente, algo eterno que os causa – uma substância 

imóvel. Aristóteles, por sua vez, aponta para o perigo de procedermos em 

uma zetética ad infinitum em busca da causa do movimento. O filósofo 

ainda confere a esse Motor Imóvel a qualidade de ser em ato puro, e de 

mover sem ser movido, de tal forma que ele só pensa o que há de mais 

perfeito, fato este que implica em um pensamento de si próprio, conforme 

foi examinado. Assim sendo, Aristóteles constrói um argumento robusto 

referente à existência de um ser supra sensível, o qual é possuidor de um 

componente teológico e outro cosmológico, fazendo todo um exercício 

argumentativo para dar coesão à sua explanação.  



Gabriel Reis Pires Ribeiro 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  225 

No que se refere ao argumento aristotélico, pode-se apontar o 

recorte epistemológico de Kant como grande refutador de tal tese. Kant 

expõe que só há produção de conhecimento verificável e possível para a 

razão a partir de fenômenos, isto é, a partir do mundo fenomenal, de modo 

que se pode alegar a inexistência de qualquer objeto no campo fenomênico 

que nos remeta a Deus. Assim, para Kant, a ideia de Deus só pode ser por 

nós conhecida enquanto postulado da razão prática, e não enquanto 

postulado teórico, conforme é o argumento aristotélico. 

Isso não quer dizer, contudo, que o argumento aristotélico não 

tenha valor algum. Trata-se de um argumento muito bem construído e que 

conseguiu atender aos anseios do filósofo em sua época. Ao contrário, 

tem-se apenas que, em congruência com a teoria do conhecimento 

proposta por Kant, um conhecimento cuja base se distancia do mundo 

fenomenal não pode ser dotado de cientificidade. Com isso, quer-se dizer 

apenas que, em conformidade com nossa maneira de conhecer as coisas, 

segundo Kant, não é possível atestar grau de certeza e cientificidade ao 

argumento aristotélico ora exposto. 

 

 

Referências  

CAYGILL, Howard. Dicionário Kant. Rio de Janeiro: Zahar, 2000. 

HÖFFE, Otfried. Aristóteles. Trad. Roberto Hofmeister Pich. Porto Alegre: 

Artmed, 2008. 

HÖFFE, Otfried. Immanuel Kant. Trad. Christian V. Hamm e Valério Rohden. 

São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. Fernando Costa Mattos. São 

Paulo: Vozes, 2012. 

KANT, Immanuel. Manual dos cursos de lógica geral. Trad. Fausto Castilho. 

Uberlândia: EDUFU, 1998. DOI: https://doi.org/10.14393/EDUFU-978-85-7078-

041-9.  

MANSION, Augustin. Filosofia primeira, filosofia segunda e metafísica em 

Aristóteles. In: ZINGANO, Marco (Org.). Sobre a Metafísica de Aristóteles: 

textos selecionados. São Paulo: Odysseus, 2005.  

https://doi.org/10.14393/EDUFU-978-85-7078-041-9
https://doi.org/10.14393/EDUFU-978-85-7078-041-9


Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser supra sensível 

226  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 203-226, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

REALE, Giovanni. Introdução a Aristóteles. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 

70, 2001. 

REALE, Giovanni. Metafísica/Aristóteles: ensaio introdutório. Texto grego com 

tradução e comentário de Giovanni Reale. Trad. Marcelo Perine. São Paulo: 

Loyola, 2005. 

 

 

Data de registro: 17/11/2019 

Data de aceite: 25/09/2020 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   227 

  A imaginação como fundamento das ciências 

experimentais 

 

 

Pablo Henrique Santos Figueiredo* 

 

Resumo: David Hume, em seus livros Tratado da Natureza Humana e 

Investigação Acerca do Entendimento Humano1, propõe a divisão da mente 

humana em percepções fortes e vivas, as quais recebem o nome de impressões, e 

suas cópias, que, por sua vez, recebem o nome de ideias. Estas percepções da 

mente também se dividem em duas: memória e imaginação. A primeira, com 

maiores graus de força e vivacidade, e a segunda com menores graus de força e 

vivacidade. As percepções da mente se relacionam a partir das relações 

filosóficas, que são princípios de associação e dissociação de ideias. A relação da 

imaginação com as ciências empíricas é o principal aspecto deste trabalho, de 

modo que, no decorrer do texto, os aspectos que fomentam esta relação serão 

trabalhados, ilustrando a importância que tem a imaginação no advento das 

ciências experimentais. 

  

Palavras-chave: Hume; Imaginação; Ciência. 

 

 

The imagination as foundation of the experimental sciences 

 

Abstract: David Hume, in his books A Treatise of Human Nature and An Enquiry 

Concerning Human Understanding, proposes the division of human mind in in 

strong, lively perceptions, which are called impressions, and their copies, which, 

in turn, receive the name of ideas. These perceptions of the mind are also divided 

 

* Mestrando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: 

pablo_ncortex@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/7994644941214769. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-3616-2736.  

1 No decorrer deste trabalho o Tratado da Natureza Humana será chamado apenas de 

Tratado, e a Investigação Acerca do Entendimento Humano, apenas de Investigação. Para 

citações referentes ao Tratado será utilizado o seguinte padrão para referências: OBRA. 

LIVRO. PARTE. SEÇÃO. PARÁGRAFO. O Tratado será abreviado como TNH. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-50396 

  

  

mailto:pablo_ncortex@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/7994644941214769
https://orcid.org/0000-0002-3616-2736
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-50396
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-50396


A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

228  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

into two: memory and imagination. The first, with higher degrees of force and 

vivacity, and the second with lower degrees of force and vivacity. The perceptions 

of the mind are related from the philosophical relations, which are the principles 

of association and dissociation of ideas. The ratio of the imagination with the 

empirical sciences is the main aspect of this work, so that, throughout the text, 

aspects that foster this relationship will be worked out, illustrating the importance 

of the imagination in the advent of experimental sciences. 

 

Keywords: Hume; Imagination; Science. 

 

 

As percepções da mente 

 

Toda a teoria do conhecimento de David Hume é construída em 

torno daquilo que ele denomina percepções da mente. Estas percepções 

são as informações que a mente é capaz de perceber, ou mesmo receber. A 

mente ignora as fontes das impressões, uma vez que não temos acesso a 

nada além destas. São divididas em dois blocos, a saber, impressões e 

ideias. Ocorre que a mente, conforme dito anteriormente, recebe 

informações de fontes desconhecidas. Estas informações sensíveis são 

chamadas de impressões. Elas são intensas, vívidas, fortes o bastante para 

deixar na mente uma marca, uma cópia delas mesmas. Estas cópias 

recebem o nome de ideias e, como toda cópia, apresentam as mesmas 

informações existentes em sua “via original”, mas levemente 

enfraquecidas, ou em outros casos, quase apagadas. Portanto, as ideias se 

apresentam à mente distantes do eixo das impressões. São menos vívidas e 

menos intensas. Assim diz Hume sobre as percepções da mente: “A 

primeira circunstância que me chama a atenção é a grande semelhança 

entre nossas impressões e ideias em todos os pontos, exceto em seus graus 

de força e vivacidade” (TNH, 1.1.1.3). Também afirma que, “Cada um, 

por si mesmo, percebe imediatamente a diferença entre sentir e pensar” 

(TNH, 1.1.1.1). A discussão em que este excerto se encontra trata da 

distinção entre estas percepções da mente, quando ele determina que as 

impressões são sentidas e as ideias são pensadas. A grande diferença posta 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   229 

é a via de acesso à mente, uma vez que as impressões são obtidas por meio 

da sensibilidade, ou da reflexão de ideias, no caso das paixões, e as ideias 

são pensadas ou lembradas. Elas ocorrem à mente fortuitamente ou por 

força de algum mecanismo, algo que será tratado adiante. Hume afirma 

logo no início do Tratado que os graus de diferenciação entre estes dois 

tipos de percepções da mente são facilmente distinguíveis, mas antecipa 

uma questão pertinente: o que acontece com as percepções durante o sono 

ou o delírio? Sendo cópias das impressões, as ideias poderiam ser 

confundidas com suas impressões originárias, não fossem suas cores 

pálidas e seus menores graus de vivacidade. Ele afirma que as percepções 

da mente podem se apresentar, em alguns casos, muito próximas e que, 

 

Por exemplo, no sono, no delírio febril, na loucura, ou 

em qualquer emoção mais violenta da alma, nossas 

ideias podem se aproximar de nossas impressões. Por 

outro lado, acontece, às vezes, de nossas impressões 

serem tão apagadas e fracas que não somos capazes 

de as distinguir de nossas ideias (TNH 1.1.1.1). 

 

Na Investigação Hume fala deste mesmo aspecto de fraqueza das 

ideias em relação às impressões e afirma: 

 

O máximo que podemos dizer delas, mesmo quando 

atuam com seu maior vigor, é que representam seu 

objeto de modo tão vivo que quase podemos dizer que 

o vemos ou que o sentimos. Mas, a menos que o 

espírito esteja perturbado por doença ou loucura, 

nunca chegam a tal grau de vivacidade que não seja 

possível discernir as percepções dos objetos (HUME, 

1999, p. 35). 

 

Portanto, ainda que impressões e ideias se apresentem à mente 

com graus semelhantes de força e vivacidade, a mente, salvo exceções, é 

plenamente capaz de identificar e diferenciar as impressões e as ideias. 

Além da diferenciação entre impressões e ideias, Hume nota que 

ambas as percepções da mente ainda se dividem em outras duas categorias: 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

230  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

simples e complexas. Uma impressão, em termos gerais, só pode ser obtida 

por meio da experiência sensível. Assim sendo, Strominger afirma que 

“[...] apenas uma cor, sabor ou cheiro particulares podem ser exemplos de 

percepções simples” (STROMINGER, 1980, p. 96)2. Toda ideia simples 

pode ser extraída de ideias complexas. A ideia de maçã não vem à mente 

desacompanhada da ideia de alguma cor, mas dela podemos extrair esta 

ideia. Portanto, as impressões que restam são classificadas como 

complexas. Desta forma, as ideias simples podem ser obtidas a partir das 

impressões e, em alguns casos, por meio da própria imaginação. Já as 

ideias complexas podem ser rapidamente diferentes. Uma ideia complexa 

não precisa, necessariamente, ter sido obtida da forma que ela se apresenta, 

ou seja, com os mesmos elementos, graças à imaginação. Isto ocorre pelo 

fato de que as ideias, quando na imaginação, podem ser associadas ou 

dissociadas arbitrariamente. Esta capacidade parece ter origem na “[...] 

liberdade que tem a imaginação de transpor e transformar suas ideias” 

(TNH 1.1.3.4). As ideias complexas chamaram a atenção de Hume mais 

uma vez, convidando-o a uma nova análise sobre sua afirmação de que 

“[...] todas as nossas ideias e impressões são semelhantes” (TNH 1.1.1.4). 

A própria argumentação de Hume o levou a esta nova análise, baseada na 

capacidade da mente de transpor e transformar ideias da imaginação, o que 

leva ao questionamento acerca de nossa capacidade de representar ideias 

complexas. Ele explica as impressões e ideias complexas usando o 

exemplo de um cômodo de uma casa, de tal modo que, ao imaginá-lo, são 

apresentadas à mente ideias que representam com exatidão as impressões 

sentidas de alguém que estava em determinado quarto. Porém, como seria 

possível trazer à mente com exatidão de detalhes uma ideia complexa 

maior como, ele mesmo afirma, a de Paris?  

 

Observo que muitas de nossas ideias complexas 

jamais tiveram impressões que lhes correspondem, e 

que muitas de nossas impressões complexas nunca 

 

2 No original: “[...] only a particular colour, taste, and smell can be an example of a simple 

perception”. 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   231 

são copiadas de maneira exata como ideias. Posso 

imaginar uma cidade como a Nova Jerusalém, 

pavimentada de ouro e com seus muros cobertos de 

rubis, mesmo que nunca tenha visto nenhuma cidade 

assim. Eu vi Paris; mas afirmou por isso que sou 

capaz de formar daquela cidade uma ideia que 

representa perfeitamente todas as suas ruas e casas, 

em suas proporções reais e corretas? (TNH 1.1.1.4). 

 

Esta análise levou Hume a uma nova afirmação acerca das 

percepções da mente. A partir de sua nova análise afirmou que “Toda idéia 

simples tem uma impressão simples a que ela se assemelha; e toda 

impressão simples, uma ideia correspondente” (TNH 1.1.1.5). Certamente 

é digno de nota explicar a ordem proposta por Hume, que afirma que as 

ideias derivam das impressões e, assim, as sucedem. Ora, como sugere o 

próprio Hume, basta que, seja quem for que duvidar desta ordem, 

apresente uma impressão simples que não seja correspondida por nenhuma 

ideia e, da mesma forma, uma ideia simples que não tenha impressão de 

que lhe corresponda. Deste modo, tem-se que “Todas as nossas ideias 

simples, em sua primeira aparição, derivam de impressões simples, que 

lhes correspondem e que elas representam com exatidão” (TNH 1.1.1.7). 

Hume propõe um exemplo de exceção à esta ordem, mas como ele mesmo 

afirma, um exemplo tão isolado e tão incomum que não se mostra forte o 

bastante para nos obrigar a ignorar a ordem dada. O exemplo sugerido é 

que fossem colocados todos os matizes de azul em ordem, do mais claro ao 

mais escuro e que, no meio daquela sequência, entre dois matizes, um 

deles fosse removido da sequência. O resultado de tal experimento é que, 

mesmo sem jamais ter visto aquele matiz faltante, a mente pode facilmente 

notar sua ausência e, por comparação aos matizes adjacentes, formular o 

faltante. Como já foi afirmado, o exemplo por si só é singular o bastante 

para não anular ou mesmo enfraquecer a teoria do conhecimento de Hume, 

tampouco a ordem de origem sugerida por ele para impressões e ideias. 

Da mesma forma que impressões e ideias se dividem e se 

diferenciam, assim o fazem memória e imaginação. Ocorre que são 

diferenciadas pelos graus de força e vivacidade, sendo a memória mais 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

232  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

intensa e viva que a imaginação. Claro que suas fontes coincidem, uma vez 

que “Todas as nossas ideias simples, em sua primeira aparição, derivam de 

impressões simples” (TNH 1.1.1.7). Mas, diferente do que se pode pensar, 

memória e imaginação não se portam como caixas separadas onde são 

arquivadas as ideias de acordo com sua vivacidade. Na verdade, Hume 

sugere que a mente é dividida em zonas de intensidade: se muito intensa, 

uma ideia se apresenta à memória, mas se pouco intensa, se apresenta à 

imaginação. 

Memória e imaginação apresentam características operacionais e 

não depositárias3. Assim, a memória apresenta um sentido diferente do 

comum, diferente do utilizado no dia-a-dia. Mas, então, onde ficam 

alojadas as ideias? Segundo a teoria do conhecimento de Hume, as ideias 

ficam na mente e se apresentam a nós fortuitamente, ou por meio de algum 

mecanismo, de acordo com seus graus de força e vivacidade. Assim, 

afirmar que memória e imaginação apresentam características operacionais 

significa dizer que elas operam as ideias. Conforme dito anteriormente, as 

ideias da memória se apresentam com mais força e vivacidade, por estarem 

mais próximas ao eixo da sensibilidade, enquanto as ideias da imaginação 

se apresentam com níveis menores de força e vivacidade. Disto, segue-se 

que essas cópias de impressões apresentam outras características que, 

inclusive, auxiliam na tarefa de diferenciar e separar as ideias que são 

apresentadas na memória ou na imaginação.  

A memória, por apresentar maiores graus de força e vivacidade, 

apresenta à mente as ideias na ordem em que elas foram impressas. Isto 

significa dizer que uma ideia da memória não se apresenta sozinha à 

mente. É possível afirmar que as ideias presentes na memória são ideias 

contextualizadas, uma vez que sempre apresentam as ideias em seu 

 

3 Hume nega a assertiva de Locke, formulada da seguinte maneira: “Constitui nisso a 

memória, que se assemelha a um armazém de ideias. Portanto, sendo a mente humana 

limitada a ponto de ser incapaz de manter ao mesmo tempo muitas ideias sob a vista e 

observação, mostrou-se necessário um depósito para preservar aquelas ideias que, em outra 

oportunidade, podem ser usadas” (LOCKE, 1999, p. 81). Hume sugere que, na verdade, a 

memória – e isso vale também para a imaginação – seja o modo como as ideias se 

apresentam à mente, de acordo com seus graus de força e vivacidade. 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   233 

contexto original. Alguém que se recorda de algum evento, não se recorda 

apenas do ocorrido, mas também do ambiente e das condições em que 

aquela ideia foi impressa. Estes maiores graus de força e vivacidade 

conectam as ideias na ordem em que elas foram impressas na mente e, por 

esta razão, elas se apresentam em um contexto. Além disto, as ideias da 

memória, graças aos maiores graus de força e vivacidade, não se 

apresentam fora da ordem de afecção. As ideias apresentadas à memória 

são unidas na sequência em que surgiram enquanto impressões, sem 

alteração. Uma pessoa se lembra de ter acordado e levantado, com as luzes 

de seu quarto apagadas e com um feixe de luz entrando pela janela nesta 

ordem, por ter percebido as impressões nesta ordem. Portanto, é incomum 

que ideias simples se apresentem à memória, sendo ela mais visitada por 

ideias complexas. 

Por outro lado, a imaginação apresenta à mente ideias com 

menores graus de força e vivacidade. Estas ideias, já enfraquecidas, podem 

ser facilmente transpostas. Não há dificuldade em se alterar a ordem das 

ideias de algo há muito ocorrido e já apagado na mente. Conforme citado 

anteriormente, Hume afirma que uma circunstância que chamou sua 

atenção foi a capacidade apresentada pela imaginação para transpor ou 

comutar as ideias que ela apresenta. Isto permite à mente obter ideias 

simples por decomposição e complexas por composição. Ideias simples 

por decomposição são obtidas quando a imaginação, percebendo uma 

diferença entre características de uma ideia, como, por exemplo, a cor da 

maçã, permite que elas sejam separadas. A cor, apresentada à mente 

sozinha, é uma ideia simples e, neste caso, obtida por decomposição. O 

processo inverso também é possível. Ideias simples, ou até mesmo ideias 

complexas, podem ser associadas formando novas ideias complexas. Estas, 

por sua vez, ainda podem ser associadas ou dissociadas, criando novas 

ideias complexas. O que chama a atenção aqui é o fato de que, geralmente, 

senão sempre, estas ideias não apresentam referencial direto na 

sensibilidade, ou seja, não foram concebidas da maneira que são 

apresentadas à mente: a ideia do minotauro não foi concebida da mesma 

forma que ela se apresenta à mente, afinal de contas, não é muito comum 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

234  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

que alguém com cabeça de touro seja visto caminhando pelas ruas da 

cidade. O mesmo vale para todas as outras ideias complexas formadas por 

composição: apenas partes delas podem ser encontradas na sensibilidade, 

mas não a ideia como um todo. 

 

 

Associação de ideias 

 

Ora, se existem ideias complexas que são formadas a partir da 

conexão de ideias simples, existem também princípios associativos, ou 

qualidades que permitem que as ideias se associam e “Nada seria mais 

inexplicável que as operações dessa faculdade4, se ela não fosse guiada por 

alguns princípios universais, que a tornam, em certa medida, uniforme em 

todos os momentos e lugares” (TNH 1.1.4.1). Estes princípios universais, 

estas regras de conexão e de associação são importantes para a vida 

cotidiana e para a boa operação das ideias, “E isto é tão visível em nossos 

pensamentos e conversas mais sérias que qualquer pensamento particular 

que interrompe a sequência regular ou o encadeamento das ideias é 

imediatamente notado e rejeitado” (HUME, 1999, p. 34). Hume se 

preocupa com este aspecto devido não só ao processo de formação de 

ideias complexas obtidas por composição, mas também devido ao advento 

da crença e da inferência5. Estes dois conceitos se relacionam, e de certa 

forma dependem, da associação de ideias e seu bom funcionamento 

permite à mente trabalhar com certa segurança ao tratar de assuntos 

vindouros ou de antecipar eventos. Assim, ele pretende demonstrar 

princípios regulares de conexão e associação de ideias. Hume pondera: 

 
Fossem as ideias inteiramente soltas e desconexas, 

apenas o acaso as juntaria; e seria impossível que as 

 

4 Apesar de fazer uso do termo “faculdade”, Hume não descreve o que seria uma faculdade, 

nem usa o termo no sentido usado por Kant anos depois. Hume parece tratar por 

“faculdade” a capacidade que a mente tem de administrar as ideias já obtidas. 

5 Crença e inferência serão assuntos tratados mais detidamente no decorrer do texto. 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   235 

mesmas ideias simples se reunissem de maneira 

regular em ideias complexas (como normalmente 

fazem) se não houvesse algum laço de união entre 

elas, alguma qualidade associativa, pela qual uma 

ideia naturalmente introduz a outra (TNH 1.1.4.1). 

 

Estas qualidades associativas são parte das sete relações filosóficas 

que a mente é capaz de desenvolver. “Existem sete tipos diferentes de 

relação filosófica: semelhança, identidade, relações de tempo e espaço, 

proporção de quantidade ou número, graus de qualidade, contrariedade e 

causalidade” (TNH 1.3.1.1). Estas relações são divididas em dois grupos, 

de acordo com a natureza das ideias envolvidas em cada uma destas 

relações. O primeiro grupo, no qual são alocadas as relações de 

semelhança, contrariedade, graus de qualidade e proporções de quantidade 

ou número, trata de relações que dependem inteiramente das ideias 

comparadas, sem nenhuma necessidade de uso ou existência da 

experiência sensível para sua validade. Estas relações se mantêm 

inalteradas enquanto as próprias ideias não se alterarem: “É a partir da 

ideia de um triângulo que nós descobrimos a relação de igualdade que 

existe entre seus três ângulos e dois ângulos retos” (THN 1.3.1.1)6. Ou 

seja, existem ideias que não dependem, na comparação entre si, da 

experiência. Isto é válido para as ideias da matemática, lógica, álgebra y 

geometría. São, portanto, o que Hume chamou de relações de ideias 

(HUME, 1999, p. 47). Angela Coventry em sua obra “Compreender 

Hume” aponta claramente as características apresentadas por estas 

relações. 

 

As relações de ideias têm as seguintes características: 

incluem tudo que é intuitivamente ou 

demonstrativamente certo; negá-las envolve uma 

 

6 “’tis from the idea of a triangle that we discover the relation of equality, which its three 

angles bear to two right ones; and this relation is invariable, as long as our idea remains 

the same”. No texto de Déborah Danowski o trecho se encontra da seguinte maneira: “É 

partindo da ideia de um triângulo que descobrimos a relação de igualdade que existe entre 

seus três ângulos e dois retos; e essa relação fica invariável enquanto nossa ideia permanece 

a mesma”. 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

236  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

contradição; podem ser descobertas só pelo 

pensamento, sem evidência alguma de algo existente; 

incluem pura matemática (geometría, álgebra y 

aritmética) (COVENTRY, 2011, p. 107). 

 

Restam, então, três relações filosóficas, a saber, identidade, 

relações de tempo e espaço e causalidade que, por sua vez, são chamadas 

como questões de fatos (HUME, 1999, p.47). Estas, por sua vez, 

dependem e são influenciadas pela experiência quando comparadas.  

 

As questões de fatos7dependem do que a experiência 

nos diz e têm as seguintes características: não 

intuitivamente certas; negativa não envolve 

contradição; envolve a existência ou não existência de 

algo; inclui tudo abaixo da certeza e da demonstração 

(COVENTRY, 2011, p. 108). 

 

Isso significa dizer que essas relações são objetos da mente, e que 

elas tratam de coisas diretamente dependentes da experiência. Afirmar, por 

exemplo, que “a noite virá”, só é possível com segurança devido ao fato de 

que constantemente o homem tem presenciado a noite surgir após o dia e, 

com ela, a escuridão. Porém, só é possível afirmar algo desta natureza após 

um número considerável de repetições constantes destes eventos. Assim, é 

perfeitamente possível conceber o contrário e afirmar que “a noite não 

virá”. Talvez um exemplo que apresente uma quantidade de repetições 

notadamente inferior cairá bem. Afirmar que “o professor de determinada 

disciplina virá esta noite” não impede que alguém afirme que “o professor 

de determinada disciplina não virá esta noite”. Isto é perfeitamente 

possível, uma vez que a vinda ou não do professor em questão só pode ser 

percebida pela experiência sensível e, assim, somente será verdade esta 

afirmação ou negação, caso ele venha ou não esta noite. 

 

7 O texto original de Angela Coventry traz o termo matter of facts, do mesmo modo que o 

apresentado na Investigação, porém a tradução apresenta o termo como “coisas em geral”. 

Portanto, será utilizada a tradução já consagrada desse termo como “questões de fato”. 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   237 

Hume afirma que a união entre ideias pode ocorrer de três modos 

distintos, de acordo com as características das ideias envolvidas. Segundo 

Hume, essas “Qualidades que dão origem a tal associação, e que levam a 

mente, dessa maneira, de uma ideia a outra, são três, a saber: 

SEMELHANÇA, CONTIGUIDADE no tempo ou no espaço, e CAUSA e 

EFEITO” (TNH 1.1.4.1). O primeiro dos modos é a semelhança. Ideias 

semelhantes são facilmente unidas e relacionadas. Uma foto ou retrato de 

um conhecido remete à pessoa em questão, da mesma forma que um busto 

esculpido em mármore pode remeter ao autor representado ali ou à sua 

obra. Isto ocorre por serem ideias que apresentam entre si graus maiores ou 

menores de similitude. O segundo modo de associação de ideias é a 

contiguidade. Ideias contíguas remetem umas às outras de acordo com sua 

contiguidade no tempo e espaço. A ideia de uma casa remete à ideia de 

outras casas e, portanto, de um bairro ou cidade. Do mesmo modo que 

ideias que foram adquiridas sempre num mesmo período, ou que vêm à 

mente sempre num mesmo período são contíguas no tempo. O último 

modo de associação a ser mencionado é o da causalidade8. Ideias se 

conectam por meio da causalidade quando suas impressões originárias 

respectivas ocorrem sempre na mesma ordem e, a partir da primeira da 

primeira a mente se mostra capaz de predizer a segunda. Pode-se dizer 

com segurança, segundo este princípio, que a ideia do calor deriva do fogo, 

bem como a ideia do frio deriva do gelo. Este tipo de relação é o que se 

apresenta à mente com mais vigor. Sua importância é vital para a teoria do 

conhecimento de Hume, mas ela será estudada com mais detalhes logo 

adiante.  

Em várias partes do Tratado, da Investigação ou mesmo no 

decorrer deste texto, é possível perceber que a conjunção de ideias é um 

assunto recorrente em toda a teoria do conhecimento de Hume. Disto, pode 

ocorrer a alguém a seguinte dúvida: se podemos unir ideias, como 

podemos diferenciá-las e separá-las? Esta dúvida, além de pertinente, pode 

 

8 Essas três relações, além de serem qualidades associativas, constam também das sete 

relações filosóficas apontadas anteriormente. 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

238  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

ajudar a esclarecer muitos aspectos presentes na teoria do conhecimento de 

Hume. Pois bem, Hume diz que “Sempre que a imaginação percebe uma 

diferença entre ideias, ela pode facilmente produzir uma separação” (TNH 

1.1.3.4). Hume insiste nesta capacidade da mente de separar e distinguir 

objetos, dizendo que “Todos os objetos diferentes são distinguíveis, e que 

todos objetos distinguíveis são separáveis pelo pensamento e imaginação” 

(TNH 1.1.7.3). Desta forma, percebemos que a imaginação é plenamente 

capaz de dar curso a este processo de perceber as diferenças entre as 

percepções da mente e criar uma separação entre elas. Nos interessa então 

saber como a imaginação realiza este processo de distinção e separação de 

ideias. 

Hume afirma em várias passagens do tratado que todas as ideias 

diferentes são separáveis. Vimos logo acima que a imaginação é a 

responsável por esta distinção e separação. Entretanto, Hume sugere uma 

dificuldade para a compreensão desta afirmação – que todas ideias 

diferentes são separáveis. A dificuldade ocorre quando pensamos na 

distinção entre a figura e o corpo figurado (TNH 1.1.7.17), e ela surge a 

partir do próprio princípio de distinção e separação de ideias. Hume 

afirma: “[...] se a figura for diferente do corpo, suas ideias deverão ser 

separáveis, bem como distinguíveis; se não for diferente, suas ideias não 

poderão ser nem separáveis nem distinguíveis” (TNH 1.1.7.17). Desta 

forma, tem-se a dificuldade em saber se a figura do corpo é diferente dele 

mesmo. Como é possível, então, pensar nesta distinção? Hume afirma que 

 

É certo que a mente jamais teria sonhado em 

distinguir uma figura de um corpo figurado – uma vez 

que, na realidade, estes não são nem distinguíveis, 

nem diferentes, nem separáveis –, se não houvesse 

observado que, mesmo nessa simplicidade, poderiam 

estar contidas várias semelhanças e relações diferentes 

(TNH 1.1.7.18). 

 

Estas semelhanças e relações distintas são abstraídas da 

sensibilidade e é por meio do hábito que elas são percebidas. A partir daí, a 

imaginação encontra estas diferenças e as destaca, do mesmo modo que é 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   239 

feito com as ideias complexas. O que leva o argumento ao próximo 

aspecto, o da explicação. Hume apresenta a seguinte reflexão: 

 

[...] quando se nos apresenta um globo de mármore 

branco, recebemos apenas a impressão de uma cor 

branca disposta em uma certa forma, não sendo 

capazes de separar nem distinguir a cor da forma. 

Mas, observando, em seguida, um globo de mármore 

negro e um cubo de mármore branco, e comparando-

os com nosso primeiro objeto, encontramos duas 

semelhanças separadas, naquilo que antes parecia, e 

realmente é, completamente inseparável (TNH 

1.1.7.18). 

 

O que se segue deste argumento é que, tendo a mente, mais 

precisamente a imaginação, percebido as características de um 

determinado objeto, no exemplo um globo de mármore branco, ela pode, 

utilizando a relação natural da semelhança, comparar os objetos distintos, 

encontrado em cada um deles, características que se encontram no 

primeiro e nos segundos objetos. O globo de mármore branco apresenta 

características simples: seu corpo é esférico e sua cor é o branco. A 

característica da forma do globo se repete no globo de mármore negro, já 

que este também apresenta forma esférica, mas não a mesma cor. Já o cubo 

de mármore branco repete a característica da cor do globo branco, mas não 

a sua forma. Assim, a mente percebe que características de um objeto 

podem estar presentes em outro, permitindo a ela uma abstração destes 

objetos inseparáveis.  

 

Quando queremos considerar apenas a forma do globo 

de mármore branco, formamos, na realidade, uma 

ideia tanto da forma como da cor, mas tacitamente 

dirigimos nossa atenção para sua semelhança com o 

globo de mármore negro. E, do mesmo modo, quando 

queremos considerar apenas sua cor, voltamos nosso 

olhar para sua semelhança com o cubo de mármore 

branco (TNH 1.1.7.18). 

 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

240  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Isto mostra que a mente, ao abstrair as características de 

determinado objeto por semelhança, passa a compará-las e associá-las com 

as características de outros objetos. O fato de tanto o globo de mármore 

branco, quanto o de mármore negro, apresentarem figuras esféricas faz 

com que, ao focar a mente na característica da forma, ela seja levada de 

um ao outro, a partir da característica que se repete em cada um dos 

globos. O mesmo ocorre entre o globo de mármore branco e o cubo de 

mármore branco. Se a mente é direcionada a pensar na cor do globo, ela é 

levada, pelo costume, ao cubo, já que ambos apresentam a cor branca em 

sua composição. Pode-se concluir, portanto, que é por meio de uma 

abstração e do hábito que a imaginação separa ideias, mesmo aquelas que, 

como afirma Hume (TNH 1.1.7.18), são inseparáveis. 

 

 

Imaginação, crença, causalidade 

 

 “Não há nada mais livre do que a imaginação humana [...]” 

(HUME, 1999, p. 64): assim começa a segunda parte da quinta seção da 

Investigação. A imaginação é notadamente livre em suas associações, e 

pode criar na mente  

 

[...] uma série de eventos com toda a aparência de 

realidade, pode atribuir-lhes um tempo e um lugar 

particulares, concebê-los como existentes e descrevê-

los com todos os pormenores que correspondem a um 

fato histórico, no qual ela acredita com a máxima 

certeza. Em que consiste, pois, a diferença entre tal 

ficção e a crença? (HUME, 1999, p. 64).  

 

Por conseguinte, é possível perceber ao menos duas espécies de 

“comportamento” – por falta de termo mais apropriado – ou tipos de 

associações feitas na imaginação. A primeira e mais regular é a capacidade 

da imaginação de administrar as ideias a fim de antecipar acontecimentos 

vindouros, tendo por base a série de repetições de impressões semelhantes. 

A imaginação, desta forma, apresenta regularidades nas suas associações. 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   241 

Ainda assim, “Formar monstros e juntar formas e aparências incongruentes 

não causam à imaginação mais embaraço do que conceber os objetos mais 

naturais e mais familiares” (HUME, 1999, p. 36). Claramente, mesmo que 

obedecendo a princípios associativos, a imaginação é plenamente livre 

quando associa suas ideias. Mas o que é a crença? Certamente pode haver 

algum preconceito a respeito do termo, que leve o leitor a relacioná-lo com 

o sentido religioso geralmente aplicado a ele. Entretanto, crença, segundo a 

teoria do conhecimento de Hume, é o assentimento que a mente confere à 

sequência de ideias concebidas. “Crer, neste caso, é sentir uma impressão 

imediata dos sentidos, ou uma repetição dessa impressão na memória” 

(TNH 1.3.5.7). Deste modo, assim como na relação de causalidade, uma 

conexão mais intensa ocorre quando uma maior série de conjunções 

constantes entre ideias ocorrem, se a ideia corrente confere com as 

sequências de ideias já adquiridas, a mente cria o assentimento, ou seja, a 

crença. A partir disso, afirma Hume, “[...] concluo que a crença, que 

acompanha a impressão presente, e é produzida por um certo número de 

impressões e conjunções passadas, surge imediatamente, sem nenhuma 

operação nova da razão ou imaginação” (TNH 1.3.8.10). Hume afirma que 

a crença não é nenhum tipo de operação do entendimento ou da 

imaginação. Ela se comporta como um princípio natural da mente, 

desenvolvido a partir da regularidade apresentada pelas conjunções entre 

determinadas percepções da mente. Sendo uma relação natural, ela 

depende da experiência sensível e é abordada no âmbito das questões de 

fato. Desta forma, tem-se que uma “[...] crença pode ser definida mais 

precisamente como UMA IDEIA VÍVIDA RELACIONADA OU 

ASSOCIADA COM UMA IMPRESSÃO PRESENTE” (TNH 1.3.7.5). A 

esta passagem de uma impressão a uma ideia, Hume dá o nome inferência. 

Ela só pode ocorrer, segundo Hume (TNH 1.3.6.2), por meio da 

experiência. Esta, por sua vez, surge de exemplos frequentes de existência 

de determinadas espécies de objetos acompanhados por objetos de outra 

espécie e apresentados à mente numa ordem regular de contiguidade e 

sucessão. Considerando que todas as vezes que o homem viu o fogo, 

percebeu o calor, e que todas as vezes que viu o gelo, percebeu o frio, o 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

242  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

homem, sempre notando essas impressões em ordens regulares de afecção, 

se torna capaz de perceber sua conjunção constante nos diversos casos 

ocorridos em diversas situações. Desta forma, sempre que uma impressão 

semelhante for captada pela sensibilidade, a mente será levada a inferir a 

próxima ideia na ordem das probabilidades9.  

 

Gostaria de estabelecer como uma máxima geral da 

ciência da natureza humana que, quando uma 

impressão se torna presente a nós, ela não apenas 

conduz a mente às ideias com que está relacionada, 

mas também comunica-lhes parte de sua força e 

vividez (TNH 1.3.8.2, grifos no original). 

 

Ou seja, a impressão presente que levará a mente a uma outra 

ideia, é capaz de fazê-lo graças à sua própria vivacidade que é transferida à 

ideia inferida. Esta vivacidade parece funcionar como um gatilho que 

aciona a ideia, trazendo-a à mente. Assim, a inferência precisa do estoque 

de conjunções constantes presentes na mente e de que uma impressão seja 

percebida ou uma ideia seja lembrada pela mente. Assim, a inferência não 

é uma simples passagem de uma impressão a uma ideia feita na mente. 

Para que ela ocorra, é preciso que exista uma série prévia de 

acontecimentos semelhantes a fim de fomentar a inferência. Sempre que 

uma impressão leva a mente a uma ideia diferente daquela, porém 

relacionada, ela transfere àquela ideia parte da vivacidade apresentada na 

impressão presente, fortalecendo a crença que temos naquilo. A 

imaginação, ao sugerir a crença, permite ao homem o cálculo das questões 

de fato, possibilitando também que acontecimentos vindouros sejam 

antecipados por esta ação da mente. É isto que permite que as ciências da 

natureza sejam administradas pela mente humana10. 

 

9 Uma das atribuições da imaginação é calcular a probabilidade tendo por base eventos já 

ocorridos. De modo sumário, toda vez que a mente percebe uma impressão ou apresenta 

uma ideia, a imaginação busca o caso mais relacionado com o presente, ou seja, a ideia da 

situação que mais sucedeu aquela em toda a cadeia de sucessões.  

10 Este tema será tratado mais aprofundadamente no subitem 2.4. 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   243 

“Todas as vezes que um objeto se apresenta à memória ou aos 

sentidos, pela força do costume a imaginação é levada imediatamente a 

conceber o objeto que lhe está habitualmente unido” (HUME, 1999, p. 65), 

diz Hume acerca da relação existente entre a crença e o costume. Esta 

relação se dá no sentido de que a crença fortalece o hábito, uma vez que a 

mente não segue as sequências de ideias que ela não acredita como 

advindas diretamente da experiência. O que é, pois, o costume? O 

costume, ou hábito, é definido por Hume como “Tudo aquilo que procede 

de uma repetição passada sem nenhum novo raciocínio ou conclusão” 

(TNH 1.3.8.10). Assim, ele surge naturalmente a partir da repetição de 

conjunções constantes e regulares e retorna à mente sempre que uma ideia 

já conhecida for evocada. A grande importância do costume é que é 

unicamente por meio dele que podemos tornar útil o conhecimento 

advindo da sensibilidade. Hume fala acerca deste tema na Investigação 

dizendo que “[...] Depois da conjunção constante de dois objetos, por 

exemplo, calor e chama, peso e solidez, unicamente o costume nos 

determina a esperar um devido ao aparecimento do outro” (HUME, 1999, 

p. 61) e que “É o único princípio que torna útil nossa experiência e nos faz 

esperar, no futuro, uma série de eventos semelhantes àqueles que 

apareceram no passado” (HUME, 1999, p. 63). Estas afirmações vêm para 

sustentar sua hipótese de que não é por meio de nenhuma espécie de 

raciocínio ou silogismo que a mente é levada a se comportar de tal 

maneira, ou seja, esperar eventos vindouros que sejam semelhantes aos 

que já ocorreram. O hábito permite, portanto, que intencionalmente o 

homem faça cálculos que apresentem algum grau de segurança sobre os 

objetos da sensibilidade, na tentativa de governá-los de alguma forma. É 

por meio dele que as ciências naturais são possíveis. Claramente, o hábito 

não apresenta uso apenas para as ciências naturais, mas também para a 

vida cotidiana de todos os homens, 

 

Visto que todas as vezes que a repetição de um ato ou 

de uma determinada operação produz uma propensão 

a renovar o mesmo ato ou a mesma operação, sem ser 

impelida por nenhum raciocínio ou processo do 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

244  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

entendimento, dizemos sempre que esta propensão é 

efeito do costume (HUME, 1999, p. 61). 

 

Com o assentimento retirado da experiência, realizamos tarefas 

sem grandes preocupações formais: não tocamos a chama por estarmos 

seguros de que ela pode nos queimar, tampouco um fio desencapado por 

sabermos que podemos ser eletrocutados. E fazemos isto sem sequer 

raciocinarmos sobre o assunto, mas simplesmente fazemos, ou evitamos 

fazer, naturalmente. Os princípios de conexão entre ideias operam, neste 

aspecto, como uma força suave que as une e, em geral, sobre elas 

prevalece (TNH 1.1.4.1). Hume chama esses princípios de conexão de 

força suave pelo fato de que eles acontecem sem que a mente os note: 

simplesmente as ideias se associam. Por surgir na mente a partir das 

relações captadas da experiência, pode-se afirmar que, assim como a 

crença, o hábito também é uma reação natural da mente ao padrão de 

regularidade e constância apresentado pelas ideias, especialmente, por 

aquelas que se relacionam entre si.  

Mas se a crença é este assentimento que a mente dá a certas 

sequências de ideias, o que é, então, a ficção? A ficção obedece aos 

mesmos padrões de associação que a crença, mas não estabelece 

correspondência de suas ideias com nenhuma impressão. De fato, ela não 

retira assentimento da experiência, mas apenas ideias para suprir suas 

criações. Assim, uma das diferenças entre crença e ficção é de sensação ou 

sentimento (TNH 1.3.8.10-13). Podemos, portanto, imaginar bestas 

mitológicas, mas não damos nenhum crédito a estas imagens mentais, uma 

vez que a ficção não busca assentimento na experiência. Porém, esta falta 

de crença inerente à ficção não é o bastante para diferenciá-las (HUME, 

1999, p. 65). Hume afirma que, 

 

Como a mente tem autoridade sobre todas as suas 

ideias, poderia voluntariamente anexar esta ideia11 

particular a uma ficção e, por conseguinte, seria capaz 

de acreditar no que lhe agradasse, embora se opondo a 

 

11 Hume refere-se a qualquer ideia que já tenha um assentimento anexado a si. 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   245 

tudo que encontramos na experiência diária (HUME, 

1999, p. 65). 

 

Esta afirmação reforça o argumento de que a diferença entre a 

crença e a ficção está relacionada a, ou é propriamente falando, uma 

maneira de sentir, ou um sentimento que a mente percebe em relação a 

determinadas sequências de ideias. O próprio Hume se vê em dificuldades 

para elucidar o que seria então esta maneira de sentir, dizendo que, 

“Mesmo quando penso compreender perfeitamente o assunto, não encontro 

as palavras adequadas para expressar o que quero dizer” (TNH, Apêndice, 

12). Esta dificuldade talvez advenha da insegurança gerada ao tratar desta 

sensação, que não é uma impressão sensível, mas surge das relações 

naturais entre estes objetos da mente. A diferença surge naturalmente na 

mente humana. 

Tendo em vista todos os aspectos já apresentados, é possível notar 

que a causalidade, assim como a conjunção constante e regular entre 

ideias, são importantes para a vida, no sentido de que “É unicamente por 

este conhecimento que somos capazes de controlar eventos e governar o 

futuro” (HUME, 1999, p. 42). A compreensão das relações de causalidade 

é extremamente vital para a compreensão do que se propôs esta pesquisa: 

que a imaginação dá à mente condições de se fazer ciência. 

  

 

Imaginação e ciência 

 

Até agora foi possível perceber que a imaginação desempenha 

diversas funções na mente: ela une e separa as ideias, percebe as diferenças 

entre ideias, percebe as relações entre as ideias e as questões de fato, 

administra a inferência e forma o hábito. Neste ponto, serão as relações de 

causalidade que receberão maior atenção, uma vez que elas são de vital 

importância, tanto para a pesquisa, quanto para a vida cotidiana. Vimos, no 

decorrer do texto, ainda que brevemente, que as relações de causalidade 

são filosóficas e naturais. Talvez caiba uma explicação mais extensa deste 

tema. Anteriormente foram mencionadas sete relações filosóficas, a partir 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

246  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

das quais a imaginação conecta duas ideias na mente. “A primeira delas é a 

semelhança. Essa é uma relação sem a qual não pode existir nenhuma 

relação filosófica, já que só admitem comparação os objetos que 

apresentam entre si algum grau de semelhança” (TNH 1.1.6.3). Segundo o 

argumento apresentado por Hume, sem qualquer tipo de semelhança entre 

objetos da mente, seria impraticável que qualquer tipo de relação entre eles 

existisse ou fosse percebida. Porém, ainda que sua existência seja 

necessária para o advento das outras relações, sua presença não é o 

suficiente para garantir que dois objetos sejam conectados entre si. Isto 

ocorre graças ao fato de que, “Quando a qualidade se torna muito geral, e é 

comum a um grande número de indivíduos, ela não leva a mente 

diretamente a nenhum deles” (TNH 1.1.6.3). Uma vez que a qualidade 

verificada entre objetos é de abrangência muito grande, a imaginação se vê 

impedida de fixar sua atenção em um só objeto. A segunda relação 

elencada por Hume é a de identidade. A identidade é a relação aplicada a 

objetos constantes e imutáveis. Segundo Hume (TNH 1.1.6.4), é a mais 

universal relação existente, sendo aplicada a todo ser que dure no tempo, 

ou seja, exista. As relações de espaço e tempo configuram o terceiro tipo 

de relação filosófica. Uma relação também aplicada a todos os objetos da 

mente, as relações de tempo e espaço podem se apresentar sempre que 

objetos estejam relacionados pela sensibilidade. Objetos que estejam 

distantes ou contíguos são conectados por estas relações, assim como 

qualquer tipo de comparação espaço-temporal. As relações de quantidade 

ou número são o quarto tipo de relação filosófica e podem ser facilmente 

explicadas, uma vez que todos os objetos que possam ser numerados ou 

quantificados podem ser conectados por meio deste tipo de relação. O 

quinto tipo de relação filosófica são os graus de qualidade. Sua existência 

é determinada pela comparação dos graus de qualquer qualidade entre dois 

ou mais objetos. Uma folha de laranjeira pode ser comparada com uma 

barra de ferro por meio dos graus de seus respectivos pesos. O mesmo vale 

para as cores que, mesmo entre as de um mesmo matiz podem apresentar 

diferentes graus de qualidade. Assim, o azul celeste e o azul marinho, 

ainda que tons de azuis, podem ser comparados e relacionados por meio da 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   247 

variação dos graus dessas qualidades. O sexto tipo de relação filosófica 

trata da relação de contrariedade. Certamente um dos tipos de relação que 

mais pode gerar dúvidas devido à sua natureza. Isto se deve ao fato de que 

alguém pode pensar que, já que a contrariedade também é uma relação, 

objetos que são contrários podem se relacionar e se conectar. Se realmente 

ocorresse deste modo, a afirmação de que “[...] nenhuma relação, de 

nenhuma espécie, pode subsistir sem algum grau de semelhança” (TNH 

1.1.6.4) seria completamente infundada. Acontece que apenas as ideias de 

existência e não existência pode ser contrárias, quando tratando da relação 

entre objetos da mente. Por fim, as relações de causalidade configuram o 

sétimo e, para os fins desta pesquisa, o mais importante dos modos de 

relação filosófica e também uma relação natural entre ideias. Sua 

influência sobre a sensibilidade ocorre também no âmbito das relações 

naturais. Elas são consideradas relações naturais por serem notadas na 

relação entre os objetos da sensibilidade e sem a dependência de qualquer 

série de raciocínio ou silogismo. A mente capta as relações dadas 

naturalmente e as destaca.  

A importância da causalidade para esta pesquisa parte da 

afirmação de que “Apenas a causalidade produz uma conexão capaz de nos 

proporcionar uma convicção sobre a existência ou ação de um objeto que 

foi seguido ou precedido por outra existência ou ação” (TNH 1.3.2.2), uma 

vez o que o objeto maior desta pesquisa se relaciona diretamente com os 

objetos da sensibilidade. Isto implica, também, na capacidade que estas 

relações de causalidade têm de levar a mente para além das impressões 

presentes, antecipando os acontecimentos. Ora, parece não haver quem 

discorde de que a ideia de causalidade não deriva de uma impressão 

sensível. Se esta conexão derivasse de alguma impressão particular, 

quando fossem analisados dois objetos distintos, porém relacionados pelo 

que é chamado de causalidade, deveria ser possível verificar, na 

sensibilidade, a impressão que leva de uma causa a um efeito. Na verdade, 

esta passagem não é sentida. Isto, entretanto, não contradiz a máxima 

obtida de que todas as ideias derivam de impressões, uma vez que toda 

relação de causa e efeito deriva de alguma condição de contiguidade e 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

248  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

sucessão entre dois ou mais objetos. Assim, de todas as vezes em que foi 

verificado o calor acompanhando o fogo, o o frio acompanhando o gelo e a 

umidade acompanhando a água, a imaginação, notando a regularidade 

constante dessas ideias, insere a relação de causalidade, transformando os 

primeiros em causas e os que os seguem em efeitos. 

No Tratado, ao explicar que apenas quatro das relações filosóficas, 

“Por dependerem unicamente das ideias, podem ser objetos de 

conhecimento e certeza” (TNH 1.3.1.2), Hume afirma que apenas estas 

quatro são fundamento da ciência. Gostaria de pedir licença para afirmar 

algo diferente. Na verdade, gostaria de chamar a atenção para o seguinte 

fato: no Tratado as ciências da natureza não são elencadas como ciências, 

já que seu conhecimento não é certo e livre de dúvidas. De fato, “Por 

‘conhecimento’ e ‘raciocínio científico’ Hume denota, simplesmente, os 

processos cognitivos a priori da intuição e demonstração, geradores de 

conhecimento certo” (CHIBENI, 2013, p. 230-231), afastando do campo 

científico tudo o que advinha da experimentação. O que será feito de agora 

em diante parte de uma abordagem diferente do conceito de ciência. Serão 

tratadas as ciências naturais, e não as teóricas. Assim, nada mais justo que 

explicar as diferenças entre estes dois blocos de ciências, a começar pelas 

que denomino a priori. 

As ciências a priori recebem este nome por serem suficientes e 

satisfatórias sem o auxílio das impressões e da experiência. Isto não altera 

a necessidade de existência de impressões, mas apenas retira o campo de 

ação destas ciências para um plano onde apenas ideias são abordadas. 

Estas ciências apresentam relações apenas entre as ideias presentes na 

mente e apenas entre aquelas que não precisam das impressões para sua 

verificação. Mais precisamente, as relações que surgem desta forma são 

semelhança, contrariedade, graus de qualidade e proporções de 

quantidade e número. Na Investigação, cada uma destas conexões recebe 

nomes específicos, que já foram apresentados nesta pesquisa, a saber, 

relações de ideias (HUME, 1999, p. 47). Resumidamente, Coventry (2007, 

p. 107) fala que elas são as relações existentes apenas entre as ideias, 

sendo demonstráveis ou intuitivamente certas. Negá-las implica uma 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   249 

contradição, não necessitam de qualquer tipo de evidência sensível, 

portanto, não tratam de existência ou não existência, e incluem a 

matemática pura. Hume exemplifica, dizendo: “Que o quadrado da 

hipotenusa é igual à soma dos lados, é uma proposição que exprime uma 

relação entre estas figuras. Que três vezes cinco é igual à metade de trinta 

exprime uma relação entre estes números” (HUME, 1999, p. 47). Assim, 

sempre que o objeto de alguma ciência oferecer relações intuitivamente 

corretas, demonstráveis e que não dependam da experiência, serão objetos 

abordados pelas ciências a priori, ou, utilizando a terminologia humiana, 

pelas relações de ideias. Portanto, a aritmética, a álgebra e a geometria são 

as ciências que surgem a partir destas relações. 

Por outro lado, surgem as ciências naturais – ou mesmo 

experimentais. Este nome se deve ao fato de serem ciências que dependem 

dos objetos e de suas ideias. Segundo Deleuze (2001, p. 92), estas relações 

são exteriores às ideias, ou seja, precisam da sensibilidade e da experiência 

para sua verificação. Valadares também defende que “a relação que a 

imaginação estabelece entre duas ideias é exterior a estas, e não pode ser 

deduzida a partir da consideração de nenhuma delas em particular” (2009, 

p. 255-256). Estas relações foram chamadas pelo nome questões de fato e, 

como o nome diz, são questões sobre os fatos, o que implica em existência 

ou não existência dos objetos. Além disto, sua negação jamais implica em 

contradição. Afirmar “Que o sol não nascerá amanhã é tão inteligível e 

não implica mais contradição do que a afirmação de que ele nascerá” 

(HUME, 1999, p. 48). O argumento utilizado é que, se fosse algo 

contraditório de se afirmar, a mente jamais poderia conceber tal ideia de 

maneira clara e distinta. São relações que estão abaixo de qualquer nível de 

certeza e demonstração. É o que acontece com a física, por exemplo. 

Desde os primórdios desta ciência suas certezas têm sido questionadas e 

modificadas. O que um dia foi o átomo, a partícula indivisível, em relação 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

250  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

a qual jamais se poderia encontrar algo menor, hoje, afirmam os físicos, é 

muitas vezes maior que as partículas que o compõe12.  

Diversas ponderações feitas durante esta pesquisa permitem a 

seguinte afirmação: a imaginação administra as ideias de maneira segura o 

bastante para permitir que a mente faça ciência dos objetos sensíveis. 

Pode-se simplificar dizendo que é por meio da imaginação que a mente 

concebe as ciências da natureza. Em primeiro lugar, as ciências em 

questão, conforme já afirmado, são as ciências naturais, como a física e a 

química, por exemplo. Isto significa que são ciências que estão fora do 

campo intuitivo-demonstrativo, ou seja, as relações que as definem se 

apresentam no campo da experimentação. Desta forma, relacionando estas 

informações com as afirmações de Hume sobre os tipos de relações que a 

mente cria, pode-se afirmar com segurança que estas ciências naturais 

dependem das questões de fato, e não das relações de ideias. A natureza de 

cada uma das ciências naturais permite este tipo de afirmação. A física 

newtoniana, por exemplo, depende de experimentação na formulação e 

teste de suas leis. Newton só pôde perceber a relação existente entre o 

movimento e o objeto voltando-se para o campo experimental, ou seja, 

observando os objetos naturais. O mesmo vale para os objetos da química, 

já que a combinação de componentes químicos é, antes de mais nada, uma 

experimentação. Percebe-se então que as ciências abordadas não são as 

ciências da matemática pura, cujas relações de ideias bastam para sua 

manipulação. Então, qual a relação entre a imaginação e as ciências 

naturais, que permite que estas existam? 

Ideias como a de causalidade, por exemplo, que são vitais para as 

ciências naturais, só podem surgir com a observação e a experiência, mas 

não surgem diretamente delas (CHIBENI, 2013, p. 232). O que acontece é 

que a mente recebe sequências de percepções constantes e regularmente 

 

12 Podem ser encontradas referências sobre este assunto na obra de Hinrichs e Kleinbach, 

onde afirmam que “Evidências concretas de que os átomos não eram esferas duras e 

indivisíveis, nem havia uma partícula elementar, tornaram-se disponíveis no final do século 

XIX, com as descobertas do elétron e da radioatividade” (HINRICHS, KLEIBACH, 2002, 

p. 336). 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   251 

conectadas e, a partir daí, se torna capaz de inferir a existência de um 

objeto a partir do surgimento de outro, “Em conformidade com nossa 

experiência passada” (TNH 1.3.6.2). Esta experiência passada, que forma 

o hábito, permite que a mente relacione os objetos que apresentam 

conjunções constantes e regulares como causas e efeitos. A preocupação 

de Hume em relação a isto é mostrar que as causas e seus efeitos são 

contíguos, no tempo e no espaço, mas as causas são temporariamente 

anteriores aos seus efeitos, o que ele chama de “Prioridade da causa em 

relação ao efeito” (TNH 1.3.2.6-7). Foi amplamente discutido que, da 

repetição destas conjunções constantes e regulares, a imaginação passa a 

inferir a existência de um objeto, mais precisamente, de uma ideia, a partir 

do surgimento de outro objeto, mais precisamente, de uma impressão. 

Hume defende intensamente o argumento de que a inferência “Não é 

determinada pela razão, mas por certos princípios que associam as ideias 

desses objetos e as unem na imaginação” (TNH 1.3.6.12). Chibeni (2013, 

p. 232) chama a atenção para o seguinte aspecto: a razão a que Hume se 

refere neste momento é tanto a razão tida como demonstrativa, quanto 

aquela “Capaz de estruturar argumentos prováveis, i.e. relativos às 

questões de fato” (CHIBENI, 2013, p. 232). A mente, por si só, é capaz de 

perceber todas estas operações que ela mesma realiza, mas cabe à 

imaginação administrá-las, conectando as ideias, inferindo ideias a partir 

do surgimento de impressões, verificando a conjunção constante e regular 

de percepções da mente e formando o hábito. A concepção de que a 

imaginação atua intensamente nas relações que a mente concebe é 

reforçada por Valadares, que defende que “Se uma ideia se faz presente à 

imaginação, qualquer outra, unida a ela por relações de semelhança, 

contiguidade e causalidade, segure-lhe naturalmente” (2009, p. 255). Foi 

amplamente descrito que as questões de fato são pautadas nestas três 

relações aqui referidas por Valadares. 



A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

252  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Desta forma, todos os indícios levam ao entendimento de que a 

imaginação, por administrar as operações ativas e passivas13 da mente 

relativas às questões de fato, é fomentadora das ciências naturais. Na seção 

IV da Investigação, Hume trata amplamente das questões de fato, nas quais 

estão inseridas todas as ciências experimentais ou da natureza. Na verdade, 

o objeto desta seção são as relações de causa e efeito. O primeiro trabalho 

que Hume assume nesta seção é o de provar que as relações de causa e 

efeito não são, de modo algum, descobertas por algum tipo de raciocínio a 

priori, mas sim pela experiência. Ele diz que:  

 

[...] o conhecimento geral desta relação não se obtém, 

em nenhum caso, por raciocínios a priori, porém 

nasce inteiramente da experiência quando vemos que 

quaisquer objetos particulares estão constantemente 

juntados entre si (HUME, 1999, p. 49-50). 

 

 Ora, as relações de causa e efeito, amplamente enunciadas nesta 

pesquisa, dependem de alguns fatores. Primeiramente, como pode-se 

perceber, a mente só é capaz de conceber uma relação de causalidade plena 

a partir da experiência, ou seja, da conjunção constante e regular de 

impressões numa determinada ordem. O próximo passo na análise das 

questões de fato, parte da afirmativa de que,  

 

Se nos fosse mostrado um corpo de cor e consistência 

análogas às do pão que havíamos comido 

anteriormente, não teríamos nenhum escrúpulo em 

repetir o experimento, prevendo com certeza que ele 

nos alimentará e nos sustentará de maneira 

semelhante (HUME, 1999, p. 54). 

 

 

13 Tomo liberdade para, assim como na biologia, chamar de operações passivas todas as 

operações realizadas pela mente sem a influência da intenção do homem, assim como a 

memória. Desta forma, operações ativas são todas as ações da mente que estão submetidas 

à vontade e intenção do homem. Vale destacar que a imaginação pode apresentar operações 

ativas e passivas. 



Pablo Henrique Santos Figueiredo 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   253 

Tendo a mente verificado esta conjunção constante e regular de 

percepções, ela passa a antecipar uma ideia, a partir do surgimento de uma 

impressão, o que foi enunciado anteriormente com o nome de inferência.  

Após este percurso sobre como a mente adquire as ideias por meio 

das percepções e como as óperas, podemos entender, ainda que 

brevemente, sobre as diferenças naturais existentes entre a memória e a 

imaginação. À última, que é o objeto deste texto, foi dedicado maior 

esforço a fim de compreender mais adequadamente sua natureza e suas 

capacidades. A natureza maleável da imaginação lhe permite operar as 

ideias de uma forma muito mais livre do que a memória poderia fazê-lo e 

leva à mente diversas possibilidades e capacidades distintas. É pela 

liberdade da imaginação que somos capazes de construir ao hábito e a 

inferência, de testar novas combinações entre ideias e de compor ou 

decompor novas ideias a partir das percepções recebidas pela mente. O 

conjunto de capacidades da imaginação, associado à sua natureza dotada 

de liberdade conferem a ela a capacidade de aferir, de inferir e de nos 

proporcionar algum grau de segurança para que possamos discutir ou 

trabalhar as questões de fato e aquilo que foi chamado de ciências 

experimentais. 

 

 

Referências  

CHIBENI, Silvio Seno. Hume e as Bases Científicas da Tese de que Não Há 

Acaso no Mundo. Principia, an international journal of epistemology, Santa 

Catarina, v. 16, n. 2, p. 229-254, 2013. DOI: https://doi.org/10.5007/1808-

1711.2012v16n2p229.  

COVENTRY, Angela M. Hume: a guide for the perplexed. Londres: Continuum, 

2007. 

COVENTRY, Angela M. Compreender Hume. Trad. Hélio Magri Filho. 

Petrópolis: Vozes, 2011. 

DELEUZE, Gilles. Empirismo e subjetividade: ensaio sobre a natureza humana 

segundo Hume. Trad. Luiz B. L. Orlandi. São Paulo: Editora 34, 2001. 

https://doi.org/10.5007/1808-1711.2012v16n2p229
https://doi.org/10.5007/1808-1711.2012v16n2p229


A imaginação como fundamento das ciências experimentais 

254  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 227-254, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

HINRICHS, Rogers; KLEIBACH, Merlin. Energia e Meio Ambiente. Trad. Flávio 

Maron Vichi e Leonardo Freire de Mello. São Paulo: Thomson Learning, 2002. 

HUME, David. A Treatise of Human Nature. New York: Oxford University Press, 

2000. 

HUME, David. Tratado Da Natureza Humana. Trad. Déborah Danowski. São 

Paulo: Ed. da Unesp, 2000. 

HUME, David. Investigação Acerca Do Entendimento Humano. São Paulo: Ed. da 

Unesp, 1999. 

LOCKE, John. Ensaio Acerca do Entendimento Humano. Trad. Anoar Aiex. São 

Paulo: Nova Cultural, 1999. 

STROMINGER, Gerhard. Hume’s Theory of Imagination. Hume Studies, 

Virginia, v. 6, n. 2, p. 91-118, 1980. DOI : https://doi.org/10.1353/hms.2011.0637.  

VALADARES, Alexandre Arbex. A Teoria da Causalidade Imaginária na 

Filosofia de Hume. Kriterion, Belo Horizonte, v. 50, n. 119, p. 251-268, 2009. 

DOI: https://doi.org/10.1353/hms.2011.0637.  

 

 

Data de registro: 25/11/2019 

Data de aceite: 04/02/2020 

https://doi.org/10.1353/hms.2011.0637
https://doi.org/10.1353/hms.2011.0637


Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   255 

 

  Às margens do Leviatã: soberania e medo da 

morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

 

Luiz Carlos S. Silva* 

 

Resumo: O presente artigo apresenta o modo como o método mecanicista da 

filosofia de Hobbes considera a vida dos homens e do Estado civil em termos de 

uma continuidade do movimento da matéria. A partir de uma consideração do 

mecanicismo moderno aplicado às paixões humanas, o presente artigo busca 

também mostrar como o medo da morte parece ser o princípio regulador das ações 

dos homens hobbesianos tanto fora quanto dentro do Estado civil. Por fim, o 

artigo busca evidenciar como a constituição e a conservação da monstruosa 

máquina do Estado civil hobbesiano implicam sempre em uma soberania absoluta 

e indivisível. 

  

Palavras-chave: Filosofia Política; Thomas Hobbes; Soberania; Modernidade. 

 

 

On the banks of Leviathan: dovereignty and fear of death at the bases of 

Hobbesian Political Philosophy 

 

Abstract: This article presents the way in which the mechanistic method of 

Hobbes' philosophy considers the life of men and the civil state in terms of a 

continuity in the movement of matter. From a consideration of the modern 

mechanism applied to human passions, this article also seeks to show how the fear 

of death is the regulative principle of the actions of Hobbesian men both outside 

and within the civil State. Finally, this article seeks to clarify how the constitution 

and conservation of the monstrous Hobbesian civil state machine always implies 

absolute and indivisible sovereignty. 

 

Keywords: Political Philosophy; Thomas Hobbes; Sovereignty; Modernity. 

 

* Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professor em 

Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: luiscavh@yahoo.com.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0036198625835895. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8865-8197.  

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53431 

  

  

mailto:luiscavh@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/0036198625835895
https://orcid.org/0000-0001-8865-8197
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53431
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53431


Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

256  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Introdução  

 

A mitológica figura do Leviatã é utilizada por Hobbes para ilustrar 

o aspecto maquinal, monstruoso e amedrontador do soberano poder do 

Estado civil moderno. O Estado representado pelo mito do Leviatã, 

segundo o projeto científico do autor, é fruto de uma filosofia política 

assentada sobre um processo mecanicista de modernização do antigo 

direito de vida e de morte da tradição romana. Em outras palavras, o poder 

soberano do Estado civil hobbesiano é entendido como uma atualização 

potencializada da velha autoridade que os poderosos senhores romanos 

tinham de matar ou de deixar viver seus escravos e subordinados. Esse 

poder soberano em Hobbes seria uma espécie de autoridade bélica, análoga 

a um poder divino racionalizado pelo método científico da moderna 

política civil. O interesse do presente artigo, nesse registro, consiste em 

mostrar como a figura monstruosa do poder soberano do Estado civil em 

Hobbes representa a ilustração mecanicista de um direito bélico e divino 

que os antigos tinham sobre os vencidos em uma batalha: um direito de 

vida e de morte.  

Sob um prisma mais filosófico da moderna política estatal, 

sistematizada por Hobbes na figura maquinal do Leviatã, convém observar 

como o autor define a morte como sendo o “repouso”, isto é, a ausência do 

movimento vital. No registro mecanicista da modernidade heliocêntrica, 

Hobbes define a vida como sendo apenas movimento e, por conseguinte, a 

morte como sendo um princípio contrário à autoconservação desse 

movimento. Preservar a vida ou evitar a morte seria a lei de natureza que 

prescreve aos homens tanto a antecipação da guerra quanto a constituição 

do Estado civil soberano. O mesmo princípio de autoconservação da vida 

que se aplica aos homens por natureza se aplica também, por analogia ou 

convenção, ao Estado civil. Tendo sido constituído como um autômato, a 

função desse Estado é sua autoconservação, isto é, a manutenção do seu 

próprio movimento vital, que é a soberania. Conservando a si mesmo, esse 

Estado conservaria consigo também os movimentos vitais de todas as suas 

partes ou peças constitutivas: os cidadãos. 



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   257 

Para o moderno pensamento heliocêntrico de Hobbes, todas as 

coisas no universo estão em movimento, inclusive o próprio universo1. 

Esse movimento, entendido como regulador da vida no cosmo, se aplica 

tanto à consideração das coisas naturais e humanas quanto à consideração 

das coisas artificiais e políticas. Em poucas palavras, o mesmo princípio de 

autoconservação do movimento da matéria cósmica e natural, que regula o 

mecanicismo das paixões humanas em Hobbes, se estende também para a 

política e para a constituição do Estado civil2. Se a vida é movimento, 

então todos os corpos capazes de moverem a si mesmos, a exemplo dos 

autômatos, poderiam ser considerados “seres vivos”, isto é, corpos 

animados capazes de imprimirem movimento à sua própria matéria. Para 

exemplificar, cito a introdução ao Leviatã: 

 

Pois vendo que a vida não é mais do que um 

movimento dos membros, cujo início ocorre em 

alguma parte principal interna, por que não 

poderíamos dizer que todos os autômatos (máquinas 

que se movem a si mesmas por meio de molas, tal 

como um relógio) possuem uma vida artificial? Pois o 

que é o coração, senão uma mola; e os nervos, senão 

outras tantas cordas; e as juntas, senão outras tantas 

rodas, imprimindo movimento ao corpo inteiro, tal 

como foi projetado pelo Artífice? E a arte vai mais 

longe ainda, imitando aquela criatura racional, a mais 

excelente obra da natureza, o Homem. Porque pela 

arte é criado aquele grande Leviatã a que se chama 

 

1 No Leviatã, I, 1 (1983, p. 9) Hobbes firma que um movimento gera sempre algum outro 

movimento, de modo que o movimento pode ser considerado o principio e o fim da geração 

e da conservação de todas as coisas no universo. 

2 Ao tratar do modo de operação do método na investigação tanto dos fenômenos naturais 

quanto dos fenômenos políticos, no “prefácio ao leitor” do De cive (2002, p. 13), Hobbes 

compara o Estado civil, criado à imagem e semelhança do homem natural, a um relógio. O 

conhecimento do Estado civil a partir de suas causas constitutivas seria o conhecimento do 

movimento de todas as partes ou peças que geram e conservam o funcionamento desse 

autômato. E é nesse sentido que a política hobbesiana pode ser entendida como uma teoria 

da “máquina do Estado”, uma vez que seu método mecanicista investiga o movimento na 

geração e conservação destes e daqueles corpos naturais ou artificiais.  



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

258  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Estado, ou Cidade (em latim Civitas), que não é senão 

um homem artificial, embora de maior estatura e força 

do que o homem natural, para cuja proteção e defesa 

foi projetado. E no qual a soberania é uma alma 

artificial, pois dá vida e movimento ao corpo inteiro; 

[...]. Salus Populi (a segurança do povo) é seu 

objetivo; os conselheiros, através dos quais todas as 

coisas que necessita saber lhe são sugeridas, são a 

memória; a justiça e as leis, uma razão e uma vontade 

artificiais; a concórdia é a saúde; a sedição é a doença; 

e a guerra civil é a morte (HOBBES, 1983, p. 5). 

 

O homem moderno é considerado por Hobbes como uma máquina 

ou um autômato por ser entendido como uma criatura ou um artefato feito 

pelas mãos de um Deus criador da natureza. Podemos dizer que o homem 

hobbesiano é considerado máquina tanto por ser considerado como uma 

criação divina quanto por ser matéria de um Estado civil também 

maquinal. Se o homem ou o “ser vivo racional” pode ser considerado 

máquina por ser uma criação das mãos de Deus ou mesmo da natureza, 

então as máquinas (a exemplo dos autômatos e do próprio Estado civil) 

também poderiam ser analogamente consideradas “seres vivos racionais”, 

uma vez que são artefatos criados pelos homens. E assim como a 

interrupção do movimento vital no homem natural em Hobbes significa a 

morte do indivíduo, a interrupção do movimento automático do Estado 

civil soberano seria, para ele, equivalente à morte do Estado.  

Hobbes define fisiologicamente a morte humana como sendo a 

interrupção da circulação sanguínea que movimenta e oxigena o sopro 

vital no homem. Analogamente ao que acontece com o homem natural, a 

morte do Estado civil em Hobbes seria a perda daquele movimento 

automático que oxigenaria a vida do corpo político inteiro, a saber, a 

soberania. Soberania essa identificada com a autonomia da máquina do 

Estado. Autonomia essa que é definida como uma espécie de automatismo 

maquinal regulador do movimento de autoconservação do autômato civil. 

Sob esse prisma mecanicista da política moderna, Hobbes apresenta seu 

projeto de uma teoria inercial das paixões humanas já em seus primeiros 

estudos filosóficos sobre os Elementos da Lei Natural e Civil e se apropria 



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   259 

do conceito de movimento inercial da física moderna para comparar a vida 

humana a uma corrida3. Corrida essa onde viver é continuar correndo, 

vencer é sobrepujar o concorrente e morrer é abandonar a corrida4.  

Assim como o princípio inercial do movimento parece mesmo 

regular as considerações de Hobbes sobre o comportamento da matéria em 

geral, a definição hobbesiana de morte (como interrupção do livre 

movimento) parece também se aplicar de modo análogo a todos esses 

corpos: naturais, humanos e políticos. O conceito de vida e de morte que 

Hobbes transporta da filosofia natural para aplicar à sua ética mecanicista 

se estende também para a política, ou seja, regula também a consideração 

das causas e dos efeitos da constituição e da dissolução do Estado. A partir 

da consideração das causas e os efeitos dos corpos naturais, Hobbes afirma 

que tudo no mundo deve estar necessariamente em movimento. Se, como 

teria provado Copérnico e Galileu, o planeta Terra está em movimento, 

então tudo o que ele contém deve também estar em movimento, inclusive 

os homens e o Estado. No De Corpore I, 6, 5 (2009, p. 139), Hobbes 

procura demonstrar como um movimento gera sempre outro movimento, 

de modo que o próprio movimento é causa eficiente de si mesmo, 

suficiente para sua geração e conservação. Hobbes entende que o 

movimento da matéria, chamado causa passada do efeito presente, é o 

mesmo movimento chamado poder futuro ou potência, se considerado em 

relação ao ato que a partir dele pode ser produzido adiante. O passado, o 

presente e o futuro em Hobbes, portanto, são considerações do mesmo 

movimento da matéria em relação ao antes, ao agora e ao depois.  

A causa, o efeito e o poder em Hobbes são apenas nomes 

diferentes atribuídos ao mesmo movimento da matéria, considerado em 

relação ao passado, ao presente e ao futuro, respectivamente. Em poucas 

palavras, Hobbes entende que a causa é movimento passado, o efeito é 

 

3 Os Elementos da Lei Natural e Civil (ver: Hobbes, 1979) é uma das primeiras obras mais 

sistemáticas do autor do Leviatã. Publicado por volta de 1641 (antes mesmo do De Cive), 

essa obra já se apresentava como uma manifestação clara do interesse de Hobbes por fazer 

da política moderna uma ciência com o mesmo rigor da filosofia natural da época.  

4 HOBBES, 1979, p. 119 (Elementos da Lei, I, 9, 21). 



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

260  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

movimento presente e o poder é movimento futuro5. Nesse registro, as 

sensações, paixões e pensamentos humanos seriam apenas efeitos, cuja 

causa é um movimento passado que se atualiza no presente em direção ao 

futuro. De um ponto de vista fisiológico, a vida humana passa a ser 

entendida apenas como o movimento que os genitores transferem de si 

mesmos para a geração de sua prole, segundo uma necessidade natural de 

autoconservação presente e futura da espécie humana. Hobbes afirma que 

o movimento nunca cessa, mas apenas muda de corpo para corpo e se 

atualiza continuamente do passado rumo ao futuro. E isso não seria mais 

do que uma imposição da natureza sobre todas as coisas em movimento e 

mudança, incluindo os homens. 

Tanto na filosofia natural quanto na política. Hobbes define a vida 

como movimento e procura demonstrar que esse movimento é sempre uma 

causa eficiente, nunca uma causa final. Para ele, nossos próprios 

pensamentos, ideias, paixões e desejos nada mais são do que movimentos, 

produzidos em nossas mentes e corações através das afecções do mundo 

material em contínuo movimento e mudança6. Se tudo no mundo é 

movimento e o movimento é a causa de nossas ideias e pensamentos, a 

mente humana não poderia jamais conceber a morte como sendo uma 

causa final, um repouso ou fim último da vida dos homens na Terra.  

Se os próprios pensamentos humanos são movimentos, então o 

repouso não poderia sequer ser conhecido pela mente humana. Se a morte 

constitui um mistério insondável, então todas as teorias morais e religiosas 

sobre a morte e o reino dos céus na Terra são falácias infundadas e 

discursos fabulosos. Hobbes diz que (ao contrário da filosofia aristotélica e 

das metafísicas tradicionais) não deve existir para os corpos naturais, 

 

5 No De Corpore, I, 2, 9 (2009, p. 123) Hobbes define as relações entre causa e efeito ou 

agente e paciente segundo esses princípios do movimento no tempo: passado, presente e 

futuro. 

6 Todas essas questões, relativas à autoconservação do movimento no tempo e no espaço, 

Hobbes analisa detidamente, na segunda parte do De Corpore, ao tratar da causa e do efeito 

sob o prisma dos poderes dos agentes e dos pacientes em relação ao poder integral das 

causas eficientes. Consultar, Hobbes, 2014, p. 97-147. 



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   261 

humanos ou políticos nenhuma ideia de causa final, posta como princípio 

ou fim de seus respectivos movimentos naturais. A lei de natureza impõe a 

todos os corpos uma autoconservação do movimento que é avessa ao 

repouso tanto quanto às causas finais ou últimas dos metafísicos. A vida é 

movimento e movimento gera movimento, de modo que o princípio e o 

fim do movimento e da própria vida seria a autoconservação (causa 

eficiente), não o repouso (causa final). Esse princípio inercial de 

continuidade do movimento da matéria, utilizado por Hobbes no campo da 

física e da ética, é também aplicado por ele no que diz respeito à vida e à 

morte do Estado civil.  

A felicidade dos homens hobbesianos não pode ser entendida 

como o repouso de um espírito satisfeito, mas sim como a continua busca 

dos objetos do desejo um após o outro ininterruptamente (potentiam unam 

post aliam)7. Em poucas palavras, a autoconservação do próprio 

movimento dos corpos é o princípio regulador de toda a filosofia natural e 

política de Hobbes. Tendo por regra essa autoconservação movimento, a 

conduta dos homens hobbesianos se torna aquela famosa disputa por poder 

e mais poder, que caracteriza seu estado de natureza como uma condição 

de guerra generalizada. E a guerra se generaliza exatamente por conta 

dessa perspectiva mecanicista sob o que Hobbes investiga o estado de 

natureza como uma hipótese de dissolução do Estado civil: a busca pela 

autoconservação de si que coloca os homens em confronto uns contra os 

outros é o preceito de uma filosofia da natureza mecanicista e geométrica 

que se funda sobre o princípio de autoconservação do movimento 

atomístico da matéria. 

Na infindável busca humana pela autoconservação de si, o medo 

da morte se torna a paixão reguladora das ações que levam os homens 

hobbesianos tanto ao estado de guerra quanto ao Estado civil. Pois, é por 

influência do medo da morte que esses homens se antecipam no estado de 

natureza e, seguindo o princípio de autoconservação de si e do movimento 

vital que regula o direito natural, invadem, sobrepujam, dominam e matam 

 

7 Leviatã, I, 9 (HOBBES, 1983, p. 60). 



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

262  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

os outros homens que se mostrem como possível ameaça. Mas, o mesmo 

medo da morte que leva os homens à antecipação e à guerra também os 

leva ao contrato e ao pacto de paz que constitui o Estado civil soberano. A 

autoconservação do movimento que regula a conduta humana orienta 

também o medo da morte que leva os homens tanto à paz quanto à guerra. 

O medo da morte violenta é a causa da antecipação dos homens 

que fazem do estado de natureza hobbesiano uma guerra de todos contra 

todos. Mas, conforme a esse mesmo medo da morte, que configura o 

estado de natureza como uma condição de guerra generalizada, os homens 

hobbesianos buscam a paz mediante a constituição de um Estado civil 

maquinal e despótico. O medo da morte, portanto, parece ser o grande 

princípio regulador que coloca os homens hobbesianos em pé de igualdade 

tanto no estado de natureza quanto dentro do Estado civil. E é sob esse 

prisma inercial do movimento que Hobbes define seu grande Leviatã 

maquinal como sendo também uma espécie “Deus mortal”, criado à 

imagem e semelhança do homem mortal e finito, mas com direitos 

análogos aos poderes divinos. E assim como a morte é a desintegração 

corporal do indivíduo natural e de seus movimentos voluntários, Hobbes 

define a dissolução ou desintegração do Estado soberano como sinônimo 

de guerra civil.  

A segurança do povo (salus populi) é o objetivo e a meta do 

Estado civil hobbesiano. Promover a segurança por meio de leis rígidas, 

portanto, não salvaguardar as liberdades e os direitos individuais, é o 

escopo da máquina soberana do Leviatã. Segundo Hobbes, uma das 

maiores enfermidades que levam ao óbito do corpo político do Estado é a 

ideia de um poder civil limitado8. Para a visão absolutista de Hobbes, a 

divisão autônoma e independente dos poderes executivo, legislativo e 

 

8 Os debates acerca dos limites do poder soberano acabaram por interpretar o Leviatã 

hobbesiano como uma obra de política liberal (ver: STRAUSS, L. Direito natural e 

história, I.). Todavia, a política hobbesiana se caracteriza justamente como uma teoria da 

soberania, da monarquia e do absolutismo civil, de modo que interpretar a política 

hobbesiana sob um prisma liberal parece ser um grande equívoco. Equívoco esse que pode 

ter por finalidade atualizar o Estado hobbesiano sob a máscara de um suposto “provedor 

das liberdades”.  



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   263 

judiciário é uma das principais patologias que adoecem a política e o 

Estado civil. Pois, assim como os braços, as pernas e os membros 

inferiores do corpo humano não podem agir independentemente do homem 

como um todo, um Estado civil saudável e forte deveria ser 

necessariamente soberano, isto é, ter o controle funcional e harmônico de 

todos os seus órgãos vitais e membros inferiores. 

Um Estado civil limitado (colonial) não é independente ou capaz 

de cuidar de si mesmo tanto quanto não é também capaz de cuidar de seus 

próprios cidadãos, que são “partes orgânicas” desse corpo político. Sob o 

prisma do princípio de autoconservação que regula as ações humanas, a 

prudência e a experiência advertem que, na impossibilidade de se contar 

com um Estado civil capaz de extinguir completamente a violência e a 

hostilidade entre os indivíduos e estabelecer a igualdade, convém cada um 

cuidar naturalmente de si sem apelar para o poder de um Estado civil mal 

constituído ou limitado aos interesses dos cidadãos mais poderosos9. 

Na impossibilidade de constituição de um pacto que sujeite 

igualmente a todos os membros da sociedade ao julgo político, a lei de 

natureza prescreve que o melhor para a autoconservação dos indivíduos 

seria permanecer mesmo no estado de natureza10. A mesma lei 

fundamental de natureza que prescreve a paz, mediante a constituição do 

 

9 No Leviatã, I, 14 (1983, p. 79), Hobbes afirma que “se os outros homens não renunciarem 

a seu direito, assim como ele próprio, nesse caso não há razão para que alguém se prive do 

seu, pois isso equivaleria a oferecer-se como presa (coisa a que ninguém é obrigado)”. 

Assim, o filósofo entende que um Estado civil limitado frente aos “direitos inalienáveis” 

dos cidadãos e de outros estrangeiros seria um tipo de instituição frágil desde seus 

fundamentos. Por essa razão, Hobbes considera a soberania absoluta como sendo o único 

modo possível de se superar a guerra civil e constituir a paz entre os cidadãos de modo 

efetivo e duradouro. 

10 No capítulo 14 do Leviatã (1983, p.78), Hobbes define como um preceito ou regra geral 

da razão que “todo homem deve esforçar-se pela paz, na medida em que tenha esperança de 

consegui-la, e caso não a consiga pode procurar e usar todas as ajudas e vantagens da 

guerra”. Para a filosofia hobbesiana, portanto, é um preceito igualmente válido da razão 

que, na impossibilidade de se constituir um Estado soberano e autômato capaz de impor o 

respeito a todos, é melhor tirar todas as ajudas e vantagens da guerra. Hobbes entende que 

seria melhor os homens se conservarem no estado de natureza do que se submeterem 

voluntariamente a um Estado mal constituído desde seus fundamentos.  



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

264  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Estado soberano, também prescreve a antecipação e as vantagens da 

guerra, no caso de impossibilidade de confecção de um pacto social onde 

todos abdiquem, sem exceção, de todos os seus direitos e poderes naturais. 

Um Estado civil mal constituído ou corrupto desde seus princípios é 

contrário à conservação da paz e do respeito mútuo, por isso é também 

contrário ao princípio de autoconservação que legitimaria a própria 

constituição desse Estado.  

A soberania absoluta é a alma do Estado civil hobbesiano e dá vida 

ao corpo político inteiro. Essa soberania, que coloca nas mãos de uma 

pessoa artificial o “direito” de vida e de morte, é o movimento vital que o 

Estado civil deve guardar e conservar na sua própria pessoa e existência 

artificial. E não se trata de uma soberania apenas em relação a outros 

Estados independentes, igualmente soberanos. Trata-se de uma soberania 

intestina, ou seja, vital para a manutenção do próprio corpo político do 

Estado enquanto tal: autômato e independente. A perda ou limitação 

drástica dessa soberania seria, para Hobbes, uma espécie de antecipação do 

atestado de óbito do Estado, cujo resultado não seria outro senão a 

competição e a guerra entre os cidadãos. Para exemplificar, cito o capítulo 

29 do Leviatã 

 

Muito embora nada do que os mortais fazem possa ser 

imortal, contudo, se os homens se servissem da razão 

da maneira como fingem fazê-lo, podiam pelo menos 

evitar que seus Estados perecessem devido a males 

internos. Pois, pela natureza de sua instituição, estão 

destinados a viver tanto tempo quanto a humanidade, 

ou quanto as leis de natureza, ou quanto a própria 

justiça, que lhes dá vida. Portanto quando acontece 

serem dissolvidos, não por violência externa, mas por 

desordem intestina, a causa não reside nos homens 

enquanto matéria, mas enquanto seus obreiros e 

organizadores. [...] Portanto, entre as enfermidades de 

um Estado incluirei em primeiro lugar aquelas que 

têm origem numa instituição imperfeita, e se 

assemelham às doenças de um corpo natural que 

provêm de uma procriação defeituosa. [...] Esta é uma 

dessas enfermidades: Um homem, para obter um 



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   265 

reino, contenta-se muitas vezes com menos poder do 

que é necessário para a paz e defesa do Estado 

(HOBBES, 1983, p. 192). 

 

É por essa e por outras razões que não podemos encontrar no 

Leviatã hobbesiano nenhum traço de liberalismo político11, mas sim todos 

os indícios de uma soberania absoluta contentora dos direitos e das 

liberdades individuais, tanto quanto da própria natureza. O mecanicismo 

da filosofia de Hobbes explicita a incoerência de se defender um Estado 

civil de poderes limitados que seja, ao mesmo tempo, independente. Pois, 

se um Estado é independente, então seu poder é soberano e absoluto. Mas, 

se o poder desse Estado não é soberano ou é limitado, então ele não é 

independente, mas sim “colônia” ou parte de algum outro Estado soberano 

e absoluto. A constituição do Estado civil hobbesiano se faz soberana sob 

um duplo aspecto do pacto ou contrato social: constituição do corpo 

político e sujeição total dos cidadãos às leis civis12. A função do Estado 

civil hobbesiano é extinguir e superar totalmente a guerra intestina, de 

modo a tornar sua pessoa e autoridade o monopólio da violência frente aos 

poderes de estrangeiros e aos de seus cidadãos em geral.  

Em termos hobbesianos, podemos dizer que um Estado civil que 

limita seu próprio poder soberano fomentando, por exemplo, o uso de 

armas entre os cidadãos estaria, por assim dizer, “cavando a própria cova”. 

Fomentar o uso de armas entre os cidadãos, tendo por base um suposto 

 

11 Liberalismo aqui pode ser entendido como a doutrina ou filosofia política que defende o 

individualismo exponencial, o direito natural como liberdade e a limitação do poder do 

Estado civil. Acerca desse debate sobre um suposto liberalismo hobbesiano, publiquei um 

artigo intitulado: “Elementos políticos de uma moderna filosofia do poder em Hobbes: o 

utilitarismo das ciências contra a neutralidade da razão prática”, em Moral, ciência e 

história no pensamento moderno, p. 107-132.  

12 No capítulo XV do Leviatã (1983, p. 86), Hobbes considera que “Para que as palavras 

‘justo’ e ‘injusto’ possam ter lugar, é necessária alguma espécie de poder coercitivo, capaz 

de obrigar igualmente os homens ao cumprimento de seus pactos, mediante o terror de 

algum castigo que seja superior ao benefício que esperam tirar do rompimento do pacto, e 

capaz de fortalecer aquela propriedade que os homens adquirem por contrato mútuo, como 

recompensa do direito universal a que renunciaram. E não pode haver tal poder antes de 

erigir-se um Estado”. 



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

266  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

“direito civil de autoconservação dos indivíduos”, é declarar publicamente 

a incompetência do próprio Estado para promover a segurança comum, ou 

seja, para conservar a si mesmo e aos seus cidadãos. Declarando-se 

incompetente, no que diz respeito à superação da condição de conflito e 

competição intestina dentro do próprio corpo social, o Estado civil perde 

não só a soberania e a legitimidade de suas ações políticas, mas também a 

própria razão legitimadora de sua existência constitucional.  

A soberania do Estado civil hobbesiano é indivisível, por isso não 

pode ser reivindicada pelos liberais como sendo promotora de direitos ou 

de liberdades entre os poderes. Tratar o corpo político tal como se ele 

estivesse fragmentado em poderes autônomos e independentes seria o 

mesmo que considerar as ações de um homem esquartejado, isto é, morto. 

Considerar a confecção de um pacto onde os poderes constituintes 

permanecem independentes e autônomos, diz Hobbes, é o mesmo que 

nada13. Pois, sendo cada um desses poderes autônomos e independentes, 

eles comumente vão se digladiar em busca dos próprios interesses, ao 

invés de comungarem em torno do bem comum, compartilhado e público. 

A união de Estados independentes, formando uma única soberania, é 

entendida por Hobbes como um grande engodo ou uma fábula. O autor do 

Leviatã entende que os Estados ou são independentes ou são colônias de 

alguma outra soberania absoluta, de modo que a união de Estados 

independentes, formando uma única nação ou um único corpo político, 

consiste apenas em uma degeneração da forma originária dessa instituição 

civil.  

 

13 No capítulo 28 do Leviatã (1983, p. 122), Hobbes observa: “Como a grande autoridade é 

indivisível, e inseparavelmente atribuída ao soberano, há pouco fundamento para a opinião 

dos que afirmam que os reis soberanos, embora sejam singulis majores com maior poder do 

que qualquer de seus súditos, são apesar disso universis minores com menos poder do que 

eles todos juntos”. Ao defender a tese de que o poder soberano deve ser igual à soma de 

todas os poderes dos cidadãos em conjunto, Hobbes reforça também que o poder do Estado 

não pode nunca encontrar um limite frente a um direito particular do indivíduo: o todo 

antes das partes. A superação do estado de natureza implica na transferência de todos os 

poderes e direitos naturais, sem exceção, a uma instancia soberana artificialmente 

constituída para esse sim: o monopólio total da violência.  



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   267 

O Estado civil hobbesiano é um organismo maquinal vivo, que 

busca em tudo conservar seu movimento vital independente, mas pela 

inércia resultante de um controle das paixões e das opiniões que movem e 

comovem todos os cidadãos, seus membros e órgãos constitutivos. Os 

sujeitos hobbesianos, por força irresistível de um medo incontrolável da 

morte, abrem mão de seu direito natural absoluto sobre todas as coisas em 

nome da confecção e manutenção do Estado soberano. A soberania civil é 

constituída a partir da união de todos os direitos e poderes naturais, 

transferidos pelos indivíduos ou artífices para uma autoridade 

artificialmente constituída. O Estado civil, portanto, deverá conservar esse 

direito natural de todos a todas as coisas no limite de sua própria pessoa e 

corpo social. Por ser um direito inalienável do Estado é que a soberania é 

também indivisível. Pois essa soberania é como uma alma artificial que, 

uma vez retirada do corpo político, equivaleria à exclusão do espírito do 

corpo de um homem natural, a saber, a morte. 

A ideia de uma divisão igualitária e harmônica entre os poderes do 

Estado civil é ridicularizada por Hobbes com a fábula das filhas do rei 

Pélias; que foram instruídas pela feiticeira Medeia a esquartejarem o pai, 

com o intuito de rejuvenescê-lo no caldeirão de sua grande inimiga. O mito 

da divisão dos poderes do Estado, diz Hobbes, é uma fábula que as filhas 

de Pélias pagaram, com o terrível assassinato do pai, aos caprichos 

vingativos da Medéia14. E é por isso que, para Hobbes, ou o Estado civil é 

soberano e independente ou ele de fato não é um Estado bem edificado, 

mas um grande amontoado de “escombros históricos” mal arquitetados e 

prestes a desabar sobre os ombros dos seus cidadãos.  

O poder do Estado civil hobbesiano deve ser sempre absoluto 

porque, segundo Hobbes, os homens que o constituíram primeiramente o 

fizeram assim: soberano. A soberania é considerada um poder tão vital 

para o Estado civil que Hobbes se apropria de um termo latino bastante 

específico para se referir ao poder civil: potestas. Em sua filosofia natural 

e mecanicista (De Corpore e De Homine, por exemplo), Hobbes utiliza o 

 

14 Ver Leviatã, II, 30 (1983, p. 201). 



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

268  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

termo latino potentia para se referir ao poder natural, isto é, à capacidade 

de locomoção dos corpos naturais e humanos. Em sua filosofia política 

(De Cive e Leviatã, por exemplo), ao invés de potentia, Hobbes utiliza o 

termo potestas para se referir ao poder convencional do Estado. A potestas 

em Hobbes, portanto, é utilizada para designar um tipo de poder não 

natural, mas sim uma autoridade ou poder artificialmente constituído: a 

soberania civil15. 

 Sob esse prisma, podemos dizer que Hobbes utiliza os termos 

latinos potentia e potestas para diferenciar aquilo que ele chama de 

poderes naturais e poderes adquiridos, respectivamente16. A potentia se 

caracteriza como uma espécie de “poder natural constituinte” que é próprio 

da natureza. A potestas se caracteriza como uma espécie de “poder 

convencional constituído” que é próprio das ações políticas. Ao designar a 

soberania como alma do Estado civil, Hobbes atribui ao soberano 

constituído um poder convencionado de vida e de morte característico do 

Estado romano: vitae necisque potestas17. As considerações de Hobbes 

sobre os corpos naturais e humanos fundamentam uma analogia 

mecanicista do Estado civil constituído nos termos convencionados 

daquilo que, contemporaneamente, chamaríamos de uma biopolítica. 

Biopolítica essa convencionada para regular a conduta da vida social 

segundo a constituição maquinal do corpo político e do corpo dos cidadãos 

regulados pelo medo paralisante da morte.  

No registro da política hobbesiana, podemos dizer que o preceito 

de vitae necisque potestas não constitui de fato um direito, mas sim um 

 

15 Acerca desse debate sobre a relação entre ciência e política, consultar: SPRAGENS, Th. 

The politics of motion: Word of Thomas Hobbes. 

16 Foisneau, por exemplo, identifica em Hobbes o uso linguístico da potestas como 

sinônimo de autoridade. Para ele, é esse uso da potestas ou da autoridade convencionada 

que Hobbes adota da geometria como um modelo metodológico que opera por analogia em 

sua política. Para mais detalhes sobre o debate, consultar: FOISNEAU, L. Le Vocabulaire 

du Pouvoir: Potentia/Potestas, Power. In: ZARKA, Y. C. Éstudes de Lexicographie 

Philosophique. Paris: Vrin, 1992 

17 Ver as considerações de Agambem sobre a vitae nescisque potestas (2004, p. 97). 



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   269 

poder18. Poder esse não natural, mas convencional ou constituído (summa 

potestas). O pacto constitutivo do Estado civil, segundo o autor do Leviatã, 

implica na atribuição desse poder de vida e de morte para uma instância 

soberana artificialmente constituída, que deve conter em si e para si o 

monopólio da violência humana. O medo da morte, sob esse prisma 

político, parece ser mesmo o princípio regulador das ações humanas que 

levam os homens hobbesianos tanto ao estado de natureza ou à guerra 

quanto ao Estado civil ou à paz, tendo em vista a autoconservação de si 

dentro ou fora do corpo político.  

A impotência humana frente à morte é o que torna fracos e fortes, 

ricos e pobres iguais quanto à felicidade de autoconservação de si19. 

Mesmo os mais fracos e pacatos, diz Hobbes, tanto por secreta maquinação 

quanto se aliando a outros igualmente ameaçados por um inimigo comum, 

podem matar e aniquilar os mais fortes e poderosos. A natureza teria dado 

igualmente aos homens (e mulheres)20 todos os direitos e poderes para se 

conservarem e, a todo custo, evitarem a morte. Nesse registro é que o 

medo da morte passa a ser causa reguladora do Estado civil soberano tanto 

quanto da guerra generalizada do estado de natureza. Acontece que, na 

constituição do Estado hobbesiano, a ordem e o progresso civil proclamam 

“soberania ou morte”, pois na ausência daquela tanto o Estado quanto os 

cidadãos estariam supostamente fadados ao extermínio recíproco.  

 

18Ao tratar do Homo sacer e sua vida nua, Agamben (2004, p. 96, grifos do autor) observa: 

“A vitae necisque potestas investe ao nascer todo cidadão varão livre e assim parece definir 

o próprio modelo do poder político em geral. Não a simples vida natural, mas a vida 

exposta à morte (a vida nua ou a vida sacra) é o elemento político originário”.  

19 A condição humana nesse caso parece ser como daquela descrita pela canção do Gilberto 

Gil, Roda: “Se morre o rico e o pobre/ Enterre o rico e eu/Quero ver quem que separa/O pó 

do rico do meu”. 

20 Hobbes observa como no reino das Amazonas, onde reinava o governo exclusivo das 

mulheres, o poder político era fundamentalmente semelhante ao dos demais Estados 

gregos: soberano e independente. Com isso Hobbes procura reforçar a tese de que a 

soberania é o princípio constitutivo dos Estados civis duradouros, sejam eles governados 

por homens ou mulheres, pais ou filhos.  



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

270  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Observando atentamente as considerações de Hobbes sobre a 

política estatal no De Cive e no Leviatã, vemos como a constituição do 

Estado civil (tanto no caso da soberania absoluta quanto do poder civil 

limitado) parece ter por finalidade não superar a crise existencial dos 

homens ou o medo generalizado da morte, mas sim administrar 

racionalmente essa crise e gerenciar o medo humano da morte em prol da 

própria conservação do Estado e, por conseguinte, da cidadania como um 

bem supremo. Notemos como Hobbes revela as origens artificiais ou 

convencionais do Estado mostrando como a máquina civil requer sempre a 

soberania como combustível para o seu modo de operação automático. O 

combustível desse autômato é um destilado concentrado do medo humano 

da morte violenta, que regula as ações do Estado civil do ponto de vista 

tanto de sua constituição quanto de sua conservação21.  

As análises de Hobbes sobre as origens e a constituição do Estado 

civil soberano revelam como essa máquina é criada como um modo 

racional de superação radical da guerra generalizada, porém não de 

superação do medo da morte, que consome os cidadãos por dentro e por 

fora do corpo político. O Estado civil em Hobbes surge como uma espécie 

de máquina administradora da crise, de modo que as reivindicações de 

reforma desse Estado podem ser consideradas como atualizações do 

“Status quo” da soberania. Reivindicar a limitação do poder soberano do 

Estado civil, segundo Hobbes, é dissolvê-lo ou transformá-lo em alguma 

outra coisa um tanto quanto perigosa. Tanto em um quanto em outro caso 

de impossibilidade do pacto social efetivo, o melhor para a conservação 

das pessoas seria admitir o estado de natureza e dispensar a ilusão das 

falsas promessas daqueles que usam da política estatal apenas para 

submeter e dominar os outros através do aparato civil. 

Segundo a interpretação hobbesiana, a função do Estado civil 

consiste no controle e na produção das paixões e da opinião pública que 

regula o medo humano incontrolável da morte. Esse medo extremo da 

 

21 Sobre os debates acerca dos princípios contratuais da política hobbesiana, ver o artigo: 

“Hobbes aquém do liberalismo”. In: LEBRUN, G. 2006, p. 302.  



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   271 

morte violenta é que move e comove os homens rumo a um pacto de 

constituição e outro de submissão civil. Controlar e administrar esse medo 

da morte na imaginação dos cidadãos, por meio da formatação das paixões 

e da opinião pública, deve ser o maior mecanismo de autoconservação do 

Estado e, por conseguinte, da paz entre os homens. Autoconservação essa 

do Estado que implica na constituição da paz por meio do controle e da 

contenção, não da promoção de liberdades individuais. Reivindicar leis 

civis para limitar a liberdade destes ou daqueles agentes sociais implica, no 

fundo, atualizar indiretamente esse perene modus operandi do Estado civil 

controlador de paixões e formatador da opinião pública.  

Mas, ao se colocar o medo da morte como fundamento do Estado 

civil, uma dificuldade parece residir para a execução do projeto político 

contratualista de Hobbes: se o medo da morte violenta é a pedra angular do 

Estado, como sustentar a legitimidade dos Estados fundados na guerra pela 

coragem e pela audácia de muitos heróis e exércitos, que lutaram e 

resistiram justamente porque diziam temer mais a desonra e a miséria do 

que morte? Sendo o medo da morte uma paixão regulada pelo princípio 

natural de autoconservação, na menor desconfiança de que a constituição 

civil não seria capaz de superar o conflito e estabelecer a obediência 

comum, o mesmo medo da morte que conduz os homens à constituição do 

Estado e da paz também os leva à competição e à guerra.  

Acontece que Hobbes parece estar interessado em revelar as 

origens convencionais do Estado civil mediante uma crítica à família e à 

propriedade hereditária. Ele procura mostrar que o soberano civil moderno 

deveria possuir um poder divino de vida e de morte advindo do poder 

teocrático dos papas e imperadores romanos da madre igreja católica. O 

medo da morte, durante todo o período medieval, era um assunto próprio 

da teologia, isto é, da religião. Ao colocar esse princípio como fundamento 

do Estado civil moderno, Hobbes procura retirar das mãos da igreja 

romana e do papa o fundamento de uma política civil alicerçada sobre 

princípios religiosos ou teológicos. O que Hobbes revela, no fundo, é 

como a soberania civil é, no fundo, um poder teológico-político que se 

caracteriza como um direito divino ou sagrado de matar ou de deixar viver 



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

272  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

(vitae necisque potestas). Não é sem razão, portanto, que Hobbes defina o 

grande Leviatã ou a máquina estatal como sendo mesmo um gigantesco 

“Deus mortal”.  

Sob esse prisma geral, parece que o medo da morte, posto por 

Hobbes como princípio da moderna política estatal (embora possa até 

mesmo explicar as origens histórica do Estado civil romano e inglês), 

coloca alguns entraves para a efetivação da soberania do próprio Leviatã 

hobbesiano: as leis civis não seriam obrigatórias ou eficazes no caso 

daqueles cuja morte não desperta um medo paralisante ou desmedido. Na 

ausência de um medo extremo da morte, certos indivíduos poderiam 

recusar os termos do pacto social tanto por desinteresse pessoal quanto por 

interesse próprio, desprezando ou se utilizando desse poder para submeter 

e dominar estrategicamente os outros individuos mais ou menos 

pacíficos22. Parece ser como bem relata a canção dos Racionais Mc´s: “O 

pesadelo do sistema não tem medo da morte”23. 

A soberania do Estado civil hobbesiano, sob o prisma da 

autoconservação do movimento, deve ser absoluta para poder controlar as 

paixões, os desejos e opiniões públicas, a fim de conservar a segurança e a 

obediência civil. Porém, notemos que não se trata de designar um príncipe 

ou homem célebre ao cargo de soberano, mas sim de construir 

artificialmente uma máquina capaz de suportar tamanha autoridade e 

poder: o Leviatã. Transferir todos os direitos e poderes na constituição de 

um Estado soberano para depois colocá-lo nas mãos de um homem natural 

comum é contrário ao princípio de autoconservação de quem quer que 

seja, inclusive do próprio Estado, enquanto um corpo político 

independente.  

 

22 No capítulo 14 do Leviatã (1983, p. 82), Hobbes adverte: “Quando se faz um pacto em 

que ninguém cumpre imediatamente sua parte, e uns confiam nos outros, na condição de 

simples natureza (que é uma condição de guerra de todos os homens contra todos os 

homens), a menor suspeita razoável torna nulo esse pacto. [...]. Portanto aquele que cumpre 

primeiro não faz mais do que entregar-se a seu inimigo, contrariamente ao direito (que 

jamais pode abandonar) de defender sua vida e seus meios de vida”. 

23 “Eu sou 157”, In: Nada Como um Dia Após o Outro Dia (LP). Gravadora Cosa Nostra, 

São Paulo, 2002.  



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   273 

O portador da soberania, diz Hobbes, não pode ser em hipótese 

alguma um homem natural, mas sim um autômato constituído por pacto 

especificamente para tal fim24. Atribuir o poder soberano a um homem 

natural, dentro do estado de natureza onde se forja o pacto, é o mesmo que 

entregar-se de bandeja ao inimigo; coisa que o princípio de 

autoconservação naturalmente impede. Por outro lado, o poder soberano é 

um poder artificialmente constituído tão potente e nocivo que somente 

uma grande máquina, construída para tal fim, poderia mesmo suportá-lo 

com segurança. Seja por esta ou aquela razão, o Estado civil hobbesiano 

deve ser entendido como uma máquina de guerra despótica com sistema 

automático e inteligência artificial própria25. Autômato esse constituído 

artificialmente pelos homens e que, uma vez instituído de autoridade 

soberana, é livre e independente para agir por conta própria e em 

conformidade ao direito de autoconservação de si mesmo; inclusive se 

voltando contra seus próprios artífices, caso se veja ameaçado por eles26.  

A hipótese ou possibilidade do estado de natureza descrito por 

Hobbes é uma condição de guerra de todos contra todos pelo fato do medo 

 

24 No capítulo 19 do Leviatã (1983, p.119) Hobbes observa: “[É] necessário para a 

conservação da paz entre os homens que, do mesmo modo que foram tomadas medidas para 

a criação de um homem artificial, também sejam tomadas medidas para uma eternidade 

artificial da vida”. Assim, a soberania civil é fundamental na constituição do Estado 

hobbesiano por ser considerada indispensável para a autoconservação do Estado.  

25 Ao contrário das interpretações de Carl Smith, sobre a constituição da soberania do 

Estado civil hobbesiano, notemos como, no capítulo 26 do Leviatã (1983, p. 164), Hobbes 

observa que “O que faz a lei não é aquela juris prudência, ou sabedoria dos juízes 

subordinados, mas a razão deste nosso homem artificial, o Estado, e suas ordens”. Não se 

trata, portanto, de designar um príncipe, um líder ou um homem do povo ao poder político, 

mas sim de constituir artificialmente esse homem-máquina; o único capaz de suportar a 

“radioatividade” do poder soberano pactuado sem prejuízos ou vantagens para ninguém em 

particular. 

26 Nesse ponto, o Leviatã de Hobbes se assemelha ao mostro Frankenstein (ou o Prometeu 

moderno), que se volta contra seu criador, gerando um conflito existencial de vida e de 

morte entre criador e criatura. Se o Estado é um autômato programado para se 

autoconservar, então uma vez instituído esse homem artificial de poder soberano, ele estaria 

autorizado a fazer de tudo em nome de sua autoconservação, inclusive se voltando contra 

seus criadores no caso desses ameaçarem sua existência. 



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

274  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

da morte regular as ações dos indivíduos, que, pelo direito de 

autoconservação, se antecipam na peleja por garantia de suas vidas. 

Todavia, o Estado civil, constituído como uma saída do estado de natureza 

bélico, não se propõe a superar a condição hostil de medo generalizado da 

morte, mas antes administrá-la com vistas à segurança comum. A condição 

de medo e suspeita recíproca, que no estado de natureza residia nos 

homens entre si, permanece na vida social, mas agora nos homens em 

relação ao próprio Estado civil soberano. É quase como se, no pacto, os 

homens transferissem, junto com seus poderes e direitos, também os seus 

medos recíprocos para um Estado civil monstruoso: o Leviatã. O cidadão 

obediente em Hobbes é aquele que segue a lei de natureza não por 

entendimento da lei mesmo, mas por medo. Medo esse regulado por um 

princípio de autoconservação do movimento que rege as ações humanas 

fora e dentro do Estado civil hobbesiano. 

Se considerarmos a autoconservação como uma imposição da 

natureza aos homens, então podemos dizer que esse princípio que 

regula a conduta tanto dos homens quanto do Estado hobbesiano não 

pode ser dito propriamente um direito, mas sim uma “lei da própria 

natureza”27. Hobbes define o direito como sendo o oposto da lei. Ele 

entende o direito como liberdade e a lei como obrigação. Se o direito é 

a liberdade de fazer ou de não fazer, então o fato do homem não poder 

abdicar da “lei de autoconservação” revela como esse princípio de 

autoconservação não deve ser considerado propriamente um direito do 

homem, mas sim uma imposição da própria natureza. Em poucas 

palavras, a autoconservação da vida dos homens hobbesianos, bem 

como a liberdade de resistir àqueles que atentem contra ela, é uma 

 

27 O princípio de autoconservação da vida, identificado como o “direito natural” em 

Hobbes, é dito inalienável porque, no fundo, constitui uma “lei do movimento” ou da 

natureza e não uma liberdade humana. Hobbes entende que o homem está proibido de 

abdicar da autoconservação como princípio de resistência àquele que atenta contra sua vida 

porque a vida não pertence ao próprio homem, mas a Deus ou à natureza. Por isso, se diz 

que o “direito de resistência” não entra no pacto constitutivo do Estado porque o homem 

não se pode doar, abdicar ou transferir daquilo que não lhe pertence, como é o caso do 

direito natural e divino à própria vida. 



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   275 

obrigação imposta pela natureza e não uma escolha dos próprios 

homens. 

E se todo contratualismo político propõe uma ruptura artificial 

com a natureza, então a autoconservação dos homens dentro do Estado 

pode ser considerada uma lei civil, ou seja, um direito dado aos 

cidadãos por concessão do próprio Estado. Confundir o princípio de 

autoconservação dos homens em Hobbes com um “direito natural 

inalienável” e exclusivo do homem é um grande equívoco de 

interpretação28. Equivoco esse que pode implicar na reivindicação de 

leis civis e na intervenção maquinal do Estado soberano em nome de 

um suposto direito inalienável da humanidade.  

O poder de vida e de morte, com que todos podiam ameaçar uns 

aos outros no estado de natureza, deve ser transferido integralmente 

para um Estado soberano capaz de matar ou de deixar viver qualquer 

um dos seus cidadãos ou quem os ameaçar. Essa é a forma sistemática 

do Estado civil, com sua soberania teológica que não tem por finalidade 

superar o conflito existencial entre os homens, mas antes administrá-lo 

com vistas à legitimidade de sua própria existência e conservação 

soberana. E dada a finalidade constitutiva desse homem artificial (que é 

a segurança comum e não as liberdades individuais), qualquer 

desarranjo intestino do corpo político consigo mesmo e com seus 

poderes pode incorrer no perigo de “intervenções cirúrgicas” induzirem 

o “sistema imunológico” de defesa automática do Estado a se voltar 

contra seus órgãos e membros inferiores.  

O Estado hobbesiano é um artefato humano armado de um 

poder de vida e de morte que se estende a todos aqueles submetidos a 

ele. E aquele que tem um poder de vida e de morte sobre alguém tem 

sobre ele um poder absoluto, pois se estende sobre toda a existência do 

indivíduo ou do cidadão. Por isso, inclusive, Hobbes adverte que, na 

impossibilidade de se constituir tal aparato devidamente, melhor então 

 

28 Sobre pormenores desse debate, consultar minha tese de doutorado: “O homem por trás 

do Leviatã: ciência e política na filosofia do poder de Thomas Hobbes”.  



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

276  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

nem correr o risco de se constituir um Estado civil com poderes 

limitados frente aos seus cidadãos mais poderosos. Tentar identificar na 

filosofia hobbesiana uma defesa ou salvaguarda do direito natural 

parece resultar em uma atualização resgatada do Leviatã de Hobbes 

como um Estado civil supostamente interessado na garantia de 

liberdades individuais. O Leviatã hobbesiano é uma máquina despótica 

e as tentativas de interpretação liberal de Hobbes não passam de 

tentativas infundadas de reivindicar o discurso hobbesiano recortado de 

seus fundamentos monarquistas29. 

Acontece que a felicidade humana, dentro de um Estado civil do 

tipo hobbesiano, regula o progresso da vida social como uma rejeição 

aos laços naturais dos homens uns com os outros e dos homens com a 

própria natureza. Trata-se de uma espécie de naturalização da vida 

artificial, que reduz a complexidade do homem às categorias rasas de 

máquina e de cidadão30. O Estado civil é um artifício convencionado 

pelos homens de poder para legitimar e conservar seus domínios na 

forma de um único poder hegemônico: a soberania. Essa máquina ou 

artefato civil, criada como uma espécie de autômato vivo, tornou-se o 

meio de produção e de reprodução de uma vida social condicionada e 

artificial: a vida das grandes cidades.  

O medo da morte que gera o movimento de antecipação e a 

guerra generalizada no estado de natureza é o mesmo combustível que 

move e comove os homens hobbesianos rumo a um Estado civil 

maquinal31. A soberania civil em Hobbes se define como o movimento 

da máquina do Estado, mas, ao mesmo tempo, pressupõe uma inércia 

 

29 Sobre o antiliberalismo da máquina estatal hobbesiana, consultar Lebrun, G. “O Leviatã e 

o Estado burguês”. In: O que é poder? (1981, p. 55). 

30 Parece ser como retrata aquela canção do Caetano Veloso, Podres poderes: “Enquanto os 

homens exercem seus podres poderes/Morrer e matar de fome, de raiva e de sede/São tantas 

vezes gestos naturais”. In: Velô (LP). Philips Records, Rio de Janeiro, 1984. 

31 Parece ser mesmo como exemplifica aquela canção Desordem, da banda Titãs: “Pois 

tudo tem que virar óleo pra pôr na máquina do Estado”. In: Jesus não tem dentes no país 

dos banguelas (LP). Wea Redords, Rio de Janeiro, 1987.  



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   277 

dos cidadãos, paralisados pelo medo pulsante da morte violenta. Morte 

essa que poderia ser causada tanto por outros homens, no estado de 

natureza, quanto pelo próprio Estado, na vida civil. Nesse registro, o 

Estado civil hobbesiano seria como uma grande máquina de produzir e 

de controlar as paixões humanas, particularmente o medo da morte 

violenta e o seu contrário, isto é, a esperança da vida eterna. A 

promoção da segurança pública se daria por meio de uma restrição da 

liberdade dos cidadãos ao simples silêncio da lei civil. Em termos 

mitológicos, podemos dizer que o Leviatã hobbesiano é como uma 

grande “caixa de Pandora”, construída pelos próprios homens para 

depositarem suas armas e esperanças na promessa constitutiva de um 

“Deus mortal” que os salve da miserável condição humana de 

desconfiança e de guerra, historicamente constituída pelos 

desdobramentos da política ocidental.  

Ainda no registro mecanicista de uma teoria das paixões 

fundadoras da filosofia hobbesiana (que associa as ideias de bem e de mal 

às noções de desejo e aversão expressas como movimentos), poderíamos 

confundir, sob a perspectiva atomístico da autoconservação da matéria, os 

princípios da filosofia hobbesiana com um aparente epicurismo 

lucreciano32. Embora Hobbes considere a conduta humana sob o prisma do 

movimento atomístico da matéria (conatus), os conceitos hobbesianos de 

desejo e de aversão (assim como as noções de bem e de mal) podem variar 

de homem para homem ou de uma hora para outra em um mesmo homem. 

O método geométrico, que prescreve um uso reto da razão no tocante à 

construção de objetos, regula as considerações hobbesianas tanto sobre os 

corpos naturais quanto sobre os humanos e políticos. As paixões humanas 

 

32 A influência lucreciana e, por conseguinte, epicurista sobre Maquiavel é assunto tratado 

por muitos estudiosos do autor do Príncipe. E isso porque a transcrição manuscrita do De 

rerum natura, de Lucrécio, por volta de 1497, é um dos primeiros trabalhos literários 

atribuídos à Maquiavel. Interpretações como a de Strauss (A filosofia política de Hobbes: 

suas bases e gênese) costumam aproximar equivocadamente os fundamentos da filosofia 

hobbesiana ao pensamento de Maquiavel e podem levar o leitor de Hobbes ao equívoco de 

entender o atomismo hobbesiano das paixões sob um prisma epicuristas ou lucreciano do 

método cientifico moderno.  



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

278  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

em Hobbes não são mais do que movimentos característicos da matéria e 

não preceitos morais capazes de determinar o bem e o mal segundo noções 

previamente determinadas do prazer ou do desprazer.  

Por isso, embora a filosofia hobbesiana manifeste seus princípios 

sob o prisma de um moderno “empirismo passional”, não devemos 

entender com isso uma influência epicurista ou lucreciana sobre Hobbes. 

As conclusões hobbesianas sobre os princípios da política e da conduta que 

levam os homens à felicidade são manifestamente opostas ao pensamento 

epicurista ou lucreciano33. Cabe observar que, ao contrário do pensamento 

hobbesiano, Epicuro defende a ideia de que a morte não é nada para nós 

humanos e, por essa razão, não pode ser colocada como princípio 

regulador nem das ações humanas nem da política. Para exemplificar uma 

diferença filosófica fundamental entre esses modos distintos de se 

conceber a vida e a morte, cito Epicuro, na sua Carta sobre a felicidade: 

 

Acostuma-te à ideia de que a morte para nós não é 

nada, visto que todo bem e todo mal residem nas 

sensações, e a morte é justamente a privação das 

sensações. A consciência clara de que a morte não 

significa nada para nós proporciona a fruição da vida 

efêmera, sem querer acrescentar-lhe tempo infinito e 

eliminando o desejo de imortalidade [...]. Então, o 

mais terrível de todos os males, a morte, não significa 

nada pra nós, justamente porque, quando estamos 

vivos, é a morte que não está presente; ao contrário, 

quando a morte está presente, nós é que não estamos. 

A morte, portanto, não é nada, nem para os vivos, 

nem para os mortos, já que para aqueles ela não 

existe, ao passo que estes não estão mais aqui. E, no 

 

33 Para Lucrécio, o epicurismo seria uma filosofia capaz de orientar tanto o entendimento 

quanto as ações humanas que levam à felicidade. Seu De rerum natura é considerado uma 

forte influência sobre a modernidade científica do renascimento europeu. As explicações 

não-finalistas de Lucrécio para a ordem do mundo teriam inspirado uma negação moderna 

da intervenção dos deuses sobre os assuntos humanos, tanto na política quanto nas ciências. 

A moderna influência do epicurismo lucreciano sobre filósofos ingleses como Bacon, 

Locke e Hume, no entanto, parece não se aplicar à influência euclidiana do pensamento 

geométrico de Hobbes.  



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   279 

entanto, a maioria das pessoas ora foge da morte 

como se fosse o maior dos males, ora a deseja como 

descanso dos males da vida. O sábio, porém, nem 

desdenha viver, nem teme deixar de viver; para ele, 

viver não é um fardo e não-viver não é um mal 

(EPICURO, 2002, p. 27-29). 

 

Para Epicuro, o medo da morte é uma tolice que apenas encurta e 

embrutece a vida dos homens ou dos cidadãos. A morte não deveria 

importunar tanto os humanos, uma vez que em vida ela não se manifesta 

para nós e no óbito os humanos é que já não estamos mais presentes. O 

sábio, segundo Epicuro, não se preocupa tanto com a morte a ponto de 

procurá-la ou a ponto de evitá-la a qualquer custo, mas apenas vive a vida 

presente, com suas dores e seus sabores. A conservação de uma vida plena 

e feliz, para Epicuro, consiste em viver o presente e não se preocupar tanto 

com o futuro ou com o passado: carpe diem, diz uma das máximas dos 

filósofos dos jardins. A autoconservação de si e da própria saúde, para os 

filósofos naturalistas, deve se dar pelo prazer da própria vida e existência, 

não por medo da morte. Não se trata também de buscar uma vida longa ou 

de duração próxima à imortalidade, mas sim de aproveitar intensamente, 

de modo pleno e prazeroso, cada instante, situação ou experiência de vida. 

Não é sem razão, portanto, que Epicuro considere a conservação 

da vida humana plena e feliz bem longe da polis ou da vida política das 

grandes cidades. A conservação da vida, para os adeptos dessa filosofia 

dos jardins, levaria os homens a viver em comunidades autárquicas, 

próximos à natureza e às relações de amizade, não em um Estado civil 

monstruoso e artificial como o Leviatã hobbesiano. A felicidade humana 

em Hobbes encontra sua possibilidade de realização na vida artificial do 

Estado civil bem constituído. Para Epicuro, ao contrário de Hobbes, a 

felicidade humana só poderia ser encontrada junto aos amigos e em 

harmonia com a natureza, bem longe da vida automatizada das grandes 

cidades e Estados.  

Enquanto vivermos em um sistema político baseado na tentativa 

frustrada de controlar as paixões e as ideias humanas através de máquinas 

e autômatos, haverá sempre aqueles que, bem ou mal, não terão um medo 



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

280  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

paralisante da morte. Isentos de uma crença patológica no medo 

paralisante da morte violenta, muitos homens e mulheres podem não estar 

interessados nem na guerra generalizada com seus vizinhos nem na paz 

civil de um Estado civil monstruoso. Na ausência de um medo patológico 

da morte violenta, não existiria razão suficiente para uma antecipação 

bélica generalizada ou para uma desconfiada sujeição civil. Sob o prisma 

de uma ausência do medo da morte, a política hobbesiana (bem como os 

pilares de todo contratualismo moderno ancorado sobre um estado de 

natureza hostil) perde a base de seus alicerces e o próprio sistema 

arquitetônico da máquina do Estado civil desaba ao chão sem legitimidade.  

A história da filosofia política nos mostra que se Sócrates tivesse 

tido mais medo da morte do que um apego às suas convicções filosóficas 

ele teria se exilado longe de Atenas e fugido do seu destino. Mas não. 

Sócrates escolheu a morte pelo gosto amargo da cicuta para não abdicar de 

sua filosofia dialética. E sob esse prisma socrático, a filosofia pode ser 

entendida como um modo possível de superação do medo da morte, bem 

como uma preparação para ela. Filosofar é pensar e pensar é superar 

nossos medos, particularmente o medo do desconhecido, como é o caso 

tanto da vida quanto da morte. O pensamento filosófico pode ser entendido 

como um tipo de preparação para a morte que nos faz valorizar a vida e 

superar os medos através de algum esclarecimento sobre nós mesmos e 

sobre o mundo que nos rodeia. 

Porém, em tempos obscuros, quando a sombra do grande Leviatã 

estatal se debruça sobre o sol dos nossos jardins, e nada mais é 

considerado é divino e maravilhoso, um antigo compositor baiano bem 

dizia: “É preciso estar atento e forte, não temos tempo de temer a morte”34.  

 

 

 

 

 

34 “Divino maravilhoso”. In: Tropicália ou Panis et circencis (LP). Philips Records, Rio de 

Janeiro, 1968. 



Luiz Carlos Santos da Silva 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   281 

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. Homo Sacer: O Poder Soberano e a Vida Nua I. Belo 

Horizonte: Editora da UFMG, 2002. 

HOBBES, Thomas. A natureza humana. In: HOBBES, Thomas. Elementos da lei 

natural e política parte I. Tradução, introdução e notas de João Aluísio Lopes. 

Lisboa: Ed. Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1979. 

HOBBES, Thomas. Do Cidadão. Tradução, apresentação e notas de R. J. Ribeiro. 

São Paulo: Ed. Martins Fontes, 2002. 

HOBBES, Thomas. Do corpo – parte I. Trad. Maria Isabel Limongi et al. 

Campinas: Ed. Unicamp, 2009. 

HOBBES, Thomas. Sobre o corpo. In: HOBBES, Thomas. Elementos da filosofia. 

São Paulo: Editora Icone, 2012. 

HOBBES, Thomas. Leviatã ou matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e 

civil. Tradução e notas de J. P. Monteiro e M. B. Nizza da Silva. 3. ed. São Paulo: 

Ed. Abril Cultural, 1983. 

EPICURO. Carta sobre a felicidade: (A Meneceu). São Paulo: Ed. Unesp, 2002.  

FOISNEAU, Luc. Le Vocabulaire du Pouvoir: Potentia/Potestas, Power. In: 

ZARKA, Yves Charles. Éstudes de Lexicographie Philosophique. Paris: Ed. Vrin, 

1992. 

LEBRUN, Gerard. A Filosofia e sua História. Organização de Carlos Alberto R. 

Moura et al. São Paulo: Ed. Cosac Naify, 2006. 

LEBRUN, Gerard. O Que é Poder? Trad. Renato Janine Ribeiro e Silvia Lara 

Ribeiro. São Paulo: Ed. Brasiliense, 1981. 

MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe e Escritos políticos. São Paulo: Ed. Abril 

cultural, 1983. 

SANTOS DA SILVA, Luiz Carlos. O homem por trás do Leviatã: ciência e 

política na filosofia do poder de Thomas Hobbes. 2014. 315 f. Tese (Doutorado 

em Filosofia) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade 

Estadual de Campinas, Campinas, 2014. 

SANTOS DA SILVA, Luiz Carlos. Elementos políticos de uma moderna filosofia 

do poder em Hobbes: o utilitarismo das ciências contra a neutralidade da razão 

prática. In: BECKER, Evaldo; PRIMO, Marcelo de Sant’Anna Alves; SILVA, 

Saulo Henrique Souza (Orgs.). Moral, ciência e história no pensamento moderno. 

Sergipe: Editora UFS, 2018. p. 107-132. 



Às margens do Leviatã: soberania e medo da morte nas bases da Filosofia Política Hobbesiana 

282  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 255-282, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

SPRAGENS, Thomas A. The Politics of Motion. The World of Thomas Hobbes. 

Kentucky: Kentucky University Press, 1973. 

STRAUSS, Leo. Direito natural e história. São Paulo: Edições 70, 2009. 

STRAUSS, Leo. A filosofia política de Hobbes: suas bases e sua gênese. São 

Paulo: Ed. É realizações, 2016.  

 

 

Data de registro: 29/03/2020 

Data de aceite: 15/07/2020 



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   283 

  Rousseau e o espetáculo do paradoxo 
 

 

Mauro Sérgio Santos da Silva* 

Marcio Danelon** 

 

Resumo: O presente estudo1 discute a relação entre política e educação na obra de 

Jean-Jacques Rousseau a partir de autores que constituem a recepção crítica da 

obra do filósofo. Destarte, apresenta elementos da vida e da obra do autor 

genebrino. Expõe eixos fundamentais da ideia de contratualismo ou 

jusnaturalismo. Discorre, precipuamente, acerca das teses de Rousseau atinentes à 

confluência entre Do Contrato Social (reflexão política) e o Emílio ou da 

Educação (reflexão educacional). Exibe a ideia de paradoxo da liberdade presente 

na teoria política de Rousseau. Aponta para os desdobramentos deste paradoxo na 

reflexão educacional do autor, mormente nos dois primeiros livros do Emílio, pelo 

princípio de educação negativa. 
 

Palavras-chave: Rousseau; Educação; Política; Liberdade; Paradoxo. 

 

 

Rousseau and the paradox of the spectacle 
 

Abstract: The present study discusses the relationship between politics and 

education in the Jean-Jacques Rousseau’work from authors who constitute the 

critical reception of this philosopher's work. By the way, show elements of the life 

 
* Doutorando em Educação pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Professor em 

Escola de Educação Básica-UFU (ESEBA). E-mail: mauro.filos@hotmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0950517148708553. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3699-7661.  

** Doutor em Filosofia da Educação pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). 

Professor da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: danelon@faced.ufu.br. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/6301932501639244. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-

0416-7273.  

1 Este estudo toma como ponto de partida as reflexões de Cassirer (1954) Chapan (1956), 

Cotta (1964) e Coletti (1972) que, no Brasil, encontram ressonância em Salinas Fortes 

(1997) Marques (2010) e Dos Santos (2017) acerca da ideia de paradoxo da liberdade em 

Rousseau. A propósito, o título faz referência direta ao trabalho de Salinas Fortes, intitulado 

“Paradoxos do Espetáculo” (1997). 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-46368 

  

  

mailto:mauro.filos@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0950517148708553
https://orcid.org/0000-0002-3699-7661
mailto:danelon@faced.ufu.br
http://lattes.cnpq.br/6301932501639244
https://orcid.org/0000-0003-0416-7273
https://orcid.org/0000-0003-0416-7273
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-46368
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-46368


Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

284  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

and work of the Genevan author. It exposes fundamental axes of the idea of 

contractualism or jusnaturalism. It discusses Rousseau's theses concerning the 

confluence between The Social Contract (political reflection) and Emílio or 

Education (educational reflection). It shows the idea of the paradox of freedom 

present in Rousseau's political theory. It points to the unfolding of this paradox in 

the educational reflection of this author, especially in the first two books of the 

Emílio, by the negative education’principle. 

 

Keywords: Education; Freedom; Paradox; Politics; Rousseau. 

 

 

Introdução  

 

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) nasce em Genebra (Suíça). 

Sua mãe falece após seu nascimento. Ainda na infância, afasta-se do 

convívio do pai. Oriundo de família modesta, até a adolescência, vive 

grandes dificuldades e percalços. Viaja por alguns países da Europa até se 

estabelecer em Paris, por volta de 1742. Homem de personalidade inquieta, 

Rousseau testemunha um contexto histórico caracterizado pelo embate 

entre o antigo e o novo regime, as instituições absolutistas e a emergência 

da burguesia. Suas ideias fazem parte do aporte teórico que fundamenta o 

ideário da Revolução Francesa. Convive com Diderot, D’ Alembert e, na 

Inglaterra, com o filósofo Hume (WEFFORT, 2006). Entre suas obras, 

destacam-se para este estudo: Discurso Sobre a Origem da Desigualdade 

(1754) e, sobretudo, Do Contrato Social (1762) e O Emílio ou da 

Educação (1762).   

Ao lado de Hobbes e Locke, Rousseau pertence a uma escola de 

pensadores modernos denominados contratualistas ou jusnaturalistas que 

argumentam em favor da tese de que a sociedade e sua ordenação política, 

o Estado, são empreendimentos (artifícios) humanos e não fenômenos 

naturais como postulara Aristóteles (1999), na Antiguidade. 

Conforme Bobbio, o contratualismo em sentido amplo, diz 

respeito a todas as teorias políticas que discutem a origem da sociedade e o 

fundamento do poder político, do Governo, da soberania e do Estado 

mediante um Pacto Social. Em sentido estrito, designa a escola filosófica 



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   285 

que surgiu na Europa por volta dos séculos XVII e XVIII (BOBBIO, 1997, 

p. 272-275).  

Segundo a noção de pacto ou contrato social, a sociedade (vida 

social) é instituída pelos seres humanos, por meio de um pacto coletivo – 

um contrato – com base no qual os indivíduos convivem. O contrato 

estabelece regras, leis e um poder que organiza a vida coletiva dos homens 

atuando, igualmente, como árbitro em suas disputas. Essa filosofia é 

conhecida como contratualismo ou jusnaturalismo (ABBAGNANO, 

2007).  

Nesse período, surgem questões cruciais ao pensamento político 

moderno, quais sejam: O que é o homem em seu estado natural, antes do 

convívio com outros homens? Por que o ser humano passa a viver em 

sociedade? Por que, afinal de contas, as pessoas aceitam submeter-se ao 

poder de outros? Não é mais interessante ser livre? Enfim, os homens 

vivem por conta própria ou necessitam de uma sociedade civil? 

(ABBAGNANO, 2007; SOËTARD, 2010).  

Uma das teses dos chamados contratualistas é a do pensador Jean-

Jacques Rousseau. Em Discurso sobre a Origem e os Fundamentos da 

Desigualdade entre os Homens (1999), Rousseau exalta e glorifica os 

valores da vida natural, vociferando contra a corrupção, a avareza e os 

vícios da famigerada sociedade “civilizada”. Exalta a liberdade de que o 

“selvagem” goza em seu estado natural, em contraposição à artificialidade 

da vida em sociedade. 

 Na obra Do Contrato Social (1978), por seu turno, o filósofo 

investiga a origem do poder político e persegue uma justificativa para o 

fato de os seres humanos, originalmente livres, submeterem sua liberdade 

ao Estado e, além disso, a condição necessária para que o poder político 

seja legítimo. 

 Para Rousseau (1978), o fundamento do poder político é o pacto 

ou contrato social. Neste, cada cidadão, integraria sua vontade individual à 

vontade geral. E o Estado estaria dotado de legitimidade na medida em que 

realizasse a vontade geral. Com efeito, o povo é a fonte da legitimidade do 

poder do Estado. O cidadão deve respeito às leis, pois que estas 

representam a vontade geral. O respeito às leis é também um respeito por 



Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

286  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

si mesmo, por sua própria vontade como cidadão, cujo interesse deve ser o 

bem comum. 

 As teses de Rousseau, em geral, são apresentadas em 

contraposição aos postulados de Locke e, mormente de Hobbes, o que não 

pode prescindir acuidade e de ponderações (CASSIRER,1954; DOS 

SANTOS, 2017). 

Segundo Marques (2010, p. 2), comumente, deparamo-nos com 

leituras da obra de Rousseau que o colocam em direção diametralmente 

oposta ao pensamento do filósofo inglês Thomas Hobbes (1588-1679). Na 

cultura midiática e universitária e em análises descompromissadas 

encontramos os pensamentos de Hobbes e Rousseau como respostas 

inconciliáveis e radicalmente distintas para as mesmas questões2.  

O primeiro descreveria o homem como naturalmente mau e 

violento. Homo homini lúpus (O homem é o lobo do homem). O estado de 

natureza é delineado, neste caso, como um estado de guerra de todos 

contra cada um. O contrato social ocorre na medida em que cada indivíduo 

abre mão de sua liberdade individual em favor de um poder soberano 

exercido por um indivíduo ou assembleia. Para governar seres humanos 

propensos à violência e à maldade, o Governo deve paradigmaticamente se 

inspirar no Leviatã, figura sobrenatural descritao no livro de Jó: forte e 

absoluto (HOBBES, 1983).  

Para Hobbes (1983), por isso o Estado existe: para proteger seus 

súditos de si mesmos. O Estado tem, porquanto, que ser soberano, forte, e 

administrar a espada sempre que alguém atente contra o outro. A função 

fundamental do Estado é a proteção da vida dos súditos. Não cabe 

questionamento algum ao Estado, porque questionar os meios empregados 

pelo soberano significaria incorre no risco de retornar ao estado de 

 
2 Essa tese é corroborada pela pesquisa realizada pelo professor Gatti Jr. (2014). ao analisar 

12 autores traduzidos no Brasil que, entre 1939-2010 trataram ou discorreram acerca da 

obra de Rousseau, o pesquisador demonstra: a existência de análises favoráveis e 

desfavoráveis ao pensamento de Rousseau; o modesto êxito que poucos tiveram ao 

relacionar as ideias políticas, educacionais e pedagógicas de Rousseau; o predomínio da 

análise da obra de Rousseau no desenvolvimento da psicologia do desenvolvimento 

humano; a presença de análises sobremodo críticas à dimensão liberal da obra de Rousseau.  



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   287 

natureza em que a guerra é a regra. A política é um artifício surgido para 

que o homem garanta a própria vida, submetendo-se ao Estado. 

Em termos gerais, Rousseau, por seu turno, descreve o estado de 

natureza como o âmbito da liberdade e de relativa tranquilidade. Em 

contrapartida à ideia do homo homini lúpus, figura em Rousseau a ideia do 

bonsauvage (bom selvagem).  

Segundo Rousseau, nascemos livres porque, no estado de natureza, 

o homem é livre. Mas, de algum modo, aceitamos limitar essa liberdade 

natural ao aceitarmos a associação política (ROUSSEAU, 1978).  

A existência do Estado gera obrigações, submissões ou, em outras 

palavras, impedimentos para o exercício pleno da liberdade. Há razões, 

entretanto, que nos levam a viver em sociedade, já que essa associação nos 

traz benefícios. É, portanto, por meio de um ato livre que instituímos a 

associação; como demonstra o Livro I da obra Do Contrato Social (1978).  

Para Rousseau, o contrato que origina o Estado deve ser 

estabelecido por meio de uma  decisão unânime dos membros 

contratantes, de modo que cada um, livremente, abandone sua liberdade 

natural para viver um novo tipo de liberdade: a liberdade civil. O poder 

político só é legítimo, para Rousseau, se houver essa unanimidade 

originária (ROUSSEAU, 1978, livro I).  

Com efeito, conforme Marques (2010), uma leitura menos 

superficial das obras de Hobbes e Rousseau revela que ambos talvez 

compartilhem de diversos princípios essenciais em seus sistemas e que 

seus papeis dramáticos, por vezes, até se invertem; sendo comum, 

inclusive, “encontrar comentadores que colocam Hobbes entre os 

precursores do liberalismo político, ao passo que Rousseau é muitas vezes 

acusado de ser um inimigo da liberdade individual, e sumariamente 

incluído entre os defensores do ‘totalitarismo’” (MARQUES, 2010, p. 3).  

Reflexões desta natureza e neste sentido, emanam entre outros, de 

trabalhos consagrados como os de Cassirer (1954) Chapan (1956), Cotta 

(1964) e Coletti (1972). Em direção análoga, afirma Fonseca Jr (2003, X): 

“para alguns, seus escritos constituiriam o fundamento da democracia 

moderna, já que orientam o debate sobre o contrato social na direção da 



Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

288  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

soberania popular;” para outros, Rousseau é o inspirador do 

autoritarismo”.   

E é sob esta perspectiva que o encontro com a obra de Rousseau, 

conduz-nos à constatação do que o próprio pensador denominou 

“paradoxos”. Referimo-nos, destarte, ao paradoxo da questão da liberdade 

politica no pensamento rousseaniano e seu eco para a questão educacional.  

 

 

O paradoxo da liberdade no contrato social de Rousseau  

 

Rousseau em seu Emílio, ou da Educação, afirmara 

 

[...] ousarei expor aqui a mais importante, a mais útil 

regra de toda a educação? Não se trata de ganhar 

tempo, mas de perdê-lo. Leitores vulgares, perdoai 

meus paradoxos, é preciso cometê-los quando 

refletimos, e, digam o que disserem, prefiro ser 

homem de paradoxos a ser homem de preconceitos 

(ROUSSEAU, 1995, p. 96; SOËTARD, 2010, p. 55). 

 

Paradoxo, do grego “paradoxos” e, em latim, “paradoxon”. Nos 

dois casos designa um “conceito que é ou parece contrário ao comum” 

(CUNHA, 1997, p. 579). Segundo Abagnano, trata-se do “Que é contrário 

à opinião da maioria, ou seja, ao sistema de crenças comuns a que se fez 

referência” (ABBAGNANO, 2007, p. 742).  

O paradoxo ao qual este estudo se refere encontra-se exposto ao 

final do livro I da obra Do Contrato Social, trecho no qual Rousseau 

sugere a coerção, por parte do corpo político àqueles que se recusarem a 

obedecer à Vontade Geral. Nas palavras de Rousseau: 

 
[...] a fim de que não constitua, pois, um formulário 

inútil, o pacto social contém tacitamente esta 

obrigação, a única a poder dar forças às outras: quem 

se recusar a obedecer à vontade geral a isto será 

constrangido pelo corpo em conjunto, o que apenas 

significa que será forçado a ser livre. Assim é esta 

condição: oferecendo os cidadãos a prática, protege-



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   289 

os de toda dependência pessoal; condição que 

promove o artifício e o jogo da máquina política e que 

é a única a tornar legitima as obrigações civis, as 

quais, sem isso, seriam absurdas, tirânicas e sujeitas 

aos maiores abusos (ROUSSEAU, 1978, p. 39). 

 

Tal recomendação do filósofo genebrino se justificaria pelo 

propósito de forçar o indivíduo a ser livre. E, neste caso, Rousseau não 

estaria “Simplesmente declarando que a vida em sociedade exija certas 

restrições à liberdade individual, mas sim que é exatamente o poder 

coercitivo do corpo político que torna o homem livre” (MARQUES, 2010, 

p. 1). 

Encontramos justamente neste aspecto, no pensamento político de 

Rousseau, a ideia incomum – no sentido de paradoxal – de uma necessária 

coerção com vistas à promoção da liberdade, ideia, esta, que, no 

imaginário acadêmico, estaria muito mais próxima das consignações 

hobbesianas.  

Diferentemente de Hobbes (1983) e Locke (1983; 1998), que 

admitem as restrições da liberdade individual em função dos objetivos e 

necessidades da vida social, Rousseau propõe que as coerções impostas 

pelo contrato social não sejam compreendidas como obstruções à 

liberdade, mas como meios pelos quais se garante a existência de uma 

forma de associação em que cada indivíduo obedeça apenas a si mesmo, 

permanecendo destarte, livre. 

O paradoxo da liberdade política (próprio da filosofia política). A 

proposta de coerção como mecanismo de promoção da liberdade: Forçar a 

ser livre. E o paradoxo da conciliação das doutrinas políticas fortemente 

coletivistas com a apaixonada defesa de Rousseau da ideia de homem 

livre, solitário e independente.  

Para Rousseau, os cerceamentos da liberdade individual não 

devem ser concebidos como tal, mas como condição sinequa non da 

própria liberdade (política). Na perspectiva do filósofo suíço, a vontade 

individual está integrada à vontade geral. Liberdade é diferente de 

independência. É também impensável estanque da justiça (ROUSSEAU, 

2006). Assim afirma Rousseau: 



Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

290  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

 

[...] não há, pois liberdade sem leis, nem onde alguém 

esteja acima das leis: pois até mesmo no estado de 

natureza o homem só é livre de acordo com a lei 

natural que comanda a todos. Um povo livre obedece, 

mas não serve (ROUSSEAU, 1966, apud 

MARQUES, 2010, p. 8). 

 

Contudo, demonstra Marques (2010), que esse raciocínio não 

consegue ocultar a incompatibilidade entre interesses individuais e 

coletivos na medida em que sempre que os primeiros estiverem em 

conflito ou desacordo em relação a determinações legais, estas serão 

concebidas como empecilhos à liberdade. Em outras palavras, sempre que 

um indivíduo tiver que obedecer a uma lei com a qual não concorda, 

perceberá esta determinação como uma limitação, um cerceamento e/ou 

uma opressão por parte do Estado. 

Desse modo, cabe pensar se a filosofia de Rousseau, evocada 

amiúde como um hino ou apelo à liberdade não estaria, em verdade, 

lançando mão desta categoria para justificar sua própria restrição pelo 

corpo político. À maneira dos regimes totalitários, Rousseau não estaria 

usando o conceito de liberdade para designar justamente o seu oposto? Ou 

Rousseau teria um conceito próprio de liberdade que não foi 

suficientemente compreendido pela recepção crítica de sua obra? 

Conforme Marques (2010), o paradoxo da liberdade coloca os 

estudiosos da obra de Rousseau diante de um desafio tão grandioso quanto 

o pensamento do filósofo suíço que teria investigado mais profundamente 

que seus antecessores (e boa parte dos seus sucessores) as condições de 

possibilidade da liberdade política, bem como de sua compatibilidade com 

requisitos da vida em sociedade. 

Consideramos, pois, que a leitura da obra de Rousseau admite 

“linhas variadas de interpretação”. Ora, vista como uma “Imposição de 

uma ditadura popular”. Por vezes, traduzida como “Receita paradoxal de 

democratizar pela força” (FONSECA JR., 2003, X).  

Evidentemente, este trabalho não tem a pretensão de apontar 

postulados definitivos para questões tão complexas. Todavia, alvitra para o 



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   291 

reverberar desse (ou desses) paradoxo na reflexão educacional do filósofo, 

como veremos adiante. 

 

 

Educação e política a partir de Rousseau 

 

Aportados à recepção crítica da obra de Rousseau, sustentamos 

que o projeto educacional de Rousseau guarda relação intrínseca com o 

empreendimento político. Por conseguinte, apontamos para a ideia de que 

o paradoxo da liberdade contido em Do Contrato Social encontra 

desdobramentos no Emílio.  

Para a reflexão educacional, a leitura da obra de Rousseau é 
 

[...] não apenas estimulante mas uma incursão teórica 

imprescindível. Isto porque ele foi o último dos 

grandes filósofos(e o único da modernidade que se 

estende de Descartes a Hegel) a construir um 

pensamento em que a educação vem ocupar um lugar 

central de reflexão (MORAIS, 1986, p. 199).  
 

O século XVIII desenvolve uma nova imagem relativa à pedagogia 

moderna que reverbera nos séculos que se seguem até nossos dias. Em 

termos gerais, pode assim ser descrita: “Laica, racional, científica, 

orientada para valores sociais e civis, crítica em relação a tradições e 

instituições, crenças e praticas e educativa”, e principalmente “Empenhada 

em reformar a sociedade também na vertente educativa, sobretudo a partir 

da vertente educativa” (CAMBI, 1999, p. 329). 

 Neste contexto, consolida-se a pedagogia iluminista: teoricamente 

“mais livre”, socialmente mais ativa, mais articulada à prática e “Orientada 

para fins sociais e civis” (CAMBI, 1999, p. 330). 

 Entre os pensadores que sintetizam essa concepção pedagógica, 

encontram-se: D’Alambert (1717-1783), Diderot (1713-1784), Voltaire 

(1694-1778), Condillac (1715-1780), Basedow (1723-1790), Lessing 

(1729-1781), entre outros. Com efeito, Rousseau é “A voz mais alta, mais 

complexa e mais original do século e realizará uma das maiores lições 

teóricas da pedagogia moderna”. Autor que realizara a virada mais 



Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

292  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

explícita da sua história moderna em termos educacionais, responsável por 

uma espécie de “Revolução copernicana” em matéria de educação 

(CAMBI, 1999, p. 338).  

Conforme Morais (1986), na esteira do pensamento socrático-

platônico, Rousseau traduz o postulado do “conhece-te a ti mesmo” para 

os princípios gerais da filosofia, desdobrando-o em três grandes questões, 

discutidas, respectivamente em suas obras mais conhecidas, quais sejam: 

Discurso sobre as origens e os fundamentos das desigualdades entre os 

homens, Do Contrato Social e Emílio ou da Educação. 

Em Discursos sobre as origens e os fundamentos das 

desigualdades entre os homens (1999) Rousseau discute a seguinte 

questão: “O que é o homem?” Em Do Contrato Social (1978) , a questão 

central não é outra senão “Que sociedade para este homem?”. Por fim, no 

Emílio (1995), o filósofo genebrino discorre sobre o “Como educar o 

homem para uma vida melhor em sociedade?” (MORAIS, 1986, p. 200-

201). 

 Na confluência dessas três questões, Rousseau define o homem 

como um ser originalmente bom, livre e isento de vícios; mas, 

concomitantemente, corrompido, dada a sua adesão ao escopo social. 

Dotado de perfectibilidade, ou seja, da capacidade de aperfeiçoar-se 

amiúde, mas corruptível. Corruptível, todavia, passível de ser educado.  

 Para Rousseau, com vistas à organização da sociedade por meio do 

chamado contrato social, afigura-se “Necessária uma educação ética que 

habilite os homens a renunciarem em conjunto a suas vontades particulares 

em prol do bem comum e do interesse coletivo” (VEIGA, 2007, p. 43). 

Na obra Do Contrato Social (1978), como anteriormente 

demonstrado, o filósofo concebe um pacto inaugural que marca a 

passagem do estado de natureza ao estabelecimento da vida em sociedade. 

Em linhas gerais, a associação dos homens (a vida em sociedade) deve 

defender a pessoas e os bens de seus associados como a força do coletivo. 

A sociedade constituída deve estar fundamentada na harmonia e integração 

entre o social e o coletivo possibilitando que cada um, unindo-se a todos, 

permaneça, entretanto, tão livre quanto antes (MORAIS, 1986).  

 Conforme o filósofo,  



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   293 

[...] encontrar uma forma de associação que defenda e 

proteja com toda a força comum a pessoa e os bens de 

cada associado, e pela qual cada um, unindo-se a 

todos, não obedeça, portanto, senão a si mesmo, e 

permaneça tão livre como anteriormente. Tal é o 

problema fundamental cuja solução é dada pelo 

contrato social (ROUSSEAU, 1978, p. 32). 
 

O conceito rousseauniano que proporciona o elo entre interesses 

particulares e coletivos, liberdade e igualdade, indivíduo e coletividade não 

é outro senão a própria vontade geral. Sob a perspectiva de Rousseau, a 

vontade geral é a garantia de legitimidade das convenções políticas: a 

vontade política expressa pelo cabedal de leis constituídas pelos próprios 

cidadãos. 

Neste ponto, defrontamo-nos com o paradoxo ao qual nos 

referimos partindo Do Contrato Social (1978) que reverbera na reflexão 

educacional contida no Emílio.  

 A obra O Emílio ou Da Educação (1995), escrita em 1762 consiste 

em uma espécie de romance pedagógico que discorre acerca da educação 

de um órfão, Emilio, de seu nascimento até a idade de 20 anos. 

 A temática central do Emílío consiste na teorização da educação 

do homem através de seu retorno à natureza. A centralidade da ação 

educativa está no próprio educando e deve ocorre de modo natural, ou seja, 

em contato com a natureza, afastada da vida social e de forma a levar em 

consideração as necessidades espontâneas do processo de desenvolvimento 

da criança. O projeto educacional rousseauniano visa a naturalização do 

homem com vistas a reformar a sociedade (CAMBI, 1999). 

O livro é dividido em 5 (cinco) partes que, respectivamente, 

correspondem a fases da vida e do processo educacional de Emílio. Livro I 

– fase da necessidade. Do nascimento aos dois anos. Livro II – fase da 

natureza. Dos dois aos doze anos. Livro III – fase da força. Dos doze aos 

quinze anos. Livro IV – Fase da razão e das paixões. Dos quinze aos 20 

anos. Livro V – fase da sabedoria. Dos vinte aos vinte e cinco anos3. 

 
3 Esta abordagem, entretanto, concentra-se nos dois primeiros livros que tratam da 

educação do Emílio até a idade de 12 anos, que correspondem, respectivamente, às fases da 

necessidade e da natureza.  



Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

294  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

Logo na primeira página do livro, Rousseau demarca: “Tudo 

degenera nas mãos dos homens”; afirmação que justifica a necessidade da 

educação como mecanismo de conter a degradação que se estabelece 

quando da instituição da vida em sociedade. Pois que “Um homem 

abandonado a si mesmo, desde o nascimento, entre os demais, seria o mais 

desfigurado de todos”. Haja vista que “tRdas as instituições sociais em que 

nos achamos submersos abafaria nele a natureza e nada poria no lugar” 

(ROUSSEAU, 1995, p. 9). Abandonado à própria sorte, o homem seria 

como um arbusto esquecido á beira do caminho, que terminaria por ser 

morto pelos passantes.  

Para Rousseau, “Tudo o que não temos ao nascer e de que 

precisamos adultos, é-nos dado pela educação” (ROUSSEAU, 1995, p. 

10), mais precisamente, por três tipos de educação: a da natureza (o 

desenvolvimento interno de nossas faculdades e órgãos), a das coisas 

(nossa experiência em face dos objetos que nos afetam) e a dos homens (o 

uso que nos ensinam a fazer das outras formas de educação) 

(ROUSSEAU, 1995).  

Em face do postulado de que o homem nasce bom, Rousseau 

propõe ser necessário que a educação parta dos instintos naturais da 

criança. Esta é a chamada educação negativa na qual o principal papel do 

educador seria o de preservar a natureza da criança, ao invés de formar 

prematuramente sua inteligência (educação positiva) ou “Molestar de 

diversas maneiras” (ROUSSEAU, 1995) sua natureza com objetos que a 

circundam.  

Na chamada educação positiva, segundo Rousseau, há sempre a 

marca de uma força pessoal que obriga, permite ou proíbe. Em 

contrapartida, o pequeno Emílio deve ser guiado à maneira do próprio 

mundo natural, ou seja, pelas leis do necessário, do possível e do 

impossível (MORAIS, 1986). Afirma o filósofo: “Deixai a natureza agir 

durante muito tempo, antes de procurardes agir em lugar dela a fim de não 

contrariardes suas operações” (ROUSSEAU, 1995, p. 97).  

Na educação positiva é o educador que faz a lei. Na educação 

negativa, ele apenas a revela. Assim, no propósito educacional de 

Rousseau, a liberdade seria uma espécie de lei e, portanto, segundo uma 

possível interpretação, coação. Mas, no ideário rousseauniano, uma coação 



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   295 

não arbitrária (GROSRICHARD, 1980 apud MORAIS, 1986). Estabelece 

o filósofo: “A educação primeira deve portanto ser puramente negativa. 

Ela consiste não em ensinar a virtude ou a verdade, mas em preservar o 

coração do vício e o espírito do erro” (ROUSSEAU, 1995, p. 80).  

Este aspecto aponta para questões sobremaneira relevantes acerca 

do pensamento de Rousseau: primeiramente, a constatação de que o 

projeto educacional do filósofo encontra-se intimamente relacionado à sua 

ideia de sociedade. Por conseguinte, a possível presença, em sua reflexão 

pedagógica, de um paradoxo semelhante ao encontrado no bojo de sua 

filosofia política, qual seja, a ideia de uma “naturalidade” forjada pela 

educação, de um “forçar” a ser natural e, portanto, livre.  

No Emílio, perpassa amiúde a ideia de uma educação para a 

constituição de um determinado modelo de sociedade. Não é por acaso que 

as obras Do Contrato Social e Emílio ou Da Educação, por exemplo, 

foram publicadas quase concomitantemente no ano de 1762 (CERIZARA, 

1990). 

Segundo Freitas (2004), no pensamento de Rousseau, a educação e 

a política apresentam-se como áreas correlacionadas e, como tal, devem 

ser analisas. A publicação quase simultânea das supracitadas obras 

revelaria, assim, uma estratégia do próprio autor de induzir a uma 

aproximação entre ambas.  

Rousseau compreende a educação como um processo balizado nos 

princípios da natureza como o modelo mais indicado para a formação do 

cidadão. Para Rousseau, a trajetória educacional dos homens tem início no 

seu nascimento e é empreendida, por primeiro, pela própria natureza. O 

desenvolvimento das faculdades humanas, começando na primeira 

infância, estende-se por toda a vida, propiciando-lhe um processo de 

aprimoramento de sua capacidade de atuar na vida em sociedade Desta 

feita, a educação, em Rousseau, seria um processo de formação de homens 

livres capazes de atuar significativamente na vida em sociedade 

(FREITAS, 2004).  

Com efeito, para o filósofo, como exposto anteriormente, a vida 

social é um estado marcado pelo afastamento dos homens de sua natural 

condição de bondade e liberdade. Todavia, sendo a passagem ao estado de 



Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

296  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

sociedade um fato inevitável, faz-se imprescindível que os homens 

aprendam a viver socialmente. Este papel não é senão da alçada da própria 

educação.  

Assim, Rousseau, enfatiza a necessidade de uma educação que 

promova uma reaproximação do homem com a natureza, razão para, o 

autor “Querer educar Emílio no campo, longe da canalha dos lacaios, os 

últimos dos homens depois de seus amos; longe dos maus costumes das 

cidades, o que o verniz com que se cobrem torna sedutores e contagiosos 

para as crianças” (ROUSSEAU, 1973, p. 82).  

No Emílio, este processo ocorre ancorado ao mote de protegê-lo 

dos vícios e percalços da vida em sociedade. O Emílio deve ser 

minimamente afetado pelos elementos que degeneram e corrompem seu 

estado natural.  

É neste sentido que na esfera educacional do pensamento de 

Rousseau, haveria um paradoxo semelhante ao encontrado no bojo de sua 

filosofia política, qual seja, a ideia de uma “naturalidade” forjada pela 

educação, de um “forçar” a ser natural e, portanto, livre.  

Em Rousseau, o processo educacional configura-se em artifício 

humano com vistas ao resgate de uma naturalidade original. Tal processo 

fundamentar-se-ia pelo princípio da natureza, ou seja, à maneira do mundo 

natural. 

A educação, em Rousseau, objetiva ou tem conexão com a vida em 

sociedade. O Emílio é educado para ser um bom cidadão. Todavia, a 

preparação para a vida em sociedade tem como elemento fundamental sua 

proteção da corruptibilidade dessa mesma sociedade. Em Rousseau, uma 

educação que, em última instância, prepara o indivíduo para viver em 

sociedade, começa por sua proteção dos males sociais. 

Contudo, não propomos que estes elementos apontem para lacunas 

no pensamento desse filósofo de envergadura inconteste. Assinalamos, tão 

somente, possíveis paradoxos (ou desdobramentos do paradoxo da 

liberdade) aos quais o próprio pensador genebrino afirma não fugir e que, 

ao contrário do que possam parecer inicialmente, corroboram a relevância 



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   297 

de sua obra e a pertinência do estudo de suas ideias políticas e 

pedagógicas.  

 

 

Rousseau e o paradoxo da Educação 

 

 Conforme Soëtard,  

 

[...] o gênio de Rousseau que consagra a originalidade 

radical de sua empreitada, é o de ter pensado a 

educação como uma nova forma de um mundo 

engajado, contraditoriamente em um processo 

histórico de deslocamento. Enquanto seus 

contemporâneos mais ativos, também tocados pela 

“graça educacional”, ocupam-se de “fabricar a 

educação”; e os mestres do pensamento se 

esforçavam, por meio da educação, de remodelar o 

homem, tornando-o senão um humanista, um bom 

cristão, um cavalheiro, um bom cidadão, Rousseau 

deixa de lado conjunto de técnicas, rompendo com 

todos os modelos e proclamando que a criança não 

tem que se tornar outra coisa senão naquilo que ela 

deva ser (SOËTARD, 2010, p. 13). 

 

Com efeito, formulações de Rousseau acerca da educação podem 

ser depreendidas a partir da relação entre as obras Emílio ou Da Educação 

(2004) e Do Contrato Social (1983). Enquanto na primeira, Rousseau 

discute um projeto de educação natural do indivíduo; na última, o filósofo 

discorre sobre o modelo educacional e político com vistas ao 

desenvolvimento do cidadão. 

 O pensador contratualista propõe uma análise da concepção de 

infância e uma nova abordagem tangente ao processo de formação dos 

homens. Enquanto prática social, na concepção de educação apresentada por 

Rousseau, a formação humana é compreendida indissociavelmente das 

relações sociais. 

 Do Emílio, exara o desejo de conquista da própria liberdade e 

autonomia pessoal amalgamado ao conflituoso encontro com a realidade do 



Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

298  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

mundo, do outro e da sociedade (SOËTARD, 2010, p. 17). Assim sendo, 

também na proposta educacional de Rousseau, encontramos uma relação 

paradoxal ou, ao menos um embate entre indivíduo e sociedade, interesses 

individuais e coletivos; à maneira do que ocorre em Do Contrato Social a 

propósito da ideia de forçar a ser livre.  

 O processo de preparação do Emílio para a vida em sociedade parte 

justamente da sua proteção desta mesma sociedade; ao menos nos dois 

primeiros livros que correspondem ao seu desenvolvimento até os doze 

anos. Haveria também na educação do Emílio um propósito de busca de uma 

original naturalidade por meio de um artifício humano, qual seja a educação.  

Nesta sorte, a liberdade forçada do contrato social encontraria 

equivalência ou eco na esfera educacional: a naturalidade forjada; correlato 

ao paradoxo da liberdade, um paradoxo educacional (natural).  

Nesta perspectiva, um dos elementos fundamentais da reflexão 

rousseauniana aponta precisamente para o estabelecimento de uma vontade 

geral que deveria respeitar a autonomia dos indivíduos sem, no entanto, 

vilipendiar as condições humanas originais dos homens. 

 Assim, um processo educacional coerente em relação à noção de 

liberdade proposta por Marques (2010), na análise da obra de Rousseau, 

seria aquele que buscasse uma forma de ação que permitisse ao homem 

fazer-se livre, favorecendo, por intermédio de uma ação adequada aos fins 

perseguidos, à liberdade autônoma a despeito das relações sociais, ou 

melhor, no bojo da própria sociedade (SOËTARD, 2010). 

Todavia, afigura-se necessário salientar, por fim, que o paradoxo, 

em Rousseau, não é sinônimo de contradição, lacuna ou incoerência. 

Trata-se, ao contrário de um argumento que transcende o senso comum ou 

mesmo o consenso. Ao contrário, a existência de paradoxos na obra de 

Rousseau confere a seu cabedal de ideias relevância ainda maior. 

Indubitavelmente, seus “Textos são fundamentalmente críticos da 

organização social de seu tempo” e agudeza e a amplitude de seus 

argumentos “São tais que até hoje inspiram interpretações e controvérsias” 

(FONSECA JR., 2003, X). 

 

 

 



Mauro Sérgio Santos da Silva; Marcio Danelon 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106   299 

Referências 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1997.  

ARISTÓTELES. Política. São Paulo: Nova Cultura, 1999. 

BOBBIO, Noberto (Org.). Dicionário de Política. 11 ed. Brasília: UNB, 1997. 

CAMBI, Franco. História da Pedagogia. São Paulo: Editora UNESP, 1999.  

CASSIRER, Ernst. The Question of Jean Jacques Rousseau. New York: Columbia 

University Press, 1954. DOI: https://doi.org/10.7312/cass94074.  

CERIZARA, Beatriz. A educação na infância. São Paulo: Scpione, 1990.  

CHAPMAN, John William. Rousseau - Totalitarian or Liberal? New York: 

Columbia University Press, 1956. DOI: https://doi.org/10.7312/chap92682.  

COLETTI, Lucio. From Rousseau to Lenin: studies in ideology and society. 

London: NLB, 1972.  

COTTA, Sergio. La position du problème de la politique chez Rousseau. In: 

COTTA, Sergio. Études sur le contrat social de Jean-Jacques Rousseau. Paris: 

Societé des Belles Lettres, 1964. 

CUNHA, Antonio Geraldo. Dicionário Etimológico. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 1997.  

FONSECA JR., Gelson. As múltiplas dimensões do pensamento de Rousseau. In: 

ROSSEAU, Jean-Jacques. Rousseau e as Relações Internacionais. Prefácio por 

Gelson Fonseca Jr. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado, 2003. p. IX-XI. 

FORTES, Luis Roberto Salinas. Paradoxos do espetáculo. São Paulo: Discurso 

Editorial, 1997. 

FREITAS, Lidiane Brito. A educação política de Rousseau. 2004. 117 f. Dissertação 

(Mestrado em Educação) – Universidade Federal de Sergipe, São Cristóvão, 2004.  

GATTI JR., Décio. As ideias de Rousseau nos manuais de História da Educação 

com autores estrangeiros publicados no Brasil (1939-2010). Cadernos de História 

da Educação, Uberlândia, v. 13, n. 2, p. 475-498. 2014. DOI: 

https://doi.org/10.14393/che-v13n2-2014-4.  

HOBBES, Thomas. Leviatã. Matéria, forma e poder de um Estado eclesiástico e 

civil. Trad. João Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva. 3 ed. São Paulo: 

Abril Cultural, 1983. 

LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

LOCKE, John. Segundo tratado Sobre o Governo. São Paulo: Abril Cultural, 1983.  

https://doi.org/10.7312/cass94074
https://doi.org/10.7312/chap92682
https://doi.org/10.14393/che-v13n2-2014-4


Rousseau e o espetáculo do paradoxo 

300  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 283-300, jul./dez., 2019. e-ISSN 2526-2106 

MARQUES, José Oscar de Almeida. Forçar-nos a ser livres? O paradoxo da 

liberdade no Contrato Social de Jean-Jacques Rousseau. Cadernos de Ética e 

Filosofia Política, São Paulo, n. 16, p. 99-114, 2010. 

MORAIS, Emília Maria Mendonça. Educação e Política: uma re-leitura de 

Rousseau. Revista da Faculdade de Educação, São Paulo, v. 12 n. 1-2, p. 199-215, 

1986.  

NASCIMENTO, Milton Meira. Rousseau: da servidão à liberdade. In: WEFFORT, 

Franciso (Org.). Os Clássicos da Política. São Paulo: Ática, 2006.  

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Cartas escritas da montanha. Trad. Maria Constança 

Perez Pissarra e Maria das Graças de Souza. São Paulo: editora UNESP, 2006, p. 

371-372.  

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem e os fundamentos da 

desigualdade entre os homens. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do Contrato Social. São Paulo: Abril Cultural, 1978. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Du contrat social. OeuvresComplètes. Vol III. Paris: 

Gallimard, 1966. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio ou da educação. 3 ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 2004.  

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio ou da educação. 3 ed. Trad. Sergio Milliet, Rio 

de Janeiro: Bertrand Brasil, 1995.  

SANTOS, Leonel Ribeiro. Os paradoxos da liberdade no pensamento antropológico 

e político de Rousseau. Revista Linhas, Florianópolis, v. 18, n. 38, p. 304-343, 2017. 

DOI: https://doi.org/10.5965/1984723818382017304.  

SOËTARD, Michel. Jean-Jacques Rousseau. Tradução e organização: José 

Eustáquio Romão e Verone Lane Rodrigues Doliveira. Coleção Educadores. Recife: 

Fundação Joaquim Nabuco, Editora Massangana, 2010. Disponível em: 

www.dominiopublico.gov.br/download/texto/me4675.pdf. Acesso em: 4 abr. 2017. 

VEIGA, Cynthia Greive. História da Educação. São Paulo: Ática, 2007. 

WEFFORT, Francisco C. (Org.). Os clássicos da política, v. 1. 14 ed. São Paulo: 

Ática. 2006. 

 

 

Data de registro: 15/12/2018 

Data de aceite: 06/09/2019 

https://doi.org/10.5965/1984723818382017304
http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/me4675.pdf


Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   301 

 O tema da política no epicurismo: um raciocínio 

pautado pela práxis 

 

 

Thales Perente de Barros* 

 

Resumo: A maioria das pessoas que têm ou tiveram algum contato com a filosofia 

enquanto disciplina provavelmente já ouviu falar dos jardins de Epicuro e também 

já ouviu falar que esse era um lugar de convívio entre os epicuristas. No entanto, 

pouco costuma ser abordado sobre a posição epicurista acerca da política, 

costumando-se simplesmente afirmar que o epicurismo não tinha uma política, 

mas simplesmente uma ética. O objetivo desse artigo é apresentar a visão 

epicurista sobre a política, situando-a no interior da construção filosófica do 

próprio Epicuro. Para que isso seja feito, todavia, busca-se ainda apontar a posição 

teórica que Epicuro assume mediante a noção de práxis grega, no intuito de 

melhor localizar seu posicionamento em relação aos conceitos gregos que 

direcionam as diferentes construções teóricas acerca da política. O estudo a ser 

apresentado é parte da elaboração de um trabalho de dissertação em filosofia 

desenvolvido no instituto de filosofia da UFU com o financiamento da agência de 

fomento CAPES. 

  

Palavras-chave: Materialismo; Epicurismo; Política; Práxis. 

 

 

Politics as an epicurean subject: reasoning regulated by praxis 

 

Abstract: Most people who have had any formal studies in philosophy probably 

have heard about Epicurus’s gardens and also probably know that it was a place 

where epicureans lived together in community. However, little is said about the 

epicurean standpoint on politics, being simply said that Epicureanism doesn’t have 

 

* Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Bolsista pelo Conselho 

Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq). E-mail: 

thalesperente@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0312472992052091. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-2396-9669. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53619 

  

  

mailto:thalesperente@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0312472992052091
https://orcid.org/0000-0003-2396-9669
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53619
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53619


O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

302  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

a theory on politics, but only on ethics. The goal of this paper is to present the 

epicurean view upon politics, by contextualizing it within the philosophy of 

Epicurus himself. For this to be accomplished, this paper goes through Epicurus’s 

perspective on greek praxis, in order to point out his outlook on the concepts that 

guide different philosophical approaches on politics. This study is part of a 

master’s thesis currently in development in the philosophy department of 

Universidade Federal de Uberlândia, with the financial support of CAPES, 

financial agency. 

 

Keywords: Materialism; Epicureanism; Politics; Praxis. 

 

 

Uma das coisas que mais se costuma destacar acerca da 

filosofia epicurista é o fato dela ser ‘uma filosofia materialista’. 

Fundamentalmente, o que isso busca evidenciar é uma forma de se 

dividir a filosofia, advinda de uma distinção feita no interior dos 

estudos da história da filosofia, entre dois tipos de fazer filosófico. Essa 

se trata de uma distinção de cunho didático feita pela primeira vez no 

século XVII por Christian Wolff (1740, p. 24), divisão essa que seguiu 

sendo aplicada e utilizada pelos filósofos, aceita a herança dessas 

separações e nomenclaturas propostas por Wolff. De acordo com esse 

autor, esses dois tipos de filosofia seriam: um que distingue a alma, a 

psique, da matéria e outro que explica a psique integrando a mesma à 

realidade material. E isso essencialmente é o que se buscava dizer 

quando se colocou a filosofia epicurista dentre um conjunto de 

vertentes filosóficas ditas fundadas sobre uma base estritamente 

material, sobre um estudo acerca da realidade material1. 

No entanto, metodologicamente, em pouquíssimas palavras, o 

que esse tipo de diferenciação reflete no desenvolvimento de uma 

filosofia é na distinção entre dois tipos de conhecimento: um obtido por 

 

1 Furthermore, we must clearly comprehend as well, that the incorporeal in the general 

acceptation of the term is applied to that which could be thought of as such as an 

independent existence. Now it is impossible to conceive the incorporeal as a separate 

existence, except the void […]. D.L., X, 67 (BAILEY, 1926). 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   303 

meio dos sentidos ou, mais detalhadamente para serem evitados 

equívocos, primariamente por meio dos sentidos, mas esses como 

origem também dos conceitos, que juntamente com os sentimentos ou 

sensações internas são formas de conhecimento2, esse primeiro tipo 

sendo caracterizado por sua transitoriedade e tendo a alma como 

partícipe3; e outro que busca um critério diferente para sua precisão, 

com o intuito de encontrar um conhecimento que apreenda a 

permanência dos acontecimentos e constate a necessidade dos mesmos. 

Dito de outra maneira, era distinguido um tipo de conhecimento obtido 

da relação direta do ser humano com a matéria por meio dos sentidos de 

outro tipo que buscava estabelecer outro meio para se apreender o 

conhecimento e se compreender o que possibilitaria um acesso 

diferente do supracitado ao conhecimento, um tipo que poderia vir a 

afastar, ou ao menos reduzir, a possibilidade do que supostamente seria 

o erro na apreensão do conhecimento, dada a recusa deste último tipo 

de filosofia à transitoriedade e à indeterminação para o conhecimento.  

Por sua vez, da distinção entre esses dois tipos de 

conhecimento, a que essas duas formas descritas de experiência de 

mundo serviriam, haveriam de ser definidos dois tipos de atividade: a 

atividade teórica, sendo aquela que busca desconsiderar as 

irregularidades e contingências em busca do que acontece 

necessariamente de uma maneira e não de outra, e a atividade prática ou 

a aplicabilidade técnica, sendo aquelas próprias para lidar com as 

situações de transitoriedade, de contingência. O que marca a filosofia 

de Epicuro e dela resulta, é a predominância da práxis sobre o 

conhecimento científico (MARX, 2018, p. 42), já que o filósofo toma 

 

2 Para uma explicação mais detalhada sobre as formas de conhecimento de acordo com 

Epicuro, ver D.L., X, 31-34, além de mais detalhes sobre os sentimentos e sensações em 

D.L., X, 82, 147. 

3 Further, you must grasp that the soul possesses the chief cause of sensation: yet it could 

not have acquired sensation, unless it were in some way enclosed by the rest of the 

structure. D.L., X, 64 (BAILEY, 1926). 

 



O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

304  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

como critério básico para o fazer filosófico que a verdade sem as 

amarras da permanência, constância e necessidade para os 

acontecimentos serve melhor à boa filosofia, já que ele concebe a 

contingência e a indeterminação como parte integrante da realidade 

(MARX, 2018, p. 49). 

Isso é o que torna particular o tipo de filosofia, e aqui com 

destaque para o tipo de reflexão sobre política, construída por Epicuro, 

ter nas bases da construção do conhecimento a valorização da atividade 

prática acima de qualquer atividade teórica. Sim, os fundamentos 

necessários para que se compreenda o conhecimento acerca da natureza 

humana aplicam a razão ao entendimento de um tipo de aprendizado a 

respeito do que é mais distante do que os sentidos a primeira vista 

podem nos revelar. Mas para isso Epicuro não deixa de seguir com 

muita cautela um método racional, ao construir esse tipo de 

conhecimento, seguindo uma “Explicação que não possa contradizer o 

sensível” (MARX, 2018, p.53), com seu método fundamentalmente 

empírico. No entanto, aparte dos fundamentos necessários para a 

prática desenvolvida em sua ética, o filósofo recusa a importância de 

um conhecimento filosófico, um que seja por mera erudição4. E toda a 

construção da filosofia epicurista, mesmo no tocante a sua tão famosa 

física, é feita em benefício da construção desse objetivo, a que sua 

filosofia serve, e essa acaba por fornecer as bases para que se 

constituam ambas sua doutrina ética e sua posição acerca da política, ou 

sua filosofia sobre a organização social, poder-se-ia dizer; uma 

diferença que envolve sua posição a respeito do tópico e que será 

esclarecido mais à frente. 

 

4 But what falls within the investigation of risings and settings and turnings and eclipses, 

and all that is akin to this, is no longer of any value for the happiness which knowledge 

brings, but persons who have perceived all this, but yet do not know what are the natures of 

these things and what are the essential causes, are still in fear, just as if they did not know 

these things at all: indeed, their fear may be even greater, since the wonder which arises 

out of the observation of these things cannot discover any solution or realize the regulation 

of the essentials. D.L., X, 79 (BAILEY, 1926). 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   305 

A teoria física do mesmo autor é base para a concepção do tipo 

de realidade que se poria como fundamento para a teoria do 

conhecimento epicurista. Na famosa teoria do filósofo, a parte que trata 

da formação da matéria, embora comumente comparada à teoria 

atômica de Demócrito, possui uma grandessíssima particularidade, que 

diferencia toda base da realidade material do filósofo de qualquer outra 

das filosofias antigas conhecidas. Sua teoria atômica considera certa 

espontaneidade no percurso do átomo quando percorrendo o vácuo. Tal 

espontaneidade é denominada clinamen e ela determina que o percurso 

do átomo possua uma inclinação, uma virada em sua trajetória, que 

colocaria um fator de contingência para a formação da matéria no 

encontro dos átomos. Isso estabelece no tecido da realidade um fator de 

indeterminação, imprevisibilidade, o que retira do conhecimento 

científico sua capacidade de previsibilidade e combate a ideia de 

necessidade dos acontecimentos, construindo uma teoria que se opõe a 

toda estruturação de determinações de acontecimentos e de 

necessidades afirmada, por exemplo, pela filosofia de Aristóteles. Esse 

fator de aleatoriedade tanto muda o estatuto do conhecimento dito 

científico quanto é aplicado também aos seres e, em especial, ao ser 

humano, inserindo o termo da liberdade e a possibilidade de 

autodeterminação, que possibilita que a ética epicurista se construa a 

partir desses mesmos pressupostos: o da autonomia e da 

autodeterminação. 

Para o filósofo, Epicuro, o objetivo maior da filosofia é a busca 

do bem viver, uma busca por um conhecimento que possibilite alcançar 

a tranquilidade, colocando como tópico central para a filosofia o tema 

da ética. E sobre isso, na busca desse tipo de aprendizado que para o 

filósofo em questão deve ser o privilegiado, também a transitoriedade 

seria então a característica do tipo de objeto que a ética haveria de 

estudar, a saber, “Todas escolhas e recusas para a saúde do corpo e para 



O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

306  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

a ausência de quaisquer perturbações da alma”5 (D.L., X, 128), isso em 

razão de tudo o que é próprio da natureza humana. A um só tempo, 

então, sua ética é guiada em função das necessidades invariáveis 

próprias da vida humana, que devem ser acolhidas em prol do bem 

viver, mas que seguem, ainda, a contingência do que a cada tempo 

acomete o humano. 

O que tudo isso engendra é uma filosofia bem particular por 

colocar os alicerces do debate ético e político em uma natureza humana 

de caráter materialista, tendo a fisiologia humana como referência 

central e sempre em vista da tranquilidade e do bem viver. O resultado 

para essa filosofia prática, para sua ética e sua reflexão sobre a política, 

é uma filosofia que aplica a razão à vida em toda sua contingência, 

levando sempre em conta os desejos e apetites próprios da natureza 

humana. Nas palavras do próprio Epicuro, recuperando e resumindo 

basicamente todos os últimos parágrafos, em defesa às bases do 

conhecimento epicurista em oposição a quais quer outros critérios para 

o conhecimento:  

 

Se a cada momento nós não referenciarmos cada uma 

de nossas ações aos fins mesmos da natureza, mas nos 

voltarmos a alguma outra referência para nossas 

escolhas ou recusas, haverá desacordo entre nossos 

princípios e nossas ações (D.L., X, 148). 6 

 

Dito isso, Epicuro discerne dois tipos de desejos humanos: de um 

lado ele aponta a existência dos chamados desejos naturais, que ainda se 

dividem em dois subgêneros. O primeiro subgênero comporta aqueles 

desejos tidos como necessários, que incluem as necessidades básicas, tal 

 

5 “[…] tout choix et tout refus à la santé du corp et à l’absence de tout trouble dans l’âme 

[…]” (EPICURE, 2009, p. 47). 

6 “If on each occasion insted of referring your actions to the end of nature, you turn to 

some other nearer standard when you are making a choice or an avoidance, your actions 

will not be consistent with your principles” (BAILEY, 1926). 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   307 

como comida, abrigo, vestimenta, e também a amizade, conceito essencial 

epicurista no tocante ao convívio social, e há outro subgênero que 

comporta os naturais e não necessários, que inclui o sexo e a arte. A outra 

categoria de desejo é aquela que Epicuro denomina desejos vãos e que 

inclui o desejo de honra, de riqueza e de poder. Para a doutrina epicurista 

os desejos que têm importância são os desejos naturais, os demais sendo 

combatidos, tidos como desejos socialmente construídos ou imaginados 

(D.L., X, 149), e que apenas alimentam feridas sociais, o rompimento dos 

vínculos entre os concidadãos (LUCRÉCIO, 3, 59-64). 

Adentrando então no tema da política, tem-se aqui por base os 

escritos do próprio Epicuro, principalmente levando em conta as Principais 

Doutrinas do filósofo, tais como apresentadas por Diógenes Laercio (X, 

139-154), e o poema de Lucrécio, DRN, na segunda parte da introdução de 

seu terceiro livro, linhas 31-93, embora o assunto também seja tratado pelo 

último filósofo e poeta no quinto livro de sua mesma obra. A leitura da 

filosofia de Epicuro aqui exposta é também corroborada por importantes 

intérpretes do filósofo e da filosofia epicurista como um todo, tais como 

Marcel Conche e Benjamin Farrington, que respeitosamente caminham em 

desacordo com a leitura de outros importantes intérpretes. 

Enfim, prosseguindo, a divisão dos desejos em Epicuro se conecta 

diretamente à temática da política tal como apresentada por Epicuro, a uma 

parte dessa filosofia que difere dois tipos de sociedade, utilizando uma 

distinção já posta no interior da língua e da cultura grega, aquela entre 

ethnos (’éeqnov) e polis (póliv). Ethnos, o primeiro tipo de sociedade, seria 

a sociedade dos gentios, também denominada sociedade tribal; o segundo 

tipo de sociedade, polis, é a chamada sociedade civil, a exemplo do próprio 

tipo de sociedade mantido pela civilização grega (FARRINGTON, 1955, 

p. 8). A distinção fundamentalmente se faz, então, entre sociedade civil e 

sociedade não civil. Para o debate sobre a política ao modo de Epicuro, 

identificar essas duas variedades e separá-las é de suma importância, uma 

vez que elas determinam dois modos de vida diversos que, como será 

mostrado, se relacionam diretamente com os dois tipos de desejo do ser 



O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

308  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

humano anteriormente descritos. São dois modos díspares de se organizar 

a sociedade. A relação é feita, grosso modo, sobre as sociedades tribais 

respeitarem os desejos naturais, enquanto as sociedades civis, ao buscarem 

atender aos desejos socialmente construídos, muitas vezes negligenciam os 

primeiros. E isso se dá pelo tipo de pacto estabelecido entre os pares no 

interior de cada sociedade. Então, para que se possa compreender ambas as 

construções, temos que examinar os dois tipos díspares de pactos sociais.  

Em primeiro lugar, temos o pacto social dos gentios, aquele que 

surge já nas sociedades tribais, ou ao menos nessas sociedades já é 

possível que venha a ser, e essa variedade é caracterizada pelo pacto de 

não agressão (D.L., X, 150)7; aí, nesse tipo de organização, o que por 

vezes se vê é o surgimento de um acordo de convívio que garanta a 

integridade física de cada um dos habitantes. Do outro lado, o que temos é 

um tipo de pacto caracterizado pela criação de leis, um conjunto de normas 

que incluem direitos e garantias estipulados por um grupo dentre os 

concidadãos e, acima de tudo, utilizado por um determinado grupo de 

cidadãos a quem se dá o direito de julgar pautado sobre esse mesmo 

conjunto de normas e leis; o que resulta disso é, primeiramente, uma 

hierarquia social e, em segundo lugar, a arbitrariedade na construção de 

leis (D.L., X, 151)8, o que, por vezes, faz com que elas venham a conflitar 

diretamente com os desejos naturais. 

 

7 XXXI. The justice which arises from nature is a pledge of mutual advantage to restrain 

men from harming one another and save them from being harmed. XXXII. For all living 

things which have not been able to make compacts not to harm one another or be harmed, 

nothing ever is either just or unjust; and likewise too for all tribes of men which have been 

unable or unwilling to make compacts not to harm or be harmed (BAILEY, 1926). 

8 XXXIV. Injustice is not an evil in itself, but only in consequence of the fear which 

attaches to the apprehension of being unable to escape those appointed to punish such 

actions. […] XXXVI. In its general aspect justice is the same for all, for it is a kind of 

mutual advantage in the dealings of men with one another: but with reference to the 

individual peculiarities of a country or any other circumstances the same thing does not 

turn out to be just for all (BAILEY, 1926). 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   309 

Desapercebidamente, o leitor poderia remeter o pacto tribal à 

noção corrente de jus naturalismo, tal como utilizada e reafirmada por 

Cicero, o filósofo latino da escola dos acadêmicos, e pela tradição. No 

entanto, é imprescindível notar que, no caso da filosofia que aqui é 

apresentada e explicada, diferentemente da utilização corrente que se faz 

do jus naturalismo, ela vem em oposição ao direito civil. Nesse caso, a 

própria introdução do direito civil é algo que perturba a ordem da 

sociedade e a reorganiza por completo. De forma contrária ao exposto, o 

jus naturalismo tradicionalmente é utilizado para reforçar e exaltar as 

qualidades de um direito civil bem construído, sendo aplicado como um 

modelo, mas, acima de tudo, como um argumento para reforçar a validade 

do direito civil, marcado invariavelmente pelo direito a propriedade9. 

Consequentemente, o jus naturalismo, ao reafirmar o direito civil, 

reafirma a posição dos representantes dessa mesma instituição, 

representantes esses que são marcados pela celebridade e pela honra, que é 

justamente o caminho que se persegue até esse tipo de posição hierárquica, 

o cursus honorum. O que isso explicita, de acordo com a filosofia 

epicurista, reitero, é que a própria existência do conjunto das instituições 

jurídicas, ela própria, dá origem à disputa pela honra, desejo tido como vão 

pela filosofia epicurista e evidenciado também por ela como sendo, tal 

como aqui exposto, socialmente construído. E a distinção que Epicuro 

opera ou, antes, recupera, é aquela entre o pacto de convívio aceito por 

todos e a lei do estado, lei essa imposta por uma hierarquia social, 

afirmando ainda que esta última em nada contribuiria para o pacto social. 

A partir da formação da chamada sociedade civil, o olhar dessa sociedade 

sobre cada um dos concidadãos passa a ser o que guia o cidadão, isso passa 

a ser o que direciona suas crenças, suas buscas por posições no interior da 

sociedade e suas escolhas em geral; enfim, é o que acaba por guiar suas 

 

9 E justamente nesse ponto Marcel Conche aponta a diferença de sua tradução e, 

consequentemente, leitura particular do texto de Epicuro, em oposição àquela, por exemplo, 

de Victor Goldschmidt: Dans le note 3, marquant ce qui nous separe quant à la traduction 

de τò τῆς φύσεως δίκαιον que E. Brehier, J. Brun, R. Philippon et autres rendent par “le 

droit naturel”, et moi par “la justice selon la nature” (CONCHE, 2013, p. 549). 



O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

310  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

práticas. Nesse modelo, os exemplos, aqueles a se ter como referência pela 

sociedade, são os senadores e militares, e aqueles que buscam para si a 

escalada ao poder, o “cursus honorum” (McCONNELL, 2012). A posição 

de destaque e a visibilidade social, bem ao lado do poder de barganha e o 

status das riquezas, é o que move na superfície o homem. Segal (1992, p. 

137) comenta sobre as aflições vividas no interior de uma sociedade como 

essa, aquelas advindas da busca frustrada por se atingir os desejos 

valorados pelo modelo em questão, dizendo que é reconhecida “a realidade 

concreta de tais emoções e sofrimentos”, uma vez que, embora sejam 

desejos construídos pela cultura que causem tais sofrimentos, eles se 

tornam concretos no interior da sociedade civil. 

Tudo o que fomenta essa turbulência social no interior da 

sociedade civil é explicado pela descabida produção de um medo que faz 

cada cidadão lutar movido pela ideia de que pode a todo o momento 

sucumbir no interior da mesma sociedade, em meio à disputa entre seus 

pares, acompanhado do medo constante de sofrer sanções impostas pela 

lei10 (D.L., X, 151), mesmo que as leis estejam em desacordo com a justiça 

conforme a natureza e com as disposições naturais do ser humano. 

Retomando, então, a questão sobre as leis poderem conflitar com os 

desejos naturais, um exemplo de conflito seria dado pelo fato de roubar ser 

passível de punição por lei, ainda que para comer. Isso se dá mesmo no 

caso de haver fome, e comer sendo uma necessidade que deveria ser 

atendida, caso as condições naturais humanas fossem respeitadas ao invés 

de se cultivar um desacordo entre os desejos naturais necessários e as leis 

de outros tipos que aquelas correspondentes a um acordo de não agressão11 

(CONCHE, 2013, p. 552-553).  

 

10 XXXV. It is not possible for one who acts in secret contravention of the terms of the 

compact not to harm be harmed, to be confident that he will escape detection, even if at 

present he escapes a thousand times. For up to the time of death it cannot be certain that he 

will indeed escape (BAILEY, 1926). 

11 Une action juste selon la nature, comme de voler un pain si l’on a faim, peut etre injuste 

selon le droit positif. […] Le droit positif comprend deux parties. L’on y trouve des lois et 

coutumes conformes au droit naturel, mais aussi toutes sortes de lois et reglements 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   311 

Pelo exemplo dado e muitos outros possíveis, criminoso ou não, o 

medo da sanção é real, ou antes, o medo da punição poder ser executada 

independentemente da contradição de aí se ferir o propósito da lei, ou seja, 

a justiça, enquanto um acordo de benefício mútuo para a relação entre os 

homens, aquela transitando para um tipo de lei em desacordo com esse 

mesmo sentido de um benefício mútuo, o que não faria dela justa. Nesse 

sentido o modo mais fácil de assegurar-se de se proteger das mazelas da 

relação com outros, que seria “Garantido em certa medida pela força da 

exclusão”, adviria da “Imunidade resultante da vida tranquila e do 

afastamento do mundo” 12 (D.L., X, 143). Mas admitir a validade da 

atitude de afastamento, não é excludente a ser reconhecida a importância 

do convívio com outrem, como ainda poder-se-á notar pelo 

desenvolvimento do presente artigo. 

O declínio “Da doce e estável vida” 13 (LUCRÉCIO, 3, 63) se faz 

na medida em que se caminha para um isolamento em relação a seus 

concidadãos no interior da sociedade, em um processo que essencialmente 

é o de destruição de seus pares e familiares ou, mais ainda, dos vínculos 

estabelecidos com estes, em disputas por riquezas e posições, e nas 

contendas por heranças (LUCRÉCIO, 3, 68-73). O que resulta dessa perda 

é a impossibilidade de se alcançar uma vida tranquila, o objetivo central da 

filosofia em questão. A vida doce com sua estabilidade se esvai em terror 

na medida em que, como já foi dito, a esse medo passa a se resumir grande 

parte da vida social no interior da pólis, sustentando-se a ilusão de uma 

necessidade de se perseguir os ditos desejos vãos e isso repercutindo 

diretamente nas práticas dos homens. 

 
(touchant l’argent et les biens, la richesse, ou le pouvoir et les pouvoirs, ou les honneurs, 

bref tous les objets des “vains desirs”). 

12 XIV. The most unalloyed source of protection frommen, which is secured to some extent 

by a certain force of expulsion, is in fact the immunity which results from a quiet life and 

the retirement from the world (BAILEY, 1926). 

13 Ab dulci vita stabilique. 



O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

312  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Para esclarecer esse tipo de decadência social e rompimento, 

temos um termo bem explicativo utilizado pelo filósofo e poeta epicurista 

romano, Tito Lucrécio Caro, termo esse que assume um significado bem 

específico no interior do contexto da obra do autor. O termo é piedade 

(pietas). Nas palavras de Eichler (2018, p. 89): “A pietas se inseria em um 

arcabouço jurídico-normativo mais amplo, que implicava os deuses e os 

cidadãos de Roma em uma ‘justiça distributiva’ (Nat. D., 1. 116)”. O 

termo se inseria em um contexto em que, devido às implicações da religião 

romana no estado, pelo temor às punições divinas e necessidade da 

aprovação das mesmas para que certas decisões fossem tomadas, os 

cidadãos se faziam submeter ainda àqueles que detinham algum poder no 

solo religioso, a saber, adivinhos e arúspices.  

No entanto, a passagem de Lucrécio diz o seguinte sobre a busca 

dos desejos vãos no interior da sociedade: “Perdem-se em parte por causa 

de estátuas e de renome / [...] daí a coibirem o pudor, daí a vínculos de 

amizade / romperem e, em suma, a desperdiçarem a piedade, por ele 

persuadidos [pelo medo da morte]”14. Em primeiro lugar, explicando a 

ideia do medo da morte como maior causador dos problemas, seria esse o 

motivo das disputas inclusive no interior da sociedade, a necessidade de 

sobrevivência, como ainda poderá ser mais bem compreendido neste 

mesmo artigo. Mas, voltando ao termo proposto, nas palavras do autor, 

então, pietas passa a significar um laço e um compromisso, carregando 

ambos um sentido afetivo e um sentido moral. Assim, Lucrécio desloca 

seu sentido da relação bivalente entre os cidadãos e os deuses, implicando 

de um lado em rituais executados para os mesmos e de outro na aprovação 

deles para com as decisões políticas, para uma relação ampliada para com 

seus pares no interior da sociedade. O filósofo denunciava que a pietas era 

na verdade corrompida por não impedir que se fizesse o rompimento do 

 

14 “Intereunt partim statuarum et nominis ergo./ […] hunc vexare pudorem, hunc vincula 

amicitiai / rumpere et in summa pietatem evertere suadet” (DRN, 3, 78, 83-84). 

 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   313 

vínculo entre os concidadãos na disputa pela honra. Contrapõe-se, então, à 

ideia de que a autorização dos deuses para as decisões bastava, indicando 

que todos os ritos e esforços religiosos eram desperdiçados, uma vez que 

se mantinha uma falência no convívio entre os cidadãos. Pode-se inclusive 

pensar no sentido de ser feito também um combate por parte de Lucrécio à 

função que mantinha o lugar de poder daqueles que nas instituições se 

valiam da religião para se reafirmarem, uma vez que todo esforço da 

relação entre o estado e a religião supostamente para o bem estar da 

sociedade de nada valia.  

Um ponto importante, então, que correlaciona o que foi dito sobre 

os desejos naturais necessários com o que acabou de ser aqui exposto por 

vias de uma crítica à sociedade civil, é o sentido do conceito de amizade 

(amicitia) para o epicurismo. Esse conceito para o epicurista ultrapassa o 

sentido interpessoal. Ele assume dois diferentes sentidos: um estado social 

que precede a corrupção pela organização em estado civil, além de 

compreender também um sentido de companheirismo, tal como era vivido 

nos jardins (FARRINGTON, 1952, p. 31). Como bem resume Konstan 

(2008, p. 82):  

 
Esta visão sobre o ser humano, que é a base do 

otimismo epicurista, faz necessário que se localize a 

fonte da corrupção da natureza humana em algum 

lugar no processo do desenvolvimento da cultura.15  

 

Embora este artigo não trate de um aprofundamento acerca desse 

conceito, nesse trecho busca-se deixar claro como em seu significado está 

posta uma rica forma de relação e convívio entre os cidadãos; a pedra de 

toque do vínculo entre a ética epicurista e a visão desta linha filosófica 

 

15 This view of mankind, which is the basis for Epicurean optimism, makes it necessary to 

locate the source of the corruption of human nature somewhere in the process of cultural 

development. 



O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

314  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

acerca do convívio social, demonstrando a necessidade deste enquanto 

desejo natural e sua importância16. 

Buscou-se, então, apontar o quanto é funesta a decadência do 

homem, assinalada pela postura combativa enquanto cidadão no interior do 

estado a que pertence. A avareza é um sintoma de batalha existencial: a 

batalha contra a morte tem uma significância de sobrevivência social 

(FARRINGTON, 1955, p. 8). Não porque se justifique no interior de dada 

sociedade, mas isso servindo como índice de que o problema da 

decadência humana está no âmago da cultura, uma vez que a crítica a essa 

mesma cultura seja elaborada em relação à estrutura política e às 

instituições dessa mesma sociedade.  

Por outro lado, a lógica do pensamento sobre um pacto anterior 

àquele da sociedade civil parte da prerrogativa de que haja condições 

favoráveis para atender às necessidades básicas naturais de sobrevivência e 

de bem-estar. No entanto, citando Epicuro, Farrington escreve: “Aquele 

que conhece os limites da vida sabe que o que remove a dor devido à 

vontade e faz toda a vida completa é fácil de obter; de tal forma que não há 

necessidade de ações que envolvam competição”17 (P.D. XXI)18. Um 

exemplo de uma sociedade como essa seria aquela dos próprios jardins de 

Epicuro, “Uma sociedade agrícola onde reina a amizade filosófica” 

(CONCHE, 2013, p. 550). E o primeiro autor ainda completa e reafirma o 

filósofo dizendo que o epicurismo é exatamente isso: uma doutrina sobre a 

 

16 “XXVII. Of all the things which wisdom acquires to produce the blessedness of the 

complete life, far the greatest is the possession of friendship” D.L., X, 148 (BAILEY, 

1926). 

17 He who learned the limits of life knows that that which removes the pain due to want and 

makes the whole of life complete is easy to obtain; so that there is no need of actions which 

involve competition. Trecho de D.L., X, 146 em FARRINGTON, 1955, p. 6. 

18 Principais Doutrinas (P.D.), in D.L., X, 139-154. 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   315 

natureza humana, que prova que a vida em competição é desnecessária 

(FARRINGTON, 1955, p. 6)19. 

O próprio Epicuro também chega a debater sobre condições 

específicas, como sob condições adversas, em que fatores externos à 

sociedade interferem no bem estar, a exemplo de situações de escassez ou 

de guerra. Acerca desse tipo de situação ele chega a discorrer em suas 

Principais Doutrinas 20. Em momentos difíceis o básico das necessidades, e 

por vezes de alguns indivíduos apenas, pode não chegar a ser atendido. No 

entanto, sendo esses fatores contingentes, uma sociedade pode mudar seu 

funcionamento conforme mudem também as condições sob as quais 

estejam os homens em seu interior submetidos. Ou seja, alterando-se os 

fatores adversos, a sociedade pode se reformular, os cidadãos trabalhando 

para isso em busca do bem viver, assim sendo também apontado pelo 

próprio Epicuro21. Por outro lado, no caso de duas sociedades convivendo 

com o necessário para viver, “Nenhuma tentação para cometer injustiça 

 

19 Nesse artigo de Farrington, o autor elabora sua leitura especificamente em discordância 

com a interpretação de Cyril Bailey, combatendo a visão do último que colabora com a 

perspectiva de que o epicurismo é uma doutrina filosófica própria da decadência das 

estruturas políticas da época, que abrange até o fim da república romana, e que, em 

consonância com essa derrocada, acaba por construir um sistema filosófico que retira de 

suas temáticas a política. 

20 XXXVII. Among actions which are sanctioned as just by law, that which is proved on 

examination to be of advantage in the requirements of men’s dealings with one another, 

has the guarantee of justice, whether it is the same for all or not. But if a man makes a law 

and it does not turn out to lead to advantage in men’s dealings with each other, then it no 

longer has the essential nature of justice. And even if the advantage in the matter of justice 

shifts from one side to the other, but for a while accords with the general concept, it is none 

the less just for that period in the eyes of those who do not confound themselves with empty 

sounds but look to the actual facts. D.L., X, 152 (BAILEY, 1926). 

21 XXXVIII. Where, provided the circumstances have not been altered, actions which were 

considered just, have been shown not to accord with the general concept in sometimes 

actual practice, then they are not just. But where, when circumstances have changed, the 

same actions which were sanctioned as just no longer lead to advantage, there they were 

just at the time when they were of advantage for the dealings of fellow-citizens with one 

another, but subsequently they are no longer just, when no longer of advantage. D.L., X, 

153 (BAILEY, 1926). 



O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

316  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

pode nascer entre elas, a não ser que sejam produzidas por desejos vãos” 22 

(CONCHE, 2013, p. 550). 

Em suma, caminhando para a conclusão, os conteúdos da filosofia 

de Epicuro se dão necessariamente a partir de uma física, um estudo da 

natureza ou da realidade, se desenvolvem para um estudo sobre a fisiologia 

humana, donde se dão os estudos acerca da psicologia humana, e só então, 

depois dessa construção dita materialista que engendra um tipo próprio de 

epistemologia, é elaborada uma reflexão sobre a ética e, daí, se constrói a 

reflexão epicurista sobre a política. E, pelo raciocínio desenvolvido por 

esse tipo de sistematização, ao ferir os desejos naturais humanos, a política 

no interior da sociedade civil nega a fisiologia e as bases materiais postas 

na constituição da natureza humana, enquanto partícipe da Natureza. 

De acordo com a filosofia do mestre, a razão humana deve se dar 

como estruturante de um cálculo sobre as contingências em função do bem 

viver, sempre considerando o que é o mais próprio da condição humana, a 

partir de si próprio; e esse raciocínio já deve presumir necessariamente um 

vínculo com outros, enleado pelo conceito epicurista de amizade. As 

escolhas, seja em sua reflexão sobre a política, seja em sua ética, são feitas 

segundo uma autoconsciência individual-abstrata, que acaba por voltar 

inclusive sua visão acerca da política para o ser humano que reflete sobre 

si mesmo, sobre suas percepções e sensações internas, em vista de suas 

práticas; dessa maneira, toma forma uma sociedade que se constitui 

substituindo o princípio da hierarquia social, por um outro que pressupõe 

uma vida autônoma. 

Sob essa concepção, a política passa a ser interpretada como uma 

atividade somente possível de ser praticada no interior da polis, esse tipo 

de organização de origem grega com características próprias, diferente de 

 

22 Si deux societes naturelles, par exemple deux villages d’agriculteurs, ou deux tribus, sont 

situees non loin l’une de l’autre, puisque l’on a, dans chacune, tout ce qui est necessaire a 

la vie, aucune tentation d’injustice ne peut naitre en elles, cette tentation ne pouvant naitre 

qu’avec des desirs “vains” (non naturels). 

 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   317 

outras comunidades humanas. E isso já podia ser bem compreendido pelo 

cidadão grego com os aparatos e distinções presentes no interior de sua 

própria língua, bem como foi aqui apresentado. Isso faz com que a própria 

acepção do que seja política, enquanto constitutiva de um tipo de 

corrupção no trajeto de composição de uma cultura, torne a ideia algo 

deplorável e rejeitável para o epicurista, uma vez que sua teoria social 

abomine as bases do que define a polis como tal, em prol das 

características destacadas pelo próprio Epicuro como já podendo compor o 

ethnos. Assim sendo, então, o que melhor defina o tema aqui desenvolvido 

a partir da filosofia de Epicuro, talvez seja uma filosofia sobre as formas 

de organização social para o convívio com outros, ainda em busca da tão 

almejada tranquilidade. 

 

 

Referências 

ARISTÓTELES. Metaphysics. Trad. Sir W. D. Ross. Chicago: Encyclopaedia 

Britannica, 1952. 

ARISTÓTELES. On the soul. Trad. J. A. Smith. Chicago: Encyclopaedia 

Britannica, 1952. 

ARISTÓTELES. The Nicomachean Ethics. Trad. Sir W. D. Ross. Chicago: 

Encyclopaedia Britannica, 1952. 

CONCHE, Marcel. Droit naturel et droit positif selon Épicure. Revue 

philosophique de la France et de l’étranger, Paris, n. 4, p. 549-556, 2013. DOI: 

https://doi.org/10.3917/rphi.134.0549.  

ÉPICURE. Lettre a Ménécée. Trad. Pierre-Marie Morel. Paris: Editions 

Flammarion, 2009. 

ÉPICURE. The extant remains. Trad. Cyril Bailey. Oxford: Clarendon Press, 

1926. 

FARRINGTON, Benjamin. The meaning of persona in “De Rerum Natura” III 58. 

Hermathena, Dublin, n. 85, p. 3-12, 1955. 

FARRINGTON, Benjamin. The meaning of voluptas in Lucretius. Hermathena, 

Dublin, n. 80, p. 26-31, 1952. 

https://doi.org/10.3917/rphi.134.0549


O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela práxis 

318  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 301-318, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

KONSTAN, David. A life worthy of the gods: the materialist psychology of 

epicurus. Las Vegas: Parmenides Publishing, 2008. 

LUCRETIUS. De rerum Natura. Trad. William Henry Denham Rouse e Martin 

Ferguson Smith. Harvard: Loeb, 1992. 

MARX, Karl. Diferença entre a filosofia da natureza de Demócrito e a de 

Epicuro. Trad. Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2018. 

MCCONNELL, Sean. Lucretius on social strife. Phoenix, v. 66, n. 1-2, p. 97-121, 

2012. DOI: https://doi.org/10.1353/phx.2012.0037.  

SANT’ANGELO, Maria de Nazareth Eichler. A “Batalha semântica” pela religio 

pública romana no De rerum natura de Lucrécio. 2018. 248 f. Tese (Doutorado 

em História) – Centro de Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal do 

Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2018. 

SEGAL, Charles. Lucretius on death and anxiety. Princeton: Princeton University 

Press, 1990. DOI: https://doi.org/10.1515/9781400861293.  

WOLFF, Christian. Psychologia racionalis. Frankfurt e Leipzig: Officina Libreria 

Rengeriana, 1740. 

 

 

Data de registro: 07/04/2020 

Data de aceite: 03/07/2024 

https://doi.org/10.1353/phx.2012.0037
https://doi.org/10.1515/9781400861293


Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  319 

 

 Versos 31-93 do Livro III da obra De 

Rerum Natura, de Tito Lucrécio Caro  

 

 

 

 
 

31. E já que ensinei sobre as 

urdiduras da matéria1, 

32. quais sejam e suas diferenças, 

e como em variadas formas 

33. espontaneamente volitem 

superexcitadas em eterno 

movimento, 

34. e de que modo a partir delas 

cada coisa possa ser criada, 

35. segundo estas coisas parece a 

natureza do ânimo, 

36. e ainda a da alma, haver de 

ser esclarecida pelos meus 

versos,  
 

37. e deverá ser repelido aquele 

medo precipitado do Aqueronte2, 

 

 

 
1 A tecedura, a tramada matéria, os átomos.  

2 Aqueronte – Rio do submundo, dos 

infernos. 

Thales Perente de Barros* 

 

 

31. Et quoniam docui, cunctarum 

exordia rerum 

32. qualia sint et quam variis 

distantia formis 

 

33. sponte sua volitent aeterno 

percita motu, 

34. quove modo possint res ex his 

quaeque creari, 

35. hasce secundum res animi 

natura videtur 

36. atque animae claranda meis iam 

versibus esse 

37. et metus ille foras praeceps 

Acheruntis agendus, 

 
* Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de 

Uberlândia (UFU). Bolsista pelo Conselho Nacional 

de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPq). E-mail: thalesperente@hotmail.com. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0312472992052091. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2396-9669. 

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53621 

  

  

mailto:thalesperente@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0312472992052091
https://orcid.org/0000-0003-2396-9669
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53621
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v4n8a2019-53621


Versos 31-93 do Livro III da obra De Rerum Natura, de Tito Lucrécio Caro (99-55 A. C.) 

320  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

38. que fundamentalmente a vida 

humana perturba desde o íntimo, 

39. todas as coisas afundam na 

escuridão da morte e nenhum 

40. prazer que seja líquido e puro 

resta. 

41. Pois que se deve temer mais o 

mórbido3, é o que os homens em 

geral 

42. relatam, e a vida infame, do que 

os Tártaros4 da obliteração, 

43. e que sabem a natureza da alma 

ser aquela do sangue 

44. ou também a do vento; se o 

arbítrio julga tão fortuitamente, 

45. que não careçam inteiramente de 

qualquer de nossos raciocínios, 

46. daí é mais importante que 

percebas que tudo isso tem no 

aplauso 

47. o motivo de ser proferido, do 

que o próprio argumento ser 

provado: 

48. os mesmos desterrados da pátria 

e afugentados para longe 

 

 
3 O mórbido – O que é relacionado a doenças. 

4 Os infernos 

38. funditus humanam qui vitam 

turbat ab imo 

39. omnia suffundens mortis nigrore 

neque ullam 

40. esse voluptatem liquidam 

puramque relinquit. 

41. nam quod saepe homines 

morbos magis esse timendos 

42. infamemque ferunt vitam quam 

Tartara leti 

43. et se scire animae naturam 

sanguinis esse, 

44. aut etiam venti, si fert ita forte 

voluntas, 

45. nec prorsum quicquam nostrae 

rationis egere, 

46. hinc licet advertas animum 

magis omnia laudis 

47. iactari causa quam quod res 

ipsa probetur. 

48. extorres idem patria longeque 

fugati 

 

 

 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  321 

49. da inspeção dos homens, 

maculados por crime torpe, 

50. por todas as agruras afetados, 

ainda vivem, 

51. e, no entanto, em qualquer 

veneração os míseros fazem 

exéquias5 

52. e matam negras bestas16 e aos 

deuses do submundo 

53. oferendas7 depositam e em 

situações incertas muito 

54. mais certos de si tornam os 

ânimos à religião. 

55. Em graves perigos, tanto mais 

que o homem seja inspecionado 

56. convém e nas adversidades 

conhecer quem seja; 

57. pois, então, enfim as vozes da 

verdade do fundo do peito 

58. são enlaçadas e é arrancada a 

carapaça, fica o homem. 

59. E depois a avareza e o cego 

desejo de honra, 

 
5 Tradução escolhida para parento, que seria 

uma cerimônia e um sacrifício para um 

finado. 

6 Traduz-se aqui por bestas, mas se refere 

especificamente a gado, bovinos. 

7 Traduz-se aqui por oferendas, inferiae, que 

se refere a um sacrifício em honra a um 

defunto. 

49. conspectu ex hominum, foedati 

crimine turpi, 

50. omnibus aerumnis adfecti 

denique, vivunt, 

51. et quocumque tamen miseri 

venere parentant 

52. et nigras mactant pecudes et 

manibu’divis 

53. inferias mittunt multoque in 

rebus acerbis 

54. acrius advertunt animos ad 

religionem. 

55. quo magis in dubiis hominem 

spectare periclis 

56. convenit adversisque in rebus 

noscere qui sit; 

57. nam verae voces tum demum 

pectore ab imo 

58. eliciuntur, et eripitur persona, 

manet res. 

59. Denique avarities et honorum 

caeca cupido 

 

 

 

 

 

 



Versos 31-93 do Livro III da obra De Rerum Natura, de Tito Lucrécio Caro (99-55 A. C.) 

322  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

60. eles que coagem míseros 

homens a transcender os fins  

61. da justiça e, por vezes, 

comparsas do sdesafortunados ou 

serviçais  

62. a incitarem-se noite e dia em 

prestante labor  

63. para suma opulência emergir, 

estas úlceras da vida, 

64. não em mínima porção são 

alimentadas pelo medo da morte. 

65. Pois muito torpe o desdém e 

agra a paupérie  

66. me parece, apartada da doce, 

estável vida, 

67. e como que já diante das portas 

da obliteração hesitar; 

68. donde os homens, enquanto por 

falso terror coagidos, 

69. desejam fugir para longe e para 

longe se retirar, 

70. com sangue civil inflam os bens, 

e as riquezas 

71. duplicam ávidos, acumulam 

homicídio em homicídio,  

72. cruéis regozijam-se no triste 

funeral do irmão 

 

60. quae miseros homines cogunt 

transcendere fines 

61. iuris, et inter dum sócios 

scelerum atque ministros 

62. noctes atque dies niti praestante 

labore 

63. ad summas emergere opes, haec 

vulnera vitae 

64. non minimam partem mortis 

formidine aluntur. 

65. turpis enim ferme contemptus et 

acris egestas 

66. semota ab dulci vitastabilique 

videtur 

67. et quasi iam leti portas 

cunctarier ante; 

68. unde homines dum se falso 

terrore coacti 

69. effugisse volunt longe longeque 

remosse,  

70. sanguine civili rem conflant 

divitiasque 

71. conduplicant avidi, caedem 

caede accumulantes; 

72. crudeles gaudent in tristi funere 

fratris 

 



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  323 

73. e odeiam e temem as 

confraternizações com seus 

congêneres. 

74. Em semelhante raciocínio, 

frequentemente pelo mesmo temor 

75. a inveja debilita. Que aquele seja 

potente diante de seus olhos, 

76. que seja admirado aquele que 

pela clara honra caminha, 

77. disso eles próprios se queixam 

revolvendo-se na lama e nas trevas. 

78. Perdem-se em parte por causa de 

estátuas e do renome. 

79. E frequentemente, pelo medo da 

morte de tal modo amiúde contra a 

vida 

80. e a luz que deve ser vista o ódio 

captura os humanos,  

81. que se concederiam com o peito 

esmaecido a obliteração, 

82. olvidados desta fonte das 

preocupações ser o temor:  

83. daí a coibirem o pudor, daí a 

vínculos de amizade  

 

 

 

 

73. et consanguineum mensas odere 

timentque. 

 

74. consimili ratione ab eodem 

saepe timore 

75. macerat invidia. Ante óculos 

illum esse potentem, 

76. illum aspectari, claro qui incedit 

honore, 

77. ipsi se in tenebris volvi caenoque 

queruntur. 

78. intereunt partim statuarum et 

nominis ergo. 

 

 

79. et saepe usque adeo, mortis 

formidine, vitae 

 

80. percipit humanos odium lucisque 

videndae, 

81. ut sibi consciscant maerenti 

pectore letum, 

82. obliti fontem curarum hunc esse 

timorem. 

83. hunc vexare pudorem, hunc 

vincula amicitiai 

 

 

 



Versos 31-93 do Livro III da obra De Rerum Natura, de Tito Lucrécio Caro (99-55 A. C.) 

324  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

84. romperem e, em suma, a 

arruinarema piedade8, por ele 

persuadidos;  

85. pois já e frequentemente os 

homens à pátria e aos queridos pais 

86. traíram, buscando evitar os 

templos do Aqueronte.  

87. Pois, bem como as crianças 

tremem e de tudo nas cegas 

88. trevas têm medo, assim nós na 

luz tememos, 

89. às vezes por nada, o que 

havemos de temer, mais do que 

90. as coisas com as quais crianças 

nas trevas se apavoram e as quais 

imaginam haver de existir. 

91.Portanto, para este terror do 

ânimo e trevas, é necessário  

92. não que os raios do sol ou as 

setas luminescentes do dia 

93. os descortinem, mas uma visão e 

uma concepção sobre a natureza. 

 

 
8 A acepção da palavra piedade nesse trecho 

tem um sentido complexo. Em resumo, a 

pietas é um princípio de fundamento religio 

sobre o compromisso dos romanos com os 

deuses, mas também em busca de um sinal, 

nesse contexto por parte dos deuses, de 

correção em relações às escolhas para suas 

ações públicas. Detalhes sobre o sentido em 

Eichler (2018, p. 89). 

 

84. rumpere et insumma pietatem 

evertere suadet. 

 

85. nam iam saepe homines patriam 

carosque parentis 

86. prodiderunt, vitare Acherusia 

templa petentes. 

87. nam veluti pueri trepidant atque 

omnia caecis 

88. in tenebris metuunt, sic nos in 

luce timemus 

89. Interdum, nilo quae sunt 

metuenda magis quam 

 

90. quae pueri in tenebris pavitant 

finguntque futura. 

 

91. hunc igitur terrorem animi 

tenebrasque necessest 

92. non radii solis neque lucida tela 

diei 

93. discutiant, sed naturae species 

ratioque.



Thales Perente de Barros 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 319-325, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  325 

Referências 

D’HAUTERIVE, Robert Grandsaignes. Dictionnaire des raciness des langues 

européennes. Paris: Librairies Larousse, 1948. 

EICHLER, Maria de Nazareth. A “Batalha semântica” pela religio publica romana 

no De Rerum Natura de Lucrécio. 2018. 248 f. Tese (Doutorado em História) –

Centro de Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal do Estado do Rio de 

Janeiro, Rio de Janeiro, 2018. 

ERNOUT, Alfred; MEILLET, Antoine. Dictionnaire etymologique de La langue 

latine. Paris: Klincksieck, 2001. 

FARRINGTON, Benjamin. The meaning of persona in "De Rerum Natura" III 58. 

Hermathena, Dublin, n. 85, p. 3-12, 1955. 

FARRINGTON, Benjamin. The meaning of voluptas in Lucretius. Hermathena, 

Dublin, n. 80, p. 26-31, 1952. 

LAUSBERG, Heinrich. Elementos de retórica literária. 5ª ed. Tradução: Raúl 

Miguel Rosado Fernandes. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2004. 

LUCRETIUS. De rerum Natura: Liber tertius. Cambridge: at the University Press, 

1903. 

SARAIVA, Francisco Rodrigues dos Santos. Novíssimo diccionario latino-

portuguez. Belo Horizonte: H. Garnier, 2006. 
 

Data de registro: 07/04/2020 

Data de aceite: 25/05/2020 



Página branca 

326  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 326, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

 

 



Douglas Rafael Dias Martins 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 327, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106   327 

Indexação em Repertórios 
 

Artigos publicados na “Revista Primordium” são repertoriados em: 

1. Latindex – Sistema Regional de Información em línea para 

Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y 

Portugal (https://www.latindex.org/)  

2. LivRe – Portal para periódicos de livre acesso na Internet 

(https://livre.cnen.gov.br/) 

3. Sumários – Sumários de Revistas Brasileiras, Realização Funpec-

RP (https://sumarios.org/)  

4. ANPOF – Associação Nacional de Pós-Graduação em Filosofia 

(https://www.anpof.org/)  

  

 

https://www.latindex.org/latindex/Solr/Busqueda?idModBus=0&buscar=Primordium&submit=Buscar
https://livre.cnen.gov.br/
https://sumarios.org/
https://www.anpof.org/


Página branca 

328  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 328, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

 

 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  329 

 

NORMAS PARA ENVIO DE COLABORAÇÕES 

DIRETRIZES PARA AUTORES 

 

 

CONDIÇÕES PARA SUBMISSÃO 

Como parte do processo de submissão, os autores são obrigados a verificar 

a conformidade da submissão em relação a todos os itens listados a seguir. 

As submissões que não estiverem de acordo com as normas serão 

devolvidas aos autores. 

A contribuição é original e inédita, e não está sendo avaliada para 

publicação por outra revista; caso contrário, deve-se justificar em 

"Comentários ao editor" 

O arquivo da submissão está em formato Microsoft Word 

URLs para as referências foram informadas quando possível. 

O texto está em espaço 1,5; usa uma fonte de 12-pontos; emprega itálico 

em vez de sublinhado (exceto em endereços URL); as figuras e tabelas 

estão inseridas no texto, não no final do documento na forma de anexos. 

 

DIRETRIZES PARA AUTORES 

 

Normas para submissão de trabalhos 

1. Serão aceitos trabalhos nas áreas de Filosofia e Estudos Clássicos 

(Latim ou Grego). Os alunos regularmente matriculados em cursos de 

Graduação em Filosofia podem submeter textos de Filosofia ou Estudos 

Clássicos. Graduandos de outros cursos podem submeter apenas trabalhos 

sobre Estudos Clássicos. Aceitaremos também contribuições de alunos da 

pós-graduação, mas somente serão publicados 2 (dois) trabalhos por 

fascículo (a mesma regra vale para graduados). Os trabalhos enviados 

devem ser inéditos, portanto, não aceitaremos trabalhos que já foram 

publicados em outros periódicos. Excetuam-se desta condição somente as 

comunicações. 

  

  



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

330  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

2. A revista buscará publicar artigos, resenhas de livros e traduções. 

3.Os textos enviados à revista Primordium serão submetidos à um 

Conselho Editorial que irá selecionar os textos a serem publicados por 

fascículo. 

4. O Conselho Editorial da revista Primordium se reserva no direito de não 

aceitar os textos que não sigam as nossas normas de formatação e/ou nossa 

linha editorial. 

4.1. Os textos devem ser submetidos à avaliação por meio do sistema de 

editoração eletrônico de revistas (SEER) 

http://www.seer.ufu.br/index.php/primordium/index, podendo sanar 

quaisquer dúvidas pelo e-mail: revistaprimordium@ifilo.ufu.br ou pelo 

telefone: +55(34)3239-4252. 

4.2.1 O corpo do e-mail deve conter o título do trabalho, o nome do autor, 

o período o qual cursa e a instituição da qual faz parte, telefone para 

contato, link para o currículo lattes, nome do orientador 

(obrigatoriamente), titulação e instituição com o currículo lattes do mesmo. 

O campo “assunto” deve ser preenchido com a palavra que designa a 

natureza do texto (ex: resenha, artigo, comunicação, tradução, etc). 

4.2.2. Devem ser enviados, em anexo, o trabalho e os resumos do trabalho 

(no caso de artigo ou comunicação). Os textos deverão conter dois 

resumos. É obrigatório o resumo em português e o segundo resumo poderá 

ser em inglês, em espanhol, em francês, ou na língua do autor. Cada 

resumo deverá ter no mínimo 100 e no máximo 2000 palavras. Além disso, 

deve-se indicar de três a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas. 

4.2.3. O arquivo contendo o trabalho deve ter o título do trabalho. (Ex: 

Trabalho - Noção de Causalidade no Pensamento de Hume; Resumo – 

Noção de Causalidade no Pensamento de Hume). 

 

 

Publicação 

 

1. Os textos que forem recebidos só serão publicados mediante aprovação 

dos professores pareceristas. Cada trabalho deverá receber dois pareceres 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  331 

positivos para ser publicado. Deste modo, cada trabalho deverá ser 

avaliado por pelo menos dois professores. Caso haja um parecer positivo e 

outro negativo, o trabalho será encaminhado à um terceiro parecerista. 

2. A Comissão Editorial da revista Primordium, se reserva no direito de 

estabelecer o número de publicações por edição. 

 

 

Formatação dos textos 

 

1. Como citado anteriormente, a revista aceita artigos, comunicações, 

resenhas e traduções, cada qual com sua própria formatação. 

2. Os artigos deverão ter no mínimo 9 páginas e no máximo 20 páginas. 

2.1. Os textos deverão conter dois resumos. É obrigatório o primeiro 

resumo em português e o segundo resumo poderá ser em inglês, em 

espanhol, em francês, em italiano, em alemão ou na língua do autor. Cada 

resumo deverá ter no mínimo 100 e no máximo 200 palavras. Além disso, 

deve-se indicar de três a cinco palavras-chave nos respectivos idiomas. 

2.2. Os artigos deveram seguir a seguinte formatação: 

- Fonte: Times New Roman, tamanho 11. 

- Margens: 2,5 cm para as margens superior e inferior; para as margens 

esquerda e direita, 03 cm. 

- Espaçamento entre linhas: 1,15 pt. No caso de notas de rodapé, 

referências bibliográficas e citações com mais de três linhas, o 

espaçamento deve ser simples. 

- Sem espaçamento entre parágrafos. 

- Alinhamento do parágrafo: justificado.  

- Aspas: aspas duplas devem ser usadas apenas para metáforas, citações e 

transcrições. Aspas simples devem ser usadas para indicar uma citação no 

interior de outra citação. 

- Itálico: para palavras estrangeiras e títulos de livros, artigos, jornais, 

revistas acadêmicas, etc. 

- Numeração de páginas: as páginas não devem ser numeradas, por 

motivos de editoração. 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

332  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

3.1. As resenhas deverão ter no mínimo 2 páginas e no máximo 5 páginas. 

3.2. O título do livro (título traduzido) deverá estar no topo do texto, 

centralizado, em negrito, na fonte Times New Roman, tamanho 14. O 

título original do livro deverá estar na próxima linha, centralizado, em 

itálico, na fonte Times New Roman, tamanho 11. 

3.3. O autor deverá apresentar a referência completa do livro do qual a 

resenha se trata. O autor deve apresentar o número do ISBN da obra. 

Conforme o exemplo abaixo: 

Exemplo: Aurélio Agostinho (354-430) De quantitate animae secundum 

versionem Aurelius Augustinus. Versão em portugês, Sobre a 

Potencialidade da Alma, tradução por Aloysio Jansen de Faria, revisão da 

tradução por Frei Graciano González, OAR. Petrópolis: Vozes, 2005 

(ISBN: 85-326-1813-8). 

4.4. As resenhas seguem o mesmo modelo de formatação dos artigos. 

5.1. As traduções só serão aceitas mediante o envio do texto que serviu de 

base para tradução. 

5.2. As traduções seguem o mesmo modelo de formatação dos artigos. 

 

 

Normas da ABNT 

 

1.1. Os trabalhos enviados à revista devem seguir os critérios estabelecidos 

pela ABNT. Abaixo, seguem normas para as quais chamamos atenção: 

1.2. Citações bibliográficas curtas (até 3 linhas) deverão estar inseridas no 

texto. Citações longas (mais de 3 linhas) deverão constituir parágrafo 

independente, digitadas em espaço 1,0 (simples), ou letras menores, 

recuadas da margem esquerda (4 cm). 

1.3. As citações deverão ser seguidas do sobrenome do autor e ano da 

publicação (e página, se for o caso), entre parênteses: Ex: (LIMA, 2007, p. 

177). 

1.4. As notas de rodapé estarão restritas a observações pessoais, no sentido 

de prestar esclarecimentos sobre informações que não estejam no corpo do 

texto, e deverão ser numeradas seqüencialmente. 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  333 

1.5. As referências bibliográficas deverão aparecer no final do texto, em 

ordem alfabética de sobrenome do autor, da seguinte forma: 

1.5.1. Para livro: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Título (em itálico). 

Edição. Local: editora, data. 

1.5.2. Para artigos: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. Título do artigo. 

Título do periódico (em itálico). Local, volume, número, página inicial e 

página final do artigo, mês e ano. 

1.5.3. Para artigos de congresso: SOBRENOME DO AUTOR, Nome. 

Título do artigo. In: NOME DO CONGRESSO, número do congresso, 

ano, local. Título da publicação (em itálico). Local, editora, data, página 

inicial e página final do artigo. 

 

 

Direito autoral e responsabilidade legal 

 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 

dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 

original (título original, Revista Primordium, volume, nº, páginas). 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU. 

 

 

Política de Privacidade 

 

Os nomes e endereços informados nesta revista serão usados 

exclusivamente para os serviços prestados por esta publicação, não sendo 

disponibilizados para outras finalidades ou a terceiros. 

 

 

 

 

 



Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

334  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 329-334, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

ORCID 

 

Informamos que a partir de 1º de janeiro de 2019 será obrigatório que os 

autores tenham cadastro do Orcid e que informem o link no ato da 

submissão do documento a tramitar, seja artigo, resenha ou tradução. Aos 

autores que já tem textos aprovados aguardando publicação nos fascículos 

do volume 4, referente a 2019, solicitamos, por favor, que seja 

providenciado com urgência o registro no Orcid e que o mesmo seja 

enviado para o e-mail revistaprimordium@ifilo.ufu.br. 

 

 

A Revista Primordium se reserva o direito de alterar os trabalhos 

originais, apenas no sentido de adequá-los às normas adotadas por 

esse padrão editorial. 

 

Contato 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Primordium 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil 

Página na Internet: https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index  

Correio Eletrônico: revistaprimordium@ifilo.ufu.br  

Telefone: (55) (34) 3239-4252 

Exceções e casos omissos serão resolvidos pelo Conselho Editorial 

 

 

https://seer.ufu.br/index.php/primordium/index
mailto:revistaprimordium@ifilo.ufu.br


Normas para envio de colaborações/Diretrizes para autores 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 335-336, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  335 

 

POLÍTICA ANTIPLÁGIO 

A Resolução Interna nº 04/2021 do Conselho da Revista Primordium, 

dispõe sobre os procedimentos regulares para avaliação de plágio e 

autoplágio durante o trâmite de avaliação de textos submetidos à Revista 

Primordium. 

 

CONSIDERANDO que a Revista Primordium aceita para publicação 

apenas trabalhos inéditos de autores(as) brasileiros(as) e estrangeiros(as); 

 

CONSIDERANDO a necessidade de regulamentação de uma política anti-

plágio para a Revista Primordium; 

 

RESOLVE que: 

 

Art. 1º. Os textos recebidos pela Revista Primordium serão analisados por 

software anti-plágio no momento de sua submissão. O relatório de análise 

obtido pelo programa será objeto de exame dos diretores de editoração. 

 

Art. 2º. Havendo constatação de plágio, o texto será imediatamente 

recusado. 

 

Art. 3º. Havendo constatação de autoplágio, a Revista obedecerá aos 

seguintes parâmetros: 

 

No caso de livros, capítulos de livros, artigos e textos de divulgação, 

poderá haver incidência de até 25% de autoplágio, excluindo-se do 

referido percentual as citações e referências. Se esse limite for 

ultrapassado, o artigo será recusado. 

No caso de textos já publicados em anais de eventos, será admissível uma 

incidência de 30% de autoplágio, excluindo-se do referido percentual as 

  

  



Política antiplágio 

336  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 335-336, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

citações e referências. Deverá ainda constar em nota a referência da 

primeira publicação. Se esse limite for ultrapassado, o artigo será recusado. 

III. No caso de textos que já estão disponíveis ao acesso público em 

repositórios de dissertações e teses, será admissível uma incidência de 70% 

de autoplágio, excluindo-se do referido percentual as citações e 

referências. Deverá ainda constar em nota a referência ao repositório. Se 

esse limite for ultrapassado, o artigo será recusado. 

 

Art. 4º. Todos os casos não previstos nesta resolução ou os fatores 

supervenientes serão examinados pelo Comitê Executivo da Revista 

Primordium.  

 

Art. 5º. Esta Resolução Interna 01/2021 do Comitê Executivo da Revista 

Primordium entra em vigor nesta data. 

 

Direito autoral e responsabilidade legal 

 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 

dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 

original (título original, Revista Primordium, volume, nº, páginas). 

 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU. 



Nominata de pareceristas do Volume XX ano 202X 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 337-338, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  337 

PARECERISTAS DO VOLUME 04 
 

Adriano Aparecido Ferreira Melo 

Aláya Dullius de Souza 

Aline Leite Grunewald 

Alvino Moraes de Amorim 

Angelo Antonio Pires de Oliveira 

Ângelo Estevam Polidoro 

Arlei de Espíndola 

Carine Rodrigues Correia Silva 

Carlos Bezerra de Lima Júnior 

Carlos Luciano Silva Coutinho 

César Fernando Meurer 

Cristiano Rodrigues Peixoto 

Deysielle Costa das Chagas 

Edgard Vinicius Cacho Zanette 

Eduardo Ferreira Chagas 

Evandro Marcos Leonardi 

Evânio Guerrezi 

Fernando Martins Mendonça 

Fernando Ruiz Rosario 

Francisco Luciano Teixeira Filho 

Francisco Virgulino Alves de Oliveira 

Gabriel Bonesi Ferreira 

Guilherme de Brito Primo 

Gustavo Rafael Bianchi Azevedo Ferreira 

Hênia Laura de Freitas Duarte 

Israel Alexandria Costa 

Jéfferson Luiz Schafranski da Silva 

João Francisco Nascimento Hobuss 

João Paulo Andrade Dias 

Joelson Santos Nascimento 

José Fábio da Silva Albuquerque 

 



Nominata de pareceristas do Volume 4 ano 2019 

338  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 337-338, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Luana Mara Diogo 

Luciano Vorpagel da Silva 

Luís Guilherme Stender Machado 

Mônica Souza de Oliveira 

Paulo Alexandre Esteves Borges 

Paulo Irineu Barreto Fernandes 

Raquel Patriota da Silva 

Raul Reis Araújo 

Silvania Gollnick 

Silvano Severino Dias 

Silvério Becker 

Silvia Viana Rodrigues 

Thiago Henrique 



Sumário do volume 4 ano 2019 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 339-342, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  339 

 

PRIMORDIUM 
Revista de Filosofia e Estudos Clássicos 

________________________________________ 
 

Revista Semestral do Instituto de Filosofia (IFILO). Associada à 

Coordenação do Curso de Graduação em Filosofia e ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 
 

Volume 4, Número 7 – jan./jun. – 2019 
 

SUMÁRIO 

 

Editorial............................................................................13-14 

Laís Oliveira Rios 

 

Artigos 

 

A federação cosmopolita de repúblicas como condição à paz 

perpétua em Kant..............................................................15-40 

Igor Ferreira Fontes 

 

Há ética em Nietzsche? A vida como maior dos pesos.....41-52 

Francisco Alvarenga 

 

O campo biopolítico: sobre o liame entre a vida e a política 

em Giorgio Agamben........................................................53-72 

Ana Lúcia Feliciano 

 

 

 



Sumário do volume 4 ano 2019 

340  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 339-342, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

A nova ciência de Giambattista Vico e os princípios 

norteadores do nascimento e desenvolvimento do mundo 

civil.................................................................................73-102 

Rosana Rodrigues de Oliveira 

 

O problema de demarcação: uma exposição a partir da 

insuficiência da Lógica Indutiva...................................103-130 

Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

 

A teoria crítica da sociedade capitalista de Karl Marx entre 

1845-1849.....................................................................131-160 

Douglas Rafael Dias Martins 

 

Indexadores.............................................................................................161 

Normas para submissão..................................................................163-168 

Política antiplágio............................................................................169-170 



Sumário do volume 4 ano 2019 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 339-342, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106  341 

 

Volume 4, Número 8 – jul./dez. – 2019 
 

SUMÁRIO 
 

Editorial........................................................................183-186 

Marcos César Seneda 

 

Artigos 

 

Abordagem concisa do Latim a partir de uma revisão de 

literatura........................................................................187-202 

Wallace Dantas 

 

Aristóteles e Kant: ensaio sobre a existência de um Ser 

suprasensível.................................................................203-226 

Gabriel Reis Pires Ribeiro 

 

A imaginação como fundamento das ciências 

experimentais................................................................227-254 

Pablo Henrique Santos Figueiredo 

 

Às Margens do Leviatã: Soberania e Medo da Morte nas 

Bases da Filosofia Política Hobbesiana........................255-282 

Luiz Carlos S. Silva 

 

Rousseau e o espetáculo do paradoxo..........................283-300 

Mauro Sérgio Santos da Silva 

Marcio Danelon 

 

O tema da política no epicurismo: um raciocínio pautado pela 

práxis............................................................................301-318 

 Thales Perente de Barros 



Sumário do volume 4 ano 2019 

342  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 339-342, jul./dez. 2019. e-ISSN 2526-2106 

Traduções 

 

Tradução dos versos 31-93 do Livro III Da obra De Rerum 

Natura de Tito Lucrécio Caro.......................................319-325 

Tito Lucrécio Caro 

Tradutor: Thales Perente de Barros 

 

Indexadores.............................................................................................327 

Normas para submissão..................................................................329-334 

Política antiplágio............................................................................335-336 

Nominata de pareceristas...............................................................337-338 

Sumário do volume.........................................................................339-342 

 


