
Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   97 

 Causalidade, semelhança e figuração: 

considerações acerca da tese mecanicista da percepção 

ou figuração nas Regulae cartesianas e sua 

exemplaridade1 

 

Lucas Guerrezi* 

 

Resumo: Este artigo visa examinar como René Descartes abordou o clássico 

problema da causalidade em suas famosas Regulae ad directionem ingenii. 

Acreditamos que o problema da causalidade, tal como foi enfrentado por Descartes 

em sua célebre obra inacabada, nos oferece uma chave de leitura única para a 

compreensão do contexto genético e histórico da filosofia moderna. Assim, 

examinaremos sua noção geral de causa, bem como o contexto em que ela foi 

desenvolvida, ou seja, a relação de semelhança ou não entre a coisa (causa) e a ideia 

(efeito). Por fim, demonstraremos como Descartes resolve o problema da 

semelhança na relação causal promovendo sua teoria da percepção ou figuração. 

  

Palavras-chave: Mecanicismo; Causalidade; Semelhança; Percepção; Figura. 

 

 

Causality, Similarity and Figuration: considerations on the mechanistic thesis 

of perception or figuration in the Cartesian Regulae and its exemplarity 

 

Abstract: This article aims to examine how René Descartes approached the classic 

problem of causality in his famous Regulae ad directionem ingenii. We believe that 

the problem of causality, proposed by Descartes in his unfinished work, offers us a 

unique reading key for understanding the genetic and historical context of modern 

philosophy. Thus, we will examine his general notion of cause, as well as the 

 
1 O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001 e FAPEMIG. 

* Doutorando em Filosofia na Universidade Federal de Uberlândia (UFU) e na Université de 

Caen Normandie (UNICAEN). E-mail: lucasguerrezi@hotmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0498772155610540. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7487-1026.  

  http://doi.org/10.14393/REPRIM-v9n17a74832 

  

  

mailto:lucasguerrezi@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0498772155610540
https://orcid.org/0000-0001-7487-1026
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v9n17a74832
http://doi.org/10.14393/REPRIM-v9n17a74832


Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

98  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

context in which it was developed, that is, the relationship of similarity or not 

between the thing (cause) and the idea (effect). Finally, we will demonstrate how 

Descartes solves the problem of similarity in the causal relationship by promoting 

his theory of perception or figuration. 

 

Keywords: Mechanicism; Causality; Similarity; Perception; Figure. 

 

 

Introdução  

 

Acreditamos, assim como Francis Bacon (1561–1626), que a 

modernidade filosófica foi uma época propícia para uma "Grande 

Restauração" do conhecimento1. É certo que desde o Renascimento Italiano, 

a crítica ao antigo sistema do saber ganha cada vez mais força, e a até então 

soberana filosofia aristotélica passa a ser revista e reinterpretada. Inúmeras 

teses, ideias e correntes filosóficas surgem entre os séculos XV e XVI. 

Entretanto, como sabemos, muitos dos resultados dessa época emergiram a 

partir de uma certa “anarquia” metodológica. Fato que nos levou a conhecer 

seus autores pelo nome pouco célebre de ecléticos2. Apesar disso, foi a partir 

desse ecletismo que a condição histórica para o nascimento da filosofia 

moderna tal como a conhecemos aflorasse, e por conseguinte, que correntes 

filosóficas com maior sistematicidade e rigor metódico viessem a se 

estabelecer no seio das sociedades intelectuais. Dentre os movimentos 

provenientes dessa crise do conhecimento3, um nos parece ter ganho maior 

notoriedade e influência: o mecanicismo. 

 
1 “A restauração deve começar desde os primeiros alicerces, se não quisermos ficar girando 

em um círculo indefinidamente, fazendo pouco ou nenhum progresso” (Bacon, 2004, 108). 

2 “É, no entanto, uma evidência de que a filosofia renascentista continua a ter um lugar 

precário na história da filosofia, e isso por uma série de razões, como a má publicidade que 

a palavra e a noção de ecletismo receberam entre os filósofos a partir do século XVII [...]” 

(Giglioni, 2016, p. 22, grifo meu). 

3 Arnaud Milanese descreve o período histórico em que a modernidade filosófica surgiu como 

um momento de crise. Para ser mais preciso, segundo ele, Bacon foi o grande responsável 

por observar e compreender essa crise. “Aos seus próprios olhos [de Bacon], seu tempo é um 

tempo de crise, e sua consciência dessa situação decorre das inadequações do conhecimento, 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   99 

O mecanicismo se tornou uma das principais escolas filosóficas 

ocidentais. Entre os séculos XVII e XVIII, atingiram seu ponto máximo. 

Este modelo de pensamento filosófico e científico foi considerado um 

padrão a seguir. Pouquíssimos eram aqueles que não iam de encontro com 

seus princípios4. Podemos conceitualizar esse importante movimento 

intelectual e identificar seus principais integrantes por meio de algumas 

características essenciais. Entretanto, tais características foram 

desenvolvidas e articuladas de modo distinto nos diversos autores 

vinculados a esse pensamento. Desse modo, encontramos na história do 

pensamento mecanicista uma conceitualização multifacetada, com 

características saturadas ou depletadas de acordo com a necessidade 

epistemológica de cada autor. 

César Battisti (2010, p. 29) nos proporciona uma sintética e precisa 

definição sobre as principais características desenvolvidas e identificadas 

nos mais distintos agentes desse movimento intelectual. Segundo ele, o 

mecanicismo, de modo geral, pode ser definido a partir de cinco eixos 

básicos: 1) a padronização e a redução das entidades e processos naturais 

para que todos os fenômenos possam ser explicados por meio de elementos 

simples; 2) a aplicação de modelos explicativos baseados na construção e 

no funcionamento das máquinas; 3) a utilização da matemática como 

 
um conhecimento cujo maior sinal de fraqueza é a pobreza de seus frutos e sua falta de 

progresso contínuo” (Milanese, 2016, p. 21-22). 

4 Dentre os poucos contrários ao mecanicismo, os Vitalistas foram os que mais se destacaram. 

“Os vitalistas sustentam que os organismos vivos são fundamentalmente diferentes das 

entidades não vivas porque contêm algum elemento não físico ou são regidos por princípios 

diferentes dos das coisas inanimadas. Em sua forma mais simples, o vitalismo sustenta que 

as entidades vivas contêm algum fluido ou um "espírito" distinto. Em formas mais 

sofisticadas, o espírito vital se torna uma substância que infunde os corpos e lhes dá vida; ou 

o vitalismo se torna a visão de que há uma organização distinta entre os seres vivos. As 

posições vitalistas podem ser rastreadas até a antiguidade. As explicações de Aristóteles 

sobre os fenômenos biológicos às vezes são consideradas vitalistas, embora isso seja 

problemático. No século III a.C., o anatomista grego Galeno sustentou que os espíritos vitais 

são necessários para a vida. No entanto, o vitalismo é mais bem compreendido no contexto 

do surgimento da ciência moderna durante os séculos XVI e XVII. As explicações 

mecanicistas dos fenômenos naturais foram estendidas aos sistemas biológicos por Descartes 

e seus sucessores. [...] O vitalismo se desenvolveu como um contraste a essa visão 

mecanicista. [...]” (Bechtel; Richardson, 1998, n.p.). 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

100  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

ferramenta para a análise e a explicação científica; 4) a substituição da 

distinção entre o mundo natural e o mundo humano e o mundo do 

determinismo material com o mundo da liberdade e da consciência; e 5) a 

distinção entre a causa final e a causa eficiente, o que significa que não é 

possível descobrir, caso existam, as causas finais da natureza. 

Não será o nosso objetivo estabelecer uma lista exaustiva com 

critérios de demarcação sobre essa ou aquela corrente epistemológica. 

Longe disso. Temos clara consciência de que tal objetivo não é possível, já 

que o mecanicismo nunca foi projetado sob limites claros, mas, engendrado 

de forma orgânica a partir de uma comunhão de princípios e teses. 

Entretanto, podemos dizer que a maior parte dos cientistas e filósofos da 

modernidade basearam, de alguma maneira, suas pesquisas nesses cinco 

eixos expostos por Battisti. O fato é que, depois de séculos de domínio 

escolástico, esse novo modelo de pensamento transformou as ciências e 

elevou o conhecimento técnico a um patamar nunca antes visto. Houve, 

portanto, uma mudança paradigmática, uma ruptura com os antigos 

preceitos que vinham sendo cultivados desde Aristóteles. Esses novos 

princípios, apesar de não pertencerem as mesmas categorias de 

conhecimento, possuem uma estreita relação entre si: todos eles dizem 

respeito à uma crítica ao aristotelismo escolástico. Ou seja, foram 

idealizados como um conjunto de preceitos para o conhecimento do mundo 

com o claro objetivo de substituírem as leis físicas e os axiomas metafísicos 

aristotélicos. 

Nesse artigo, temos como objetivo analisar com maior afinco o 

quinto princípio mecanicista estabelecido por Battisti, aquele que diz 

respeito a negação da possibilidade de conhecimento do mundo natural por 

meio da causalidade final e, ao mesmo tempo, que indica a predileção 

adotada pelos seiscentistas em relação a causalidade eficiente. Esse 

princípio, segundo a nossa opinião, é o que melhor designa a filosofia 

mecanicista, já que é a partir dele que se pode compreender a natureza de 

forma estritamente mecânica, ou seja, apenas por meio da análise causal das 

forças envolvidas na produção de um efeito. Para tanto, utilizaremos como 

fonte bibliográfica a obra cartesiana, que é, para nós, a faceta que melhor 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   101 

exemplifica o mecanicismo moderno. Acreditamos que o conceito de causa, 

esclarecido a partir de René Descartes (1596-1650), poderá nos indicar uma 

chave de leitura única para a compreensão do contexto histórico e genético 

da filosofia moderna. Em Descartes, de maneira mais específica, 

analisaremos: (1) sua concepção geral de causa; (2) o contexto onde ela é 

desenvolvida, a saber, na relação de semelhança ou não entre a coisa (causa) 

e a sua ideia (efeito); (3) e por fim, mostraremos o modo como Descartes 

resolve o problema da semelhança na relação causal a partir de sua teoria da 

percepção ou figuração estabelecida nas Regulae ad directionem ingenii5. 

 

 

O problema da causalidade 

 

Portanto, com a ajuda dos textos cartesianos, iniciamos nossa 

análise sobre o quinto princípio mecanicista. De modo geral, podemos dizer 

que para sustentar sua tese antifinalista, Descartes apresenta um argumento 

desenvolvido em dois tempos. Primeiro, estabelece a incomensurabilidade 

entre nós, seres finitos, e Deus, ser infinito. Depois, demonstra a esterilidade 

da causa final em vista do conhecimento das coisas naturais. Resumindo: 

(1) nos mostra que não é possível compreender Deus e a natureza divina, 

mas apenas conhecê-la6, ou seja, desfrutar de algumas de suas 

características, atestando assim de que há coisas no mundo criado por Deus 

que não são passíveis de compreensão plena. Ou seja, que somente Ele 

(Deus) poderia compreender os fins de suas criações. E em relação a isso, 

nosso filósofo é claro em seus Princípios: "Não se deve examinar o fim pelo 

qual Deus fez cada coisa, mas somente o meio pelo qual Ele quis que ela 

fosse produzida" (AT, IX, p. 377). (2) Depois, no que diz respeito a 

 
5 No decorrer do texto, quando nos referirmos às Regulae ad directionem ingenii, 

abreviaremos o título simplesmente para Regulae. 

6 Sobre esta distinção, cf. (Descartes, 2004, p. 93; AT VII, p. 46; AT IX-1, p. 36-37). 

7 Para os textos originais de Descartes, usamos como referência as seguintes edições: 

Descartes, René. Oeuvres de Descartes, publicadas por C. Adam et P. Tannery, 11 volumes, 

Paris, Vrin, 1996. Na notação simplificada usada internacionalmente, AT indica a edição; os 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

102  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

impossibilidade prática de descobrir a verdade de algo natural a partir de sua 

causa final, Descartes afirma em sua Entrevista com Burman: "o 

conhecimento do fim não nos faz penetrar no conhecimento da coisa mesma, 

cuja natureza não nos resta menos escondida" (AT, V, p. 158). Nesse 

sentido, compreendemos que a natureza ou essência de algo não pode ser 

revelada a menos que seja expressa de forma voluntária, algo que a realidade 

física não pode fazer. 

Desse modo, dizemos que relativo ao mundo físico, ou seja, as 

coisas naturais, o recurso a teleologia não possui fecundidade alguma8. 

Embora acreditemos que Deus tenha criado o mundo conforme fins, não há 

como nós, meros humanos, encontrarmos tais fins. Além disso, não há como 

conceber que a natureza tenha consciência de seus próprios fins. Ela até 

pode ter fins, mas estes não podem ser instituídos e reconhecidos por ela 

mesma, apenas inscritos e reconhecidos por seu criador. Consequentemente, 

dizemos que a redução da causalidade a pura eficiência será o caminho 

adotado para a produção de conhecimento sobre o mundo natural, e o fato 

que faz com que Descartes ganhe destaque nessa mudança é que ele opera 

tal redução para além da física, chegando também no campo metafísico, 

dando, por assim dizer, uma base ontológica para a revolução cientifica que 

ocorreria em sua época. Tal procedimento realmente coroou todo o processo 

de destruição do primado aristotélico que vinha se consumando na Europa 

pós-renascentista. E é nesse sentido que Olivo nos diz que: “a metafisica 

cartesiana seria a sentença de morte da crítica da causalidade inaugurada por 

 
numerais romanos, o volume; e os algarismos arábicos, o número da página. Sempre que 

disponível, referenciaremos também as traduções portuguesas. Caso não existam, 

permanecerá somente a referência a Edição Crítica. 

8 “Finalmente, é preciso dizer que, para Descartes, tal como para Bacon e para Espinosa, o 

finalismo é, em grande parte, uma projeção humana sobre a natureza ou uma avaliação da 

natureza a partir da perspectiva humana. Nós, seres de vontade e de liberdade, avaliamos a 

natureza a partir da perspectiva dessas características do espírito. Avaliamo-la também sob a 

perspectiva da sensibilidade e do que ela nos fornece. Assim, cometemos dois erros ao 

procedermos desse modo. Em primeiro lugar, por não distinguirmos claramente alma 

(pensamento) e matéria, imputamos à matéria vontade, liberdade e espiritualidade. Em 

segundo lugar, ao avaliarmos as coisas a partir de nós e da sua utilidade para nós, agora já 

não como almas, mas como homens (corpo e alma), cometemos o erro do antropomorfismo 

e do antropocentrismo” (Battisti, 2010, p. 34-35). 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   103 

Aristóteles [...]” (Olivo, 1997, p. 91). Infelizmente, devido à falta de espaço, 

neste trabalho não adentraremos nas particularidades metafísicas da tese da 

causalidade cartesiana, mesmo sabendo que tais características possuem 

grande importância para a filosofia de nosso autor. No momento, 

deixaremos essa análise para estudos já consagrados9 e nos contentaremos 

em demonstrar o desenvolvimento dessa tese em escritos precedentes às 

Meditações, em especifico, nas Regulae. 

 

 

A gênese da eficiência: Suárez e suas Disputationes Metaphysicae 

 

Antes de entrarmos no cerne da problemática da causalidade, uma coisa 

nos parece de suma importância a ser destacada. Segundo Olivo, “os 

historiadores da filosofia [...] parecem concordar que Aristóteles nunca 

concebeu nada que assemelhasse a uma causa eficiente (Olivo, 1997, p. 91). 

Ou seja, temos de ter cuidado ao nos referirmos a causalidade eficiente dos 

modernos como uma simples redução à causalidade motora da teoria 

aristotélica. Causa motora, tal como Aristóteles a define10, não é equivalente 

a causa eficiente, assim como é utilizada por Descartes e seus 

contemporâneos. Gilson é um importante intérprete que defende essa 

distinção. Segundo ele, a causa eficiente pode ser encontrada de maneira 

explícita apenas a partir de Avicena11. Fica evidente, portanto, que causa 

eficiente e causa motora não são sinônimos, e o fato de Descartes reduzir 

 
9 Descartes desenvolverá sua tese da causalidade com maior rigor nas Meditações e nos 

Princípios, principalmente porque nessas obras ela será exposta em um contexto metafísico 

e ontológico. Nosso autor apresentará nas Meditações o exemplo supremo da ideia de Deus, 

bem como as distinções entre causa eminente e causa formal, além do famoso princípio de 

causalidade. Cf. Carraud (2002); Frede e Brunschwig (1989); Olivo (1997); Rocha (2001). 

10 Para melhor compreensão do conceito aristotélico de causalidade, cf. Física II 3 bem como 

Metafísica I 3. A causa motora em especifico pode ser definida, de modo geral, “como aquilo 

de onde provém a origem do movimento ou repouso”. 

11 “Lá, encontramos uma precisa distinção entre causa motora e causa eficiente. O filósofo 

árabe conceitualiza a causa eficiente como uma causa “criativa”, e ela é criativa no sentido 

em que Deus “cria” os entes. Por outro lado, a causa motora “meramente coloca as coisas em 

movimento e é, portanto, apenas um princípio de movimento” (Olivo, 1997, p. 92). 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

104  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

sua concepção de causalidade à eficiência não significa que ele reduz à 

simples causa motora aristotélica, mas que a sua teoria da causalidade, ao 

universalizar um único tipo de causa, ganha uma nova base teórica com 

definições e características distintas daquelas até em então utilizadas. 

Destacada essa pequena nota, seguimos. Acreditamos que Francisco 

Suárez (1548-1617) é uma importante fonte para elucidarmos o problema 

da causalidade na época moderna. Primeiro, porque ele redige uma das mais 

célebres teses sobre o tema na escolástica, tornando-a uma leitura 

obrigatória para os grandes estudiosos que surgiram posteriormente. Sua 

obra nos expõe uma extensa sistematização sobre o conceito, oferecendo o 

que havia de melhor até aquele momento. Em segundo lugar, porque 

sabemos que Suárez é um autor amplamente conhecido por Descartes. 

Portanto, conhecer os motivos que fizeram Suárez promover a eficiência em 

detrimento das outras modalidades causais nos parece relevante para uma 

adequada compreensão do problema da causalidade em Descartes. Posto 

isso, analisaremos como o jesuíta espanhol, ao escrever as suas famosas 

Disputationes Metaphysicae12, retoma e coloca o problema da causalidade 

no cerne da discussão metafísica, promovendo uma definição conceitual 

geral para a causa, além, é claro, de uma preferência pela eficiência, na 

medida em que é ela quem realiza de fato o ato de dar existência as coisas. 

A promoção da eficiência é explicitamente desenvolvida por Suárez 

em toda sua obra. Entretanto, apesar de elevar a causalidade eficiente ao 

mais alto patamar, de maneira alguma Suárez elimina as outras modalidades 

causais13. “[...] considerando a própria coisa fisicamente não há dúvida de 

 
12 As Disputationes Metaphysicae de Suárez, publicadas em 1597, foram o ponto alto do 

pensamento escolástico espanhol. Daqui em diante citaremos a obra por meio de sua 

abreviação: Disputationes. 

13 Cesar Ribas Cezar nos apresenta fortes argumentos contra a tese de que Suárez teria sido 

o grande percursor da teoria da causalidade eficiente, tal como Descartes a conceberia. 

Segundo ele: “Esta interpretação de Suárez, entretanto, não me parece correta. Suárez não 

reduz a noção de causa a causa eficiente, ele não elimina a presença da causa final nos agentes 

naturais e, em certo sentido, ele mantém a causa final mesmo nas ações divinas [...] Suárez 

de fato reconhece que a causa eficiente tem sob certo aspecto uma primazia em relação às 

outras causas. [...] Mas isto não significa que Suárez reduza a noção de causa à causalidade 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   105 

que cada uma das ditas causas possui verdadeira e propriamente a noção de 

causa, inteira em seu gênero e inteiramente diversa” (Suárez, 1960, p. 364). 

Em seu tratado sobre a causa14, o espanhol faz uma profunda análise sobre 

essa problemática, definindo o que seria cada uma das cinco modalidades 

causais possíveis (eficiente, material, formal, final e exemplar)15. 

Entretanto, para além de um exame particular sobre cada um dos tipos, a 

mais importante contribuição feita por Suárez é a sua conceitualização geral 

para o ente da causa. É justamente isso que Suárez se propõe na seção 2 de 

sua Disputatio XII: designar uma nova definição para causa, uma definição 

geral, que recobre todas as modalidades particulares. Tal definição é: “Causa 

é princípio per se que influi ser em outro” (Suárez, 1960, p. 351). E nesse 

sentido, a eficiência sendo definida como aquilo que “mais propriamente 

influi esse” (Suárez, 1960, p. 351), por antonomásia, se reivindica como o 

conceito geral para a causa, já que possui a definição mais adequada para 

tal16.  

Suárez estabelece essa definição respeitando os critérios da 

distinção e da participação. O efeito deve ser distinto da causa (distinção), 

contudo, deve também “fluir” e derivar dela (participação). É devido a esses 

critérios que Suárez utiliza o verbo “influere17” em sua definição geral, 

como que indicando a sua predileção pela causalidade eficiente, já que ela é 

quem constitui o sentido por excelência da causalidade no geral. “Influir” 

equivale a “dar” ou “comunicar” o ser a outro. A causa influi o ser no efeito, 

de modo que o efeito dependa da causa. Nesse sentido, o conceito universal 

de causa é o de “infusão” de ser. E dentre as cinco causas definidas por 

 
eficiente. Pelo contrário, ele é explícito em dizer que a noção de causa cabe também à matéria, 

à forma e ao fim” (Cezar, 2019, p. 997-999). 

14 Costuma-se ser denominado como “Tratado da causa” as Disputationes XII-XXVII da obra 

Suáreziana. 

15 Causa material (Disputatio XIII e XXIV); causa formal (XV e XVI); causa eficiente (XVII 

a XXII); causa final (XXIII e XXIV); e causa exemplar (XXV). 

16 “O privilégio por antonomásia da causa eficiente é, portanto, limitado a expressar a 

adequação incessante dessa causa ao requisito essencial da definição geral de causa” (Olivo, 

1997, p. 95). 

17 Infinitivo ativo presente de efficio, que significa: produzir, dar. 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

106  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

Suárez, a eficiente seria a que melhor demonstraria essa característica. Ela 

é quem melhor define a diferença entre o ente da causa e o ente do efeito. 

Assim, o conceito geral de causa implica a exterioridade de causa em relação 

ao seu efeito. O efeito não possui sua entidade por ele mesmo, mas é 

dependente de sua causa. 

De todo modo, uma coisa devemos deixar bem claro em relação a 

tese Suáreziana: ele não elimina as outras modalidades causais como alguns 

comentadores costumam indicar. Entretanto, nos demonstra que, apesar de 

não serem eliminadas, as outras causas, de certo modo, são dependentes da 

eficiência. Ela seria o paradigma da causa, pois só ela propriamente 

“influiria” ser. E por outro lado, segue-se que “[...] matéria e a forma são 

inapropriadamente chamadas de causas, pois embora contribuam para 

constituir algo, elas não o efetuam, estritamente falando, da mesma forma 

que uma causa efetua um efeito” (Carraud, 2002, p. 145). A matéria e a 

forma são parte do efeito, logo, não cumprem o pressuposto de terem seus 

“seres” diferentes do “ser” do efeito. Menos validade teria a causa final, pois 

sua existência sequer poderia existir antes mesmo do efeito se concretizar. 

Nesse sentido, o fim não seria considerado como uma causa real, mas apenas 

potencial. 

Isto posto, tiramos as seguintes conclusões sobre a tese Suáreziana: 

a) causas material e formal não são causas em sentido lato; b) A causa motriz 

aristotélica é substituída pela causa eficiente; c) a causa final é reduzida a 

intencionalidade das inteligências; d) por meio da metafísica Suárez busca 

definir um conceito geral de causa; e e) o conceito geral de causa é produto 

da univocidade das quatro causas através da eficiência. Em suma, nenhuma 

das outras causas, material, formal ou final, podem explicar o “ser” do 

efeito, e por isso a eficiência se torna por antonomásia a definição de causa 

em geral. 

 

 

 

 

 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   107 

Retomada cartesiana 

 

Embora não tenha escrito nenhum tratado específico sobre a questão 

da causalidade, Descartes ainda assim nos fornece uma robusta tese. Como 

sabemos, nosso autor recebe forte influência das Disputationes Suárezianas, 

e provavelmente essa é a razão pela maneira direta como ele apresenta e 

desenvolve sua própria teoria, designando à eficiência o título de “causa 

eficiente e total18”. Contudo, apesar da imediata e incontestável 

correspondência entre as teses cartesiana e Suáreziana, uma diferença básica 

entre elas deve ser notada. Enquanto Suárez apenas indica uma preferência 

a eficiência em detrimento das outras modalidades causais, Descartes de fato 

define a causalidade única e exclusivamente pela eficiência. Portanto, 

podemos dizer que Descartes, em certa medida, herda uma preferência. No 

entanto, ele vai além, eliminando qualquer referência às causas intrínsecas, 

ou seja, a causalidade formal e material, além de limitar a possibilidade de 

causalidade final ao domínio ético. Nesse sentido, Carraud nos indica que 

não é necessário, para Descartes, reduzir as causas à eficiência, assim como 

tinha feito Suárez. No caso cartesiano, “basta afirmar como observação que 

sua própria evidência torna indiscutível a singularidade da eficiência” 

(Carraud, 2002, p. 176). Ou seja, para Descartes, causa significa eficiência. 

O termo “causa” na obra cartesiana é utilizado de modo como se essa 

definição fosse evidente. A causa eficiente por si só é o suficiente para dar 

“entidade” ao efeito, e por isso a chamamos de causa total. 

Tendo esclarecido essas distinções, partimos para aquilo que nos 

parece ser o mais interessante dentro da problemática da causalidade em 

Descartes, e o que pode ser considerado como uma das marcas de 

originalidade de sua obra: a forma como a questão da causalidade foi 

introduzida e desenvolvida no contexto da relação epistêmica entre a ideia 

 
18 “[...] é extremamente bem conhecido pela luz natural que não só pelo nada nada se faz, 

nem se produz o que é mais perfeito por aquilo que é menos perfeito (enquanto causa eficiente 

e total), mas também que em nós não pode haver idéia, ou imagem, de qualquer coisa, da 

qual não exista algures, seja em nós mesmos, seja fora de nós, algum Arquétipo que contenha 

em sua própria realidade todas as perfeições dela” (Descartes, 1997, p. 60-61; AT, VIII, 12). 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

108  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

e a coisa/objeto19. Discussões centrais de cunho metafísico e epistemológico 

são orientadas pela problemática da causalidade no âmbito da representação, 

e será nessa discussão que encontraremos outra importante noção que 

introduzirá o grande problema da relação epistêmica estabelecida entre 

causa e efeito: a semelhança. Não é a causalidade ela mesma que intriga 

Descartes e a nós, mas a relação de semelhança ou dessemelhança entre a 

causa e o seu respectivo efeito. Em outras palavras: “[...] até que ponto há 

semelhança entre uma entidade-causa e sua ideia-efeito? Em que medida 

causalidade implica semelhança?” (Battisti, 2019, p. 2). Essa dificuldade 

será abordada no próximo passo de nosso estudo, examinando como 

Descartes desenvolveu sua teoria da causalidade no contexto da 

representação. 

 

 

O problema da semelhança 

 

Julgamos, portanto, que a relação ideia/coisa, ou seja, causa/efeito, 

nos revela uma grande tensão: causalidade necessariamente implica 

semelhança? É no seio dessa importante problemática que o tema da 

causalidade emerge na filosofia cartesiana. E nesse contexto, O Mundo20 nos 

servirá como um excelente exemplo, já que as discussões sobre filosofia 

natural ali apresentadas não passam de uma complexa teoria da percepção. 

Lá, Descartes nos fornece uma resposta muito direta para a nossa pergunta: 

 

Propondo-me a tratar aqui da luz, a primeira coisa da 

qual quero vos advertir é que pode haver diferença 

 
19 No artigo Causalidade e (des)semelhança em Descartes, César Battisti nos indica de modo 

claro como a problemática da semelhança entre a causa e o seu efeito possui grande 

importância na tese epistemológica cartesiana. Podemos dizer que é por meio dessa 

problemática que Descartes enfrenta pela primeira vez o tema da causalidade. Cf. Battisti 

(2019). 

20 Le Monde ou Traité de la lumière era o grande livro que Descartes vinha preparando desde 

o início da década de 1630 e que abandonou em 1633 após a condenação de Galileu. Escrito 

diretamente em francês, o Le Monde é um tratado extraordinariamente ousado para sua época. 

Neste artigo, quando nos referirmos a ele utilizaremos a abreviação em português: O Mundo. 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   109 

entre o sentimento que dela temos, isto é, a ideia que 

dela se forma em nossa imaginação por intermédio de 

nossos olhos, e o que nos objetos há que produz em nós 

esse sentimento, isto é, o que há na flama ou no Sol, 

que se chama pelo nome de “luz”. Pois, embora cada 

um comumente se persuada de que as ideias que temos 

em nosso pensamento sejam inteiramente semelhantes 

aos objetos dos quais procedem, não vejo, contudo, 

razão alguma que nos assegure de que assim o seja; 

mas, pelo contrário, observo várias experiências que 

nos devem fazer duvidar disso (Descartes, 2009, p. 15-

17; AT XI, p. 31-42, grifo meu). 

 

Descartes nos confirma que não há uma necessária relação de 

semelhança entre a causa-objeto e o efeito-ideia. Em suma, para ele não há 

“razão alguma que nos obrigue a crer que o que existe nos objetos de onde 

nos vem o sentimento da luz seja mais semelhante a esse sentimento” 

(Descartes, 2009, p. 21; AT XI, p. 6). 

Esse abismo existente entre a causalidade e a semelhança nos 

evidencia uma grande dificuldade a ser sanada no âmbito epistemológico: 

como assegurar a existência de uma relação causal entre uma entidade-causa 

e a sua representação-efeito sem que haja semelhança entre ambos? N’O 

Mundo, a solução cartesiana é fundamentalmente epistêmica, sem qualquer 

pretensão ontológica ou metafísica. Segundo Battisti, e aqui seguimos ele, 

 

[...] a via de conhecimento do mundo, para ser bem-

sucedida, deve dar conta das deficiências cognitivas 

provenientes da relação causal sem garantias de 

semelhança [...]. Não sendo o caso aqui do 

estabelecimento rigoroso dos fundamentos do saber, 

Descartes se contenta com a estipulação de critérios 

mínimos, ancorados na imutabilidade divina, e com a 

comparação deles, em termos de simplicidade, de 

facilidade de compreensão e de suficiência, com os dos 

seus adversários (Battisti, 2019, p. 4). 

 

Podemos dizer, portanto, que no âmbito da ocorrência de um 

fenômeno físico, Descartes investiga somente o indispensável e o suficiente 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

110  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

para sua explicação. Surge aí, na tentativa de adequar a semelhança na 

relação causal, a célebre tese cartesiana da "redução do fenômeno" aos seus 

componentes mínimos. 

Para Descartes, a causalidade é apenas um dos diversos meios 

explicativos utilizados para se compreender o mundo. Ela, estritamente 

falando, serve como garantia de conexão dos elementos internos de um 

fenômeno. “Sob este aspecto, a causalidade, reduzida a requisitos suficientes 

e indispensáveis, se associa, em alguma medida, à noção de semelhança e 

passa a valer mesmo para o âmbito da relação causal de uma coisa com sua 

ideia” (Battisti, 2019, p. 4-5). Deste modo, dizemos que é no âmbito interno 

do fenômeno que a semelhança passa a ter algum sentido. O fenômeno físico 

sendo reduzido, ou seja, reconduzido à matéria e ao movimento, causa e 

efeito se tornarão eventos que ocorrem no âmbito das transformações dos 

constituintes básicos do mundo material. A semelhança, ou seja, a clara 

vinculação entre aquilo que vemos e aquilo que realmente há no fenômeno 

só emerge se feita a “redução fenomênica”. E nesse sentido, observamos 

que, embora inicialmente exista uma desconexão entre a semelhança e a 

causalidade, a semelhança parece fazer sentido quando o fenômeno é 

reduzido a seus elementos mais básicos, à extensão e seus modos. Dito isso, 

com o objetivo de esclarecer a solução cartesiana para o problema da 

semelhança na relação causa-efeito, examinaremos sua primeira teoria da 

percepção, ou da figuração, como é conhecida nas Regulae. Lá, segundo a 

nossa opinião, poderemos ver de forma clara como e porquê Descartes 

estabelece essa tese, além, é claro, de constatarmos o modo como a 

causalidade é ali empregada. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   111 

Análise fisiológica do processo causal das percepções 

 

Nas Regulae, mesmo que ainda em um processo de 

desenvolvimento de sua teoria das ideias21, Descartes nos oferece uma 

matriz de inteligibilidade para essa problemática. Lá, nosso autor apresenta 

o seu conceito de figura. Esse conceito é fundamental para entender a 

complexa relação epistêmica entre as teorias da percepção e da causalidade. 

Ao analisar brevemente o jogo das faculdades intelectuais, podemos ver 

claramente como a fisiologia da cognição humana delimita o modelo causal 

que nosso autor estabeleceu para o processo de percepção dos dados 

sensíveis. Se examinarmos atentamente a Regra XII, veremos como esse 

processo ocorre. 

Seguindo o fio argumentativo da Regra XII, Descartes enumera 

duas listas com observações pertinentes sobre o que deveria ser considerado 

como essencial para o conhecimento humano. A primeira delas esclarecendo 

o que nos cabe no processo do conhecimento, ou, mais precisamente, como 

funciona o nosso sistema fisiológico e como ele atua no processo de 

“cognição”. A segunda, enumerando o que precisa ser ressaltado sobre o 

objeto em análise. Concentraremos nosso estudo sobre a primeira lista. 

Isso posto, comecemos nossa investigação. 

 

[...] deve-se conceber, em primeiro lugar, que todos os 

sentidos externos, na medida em que são partes do 

corpo, embora os apliquemos a seus objetos com uma 

ação, ou seja, com um movimento local, ainda assim 

são, para falar a verdade, apenas passivos na sensação 

(Descartes, 1977, p. 41; AT, X, 412). 

 

O que nosso filósofo pretendia dizer nessa passagem? pelo o que 

parece, Descartes estabelece a sensação como um modo de pensar passivo. 

Isso, pois, os sentidos externos, como ele descreve, nada mais são que os 

 
21 É somente nas Meditações que Descartes apresenta ao público a sua mais madura teoria 

das ideias. Lá, encontramos a célebre distinção entre ideias adventícias, fictícias e inatas, 

além, é claro, da distinção entre as realidades formal e objetiva da ideia. Cf. Terceira 

Meditação (AT, VII, 34-52). 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

112  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

órgãos externos que conhecemos anatomicamente, mais especificamente, os 

órgãos sensitivos, como os olhos e sua estrutura responsável pela visão. 

Segundo Descartes, todo o processo cognitivo dos objetos exteriores 

começa por tais órgãos externos. Os objetos exteriores, que são o interesse 

de nosso conhecimento, imprimem sua figura nos órgãos de nosso sentido 

externo, e a partir disso, inicia-se o processo de transmissão dessas figuras 

(impressões), que, como veremos, passarão por outros diferentes órgãos até 

chegarem ao nosso ingenium, que as pensam e cria ideias sobre elas. 

Em segundo lugar, “deve-se conceber que, como o sentido externo 

é posto em movimento pelo objeto, a figura que ele recebe é transportada 

para uma outra parte do corpo chamada sentido comum, num mesmo 

instante e sem passagem real de nenhum ser de um lugar para o outro” 

(Descartes, 1977, p. 42, grifo meu; AT, X, 413-414). Portanto, segundo 

Descartes, a partir do momento em que o objeto externo entra em contato 

com nosso corpo, com nossos órgãos sensitivos, a figura desses objetos é 

impressa no sentido comum, que é outro órgão do aparelho cognitivo 

humano. O senso comum, enquanto órgão receptor das impressões advindas 

do sentido externo, se localiza no cérebro, distante do sentido externo. 

Assim, é imprescindível a existência de um sistema de transmissão 

complexo que conduza as impressões de uma extremidade à outra. Tal 

sistema possui importantes “peças” além dos órgãos já indicados, como os 

nervos e os espíritos animais. As sensações, disse Descartes, “são causadas 

[...] por esses objetos que, provocando alguns movimentos nos órgãos dos 

sentidos externos, os provocam também no cérebro por intermédio dos 

nervos, os quais levam a alma a senti-los” (Descartes, 1999, p. 119; AT, XI, 

346). Os nervos são os encarregados de transmitir os movimentos dos 

objetos que afetam nossos órgãos sensitivos até o senso comum e a alma, 

fazendo com que ela os perceba e tenha ideias correspondentes. Desta 

forma, a alma entra em contato com os objetos externos apenas 

indiretamente, por meio dos movimentos ocasionados por eles em nossos 

órgãos sensitivos e transmitidos pelos nervos até a alma. Assim, as 

sensações são geradas pelo nosso corpo em uma espécie de cadeia de 

transmissão. 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   113 

Portanto, prosseguimos com as observações cartesianas 

relacionadas à décima segunda regra: 

 

Em terceiro lugar, deve-se conceber que o sentido 

comum desempenha também o papel de um sinete para 

formar na fantasia ou imaginação, como na cera, as 

mesmas figuras ou ideias que vêm dos sentidos 

externos, puras e incorpóreas; e que essa fantasia é uma 

verdadeira parte do corpo, cuja grandeza é tal que as 

suas diversas porções podem envolver várias figuras 

distintas umas das outras e comumente as retêm por 

bastante tempo: é então que a chamamos de memória 

(Descartes, 1977, p. 42-43, grifo meu; AT, X, 414). 

 

Nesta terceira observação, Descartes revela pela primeira vez o que 

seria a imaginação ou fantasia na presente obra. Ele descreve a imaginação 

como um lugar corporal, mais especificamente, como um órgão interno, e 

tal órgão seria responsável por armazenar as impressões/figuras advindas do 

sentido comum, que por sua vez, as recebe dos sentidos externos. Ou seja, a 

imaginação seria o receptor final que armazenaria as impressões ou figuras 

dos objetos externos a nós. Nessa mesma observação conseguimos destacar 

ainda outras três informações importantes: primeira (1), a utilização do 

termo fantasia como sinônimo de imaginação, quando se está referindo ao 

órgão corporal; segunda (2), menção a transformação que ocorre na 

imaginação ou fantasia das impressões corpóreas que são transmitidas desde 

os sentidos externos até o senso comum e que quando chegam na 

imaginação se tornam ideias incorpóreas e puras. Ou seja, a imaginação 

serve como um decodificador, que faz a leitura das impressões corporais, ou 

“impulsos nervosos”, como diríamos hoje, e as transformam em ideias puras 

que poderão ser compreendidas pelo intelecto; e a terceira (3) informação é 

que a memória, outro modo de expressão do pensamento, também é 

dependente da imaginação ou fantasia, como órgão que armazena as 

impressões recebidas.  

Quarta observação: 

 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

114  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

Em quarto lugar, deve-se conceber que a força motriz 

ou os próprios nervos têm a sua origem no cérebro, 

onde se encontra a fantasia, pela qual são postos em 

movimento de formas diferentes, como o é o sentido 

comum pelo sentido externo ou como a pena inteira 

pela sua parte inferior. Este exemplo mostra também 

como é que a fantasia pode ser causa de muitos 

movimentos nos nervos sem, no entanto, ter suas 

imagens expressas em si, mas outras podem seguir-se 

estes movimentos (Descartes, 1977, p. 43, grifo meu; 

AT, X, 414-415). 

 

Nesta quarta observação, Descartes faz menção aos nervos que, 

como vimos bem resumidamente, possuem importante tarefa em nosso 

aparelho cognoscível. Segundo Descartes, tais nervos possuem sua origem 

na fantasia e irradiam-se por todo o corpo humano. Eles são responsáveis 

pela transmissão das impressões que os sentidos externos recebem dos 

objetos para o restante do nosso corpo, principalmente para fantasia. 

Também são encarregados por transmitir as ordens do nosso espírito para os 

membros e demais órgãos do corpo humano. 

Por último, mas não menos importante, a quinta observação: 

 

Em quinto, afinal, deve-se conceber que essa força pela 

qual conhecemos propriamente as coisas é puramente 

espiritual e não é menos distinta do corpo inteiro do 

que o sangue o é do osso ou a mão do olho; que, 

ademais, ela é única, quer receba as figuras vindas do 

sentido comum, ao mesmo tempo que a fantasia, quer 

se aplique àquelas que são conservadas na memória, 

quer ela forme novas que ocupam de tal modo a 

imaginação que amiúde, ela não é suficiente para ao 

mesmo tempo receber as ideias vindas do sentido 

comum, ou para as transferi-las para a força motriz de 

acordo com a simples organização corporal. Em todos 

estes casos, esta força de conhecimento é ora passiva, 

ora ativa; ora é o sinete, ora a cera que ela imita; 

todavia, aqui só deve tomar essas expressões 

analogicamente, pois não se encontra nas coisas 

corporais nada que lhe seja totalmente semelhante. É 

uma única e mesma força que, ao aplicar-se com a 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   115 

imaginação ao sentido comum, é chamada de ver, 

tocar, etc., que, aplicando-se à imaginação sozinha na 

medida em que esta guarnecida de figuras diversas, é 

chamada de lembrar-se; que, aplicando-se a ela para 

dela formar novas é chamada de imaginar ou conceber; 

que, enfim, agindo sozinha, é chamada de 

compreender. Como se faz essa última operação, eu o 

exporei mais longamente em seu lugar. E, por causa 

dessas diversas funções, a mesma força é ainda 

chamada, quer de intelecto, quer de imaginação, quer 

de memória, quer de sentido, mas dão-lhe 

propriamente o nome de espírito, quando, ora forma 

novas ideias na fantasia, ora baseia-se naquelas que já 

estão feitas (Descartes, 1977, p. 43-44, grifo meu; AT, 

X, 415-416). 

 

Em suma, nesta quinta observação, Descartes nos oferece de forma 

concisa e objetiva a melhor definição, pelo menos nesta obra, sobre o que 

seria o pensamento e seus distintos modos de se manifestar. Ou seja, nos 

demonstra como o homem e seu ingenium podem se esforçar para adquirir 

um conhecimento verdadeiro sobre o mundo. Aqui, podemos elencar 

diversos pontos a serem destacados. Em primeiro lugar, o pensamento é 

puramente espiritual, ou seja, incorpóreo e, portanto, uno, indivisível. A 

alma ou espírito não pode ser dividida em partes. Entretanto, em segundo 

lugar, essa força una que é o pensar pode se manifestar e operar de diversos 

modos, e são tais modos que chamamos de faculdades. Em terceiro lugar, 

Descartes identifica os modos operacionais de tal força cognoscente 

situando cada movimento corporal necessário para sua manifestação: 

quando a fantasia se aplica ao senso comum e recebe suas impressões, a 

alma vê ou sente e assim denominamos tal modo, ou faculdade, como 

sensação; quando a alma, ou o pensamento se aplica a fantasia, e vê as 

imagens e figuras que lá estão guardadas, denominamos como memória; 

quando a alma se aplica a fantasia para formar novas figuras, denominamos 

como imaginação; e por fim, quando a essa força, que nomeamos como 

pensamento age sozinha, sem ajuda nenhuma da fantasia, denominamos tal 

procedimento como pensamento puro, ou intelecto. Portanto, de acordo com 

Descartes, é a função desempenhada pela alma que nos proporciona meios 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

116  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

para nomear os diferentes modos do pensar. Ou seja, é de acordo com 

a maneira que o pensamento se expressa que cada faculdade pode ser 

revelada. 

No entanto, o que realmente nos chama a atenção nessa lista que 

encontramos nas Regulae e que destrinchamos logo acima é a maneira como 

Descartes descreve o processo causal que leva às ideias ocasionadas por 

corpos de maneira precisa e sintética. Ou seja, como nosso ingenium recebe 

e representa as figuras dos objetos externos. Embora seja verdade que 

Descartes refinará essa teoria fisiológica n’O Homem e na Dióptrica, o 

núcleo dela já é evidente aqui nas Regulae. 

 

 

Teoria da figuração 

 

Segundo Marion (1991), e aqui seguimos ele, a teoria da percepção 

cartesiana delineada a partir das Regulae também pode ser nomeada como 

teoria da figuração22. Isso ocorre porque a principal característica de tal 

teoria seria a de regular a dessemelhança existente entre os sentimentos e 

ideias que temos das coisas e a própria coisa, e essa regulação seria 

estabelecida pela figura. É a doutrina da percepção ou figuração estabelecida 

nas Regulae que determina uma matriz de inteligibilidade para o 

conhecimento dos objetos sensíveis. Assim como o famoso exemplo 

cartesiano da cera e do sinete nos demonstra23, a mecânica da sensação, 

assim como mostramos logo acima, faz com que o nosso sentimento 

subjetivo daquilo que é exterior a nós seja formado apenas pelos vestígios 

remanescentes da coisa, ou seja, da impressão que ficou marcada em nossos 

órgãos corporais. Não temos acesso à coisa em si, apenas a sua impressão 

deixada em nosso corpo. É nesse sentido que constatamos uma 

dessemelhança entre a sensação e a coisa mesma que causa essa sensação. 

 
22 Cf. Capítulo 12 L’établissement du code: la perception comme (dé-)figuration da obra Sur 

la Théologie Blanche de Jean-Luc Marion. “Chamemos essa teoria de figuração” 

(Marion,1991, p. 240). 

23 Cf. Segunda Meditação (Descartes, 2004, p. 55; AT, VII, 30). 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   117 

É em torno dessa problemática, da dessemelhança, que surge a 

teoria da figuração, abrindo caminho para a construção de figuras, objetos 

ou representações passíveis de intuição intelectual. Entretanto, antes de 

entrarmos mais a fundo nessa teoria, uma coisa devemos deixar claro: para 

Descartes, percepção e sensação não coincidem. Há uma grande diferença 

entre a percepção (figurativa, portanto, verdadeira) e a sensação (subjetiva). 

O fato é que a percepção não impõe qualquer tipo de perigo a mente humana. 

Desde que não acreditemos que tudo o que aparece em nossa mente seja 

semelhante às coisas que a provocam, nada nos impedirá de conhecer a 

verdade. A sensação, porque subjetivamente representada em nossa fantasia 

não nos dá conhecimento sobre a verdade da coisa. Já a percepção, 

objetivamente figurada, sim. Nesse sentido, devemos limitar o nosso 

julgamento aquilo que a estrita percepção (figuração) nos autoriza. Somente 

o “objeto” construído figurativamente e percepcionado garantirá o 

verdadeiro conhecimento. 

Portanto, para que uma percepção sensível seja considerada 

adequada ou verdadeira, sua imagem sobre a coisa, ou seja, sua figura, deve 

pagar um alto preço: o deslocamento da sensação. Descartes é claro em 

relação a isso: a “figura simples” é quem oferece ao ingenium a 

possibilidade de uma intuição intelectual. Esse é o preceito fundamental da 

Regra XIV: “Devemos também transportar essa "questão" para a extensão 

real dos corpos e colocá-la inteiramente diante da imaginação com a ajuda 

de figuras nuas, pois dessa forma o entendimento a perceberá com muito 

mais clareza" (Descartes, 1977, p. 60, grifo meu; AT, X, 438, 9-10). É nesse 

sentido, visando tornar o objeto adepto a percepção sensível e ao intelecto 

que a figura recebe o privilégio de poder explicar todas as nossas sensações. 

Para Descartes, a figura atua como um denominador comum entre as coisas 

da sensibilidade, fato que explica a concessão desse privilégio: “uma vez 

que a figura se torna aquilo a que toda a sensibilidade pode (fisicamente) e 

deve (epistemologicamente) ser reduzida” (Marion, 1991, p. 236). 

Dito isso, podemos resumir o processo de figuração da seguinte 

maneira: para compreender a coisa que nos afeta apenas por meio de sua 

impressão, ou seja, de seu vestígio, abstraímos dessa impressão aquilo que 

pode ser considerado como essencial, nesse caso, a sua figura, que é o modo 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

118  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

dessa substância que a melhor explica, já que ela, a figura, “[...] está ligada 

à extensão [...]" (Descartes, 1977, p. 47; AT, X, 421, 8-9). Portanto, 

reconduzimos a impressão original à sua extrema simplicidade, abstraímos 

dela toda e qualquer multiplicidade que não pode ser entendida como uma 

figura simples. 

 

E é de grande ajuda conceber todas essas "coisas" dessa 

maneira, já que nada se adapta mais facilmente ao 

sentido do que a figura: nós a tocamos e a vemos. 

Agora que nenhuma falsidade decorre dessa suposição, 

e não de qualquer outra que você queira, nós a 

demonstramos pelo fato de que toda coisa sensível a 

envolve [...] (Descartes, 1977, p. 41-42; AT, X, p. 413). 

 

Contudo, para que a figura exerça essa função de inteligibilidade, 

duas operações são necessárias: a abstração e a transcrição. A abstração 

elimina a multiplicidade heterogênea do sensível, reduzindo-o a figura. Ela 

transfere toda a multiplicidade e qualidades do sensível para a simplicidade 

da figura, permitindo que a intuição ajude a compreender a coisa exterior 

que nos afeta. Somente o substrato residual, a própria extensão, apreendida 

como figurativa, permanece após a abstração. Descartes é muito claro sobre 

isso na Regra XII: 

 

Em uma palavra, mesmo que você suponha que a cor é 

o que você quiser que ela seja, você não negará que ela 

é, no entanto, estendida ou, consequentemente, que ela 

tem uma figura. Que inconveniência haveria, então, se, 

tomando cuidado para não forjar imprudentemente ou 

receber inutilmente qualquer novo ser, sem, no entanto, 

negar qualquer coisa que outros tenham sido capazes 

de decidir sobre a cor, desconsiderarmos qualquer 

coisa além de sua natureza como uma figura [...] 

(Descartes, 1977, p. 41-42; AT, X, 413). 

 

Na Regra XIV podemos encontrar uma segunda demonstração. Lá, 

Descartes usa o exemplo das coroas de prata e de ouro para mostrar que, 

quando examinadas em relação ao seu objeto ou figura, ambas não diferem. 

Portanto, é evidente que suas qualidades sensíveis não influenciam as 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   119 

figuras criadas pelo ingenium para fornecer um conhecimento objetivo sobre 

o sensível. 

 

E, certamente, todos esses seres já conhecidos, como 

extensão, figura, movimento e similares, que não há 

necessidade de enumerar aqui, são conhecidos pela 

mesma ideia em diferentes assuntos, e não imaginamos 

a figura de uma coroa de forma diferente, se for de 

prata, do que se for de ouro; e essa ideia comum não é 

transferida de um assunto para outro de nenhuma outra 

maneira a não ser por uma simples comparação, de 

acordo com a qual afirmamos que a coisa solicitada é, 

neste ou naquele aspecto, semelhante, igual ou igual a 

algum termo dado: de modo que, em todo raciocínio, 

reconhecemos a verdade precisamente apenas por 

comparação (Descartes, 1977, p. 61; AT, X, 439). 

 

Tanto a coroa de ouro como a coroa de prata, quando vistas e 

examinadas com o auxílio da imaginação e em termos de conhecimento 

objetivo, não possuem diferença alguma. Fundem-se numa única figura, 

enquanto as qualidades propriamente sensíveis desaparecem. 

No entanto, um segundo passo é necessário para que o sensível e a 

coisa emerjam completamente de forma inteligível. Esse segundo passo nos 

possibilitará o conhecimento verdadeiro a partir do objeto construído pela 

figura. É aí que iniciamos uma reconstrução da figura, ou re-figuração, por 

meio da transcrição ou simbolização. A simbolização tem o papel de 

devolver à figura simples a multiplicidade sensível da coisa em si que lhe 

foi retirada na abstração. Mas, como a figura poderá produzir a 

inteligibilidade do puramente sensível? Ou seja, como é possível transcrever 

em figura algo que não pode ser originalmente figurado? Para responder a 

essa pergunta, Descartes nos oferece dois exemplos: as cores e o som. Por 

meio deles, Descartes nos fornece uma solução para a percepção certa e 

evidente daquilo que seria naturalmente ininteligível. O sensível enquanto 

tal, originalmente não figurativo, deve ser representado, ou seja, figurado, 

de modo indireto. Somente as relações entre sensíveis podem ser 

representadas “pois, enquanto relações, já não pertencem à sensação” 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

120  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

(Marion, 1991, p. 237). E nesse sentido, Descartes afirma que podemos 

entender essas relações “por analogia com a extensão do corpo figurado” 

(Descartes, 1977, p. 62; AT, X, 441, 19-20), pois assim, compreenderemos 

a diferença entre dois tons de uma cor ou entre cores diferentes, e de mesmo 

modo, a diferença entre dois acordes de uma nota com a ajuda de um gráfico, 

ou seja, uma figura que representa essas diferenças. O gráfico, ou seja, o 

código, é a figura da relação que representa termos estritamente sensíveis, 

e, portanto, originalmente não-figurativos. 

 

Com efeito, ainda que uma coisa se possa dizer mais 

ou menos branca do que outra e, do mesmo modo, um 

som mais ou menos agudo, e assim por diante, não 

podemos, no entanto, definir com exatidão se há neste 

afastamento uma relação dupla ou tripla, etc., há não 

ser que recorramos a uma analogia com a extensão de 

um corpo figurado (Descartes, 1977, p. 62; AT, X, 

441). 

 

Portanto, dizemos que o conceito de figura nas Regulae possui dois 

níveis. Um primeiro nível “abstrativo” e um segundo nível “mensurativo-

codificador”. Enquanto o primeiro apenas abstrai da sensibilidade o 

substrato figurativo das coisas realmente extensas, o segundo codifica as 

relações de grandezas entre os objetos postos em análise e permite o 

conhecimento objetivo sobre a coisa que nos afeta. Logo, denominamos esse 

segundo nível de figuração como código, “a qual pode transformar-se já, em 

sistema de signos cujas transcrições suportam a ausência do referente, a 

menos que o exijam” (Marion, 1997, p. 163). O código fornece ao ingenium 

não somente as características essenciais da coisa, mas outras que escapam 

o processo de abstração. A codificação nesse sentido é uma tentativa de 

reconstituição da coisa por meio de seus vestígios e de sua figura em 

primeira instância. 

Vemos, portanto, que é a partir da noção de figura que Descartes 

instaura a sua teoria da percepção sensível, e é com a tese da abstração da 

matéria (ou redução fenomênica) que isso se torna possível. O código, ou 

seja, a (boa) figura, substituirá as qualidades sensíveis, eliminará a “matéria 

múltipla”. Nesse sentido, toda a tese da percepção cartesiana apresentada 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   121 

nas Regulae poderá ser compreendida como uma tese de interação de forças 

mecânicas. Descartes, ao estabelecer essa correspondência entre os 

conceitos de “figura”, tem como objetivo principal “esgotar o eidos” 

(Marion, 1997, p. 166). A coisa codificada por meio de figuras, como é o 

caso do produto da transcrição, por definição própria, continuará sendo 

apenas uma representação, logo, dessemelhante da coisa real. Ou seja, a 

semelhança entre o código da sensação e a coisa que imprime a figura, e 

nesse sentido, que provoca a criação desse código, não existe. E assim, ao 

compreender a percepção por meio da figura, Descartes estabelece uma 

epistemologia que não cai no erro da admiração, que não conhece um novum 

ens, mas sempre um código indefinidamente variável. 

É a própria fisiologia da cognição humana que requer essa 

codificação da figura a partir da abstração e da transcrição. Como bem 

vimos, a Regra XII nos mostra como ocorre o processo cognitivo humano. 

Lá, percebemos como a figura, gerada a partir da impressão da coisa em 

nossos órgãos externos chega até a imaginação por meio de um extenso 

aparelho cognitivo. Dizemos, portanto, que essa transmissão é feita de forma 

mecânica e essa figura, inicialmente impressa pela coisa real em nosso órgão 

externo, só chega à imaginação, o receptor final do aparelho cognitivo, por 

meio de códigos, que por sua vez, os codifica novamente. Ou seja, a 

imaginação, de forma mecânica, assim como os outros órgãos envolvidos 

nesse processo, transmite o movimento que essa figura ocasiona em seu 

corpo. Portanto, ela reproduz em forma de imagens apenas os resquícios 

daquilo que foi impresso originalmente. 

 

A não-semelhança caracteriza igualmente os 

movimentos causados pela imaginação (415, 4-8), e as 

figurae construídas pela sensação; a interpretação 

mecânica da sensação impõe rigorosamente a 

dissemelhança das informações ou das ordens 

transmitidas em relação à própria coisa já que esta foi, 

à partida, codificada como figura. Espacialização e 

desfiguração implicam-se mutuamente (Marion, 1997, 

p. 173). 

 



Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

122  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

Esse é o estatuto da (des)semelhança. Na fisiologia do processo 

cognitivo cartesiano, o conhecimento “procede de lugar em lugar, 

transmitindo uma informação à partida acabada porque imediatamente 

codificada” (Marion, 1997, p. 173). 

Fica evidente, portanto, a nossa tese já relatada de que a 

dessemelhança inicial entre a ideia (figura) e a coisa mesma que provoca 

essa ideia deve ser regulada até que um nível mínimo de semelhança emerja 

nessa relação. Tese essa que nos obriga a reconhecer o caráter construtivo 

do conhecimento. Ou seja, defendemos que a correspondência entre a ideia 

(figura) e o seu objeto só pode ocorrer por meio de uma construção. Vemos, 

portanto, que no primeiro momento há uma desvinculação da semelhança 

com a causalidade. No entanto, ao reduzir o fenômeno físico aos seus 

componentes fundamentais, isto é, à extensão e aos seus modos de 

representação, parece ser possível estabelecer uma relação mínima de 

semelhança entre a causa e o efeito. Nesse sentido, Descartes desenvolve 

uma noção de construção figurativa. A dessemelhança inicial caminha para 

uma semelhança mínima e serão as naturezas simples que nos garantirão 

essa possibilidade. 

 

 

Considerações finais 

 

Deste modo, tendo demonstrado (1) a concepção geral de causa; (2) 

o contexto sobre o qual essa concepção surge e se desenvolve, a saber, na 

tensa relação de semelhança ou não entre a coisa (causa) e a sua ideia 

(efeito); e por fim, (3) o modo como Descartes resolve o problema da 

semelhança na relação causal a partir de sua teoria da percepção ou 

figuração estabelecida nas Regulae ad directionem ingenii, acreditamos ter 

enfatizado a importância de Descartes e sua complexa obra para a gênese e 

o desenvolvimento do mecanicismo, bem como da modernidade em geral, 

principalmente no que diz respeito à sua crítica ao aristotelismo escolástico. 

Não é em vão que Heidegger nos diz que foi nas Regulae que Descartes 

cunhou “o conceito moderno de «ciência»”, (Heidegger, 2002, p. 104), e 

elaborou os parâmetros epistemológicos que delimitariam a filosofia 

vindoura. Como vimos, nas Regulae, ao estabelecer sua teoria da 



Lucas Guerrezi 

PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106   123 

percepção/figuração por meio uma clara concepção de relações mecânicas 

entre causa e efeito, Descartes estabelece as bases para aquilo que se tornaria 

a essência da modernidade: o “matemático” e a “objetificação” do mundo 

sensível.  

 

 

Referências 

BACON, Francis. Novum Organum. Introduction, traduction et notes par Michel 

Malherbe et Jean-Marie Pousseur. PARIS: PUF, 2004. 

BATTISTI, César Augusto. A natureza do mecanicismo cartesiano. PERI, 

Florianópolis, v. 2, ed. 2, p. 28-46, 2010. Disponível em: 

https://ojs.sites.ufsc.br/index.php/peri/article/view/833 . Acesso em: 24 jul. 2024. 

BATTISTI, César Augusto. Causalidade e (des)semelhança em Descartes. 

DoisPontos, v. 16, n. 3, 2020. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v16i3.65194. 

Disponível em: https://revistas.ufpr.br/doispontos/article/view/65194. Acesso em: 

22 abr. 2024. 

BECHTEL, William; RICHARDSON, Robert. Vitalism. Routledge Encyclopedia 

of Philosophy. London, 1998. Disponível em: 

https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/vitalism/v-1. Acesso em: 11 jul. 

2024. 

CARRAUD, Vincent. Causa sive ratio: La raison de la cause de Suárez à Leibniz. 

Paris: PUF, 2002. 

CEZAR, César Ribas. Suárez precursor de Descartes? A doutrina Suáreziana 

sobre a causa final revista. Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 33, n. 68, p. 989-

1022, 2020. DOI: https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v33n68a2019-48674. 

Disponível em: 

https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/48674. Acesso em: 

18 abr. 2024.  

DESCARTES, René. Meditações sobre Filosofia Primeira. Trad. Fausto Castilho. 

Campinas, SP: Unicamp, 2004. 

DESCARTES, René. O Mundo ou Tratado da Luz/O Homem. Trad. César 

Augusto Battisti e Marisa Carneiro de Oliveira Franco Donatelli 1. ed. Campinas: 

EDUNICAMP, 2009. 

DESCARTES, René. Principia Philosohiae - Pars Prima: Tradução dos parágrafos 

1-24. Trad. Guido Antônio de Almeida. Analytica, Rio de Janeiro, v. 2, n. 1, p. 40-

69, 2024. 

https://ojs.sites.ufsc.br/index.php/peri/article/view/833
http://dx.doi.org/10.5380/dp.v16i3.65194
https://revistas.ufpr.br/doispontos/article/view/65194
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/vitalism/v-1
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v33n68a2019-48674
https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/48674


Causalidade, semelhança e figuração: considerações acerca da tese mecanicista da percepção ou 

figuração nas Regulae cartesianas e sua exemplaridade 

124  PRIMORDIUM, Uberlândia, v. 9, n. 17, p. 97-124, jan./jun. 2024. e-ISSN 2526-2106 

DESCARTES, René. Œuvres de Descartes. Public. Charles Adam e Paul Tannery 

(AT). Paris: Vrin. 1996. 11 v. 

DESCARTES, René. Regles utiles e claires pour la Ddirection de l'esprit en la 

recherche de la verite/ René Descartes. Traduction par Jean-Luc Marion et avec 

notes mathématiques de Pierre Costabel. La Haye: Martinus Nijhoff, 1977. 

FREDE, Michael; BRUNSCHWIG, Jacques. Les Origines de La Notion de Cause. 

Revue de Métaphysique et de Morale, v. 94, n. 4, p. 483-511, 1989. Disponível 

em: http://www.jstor.org/stable/40903078. Acesso em : 16 jul. 2024. 

GIGLIONI, Guido. What’s Wrong with Doing History of Renaissance 

Philosophy? Rudolph Goclenius and the Canon of Early Modern Philosophy. In: 

MURATORI, Cecilia; PAGANINI, Gianni (Eds.). Early Modern Philosophers 

and the Renaissance Legacy. Suíça: Springer Cham, 2016. p. 21-39. DOI: 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-32604-7_2. 

HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa?: Doutrina de Kant dos princípios 

transcendentais. Lisboa: Edições 70, 2002. 

MARION, Jean-Luc. Sobre a Ontologia Cinzenta de Descartes. Lisboa: Instituto 

Piaget, 1997. 

MARION, Jean-Luc. Sur la Theologie Blanche de Descartes: analogie, création 

des vérités eternelles et fondement. Paris: Quadrige PUF, 1991. 

MILANESE, Arnaud. Bacon et le gouvernement du savoir: Critique, invention, 

système: la pensée moderne comme épreuve de l'histoire. Paris: Classiques 

Garnier, 2016. 

OLIVO, Gilles. L'efficience en cause: Suárez, Descartes et la question de la 

causalité. In: BIARD, Joel; RASHED, Roshdi (Eds.). Descartes et le Moyen Age. 

Paris: VRIN, 1997. p. 91-105. 

ROCHA, Ethel Menezes. Princípio de causalidade, existência de Deus e a 

existência das coisas externas. Cadernos de História e Filosofia da Ciência, São 

Paulo, v. 10, n. 1, p. 83-108, 2001. Disponível em: 

https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/article/view/626. Acesso 

em: 16 jul. 2024. 

SUÁREZ, Francisco. Disputaciones Metafisicas. Trad. Sérgio Rábade Romeo, 

Salvador Caballero Sánchez e Antonio Fuigcerver Zanón. Madrid: Editorail 

Gredos, 1960. Vol. II. 

 

 

Data de registro: 12/08/2024 

Data de aceite: 01/11/2024 

http://www.jstor.org/stable/40903078
https://doi.org/10.1007/978-3-319-32604-7_2
https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/article/view/626

