
Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 275 
 

 
A ousadia de contar-se: representações na 

construção das violências de gênero1 
 

The audacity to tell oneself: representations and meanings in the construction of gender violence 
  

Cláudia Guerra2 
           RESUMO 

O artigo apresenta uma análise densa e interdisciplinar das representações 
de   gênero, poder e violência conjugal, a partir de entrevistas com pessoas atendidas 
por instituições de apoio em Uberlândia-MG. A autora examina as múltiplas 
dimensões da violência de gênero: simbólicas, afetivas, patrimoniais e estruturais. O 
texto evidencia como determinadas narrativas,  representações e aprendizados 
contribuem para a manutenção de ciclos-espirais de violência — tensão, agressão e 
reconciliação — e destaca os impactos históricos, culturais e subjetivos dessas 
experiências. Tendo como base teórica autoras e autores como Scott, Saffioti, 
Foucault, Chauí, entre outros, a análise articula gênero, elementos microssociais com 
estruturas de poder e silenciamentos institucionalizados e aponta a educação para a 
igualdade como possibilidade de enfrentamento às violências. 
PALAVRAS-CHAVE 
Violência de Gênero. Representações Sociais. Poder Simbólico. Conjugalidade. 
Subjetividades. 

ABSTRACT 
The article presents a thorough and interdisciplinary analysis of representations of 
gender, power and domestic violence, based on interviews with people served by 
support institutions in Uberlândia-MG. The author examines the multiple 
dimensions of gender violence: symbolic, affective, patrimonial and structural. The 

 
1 Este artigo foi elaborado a partir do Cap1, item 1.1. da tese de doutorado: GUERRA, Cláudia C. Jogos 
de Poder e metAMORfoses: representações sociais de violências de gênero, na esfera conjugal, em 
Uberlândia-MG, 1997 a 2017, 2018. 420f. Tese (Doutorado em História), Programa de Pós-Graduação 
em História, Universidade Federal de Uberlândia/UFU. Disponível em: 
https://repositorio.ufu.br/handle/123456789/21423 Foram realizadas entrevistas com 29 pessoas que 
vivenciam ou vivenciaram violência conjugal e familiar e 28 profissionais que atenderam esses tipos de 
situações de violências. E acessei fontes de várias organizações da rede pela segurança das mulheres 
de Uberlândia, especialmente da organização da sociedade civil SOS Ação Mulher e Família. Optei por 
atribuir nomes de flores às pessoas entrevistadas que ousaram contar suas histórias para mim. 
2 Cláudia Guerra é Doutora em História (UFU) e Mestre em História (USP-SP), com tema Violência 
Conjugal; professora em graduação e pós; cofundadora e pesquisadora do Núcleo de Estudos sobre 
Masculinos e Femininos/UFU (desde 1992); cofundadora e voluntária da ONG SOS Mulher e Família 
(desde 1997), hoje SOS Mulheres e do Conselho Municipal de Direitos das Mulheres (desde 1998); 
implantou e foi gestora da Divisão dos Direitos das Mulheres e Políticas de Gênero e da Casa Abrigo 
Travessia para mulheres e filhos(as) em risco pela violência doméstica, da Prefeitura de Uberlândia 
(2001-2002); oficineira com mulheres e LGBT+ privados(as) de liberdade da Penitenciária Pimenta da 
Veiga (desde 2018); Promotora Legal Popular (desde 2022); voluntária do Elas em Movimento (desde 
2024); Mulheres do Brasil (desde 2025); ASSUS (desde 2025); apresentadora dos quadros Mulheres em 
Movimento/Rádio Universitária e Mulheridades/CBL canal do Youtube (desde 2025); 
Vereadora/Uberlândia (2021-2024), implementou e foi a 1ª Procuradora da Mulher da Câmara 
Municipal e criou a Comissão Permanente da Diversidade; suplente de Deputado Estadual (2023-2026); 
esposa e mãe. E-mail: guerra.professora@gmail.com zap: (34)98801-1008, redes digitais: 
@claudiaguerraudi 
 

DOI: https://dx.doi.org/10.14393/CEF-v38n1-2025-16 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 276 
 

text highlights how certain narratives, representations and learning contribute to the 
maintenance of spiral cycles of violence — tension, aggression and reconciliation — 
and highlights the historical, cultural and subjective impacts of these experiences. 
Based on the theories of authors such as Scott, Saffioti, Foucault, Chauí, among 
others, the analysis articulates gender, microsocial elements with power structures 
and institutionalized silencing and points to education for equality as a possibility of 
confronting violence. 
KEY WORDS 
Gender Violence. Social Representations. Symbolic Power. Intimacy.  Subjectivities. 

* * * 

Introdução 

[                                                                 [...]. Mas a vida é real e é de viés e vê só que cilada o amor me armou . Eu te      
quero (e não queres) como sou. Não te quero (e não queres) como és. [...]. O 
quereres estares sempre a fim do que em mim é de mim tão desigual. Faz-
me querer-te bem, querer-te mal. [...] E eu querendo querer-te sem ter fim. 
E, querendo-te, aprender o total do querer que há, e do que não há em mim. 
(Caetano Veloso, O Quereres, 1984). [...] Cada um sabe a dor e a delícia de 
ser o que é. [...] (Caetano Veloso, Dom de Iludir, 1986) 
  

Neste artigo são apresentados e discutidos os resultados das análises 

dos dados das entrevistas e da documentação, tendo como referência questões 

centrais e complementares da investigação: quais são as representações de 

gênero e de poder dos sujeitos que experienciam violências na esfera conjugal 

e seus significados para superação desses abusos? Há relação entre essas 

representações, a adesão a determinados valores e as agressões? Quais são as 

escolhas de sujeitos atendidos pelas instituições da rede pública de apoio, 

diante das condições históricas apresentadas? Quais são os indícios dos 

elementos que compõem as situações: de refém do poder do outro em meio às 

espirais3 e/ou escapatórias do processo de violências à reinvenção da própria 

 
3 A preferência em se utilizar a terminologia “espirais” da violência ao invés de “ciclos” explica-se por a 
primeira expressar movimento e possibilidades de aberturas e rompimentos. Sobre o uso de “espiral”, 
consultar: AZEVEDO, Desirée de L. e SANJURJO, Liliana. História como espiral: memórias e 
representações sobre a violência na Argentina. In: Anuário Antropológico [Online], I | 2012, posto 
online no dia 01 Outubro 2013, consultado no dia 15 julho de 2017. URL: http://aa.revues.org/292. A 
nomenclatura “ciclo” é utilizada em materiais de produção de movimentos sociais femininos e 
feministas, como o Centro Feminista de Estudos e Assessoria–Cfemea, Fundo de Desenvolvimento das 
Nações Unidas para a Mulher– Unifem, ONU Mulheres, Ações em Gênero, Cidadania e 
Desenvolvimento – Agende, Cidadania, Estudo, Pesquisa, Informação e Ação–Cepia, Assessoria 
Jurídica e Estudos de Gênero–Themis, Conselho Estadual da Mulher de Belo Horizonte–CEM, 
Coordenadoria Especial de Políticas para as Mulheres-CEPAM, União de Mulheres de São Paulo, 
Secretaria de Políticas para as Mulheres do Governo Federal, entre outros. 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 277 
 

história? Questionou-se, também, se a idealização do relacionamento e do 

outro podem contribuir para agressões. E como a educação formal e informal 

contribuem para as violências ou cultura da paz. 

No processo de identificação das representações sobre gênero e de 

poder, os achados foram provocando a necessidade da compreensão de quais 

entremeiam corpos, intimidades, relação ciúmes e “amorosidade”, bem como 

os impactos das violências na saúde das(os) envolvidas(os) diretamente e 

nos(as) filhos(as); o peso da religião na perpetuação, ou não, de abusos e de 

escolhas. Discorre-se sobre as ambiguidades na “conjugalidade” dos sujeitos 

com as instituições e com seus(suas) cônjuges: dois tipos de vínculos-

“casamentos”.  

Nas teias relacionais, identificam-se mudanças e permanências 

presentes das representações investigadas e presentes nas cenas imbuídas de 

jogos de poder, performances, sentimentos (in)visíveis e ciúmes. Consideram-

se os significados dos pactos que permeiam a complexidade conjugal em sua 

diversidade e interseccionalidade. A análise das produções de verdades revela 

dinâmicas torturadores-torturados, libertam-encarceram, com a presença do 

dissonante, da profanação, da subversão e constituição de determinadas 

subjetividades. Retratam-se as dinâmicas próprias e ambivalências de 

determinada espiral de violências. São esboçados fatores inibidores da busca, 

nesse porto (in)seguro, com o ônus da via crucis4 e da (re)vitimização, em que, 

por vezes, a cultura sexista, com nuances patriarcais e seu avesso resistente 

relacionam-se a (in)visibilidades, (in)subordinação e (im)punidades e tornam 

os(as) envolvidos(as) reféns e/ou sujeitos de determinados acontecimentos.   

A epígrafe, com fragmentos das canções de Caetano Veloso (1984, 

1986), dão ciência da complexidade dessas violências em contexto de 

 
4  Via crucis termo utilizado para a longa “peregrinação” pelas instituições por parte de quem vivencia 
violência e vem do latim Via Crucis, "caminho da cruz" é o trajeto seguido por Jesus carregando a cruz, 
que vai do Pretório até o Calvário. Disponível em https://pt.wikipedia.org/wiki/Via_Crúcis. Acesso em 5 
de ago.2017. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 278 
 

declaração de amor permeada por ambiguidades e subjetividades diversas. E 

nas cenas descritas nas entrevistas, os acontecimentos vão trazendo à tona 

representações de gênero e de violências nas relações de poder, no contexto 

dessa complexidade, na esfera conjugal. 

[...] Eu casei porque eu acho que se eu não casasse com ele, por isso que eu 
falo pra você que deve ter alguma coisa além dessa vida, eu acho que eu 
morria, primeiro porque ele era lindo, eu acho que fui iludida, mas ele era 
tão bonito o pai dos meus meninos, e hoje se você ver ele você diz “aquela 
mulher mentiu”, ele é um ogro, feio, mas ele era lindo, tinha uns olhos azuis 
esverdeados, um sorriso, uns dentes[...]. As mulheres mexiam com ele na 
minha frente na rua de tão bonito que ele era. [...] eu achava que ele era meu 
príncipe encantado. [...] E ele tinha uma fixação em cima de mim que era 
fora do comum. (Grifos meus) (Sra.Margarida, vivenciou violência, 
entrevista 2016)5 

A Sra. Margarida, classe média para alta, branca, com 50 anos, vive de 

aluguel, casou-se com vinte e um para vinte e dois anos, namorou, terminou, 

depois voltou. Menciona que a mãe dela não desejava a união, “tanto que eu 

só casei no civil porque a minha mãe nem foi no casamento porque ela já não 

ia com a cara dele. A primeira coisa que uma mãe fala pra você: ‘minha filha 

não casa com esse cara, meu coração está falando, você não casa não, porque 

a mãe sabe”. A única pessoa que foi ao casamento dela foi o pai. Acredita que 

“começou tudo errado, ele enfrentou o meu pai, a minha mãe, ele respondeu 

quando ele era novinho, dezoito anos, eu achei o máximo: “está me 

defendendo”. Porém, avalia que se ele teve a coragem de passar por cima do 

pai dela, da mãe, com xingamentos, ele seria capaz de fazer qualquer coisa. 

“Mas hoje eu vejo, na época eu tinha dezessete anos e achava que ele estava 

me protegendo, me defendendo, um ano só mais velho”.  

Certa vez a Sra. Margarida e a amiga iriam sair com ele “a gente estava 

esperando pra arrumar, eu lembro muito bem, e a gente escolheu roupa e ele 

na sala esperando, ele não teve paciência e invadiu o quarto: ‘eu não vou 

 
5 Entrevista realizada, em 02 mai. 2016, com Sra. Margarida, dois filhos, classe média alta, 57 anos, 
viveu violências com dois maridos, atendida pela Polícia Militar, IML/HC/ UFU e pela Delegacia de 
Mulheres, duração 2h 20 min. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 279 
 

esperar vocês mais não [...]’. Isso me assustou, também, só que passou”. 

Pondera ainda que “eles contam quem são, a gente é que fica iludida. 

Contando sobre o início do relacionamento “primeiro eu queria saber onde eu 

estava entrando e ele estava acostumado com essas mulheres que ele já ia 

pegando e pronto. Hoje, se eu conversar com um cara cinco minutos eu sei 

direitinho quem ele é, mas mesmo assim eu caí de novo”.  

Nessa época, a Sra. Margarida menciona emocionada, “eu já devia ter 

feito tudo, mas depois é o perdão, é pelo amor de Deus, você acredita, foram 

onze anos acreditando”.  Sobre sua criação, reforça: “eu falo que isso também 

é mãe, a minha mãe criou a gente pra ficar casada, minha mãe aguentou 

todos os tipos de humilhação e depois ajoelhava no chão pedindo pra eu 

separar dele. Um dia eu joguei na cara dela “você não deu o exemplo, agora 

quer que eu separe?”. Considera que “os pais são responsáveis também pelo 

que a gente faz”. E afirma:  

[...] eu não gosto desse homem de jeito nenhum, mas eu sou obrigada agora 
a cuidar dele, devido a forma como fui criada, aquele negócio que você tem 
que ter a responsabilidade, até que a morte nos separe. Depois disso, ele 
continuou sendo a violência que ele foi e me fez mudar o meu pensamento 
de novo, porque se ele tivesse transformado ou mudado às vezes eu até 
conseguiria conviver com ele o resto da vida. Mas não, ele continuou do 
mesmo jeito, violento, agindo por trás e me roubando junto com a família 
dele. Fiquei na justiça por sete anos, meu advogado ficou com um dos 
terrenos aqui e o dele também com um, ele deu um pra cada um e acabou 
com todos os processos e eu tinha todas as provas. (Grifos meus) 

 
A narrativa demonstra implicações da sua criação, da religião e crença 

na mudança do outro. Conforme ela informou, “a mãe dele vinha parar aqui 

dentro da minha casa, agora pensa uma mulher que entrava no meio dizendo 

que ele era uma pessoa maravilhosa, e ele apaixonado por mim”. Destaca os 

sentimentos de ilusão e vergonha, a partir da anterior idealização do outro. 

 
[...]no começo sempre tudo é bonito [...] porque era aquele cara que chegava 
como se fosse um príncipe na sua vida te oferecendo tudo, eu viajava muito 
com ele, ele não deixava eu trabalhar que ele queria que eu viajasse com ele, 
eu dirigia muito bem e ele era manguaceiro, ele tomava duas garrafas de 
vinho por noite toda noite, fora o resto quando saía. Então eu que dirigia pra 
ele, então ele podia ficar à vontade, eu que tinha que ficar segurando ele nos 
lugares porque ele era o “fino” [ironiza] que enchia a cara, passava vergonha 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 280 
 

e eu tinha que trazer pra casa igual criança. Aquilo estava me matando, 
como que você vive, eu era empregada de luxo, uma puta de luxo, isso que 
eu era na vida dele porque eu não tinha direito a nada e tinha todo o 
trabalho. Ele me chamou pra ir pros Estados Unidos, mas porque eu tinha 
que cuidar dos filhos dele lá, eu que tomei conta do menino o tempo todo lá. 
(Grifos meus).  

 

Conta que ele tratava mal as pessoas estranhas e “ele fazia e achava 

bonito isso”. Diz que “fui moldando ele: ‘eu não vou sair com você se você fizer 

assim’, ele ficou com medo porque eu não ia, ele sabia como que eu era”.  

Quanto às representações de gênero e violência, podem ser 

identificadas nas histórias expostas por meio dos fragmentos acima, e os 

indícios de abusos desde o início do relacionamento por parte de um masculino 

que demonstra virilidade pelo poder de imposição e do controle, com a bebida 

como potencializadora. A representação da violência como cuidado com o 

outro, sentir-se especial e acreditar que a vida sem o outro significa a morte. 

Convive com a representação do homem como “príncipe encantado”. Evidencia 

o poder de fala da mãe rígida e o tipo de criação em que foi socializada, 

repetindo em alguns aspectos a história da mãe e os processos de reprodução 

das representações de gênero.  

Na espiral da violência, o perdão, a crença na mudança e no poder de 

moldar o outro, permanece por onze anos acreditando na representação “até 

que a morte nos separe”. E a mulher boa é a que cuida, mesmo “sem direito e 

com todo o trabalho” e a sensação de ser usada. 

Esses dados permitem algumas reflexões. Conforme Gregori (1993, p. 

130), há diferenças entre o relato das mulheres que vivenciam padrões ditos 

tradicionais de conduta e o das que buscam padrões considerados modernos. 

Segundo a autora, as primeiras falam da violência sofrida por meio da 

contraposição da moral vigente, aceita, inquestionável, com a desobediência, 

a infração, a distorção, as fraquezas na conduta do outro perante essa moral. 

As segundas veem o problema sob a óptica do direito à liberdade, à igualdade, 

violado pelas práticas violentas. No entanto, ao vivenciarem relações 

violentas, os dois grupos parecem acionar recursos característicos da queixa: 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 281 
 

culpam o outro, vitimam-se e reivindicam amparo, proteção e cuidado. A Sra. 

Margarida, por exemplo, deposita no outro os desdobramentos e as possíveis 

soluções da relação para “continuar uma vida inteira”. 

A imagem do “príncipe encantado”, ainda no séc. XXI, é recorrente, 

demonstram as entrevistas. Impactada, em sua subjetividade, pela sociedade 

de sua época de formação familiar religiosa. Entretanto, no espaço eleito para 

nosso estudo, foi constituída pioneira Escola de Princesas de Uberlândia, em 

2013, que pode ser exemplo de sociabilidade com determinada visão de 

funções e performances para mulheres. A Escola, com slogan “todo sonho de 

menina é tornar-se princesa”, constitui um projeto que tem o objetivo de 

“oferecer serviços de excelência que propiciem experiências de natureza 

intelectual, comportamental e vivencial do dia a dia de uma realeza, para 

meninas entre 4 e 15 anos, que sonham em se tornar princesas”6. Entre os 

produtos e serviços mencionados, há atividades teóricas e práticas de 

comportamento (etiqueta, postura, oratória, organização) e 

também intelectuais (conhecimentos globais, relações interpessoais, política, 

sustentabilidade e ações sociais, entre outros). Há eventos e festas para 

proporcionar férias, chás, encontros, aniversários, tardes de princesa. A 

Escola foi replicada em Minas Gerais, além de em Uberlândia, também nas 

cidades de Uberaba e Belo Horizonte, e em São Paulo, com perspectiva de 

tornar-se referência mundial. Mesmo que a Sra. Margarida não tenha sido 

socializada por ela, a constituição desse tipo de Escola trata de representações 

permanentes.  

 
6 Mais sobre a Escola de Princesas disponível em: http://escoladeprincesas.net/ws/#a-escola; https://pt-
br.facebook.com/escoladeprincesas; http://www.correiodeuberlandia.com.br/cidade-e-regiao/escola-em-
uberlandia-ensina-modos-de-princesas-a-meninas-conheca-a-historia/; http://noticias.r7.com/minas-
gerais/mineira-monta-escola-de-princesas-em-uberlandia-mg-para-ensinar-etiqueta-para-meninas-
11072013; http://g1.globo.com/minas-gerais/triangulo-mineiro/mgtv-1edicao/videos/v/empresaria-cria-
escola-de-princesas-em-uberlandia-mg/2325599/; http://g1.globo.com/minas-gerais/triangulo-
mineiro/noticia/2013/07/escola-de-princesas-em-uberlandia-supera-expectativas-de-professora.html; 
http://emais.estadao.com.br/noticias/comportamento,escola-de-princesas-ensina-etiqueta-culinaria-e-
organizacao-de-casa-a-meninas-de-4-a-15-anos,10000081544. Acesso em 10 julho 2017. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 282 
 

Apesar da adesão, elogios, ou solicitações de vagas na fila de espera, há 

resistências e críticas, como em performances culturais que a ironizam. Ou 

seja, verifica-se a disputa por representações sobre gênero, como mostra a 

figura a seguir. 

 
Figura 1 Performance em Praça Pública em resposta aos “valiosos 
ensinamentos” apregoados pela Escola de Princesas de Uberlândia, 2013 
 

 
 

Fonte: redes sociais digitais, quando, em 2013 estudante de teatro da UFU compartilhou  
 
As publicações polêmicas sobre a Escola, cujos princípios são 

direcionados somente às meninas e não aos meninos, dicotomizando os 

espaços e funções para o masculino e feminino no séc. XXI, e não nas décadas 

de 1960 e 1970 do séc. XX, causaram manifestações nas redes sociais digitais, 

e na imprensa local, regional e nacional, tanto a favor da Escola quanto com 

questionamentos sobre sua proposta, num debate entre educadores(as), mães 

das meninas que frequentavam, feministas e representantes dos movimentos 

de mulheres e pessoas de outros setores. Entende-se que os veículos de 

comunicação instituem, constituem e são meios de produção e reprodução de 

representações sociais, com a influência das publicações em massa, cuja 

seleção de quais histórias e de como contá-las não é neutra, dentro da 

comunidade e sua relação com atitudes aceitas, incorporadas ou alteradas e 

como essa apropriação se estabelece. Também se verifica o peso da tradição, 

via memória, reminiscência, metáforas, paródias, frases de efeito, expressões 

(na linguagem e nos gestos), enquanto movimento de resistência, profanação, 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 283 
 

adaptação, permanência, continuidade, como dialogar com as estereotipias e 

as noções que determinados termos vão assumindo, nesse processo.  

Puga (2015, p. 525-541) produziu artigo em que abordou o ensino 

religioso feminino e masculino, em escolas nos anos de 1960, 1970, e escola 

técnica para educação familiar na região do Triângulo Mineiro, de modo a 

avaliar a tentativa de retorno às desigualdades, dicotomias e funções 

naturalizantes com a Escola de Princesas constituída em Uberlândia. Por um 

lado, 

A preparação de mulheres em escolas especiais, sejam religiosas, técnicas 
ou de conhecimentos informais, traz à tona uma sociedade brasileira que se 
vê de tempos em tempos retornando aos chamados “bons costumes”, “fino 
trato”, aulas de “socila”, curso existente nos anos de 1960 e 1970 que 
ensinava as moças a andarem, sentarem, falarem, etc. [...] O retorno ao que 
existiu, à dependência e submissão feminina ao masculino, à volta da 
mulher ao lar, para a educação dos filhos e cuidados da casa e marido ou 
companheiro estão presentes no nosso cotidiano deste século [...] (PUGA, 
2015, p. 539-40) 
 

Por outro lado e sem pretender anacronismos temporais, com outra 

representação de mundo e dos femininos, produtoras de filmes e desenhos 

animados têm estampado nas telas mulheres guerreiras, não estereotipadas, 

autoconfiantes, líderes que abrem mão de príncipes para despertá-las para a 

vida, ou mesmo se casarem para se sentirem realizadas e também de tarefas 

tradicionalmente construídas como do universo feminino.  

Uberlândia expressa circularidades culturais e é espaço de disputas por 

permanecer e ou abolir determinadas representações de gênero, como outras 

localidades. Assim, em países como o Chile, em 2016, verificaram-se, de modo 

semelhante, ações para Desaprincesamento7, tendo em vista autonomia e 

empoderamento das meninas e mulheres adultas, igualdade na diversidade, 

autodefesa. Com o desafio de mudar a realidade das meninas que viviam 

nesses locais, surgiu a oficina, inspirada em projeto dirigido a mulheres 

 
7 Mais sobre Cursos de Desaprincesamento no Chile, consultar http://www.geledes.org.br/curso-de-
desaprincesamento-esta-empoderando-meninas-no-chile/; 
http://qga.com.br/comportamento/mulher/2016/10/curso-de-desaprincesamento-esta-empoderando-
meninas-no-chile; http://www.revistapazes.com/2457-2/ Acesso em: 30 de dez. de 2016. 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 284 
 

adultas em Bilbao, na Espanha, o Faktoria Lila. Como a ideia teve adesão, o 

grupo foi convidado a replicar a experiência em outras cidades chilenas e 

também em Lima, no Peru. 

Na contramão das representações de princesas passivas, instruídas 

para servirem, a Plan Internacional8, no nosso contemporâneo não linear, em 

2017, lança projetos para autonomia de meninas. A Pesquisa realizada pela 

Plan sobre Por Ser Menina no Brasil: crescendo entre direitos e violências9 

ouviu 1.771 meninas de 6 a 14 anos nas cinco regiões do país (Pará, 

Maranhão, São Paulo, Mato Grosso, Rio Grande do Sul), constatou 

desigualdade e que a dupla jornada feminina se inicia na infância, mais 

presente na zona rural.  

Ou seja, compartilha-se e naturaliza-se a ideia de que, desde cedo, cabe 

às meninas a função de cuidadoras, inclusive pelos brinquedos e brincadeiras 

estimulados e direcionados. Segundo pesquisa realizada por Muniz e 

Sant’Anna, em Goiás, inspiradas em Foucault (1987), no que tange aos corpos 

“[...] a escola operou na produção/reprodução da partilha cultural de gênero, 

que divide corpos e os opõe entre si e responde pelas relações assimétricas 

entre os sexos”. Na pesquisa, acessam “[...] condições de produção do 

atendimento escolar [...], vincado pelo propósito civilizador e pela lógica 

binária de gênero”, bem como analisam algumas “[...] estratégias e técnicas 

discursivas mobilizadas na/pela legislação escolar de modo a modelar, a 

 
8  O objetivo central do projeto Escola de Liderança para Meninas, desenvolvido em parceria com o 
Instituto C&A, é empoderar as meninas para a prevenção das violências baseadas em gênero, 
desenvolvendo suas habilidades para a vida, seus conhecimentos sobre direitos e promovendo 
participação cidadã, com ações de incidência para promover o direito à vida sem violências, com módulos 
como Identidades e Desigualdades; Direitos Humanos, Democracia e Participação; Empoderamento e 
Liderança; Liderança e Participação Feminina. 
A Plan é uma organização não-governamental humanitária, presente em 70 países, fundada em 1937, 
em Londres. Para conhecer detalhadamente seus projetos e pesquisas, encontram-se disponíveis em 
https://plan.org.br/escola-de-lideranca-para-meninas e https://plan-internaciona.org. E sobre a 
pesquisa com amostragem 2013 Por Ser Menina no Brasil veja: https://plan.org.br/o-estado-das-
meninas-no-mundo-2013. Acesso em: 10 jul. 2014. 
9  Dados completos em reportagem http://oficinadeimagens.org.br/o-que-e-ser-menina-no-brasil-
desigualdade-de-genero-desde-a-infancia/ e no site oficial da Plan anteriormente citado. Acesso em: 10 
jul. 2017. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 285 
 

produzir corpos dóceis e úteis, isto é, educados e civilizados segundo a 

perspectiva da partilha desigual de gênero: meninas pra lá, meninos pra cá”. 

(MUNIZ e SANT’ANNA, 2010, p. 79).  

Os resultados da análise dos dados permitem afirmar o prejuízo quanto 

à diferença em termos de cooperação nas atividades domésticas e 

desenvolvimento de meninas e meninos. Interessante, pois que tais tarefas 

são realizadas com membros superiores e não com a genitália, mas ainda 

assim prevalece o construto de reservá-las, predominantemente, às mulheres. 

Como consequência ficam mais sobrecarregadas, desde tenra idade, como 

ressaltam as senhoras Margarida e Consolida (vivenciaram violências, 

entrevistas 2016), sobre suas trajetórias, ausentando-se mais da escola por 

terem que cuidar de alguém e deixando de viver plenamente a fase de 

construção de saberes e das relações sociais. Compreender a família como 

comunidade e não como locus onde uns fazem “favor” aos outros é desafiador, 

mas necessário para a emancipação de mulheres e a também inserção de 

homens com corresponsabilidade e considerando que, a despeito da cultura 

sexista, eles têm direito a ser cuidadores e essa negociação pode ser 

politicamente praticada para realizações igualitárias entre os gêneros. A Sra. 

Margarida reclama: “eu não tinha direito a nada e tinha todo o trabalho”, com 

a sensação de desvalorização.  

Algumas vivências conjugais, como as deste estudo, são marcadas por 

ódio e violência maximizadas. Baptista (2012) aponta que haveria a existência 

de ciclos que vão desde a tensão geradora de impasses, discussões e agressões 

morais e físicas até a intitulada “lua de mel”, em que o parceiro, na tentativa 

de manter o relacionamento e o poder sobre a autoestima e capacidade de 

visão acerca das reais condições que ali se estabelecem, coloca-se na função 

de galanteador, envolvendo a parceira com promessas de mudança. Desta 

forma, algumas mulheres se agarram à esperança de que as fases de tensão 

seriam finalizadas, restando apenas os bons momentos, sem seguir adiante 

no término da relação e, assim, como mencionado anteriormente, algumas das 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 286 
 

entrevistadas permanecem por décadas em relações conjugais com a presença 

da violência. 

No entanto, compreender essas histórias, representações e disputas por 

representações requer, também, a adoção do entendimento do contexto 

histórico dessas narrativas. No diálogo com Passerini, ao promover discussão 

sobre a historiografia, a história de gênero e de mulheres; gênero, sexo e 

poder; sobre a ficção de um feminino estável e as influências da história de 

mulheres na história oral, ratificam-se questionamentos de como as falas de 

homens e mulheres aparecem nos registros das instituições pesquisadas, 

problematizando-os. Como as diferenças são construídas, verifica-se as 

mediações. As mulheres, na sua diversidade, não são recipientes, seguidoras 

de uma vanguarda. Há ambivalências e necessidade de combinar gênero a 

outras categorias de diferença, como geração, corpo, cor, cultura e religião, no 

processo social. O pertencimento de gênero pode ter significados diferentes. A 

insuficiente categoria “mulher” mescla diversas identidades de gênero. 

Mulheres e homens não são categorias abstratas e universalizantes 

(PASSERINI, 2011). 

No que diz respeito às dificuldades de algumas de encerrarem esses 

relacionamentos, Marques (2005) complementa que, além da ambivalência de 

sentimentos que pode dificultar a tomada de decisão, há possibilidade de elas 

se encontrarem fragilizadas pelas violências, num quadro de vulnerabilidade 

psíquica (D’OLIVEIRA, SCHRAIBER, FRANÇA-JÚNIOR, LUDEMIR, 

PORTELLA, DINIZ, COUTO E VALENÇA, 2009).  

Pesquisas apontam que, entre os fatores mais comuns e que 

influenciam para impedir que deixem parceiros, estão: baixa autoestima, 

crença de que agressões são resultado de seus próprios comportamentos e 

posturas assumidas no relacionamento, sentimento de impossibilidade de 

arcar com as despesas e cuidados dos(as) filhos(as) e convicção de que 

ninguém será capaz de ajudá-las a sair da situação (WHO, 2011, citada por 

BAPTISTA, 2012).  



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 287 
 

Outros estudos interdisciplinares e feministas (SAFFIOTI, 1994, 1995; 

DELGADO, 1995; SILVA, 1999; REICHTMAN, 2001; FRAGA, 2002; 

ALMEIDA, 2004; CARMO, 2010) têm revelado, assim como o nosso, sobre a 

complexidade da violência conjugal e doméstica, seguindo, em geral, uma 

espiral com especificidades para cada relação, que pode e deve ser rompida, 

composta, em vários casos, por três fases, ou seja, a tensão, a agressão e a “lua 

de mel”.  

De modo mais desenvolvido, como permitiram a análise dos dados das 

entrevistas, a tensão caracteriza-se por agressões verbais e aparentemente 

menores, crises de ciúmes, destruição de objetos e ameaças. A pessoa ofendida 

procura acalmar o(a) autor(a) da agressão, evitar discussões e vai se tornando 

cada vez mais submissa e amedrontada, muitas vezes sente culpa e se acha 

responsável pela situação de violência sofrida. No caso das mulheres, elas 

costumam relacionar ao cansaço e à bebida as atitudes agressivas e violentas 

praticadas contra elas.  

A explosão marcada por agressões verbais e físicas graves e constantes 

provoca ansiedade e medo crescente. É a etapa mais aguda e costuma ser mais 

rápida que a primeira. Por fim, a “lua de mel”, em que, depois da violência 

física, o(a) autor(a) da agressão costuma se mostrar arrependido(a), sentindo 

culpa e remorso. Jura nunca mais agir de forma violenta e se mostra muito 

apaixonado(a). Cada história tem seus momentos: ata, reata e desata nós. 

Há, ainda, estudos que pontuam que algumas dessas mulheres 

apresentam dificuldades por conta de questões relacionadas à sua 

constituição psíquica, como, por exemplo, a vivência de conteúdos não 

elaborados por meio de “heranças transgeracionais”, repetições de dinâmicas 

vividas anteriormente, a dependência exagerada ao ambiente, entre outros 

(MANDELBAUM, SCHRAIBER, D’OLIVEIRA, 2016). Nesse sentido, a Sra. 

Margarida menciona: “a minha mãe aguentou todos os tipos de humilhação e 

depois ajoelhava no chão, pedindo pra eu separar dele”, ou mesmo na própria 

trajetória com a mesma pessoa ou com outra: quando “casei de novo e acreditei 

[...] a gente repete a história, mas dessa vez não era pra nunca acontecer isso. 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 288 
 

A gente vai e olha tudo mesmo sobre a vida da pessoa e mesmo assim eu caí 

na mesma história. Isso é horrível. Eu queria entender por quê”. E então se 

justifica com os sentimentos: “você é boba e fica com dó [...], a família dele era 

eu, até voltar comigo eu acreditei, não adiantou nada, no outro mês estava 

fazendo tudo de novo”.  

Quanto às representações de violência conjugal, a Sra. Margarida 

reconhece como “doença”, no casamento que a empobreceu: “roubou tudo que 

eu tinha. Casei com dois homens muito ricos e eu fiquei sem nada [...]”. Os 

tipos concebidos de violências: “eu apanhei dele desde o primeiro ano de 

casamento, no namoro não, ele era meio violento, mas não chegava a tanto: 

começou com agressões, humilhações, porque não era só agressão física; você 

acha que está sendo seu amigo e usa qualquer fragilidade sua e fraqueza 

contra você [...]”, o que lhe causa tristeza. Por outro lado, a violência é 

minimizada: “só que todo mundo pensava que era só por causa da agressão 

que eu estava separando, tinha outras coisas piores no meio”. E, na espiral, 

foram 22 ocorrências de agressões que ela fez e muitas que não registrou. E a 

vergonha reaparece, mas por parte da mãe dela, quando a filha foi convidada 

a conceder entrevista em rede de TV devido à quantidade de ocorrências 

realizadas e a mãe “sumiu com a entrevista”. Percebe-se a tentativa de 

manter no privado os episódios de violência, porém a Sra. Margarida “não 

ligava” e até contava com orgulho de visibilizar e “lavar a roupa suja” em 

público, ao contrário do dito popular, cristalizado na cultura. O que para as 

classes sociais favorecidas é menos comum. 

 Relatos explicitam o ritual de (des)continuidade, como no relato da 

Sra. Orquídea (vivenciou violência, entrevista 2014), vítima de agressões pelo 

esposo “Psiquiatra de renome, endinheirado”, possessivo, ciumento, violento 

e doze anos mais velho, e também agressões à filha da esposa, enteada dele. 

Diante os mesmos fatos, mãe e filha entrevistadas, interpretam de modo bem 

diferente as violências. A mãe da Sra. Orquídea a tirou de casa quando ela 

engravidou aos 23 anos, para o pai não saber, e a fez morar com a tia, que 

namorava com um alcoólatra, com o qual transava na janela, e ela ouvia tudo. 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 289 
 

O bairro da casa da tia era muito violento e a casa sem infraestrutura era 

precária. A Sra. Orquídea mora desde 1992 com o esposo, que é usuário de 

maconha, álcool e ecstasy, e seus filhos, pelo exemplo dado, também utilizam. 

O marido é médico e a agrediu fisicamente por duas vezes. Ela uma vez 

ameaçou chamar a polícia e ele, por ser médico, preferiu não bater nela mais, 

com receio da divulgação do fato. Continuou a agredi-la psicologicamente e 

ela tentou suicídio. Ele a expulsou do quarto e há dois anos vivem em quartos 

separados. Ele vivia expulsando-a do quarto e ela fazia toda a mudança para 

outro quarto10. 

Em outra entrevista, a Sra. Camélia (vivenciou violência, entrevista 

2016) também menciona, diante de gravidez indesejada, solteira, com apenas 

cinco meses de namoro, ter sofrido violências psicológicas do pai da criança e 

da mãe dele: “o pai do meu filho mais velho, quando engravidei, ficou muito 

feliz, pois gostava de mim, mas estávamos terminados e eu não gostava dele. 

A mãe dele interveio e disse que o filho não deveria ser dele e que tinha que 

fazer um DNA”. A Sra. Camélia ficou indignada, pois “eles queriam fazer o 

exame com ela grávida em outra cidade, para que ninguém em Uberlândia 

soubesse por conta da família dele ser importante, tradicional e conhecida. 

Acho que eles queriam era que eu abortasse, como já o fizeram com outra 

anteriormente”11.   

 
10 Entrevista realizada, em 13 nov., 2014, com a Sra. Orquídea, 52 anos, terapeuta 
ocupacional, com 2º- grau em técnica agrícola, cuidadora de idoso, religião Espírita 
Kardecista, filha de militar, foi abusada por cunhado, está no segundo casamento com união 
estável há 22 anos, teve 1 filha de 27 anos do primeiro relacionamento e 1 filho de 20 anos no 
segundo, e Sra. Glicínia, 27 anos, respectivamente mãe e filha (a filha dela é registrada no 
nome dos avós), vivenciam violência pelo esposo e padrasto e reciprocamente mãe e filha. O 
esposo é médico psiquiatra conhecido em Uberlândia, boa condição financeira, Espírita, 
segundo ela faz uso de droga ilícita e a filha também. Indícios de alienação parental. Elas 
foram atendidas na SOS Mulher e Família de Uberlândia, com duração de 1h 57min. (2 
pessoas entrevistadas), na SOS Mulher e Família de Uberlândia. OBS: A pesquisadora teve 
acesso ao prontuário de atendimento da Sra. Glicínia no SOS. A entrevista seria individual, 
mas a filha desejou participar para relatar violências por ela também vivenciadas e não me 
opus. 
11 Entrevista narração de próprio punho (por opção dela), realizada em 23 jun. 2016, com Sra. Camélia, 
43 anos, casada há 21 anos, 2 filhos, “sendo um de cada pai” (menção dela), classe média baixa, 
considera-se gorda, atuou como bancária por muitos anos e largou a estabilidade para acompanhar o 
esposo em mudança de trabalho e cidade, foi corretora de seguros, atualmente desempregada e 
faz  alguns “bicos”, Católica, graduada em Secretariado Executivo, viveu abusos sexuais por parte de 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 290 
 

No episódio com a Sra. Margarida, ela tinha feito todo tipo de 

ocorrência, “mas nunca pegaram ele, foram 22 denúncias”. Entende que isso 

ocorria “pelo fato dele ser rico e o irmão amigo de detetives”. E, depois das 

agressões, “ele pedia desculpas e eu voltava”. Em outro relacionamento, ela 

menciona que voltou com ele por quatro vezes, “além das agressões, a mãe 

dele atrapalhava”, disse. 

Portanto, a espiral de situações ocorre nas supostas “melhores 

famílias”, colocando abaixo a perspectiva elitista e arrogante que pretende 

reservar às classes menos favorecidas tais problemáticas, cuja luta aparece 

nos dissensos. 

E, desse modo, a Sra. Camélia prossegue contando sobre seu 

relacionamento. Ela está casada há 21 anos e teve uma filha, que na ocasião 

do atendimento estava com 13 anos. O esposo, de acordo com ela, é “um 

marido de baixa autoestima, ciumento e brigão. Foi mulherengo e utilizou 

drogas. Brigamos muito e nos separamos umas doze vezes”. Na concepção da 

Sra. Camélia, “não teve violência física, mas teve humilhação e vários 

episódios”, segundo ela, “de brigas cinematográficas, em que acabavam em 

perseguições de carro”.  

No entanto, menciona que ele quis jogá-la “do segundo andar da boate, 

no meio da pista, a pegando pelos cabelos e as pessoas ficavam horrorizadas, 

pelo ódio nas palavras e olhar dele”. Ou seja, na historicidade de violência, 

para ela, a física se concretiza mais explícita. 

Nessa (des)aventura, a Sra. Camélia acrescenta que “ele virou o carro 

em plena avenida com os filhos” dela e a dele, “um com nove e a filha nem um 

ano tinha”, tendo ela que “sair correndo e pegar carona com estranhos”. Ele a 

“xingava na frente dos outros”, esbravejando que a sogra a humilhou e que a 

“filha poderia não ser dele”. E “a filha é a cara dele”, destaca no depoimento. 

 
parentes na infância e adolescência, vive episódios de violências com quem se relaciona, tendo se 
separado algumas vezes e por pouco tempo dele e retornado, não foi atendida em instituição, duração 
de 2h, na residência dela.  
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 291 
 

“Ele bebia e ficava louco, queria brigar com os seguranças na boate”. E ela, 

pondera, era “muito boba e o enfrentava”. Dizia que “ele estava bêbado e indo 

ao banheiro pra se drogar e ele se exaltava e brigava mais” com ela. Afirma 

que “ele se drogou com o irmão dela, que acabou em uma tragédia” e que “o 

irmão deu um murro na boca dela, tendo que fazer canal no dente da frente” 

devido ao sangramento. O filho dela estava perto, nesse episódio, e ela 

“dormiu num Motel com o filho, neste dia”. Não tinha a filha ainda.  

Sobre drogas ilícitas, a Sra. Camélia encontrou cocaína na carteira do 

atual marido por duas vezes e ele “mentia dizendo que era para os outros”. 

[...] “Ele nunca assumiu ter sido usuário de outros tipos de drogas”. Uma vez 

fez ocorrência, “mas não deu em nada”, nem buscou a sua via, achou na época 

desnecessário. Nestes 21 anos relata que “nunca fui pra cama com outro, mas 

dei uns beijos e só”. Ela tenta se separar do atual marido, mas ele não a deixa 

e ela está se “conformando e aceitando a relação”. Ele diz que ela é muito 

exigente e que com outro ela acharia defeitos também.  

Quando o foco da análise são acontecimentos que fazem parte da espiral 

da violência, surgem ações que extrapolam o âmbito privado e impactam o 

permanecer ou sair da situação. Por exemplo, as ações das instituições que 

fazem parte da Rede de Prevenção à Violência: não tomar as providências 

previstas em lei, falta de acolhimento da pessoa agredida e de compreensão 

da complexidade dessa violência.  

A representação sobre violência da Sra. Camélia, contraditoriamente, 

desconsidera, como componente significativo da violência, as 

descaracterizações que lhe são feitas e perseguições, supervalorizando a 

violência vermelha, física, aquela que deixa marcas corporais. 

Mas, continuando a discussão sobre a espiral da violência e as 

representações ali presentes, cabe registrar que a Sra. Lisianthus (vivenciou 

violência, entrevista 2016) esforça-se para sair do circuito tensão, agressão e 

lua de mel. Ela mora na casa da avó, com o filho mais novo, e a mais velha 

mora com a família do pai. Começou a namorar o pai dos dois filhos quando 

tinha 15 e ele 29 anos, 14 anos mais velho. Ela enfrentou a família para ficar 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 292 
 

com ele. Analisa que talvez quisesse um “pai”, pois o dela sempre foi ausente 

e seus pais são separados. Inicialmente, o namorado fazia tudo o que ela 

queria: saía, dava apoio, mas acrescentava não ter perdido a virgindade com 

ele. Namorou cinco meses, ficaram noivos e foram morar juntos, por 

insistência dele e porque ela estava apaixonada. Uma vez ela se intrometeu 

em uma discussão dele com a mãe por causa da filha dele de 10 anos (ele foi 

casado com outra) e levou um tapa no rosto. Depois ele se arrependeu e pediu 

desculpas e ela o aceitou de volta. Em uma das vezes, ele mandou um buquê 

de flores no seu trabalho e ela retornou. Ela estava morando com o pai, que 

falou que, se ela voltasse, não iria mais apoiá-la. Depois desta agressão eles 

sempre discutiam e ele dava tapas no rosto e murros nela: “larguei várias 

vezes e voltei”. 

Tanto na narrativa da Sra. Camélia quanto na da Sra. Lisianthus e de 

outras, a sexualidade feminina presente, associada à culpa quanto à perda da 

virgindade, esse construto sociocultural, não foi “perdida com o esposo”, ou se 

suspeita que não tenha sido, o que não aparece como argumento em relação 

aos homens. Talvez também por isso, nas entrevistas, algumas mulheres 

enfatizam o fato de terem filhos com outros homens, como se não fosse 

suficiente mencionar a quantidade de filhos que possuem. Portanto, esse fato 

pode ser ponto de discórdias e conflitos violentos no relacionamento, 

especialmente quando a mulher é vista como objeto de posse. 

Conforme a Sra. Lisianthus, ele bebia muito e, toda vez que brigavam, 

ela deixava a filha na casa da sogra e saía, até que deu a filha para a sogra 

cuidar. A sogra não intervinha nas brigas, para não perder a neta. Ficou 

grávida de outro filho e aos sete meses o esposo a largou, dizendo que ela 

estava muito feia. Ela brigava com ele e ele pôs fogo nas roupas e coisas dela, 

por três vezes, para que ela fosse embora. Ela foi trabalhar em uma empresa 

de transportes e o escritório era na casa deles e o caminhão dele prestava 

serviço para esta empresa. Ela era muito humilhada em certas ocasiões, e as 

agressões físicas diminuíram, mas as verbais, não. Ele a sufocava, pois 

dependia dela para tudo, por não ter estudo, pois tinha somente a 4ª série. Ela 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 293 
 

ficou cansada das humilhações e se separou. Começou a namorar com outro e 

ficou com ele 1 ano e 5 meses, o filho ficou morando na avó dela. Ela descobriu 

que este namorado a traía e terminou, o ex-marido queria voltar e ela não 

voltou. Ele uma vez ameaçou com uma arma o namorado dela, e ela registrou 

um Boletim de Ocorrência na Polícia Militar. Ameaçou a sogra também. Ele 

deu um tiro nela, mas não pegou. Ela já pegou uma faca para matá-lo. A filha 

participou de uma briga do casal e ficou uma semana sem voz. Um amigo, 

junto com o ex-esposo tentou atropelar a mãe dela12.  

Em alguns casos, o tom da relação põe em risco uma das partes ou 

compromete significativamente a vida dos(as) filhos(as). A obra “Morte em 

Família” (CORRÊA, 1983) expõe sobre crimes de paixões e construtos sociais 

e culturais que os envolvem. E, nesse sentido, a Sra. Anémona (vivenciou 

violência, entrevista 2016) conta com dor e pesar que teve a filha 

assassinada13 aos 17 anos pelo namorado, em dezembro de 2014. A filha e o 

genro moravam juntos em sua casa, mas brigavam muito e terminavam e 

retornavam. Até que eles voltaram e, pensando em morar juntos e alugar um 

apartamento, foram morar na casa de uma amiga. O genro nunca deu sinal. 

Está foragido e não foi preso. A entrevistada morou por 10 anos com um 

homem, que começou a namorar aos 14, 8 anos mais velho, segundo ela 

“mulherengo”, relacionamento também de idas e vindas, pai da jovem 

assassinada. Estava separada há 15 anos e a filha morava um tempo com um 

e depois com outro, de acordo com a conveniência dela. Teve outro 

 
12 Entrevista realizada, em 13 jun. 2016, com a Sra. Lisianthus, 25 anos, do lar, desempregada(foi 
vendedora de roupas e trabalhou em escritório), dois filhos(uma de 6 anos que reside com avó paterna 
e um de três anos que reside com ela e avós maternos), 1º- colegial completo, classe média, branca, 
Evangélica, simpatizante da Shalom e do espiritismo, pai dela foi ausente e violento com a mãe, pais 
dela separados e mãe dela casou-se de novo, começou a namorar nova e namorado faleceu em acidente, 
com 5 meses de namoro, ficou noiva e foi morar junto com ex-marido(ela com 14 anos e ele com 29), 
foram 8 anos de relacionamento, viveu com ele violência(espancamentos, humilhações, destruição 
pertences, ameaça de morte) com ex-marido, ele trabalha com caminhão de petróleo e tem até a 4ª série 
e possui dois filhos com ela e um com outra mulher e com Sra. Lavanda (mãe dela chegou durante 
entrevista e fez comentários revelando apoio à filha com representações diferentes quanto a romper o 
espiral de violências, mas não participou da entrevista na íntegra, pois combinada somente com a filha), 
ela teve gravidez precoce aos 14 anos e tumultuada dessa filha e quase a perdeu, duração de 2h, na 
residência da mãe dela. 
13 Recomenda-se assistir a um documentário baseado em fatos reais: Amor?, de João Jardim, 2011, 
Brasil, 1h30. 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 294 
 

relacionamento, com um homem bruto, que dava uns murros nela, e agora 

está com um homem 10 anos mais velho e mais companheiro. Filhos não 

moram com ela. Essa história carrega histórico geracional de violências na 

família de origem da filha assassinada. A Sra. Anémona deseja justiça em 

relação ao assassinato14. 

Na apresentação de seu livro “Violência de Gênero – Poder e 

Impotência”, Saffioti (1985) esclarece com veemência que o inimigo da mulher 

não é especificamente o homem, mas toda uma organização social de gênero, 

alimentada, reforçada, disseminada não só por homens, mas também por 

mulheres. Todavia, a violência doméstica é levada a cabo predominantemente 

pelo gênero masculino, ou por quem aparece como opressor(a) na relação, 

conforme revela a amostragem da investigação. E em alguns casos, elas 

agridem ou revidam as agressões.  

Por meio da análise dos relatos, é possível observar que as vivências 

conjugais violentas são marcadas pela tensão rotineira e a violência acontece 

numa escalada que se inicia com os atritos verbais, passando pelas agressões 

físicas e/ou sexuais, chegando às ameaças de morte e, não raramente, aos 

homicídios. A violência implica força, nem sempre física, como capacidade de 

estabelecer limites e exercer pressões na dinâmica da relação. Desse modo, 

em algumas relações verifica-se a estabilização da violência em um 

determinado nível e, em outras, ou na mesma, percebe-se, em momentos 

diversos, a cronificação. Em alguns casos, a tensão permanece por longo 

tempo, tornando-se ritualizada pelos co-partícipes como forma de 

comunicação, ainda que perversa e estranha. 

Segundo a socióloga Saffioti (1985, p. 43), expressando a sensação de 

impotência, “a violência masculina contra a mulher pode ser pensada como 

fruto da necessidade do homem de fazer parecer maior o pequeno poder de 

 
14 Entrevista realizada, em 01 mar. 2016, com a Sra. Anémona, casada, três filhos, “um de cada pai” 
(menciona ela). Ela é mãe de jovem assassinada por esposo, em dez. 2014, duração 1h 4 min.  
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 295 
 

que goza neste tipo de relação”. Há, então, a “exacerbação das condutas 

denotadoras de poder”, ou seja, a síndrome do micro poder.  

Na vida conjugal da entrevistada, a Sra. Alissum (vivenciou violência, 

entrevista 2015)15, filha única, mãe doméstica por toda a vida. O pai era 

violento com a mãe e amoroso com ela. A mãe disse que “ele queria roubar ela 

e ela teve medo dele. [...]. Mãe se casou novamente e com uma pessoa muito 

boa para elas”. A Sra. Alissum foi educada pela avó, enquanto a mãe trazia o 

sustento para a casa, foi um combinado entre mãe e avó. Na primeira 

quinzena do casamento sentiu o machismo e as agressões psicológicas do 

marido e humilhações. Apanhou várias vezes e ficou 2 anos sem conversar 

com a mãe, porque a mãe não aceitava a filha passar por isso e não reagir. A 

mãe dela dizia não ser aquilo que ela ensinou. Começou a namorar com 18 

anos, ficou noiva, perdeu a virgindade e a mãe, sabendo disso, a obrigou a se 

casar logo. Segundo a entrevistada, “ele, por ser machista, começou a dizer 

para mim que eu não era virgem e que estava me casando com ele para lavar 

minha honra. Eu não pensava em me casar, queria mesmo me realizar 

profissionalmente na educação”.  

 O esposo da Sra. Alissum trabalhava na UFU, na construção civil. Ela 

se casou e ele ganhou oito dias de folga, mas não ficou em casa, ela ficou só 

esses dias. Sentiu muita falta da mãe, que sempre fez tudo por ela, estava 

sozinha. Como queria ser mãe, não tomou anticoncepcional e engravidou com 

três meses de casada. Durante a gravidez, ele foi companheiro, ela estava 

mais feliz. Depois que o filho nasceu, começaram os problemas. Mais tarde 

soube que nos oito dias em que ele chegava mais tarde assim que se casaram, 

estava ficando com uma das madrinhas do casamento que era amiga da mãe 

dela. Ele a traía com frequência. Iam mulheres na casa dele procurá-lo e elas 

 
15 Entrevista realizada, em 23 dez. 2015, com a Sra. Alissum, 52 anos, negra, histórico familiar de 
origem com violências, Pedagoga com pós-graduação, do movimento negro popular, foi eleita delegada 
de Conferência para Mulheres, quatro filhos, dois do casamento e dois adotados depois de separada, 
dois deles na faculdade, viveu violências e foi atendida pela Delegacia de Mulheres, duração 2h 41min., 
no local de trabalho dela. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 296 
 

achavam que os filhos eram sobrinhos e ele confirmava. Nos eventos dos 

movimentos populares ele pedia para ela não ficar por perto e a rejeitava: “fui 

educada para servir o homem”, constata. E, pelo relato, ele fora socializado 

para ser símbolo de virilidade, o “garanhão” que se enfurece quando se tenta 

impossibilitá-lo. 

Quando a mãe da Sra. Alissum engravidou dela, o pai não queria e ela 

quis abortar, mas, segundo ela, uma tia prostituta não permitiu. A 

entrevistada fez tratamento psicológico, por causa da mãe. Quando agredida 

pelo marido, por uma vez realizou ocorrência na Delegacia de Mulheres. 

Comenta que ele viajava e ficava meses fora e falava que só a largaria quando 

ela arrumasse outra pessoa. Ela “arrumou, a mãe a pôs para fora de casa”. 

Ela foi para a casa de um tio e depois alugou uma casa e o ex-marido ia lá 

para bater nela. Permaneceu casada por seis anos. A mãe então pediu para 

ela voltar e morar na casa ao lado da dela. Ele colocou uma moça para auxiliá-

la a olhar os meninos e a jovem era namorada dele. Casou-se novamente com 

uma pessoa seis anos mais nova, que tinha sido casado três vezes e não era 

agressivo com elas. Mas a Sra. Alissum passou a não ter tolerância e o deixava 

nervoso e ele a agredia, ele era muito namorador, mais que o outro, e ela muito 

provocadora e ciumenta. Ele era sapateiro, não tinha estudo. Ficaram juntos 

somente dois anos. Na época foi bem atendida na Delegacia. A filha é casada, 

engravidou com quatorze anos e tem dois filhos. O filho se casou e se separou 

e tem um filho. Assumir a culpa pela violência do outro é recorrente nos 

depoimentos. 

Em relações homossexuais, a espiral também ocorre. Assim, o Sr. 

Delfínio (vivenciou violência, entrevista 2016) experienciou situações de 

violência em relacionamento afetivo e homofobia fora do país. Mestre em 

História, professor, gay, integrante do movimento social em prol de LGBTs, 

considera-se “gordinho”, é branco, viveu violências, porém não foi atendido em 

nenhuma instituição. Conta que ele e o companheiro “terminavam, mas como 

gostavam muito um do outro, voltavam, até não conseguirem mais e as brigas 

de bateção de boca eram constantes”. O que atrapalhou a relação com ele 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 297 
 

também foi a briga com o pai por ele ser homossexual e o pai não aceitar. 

Como se percebe, semelhantemente, nas relações heterossexuais com 

presença de violências, o Sr. Delfínio reforçava os pontos fracos do namorado 

e ele acabava acreditando, e foi se desencantando e brigavam por tudo. Este 

namorado, que morava em cidade do ABC Paulista com a família, não 

assumiu ainda sua homossexualidade e se encontravam escondidos em hotel. 

Terminaram, pois brigavam muito e se xingavam, não conseguiam nem ser 

amigos sem brigar. O Sr. Delfínio menciona que ainda gosta dele e não 

entende por que brigavam tanto. E que, se não tivessem terminado, pelas 

turbulências, não teria conseguido concluir a pós-graduação16. 

Os relatos evidenciam representações de gênero e de poder orientando 

condutas. Mostram como cada qual, no seu tempo, lida com a convivência 

violenta, ritualizada, experimentada com sofrimento, mas também com certos 

ganhos, conscientes e inconscientes em meio a carência, baixa autoestima, 

solidão, dependência afetiva ou financeira e valores incorporados. 

Ainda sobre a espiral das violências, Melo (2013, p. 236-237) discorre 

sobre os desafios para rompê-la:  

Desfazer o ciclo da violência doméstica, para a mulher, refere-se a um 
processo que, em grande parte das vezes, representa dor e quebra, uma vez 
que pode significar a desestruturação de um cotidiano enraizado. Mediante 
a motivação causada, momentaneamente diante da ação violenta 
(independentemente de sua forma de expressão) dentro de um espaço que 
deveria [...] ser de acolhimento e reprodução de valores que convergem para 
a proteção e afeto, a mulher vai a busca de uma atenção, quer seja jurídica, 
de saúde ou assistencial, que lhe ofereça suporte para romper essa lógica. A 
fragilidade dessa atenção e, muitas vezes, a ausência de uma ação 
direcionada e continuada, faz com que a mulher, na maioria das vezes, opte 
por desfazer a denúncia, e, portanto, retorne à rotina, que, ainda que 
dolorosa, lhe garante uma (contraditória) estrutura de vida. [...] Nesse 
sentido, se faz necessário pensar numa atenção que vá ao encontro dessas 
necessidades, como a produção da própria renda, o resgate da autoestima, o 
sentido de existência, e abrindo caminhos para a possibilidade de 
reconstrução de suas vidas. (Grifos meus)  

 
16 Entrevista realizada, em 11 jun. 2016, com o Sr. Delfínio, duração 1h 28min., na Universidade 
Federal de Uberlândia. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 298 
 

 

Várias entrevistas, como das senhoras Margarida, Alissum, Orquídea, 

Rosa, Flor e a do Sr. Crisântemo, explicitam como muitas(os) são reféns dos 

próprios valores na cultura sexista e patriarcal com construtos da sociedade 

marcada pelo machismo/sexismo e patriarcado, cuja expressão se refere a 

determinada “forma de organização familiar e social em que o homem é o 

patriarca” (LIMA e SOUZA, 2015, org. COLLING e TEDESCHI, p. 515-519).   

Focar relacionamentos afetivos, para muitos, significa prevalecer 

imaginários romantizados e idealizados por modelos socialmente difundidos 

ao longo da história. Todavia, “relacionar-se” abarca variadas dinâmicas 

possíveis e pode assumir diferentes sentidos para as partes envolvidas. Um 

dos cônjuges pode vir a assumir a posição de submissão, enquanto o outro o 

de imposição de vontades e de autoridade, o que seria diferente, talvez o 

avesso de relação atravessada por respeito e afeição (AMARO, 2006). 

Ao contrário do que apregoa a música17, “um tapinha” dói, sim, e é 

crime quando não consentido. A Campanha “O Valente não é Violento”, da 

ONU Mulheres, a partir de 2014, culminando com diretrizes para inclusões 

de gênero na educação, vêm nessa perspectiva de desconstrução com respaldo 

em marcos legais e políticos18. 

Mas também cabe a homens, mulheres, às famílias e ao Estado, por 

meio de políticas públicas, desconstruir tais concepções. Os estudos de gênero 

apontam para essas possibilidades libertadoras, sobre identidades de gênero 

nas relações de poder. Não sem motivo, a Sra. Margarida reclama: “eu tinha 

todo trabalho e nenhum direito”. 

 

1. Mecanismos para submeter o outro 
 

 
17 Música Só um Tapinha, 2000, Bonde do Tigrão, Mc Naldinho. 
18 Mais sobre o assunto, disponível em: 
http://www.onumulheres.org.br/Programasemdestaque/genero-na-escola/ 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 299 
 

Você pensa que pode dizer o que quiser. Respeita aí, eu sou mulher. Quando 
a palavra desacata, mata, dói. Fala toda errada que nada constrói. 
Constrangimento, em detrimento de todo discernimento quando ela diz. 
Não, mas eu tô vendo, eu tô sabendo. Eu tô sacando o movimento. É covardia 
no momento quando ele levanta a mão. [...] Diversão é um conceito diferente, 
onde todas as partes envolvidas consentem. O silêncio é um grito de socorro 
escondido pela alma, pelo corpo pelo o que nunca foi dito. Ninguém viu, 
ninguém vê, ninguém quer saber. A dor é sua, a culpa não é sua. Mas 
ninguém vai te dizer. E o cinismo obtuso daquele cara confuso eu vou 
esclarecer: abuso. [...] Violência por todo mundo a todo minuto, por todas 
nós. Por essa voz que só quer paz por todo luto, nunca é demais. 
Desrespeitada, ignorada, assediada, explorada, mutilada, destratada, 
reprimida, explorada. Mas a luz não se apaga. Digo que sinto. Ninguém me 
cala. [...] Ela vai, ela vem. Meu corpo, minha lei. Tô por aí, mas não tô à toa. 
[...] Respeita as mina, porra! (Ana Canãs, Respeita, 2008) 
 

A arte tem revelado, didaticamente, a realidade: mudanças e 

permanências quanto às violências e seus efeitos. Assim, há disputas por 

representações. O clipe com rap acima citado, com participação de cantoras e 

intelectuais famosas, traz trechos significativos. Os mecanismos utilizados 

para a submissão do outro são diversos. A Sra. Margarida menciona “[...] Ele 

não me deixou entrar pra faculdade. Eu passei e ele não deixou. [...] E 

acrescenta: “[...] eu tentei separar de todas as formas, ele começava com 

agressão, com perseguição, terrorismo, tudo o que você pensar.”  

O relato se afina com a constatação de Flax sobre as relações de 

gênero, ou seja,  

[...] são processos complexos e instáveis [...] constituídos por e através de 
partes inter-relacionadas. Essas partes são interdependentes [...]. As 
relações de gênero são divisões e atribuições diferenciadas e [...] assimétricas 
de traços e capacidades humanas [...]. Homem e mulher são apresentados 
como categorias excludentes [...]. O conteúdo real de ser homem ou mulher 
e a rigidez das próprias categorias são altamente variáveis de acordo com 
épocas e culturas. Entretanto, as relações de gênero [...] têm sido [...] 
relações de dominação (FLAX, 1991, p. 228). 

 

Faz-se necessário o devido cuidado para não se incidir em visão de mão 

única que atribui às mulheres a condição de vítimas, pois, nas relações de 

gênero, o vínculo de dominação e subordinação nem sempre aparece 

transparente e óbvio, apesar de se poder verificar, até o momento, e de um 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 300 
 

modo geral, a supremacia masculina. Assim, a Sra Camélia narra: “[...] eu 

também avançava nele, ficava falando até ele me ouvir”. 

Seria ingênuo acreditar que a utilização da categoria gênero, no estudo, 

por si só possibilitasse compreensão histórica mais ampla do objeto. É 

importante, apesar da dificuldade, conjugar gênero a outras dimensões e 

conjunto das teorias do conflito. Embora privilegiando as ambiguidades e 

contradições de gênero, acredita-se, como Scott, que 

[...] os historiadores devem antes de tudo examinar as maneiras pelas quais 
as identidades de gênero são realmente construídas e relacionar seus 
achados com toda uma série de atividades, de organizações sociais 
historicamente situadas (SCOTT, 1990, p. 15). 

 
A noção de relações de gênero aponta para construções mutáveis de 

significação. Isso quer dizer, como ressalta Paoli, que os significados 

constituintes das diferenças de gênero são atravessados por discursos de 

outras identidades e cristalizados de repetições, de estereótipos, todos 

colocados em ação em contextos específicos (PAOLI, 1991, p. 118). Nas 

entrevistas, lugares fixos designados para o feminino e masculino são 

recorrentes. 

Ao estudar e ter como objeto as relações de gênero violentas, não há 

crença de que exista uma categoria unificada de interpretação, mas pode-se, 

sim, enfrentar as diferenças simbólicas, contextualizando-las sem reduzi-las 

a um único termo. Não se atribui imperialismo à categoria, em detrimento de 

outros conceitos, mas é priorizada nesta análise. 

Sem o intuito de partir de sujeitos prontos e acabados, utiliza-se a 

categoria gênero no trato das relações sociais. Este procedimento constitui 

mudança epistemológica, pois a dimensão relacional faz com que haja 

deslocamento da noção de sujeito e de identidade fixa para a de relação, 

evitando, inclusive, a guetificação feminina. A consequência metodológica é a 

de que deixam de existir homens e mulheres abstratos, essencializados, para 

se constituírem mulheres e homens contextualizados, uma especificidade do 

gênero estudado pela História. O que também aparece na investigação, uma 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 301 
 

vez que cada história tem suas especificidades no que tange a como o casal 

aciona suas representações que orientam condutas. 

Algumas dificuldades aparecem em determinados momentos da análise 

histórica quando se tenta, devido a toda uma influência historiográfica e de 

produções feministas, identificar qualquer atitude feminina como sendo de 

resistência, heroicizando as mulheres; e, em outros momentos, percebê-las 

como frequentemente oprimidas e inevitavelmente dominadas, vitimando-as. 

Talvez o uso do gênero possa auxiliar a superar essas armadilhas, uma vez 

que a ênfase recai nas construções sociais e culturais das diferenças sexuais 

e rompe com ideias naturalizantes. A postura de tentativa de escuta sem 

prenoções, foi um desafio para poder compreender o que estava em jogo em 

cada narrativa.  

Nesse sentido, como demonstrou a análise dos dados das entrevistas, 

há jogos de poder relacionais entre os femininos e os masculinos – 

independente do sexo físico das pessoas –, marcados por hierarquias, conflitos 

e também por negociações. Não se trata de negar as falas misóginas, mas de 

tentar mostrar como são fabricadas. Pode-se utilizar, para isso, práticas, 

símbolos, códigos normativos, representações, valores sociais e identidades 

subjetivas. O gênero também designa contingentes humanos movidos pelas 

representações do outro e auto representações dos femininos e dos 

masculinos.  

 Como se observa, a tradição pode estar a serviço do sexismo e da 

misoginia, da banalização, da cultura do ódio, da discriminação e do 

etnocentrismo narcísico, imbuídos de suposta virilidade que se afina a 

contextos de violências.  

O Sr. Jasmim19 (autor de violência, entrevista 2016), mecânico, 28 

anos, foi casado, atualmente solteiro, completou Ensino Médio, autor de 

violências com tentativa de homicídio com ex-namorada, ficou preso por um 

 
19 Entrevista realizada, em 8 julho de 2016, duração entrevista de 1h 24 min., na residência dele.  
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 302 
 

tempo, passou pela Delegacia de Mulheres, pelo Judiciário, que o encaminhou 

para ser atendido na SOS Mulher e Família de Uberlândia. Réu primário, 

com histórico de bom comportamento, comente com indignação sobre o tempo 

que ficou preso por ter esfaqueado a namorada e as condições do local que 

deveria ressocializar: 

Fiquei 34 dias preso e tive que gastar dinheiro lá dentro, porque lá na cadeia 
tudo era suborno. Lá eu recebia a roupa, uma manta, sabão de coco, pasta 
de dente e escova, o colchão tinha que ser comprado, comprar a cama, pagar 
40 reais a hora do telefone. Cela feita para 8 pessoas, têm 18. Às vezes tinha 
o bate cela, que de madrugada os agentes invadem as celas para pegar facas. 
Os presos faziam facas para que se tivesse uma rebelião, eles pudessem se 
defender dos presos seguros, que são os estupradores e agressores de 
mulheres. O estuprador virava mulherzinha na cadeia, ficava no corredor, 
sem banho e tinha que fazer as necessidades numa garrafa pet. Na cela, tem 
televisão e os presos, quando se revoltavam, tremiam na prisão batendo nas 
celas. Teve um estuprador que não foi aceito lá nem pelos estupradores, que 
foi o que violentou uma criança de 2 anos e a matou, eles jogaram fezes nele 
e bateram muito nele. Muitos estupradores ficavam com problemas mentais 
de tanto apanhar e de virar mulherzinha também. Se matarem alguém na 
cela ou baterem, ninguém pode denunciar para os agentes, é lei. Os presos 
que convivi diziam que queriam trabalhar, capinar, recuperar rodovias, 
distrair a cabeça. Tem psicóloga, somente para avaliar se a pessoa que está 
muito tempo presa pode voltar para sociedade, e é muito difícil ela liberar. 
Tem muita maldade na prisão e assim a pessoa não se recupera. (Grifos 
meus) 
 

O relato do Sr. Jasmim nos remete à análise crítica de Foucault na 

Obra “Vigiar e Punir” (1987), nos itens Suplício, Punição, Disciplina e 

especialmente Prisão, onde analisa histórica e filosoficamente sobre o 

predominante encarceramento para castigar pessoas, a partir de determinado 

período. Entretanto atua, contrariamente aos seus proclamados objetivos, 

como produtor da delinquência e, acrescento, como o jeito mais caro e 

ineficiente de não ressocializar alguém com recursos públicos. No entanto, 

prevalece no contexto capitalista. A entrevista com o Sr. Jasmim também 

revela representações de gênero, ou seja, o estuprador “vira mulherzinha”, 

como o mais degradado dos seres. E menos pelo crime cometido que pelo 

potencial de tê-lo praticado com alguma das supostas “propriedades” de 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 303 
 

outros presos não estupradores: esposas, filhas, mães, como demonstra 

pesquisa de Machado (1998) com estupradores em sistema prisional. 

 As entrevistas com pessoas que se consideram vítimas ou mesmo 

autoras de violências contemplam narrativas que dizem desses lugares 

rígidos que aprisionam e de seus deslocamentos.  

Desse modo, na presença do autor de violência, a Sra. Calla (vivenciou 

violência, entrevista e prontuário 2014)20, 25 anos, negra, do lar, bordadeira, 

“amasiada” há seis anos, cala-se e fica ausente. Foi o que observei na 

entrevista de oito minutos com ela, em sua casa, com a permanência do esposo 

no quarto ao lado da sala. A anulação é nítida e compreensível. 

De outro jeito, os valores do esposo da Sra. Bromélia (vivenciou 

violência, entrevista 2015)21 contribuíram para a separação do casal. Por não 

admitir que a filha dela fosse gay e tampouco levar a namorada para a 

residência, quis que a enteada saísse de casa, o que levou a mãe a sair 

também. O Sr. Crisântemo (vivenciou violência, entrevista 2016)22, 

nordestino, cursou a 4ª série, é vendedor de tapioca, de ervas, de produtos 

naturais, de livros, produz poesias. Ele se apresenta como refém dos próprios 

valores e demonstrou, em prantos, durante a entrevista, que, além de perder 

a esposa (e se considera vítima dela), tem preconceito e discrimina a filha que, 

de acordo com ele, “veste como homem e [...] a viu de mão dada com outra 

mulher”.  

O Sr. Delfínio também menciona ter sofrido quando morou no Paraguai 

e foi dar uma palestra em uma faculdade sobre feminismo. Uma pessoa fez 

uma pergunta sobre a questão LGBT e ele falou um pouco sobre isso e depois 

 
20 Entrevista realizada, em 17 out. 2014, com a Sra. Calla, vivenciou violências e foi atendida na SOS 
Mulher e Família de Uberlândia, com duração de 8 min. OBS: Esposo estava em cômodo ao lado durante 
a entrevista e por isso fui estrategicamente breve. Tive acesso ao prontuário do atendimento dela no 
SOS em 2014. 
21 Entrevista realizada, em 13 mai. e 17 jul. 2015, com a Sra. Bromélia, com 2h10. OBS.: Tive acesso 
ao prontuário do atendimento dela no SOS. 
22 Entrevista realizada, em 13 mai. 2016, com o Sr. Crisântemo, atendido na SOS Mulher e Família de 
Uberlândia, duração 2h. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 304 
 

retomou o assunto principal, pois sabia que “lá não era lugar para se falar 

disso, pelo conservadorismo”. A vice-diretora, que estava na palestra, pegou o 

microfone e disse “que ‘homossexualismo’ é uma doença, que tem que ser 

tratada por psiquiatra, desde criança e quando menino brinca de boneca, 

antes de ser tarde demais”. Diante o ocorrido, ele resolveu retrucar que 

problema hormonal é quando a pessoa não tem pelo no rosto, no corpo, 
poderia ser relativo a isto este símbolo de masculinidade para você, a falta 
deles é de acordo com o que é determinado em sociedade, barba, pelo no 
corpo, a falta disso é sinal de homossexualidade? Você errou, porque eu 
tenho muito pelo no corpo, eu sou barbudo, então mostra que não tem nada 
a ver; e eu sou Gay.  

 
Acrescentou ainda, que o Sr. Delfínio, no debate:  

não tem nada que curar, não tem nada que consertar se menino brinca de 
boneca. Nem todos os homossexuais brincam de boneca, porque eu gostava 
de jogar bola, eu olhava pra boneca, tinha vontade de brincar, mais não 
brincava porque a sociedade repreendia, tanto que sempre gostei de todas 
as formas de jogar bola, de brincar na rua, de jogos de rua, não só de bola.  
 

A narrativa do Sr. Delfínio denuncia as representações de femininos e 

masculinos ressignificadas com ênfase em determinismos biológicos e 

estereótipos. 

Diante o fato, os(as) alunos(as) o defenderam e se indispuseram com a 

vice-diretora, que teve que sair da sala. Recebeu mensagens “dando força”, 

pois “a cidade inteira soube do ocorrido”. Teve uma professora que foi contra 

e disse “que ele ia se queimar por ser gay, que lá não era assim, que era errado, 

que eu não tinha que dar visibilidade a isto”. Depois disso ele foi boicotado 

para outros encontros, mas tinha amigos que o representavam muito bem. 

Constata ser o machismo no Paraguai tão significativo que as mulheres não 

usavam camisinha, com medo de o parceiro achar ruim, e a proliferação de 

doenças é grande.  

O Sr. Delfínio também aborda o período da infância, quando, aos quatro 

anos, ia para casa das primas, disfarçava e brincava com elas de boneca. Na 

escola, o colocavam para brincar com caminhão, mas ele queria brincar com 

as bonecas e seus acessórios e as panelinhas. Somente tomou consciência de 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 305 
 

sua condição com dezessete para dezoito anos, achando que era bissexual aos 

dezenove e, aos vinte, homossexual. Relacionou-se com homem primeiro, aos 

dezoito, depois com mulheres, por curiosidade, pois tinha certeza que gostava 

de homens.  

Em entrevista, o Sr. Delfínio revela que quando criança, aos dez anos, 

tinha uma turma de seis meninos que “ia ver revista pornô e filme pornô, se 

masturbavam, e um ao outro e às vezes se encostavam e colocavam a boca 

bem rápido. Depois, mais adolescente, se sentiu culpado, querendo apagar 

isto”. Desde os onze anos “achava homem interessante, olhava as pernas 

cabeludas e gostava, mas não tinha ideia do que era”. Creio que o corpo sabia 

antes mesmo dele. Segundo o Sr. Delfínio, “só entendia que não podia contar 

para ninguém, achava bom ver homem pelado, no vestiário”, onde todos 

tomavam banho juntos. Tinha uma professora no Paraguai que dizia que o 

homossexual era assim, ou porque a mãe apanhava em casa do pai, ou porque 

foi abusado quando criança. Esta regra está furada, diz ele. 

 Essas exclusões também ocorriam com o pai do Sr. Delfínio, que pedia 

para ele engrossar a voz. Quando criança, ele era afeminado, não exagerado, 

comenta, “mas dava para perceber”. Ele contou ao pai e à mãe justamente 

quando um namorado esteve na casa deles. O pai trabalha com Antropologia, 

mas não aceita a homossexualidade nem levar namorados em casa. Hoje 

conversamos, mas sem mencionar nada da vida gay dele, afirma. 

A Sra. Alissum, sendo membro do movimento popular negro, constata 

que predominavam homens e o machismo. E que “foi educada para servir ao 

homem”. Por outro lado, a Sra. Margarida diz que foi ficando sem dinheiro, 

pois “ele não deixava ela trabalhar” e que foi “criada para não separar e 

aguentar humilhações”. Novamente, são evidenciadas representações de 

gênero e de casamento: mulher do lar, do âmbito privado, casamento eterno, 

entre outros. Porém, comparativamente, o fato de a Sra. Alissum ser mulher, 

negra e pobre dificultou ainda mais a saída da relação de violência. 

As construções de gênero permeiam o relato e o imaginário do Sr. 

Jasmim, que está sendo processado por Tentativa de Homicídio contra a 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 306 
 

namorada, ao afirmar que “o que pesa às vezes pela violência é a vergonha de 

ser traído. Homem pode trair e não ser traído, de acordo com a maioria dos 

homens”. Essa representação de homem atravessa a história do Sr. Jasmim, 

orientando condutas. 

Roger Chartier compreende as práticas que constroem o mundo como 

representações. De acordo com seu olhar, "as percepções do social produzem 

estratégias e práticas que tendem a impor uma autoridade à custa de outras, 

a legitimar um projeto reformador ou a justificar para o próprio indivíduo as 

suas escolhas e condutas" (CHARTIER, 1990, p. 17). Por isso, este estudo sobre 

representações supõe um campo de concorrências e de competições cujos 

desafios se enunciam em termos de poder e de dominação, como se observa nas 

narrativas.  

Realizar estudos sobre as relações de gênero implica desconstruir 

parâmetros anteriores e, ao mesmo tempo, contextualizar essas relações, 

visando desmistificar o próprio conceito (SCOTT, 1990). Alguns trabalhos, 

nessa linha, têm questionado a historiografia tradicional e assim feito com 

que as Ciências Humanas sejam vistas criticamente no que diz respeito aos 

seus arcabouços teóricos, revendo paradigmas antes pouco questionados. 

Buscando historicizar a categoria, pode-se dizer que, a partir da rejeição às 

determinações biológicas implícitas para alguns(mas) no termo sexo, boa 

parte de feministas e/ou de intelectuais, no fim de século XX, começaram a 

utilizar o termo gênero (SCOTT, 1990 e 1994; TILLY,1994; VARIKAS, 1994; 

COSTA, 1994; BUTLER (2010).  

Tratar de gênero, portanto, implica noção relacional, pois designa as 

relações entre os sexos, sendo uma maneira de indicar construções sociais, 

culturais, simbólicas acerca das funções de mulheres e de homens, assim como 

de suas subjetividades. E nessa linha, com “A invisibilidade da experiência”, 

Joan Scott questiona a universalização e naturalização da categoria/noção 

experiência. Trata da questão da visibilidade e representação também sob 

outros prismas. Questiona a relação da representação com seu referente, se é 

que há uma relação. Representação do quê? Um real exterior e que está fora?  



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 307 
 

Ela desconstrói - como Chartier e White (2006) radicalizam, dualismos 

e dicotomias. Não há real que não seja representado. Não há distinção entre 

realidade e representação. Recusa a separação entre “experiência” e 

linguagem e insiste na qualidade produtiva do discurso, onde sujeitos são 

constituídos discursivamente, mas há conflitos entre sistemas discursivos, o 

que se verifica, neste estudo, entre os casais e também entre profissionais e 

destes com as pessoas atendidas.  

A autora nos auxilia a pensar o objeto quando problematiza a relação 

entre texto e contexto. Ela critica o fetiche da noção experiência, desde as 

décadas de 1970 e 1980, quando sujeitos foram sendo essencializados, 

inclusive a mulher. E tenta compreender as operações dos processos 

discursivos complexos e mutáveis pelos quais as identidades são afirmadas, 

resistidas ou acatadas, e cujos processos não são marcantes e atingem seus 

efeitos porque não são notados. Ela trata do simbólico, da institucionalização, 

do normativo, da internalização e subjetivação (SCOTT, 1998).  

Determinadas ações sociais só têm sentido se integradas numa análise 

de construção e consolidação do poder. Assim, este tema é melhor 

compreendido na relação de reciprocidade entre gênero e poder, sendo o 

gênero uma forma de significar as relações de poder (SCOTT, 1990, p. 17 e 

18). Nos dados das entrevistas, os mecanismos utilizados para submeter o 

outro por meio de violências físicas, sexuais, psicológicas-morais-emocionais 

ou patrimoniais são recorrentes nas relações de poder que se hierarquizam 

em contextos patriarcais. 

Em que pese o poder, Deleuze, com base em Foucault, questiona: 

O que é poder? A definição de Foucault parece bem simples: o poder é uma 
relação de forças, ou melhor, toda relação de forças é uma relação de poder. 
Compreendemos primeiramente que o poder não é uma forma, por exemplo, 
a forma-Estado; e que a relação de poder não se estabelece entre duas 
formas, como o saber. Em segundo lugar, a força não está nunca no singular, 
ela tem como característica essencial estar em relação com outras forças, de 
forma que toda força já é relação, isto é, poder: a força não tem objeto nem 
sujeito a não ser a força.  [...] dirá Foucault que o poder remete a uma 
‘microfísica’. Com a condição de não entendermos o ‘micro’ como uma simples 
miniaturização das formas visíveis ou enunciáveis, mas como um outro 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 308 
 

domínio, um novo tipo de relações, uma dimensão de pensamento irredutível 
ao saber: ligações móveis e não-localizáveis (DELEUZE, 1988, p. 78 e 100). 

 

Articulada às relações de gênero, atravessadas pelo poder 

desigualmente repartido, vislumbra-se a violência. Não há unanimidade 

quanto à sua concepção e origem, mas eis algumas das conceituações 

elaboradas. 

Uma série de autores(as) intelectuais e/ou feministas têm se apoiado 

no conceito filosófico de violência articulado por Chauí, com base na ideia de 

liberdade, como autodeterminação/autonomia e 

servidão/dependência/heteronomia em Spinoza (1632-1677)23: 

 [...] realização determinada das relações de força, tanto em termos de 
classes sociais quanto [...] interpessoais [...]. Preferimos considerá-la [...] 
como conversão de uma diferença e de uma assimetria numa relação 
hierárquica de desigualdade com fins de dominação, de exploração e de 
opressão. Isto é, a conversão dos diferentes em desiguais [...] e como a ação 
que trata um ser humano não como sujeito, mas como coisa. Esta se 
caracteriza pela inércia, pela passividade e pelo silêncio, de modo que, 
quando a atividade e a fala de outrem são impedidas ou anuladas, há 
violência [...]. Assim a violência perfeita é aquela que obtém a interiorização 
da vontade e da ação alheias pela vontade e pela ação da parte dominada, 
de modo a fazer com que a perda da autonomia não seja percebida nem 
reconhecida, mas submersa numa heteronomia que não se percebe como tal. 
[...] resulta em alienação, identificação da vontade e da ação de alguém com 
a vontade e ação contrária que a dominam. Sob esse aspecto, [...] não é 
possível um poder violento, desde que entendamos o poder como exercício e 
reconhecimento efetivo de direitos e da prática política. O poder não exclui 
a luta. A violência, sim. (CHAUÍ, 1985, p. 35). 
 

Em setores dos movimentos feministas, nitidamente presentes nas 

redes sociais digitais, verificam-se disputas discursivas, algumas com 

tentativas de se perceber a violência como a manifestação mais extremada, 

ou seja, conspiração consciente da opressão e relação hierárquica a que as 

mulheres estão sujeitas, passivamente, nas relações de gênero. Essa 

 
23 Sobre Spinoza, ou Espinoza, consultar: http://www.consciencia.org/spinoza.shtml. Acesso em 10 jul 
2017. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 309 
 

perspectiva faz com que, a princípio, a imagem das relações entre os sexos 

seja negativa, havendo em certos casos tendência à aversão aos homens, que 

teriam poder unilateral. 

Nesse sentido, em análise crítica, Gregori observa que alas feministas 

ressaltam as situações em que as mulheres são vítimas diretas e desprezam 

outras relações violentas entre mulheres-mulheres, mulheres-crianças e 

destas contra seus parceiros, ou consideram estas violências 

simplificadamente como atos de resistência, de reação ou de reprodução de 

padrões de comportamento externos. No entanto, a autora destaca o fato de 

que realmente o corpo e o psiquismo das mulheres sofrem maiores danos. Na 

mulher, o medo se instala, principalmente nas relações íntimas e conjugais. 

Entretanto, paradoxalmente, ela vai se aprisionando quando cria sua própria 

vitimação (GREGORI, 1993, p. 123 e 184). Esse menosprezo sobre outros tipos 

de relações violentas se sustenta nos relatos, principalmente, do Sr. Lírio 

(vivenciou violência, entrevista 2014, 2017)24 que se considera vítima da 

esposa e também as crianças do casal e enteado, onde permeia alienação 

parental25 e jocosidade com o caso, por parte de representantes de políticas 

 
24 Entrevista realizada, em 5 nov. 2014, com o Sr. Lírio, 36 anos e três filhos (dois com a autora de 
violência, um menino e uma menina)  e um enteado, classe média, advogado, doutorando, foi do 
movimento da juventude e estudantil, militante de partido político que considera progressista e de 
esquerda, viveu violências e foi atendido na SOS Mulher e Família de Uberlândia, PM, Judiciário, 
Conselho Tutelar, duração 1h 50 min., compartilhamento virtual comigo sobre andamento do caso , em 
19 abr. 2017, duração 20 min. OBS: possuo prontuário atendimento SOS em 2002, depoimentos dos 
filhos e do enteado dele na Delegacia da Criança e Adolescente e também da funcionária doméstica da 
autora  filhos, B.Os, REDs, mensagens celular entre eles. 
25 Alienação parental é o processo e o resultado da manipulação psicológica de uma criança em que a 
leve a mostrar medo, desrespeito ou hostilidade injustificados em relação ao pai ou mãe e/ou a outros 
membros da família. Trata-se de uma forma distinta e generalizada de abuso psicológico e violência 
familiar – tanto para a criança quanto para os familiares rejeitados – que ocorre quase exclusivamente 
em associação com a separação ou o divórcio (especialmente quando há ações legais) e que prejudica 
ambos os princípios fundamentais tanto da Declaração Universal dos Direitos Humanos quanto da 
Convenção Internacional sobre os Direitos da Criança. Mais comumente, a causa principal é um dos 
pais desejar excluir o outro da vida de seu filho, mas outros membros da família ou amigos, bem como 
profissionais envolvidos com a família (incluindo psicólogos, advogados e juízes) podem contribuir no 
processo. Muitas vezes leva ao distanciamento a longo prazo, ou mesmo permanente, de uma criança 
de um dos pais e outros membros da família e, como uma experiência particularmente adversa na 
infância, resulta em riscos aumentados de doenças mentais e físicas para as crianças. Os tribunais 
superiores mundiais reconhecem a alienação parental como uma forma de abuso infantil com efeitos 
sérios a longo prazo sérios para a criança. Disponível em: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alienação_parental. Acesso em 10 jul. 2017.  
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 310 
 

públicas, e na história da relação mãe e filha, respectivamente com as 

senhoras Orquídea e Glicínia. 

Ainda sobre a ótica dos feminismos brasileiros, a autora demonstra 

como são construídos argumentos acerca das violências na vida conjugal, 

chamando a atenção para o fato de que as mulheres aparecem, muitas vezes, 

como boas por natureza, virtuosas, não sendo sujeitos constituintes de sua 

situação. 

A antropóloga Gregori comenta ainda sobre as produções feministas 

que, marcadas pelo caráter militante, adotam conceito de violência pelo qual 

atribuem a uma condição geral de subordinação a explicação para situações 

de violências às mulheres. E passam assim a reclamar punibilidade sem 

exame mais atento dessas relações (GREGORI, 1993, p. 123-4). Ela critica, 

portanto, os trabalhos que caminham nesse sentido, como o de Teles (1985), 

quando, na descrição dos casos, aponta para a existência de um agente 

coercitivo e outro vitimado, que por vezes resiste. Esse tipo de abordagem 

considera os homens os únicos responsáveis nos atos de violência. 

Outra tendência dos escritos feministas criticados por Gregori consiste 

em descrever relações de violências como modelos estereotipados e tipificados, 

em que menos importam as diferenças, a pluralidade que os perigos de 

comportamentos e ações que se supõem gerais. Para a autora, essas análises 

perdem ambiguidades e tensões presentes nas relações de gênero, pois 

situam-se nas dualidades agressor/vítima (GREGORI, 1993, p. 128-30). 

Apesar de Chauí construir arcabouço teórico com reflexões mais 

elaboradas frente aos escritos feministas, observa-se, conforme destaca 

Gregori, que ela também parece cair em armadilhas. Por mais que a filósofa 

não queira estabelecer a oposição algoz ativo contra vítima passiva, seu 

conceito de violência não revela indícios de como a mulher pode se libertar. 

Assim, 

[...] a dualidade autonomia/heteronomia, assim como a distinção entre 
poder, violência e força é elaborada de forma em que não há chance de se 
vislumbrar uma transformação. [...] São ideais frouxas [...] que podem ou 
não servir como [...] estímulo à libertação (GREGORI, 1993, p. 133). 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 311 
 

 

Outro aspecto levantado por Gregori a respeito da visão de Chauí sobre 

violência está em sua abrangência, não permitindo distinguir violência de 

opressão ou dominação. Destaca a antropóloga que há casais que não se 

caracterizam por relações declaradamente violentas e, no entanto, 

desrespeitam a autonomia um do outro. Gregori acredita, então, ser preciso 

sofisticar a compreensão das violências, encarando-as também como formas 

de comunicação, ainda que perversas, entre parceiros. E é isto que a autora 

se propõe a fazer quando analisa as entrevistas com pessoas que vivenciam 

violências, procurando entender como as mulheres veem a si e aos parceiros 

na relação, para então refletir como essas relações se constroem e se mantêm 

(GREGORI, 1993, p. 133-5). Avalio, dialogando com Gregori, que o desrespeito 

à autonomia do outro pode configurar-se em violência psicológica.  

A socióloga e militante feminista Saffioti teceu críticas, inclusive a 

Teles (1985), em uma de suas obras, sobre os trabalhos que primam pela 

separação entre violência estrutural e outras – conjunturais, resultantes de 

relações interpessoais – como se estas últimas independessem da estrutura 

social (SAFFIOTI & ALMEIDA, 1995, p. 29). 

Reportando-se a Chauí (1985), de forma crítica e irônica, a socióloga 

enfatiza que 

Consciente ou inconscientemente, a vítima formula e executa estratégias 
para conviver com a violência. Participa, pois, desta. A posição vitimista, na 
qual a vítima figura como passiva, e inteiramente heterônoma, além de não 
dar conta da realidade histórica, revela um pensamento 
extraordinariamente autoritário. Obviamente, se a vítima teve sua vontade 
anulada pela vontade de seu agressor, cabe a algum iluminado propor 
soluções capazes de tirá-la da situação de violência vivenciada (SAFFIOTI 
& ALMEIDA, 1995, p. 35). 
 

No estabelecimento de parâmetros para a análise das agressões físicas 

e/ou psicológicas, também, Saffioti e Almeida (1995) adotam a óptica dos 

Direitos Humanos, uma vez que a violência de gênero viola esses direitos.  



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 312 
 

No que diz respeito às relações de gênero, especialmente as conjugais, 

esta pesquisa verificou, na tentativa de compreensão dos históricos e 

episódios de violências, e compartilha com a socióloga a compreensão de que: 

[...] a violência apresenta as seguintes características: 1) visa à preservação 
da organização social de gênero, fundada na hierarquia e desigualdade de 
‘lugares sociais sexuados’ que subalternizam o gênero feminino; 2) amplia-
se e reatualiza-se na proporção direta em que o poder masculino é ameaçado; 
3) é mesclada com outras paixões com caráter positivo, como jogos de 
sedução, afeto, desejo, esperança, que em última instância não visam abolir 
a violência, mas a alimentá-la, como forma de mediatização de relações de 
exploração-dominação; 4) denuncia a fragilizada autoestima de ambos os 
cônjuges, que tendem a se negar reciprocamente o direito à autonomia nas 
mínimas ações (SAFFIOTI & ALMEIDA, 1995, p. 159). 
 

A concepção de poder de Chauí parece contribuir para análises de 

práticas que deseducam e a de Foucault certamente aponta para o poder, as 

políticas e seus efeitos, inclusive na publicidade, eventos, descaso do Estado, 

enquanto estratégias que educam para a desigualdade de gênero.  

Os “joguinhos” aparecem na relação do casal, em entrevista com ambos, 

quando, por exemplo, a Sra. Rosa (vivenciou violência, entrevista 2016) conta 

que “[...] eu lembro de uma vez, tadinho, eu até fiz uma brincadeira, lembra?” 

E o Sr. Rosmaninho (entrevista 2016) sentindo-se vítima das inseguranças, 

ciúmes dela, responde: “[...] ela falou que ia se separar de mim.” E ela: “[...] na 

verdade, eu queria ver a reação dele, foi uma conversa minha com amigas, 

pra descobrir se ele gostava de mim”. 

Problematizando-se sobre a recorrente interrogação de por que ela não 

vai embora ou afirmativas que atribuem a elas a culpa pela violência sofrida, 

conclui-se que quem cala não consente e há limite tênue entre a segurança e 

insegurança, acrescido de fatores inibidores da busca de ajuda diante 

situações vivenciadas e o ônus da revitimização e a via-crucis pela qual 

passam os sujeitos, conforme resultados da análise dos dados das entrevistas 

com pessoas que vivenciam relações conjugais violentas.  

A pesquisa constata que, por vezes, há o hábito por parte de 

envolvidos(as) em violências de gênero, sejam os(as) que delas participam 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 313 
 

diretamente ou profissionais que atendem casos, em desviar para as coisas a 

atenção que deveria se direcionar para as causas. E o estudo nos leva a crer 

na sintonia entre conflitos conjugais que propiciam práticas violentas e os 

valores, as crenças, as visões de mundo, portanto, com os construtos culturais 

envolvidos nelas. 

Outros aspectos se sobressaem como “tecnologias de gênero” 

(LAURETIS, 1994), contribuem para o imaginário social das violências de 

gênero, como em discursos-enunciados de anúncios publicitários e eventos que 

banalizam abusos. E neste item do artigo mencionaremos alguns em nível 

local.  

Estudos como os de Conde e Machado (2010)26 tratam das raízes 

culturais e sociais do problema, que surgem obscurecidas, retirando a 

responsabilidade da sociedade de agir em prol da mudança. Não se pode 

deixar de reconhecer que há diversidade e multiplicidade dos significados 

veiculados pela mídia sobre a violência conjugal, tampouco deixar de 

 
26 Sobre esse tema, interessante a produção de CONDE, Ana R. e MACHADO, Carla. Violência 
conjugal: representações e significados no discurso mediático. In: Psicologia, vol. 24 no. 1, Lisboa, 2010, 
cujos resultados apontam “que os media constituem, na actualidade, um dos recursos mais usados no 
modo como as pessoas compreendem o “mundo” e, simultaneamente, refletem os discursos sociais 
dominantes (normas e valores culturais), devendo, por isso, constituir um objecto de análise central 
numa abordagem cultural à violência conjugal”. Por meio desse trabalho empírico, verificou-se a escassa 
representação e questionamentos deste tema por parte do discurso midiático, “o que traduz o legado 
tradicional da “privacidade” do problema e de uma cultura tolerante face à violência contra a mulher”. 
E ainda “[...] predomina uma representação patologizante e situacional da agressão masculina e a sua 
associação à dimensão passional – acabando ambas por, de algum modo, legitimar ou 
desresponsabilizar o agressor – e, por outro, a exploração de novos ângulos do problema – que acaba 
por obscurecer violência mais típica, isto é, perpetrada no masculino e sofrida no feminino”. As autoras 
questionam “em que medida estas representações podem constranger/influenciar a vivência da 
violência conjugal”. E a convicção delas é “que os discursos dos media, contribuindo para a construção 
do feminino e do masculino e das relações de género (apud Dias, 2007), podem também 
influenciar/constranger a vivência da violência conjugal”. Por outro lado, “a constatada associação da 
violência ao amor e à paixão pode reforçar a tolerância da violência por parte da vítima e legitimar o 
seu uso pelo agressor. [...] A associação da felicidade/realização feminina ao contexto da conjugalidade, 
conjuntamente com a responsabilização exclusiva da mulher pelo êxito das relações pode, neste 
contexto, influenciar a vítima a manter-se na relação abusiva, sujeitando-se aos maus-tratos não só 
para sustentar a relação mas também pela responsabilidade social que recai sobre si quando uma 
ligação fracassa”. Concluem “que os media – pelo menos no perfil de publicações por nós analisado – 
não parecem contribuir para uma maior consciencialização social face ao problema da violência 
conjugal. Assim, apesar da maior visibilidade actual do fenómeno, não nos parece que o discurso 
midiático comunique a mensagem que o problema dos maus-tratos à mulher é uma questão pública e 
social. Na verdade, parte do discurso remete a responsabilidade de acabar com a violência para a mulher 
vítima”. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 314 
 

reconhecer que há mudanças no discurso sobre as violências. Por outro lado, 

mesmo considerando o relativo silêncio, pobreza discursiva sobre o tema, as 

pessoas não são receptoras passivas, mas construtoras de significados que a 

mídia não determina inteiramente. Assim, torna-se plausível que a mera 

referência ao tema seja socialmente transformadora, indicando a 

possibilidade de ele ser objeto de discurso público e suscitando outros 

enquadramentos de significado para além dos que a mídia fornece. Na 

medida, contudo, em que os canais de informação proporcionam importantes 

recursos para a construção da realidade e funcionam como a definição do que 

será noticiado acerca de percepções do mundo, considera-se que têm 

responsabilidade, embora na realidade longe de ser inteiramente assumida, 

de constituir-se como força que promova mudanças sociais desejáveis em 

direção aos direitos humanos e à minimização de violências de gênero. 

Verifica-se que os veículos de comunicação e produção de massa, 

especialmente os anúncios publicitários, fomentam dicotomias e objetificações 

sexuais, mulheres como vinculadas aos serviços domésticos e cuidados com os 

filhos por meio de naturalizações, caricaturas, erotização sexista, lugares 

estereotipados e essencializados sobre o masculino, o feminino e suas funções 

sociais, além de incitarem, na sua socialização, a promoção e banalização dos 

processos de violências com mulheres, criando e reproduzindo representações, 

estando o Brasil no ranking de países com maior incidência em violência às 

mulheres e feminicídios.  

Na circularidade cultural, diante os anúncios, há também mobilizações 

de resistência por parte de organizações femininas, da comunidade onde são 

exibidos e questionamentos sobre os conteúdos por eles traduzidos e 

insinuados.  

 Sobre o que fazer diante anúncios publicitários expostos a seguir, os 

comentários foram: boicote à marca e produto; problematizar políticas 

públicas capazes de regulamentar propagandas, por serem veículos perigosos 

de ideologias que se contrapõem aos princípios de direitos humanos, que 

devem ser garantidos em uma democracia; exigir dos órgãos que 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 315 
 

regulamentam anúncios a fiscalização e retirada destes e isso não significa 

retrocesso à censura, mas preservar o direito à cidadania; reflexão 

interdisciplinar sobre as construções de gênero que estão sendo veiculadas. 

Percebe-se que há consumidoras(res) menos tolerantes com 

perspectivas sexistas e convém levar em conta que as mulheres são 

responsáveis por maior parte das decisões de compra ou grandes 

influenciadoras para aquisições, como o maior mercado emergente, conforme 

alguns levantamentos no período dessa pesquisa27. Por outro lado, há 

escassez de mulheres no comando das agências, o que favorece reproduzirem 

a cultura corporativa masculina. E a igualdade de gênero tem sido pauta de 

debates28, no setor, para reinvenções nessa seara, como estratégia de negócio, 

rompendo estereótipos e devido danos à imagem. Há um desafio de serem 

criativos sem recorrer ao desprezo dos femininos, inclusive para marcas não 

perderem clientes, com caminhos que deseducam.  

Quando as mulheres são coisificadas na publicidade, cria-se condição 

para, se o suposto objeto de posse não funcionar como previsto, quebrá-lo, leia-

se, cometer violências. 

Não sem reforço midiático das representações sociais de gênero, a 

pesquisa do IPEA (amostragem de 3.810 pessoas, em 212 municípios do 

Brasil, sendo 66,5% mulheres e o restante de homens e, do total, 19,1% de 

idosos(as)), revela quanto às construções de gênero podem fomentar cenários 

propícios à violência conjugal quando 

 

Diante da afirmação “Mulheres que Usam Roupas que Mostram o Corpo 
Merecem ser Atacadas”, 26% concordam totalmente ou parcialmente; 3,4% 
são neutros e 70% discordam parcialmente ou totalmente. E da afirmativa 
“Mulher que é agredida e continua com o parceiro gosta de apanhar”, 65,1% 
concordam totalmente ou parcialmente, 1,9% é neutro e 32,4% discordam 
parcialmente ou totalmente.29  

 
27  Disponível em http://exame.abril.com.br/revista-exame/maior-mercados-emergentes/ e também em 
http://www.ebah.com.br/content/ABAAAAyEQAJ/mulheres-mercado-emergente . Acesso em 
10/06/2017. 
28 Revista Cláudia, out. 2015, p. 157-59 
29 Pesquisa IPEA – Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada, item: Tolerância Social à Violência 
contra Mulheres, realizada em maio/junho 2013, divulgada em março de 2014 e revisada e corrigida 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 316 
 

 

 Observando-se as imagens sobre eventos e anúncios a seguir, verifica-

se que possibilitam reflexão sobre quais são as representações de gênero, 

poder e violência dos produtores dos anúncios e das empresas, bem como os 

anúncios nos impactam a cada um de nós que estudamos gênero e a quem não 

tem acesso a essas reflexões.  

Algumas pessoas entrevistadas, como a delegada de mulheres, 

profissionais da SOS Mulher e Família de Uberlândia, mencionaram 

determinados anúncios e eventos em suas narrativas e diante a sociabilidade 

desses como expressão na cidade de Uberlândia, como, por exemplo, da festa 

no Curso de Medicina da UFU, em 2013, com cartaz a seguir.  

 

Figura 2 Cartaz de divulgação de evento Curso Medicina UFU, 
Uberlândia, 2013 

 
              Fonte: redes sociais digitais, em 2013. 

 

Diante do anúncio de referida festa, cuja apologia à violência de gênero 

e coisificação do feminino verifica-se no antes e no depois da imagem da moça 

estampada e pelo sugestivo nome dado à festa com sua intenção subjacente, 

ou seja, DopasMina, houve denúncia na SOS Mulher e Família para verificar 

o que poderia ser feito para evitar, segundo a compreensão de denunciante 

anônima, consequências no que tange à violência às mulheres, incluindo-se 

 
devido a erro de troca de gráficos em abril de 2014. A amostragem foi de 3.810 pessoas, em 212 
municípios do Brasil, sendo 66,5% mulheres e restante de homens e, na amostragem, 19,1% são 
idosos(as). 
 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 317 
 

abusos sexuais. No contexto, mas sem competência para tal, uma profissional 

da SOS tentou entrar em contato com a Delegacia de Mulheres e também com 

o Ministério Público, nos quais, ao final da tarde, não encontrou quem pudesse 

ser acionado para a tomada de providências. A festa ocorreu com significativa 

adesão e, nos dias posteriores, em diálogo entre mim e a então Delegada do 

momento, ela ressaltou a presença de vítimas na Delegacia, alegando estupro 

ocorrido no evento. Outras imagens foram socializadas pela mídia social 

digital, como a seguinte, sobre algumas das consequências para as mulheres.  

 

Figura 3 Garotas expondo braços quebrados, consequência da festa 
DopasMina, Uberlândia, 2013. 
 

 
                 Fonte: redes sociais digitais, 2013. 
 

Entorpecer, abusar parece ser sintomático em algumas práticas sociais 

e se traduzem em concepções sobre “lugares” socialmente construídos para 

femininos-masculinos, masculinos-femininos. Não são raras as festas onde o 

ritual estabelecido é o de que até determinado horário as mulheres entram 

sem pagar e têm acesso a bebidas alcóolicas, para só mais tarde os homens 

chegarem. Parece tênue o limite entre sexo consentido e não consentido30, 

 
30 Para a compreensão didática sobre sexo consentido e não consentido recomenda-se a animação, cuja 
metáfora é o oferecimento de chá, e se pessoa aceita, não aceita, incialmente aceita e depois não deseja 
mais, e que ninguém deve enfiar chá goela abaixo de quem não deseja, ou esteja inconsciente, dormindo 
ou com seus sentidos comprometidos. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=jzfKMMDkAbw . Acesso em 10/06/2017. 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 318 
 

especialmente quando se trata de pessoas conhecidas, especialmente em 

relações conjugais. 

 

 
 
 
 
 
Figura 4 Anúncio de Evento Zé Picanha Restaurante & Chopperia, 
Uberlândia, 2017 
 

 
 

Fonte: frase: “Mulheres de minissaia ou vestido acima do joelho não pagam até 23h e bebem a noite 
toda”. Anúncio postado no site, em maio 2017, disponível em https://kekanto.com.br/biz/ze-picanha-
restaurante-chopperia. Depois na mídia: http://g1.globo.com/minas-gerais/triangulo-
mineiro/noticia/anuncio-de-casa-de-show-gera-discussao-em-mg-mulheres-de-mini-saia-ou-vestido-
acima-do-joelho-nao-pagam.ghtml?utm 
 

O anúncio ficou disponível por pouco tempo, uns 10 minutos, pois que 

a polêmica e comentários de indignação sobre o viés sexista, que coisifica o 

feminino para usá-lo como isca para atrair o masculino, e a mensagem 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 319 
 

subliminar sobre a naturalização de possíveis abusos sexuais, em contexto de 

índices significativos de estupros como mencionado nesta tese, fez com que 

retirassem o post da página com a justificativa de “erro de publicidade”. O que 

não convenceu, vez que erro de publicação é diferente de retirar a frase inteira 

que causou indignação.  

O importante não é tanto a quantificação dessas violências, mas o fato 

de elas constituírem temas tratados pelos veículos de comunicação e produção 

de massas e em eventos no espaço público. Isso possibilita, conforme Chartier 

(1990), analisar tais representações como realidade de múltiplos sentidos. 

Os anúncios publicitários e eventos acima e a seguir podem contribuir 

para esse conjunto de clichês imagéticos e enunciativos que vão sendo 

repetidos ad nauseam na produção e tornando-se lugares-comuns proliferados 

como efeitos, nas relações de poder e subjetivação dos sujeitos. Pode-se atacar, 

denunciar e duvidar desses lugares e trazer outras possibilidades de 

acontecimentos representados que se afinam à subversão a outras 

construções históricas e distintas figuras de sujeitos. Portanto, à 

problematização do que parece naturalizado. 

Segundo Willians (2011), os meios de comunicação são social e 

materialmente produzidos e reproduzidos e relacionados às fases históricas 

gerais da capacidade produtiva e técnica. São problemas, uma vez que a 

linguagem é prática social e se constitui nas relações sociais e a imprensa 

compõe esse cenário, interiorizando ou não algumas dessas, mas no interior 

do desenvolvimento histórico. Há uma crítica às especializações, pois o social 

interessa desvendar, mas se esbarra, por vezes, em representações culturais 

dominantes.  

Assim, a crítica do referido autor se estende aos três bloqueios 

ideológicos que atendem aos “burgueses modernos” ao colocarem as pessoas 

como indivíduos abstratos, o que aparece nos anúncios e eventos acima 

discutidos. Os bloqueios são, sinteticamente, ver os meios de comunicação 

apenas como mídia: dispositivos para passar “informações” e “mensagens”; 

distinguir entre meios de comunicação “naturais” (do dia a dia, face a face) e 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 320 
 

os “tecnológicos” (aparelhos mecânicos e eletrônicos e que propiciam a 

“comunicação de massa”) e separar, a priori, meios de comunicação e de 

produção, como se fossem formas universais, com públicos específicos e 

diferenciados vistos como um “ mercado massificado” de opinião e de consumo. 

Escondem-se, assim, variações entre diferentes tipos de meios.  

Verifica-se, nos meios de comunicação – anúncios, divulgação de 

eventos – que apenas algumas vozes são amplificadas e de distintas formas. 

Por vezes as relações reais de homens e de mulheres estão ocultas atrás de 

uma modalidade reificada, uma mídia moderna. Por vezes recorrem a ideias 

de alienação universal (nesta pesquisa, algumas delas são representadas 

como: “ignorantes”, “provocadoras” e que “gostam de apanhar”) que faz parte 

do ser e parece ser intransponível, dentro de uma noção pessimista. O autor 

acredita que é preciso uma realização mais avançada e complexa das relações 

produtivas entre comunicação e comunidade, com o fomento necessário para 

capacidades e relações de comunicação novas e complexas. (WILLIANS, 

2011). 

Por outro lado, pelo menos no mês de março, em comemoração ao Dia 

Internacional da Mulher, as figuras a seguir indicam que alguns ramos, na 

cidade, parecem problematizar a desconstrução de determinadas 

representações nas relações de gênero, nas quais, por vezes, as diferenças são 

traduzidas em desigualdades, os femininos banalizados e objetificados, em 

anúncios publicitários, ao não associar, necessariamente, as mulheres a 

funções fixas ou restritas a determinadas tarefas e ambientes. Certamente as 

ações educativas, preventivas, pautas dos movimentos sociais, debates nas 

redes sociais digitais têm contribuído para isso e para que se perceba que 

lugar de mulher pode ser onde ela quiser estar. Sabe-se que a publicidade 

influencia quanto aos valores, divulgação de representações, e, portanto, 

iniciativas assim podem favorecer a alteridade e tolerância. 

 

 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 321 
 

 
 
 
 
 
 
Figura 5 Outdoor de empresa de Plano Saúde no mês do Dia Internacional 
Mulher, Uberlândia 2017 
 

 
Fonte: foto de anúncio tirada pela pesquisadora em pontos da cidade de Uberlândia-MG, março 2017. 
 

Figura 6 Outdoor de empresa de Plano Saúde no mês do Dia Internacional 
Mulher, Uberlândia, 2017 
 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 322 
 

 
    Fonte: foto de anúncio tirada pela pesquisadora em pontos da cidade de Uberlândia-MG, março 2017. 
 

Figura 7 Outdoor de empresa de Plano Saúde no mês do Dia Internacional 
Mulher, Uberlândia, 2017 

 
Fonte: anúncio Campanha Empresa, Uberlândia-MG, março 2017. 

 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 323 
 

As formas de conhecimento social produzidas nos meios de 

comunicação e em eventos divulgados atuam na produção das subjetividades, 

nas formas de autoidentificação e na configuração da alteridade, constituindo 

violência simbólica ou não. 

 

Considerações Finais 

As duras histórias de vida e de violências, nas relações de poder, nos 

dão conta que há pessoas que não se acabam, vão mesmo é cabendo com 

acabamento possível a cada experiência duramente (in) concebível. Não sem 

terem que enfrentar a rede de apoio e enfrentamento às violências em 

constante (re)(des)construção, vários desses sujeitos entrevistados saíram do 

isolamento e passaram a “lavar a roupa suja” no espaço público.  

Não têm sido raras certas afirmações a respeito de quem vivencia 

situações de conflitos conjugais permeados por violências: “gosta de apanhar”, 

“um tapinha não dói”, “coisa de gente pobre e sem instrução”, “bate porque 

bebe”, “ruim com ele, pior sem ele”, “solta que bateu no que é dele”, “caiu da 

escada”; “tropeçou no tapete”, “louca”, “doente”, “mulher de malandro”, entre 

tantas outras em circularidade cultural. Algumas delas mais recorrentes nas 

entrevistas que outras. 

Nesse processo, encontram-se a autoimagem, o isolamento da família 

de origem e de amizades, promessas não cumpridas, a retirada das condições 

financeiras, o impedimento ao trabalho e ao estudo, o uso do conhecimento 

das fraquezas do par, ameaças de afastamento dos(as) filhos(as), jogos 

relacionais, demonstrações de insegurança e fragilidade, medo da perda e 

ciúmes em consonância com as diversas nuances de violências. 

A representação de coitada(a), nesses contextos, e a permanência nesse 

lugar, pode significar ainda não estar pronta(o) para dar o próximo e difícil 

passo de abandonar as relações violentas. O tempo cronológico não se equivale 

ao tempo interno de quem experiencia violências no convívio íntimo. 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 324 
 

Desse modo, os mecanismos para submeter o outro estão associados aos 

vários formatos de violências, com tentativas de maximizar o micro poder; 

abalar a autoimagem e estima da pessoa com quem se convive; o isolamento 

familiar e de amizades; as promessas descumpridas; a retirada condições 

financeiras; o impedimento ao  trabalho, estudo e autonomia; o uso de 

fraquezas do outro e para a paralisia psíquica; ameaças de afastamento 

dos(as) filhos(as); os jogos relacionais permeados por inseguranças, 

fragilidades, medo da perda e ciúmes como posse. 

Enfrentar a violência doméstica requer mais do que medidas punitivas: 

exige transformação cultural, e essa transformação passa, necessariamente, 

pela educação. A educação formal, ao incluir temas como direitos humanos, 

gênero e cidadania crítica nos currículos, pode romper com o silêncio e a 

naturalização da violência nas relações. Já a educação informal — presente 

nas conversas, nas mídias e nos exemplos cotidianos — é igualmente poderosa 

para reforçar ou questionar normas patriarcais. Promover espaços de diálogo, 

escuta ativa e reflexão coletiva é fundamental para formar sujeitos 

conscientes, capazes de reconhecer e enfrentar as múltiplas formas de 

violência que ainda permeiam os lares brasileiros. 

A educação formal e informal são fundamentais para a construção de 

gênero baseada na equidade, no respeito, na alteridade e na cultura da paz, 

onde seja possível lidar com conflitos sem lançar mão do uso de violências. 

 

Referências 

ALMEIDA, Suely de Souza. Violência e Direitos Humanos no Brasil. Revista Praia 

Vermelha nº 11. Rio de Janeiro: UFRJ, 2004. 

______. (org.). Violência de gênero e políticas públicas. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 

2007. 

AMARO, Rogério. Violência Conjugal e Relações de Gênero. São Paulo: Cortez, 2006. 

BAPTISTA, Geovana. Violência contra a mulher: uma espiral silenciosa. Curitiba: 

Appris, 2012. 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1977. 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 325 
 

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 

CHARTIER, Roger. A História Cultural: entre práticas e representações. Lisboa: 

Difel, 1990. 

CHAUÍ, Marilena. Convite à filosofia. São Paulo: Ática, 2000. 

CHAUÍ, Marilena. Participação e violência. São Paulo: Brasiliense, 1985. 

COSTA, Cláudia L. O leito de procusto: gênero, linguagem e as teorias feministas. 

Cadernos Pagu (2): 141-74, Núcleo de Estudos de Gênero/IFCH, Campinas: 

Unicamp, 1994. 

COSTA, Jurandir Freire. Violência e psicanálise. Rio de Janeiro: Graal, 1984. 

______. Sem fraude nem favor: estudos sobre o amor romântico. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1998. 

DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 1988. 

DELGADO, J. A. Estatuto da mulher casada: efeito da lei 4.121/62. Juiz Federal, 

Prof. Assistente da UFRGN, 1995.  

D’OLIVEIRA, A. F. P. L.; SCHRAIBER, L. B.; FRANÇA-JÚNIOR, I.; LUDEMIR, A. 

B.; PORTELLA, A. P.; DINIZ, C. S. G.; COUTO, M. T.; VALENÇA, O. Violência 

contra a mulher em serviços de saúde: a ponta do iceberg. Revista de Saúde Pública, 

São Paulo, v. 43, n. 2, p. 200-209, 2009. 

EVARISTO, Conceição. Escrevivência: escrita de si e do outro. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2010. 

FLAX, Jane. Pós-modernismo e identidade de gênero. In: Nicholson, L. (org.). 

Feminismo/ Pós-modernismo. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 1991. 

FRAGA, P. D. Violência: forma de dilaceramento do ser social. In: Serviço Social e 

Sociedade, n° 70, Ano XXIII, São Paulo: Cortez, 2002. ,  

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 8. ed. Petrópolis: Vozes, 

1987. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 14. ed. Rio de Janeiro: Graal, 2004. 

GREGORI, Maria Filomena. Cenas e queixas: um estudo sobre relações entre 

gêneros, violência e sexualidade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1993. 

GUERRA, Cláudia C. Jogos de Poder e metAMORfoses: representações sociais de 

violências de gênero na esfera conjugal em Uberlândia-MG (1997–2017). 2018. 420 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 326 
 

f. Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 

2018. Disponível em: https://repositorio.ufu.br/handle/123456789/21423 

LAURETIS, Teresa de. A tecnologia do gênero. HOLLANDA, H.B. de (Org.). 

Tendências e impasses - o feminismo como crítica da cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 

1994.  

LIMA, Cássia; SOUZA, Márcia. A categoria patriarcado e suas contribuições para o 

debate de gênero e interseccionalidades. In: COLLING, Leandro; TEDESCHI, Silvia 

(orgs.). Gênero, sexualidade e interseccionalidade. Salvador: EDUFBA, 2015. 

MANDELBAUM, Belinda; SCHRAIBER, Lilia Blima; D’OLIVEIRA, Ana Flávia. A 

construção social da violência conjugal. Psicologia USP, São Paulo, v. 27, n. 2, p. 266-

275, 2016. 

MELO, Hildete. Violência de gênero e feminismo: desafios da contemporaneidade. 

In: RIBEIRO, Ana Clara Torres (org.). Gênero, feminismo e masculinidades. Rio de 

Janeiro: FGV, 2013. 

MOSCOVICI, Serge. Representações sociais: investigações em psicologia social. 

Petrópolis: Vozes, 2003. 

MUNIZ, C.; SANT’ANNA, I. Gênero e escolarização: o modelo da boa menina e do 

bom menino. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, n. 140, p. 69-90, 2010. 

PAOLI, M. Célia. As ciências sociais, os movimentos sociais e a questão de gênero. 

Cadernos Cebrap (31): 107-20, out., 1991. 

______. As ciências sociais e a questão do gênero no contexto da cultura 

contemporânea. Anpocs/14o-Encontro anual, 1990. 

PASSERINI, Luisa. Memórias entre história e psicanálise. São Paulo: Edusc, 2011. 

PUGA, Maria da Glória de Oliveira. A Educação de meninas na Escola Técnica de 

Uberlândia (1962–1972): entre a tradição e a modernidade. Educação e Pesquisa, 

São Paulo, v. 41, n. 3, p. 525-541, jul./set. 2015. 

RECHTMAN, M. y PHEBO, L. Pequena história da subordinação da mulher: as 

raízes da violência de gênero. Rio de Janeiro. 2001.  

SAFFIOTI, Heleieth I. B. Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Fundação 

Perseu Abramo, 2004. 

SAFFIOTI, Heleieth I. B. Violência de Gênero: poder e impotência. São Paulo: 

Moderna, 1985. 



Cludia Guerra A ousadia de contar-se: representações na construção 
das violências de gênero 

 

Caderno Espaço Feminino | Uberlândia, MG | v.38 | n.1 | seer.ufu.br/index.php/neguem | jan./jun. 2025 | ISSN 1981-3082 327 
 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e Realidade, 

Porto Alegre, v. 16, n. 2, p. 5-22, jul./dez. 1990. 

SCOTT, Joan. A experiência da invisibilidade. In: HOLANDA, Heloísa Buarque de 

(org.). Escritos de mulheres. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 

SILVA, Ma. Escolástica A. Mulher substantivo masculino. Campinas, 1988. Tese 

(Doutorado). IFCH/UNICAMP. 

SILVA, Luís A. M. da. Gênero: um tema e/ou um conceito? XVI Reunião 

anual/Anpocs. IFCS/UFRJ e IUERI. Caxambu, out., 1990. 

SILVA, Marlise V. Violência contra a mulher: quem mete a colher? São Paulo: 

Cortez, 1992. 

______. Conjugalidade e violência: retratos em multicolor. Tese de doutorado em 

ciências sociais PUC. São Paulo, 1999.  

TILLY, Louise A. Debate - Gênero, história das mulheres e história social. Cadernos 

Pagu (3): 29-62, Núcleo de Estudos de Gênero/IFCH, Campinas: Unicamp, 1994. 

VARIKAS, Eleni. Debate - A propósito do desacordo Tilly–Scott. Cadernos Pagu (3): 

63-84, Núcleo de Estudos de Gênero/IFCH, Campinas: Unicamp, 1994. 

WILLIANS, Raymond. Base e superestrutura na teoria da cultura marxista. Meios 

de comunicação como meios de produção. In: Cultura e Materialismo. Trad. André 

Glaser. São Paulo: Editora UNESP, 2011, p.43-86. 

 

 

Recebido em maio de 2025. 
Aprovado em junho de 2025. 

 
 
 
 


