
 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 196 

 

 
 
 
 
 
 
 

O mito de Turim  

em Nietzsche e de Chirico 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Annateresa Fabris 

Doutora em Artes pela Universidade de São Paulo (USP). Pro-
fessora aposentada da Escola de Comunicações e Artes da USP. 
Autora, entre outros livros, de Realidade e ficção na fotografia 
latino-americana. Porto Alegre: Editora UFRGS, 2021. annatere-
safabris@gmail.com 

Retrato de Nietzsche em pose 
melancólica, de Gustav-Adolf 
Schulze, 1882, fotografia, 
montagem (detalhe). 

 

 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 197 

 

O mito de Turim em Nietzsche e de Chirico 

The myth of Turin in Nietzsche and de Chirico 

Annateresa Fabris 

 
 
 

RESUMO 

Friedrich Nietzsche mora em Turim 
em maio-junho de 1888 e entre setem-
bro do mesmo ano e o começo de ja-
neiro de 1889. Apaixonado pela cida-
de, aprecia tudo nela – arquitetura, 
particularmente a Mole Antonelliana; 
urbanismo; tempo; comida; pessoas –, 
descrevendo em suas cartas uma sen-
sação de bem-estar, bruscamente in-
terrompida em janeiro. Leitor entusi-
asta de Ecce homo e da correspondência 
do filósofo, Giorgio de Chirico, dedica 
diversos quadros à sua relação com 
Turim. Sua visão, porém, não é senso-
rial, mas filosófica. Cria uma cidade 
quase deserta, com amplas praças, cer-
cadas de arcadas, nas quais se erguem 
estátuas de Ariadne e de figuras mili-
tares e civis. Desse modo, infunde em 
sua Turim imaginária uma atmosfera 
metafísica, que a transforma num lu-
gar melancólico e enigmático. 
PALAVRAS-CHAVE: Nietzsche; de Chiri-
co; pintura metafísica. 

ABSTRACT 

Friedrich Nietzsche dwells in Turin in 
may-june 1888 and between september of 
the same year and the beginning of janu-
ary 1889. Infatuated by the city, he is fond 
of everything – architecture, especially the 
Mole Antonelliana; urbanism; weather; 
food; people – and describes in his letters a 
sense of wellness, suddenly interrupted in 
january. An enthusiastic reader of Ecce 
homo and of the letters of the philosopher, 
Giorgio de Chirico, dedicates some paint-
ings to the relationship that Nietzsche 
keeps with the city. His vision, however, is 
not sensorial, but philosophical. He creates 
an almost empty city, with large squares, 
surrounded by arcades, and statues of Ari-
adne and of military and civilian figures. 
Thereby he instills in his imaginary Turin 
a metaphysical atmosphere and transfig-
urates it into a melancholic and enigmatic 
place.  
 
KEYWORDS: Nietzsche; de Chirico; meta-
physical painting. 

 
 

℘ 
 
 
Definida por Natalia Ginzburg como “melancólica por natureza”, “la-

boriosa, carrancuda em sua operosidade febril e teimosa”, mas, ao mesmo 
tempo, “indolente e disposta ao ócio e ao sonho”1, a cidade de Turim tinha 
causado outra impressão em Friedrich Nietzsche. A passagem pela capital do 
Piemonte, em abril-junho de 1888, leva o filósofo a descrevê-la como uma  

 
cidade digna e severa. De modo algum cidade grande, de modo algum moderna, como 
tinha temido, mas uma residência do século XVII, na qual foi imposto sobre tudo um 
único gosto, o da Corte e da noblesse. Sobre cada coisa ficou impressa uma quietude 
aristocrática: não há subúrbios mesquinhos; uma unidade de gosto até mesmo na cor 

 
1 GINZBURG, Natalia. Ritratto d’un amico. In: Le piccole virtù. Torino: Einaudi, 1972, p. 25 e 26. A família da 
escritora nascida em Palermo era natural de Turim. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 198 

 

(toda a cidade é amarela ou vermelho-escura). É um lugar clássico tanto para os pés 
quanto para os olhos! Que segurança, que pavimentação.2 
 
Em 21 de setembro do mesmo ano, Nietzsche regressa a Turim, onde 

ficará até 9 de janeiro de 1889. Na carta escrita ao historiador da arte suíço 
Jacob Burckhardt, três dias antes de deixar a cidade, o filósofo fornece uma 
informação sobre sua residência: “aluguei um pequeno quarto de estudante 
em frente ao palácio Carignano (onde nasci como Vítor Emanuel), que me 
permite ouvir a magnífica música abaixo de mim, na Galeria Subalpina”.3 

Concluído na cidade, Ecce homo traz diversos testemunhos sobre ela, a 
começar pela ideia de “meu lugar provado, minha residência de ora em dian-
te”. Nele Nietzsche relata ter voltado para a mesma casa em que residira na 
primavera: “via Carlo Alberto 6, III, em frente ao imponente palazzo Carigna-
no4, onde nasceu Vittorio Emanuele, com vista para a piazza Carlo Alberto e 
para as montanhas além”. Essas informações factuais vêm acompanhadas de 
uma manifestação de êxtase: “Jamais vivi um tal outono, nem julguei possível 
algo semelhante sobre a Terra – um Claude Lorrain ao infinito, cada dia da 
mesma perfeição indomável”.5 

A referência ao pintor seiscentista francês, criador de paisagens ideali-
zadas, que sugeriam um senso de ordem e harmonia, em virtude de uma es-
pacialidade apurada e de uma luz dourada e quente, é retomada na carta es-
crita a Franz Overbeck em 13 de novembro de 1888: “Esperemos que o inver-
no corresponda ao que foi o outono: pelo menos aqui foi um verdadeiro mila-
gre de beleza e muita luz –, um permanente Claude Lorrain”.6 A alusão ao 
pintor tinha sido usada também numa carta a Heinrich Köselitz, datada de 30 
de outubro: “Aqui os dias se seguem com a mesma extraordinária perfeição e 
luminosidade: a esplêndida vegetação arbórea de um amarelo radiante, o céu 
e o grande rio de um azul suave, o ar de uma sublime pureza – um Claude 
Lorrain, como nunca teria sonhado ver”.7 

 
Uma cidade tranquila e aristocrática 

 
Desgostoso com seu país de origem, Nietzsche usa a “tranquila e aris-

tocrática Turim” para criar um contraponto com “o mundo estreito e covarde” 
de uma pequena cidade alemã. A comparação estende-se à grande cidade 

 
2 NIETZSCHE, Friedrich apud LABORATORIO TORINO. Friedrich Nietzsche e Torino (2018). Disponível 
em <atlanteditorino.it/ FNIN.html>. Acesso em 15 nov. 2024.  
3 NIETZSCHE, Friedrich apud FERRER, Daniel Fidel (org.). Nietzsche’s Ecce homo, notebooks and letters, 1888-
1889. S./l.: Kuhn von Verden Verlag, 2023, p. 220. Disponível em <philarchive.org/rec/FERNEH>. Acesso em 
15 nov. 2024. Projetada por Pietro Carrera, a Galeria Subalpina foi construída entre 1873 e 1874. Inspirada 
nas passagens parisienses, foi adornada com esculturas de Pietro Rubino. 
4 Construído por Guarino Guarini entre 1679 e 1685, por encomenda de Emanuel Felisberto de Saboia-
Carignano. O edifício barroco sofreu alterações e acréscimos no século XIX, dentre os quais a fachada ecléti-
ca em estilo neorrenascentista voltada para a praça Carlo Alberto. O primeiro rei da Itália, Vítor Emanuel II, 
nasceu no palácio em 14 de março de 1820. 
5 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce homo: como alguém se torna o que é. São Paulo: Companhia das Letras, 2008, 
p. 95. 
6 Idem, apud CHAVES, Ernani. Duas cartas de Friedrich Nietzsche a Franz Overbeck. Estudos Nietzsche, v. 1, 
n. 1, Vitória-Rio de Janeiro, jan.-jun. 2010, p. 230. Disponível em <researchgate.net/publication/321280577 
_Duas_cartas_de_ Friedrich_Nietzsche_a_Franz_Overbeck>. Acesso em 28 out. 2023. 
7 Idem, apud LABORATORIO TORINO, op. cit.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 199 

 

alemã, “esse vício edificado onde nada cresce, onde cada coisa, boa ou má, é 
arrastada de fora”.8 A capital do Piemonte, ao contrário, é “uma cidade magní-
fica e singularmente benéfica. O problema de encontrar uma tranquilidade de 
ermitão em ruas extraordinariamente belas e calmas, dentro das melhores 
residências que uma cidade pode oferecer, próximas, aliás, muito próximas de 
seu centro – esse problema aparentemente irresolúvel para as grandes cida-
des, aqui é resolvido”.9  

 
 

 

Figura 1. Praça Vittorio Veneto. Vista das arcadas setentrionais, 1923-1925. 

 
 
Ao percorrer o espaço urbano, o filósofo admira as “ruas elegantes e 

indescritivelmente dignas”, as “magníficas e vastas arcadas”, as calçadas, o 
sistema de transporte – ônibus e bondes, “cuja organização chega às raias do 
maravilhoso!”; extasia-se com a visão dos “Alpes nevados”; aprecia “o ar seco, 
sublimemente límpido”; descobre que a luz é capaz de tornar bela uma cida-
de.10 Outros aspectos de Turim são de seu agrado: a qualidade da comida e a 
amabilidade das pessoas. Crítico da cozinha alemã – “as carnes demasiado 
cozidas, as verduras gordurosas e farinhentas, a degeneração dos doces em 
peso para papel!” –, exalta a do Piemonte.11 As cartas escritas na segunda 
temporada estão repletas de considerações sobre sua alimentação. Escreve à 
mãe (28 de setembro) que Turim “é o único lugar no qual a alimentação cor-
responde a minhas exigências bem pessoais” e afirma ser “a primeira vez em 
anos que, durante uma viagem, não adoeço”. Na carta escrita a Köselitz em 30 

 
8 Idem, ibidem, p. 45.  
9 Idem, apud VACCA, Nicola. Nietzsche e Torino (18 jan. 2016). Disponível em <zonadidisagio. word-
press.com/2016/01/18/Nietzsche-e-torino>. Acesso em 23 dez. 2024. 
10 NIETZSCHE, Friedrich apud TOLOVE. Nietzsche a Torino: la Mole, i portici, il labirinto (15 mar. 2021). 
Disponível em <tolove.it/blog/index.php/nietzsche-a-torino-la-mole-i-portici-il-labirinto>. Acesso em 23 dez. 
2024. 
11 Idem, ibidem, p. 34. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 200 

 

de outubro, constata que se sente rejuvenescido e exalta o restaurante no qual 
lhe servem os melhores bocados e lhe aconselham os pratos “mais bem fei-
tos”.12 

Rechaçado na Alemanha, Nietzsche sente-se acolhido no Piemonte: 
“aqui em Turim, por exemplo, os rostos ficam risonhos e bondosos ao me ver. 
O que até agora mais me lisonjeia é que as velhas vendedoras de frutas não 
descansam até escolherem para mim as suas uvas mais doces”.13 Essa acolhida 
empática é comentada diversas vezes na correspondência enviada na segunda 
temporada. Na já citada carta à mãe, lê-se: “Uma descoberta deveras feliz, essa 
Turim! – Estando aqui pela segunda vez, gozo de um considerável aumento 
de atenção e de disponibilidade”. Na mensagem escrita a Köselitz em 16 de 
dezembro, destaca sua experiência positiva com a população da cidade: “to-
dos aqueles que lidam comigo, até a vendedora que escolhe magníficos cachos 
de uva, são igualmente pessoas perfeitamente realizadas, muito amáveis, ale-
gres, um tanto gordas – até mesmo os garçons”. No Natal, comenta com 
Overbeck a receptividade das pessoas: “O que é estranho aqui em Turim é o 
irresistível fascínio que exerço, embora eu seja a pessoa com menos pretensões 
que exista e não peça nada. Mas quando entro numa grande loja, cada rosto se 
transforma; na rua, as mulheres olham para mim – minha velha vendedora de 
frutas guarda para mim os cachos de uva mais doces e reduziu o preço”.14  

Gozando de boa saúde e, sobretudo, livre da enxaqueca que o ator-
mentava há anos, o filósofo lamenta os invernos passados em Nice: “Até como 
paisagem Turim é mais simpática do que aquele estúpido pedaço de Riviera 
calcáreo e árido”, habitado por pessoas “desprezíveis e venais”, inclusive os 
estrangeiros.15 Jörg H. Gleiter aventa a hipótese de que Turim foi apreciada 
por Nietzsche por ser a cidade italiana mais próxima de Paris, na qual tinha 
pensado em transcorrer uma longa temporada em 1869. A cátedra obtida em 
Basileia pôs fim ao projeto, retomado quase vinte anos depois num espaço 
urbano, que era “um paraíso para os pés”, com suas avenidas, suas ruas per-
pendiculares, suas passagens e suas arcadas. Essa “Paris em miniatura” pro-
porciona-lhe a “descoberta capital” da experiência da metrópole de fins do 
século XIX16, embora a cidade o atraísse por características não associadas à 
modernidade: calma, silêncio (apesar de contar com quase 300.000 habitantes), 
refinamento.17  

Conhecido como o filósofo andarilho, que compunha suas obras en-
quanto perambulava na solidão das montanhas suíças, Nietzsche transforma-
se num flâneur ao instalar-se em Turim. A cidade anima-o e vivifica-o, mas, ao 
mesmo tempo favorece a contemplação tranquila, que está na base da expres-
são criadora. Ao falar de uma cidade “digna e severa” e de uma “tranquilida-
de aristocrática”, o filósofo nada mais faz do que descrever o próprio estado 

 
12 Idem, apud LABORATORIO TORINO, op. cit. 
13 Idem, ibidem, p. 52.  
14 Idem, ibidem. 
15 Idem, apud DE STEFANO, Daniele. Nietzsche e Torino: l’amore del filosofo per la nostra città (2016). Dis-
ponível em <mole24.it/2016/01/04/torino-anche-nietzsche-amava-torino>. Acesso em 23 dez. 2024.  
16 GLEITER, Jörg H. “Aber Turin!”. Nietzshes Entdeckung der Stadt. The Jounal of Korean Nietzsche Society, n. 
25, Daejeon, abr. 2014, p. 261, 264, 276. Disponível em <https://doi.org/10.16982/jkns2014.25.009>. Acesso em 
27 dez. 2024. 
17 Cf. LABORATORIO TORINO, op. cit.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 201 

 

de espírito enquanto vagueia por ruas calmas e praças solenes. A grande des-
coberta turinense é a arcada que, com seu ritmo, sua repetição, seus jogos de 
luz e sombra, revela ser um espaço propício à concentração e ao ensimesma-
mento. Esses “salões com colunas” tornam-se uma fonte de inspiração, pois 
permitem a contemplação estética e um mergulho nos próprios pensamen-
tos.18 

Mesmo admirando a sobriedade da arquitetura de Turim, resumida 
na ideia de “palácios construídos sem pretensão”19, Nietzsche é atraído por 
um edifício em construção, a Mole Antonelliana (1863-1889), projetada por 
Alessandro Antonelli para sediar uma sinagoga e uma escola. Para atender a 
essa dupla função, Antonelli concebe uma planta quadrada, cuja base é cons-
tituída por um vasto pronau neoclássico; acima dele ergue-se uma alta cúpu-
la quadrangular – que retoma um formato bastante usado em sinagogas eu-
ropeias –, encimada por um pequeno templo, o qual viria a ser coroado por 
uma longa agulha em 1904. No rascunho de uma carta datada de 30 de de-
zembro de 1888, o filósofo refere-se a ela: “Há pouco, passei pela Mole An-
tonelliana, possivelmente o edifício mais genial jamais construído – curio-
samente ainda não tem nome – brotado de um desejo absoluto de elevação – 
não evoca nada a não ser meu Zaratustra. Batizei-o Ecce homo e o rodeei em 
minha imaginação de um gigantesco espaço vazio”. O isolamento imaginário 
do edifício para valorizá-lo ainda mais deve ser reportado às associações 
feitas por Nietzsche com Assim falou Zaratustra – definido por Georges Se-
bbag como “outro jorro de vida, outra ascensão para os cumes e mergulho 
no abismo” – e Ecce homo, a autobiografia filosófica, cujo subtítulo é “como 
alguém se torna o que é”.20  

De acordo com o autor, o “corpo do edifício” sugere ao filósofo o pon-
to de encontro entre Zaratustra e Ecce homo, entre o “mais alto pico de sua 
obra” e a 

 
profundidade abissal de seu ser. A dimensão sublime do edifício, sublime artificial e 
não natural, convida a isso. Um infinito em altura ancorado nas profundezas. Ade-
mais, o próprio termo Mole, inusual na arquitetura, evoca uma quantidade prodigiosa, 
uma massa molecular. De fato, Nietzsche detecta nessa massa elementar um puro jor-
ro, um elã vital, ou melhor ainda, uma série de transformações das etapas da existên-
cia, ou de “como alguém se torna o que é”.21 
 
 

 
18 Cf. RAUCH, Theresa. A flaneur in Turin: the perception of space in the works of Friedrich Nietzsche and 
Walter Benjamin. S A J, n. 10, Belgrade, 2018, p. 137-140. Disponível em <scindeks-clanci-
ceon.rs/data/pdf/182l-3952/2018/1821-39521802131R.pdf>. Acesso em 26 dez. 2024. 
19 Idem, p. 132.  
20 SEBBAG, Georges. La Mole Antonelliana ou comment on devient ce que l’on est (2000). Disponível em 
<philosophieetsurrealisme.fr/la-mole-antonelliana-ou-comment-on-devient-ce-que-lon-est>. Acesso em 27 
dez. 2024.  
21 Idem.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 202 

 

 

Figura 2. Mole Antonelliana, de Alessandro Antonelli, 1863-1889. 

 
 
Lembrando que Nietzsche concebe o lugar como “parte de uma função 

dinâmica e dialética e de uma interrelação estrutural entre o corpo e seus es-
tados de espírito (Stimmungen) como uma totalidade afetiva”, Nikolaos-Ion 
Terzoglou propõe ver nos termos com que este se refere ao edifício uma iden-
tificação existencial: 

 
Arquitetura e lugar adquirem aqui propriedades simbólicas, metafóricas, em acréscimo 
à sua textura material. Um edifício corresponde a um livro. Ecce homo, nessa perspec-
tiva, é uma torre de linguagem, composta com conceitos e palavras, e a Mole Antonel-
liana, um pensamento autobiográfico feito de pedra. Os dois artifícios comunicam en-
tre si: são discursos públicos. Talvez esta seja a arquitetura que faz falta nas grandes 
cidades modernas: uma arquitetura falante.22 
 
Nietzsche não se limita a manifestar sua admiração pela construção; 

identifica-se com Antonelli, que morreu “velho como Matusalém”23, e a cujos 
funerais assistiu no mês de novembro de 1888. Acreditando nos sinais do 
destino, acrescenta na carta de 30 de dezembro, a seguinte observação: “Ele 

 
22 TERZOGLOU, Nikolaos-Ion. Nietzsche’s conception of place: blueprint for an architecture of the future. 
International Journal of Architecture, Arts and Applications, v. 8, n. 2, New York, 2022, p. 59 e 60. Disponível em 
<10.11648/j.ijaaa.20220802.12>. Acesso em 26 dez. 2024. 
23 NIETZSCHE, Friedricha apud SEBBAG, Georges, op. cit.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 203 

 

viveu até que Ecce homo estivesse terminado. – O livro e a pessoa para acom-
panhá-lo”.24 

 
Uma cidade enigmática e misteriosa  

 
Giorgio de Chirico, que afirma ter entrado em contato com o pensa-

mento do filósofo alemão quando morava em Munique por meio de Kurt 
Gartz25, irmão de Fritz, um colega da Academia Real de Belas Artes, deve ter 
lido sua correspondência, pois entre 1912 e 1913, elabora dois quadros inspi-
rados na Mole Antonelliana: A nostalgia do infinito e A grande torre. Ao propor 
uma recriação própria do edifício de Antonelli, o pintor insere a torre num 
espaço amplo de maneira a dar destaque a seu isolamento na paisagem. Inspi-
rada em Nietzsche, essa transgressão à real relação do edifício com a paisagem 
circundante, vem acompanhada de outro motivo nietzschiano: a visão da torre 
como uma manifestação da tendência do corpo a distanciar-se do ambiente a 
fim de defender-se, proteger-se, isolar-se e ter um controle absoluto sobre o 
espaço exterior. Metáfora de uma estrutura fechada que protege o corpo das 
ameaças externas26, o motivo da torre traz também uma reminiscência do pen-
samento do poeta Giacomo Leopardi. Este, de fato, tinha escrito que “a torre 
isolada no meio da imensidão do céu” exprimia o “desejo do infinito”.27  

Em A nostalgia do infinito (1912-1913), de Chirico situa uma maciça tor-
re dotada de três peristilos numa pequena elevação a fim de acentuar sua altu-
ra e sugerir uma impressão de vastidão no espaço circundante. A grande torre 
(1913), por sua vez, caracteriza-se pela adoção de dois pontos de vista – um 
inferior, na definição da praça; outro superior, na representação do edifício –, 
tendo como resultado uma espacialidade instável. A presença de três peristi-
los de formato circular levou James Thrall Soby a defender a ideia de que a 
obra comportaria também elementos do romano templo de Vesta.28 

O pintor, que passou alguns dias em Turim em julho de 1911, e lá ser-
viu o exército entre 2 e 12 de março de 1912 (antes de desertar), descreve o 
próprio universo pictórico em termos claramente nietzscheanos, ao referir-se a 

 
uma poesia estranha e profunda, infinitamente misteriosa e solitária, que se baseia no 
Stimmung [...] de uma tarde de outono, quando o céu está claro e as sombras se tor-
nam mais longas do que durante o verão porque o sol começa a ficar mais baixo. Essa 
sensação extraordinária pode ser encontrada (mas é necessário, naturalmente, ter a 
sorte de possuir minhas faculdades excepcionais) em cidades italianas e cidades medi-
terrâneas como Gênova e Nice; mas a cidade italiana por excelência onde esse fenôme-
no extraordinário se manifesta é Turim.29 
 

 
24 Idem, apud TERZOGLOU, Nikolaos-Ion, op. cit., p. 60.  
25 Ver DE CHIRICO, Giorgio. The memoirs of Giorgio de Chirico. London: Peter Owen, 1971, p. 55. 
26 Cf. TERZOGLOU, Nikolaos-Ion, op. cit., p. 59. 
27 LEOPARDI, Giacomo apud MONFRIN, Letizia Ughetto. “A Torino ci fermammo un paio di giorni”. Ap-
punti sul soggiorno torinese di Giorgio de Chirico, luglio 1911. Studi OnLine, v. VIII, n. 15-16, Milano, 1º 
jan.-31 dez. 2021, p. 43. Disponível em <www.archiviometafisica.org/wp-content/uploads/StudiOnLine-
AnnoVIII-nn.15-16.pdf>. Acesso em 28 dez. 2024.  
28 Ver SOBY, James Thrall. Giorgio de Chirico. New York: The Museum of Modern Art, 1967, p. 51. 
29 DE CHIRICO, Giorgio, op. cit., p. 55. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 204 

 

A derivação literária dessa descrição não necessita de muitos elemen-
tos para ser desvendada: de Chirico esteve em Turim no verão, quando, nos 
dizeres de Natalia Ginzburg, a cidade “está deserta e parece bem grande, clara 
e sonora como uma praça; o céu é límpido mas não luminoso, de uma palidez 
leitosa; o rio corre liso como uma rua, sem exalar nem umidade nem fres-
cor”30; e no fim do inverno, não tendo vivido, portanto, a experiência do outo-
no. Em 1911, além de visitar a Exposição Internacional das Indústrias e do 
Trabalho, o artista tem oportunidade de assistir aos funerais da ex-rainha de 
Portugal, Maria Pia de Saboia (8 de julho), que lhe inspiram uma prosa lírica 
intitulada A morte misteriosa. Nela, descreve o relógio do campanário marcan-
do a hora; o sol alto e abrasador, que ilumina as casas, os palácios, as arcadas; 
sombras que descrevem no chão “retângulos, quadrados, trapézios de um 
preto tão suave que o olho queimado gosta de refrescar-se neles”. A sensação 
de bem-aventurança leva-o a desejar “viver ali, perto de uma arcada consola-
dora ou de uma torre insensata coberta com bandeirinhas multicoloridas, en-
tre homens inteligentes e gentis”.31  

Esse texto, no qual ecoam referências nietzschianas e se insinuam os 
temas das arcadas e da torre, não enumera outra temática fundamental, a das 
praças arquitetônicas, igualmente derivada do filósofo alemão. Posteriormen-
te, o artista reconhecerá de modo explícito a associação entre esse tema e Ni-
etzsche em alguns escritos. Na autobiografia de 192932, afirma ter descoberto 
graças ao Nietzsche de Ecce homo, o “‘mistério italiano’”, situado na Itália do 
Norte e, “particularmente, na cidade de Turim”. A série de quadros dedicados 
às praças italianas é derivada do encontro entre o pensamento de Nietzsche e 
suas estadias na cidade. Nela, “as estátuas solitárias e erigidas sobre pedestais 
muito baixos alongam sua sombra vespertina sobre vastas praças desertas e 
circundadas por arcadas”.33  

A questão é aprofundada num escrito de 1935:  
 
É Turim que me inspirou toda a série dos quadros pintados entre 1912 e 1915. A bem 
da verdade, confesso que eles devem muito também a Friedrich Nietzsche, de quem era 
então um leitor apaixonado. Seu Ecce homo [...] ajudou-me muito a compreender a be-
leza tão particular dessa cidade. A verdadeira estação para Turim, aquela em que apa-
rece melhor seu encanto metafísico é o outono. [...] É algo vasto, ao mesmo tempo pró-
ximo e distante, uma grande serenidade, uma grande pureza, bastante vizinhas da 
alegria que experimenta o convalescente ao recuperar-se de uma doença longa e peno-
sa. É a estação dos filósofos, dos poetas e dos artistas propensos à filosofia. À tarde, as 
sombras são longas, uma suave imobilidade reina em todo lugar. [...] O encanto outo-
nal de Turim torna-se ainda mais penetrante pela construção retilínea e geométrica 
das ruas e das praças e pelas arcadas que permitem passear à vontade com qualquer 

 
30 GINZBURG, Natalia, op. cit., p. 31. 
31 DE CHIRICO, Giorgio apud MONFRIN, Letizia Ughetto, op. cit., p. 36. 
32 Numa carta endereçada à mãe, em 27 de abril de 1929, o pintor menciona um pagamento feito ao irmão, 
Alberto Savinio. A partir dessa menção e levando em conta o estilo do texto, Elena Pontiggia levantou 
recentemente a hipótese de que o autor da biografia não foi de Chirico, mas seu irmão, que utilizou o pseu-
dônimo. Angelo Bardi. Cf. PONTIGGIA, Elena, “Carissima mamma”. Lettere della famiglia de Chirico 
(1924-1936). Metafisica, n. 20-21, Roma, 2021, p. 88-90. Disponível em <fondazionedechirico.org/uploads/ 
2021/09/05_metafisica2021_e.pontiggia-72-95. pdf.> Acesso em 10 dez. 2024. 
33 DE CHIRICO, Giorgio. La vita di Giorgio de Chirico con nota di Katherine Robinson. Metafisica, n. 5-6, 
Roma, 2006, p. 493. Disponível em <fondazionedechirico.org/wp-content/uploads/2019/06/491-495-
Metafisica-56-La-vie-de-Gorgio-de-Chirico-IT.pdf>. Acesso em 28 dez. 2024.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 205 

 

tempo. Essas arcadas dão à cidade o ar de ter sido construída para as dissertações filo-
sóficas, para o recolhimento e a meditação. Em Turim tudo é aparição. Desembocamos 
numa praça e nos encontramos diante de um homem de pedra que nos olha como só as 
estátuas sabem olhar. Às vezes, o horizonte é limitado por um muro atrás do qual se 
ergue o apito de uma locomotiva, o barulho de um bonde que se sacode: toda a nostal-
gia do infinito revela-se diante de nós por trás da precisão geométrica da praça.34 
 
O texto, que traz claras alusões a alguns quadros realizados entre 1912 

e 1915 – praças com estátuas, arcadas e um muro no fundo, atrás do qual pas-
sam locomotivas –, é igualmente portador de referências à experiência turi-
nense de Nietzsche. As ruas geométricas descritas pelo pintor são as ruas be-
las, calmas e elegantes da correspondência nietzschiana. As arcadas que pre-
dispõem à meditação são as mesmas sob as quais Nietzsche afirmava ser pos-
sível caminhar “por meia hora de um fôlego só”35, mergulhado nos próprios 
pensamentos e ao abrigo do “tempo mutável”.36  

Na apresentação de uma exposição da pintora Paola Levi-Montalcini 
(1939), de Chirico faz o panegírico de Turim, cidade “monárquica, fluvial e 
regular” e “muito curiosa”, cujo encanto secreto foi descoberto por Nietzsche. 
Se bem que não catalogada “entre as maravilhas da beautiful Italy”, ela é “a 
cidade mais profunda, mais enigmática, mais inquietante não apenas da Itália, 
mas do mundo todo”. Sua “beleza hermética” foi descoberta pelo “poeta-
filósofo alemão de origem polonesa”37: 

 
Ele foi o primeiro a sentir a infinita poesia que emana dessa cidade tranquila e ordena-
da, construída numa planície enfeitada com colinas suaves, parques românticos, caste-
los e palácios solenes. [...] Foi Nietzsche quem primeiro adivinhou o enigma daquelas 
ruas retas, ladeadas por casas sustentadas por arcadas debaixo das quais, mesmo com 
tempo chuvoso, é possível passear tranquilamente com os próprios amigos, discutindo 
arte, filosofia, ao abrigo tanto da água do céu quanto, durante o verão, dos raios dema-
siado ardentes do sol. Turim é a cidade das amizades peripatéticas. [...] A beleza de 
Turim é difícil de ser percebida, tão difícil que, exceto Nietzsche e eu, não conheço 
ninguém que, até agora, tenha se ocupado dela. Suspeito que o conde de Gobineau te-
nha pressentido algo nesse assunto misterioso, mas infelizmente não tenho provas su-
ficientes para poder afirmá-lo.38 
 
É possível que o artista tenha encontrado a referência ao conde Joseph-

Arthur de Gobineau na correspondência de Nietzsche. O diplomata e ensaísta 
francês, que morreu em Turim em 13 de outubro de 1882, tendo sido sepulta-
do em seu Cemitério Monumental oito dias mais tarde, foi evocado pelo filó-
sofo numa carta escrita por ocasião da segunda estadia na cidade. Nela lê-se: 

 
34 Idem, Quelques perspectives sur mon art. In: RUBIN, William et al. De Chirico. München-Paris: Prestel 
Verlag/Centre Georges Pompidou, 1982/1983, p. 254.  
35 NIETZSCHE, Friedrich apud TOLOVE, op. cit.  
36 Idem, apud RAUCH, Theresa, op. cit., p. 132.  
37 De Chirico reporta uma informação divulgada por Nietzsche, que acreditava descender de nobres polo-
neses. Paulo César de Souza lembra que uma pesquisa genealógica, que traçou a ascendência do filósofo até 
o século XV, encontrou apenas antepassados alemães. O sobrenome é comum na região central da Alema-
nha. Cf. SOUZA, Paulo César de. Notas. In: NIETZSCHE, Friedrich, op. cit., p. 113.  
38 DE CHIRICO, Giorgio. Paola Levi-Montalcini. Metafisica, n. 3-4, Roma, 2004, p. 461 e 462. Disponível em 
<fondazionedechirico.org/wp-content/uploads/2019/06/461-466-Metafisica-34-G.deChirico-Paola-Levi-
Montalcini.pdf>. Acesso em 26 dez. 2024.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 206 

 

“Estou de novo na minha querida cidade de Turim, essa cidade que também 
Gobineau tanto amou. Provavelmente ela nos torna iguais”.39 

 
As estadias de Nietzsche na iconografia do pintor 

 
De Chirico não se limita a evocar as duas estadias de Nietzsche em Tu-

rim por meio da escrita. Os dois momentos são recriados em duas obras reali-
zadas em 1914, bastante herméticas e intituladas Natureza-morta. Turim na pri-
mavera e Natureza- morta. “Turim 1888”. No primeiro quadro, o pintor repre-
senta a vista que o filósofo tinha da janela de seu quarto: um edifício com ar-
cadas que simboliza o palácio Carignano (embora sua estrutura lembre a Con-
ciergerie de Paris) e o escorço do Monumento equestre a Carlos Alberto (1856-
1860), de Carlo Marochetti. No romance Hebdômeros (1929), de Chirico cria 
uma cena que retoma esse ponto de vista. O filósofo Lyphontius, que “morava 
num apartamento modesto acima dos pórticos que emolduravam a praça cen-
tral da cidade”, via da janela “as costas da estátua de seu pai que se erigia so-
bre um pedestal baixo, no meio da praça. Seu pai também havia sido filósofo e 
a eminência de sua obra decidira seus concidadãos a lhe erguer esse monu-
mento no meio da mais vasta e mais bela praça da cidade”.40 

Além da recriação topográfica, o quadro de 1914 traz outros signos 
alusivos a Nietzsche. Num plano inclinado, situado em frente à estrutura ar-
quitetônica, o artista tinha disposto algumas figuras – um ovo, uma alcachofra 
e um livro – e, acima delas, uma mão preta muito usada na gráfica publicitá-
ria. A capa amarelo-limão do livro é provavelmente uma alusão à edição fran-
cesa de Ecce homo, lida por de Chirico em Milão entre 1909 e 1910. Se for lem-
brado que a obra redigida em Turim representa a transformação de Nietzsche 
em “poeta da própria existência” por afirmar “o eterno retorno de toda a sua 
vida”41, a presença do ovo adquire um significado preciso. Símbolo do eterno 
presente para o filósofo trágico, o ovo entra em contraste com o aspecto metá-
lico da alcachofra, que deixa de ser o emblema da generosidade, da fertilidade 
e da regeneração. De Chirico estaria aludindo, desse modo, à dicotomia que 
caracterizou a segunda temporada do filósofo em Turim, quando a sensação 
de bem-aventurança foi toldada pelo colapso nervoso de janeiro de 1889?42  

É ao episódio de 3 de janeiro de 1889 que é dedicado o segundo qua-
dro, ainda mais hermético que o anterior. Em termos arquitetônicos, a compo-
sição apresenta um edifício branco, um pequeno muro de tijolos vermelhos e 
duas molduras de janela. Num plano inclinado estão posicionados alguns só-
lidos geométricos coloridos, um dos quais se caracteriza por uma estranha 
forma ovoide. Cabe ao observador destrinchar o significado do quadro ao 

 
39 NIETZSCHE, Friedrich apud PIEMONTEIS.ORG. Il conte di Gobineau e Torino (s./d.). Disponível em 
<piemonteis.org/?p=3451>. Acesso em 28 dez. 2024. 
40 DE CHIRICO, Giorgio. Hebdômeros. São Paulo: 100/cabeças, 2022, p. 50.  
41 MENDONÇA, Alexandre. Ecce homo: um livro quase homem. Cadernos Nietzsche, n. 4, Rio de Janeiro, 1998, 
p. 59. Disponível em <gen-grupodeestudosnietzsche.net/wp-content/uploads/2018/05/cn_04_05-Mendonça. 
pdf>. Acesso em 28 dez. 2024.  
42 O quadro tem uma variante numa obra do mesmo ano, O destino do poeta, na qual o edifício perde o moti-
vo das arcadas e recebe duas torres. Outras transformações dizem respeito ao plano inclinado horizontal: a 
alcachofra é suprimida, o ovo é deslocado para a direita e a lombada do livro produz uma sombra maior. 
Uma estátua de costas toma o lugar do monumento equestre. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 207 

 

perceber na face de um dos sólidos dividida em losangos brancos e pretos 
minúsculas intervenções: a escrita “Torino” [Turim] desenhada à esquerda; 
uma cabeça de cavalo estilizada e a data “1888” apostas à direita. Apesar da 
data errada, de Chirico evoca o episódio ocorrido na rua Pó em 3 de janeiro de 
1889: ao ver um cavalo sendo maltratado por um cocheiro, o filósofo beijou e 
abraçou o animal. Acometido por um colapso nervoso, foi levado para seu 
alojamento43, do qual, entre 1º e 6 de janeiro enviou cartas e bilhetes assinados 
por “Dioniso” e “O Crucificado”.44 

De Chirico atribui o colapso nervoso do filósofo à “beleza fatal” de Tu-
rim.45 A cidade deve ser desvelada aos poucos, qual uma “Górgona boa e ho-
nesta que sabe o quanto custa àqueles que tem a desgraça de ver sua face inte-
gralmente e de repente”. Enfraquecido “por uma vida de emoções violentas 
provocadas por suas descobertas metafísicas e por suas aventuras intelectuais 
de pensador”, ele “não conseguiu resistir por muito tempo à contemplação 
total da beleza de Turim e afundou na demência durante um daqueles outo-
nos nos quais as sombras longas, a tranquilidade do céu, toda aquela atmosfe-
ra de felicidade e de convalescença que emana da natureza depois das violên-
cias criminosas da primavera e das febres extenuantes do verão, levam a ocul-
ta beleza de Turim ao seu mais alto grau de expressão”. É no outono que a 
cidade recende a  

 
silêncio, felicidade e meditação. As fontes Wallace, nas praças públicas, deixam fluir 
uma água fresca e límpida.46 Nas fachadas das estações os ponteiros dos relógios mar-
cam duas horas da tarde. As locomotivas descansam e, sobre os telhados dos edifícios 
públicos e dos grandes bazares, as auriflamas de cores suaves e ardentes flutuam do-
cemente aos sopros frescos que vêm de lá de baixo, do fundo da planície, daqueles Al-
pes que, ao longe na linha do horizonte claro, podem ser vistos com seus picos sempre 
cobertos de neve.47 

 
43 Sobre o episódio, ver MOCCHI, Nicol Maria. Note sul dipinto di Giorgio de Chirico, Natura morta. Tori-
no 1888, 1914: fonti iconografiche e letterarie. Studi Online, n. 3, Milano, 1º jan.-30 jun. 1915. Disponível em 
<academia.edu/43457055/Note_sul_dipinto_di_Giorgio_de_Chirico_Natura_morta_Torino_1888_1914_fonti 
_iconografiche_e_letterarie>. Acesso em 16 nov. 2024. 
44 É provável que um prenúncio do que estava por vir estivesse na carta a Ferdinand Avenius, datada de 22 
de dezembro de 1888, assinada pelo “Anticristo”. Em 1º de janeiro, Nietzsche envia a Jean Bourdeau um 
bilhete escrito em italiano com os dizeres “Cristo. Cristo eterno. Cristo crucificado”. A partir da mesma 
data, assina indiferentemente “Dioniso” e “O Crucificado”. Além disso, escreve bilhetes aos “filhos” Hum-
berto I, rei da Itália, e Cardeal Domenico Mariani. Nesse mesmo período desdobra-se em outras personali-
dades: Antonelli, Carlos Alberto, Vítor Emanuel II, Buda, Alexandre Magno, César, Voltaire, Francis Bacon, 
Richard Wagner... Cf. Nietzsche’s letters 1888. Disponível em <thenietzschechannel.com/correspondance/ 
eng/nlett-1888.html>. Acesso em 30 dez. 2024; Nietzsche’s letters 1889. Disponível em <thenietzschechan-
nel.com/correspondance/eng/nlett-1889.html>. Acesso em 30 dez. 2024. 
45 Em Dias de Nietzsche em Turim (2001), o diretor Júlio Bressane recria a estadia do filósofo na cidade por 
meio de um fluxo de imagens que traduzem seu pensamento. O recurso constante a imagens instáveis vai 
introduzindo a crise que o acometerá depois do episódio do cavalo. Béla Tarr e Ágnes Hranitzky, em O 
cavalo de Turim (2011), imaginam a vida posterior do animal, próximo da morte, num ambiente hostil e 
fechado a qualquer emoção. 
46 Em Turim, não havia as fontes criadas na década de 1870 pelo filantropo britânico Richard Wallace. Des-
de 1862, a cidade distribuía água potável por meio de pequenas fontes públicas, denominadas “tòret” [pe-
queno touro]. Executadas em ferro fundido e pintadas de verde, distinguiam-se pela cabeça de touro da 
qual jorrava a água. 
47 DE CHIRICO, Giorgio. Paola Levi Montalcini, op. cit., p. 462. No artigo de 1935, o pintor já tinha aludido 
ao episódio da loucura de Nietzsche, provocada ´pela “harmonia tão fina” da cidade a ponto de tornar-se 
“quase insuportável”. Além disso, escreve que ele próprio, quando visitou a cidade, estava passando por 
“uma crise de melancolia e de pessimismo” que lhe provocou a revelação súbita de sua beleza peculiar. Ver 
idem, Quelques perspectives sur mon art, op. cit., p. 254. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 208 

 

Turim como lugar concreto e como construção poética 

 
Até que ponto a Turim pintada por de Chirico corresponde à Turim exal-

tada por Nietzsche? Este refere-se a uma cidade tangível, na qual o dia a dia o 
leva a deparar-se com situações concretas, que descreve pontualmente em boa 
parte de sua correspondência. As considerações sobre o urbanismo e a arquitetu-
ra vêm acompanhadas de ponderações ao rés do chão, mas de capital importân-
cia para ele, que buscava uma alimentação sadia, a preços módicos. Três cartas 
são bem significativas nesse sentido. Em 30 de outubro, escreve a Köselitz: 

 
até agora não conhecia o significado de comer com apetite, bem como do que necessitava 
para sentir-me bem-disposto. [...] Aqui como com a melhor disposição de espírito e de in-
testino, pelo menos quatro vezes mais do que na Panada.48 [...] Acho que vale a pena vi-
ver aqui sob todos os aspectos. O café, nos melhores estabelecimentos, um pequeno bule 
de uma excelência rara, realmente de primeira qualidade, como nunca tinha provado, 
custa 20 centavos e em Turim não se deixam gorjetas. [...] No restaurante pago para ca-
da refeição 1 franco e 25 centavos, e deixo 10 centavos a mais, coisa que é decididamente 
considerada uma exceção. Por esse preço recebo uma enorme porção de sopa [...]; escolha 
e variedade bem grandes, e massas italianas, todas de primeira qualidade (somente aqui 
comecei a aprender as grandes diferenças). Depois, um excelente pedaço de assado de vi-
tela, que não tinha comido antes em nenhuma parte nesse mundo, acompanhado por 
verduras, espinafres etc. Três pãezinhos que aqui são muito saborosos e, para os aman-
tes, os grissini, os finíssimos palitos de pão muito apreciados em Turim.49 
 
Em 17 de novembro, volta a abordar o assunto na carta dirigida à mãe: 
 
A comida é extraordinariamente boa e saudável. Não por acaso vivemos no país dos mais 
famosos rebanhos de gado e na cidade da residência real. A maciez da carne de vitela é 
para mim simplesmente algo novo, assim como aquela da delicada carne de cordeiro, que 
aprecio muitíssimo. E que preparo! Que cozinha conscienciosa, diligente, até mesmo re-
finada! Até agora eu ignorava o que fosse um bom apetite: sinceramente, como quatro 
vezes mais do que em Nice, pago menos e ainda não tive dores de estômago.50 
 
No dia de Natal, comenta com Overbeck que, por 1 franco e 25 centavos, 
 
recebo as coisas mais saborosas, preparadas da maneira mais requintada, antes não ti-
nha ideia do que podia ser a carne ou a verdura, ou todos aqueles pratos típicos italia-
nos. [...] Hoje, por exemplo, os mais delicados ossobucos, só Deus sabe como se diz em 
alemão, a carne em volta do osso, no qual se encontra o delicioso tutano! Acompanha-
dos por brócolis preparados de uma maneira incrível, como prato principal uma massa 
bem macia.51 
 
Essas considerações não são de somenos, pois contribuem para um es-

tado de espírito positivo. Em 30 de outubro, Nietzsche comenta com Köselitz 
seu aspecto físico e psíquico: “De um bom humor exemplar, bem nutrido e 
dez anos mais moço do que seria lícito. Além disso, desde que escolhi Turim 

 
48 Panada era um restaurante de Veneza. 
49 NIETZSCHE, Friedrich apud LABORATORIO TORINO, op. cit. 
50 Idem. 
51 Idem. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 209 

 

como pátria, mudei muito nos honneurs que concedo a mim mesmo – por 
exemplo, tenho um excelente alfaiate e faço questão de ser considerado, em 
toda parte, um estrangeiro distinto”. Para Emily Fynn (6 de dezembro), reser-
va uma apreciação mais elaborada: “Não consigo expressar como tudo aqui 
tem um efeito benéfico sobre mim – nunca vi um lugar que viesse assim ao 
encontro de meus instintos mais profundos. [...] Nessas circunstâncias, meu 
estado de saúde teve uma melhora verdadeiramente prodigiosa; aqui passo 
pela vida com um orgulho tão feliz que a Senhora não reconheceria nem a toca 
nem o urso que vive nela”.52  

O bom tempo – “uma pureza e uma luminosidade que lembram Nice”, 
apesar do frescor que não o agrada tanto –, contribui, sem dúvida, para essa 
sensação de bem-estar. Esse comentário datado de 14 de outubro desdobra-se 
em outros. Doze dias mais tarde, Nietzsche faz votos de que a mãe esteja vi-
vendo um “outono tão magnífico e cheio de sol; eu, pelo menos, nunca vi em 
nenhum lugar um tempo tão bonito”. Em 13 de novembro, escreve a Köselitz: 
“O outono se encaminha para o fim – do início de outubro até novembro 
avançado não parou de entoar de novo, dia após dia, a melodia de sua doura-
da beleza, com uma perseverança que surpreendeu os próprios turinenses”.53 

Essa cidade quase solar não é a cidade que interessa a de Chirico. O 
pintor concentra sua atenção na horizontalidade do espaço, concebido como 
um plano contínuo, e em sua verticalidade, “feita de elementos isolados: tor-
res, faróis, chaminés”. Italo Calvino, que propôs essa imagem, afirma que a 
cidade dequiriquiana é feita para “acolher o pensamento, para contê-lo e retê-
lo, sem que ele se sinta forçado”. Nela, o pensamento “encontra o seu espaço e 
o seu tempo, um tempo suspenso, como de convite, de espera”. Um dos as-
pectos dessa cidade favorece o pensamento: a “imobilidade das estátuas, não 
importa se representam deusas envoltas em panejamentos ou homens públi-
cos de redingote: basta que sejam de mármore, basta uma figura num pedestal 
rodeada por um espaço vazio, uma praça, ou isolada no desvão de um nicho; 
e eis que a mente se sente logo propensa a deter-se, a refletir”.54 

A relação das estátuas com o pensamento já tinha sido detectada por 
Cecília Meireles, admiradora confessa do pintor italiano. Num artigo publica-
do em 1º de janeiro de 1956, a poetisa refere-se a “estátuas colocadas como no 
meio do mundo e em pleno pensamento”. Esta não é a única referência a essas 
figuras que povoam silenciosamente diversos quadros do período metafísico. 
Em outro trecho do texto, Meireles destaca as estátuas “que repousam nestas 
praças e nestes inesperados planos de sombra e luz, não é simplesmente a 
forma durável que se representa, mas, através dela, o modelo de outrora que 
as inspirou, ou o seu protótipo”.55 

Ao usar o termo “protótipo”, a poetisa dá a impressão de estar pen-
sando na imagem ou na ideia primordial que forma o imaginário do inconsci-
ente coletivo (arquétipo), mas o procedimento do artista é, antes de tudo, téc-
nico: ele funde vários modelos para conseguir um molde que será aplicado em 

 
52 Idem. 
53 Idem. 
54 CALVINO, Italo. Viaggio nelle città di de Chirico. In: Romanzi e racconti. Milano: Mondadori, 2022, p. 398-
401 (v. III no original). 
55 MEIRELES, Cecília. De Chirico. Diário de Notícias, Rio de Janeiro, 1º jan. 1956, p. 1, 4.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 210 

 

diferentes obras. Se isso é verdade para a cidade dequiriquiana, que é um as-
semblage de fragmentos arquitetônicos vistos em Atenas, Munique, Roma, Flo-
rença, Turim, Paris e, mais tarde, em Ferrara e Nova York, é também verdade 
para a representação das “presenças inanimadas” que conferem um aspecto 
ainda mais enigmático às praças de suas “arquiteturas mentais”. Como lembra 
Adriano Altamira, de Chirico lança mão de derivações, cópias, moldes, de 
imagens extraídas de repertórios para criar os “duplos de si mesmos”56 que 
intrigam o observador das obras do período metafísico. 

O pintor trabalha com duas tipologias na representação das estátuas: 
uma de caráter classicizante, outra oitocentista. Na primeira, as figuras mascu-
linas são acéfalas, representadas de costas, com os membros inferiores envol-
tos em panejamentos transparentes, como atestam O enigma de uma tarde de 
outono (1909-1910) e A meditação outonal (1912). As figuras femininas remetem 
a uma única personagem, Ariadne. A princesa de Cnossos que ajudou Teseu a 
sair do labirinto, foi abandonada por ele na ilha de Naxos, onde foi encontrada 
por Dioniso, que a desposou, é protagonista de diversos quadros: Solidão (Me-
lancolia), executado em 1912; A recompensa do adivinho, A tarde de Ariadne e Ari-
adne, todos datados de 1913. Pensativa na primeira obra, Ariadne está ador-
mecida nas demais, dando a impressão de que se trata de imagens oníricas, 
tão ficcionais quanto os espaços que as abrigam. 

Embora ausente das praças de Turim, a figura de Ariadne deriva dire-
tamente do pensamento de Nietzsche, no qual ela encarna o princípio femini-
no da criação, o conhecimento intuitivo. Seu despertar místico por Dioniso 
torna-se o símbolo da volta ao labirinto, cujos enigmas são enfrentados pelo 
pensador destemido, podendo ser visto como a metáfora de um processo ar-
tístico que desvenda a face metafísica do mundo material. Magdalena Hol-
zhey, que propôs essa leitura do mito de Ariadne, chama a atenção para os 
ambientes nos quais suas estátuas estão colocadas: quase sempre há signos 
que prenunciam o poder criador do deus prestes a chegar, torres ou chaminés 
de fábricas.57 Se, com essa observação, a autora põe em relevo os símbolos 
masculinos das composições de Chirico, porém, deixa de lado, o símbolo fe-
minino por excelência, as arcadas quase sempre escuras. 

Um motivo biográfico parece estar igualmente na raiz do tema de Ari-
adne. Não se pode esquecer que Nietzsche apelidou Cosima Wagner de “Prin-
cesa Ariadne, minha amada” num bilhete datado de 3 de janeiro de 1889, no 
qual afirmava: “Agora venho como Dioniso vitorioso, que irá preparar uma 
grande festa na Terra. [...] O paraíso rejubila-se por ver-me aqui. [...] Eu tam-
bém estive pendurado na cruz”.58 A coexistência das figuras de Dioniso e de 
Crucificado no mesmo espaço não deve surpreender, pois ambas remetem ao 
sacrifício e à ressurreição. De acordo com algumas fontes cretenses, Dioniso 
teria nascido na ilha e teria sido esquartejado e devorado pelos Titãs. Seu co-

 
56 ALTAMIRA, Adriano. De Chirico, Böcklin e Klinger. Metafisica, n. 5-6, Roma, 2006, p. 38 e 42. Disponível 
em <fondazionedechirico.org/wp-content/uploads/2019/06/035-050-Metafisica-56-A.Altamira.pdf.> Acesso 
em 27 dez. 2024. 
57 Ver HOLZHEY, Magdalena. Giorgio de Chirico: 1888-1978: le mythe moderne. Köln: Taschen, 2005, p. 28. 
58 NIETZSCHE, Friedrich. Nietzsche’s letters 1889, op. cit.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 211 

 

ração, porém, foi salvo por Atena e entregue a Zeus que o engoliu, gerando-o 
novamente.59  

Pouco antes do colapso mental, o filósofo tinha terminado os Ditiram-
bos de Dioniso, nos quais havia um poema intitulado “Lamento de Ariadne”, 
dedicado ao encontro entre a princesa e a divindade. A relutância da jovem 
em entregar-se ao deus pela lembrança do sofrimento infligido por Teseu e o 
consentimento final são assim interpretados por Luís Rubira: “aceitar o eterno 
retorno do mesmo é aceitar o necessário ‘sem desconto, exceção, seleção’, 
afirmar tragicamente a existência diante do sofrimento e do prazer – que é 
mais profundo que a dor”.60 Reafirma-se, assim, “a imagem do filósofo trági-
co, do afirmador do eterno retorno, do homem dionisíaco, anticristão por ex-
celência”, emblemada em Ecce homo, a autobiografia em que Nietzsche reto-
mava as obras anteriores para reinterpretá-las à luz do pensamento trágico.61 
Ou seja, daquele pensamento capaz de assumir e afirmar a totalidade da exis-
tência e, logo, de “aceitar a vida sem subtração nem acréscimo. Uma existência 
trágica é aquela que [...] não considera o mal e o sofrimento como uma objeção 
contra a vida”. No pensamento trágico cabem a criação e destruição, a vida e a 
morte, o luminoso e o sombrio, o alegre e o doloroso.62 

A visão de Turim pelos olhos de Nietzsche reponta também nos qua-
dros nos quais o pintor representa estátuas oitocentistas, quase sempre milita-
res. A presença inquietante do Monumento equestre a Carlos Alberto destaca-se 
em vários quadros, remetendo, de maneira imaginária, à visão que o filósofo 
tinha da janela do seu quarto: A torre rosa (1913), A torre vermelha (1913) e Na-
tureza-morta. Turim na primavera. Em A torre rosa, vê-se apenas o cavalo, cuja 
sombra é projetada num muro de tijolos. A silhueta preta do monumento 
emerge de trás das arcadas na segunda, ganhando um realce quase fantasmá-
tico graças à luz que banha o pedestal. A torre do título poderia ser uma recri-
ação do Portão Palatino, que constitui a principal evidência da arquitetura 
romana na cidade. O cavalo é novamente protagonista da terceira, mas o que 
chama a atenção é a lateral do pedestal na qual foi aposta a escrita “Nuele II”. 
De Chirico está testando a memória do observador? Ou evocando a identifica-
ção de Nietzsche com Carlos Alberto e Vítor Emanuel II? A escrita poderia 
representar a fusão das duas figuras históricas, numa alusão aos desdobra-
mentos da personalidade do filósofo ocorridos em janeiro de 1889 de maneira 
simultânea e cumulativa. 

A presença do monumento a Carlos Alberto não se explica apenas pela 
visão que Nietzsche tinha da janela e por sua projeção psicológica na figura do 
soberano que deu início ao processo de unificação da Itália. Ela responde tam-
bém a um interesse pessoal do pintor, como comprova, por exemplo, a referên-

 
59 Cf. SANTOS, Jefferson da Silva. A relação entre o mito de Dionísio e a tragédia grega em Nietzsche. Ar-
gumento, n. 14, Salvador, 2018, p. 41. Disponível em <periodicos.ufba.br/index.php/argum/article/view/ 
29868/ 17656>. Acesso em 29 dez. 2024. 
60 RUBIRA, Luís. A afirmação trágica do eterno retorno nos Ditirambos de Dioniso. Cadernos Nietzsche, n. 30, 
Rio de Janeiro, 2012, p. 214. Disponível em <gen-grupodeestudosnietzsche.net/wp-content/uploads/2018/05/ 
artigo8_1_pdf>. Acesso em 31 dez 2024. 
61 Cf. MENDONÇA, Alexandre, op. cit.  
62 Cf. JUNGES, Márcia. Nietzsche, o pensamento trágico e a afirmação da totalidade da existência. IHU on-
line, n. 330, São Leopoldo, 24 maio 2010, s./p. Disponível em <ihuonline.unisinos.br/artigo/3238-osvaldo-
giacoia-1>. Acesso em 29 dez. 2024. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 212 

 

cia em suas memórias ao quadro A torre rosa: “No fundo, de trás de um muro 
assomava o monumento aos soldados e heróis do Risorgimento63, onipresente na 
Itália e particularmente comum em Turim”. A evocação do Risorgimento, que 
fazia parte da mitologia pessoal do artista, levou Soby a optar pelo monumento 
dedicado a Carlos Alberto como matriz das estátuas equestres dos quadros me-
tafísicos, com o argumento de que o realismo vitoriano do uniforme estaria 
mais próximo de seus interesses do que a armadura renascentista tardia que 
caracterizava o Monumento a Emanuel Felisberto de Saboia (1838), também de au-
toria de Marochetti64, que poderia ser outro modelo visual.  

A associação de Turim com o Risorgimento desdobra-se em outras está-
tuas de figuras militares que habitam espaços estranhos e inquietantes, com-
parados por Holzhey a labirintos em virtude da adoção frequente de perspec-
tivas múltiplas, que criam uma visualidade contraditória.65 Uma sensação de 
harmonia aparente caracteriza, por exemplo, Praça (1913), do Museu Nacional 
de Belas Artes de Buenos Aires, e O enigma de um dia (1914), do Museu de Arte 
Contemporânea da Universidade de São Paulo, nos quais militares são repre-
sentados de costas, com balas de canhão à frente dos pés e a seu lado, respec-
tivamente, sugerindo um novo símbolo fálico associado ao armamento.66  

Se não é improvável que Nietzsche tenha se deparado com os monu-
mentos militares espalhados pelas praças de Turim durante suas andanças, é 
igualmente possível que tenha tido a atenção atraída pelas estátuas dedicadas 
a figuras da sociedade civil, igualmente presentes no espaço urbano, como as 
dedicadas ao conde Camillo Benso di Cavour (Giovanni Dupré, 1865-1873), a 
Giuseppe Luigi Lagrange (Giovanni Albertoni, 1865-1867), a Massimo 
d’Azeglio (Alfonso Balzico, 1867-1873) e a Pietro Paleocapa (Odoardo Tabac-
chi, 1869-1871), por exemplo. Não é em nenhuma delas que de Chirico se ins-
pira para a figura alta e esguia representada na segunda versão de O enigma de 
um dia (1914), pertencente ao Museu de Arte Moderna de Nova York. De 
acordo com Soby, o pintor teve como modelo o Monumento a Giovanni Battista 
Bottero (1898-1899), de Tabacchi, que voltará a ser utilizado em quadros do 
mesmo ano: com a pose alterada em A serenidade do sábio e como uma sombra 
projetada no chão em Mistério e melancolia de uma rua.67  

É uma Turim imaginária que de Chirico cria a partir da vivência de 
Nietzsche, com praças que não correspondem a nenhum lugar concreto e que 
despertam sensações inquietantes no espectador em virtude de suas perspec-
tivas múltiplas e contraditórias. Espaços vazios ou ocupados por silhuetas 
diminutas, nos quais o tempo parece suspenso, as praças dequiriquianas, além 
de apresentar contrastes nítidos entre zonas claras e zonas escuras, recebem 
signos provenientes de contextos distantes que acabam por produzir um cur-
to-circuito semântico. Todas elas são o locus privilegiado da melancolia, pro-
duzida pela frustração do pensador em não conseguir encontrar respostas 
eficazes para o mistério da vida e a finalidade da existência. Nelas se manifes-

 
63 Termo historiográfico que designa o processo espiritual e político que, entre fins do século XVIII e ao 
longo do XIX, levou ao surgimento de um estado unitário e independente. O processo culminou na forma-
ção do Reino da Itália (17 de março de 1861), com sede em Turim, governado pela Casa de Saboia. 
64 SOBY, James Thrall, op. cit., p. 49. 
65 Ver HOLZHEY, Magdalena, op. cit., p. 28. 
66 No quadro há um pequeno canhão perto das balas. 
67 Ver SOBY, James Thrall, op. cit., p. 70. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 213 

 

ta aquela sensação poética original que o pintor denomina enigma, produzido 
por uma revelação súbita, feita de uma sucessão rápida de imagens, cujas im-
pressões devem ser registradas rapidamente.68  

A ideia de revelação deriva, sem dúvida, da leitura de Ecce homo, no 
qual Nietzsche a apresenta como 

 
algo que se torna visível, audível, algo que comove e transtorna no mais fundo [...]. 
Ouve-se, não se procura; toma-se, não se pergunta quem dá; um pensamento reluz 
como relâmpago, com necessidade, sem hesitação na forma [...]. Tudo ocorre de modo 
sumamente involuntário, mas como que em um turbilhão de sensação de liberdade, de 
incondicionalidade, de poder, de divindade... A involuntariedade da imagem, do sím-
bolo, é o mais notável; já não se tem noção do que é imagem, do que é símbolo, tudo se 
oferece como a mais próxima, mais correta, mais simples expressão.69  
 
 

 

Figura 3. Retrato de Nietzsche em pose melancólica, de 
Gustav-Adolf Schulze, 1882. 

 
 
A relação entre melancolia e enigma é explicitada por de Chirico no 

Autorretrato de 1911, visivelmente inspirado no Retrato de Nietzsche em pose 
melancólica, realizado em 1882 pelo fotógrafo Gustav-Adolf Schulze. A pose 
adotada pelo filósofo – de perfil, com o rosto apoiado na mão – é uma citação 
direta da gravura A melancolia (1514), de Albrecht Dürer, da qual tentou obter 
uma cópia por meio de um amigo que se encontrava em Roma entre 1869 e 
1870.70 De Chirico replica a pose de Nietzsche, mas introduz um elemento di-

 
68 Cf. BALDACCI, Paolo e ROOS, Gerd. Giorgio de Chirico. Venezia: Marsilio, 2007, p. 8.  
69 NIETZSCHE, Friedrich, op. cit., p. 82 e 83.  
70 Em 11 de novembro de 1869, Nietzsche pede a Erwin Rodhe que lhe consiga uma cópia da obra. Por não 
ter sido atendido, volta a insistir no pedido em 6 de maio de 1870. No ano seguinte escreve o poema À 
melancolia, no qual a transcrição poética do imaginário de Dürer está presente sob a forma de vestígio. Cf. 
MÉTAYER, Guillaume. Poesia e melancolia. A invenção da vontade de potência? Cadernos Nietzsche, v. 40, 
n. 2, Rio de Janeiro, maio-ago. 2019, p. 11 e 12. Disponível em <https://dx.doi.org/10.1590/2316-
82422019v4002gm>. Acesso em 2 jan. 2025. 



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 214 

 

ferencial ao destituir de pupila o olho visível. Baldacci e Roos atribuem a au-
sência de pupila às teorias românticas, e lembram uma afirmação de Caspar 
David Friedrich: “Feche o olho físico para poder ver antes o quadro com o 
olho do espírito”.71 Magdalena Holzhey, por sua vez, detecta na escolha de-
quiriquiana uma alusão a Tirésias, o antigo profeta cego: “O ser humano, cego 
ao que o rodeia, ao mundo real, torna-se um vidente que discerne a essência 
futura das coisas. Uma capacidade profética é, assim, atribuída ao artista me-
tafísico, que sabe dirigir seu olhar para um outro aspecto das coisas, um as-
pecto não habitual”.72 A inscrição em latim, aposta na moldura – “Et quid ama-
bo nisi quod aenigma est?” [E o que devo amar senão o enigma?] –, contribui 
ainda mais para essa percepção, reforçando a ideia de que o pintor produziu 
um efeito de espelhamento para identificar-se com o filósofo, de quem tinha 
derivado um verdadeiro arcabouço teórico, que incluía as problemáticas da 
revelação, do enigma, da Stimmung (atmosfera moral), da criação artística co-
mo transfiguração da realidade fenomênica e como resultado da articulação 
entre os princípios apolíneo e dionisíaco, da valorização do mundo onírico, da 
relatividade da verdade e do mistério, além do interesse pela mitologia antiga. 

 
Turim e a revelação metafísica 

 
A Turim recriada por de Chirico e, por extensão, o mundo de imagens 

do primeiro momento metafísico, representam o encontro entre o pensamento 
de Nietzsche e alguns aspectos da vida pessoal do artista. Como escreve Bal-
dacci, esse universo deriva da  

 
objetificação em formas plásticas, através do curto-circuito intuitivo da “revelação”, 
de meditações filosóficas profundamente interiorizadas e dos fantasmas gerados pela 
nostalgia por algo perdido (o pai) ou nunca possuído (a pátria, ou seja, uma identidade 
nacional precisa). O enigma do tempo, a imobilidade do eterno presente, o mistério da 
criação artística que brota de uma tensão perene entre dionisíaco e apolíneo são vividos 
por de Chirico como problemas pessoais, cuja solução lhe foi confiada pelo destino.73 
 
O fato de o artista dar o título de Lembrança de Turim a um quadro rea-

lizado em 1925, que retoma o padrão das telas dedicadas a Ariadne – uma 
figura feminina clássica deitada no pedestal e arcadas dos dois lados do espa-
ço – demonstra que ele continuava a associar a cidade com Nietzsche por meio 
da figura que simbolizava o princípio feminino da criação. A Turim nietzschi-
ana vislumbrada por ele não é a cidade na qual o filósofo viveu a experiência 
da existência trágica – o senso de bem-aventurança registrado na correspon-
dência e o colapso mental de 3 de janeiro de 1889, que pôs fim a sua aventura 
intelectual. A Turim nietzschiana desenhada por ele poderia ser resumida nas 
considerações de Calvino sobre a “cidade do pensamento”, na qual “luz, som-

 
71 BALDACCI, Paolo e ROOS Gerd, op. cit., p. 12. 
72 HOLZHEY, Magdalena, op. cit., p. 8. 
73 BALDACCI, Paolo. La nazionalizzazione della Metafisica e la nascita delle ‘piazze d’Italia’. Note sulla 
ricezione critica di de Chirico tra il 1912 e il 1919. 2010, p. 52. Disponível em <archivioartemetafisica.org/wp-
content/uploads/baldacci.pdf>. Acesso em 2 jan. 2024. Nascido na Grécia em 1888, de uma família de ori-
gem italiana, residente há séculos em Constantinopla, de Chirico perde o pai em 1905 e cultiva o mito do 
Risorgimento para afirmar sua italianidade.  



 

ArtCultura   Uberlândia, v. 27, n. 50, p. 196-215, jan.-jun. 2025 215 

 

bra, fachadas, monumentos, seres, objetos são dispostos de maneira a afastar a 
mente de emoções e paixões e condicionamentos exteriores. A partir de então, 
o pensamento, tendo removido todos os obstáculos, pode partir para qualquer 
direção, com passos ora rápidos, ora muito lentos”.74 Turim = revelação, essa 
poderia ser a equação para definir a relação entre Nietzsche e a cidade, feita 
de epifanias contínuas, que culminam no encontro com o edifício de Antonelli, 
no qual ele se projeta junto com suas obras. 

Outro quadro, datado de 1951, intitulado Turim metafísica, remete à tra-
jetória pessoal de Chirico, ao retomar signos de um quadro-manifesto de 1914-
1915, O profeta, e de outras obras da década de 1910. Um manequim, dotado 
de um olho central, que simboliza o dom da vidência, está sentado diante de 
uma lousa apoiada num cavalete, na qual foi desenhada uma praça em pers-
pectiva, encimada pela escrita “Torino metafisica”. A composição contém ain-
da duas arcadas, um cavalete vazio atrás do manequim, um muro de tijolos, 
uma chaminé vermelha e uma paisagem, corroborando, assim, o elo profundo 
que unia o artista a uma cidade por ele considerada o cadinho de uma experi-
ência artística e filosófica que prosseguiria ao longo dos anos e em outros lo-
cais geográficos, mas sem perder a lembrança de momentos singulares vividos 
através da mediação de Nietzsche. 

 
Artigo recebido em 20 de janeiro de 2025. Aprovado em 13 de março de 2025. 

 
74 CALVINO, Italo, op. cit., p. 401.  


