
  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

 

 

 

 

 

 

CENTRO CULTURAL INDÍGENA WAGÔH PAKOB E O 

FORTALECIMENTO DA CULTURA PAITER SURUI 

Carlos Alexandre Barros Trubiliano1 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE RONDÔNIA (UNIR) 

 

Ailton Surui2 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE RONDÔNIA (UNIR) 

 

RESUMO: Nos últimos anos, tem ocorrido, no Brasil, o surgimento de centros culturais 

indígenas. Esses espaços são importantes para a luta contra a invisibilidade e o 

preconceito que os povos indígenas enfrentam. Através de exposições, festivais, oficinas 

e outras atividades, os centros culturais indígenas contribuem para a divulgação da 

riqueza cultural e da diversidade dos povos, bem como, atua na preservação da identidade 

e da cultura dos povos originários do Brasil. Eles, portanto, são espaços de resistência, de 

valorização da história e da memória indígena. O artigo trata da criação do Centro 

Cultural Indígena Wagôh Pakob, que se tornou um importante espaço para a promoção 

da Cultura, da Memória e da História Paiter Surui. 

 

Palavras-chave: Memória; Centro Cultural; Paiter Surui; Interculturalidade   

 

 

Wagôh Pakob Indigenous Cultural Center And The Strengthening Of Paiter Surui 

Culture 

 

ABSTRACT: In recent years, there has been, in Brazil, the emergence of indigenous 

cultural centers. These spaces are important for the fight against invisibility and prejudice 

that indigenous peoples face. Through exhibitions, festivals, workshops and other 

activities, the indigenous cultural centers contribute to the dissemination of the cultural 

richness and diversity of the peoples, as well as acting in the preservation of the identity 

and culture of the native peoples of Brazil. They are, therefore, spaces of resistance, of 

valuing history and indigenous memory. The article deals with the creation of the Wagôh 

Pakob Indigenous Cultural Center, which became an important space for the promotion 

of Culture, Memory and Paiter Surui History. 

 

 
1 Doutor em História pela Universidade Estadual Paulista (UNESP/Franca). Docente do Curso de 

Licenciatura Intercultural e do Programa de Pós-Graduação em Comunicação (PPGCOM/UNIR) da 

Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: carlos.trubiliano@unir.br  
2 Licenciado em Educação Intercultural pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Educador 

Intercultural e Agricultor Familiar. E-mail: ailtonsurui@gmail.com 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

Keywords: Memory; Cultural Center; Paiter Surui; Interculturality 

 

 

1. Espaços da memória 

 

O presente artigo tem como objetivo refletir sobre a criação e o funcionamento do 

Centro Cultural Indígena Wagôh Pakob, destacando sua importância na promoção da 

cultura, memória e história do povo Paiter Suruí. Buscou-se compreender como o centro 

cultural contribui para a valorização da cultura e identidade indígena, além de investigar 

seu papel na resistência contra a invisibilidade e o preconceito enfrentados pelos povos 

indígenas no Brasil. 

Centros culturais, como o Centro Cultural Indígena Wagôh Pakob, são espaços 

onde a memória é cultivada e compartilhada, desempenhado um papel fundamental na 

construção e preservação das identidades culturais, fornecendo vínculos entre o passado, 

o presente e o futuro das comunidades.  

Para os povos indígenas, como os Paiter Suruí, a memória social é fundamental 

não apenas para manter suas tradições vivas, mas para reafirmar sua identidade e conexão 

com sua ancestralidade. Ao rememorar e celebrar suas tradições, histórias e práticas 

ancestrais, os grupos étnicos fortalecem suas conexões com sua herança cultural, 

reafirmando sua identidade coletiva e senso de pertencimento. Deste modo, a memória 

serve como uma fonte de inspiração e orientação para as gerações futuras, transmitindo 

valores, conhecimentos e perspectivas que moldam a identidade de uma comunidade ao 

longo do tempo.  

Deste modo, entendemos que memória é um conceito chave nas ciências sociais 

e humanas que se refere ao processo pelo qual as sociedades constroem, preservam e 

compartilham conhecimento sobre seu passado. A memória social é uma importante fonte 

de identidade coletiva e pode influenciar a forma como as pessoas percebem a si mesmas 

e aos outros. 

Várias teorias têm sido propostas para explicar como a memória social é formada 

e mantida. Dentre os estudiosos da memória Nora, P. (1993) destaca que o estudo da 

história sobre a  memória pode ser compreendido como uma teoria do conhecimento 

compartilhado, destacando a importância da comunicação e do diálogo na construção da 

memória social. Em outros termos, em sua  abordagem teórica a memória é cultural, a 

partir do momento que enfatiza o papel das tradições e rituais na preservação da memória 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

social dando aos indivíduos o sentido de pertencimento, uma vez que a “memória é vida, 

sempre carregada pelo grupo, indivíduo coletivo onde as lembranças se engancham umas 

às outras.” (Nora, 1993, p. 7) 

Quando tratamos de comunidades tradicionais, a exemplo das comunidades 

indígenas, o estudo da memória é de extrema importância para a preservação da cultura 

tradicional indígena, uma vez que a memória é uma das principais formas pelas quais as 

tradições e conhecimentos são transmitidos entre as gerações. A cultura indígena é 

baseada em valores, crenças, rituais e práticas que são transmitidos oralmente e através 

de práticas cotidianas. O estudo da memória indígena pode ajudar a entender como essas 

tradições e práticas são transmitidas e mantidas ao longo do tempo, mesmo em face de 

mudanças sociais, econômicas e políticas, ou seja, mesmo ante 

 

Os avanços da modernidade não podem apagar a riqueza e 

complexidade da memória indígena. Pelo contrário, é preciso 

compreender e valorizar essa memória como parte da diversidade 

cultural e histórica da humanidade, e promover ações efetivas 

para sua preservação e transmissão às gerações futuras. (Silva, 

2014, p. 25)  

 

 

Ademais, o estudo da memória indígena pode ajudar a combater estereótipos e 

preconceitos que frequentemente afetam as comunidades indígenas. Ao entender a 

complexidade e diversidade da cultura indígena, é possível promover uma maior 

compreensão e respeito pelos valores e crenças dessas comunidades. 

 
A preservação da memória indígena não é apenas uma questão 

de respeito à diversidade cultural, mas também uma forma de 

combater estereótipos e preconceitos que frequentemente afetam 

as comunidades indígenas. Ao compreender e valorizar a riqueza 

e complexidade da cultura indígena, é possível promover uma 

maior compreensão e respeito pelos valores e crenças dessas 

comunidades, combatendo assim a discriminação e o preconceito 

que muitas vezes impedem o desenvolvimento pleno das 

potencialidades dos povos indígenas. (Lima, 2017, p. 48) 

 

 

Outra razão pela qual o estudo da memória é importante para a preservação da 

cultura indígena é que muitas dessas comunidades estão enfrentando pressões externas 

para assimilar-se à cultura dominante. A memória indígena pode ser uma fonte de 

resistência e orgulho cultural que pode ajudar as comunidades a preservar sua identidade 

e manter suas tradições vivas. Destarte, o estudo da memória indígena pode ajudar a 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

promover a valorização e proteção do patrimônio cultural indígena, incluindo idiomas, 

rituais, práticas medicinais, artefato e outras formas de expressão cultural. Ao documentar 

e estudar a memória indígena, é possível criar políticas públicas mais eficazes para a 

proteção desses bens culturais, garantindo assim a preservação da cultura indígena para 

as gerações futuras. No tocante sobre a preservação da memória e o patrimônio 

cultural/material é importante destacarmos que  

 

A memória não é somente um ato mental ou psicológico, mas um 

processo material, visível, que se inscreve no espaço e no tempo. 

O monumento é um objeto material que tem a função de 

perpetuar a lembrança de algo ou alguém, mas também pode ser 

um lugar onde a memória é criada, recriada e vivenciada. É por 

meio dos monumentos que se constrói uma parte da história e da 

identidade de um povo, e eles se tornam uma forma de expressão 

cultural e artística. (Casanova, 2013, p. 45) 

 

A preservação da memória não ocorre apenas em seus aspectos mentais, mas 

também nos espaços da preservação da memória, que via de regra são locais físicos e 

simbólicos onde a memória é mantida viva e preservada para as gerações futuras. Esses 

espaços podem assumir diferentes formas, como museus, arquivos, bibliotecas, 

memoriais, monumentos, sítios arqueológicos e patrimônios culturais, entre outros. 

 

A memória não é apenas uma questão de lembranças individuais, 

mas é também uma memória social que está inscrita no espaço 

físico. Através dos lugares, dos objetos e das paisagens, é 

possível acessar as lembranças do passado e compreender a 

história e a cultura de uma sociedade. O espaço físico, por sua 

vez, é moldado e transformado pela ação humana, e é através 

dessas transformações que a memória é preservada ou apagada. 

Por isso, é importante valorizar e proteger os espaços que 

carregam memórias significativas para as comunidades, de forma 

a garantir a continuidade da história e da cultura desses povos. 

(Le Goff, 1992, p. 10) 

 

Esses espaços têm como objetivo principal preservar a memória coletiva e 

proteger o patrimônio cultural e histórico das sociedades. Eles são importantes porque 

ajudam a manter viva a lembrança de eventos, pessoas e lugares significativos na história 

de uma comunidade ou sociedade. Além disso, esses espaços servem como ferramentas 

educativas para transmitir conhecimentos e valores para as gerações futuras. Através de 

exposições, documentos, artefatos e outras formas de expressão cultural, é possível 

ensinar e aprender sobre a história e a cultura de um povo. 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

No entanto, é importante lembrar que esses espaços não devem ser vistos como 

meros depósitos de objetos e documentos históricos. Eles devem ser locais dinâmicos e 

ativos que buscam constantemente inovar em suas formas de apresentação e abordagem, 

de forma a tornar a experiência de aprendizado mais interessante e interativa. 

 

Os espaços da preservação da memória são lugares privilegiados 

para se trabalhar com a história e a cultura de uma sociedade. 

Eles possibilitam o acesso a documentos, objetos e outras formas 

de expressão cultural que ajudam a contar a história de um povo 

e a transmitir conhecimentos e valores para as gerações futuras. 

Além disso, esses espaços são fundamentais para se preservar o 

patrimônio cultural e histórico de uma sociedade, evitando que 

se percam as lembranças e os testemunhos do passado. (Nora, 

1993, p. 25) 

 

Os espaços de preservação da memória são importantes para o reforço identitário 

da comunidade, ao mesmo tempo que promove a diversidade cultural dando visibilidade, 

ao outro, das diferentes expressões culturais de um povo. Ao proteger e difundir o 

patrimônio cultural, esses espaços contribuem para a construção de uma sociedade mais 

justa e inclusiva, que respeita e valoriza as diferenças culturais e reconhece a importância 

da preservação da memória para a construção da identidade coletiva. Por isso, é 

fundamental investir na criação e na manutenção de espaços da preservação da memória, 

para garantir a continuidade da história e da cultura de uma sociedade e para fortalecer a 

sua identidade e o seu senso de pertencimento. 

Deste modo, é importante ressaltar que os espaços da preservação da memória 

devem ser acessíveis e inclusivos, permitindo o acesso de todas as pessoas, 

independentemente de sua origem social, cultural ou econômica. Somente assim é 

possível garantir que a memória coletiva seja preservada e transmitida para as gerações 

futuras, contribuindo para uma sociedade mais consciente e respeitosa de sua história e 

cultura. Ante ao exposto, doravante iremos discutir a criação do Centro Cultural 

Indígena Wagôh Pakob. 

 

2. Centro Cultural Indígena Wagôh Pakob 

 

A criação de centros culturais tem, entre outras importâncias, o papel fundamental 

na preservação da memória de uma sociedade. Isso porque eles são espaços que abrigam 

e difundem a cultura e a história de uma região ou de um povo, contribuindo para a 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

formação de uma identidade coletiva e para a preservação do patrimônio cultural. Os 

centros culturais podem contar com acervos de documentos, fotografias, obras de arte, 

objetos e outros materiais que são importantes para a compreensão do passado e para a 

valorização das diferentes expressões culturais. 

 

A função dos centros culturais é preservar a memória da cultura 

e da história de um povo. Eles são espaços onde as pessoas 

podem se encontrar e compartilhar experiências, conhecimentos 

e ideias, estimulando a reflexão e a criatividade. Os centros 

culturais são, portanto, importantes para a formação de uma 

identidade coletiva e para a preservação do patrimônio cultural 

(Rodrigues, 2018. p.160). 

 

Destaca-se ainda, que os centros culturais são espaços de convivência e de troca 

de experiências, que permitem o acesso à cultura e à arte para diferentes públicos. Eles 

promovem exposições, apresentações musicais, teatrais e de dança, palestras e outras 

atividades que possibilitam a formação cultural e educacional da população, estimulando 

a criatividade, a reflexão e o diálogo entre as pessoas e diferentes culturas. 

 

Os centros culturais são espaços de encontro e diálogo entre 

culturas diferentes, contribuindo para a promoção da 

interculturalidade e para o respeito à diversidade cultural. Eles 

possibilitam a troca de experiências e conhecimentos, 

estimulando a reflexão sobre as diferentes formas de expressão e 

as diferentes visões de mundo. Dessa forma, os centros culturais 

são importantes para a construção de uma sociedade mais 

inclusiva e democrática (Guimarães, 2016, p. 93). 

 

Os centros culturais têm um papel importante na preservação da memória e na 

promoção do diálogo intercultural. Como espaços que visam à promoção e difusão da 

cultura, eles oferecem a possibilidade de os visitantes acessarem a cultura do “outro”, 

promovendo a diversidade e a comunicação entre diferentes grupos ao favorecer a troca 

de experiências.  

Ao promover o diálogo intercultural, os centros culturais estimulam a troca de 

conhecimentos, o aprendizado mútuo e o respeito às diferenças. Eles são importantes para 

a construção de uma sociedade mais inclusiva e democrática, ao possibilitar o 

reconhecimento e a valorização da diversidade cultural. Nesse sentido, a preservação da 

memória e a promoção do diálogo intercultural caminham juntas, uma vez que ambas 

contribuem para a valorização e o fortalecimento da identidade cultural dos grupos 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

envolvidos (ROCHA, 2018). Ao pensarmos especificamente no Centro Cultural Indígena 

Wagôh Pakob, o ancião Abipuia Surui, nos relata 

 

Eu gostei muito do projeto do centro cultural, porque ele tem o 

objetivo principal é reunir os anciãos que ainda tem uma história 

antiga importante de coletividade e organização, respeito com a 

sua cultura para ensinar a comunidade presente. 

Principalmente com nossa origem Paiter Surui, isso significa pra 

mim, que” quando você respeita o seu próximo, automaticamente 

você se respeita em termo dentro da sua cultura. 

Isso se chama Paiter na minha consciência. 

Então hoje gosto muito do trabalho que o centro cultural vem 

desenvolvendo com as crianças e jovens na aprendizagem dentro 

da cultura do povo Paiter Surui. (Entrevista com Abipuia Surui, 

realizada por Ailton Surui, em 25/04/2023) 

 

Desta forma, os centros culturais contribuem para a preservação da memória de 

uma sociedade, permitindo o acesso à cultura e à história para todas as pessoas, 

independentemente da sua origem, etnia ou gênero. Eles são espaços democráticos, que 

valorizam e respeitam a diversidade cultural, promovem a inclusão social e contribuem 

para a formação de uma sociedade mais justa e igualitária. 

Diante desse contexto, foi inaugurado em 22 de novembro de 2016, o Centro 

Cultural Indígena Paiter Wagôh Pakob, que em tupi mondé – idioma falado pelos Paiter 

Surui – significa “força da natureza”. A criação do centro foi uma iniciativa 

genuinamente indígena, cujo objetivo é o fortalecimento, a valorização e preservação da 

cultura tradicional do povo Paiter Surui. Destaca-se ainda, que o espaço do centro serve 

como lugar de realização de intercâmbio entre povos indígenas, os povos da floresta e os 

não indígenas, também como forma de contribuir e fortalecer a formação da política 

ambiental e cultural das novas gerações e ao mesmo tempo resgatando e adaptando 

conhecimentos tradicionais e valorizando as práticas culturais associadas à conservação 

da natureza.  

Entendemos que a cultura indígena para os povos indígenas sempre é 

compreendida como patrimônio coletivo de todo o povo. Para os Paiter Surui não é 

diferente, a cultura é de todos e indispensável em sua vida. Portanto, precisa ser repassada 

de gerações a gerações, para que futuramente as novas gerações tenham esse 

conhecimento para contribuir no fortalecimento da sua identidade, sua história e acima 

de tudo a luta de seu povo. Nesse sentido, as palavras do cacique Raimundo Nahêga Surui 

reforçam a importância do Centro Cultural Indígena Paiter Wagôh Pakob 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

 

Eu Raimundo Nahêga Surui, fui um dos que abriu a própria sua 

aldeia, juntamente com participação do indigenista José Apoena 

Soares Meireles e a Funai. Então sei que a luta foi muito difícil, 

para ter esse espaço da terra indígena Sete de Setembro- aldeia 

Paiter linha 09, que é minha aldeia. A partir desse conhecimento 

que vivi, com o meu povo dentre desse tempo, depois do 

contato. Eu percebi ao longo desse tempo pra cá, tiveram 

algumas mudanças em todas partes no cotidiano, em organização 

social do povo, trabalho coletivo, alimentação entres outras. 

Centro cultural wagôh pakob, foi um dos meus sonhos a ser 

realizado dentro do meu território. Porque eu tive muito 

preocupação quando via as pessoas, não ter mais interesse da 

cultura do povo. Então partir daí com esse com esse 

conhecimento especifico tradicional que tenho, o meu sobrinho 

Gasoda Surui, teve também essa preocupação de resgatar e 

desenvolver a cultura do povo Paiter, por meio de centro cultural. 

Então hoje posso dizer que estou satisfeito com a minha 

comunidade, por trabalhar juntamente com centro cultural 

Wagôh Pakob com desenvolvimento da cultura Paiter. 

(Entrevista com Raimundo Nahêga Surui, realizada por Ailton 

Surui, em 26/04/2023) 

 

Antes do contato com a sociedade envolvente – que ocorreu no final da década de 

1960 – os Paiter Surui sempre tiveram sua forma de organização, o que podemos 

denominar de organização tradicional Paiter, que são conhecimentos trabalhados de 

geração a geração, esses conhecimentos são utilizados pelos Paiter Surui para contribuir 

na organização social de seu povo. Depois do contato com a sociedade não indígena, o 

modo de vida dos Paiter sofreu grandes transformações, impactando culturalmente, 

socialmente e ambientalmente o modo de vida dos Paiter. O Centro Cultural Indígena tem 

por função social preservar essa memória pré-contato, como nos explica Urariwe Surui, 

vice coordenador do centro cultural Wagoh Pakob 

 

O povo Paiter Surui após contato com a sociedade não indígena, 

teve impacto no seu modo de vida, com o passar do tempo o povo 

Surui, percebeu esses impactos nas aldeias e no se território. 

Então a partir daí [ os Paiter Suruí] pensaram em alternativas que 

possam buscar o fortalecimento da sua cultura e principalmente 

o seu modo de vida tradicional. Assim surgiu o centro cultural 

Wagôh Pakob, fundado no ano 2020, como resposta pra buscar o 

fortalecimento da cultura Paiter Surui, que desde ano 2020, que 

vem sendo praticado no centro cultural indígena e essa 

preocupação de passar o conhecimento dos mais velhos Paiter 

Surui para os jovens Paiter Surui. Esses conhecimentos são os 

contos, as histórias orais, as músicas, as danças, a confecção de 

artesanatos e muitos mais. Então esses tipos de conhecimentos a 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

parte que nós faz ser Paiter Surui. (Entrevista com Urariwe Surui, 

realizada por Ailton Surui, em 26/04/2023) 

 

 

A transmissão de conhecimento via oralidade é uma prática ancestral que remonta 

a tempos imemoriáveis da humanidade. Antes da invenção da escrita, as culturas 

dependiam inteiramente da tradição oral para preservar e transmitir informações, 

histórias, mitos, rituais e conhecimentos práticos de geração em geração. Mesmo com o 

advento da escrita, a oralidade continuou desempenhando um papel significativo na 

transmissão de conhecimento em muitas sociedades ao redor do mundo, especialmente 

nas sociedades nativas, uma vez que “as tradições orais constituem o alicerce das 

sociedades indígenas, conectando orador e ouvinte em uma experiência comum e unindo 

o passado e o presente na memória” (EIGENBROD; HULAN, 2008, p. 7).  

A principal característica da transmissão de conhecimento via oralidade é a 

comunicação direta entre o transmissor e o receptor, geralmente através de narrativas, 

discursos, canções, poesias ou simplesmente conversas informais. Essa forma de 

comunicação pode ser altamente dinâmica e interativa, permitindo a adaptação do 

conteúdo à audiência e a contextos específicos. Cabe reforçar que a narração é a mais 

natural da linguagem humana, “quando a narração se separa do corpo, a experiência se 

separa de seu sentido [...] nesse momento utópico, o que se vive é o que se relata, e o que 

se relata é o que se vive.” (SARLO, 2007, p.27). 

Destarte a oralidade permite uma maior flexibilidade e adaptação do conteúdo, 

pois o narrador pode ajustar sua narrativa de acordo com a audiência, destacando aspectos 

relevantes e simplificando conceitos complexos conforme necessário. Além disso, a 

oralidade muitas vezes é acompanhada de elementos emocionais, como entonação, gestos 

e expressões faciais, que podem enriquecer a comunicação e facilitar a compreensão e a 

retenção do conhecimento. 

Embora a escrita tenha se tornado dominante nas sociedades modernas, em grupos 

étnicos de contato recente – com a do povo Suruí –, a oralidade ainda desempenha um 

papel vital em várias esferas da vida humana, influenciando a linguagem, a cognição, a 

educação e a comunicação interpersonal. Deste modo, a transmissão de conhecimento 

através da oralidade ainda na contemporaneidade tem desempenhado papel crucial na 

preservação da identidade cultural e na coesão social de muitas comunidades. Por meio 

de histórias, lendas e tradições transmitidas oralmente, as sociedades preservam sua 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

história, valores e crenças, fortalecendo o senso de pertencimento e solidariedade entre 

os membros. 

 

Então o centro cultural indígena Wagôh Pakob é extremamente 

importante para garantirmos a história viva dos Paiter Surui, 

somente a partir disso, podemos buscar o fortalecimento e 

praticar para o fortalecimento da cultura indígena Paiter Surui 

com os mais novos em forma de repassar esses conhecimentos a 

eles. Então o centro cultural Wagôh Pakob, surgem no momento 

muito estratégico para o povo Paiter, porque hoje nos praticamos 

o nosso conhecimento tradicional no centro cultural. Então isso 

é uma grande extremamente avanço positiva pra nós, que 

possamos pensar a trabalhar o nosso conhecimento no presente 

momento, como também no futuro gerações. Então é muito 

importante esse trabalho do centro cultural indígena Wagôh 

Pakob, para o povo Paiter Surui. (Entrevista com Urariwe Surui, 

realizada por Ailton Surui, em 26/04/2023)  

 

 

Os espaços da preservação da memória têm um papel fundamental na construção 

e na manutenção da identidade de uma sociedade. Isso porque eles permitem o acesso a 

informações, objetos e documentos que contam a história e a cultura de um povo, 

possibilitando a compreensão das origens e das transformações de uma determinada 

comunidade ao longo do tempo. Servindo, portanto, para as mais diferentes gerações 

acessarem a sua própria história, neste sentido o jovem Paiter Hiago Surui reforça a 

importância do Centro Cultural 

 

O centro cultural indígena Wagôh Pakob é muito importante para 

o nosso povo. 

 

Porque através do centro cultural aprendi a saber como era o 

modo de vida, história do povo, e conhecimentos antigos do 

Paiter Surui. Então a partir do surgimento do centro cultural, me 

aprofundei a conhecer a minha cultura, quanto também na escola 

com os meus professores indígenas. Então quanto mais participo 

no trabalho do centro que envolve a cultura Paiter, mas me 

desenvolvo no sentido de aprofundar a conhecer mais sobre 

minha cultura, e também como o povo Paiter Surui viviam 

antigamente. (Entrevista com Hiago Surui, realizada por Ailton 

Surui, em 26/04/2023)  

 

O centro cultural promove, portanto, o encontro entre a história e a memória, que 

são dois conceitos interligados que possuem uma importância fundamental na 

compreensão do passado e na construção da identidade coletiva de uma sociedade. 

Enquanto a história se baseia em documentos e registros para narrar os eventos passados, 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

a memória é a forma como os indivíduos e grupos sociais lembram e interpretam esses 

eventos. A relação entre história e memória fortalece os laços identitários e os sentidos 

de pertencimento que os indivíduos compartilhem experiências, conhecimentos e valores 

em comum. 

O fortalecimento identitário pode promover mudanças sociais, uma vez que a 

compreensão compartilhada de eventos históricos e culturais pode levar a uma maior 

solidariedade e cooperação entre os membros da comunidade. A memória social também 

é essencial para a preservação do patrimônio cultural e histórico de uma comunidade, 

permitindo que as gerações futuras tenham acesso a informações importantes sobre seu 

passado. 

Logo no centro cultural Wagoh Pakob permite aos seus visitantes a compreensão 

da relação entre história e memória Paiter, especificamente, para comunidade, essa 

intersecção – entre a história e a memória – é fundamental para a construção da identidade 

comunitária e para a formação da consciência histórica dos Paiter.  

Por fim, os centros culturais têm um papel importante na preservação da 

identidade cultural de um povo. Eles são espaços que promovem a valorização da história, 

da arte, da literatura, da música, da dança e de outras expressões culturais de dada 

comunidade, permitindo que as novas gerações tenham contato com suas tradições e 

costumes. 

 

3. Considerações Finais 

 

O Centro Cultural Indígena Wagôh Pakob representa um espaço onde a cultura e os 

valores dos Paiter Suruí são preservados, celebrados e compartilhados com o mundo. 

Através de exposições, atividades educativas, apresentações culturais e outras iniciativas, 

o centro proporciona uma plataforma para que os membros da comunidade e visitantes 

possam aprender sobre a rica história, tradições e cosmovisão dos Paiter Suruí. Além 

disso, o Wagôh Pakob desempenha um papel fundamental na luta contra a marginalização 

e o preconceito enfrentados pelos povos indígenas no Brasil. Ao afirmar a importância e 

a vitalidade da cultura Paiter Suruí, o centro desconstrói estereótipos e narrativas que 

perpetuam a invisibilidade e a desvalorização dos povos indígenas. Por meio deste artigo, 

buscamos não apenas documentar a história e o impacto do Centro Cultural Indígena 

Wagôh Pakob para comunidade Paiter Surui, mas também fornecer reflexões sobre como 

iniciativas culturais podem fortalecer as identidades indígenas, promovendo a inclusão e 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

servindo de espaço de resistência política e cultural frente às forças que buscam negar a 

existência e os direitos dos povos originários. 

Após o exposto, reforçamos a importância do centro cultural Wagôh Pakob para 

a preservação da identidade indígena, uma vez que promove a valorização da história, da 

cultura, da arte e das tradições povo Paiter. O centro Cultural, portanto, permite que as 

novas gerações tenham acesso à sua história, costumes e modos de vida, fortalecendo a 

autoestima e o senso de pertencimento do povo Paiter. Além disso, o centro cultural 

Wagôh Pakob proporciona o diálogo da interculturalidade entre diferentes povos e 

culturas. A partir dessa construção de encontros, os conhecimentos são repassados, 

possibilitando que a identidade indígena tradicional não caia no esquecimento. Por fim, 

este artigo faz parte de um esforço maior da Comunidade Paiter Suruir em preservar sua 

memória e história.  

 

Referências Bibliográficas  

 

 

CASANOVA, M. A. Memória e monumento: as relações entre passado e presente na 

construção do espaço urbano. Revista Espaço Acadêmico, 141, 44-50. 2013 

 

EIGENBROD, Renate; HULAN, Renée. A layering of voices: Aboriginal oral traditions. 

In: _____ (eds.). Aboriginal oral tradition: theory, practice, ethic. Michigan: Fernwood 

Publishing, 2008. p. 7-12 

 

GUIMARÃES, M. A. O papel dos centros culturais na promoção da 

interculturalidade. Revista de Estudos Culturais, v. 12, n. 2, p. 89-98, 2016. 

 

LE GOFF, J. História e Memória. Campinas: Editora da Unicamp. 1992 

 

LIMA, R. A. Memória indígena e luta contra o preconceito: a importância da 

preservação do patrimônio cultural indígena. História em Reflexão, 11(22), 44-53. 2017 

 

NORA, P. Entre Memória e História: A problemática dos lugares. Projeto História, 

(10), 7-28. 1993 

 

ROCHA, L. F. O papel dos centros culturais na preservação da memória e promoção 

do diálogo intercultural. Revista de Cultura e Extensão USP, v. 16, p. 74-84, 2018. 

 

RODRIGUES, L. O papel dos centros culturais na preservação da memória. Revista 

Brasileira de Políticas Públicas e Internacionais, v. 3, n. 1, p. 157-168, 2018. 

 

SARLO, Beatriz. Tempo Passado: cultura da memória e guinada subjetiva. Trad. Rosa 

Freire d’Aguiar. São Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007 

 



  

ESTUDOS| A MARgem, Uberlândia, v.20, n. 1, 2023. 

SILVA, R. V.  A preservação da memória indígena em tempos de globalização. 

Revista Brasileira de História, 34(68), 23-37. 2014 

 


