
 

 

ISSN Eletrônico: 1982-596X 

 

 

 

 

 

Educação e Filosofia 

 

 

 

 
 

 

 

Educação e Filosofia Uberlândia v. 37 n. 81 p. 1251 – 1764 set./dez. 2023 



 

 

Às casas editoras: serão feitas recensões ou estudos críticos das obras como interesse 

filosófico ou educacional que nos forem enviadas, cuja remessa seja de, no mínimo, dois 

exemplares. 
 

Na die Verleger: Bücher philosophischen oder pädagogischen Inhalts warden rezensiert, 

falls wir mindestens zwei Exemplare je Titel erhalten. 
 

To the publishers: there will be census or critical studies of the works with philosophical or 

educational interest which at least two copies are sent to us. 
 

Aux Editeurs: la Revue fera des comptes rendus ou des notes critiques des oeuvres, don’t 

l’intérêt soit philosophique ou éducationnel, par l’envoi de deux exemplaires de ces 

oeuvres. 
 

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais 

espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.  

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores. 

 

Desde o volume 31, ano 2017, este periódico não mais faz tiragens impressas.  
 

REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA, v.37 – n.81 – set./dez. 2023. 

Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Educação, Instituto de Filosofia, Programa de Pós-

Graduação em Educação e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Quadrimestral  

ISSN Eletrônico: 1982-596X 

1. Educação. 2. Filosofia – Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Educação, Instituto de 

Filosofia, Programa de Pós-Graduação em Educação e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

CDU 37 + 1 

Biblioteca da UFU 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Reitor: Valder Steffen Júnior 
Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 
 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 
Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 
Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A  
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais 
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria] 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 



Expediente Editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1253-1258, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1253   

 

 Expediente de Educação e Filosofia 

 

Revista quadrimestral de investigação e difusão filosófica  

e educacional 

ISSN Eletrônico: 1982-596X 

Volume 37 Número 81 – set./dez. 2023 
 

EQUIPE EDITORIAL REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA 
 

 

CONSELHO EDITORIAL: 

 

Antônio Joaquim Severino, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, 

Brasil) 

Bernadete Angelina Gatti, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-

SP (São Paulo, SP, Brasil) 

Betânia Leite Ramalho, Universidade Federal do Rio Grande de Norte - UFRN 

(Natal, RN, Brasil) 

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento, Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, Brasil) 

Carlos Roberto Jamil Cury, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo 

Horizonte, MG, Brasil) 

David Rosenthal, University of New York (New York, USA) 

Denice Bárbara Catani, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Dermeval Saviani, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, 

SP, Brasil) 

Dietmar Pfeiffer, Universität Münster (Münster, Alemanha)Enrico Nuzzo, Univer-

sitá di Salerno (Fisciano, SA, Itália) 

Fernando Luis González Rey, Centro Universitário de Brasília - UniCEUB (Brasí-

lia, DF, Brasil) 

Fernando Rey Puente, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo Ho-

rizonte, MG, Brasil) 

Justino Magalhães, Universidade de Lisboa - UL (Lisboa, Portugal) 

  



Expediente Editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023 

 

1254 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1253-1258, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X  

Lucas Angioni, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, 

Brasil) 

Luiz Benedicto Lacerda Orlandi, Universidade Estadual de Campinas - UNI-

CAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Marcelo Perine, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São 

Paulo, SP, Brasil) 

Maria Eugênia Castanho, Pontifícia Universidade Católica de Campinas - PUC-

Campinas (Campinas - São Paulo, Brasil) 

Raúl Fornet-Betancourt, Missionswissenschaftliches Institut Missio e.V. (Aachen, 

Alemanha) 

 

 

CONSELHO CONSULTIVO: 

 

Álvaro Luiz Montenegro Valls, Universidade do Vale do Rio dos Sinos (São Leo-

poldo, RS, Brasil) 

Andre Luis Mota Itaparica, Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (Cacho-

eira, BA, Brasil) 

Anne-Marie Chartier, Institut National de la Recherche Pédagogique (INRP), 

França 

Antônio Bosco de Lima, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, 

MG, Brasil) 

Daniel Devereux, University of Virginia, (USA), Estados Unidos da América do 

Norte 

Decio Gatti Júnior, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, 

Brasil) 

Décio Krause, Universidade Federal de Santa Catarina (Florianópolis, SC, Brasil) 

Diana Gonçalves Vidal, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Ernani Pinheiro Chaves, Universidade Federal do Pará (Pará, PA, Brasil) 

Eurize Caldas Pessanha, Universidade Federal de Mato Grosso do Sul  - UFMS 

(Campo Grande, MS, Brasil) 

Fabrizio Lomonaco, Università degli Studi di Napoli Federico II (Itália) 

Geraldo Inácio Filho, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, 

MG, Brasil) 

Gonzalo Armijos Palácios, Universidade Federal de Goiás (Goiânia, GO, Brasil) 



Expediente Editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1253-1258, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1255   

Hélio Rebello Cardoso Júnior, Universidade Estadual de São Paulo - UNESP 

(Assis, SP, Brasil) 

Jairo de Araújo Lopes, Pontifícia Universidade Católica de Campinas - PUC-

Campinas (Campinas - São Paulo, Brasil) 

Janete Bolite Frant, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São 

Paulo, SP, Brasil) 

Jeanne-Marie Gagnebin de Bons, UNICAMP/ PUC-SP (São Paulo, SP, Brasil) 

José Claudinei Lombardi, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP 

(Campinas, SP, Brasil) 

José Gonçalves Gondra, Universidade Estadual do Rio de Janeiro - UERJ (Rio de 

Janeiro, RJ, Brasil) 

Laurence Renault, Universidade de Paris - Sorbonne (Paris IV), França 

Leandro Lajonquiére, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Lucíola Licínio dos Santos, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo 

Horizonte, MG, Brasil) 

Marcelo Dascal, Tel-Aviv University (Tel-Aviv, Israel) 

Marcelo Esteban Coniglio, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP 

(Campinas, SP, Brasil) 

Marcio Chaves-Tannus, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, 

MG, Brasil) 

Marcos Lutz Müller, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campi-

nas, SP, Brasil) (in memoriam) 

Maria Helena Camara Bastos, Pontífica Universidade Católica do Rio Grande do 

Sul - PUC-RS (Porto Alegre, RS, Brasil) 

Maria Isabel de Magalhães Papaterra Limongi, Universidade Federal do Paraná 

(Curitiba, PR, Brasil) 

Marta Maria Chagas de Carvalho, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, 

SP, Brasil) 

Marta Maria de Araújo, Universidade Federal do Rio Grande de Norte - UFRN 

(Natal, RN, Brasil) 

Newton Carneiro Affonso da Costa, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, 

SP, Brasil) 

Pablo Gentili, Universidade do Estado do Rio de Janeiro (Rio de Janeiro, RJ, 

Brasil) 



Expediente Editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023 

 

1256 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1253-1258, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X  

Ram Lakhan Pandey Vimal,  Vision Research Institute (USA) 

Salma Tannus Muchail, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP 

(São Paulo, SP, Brasil) 

Sueli Mazzilli, Universidade Católica de Santos - UNISANTOS (Santos, SP, Bra-

sil) 

Wagner Rodrigues Valente, Universidade Federal de São Paulo - UNIFESP (São 

Paulo, SP, Brasil) 

Walter Alexandre Carnielli, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP 

(Campinas, SP, Brasil) 

Walter Matias Lima, Universidade Federal de Alagoas - UFAL (Maceió, AL, 

Brasil) 

Wojciech Starzynski, Academia Polonesa de Ciências (Varsóvia, Polônia) 

 

 

COMITÊ EDITORIAL EXECUTIVO:  

 

EDITOR CHEFE:  

Marcos César Seneda, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, 

MG, Brasil) 

 

EDITOR ASSOCIADO:  

Mario Borges Netto, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, 

MG, Brasil) 

 

CURADOR DE MEDIA:  

Vanessa Matos, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, 

Brasil) 

Humberto Aparecido de O. Guido, Universidade Federal de Uberlândia - UFU 

(Uberlândia, MG, Brasil) 

 

EDITORES CIENTÍFICOS DE EDUCAÇÃO:  

Márcio Danelon, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, 

Brasil) 



Expediente Editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1253-1258, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1257   

Romana Isabel Brázio Valente Pinho, Universidade Federal de Uberlândia - UFU 

(Uberlândia, MG, Brasil) 

 

EDITORES CIENTÍFICOS DE FILOSOFIA: 

Anselmo Tadeu Ferreira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, 

MG, Brasil) 

Fillipa Carneiro Silveira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, 

MG, Brasil) 

 

ASSESSORIA TÉCNICA:   

Lilia Alves de Oliveira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, 

MG, Brasil) 

 

 

EQUIPE TÉCNICA 
 

 

Revisão: Comitê editorial executivo 

Capa: Saulo Humberto Devós Ferreira 

Template: Eduardo Moraes Warpechowski (EDUFU) 

Preparação/Formatação: Lília Alves de Oliveira (Instituto de Filosofia/UFU) 

Formatação: Gabriela Lima de Oliveira (Instituto de Filosofia/UFU) 

 

Contatos: Página na Internet: www.seer.ufu.br 

Correio Eletrônico: Revedfil@ufu.br 

Telefone: +55 (34) 3239-4252 

Endereço: 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 – Uberlândia – Minas Gerais – Brasil 

 

Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Júnior 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:Revedfil@ufu.br


Expediente Editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023 

 

1258 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1253-1258, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X  

Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 

Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 

Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – Sala 1 A 

Cep: 38408-144 Uberlândia – Minas Gerais 

Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria) 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 

 

“Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus autores, não 

cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Revista ou à 

EDUFU”. 

 

A Revista aceita permuta 

Wir bitten um Austausch 

We ask for Exchange 

On demande l’échange 

Rogamos canje 

 

 

 

 

 

 

http://www.edufu.ufu.br/
mailto:livraria@ufu.br


Expediente Editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1259-1260, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1259   

 

Missão e política editorial 

 

A Revista Educação e Filosofia tem como propósito o incentivo à 

investigação e ao debate acadêmico acerca da educação e da 

filosofia em seus diversos aspectos, prestando-se como um 

instrumento de divulgação do conhecimento, especialmente dessas 

duas áreas, sendo, pois, objetivos da Revista: 

I – divulgar pesquisas e textos de caráter científico e didático nas 

áreas de Educação e Filosofia; 

II – manter relacionamento acadêmico interdisciplinar entre as 

Unidades Acadêmicas da UFU; 

III – aumentar o intercâmbio com outras instituições nacionais e 

internacionais. 

  

Political and editorial mission 

 

The journal Educação e filosofia aims to stimulate scientific 

investigation and academic debate concerning education and 

philosophy in their various aspects, serving as an instrument for 

diffusion of knowledge, especially for this both areas, being thus this 

journal’s proposals:  

I – to publish research results and texts of scientific and didactic 

character in Education and Philosophy areas; 

II – maintain academic interdisciplinary relationship between 

Academic Unities of Universidade Federal de Uberlândia; 

III – improve exchange with other national and international 

institutions.  

 

 

 

 

  

  

  

   



Missão e política editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023 

 

1260 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1259-1260, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X  

 

 
 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1261-1264, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X  1261 

  

Educação e Filosofia 

________________________________________ 
 

Revista Quadrimestral da Faculdade de Educação (Faculdade de Educação 

- FACED) e do Instituto de Filosofia (Instituto de Filosofia - IFILO). 

Associado ao Programa de Pós-Graduação em Educação e ao Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia 

(UFU) (Universidade Federal de Uberlândia). 

 

 

Volume 37, Número 81 – set./dez. – 2023 

 

 

SUMÁRIO 
 

 Editorial .................................................................................... 1269 

 Anselmo Tadeu Ferreira     

 

Artigos  

 

A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os 

Dias ..........................................................................................  1273 

 José Joaquim Pereira Melo 

 

A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da 

Teoria da Ação Comunicativa e implicações para a Educação 

Científica................................................................................. 1303 

 Hernani Luiz Azevedo 

 Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

 

A liberdade como experiência formativa ........................... 1349 

 Lúcia Schneider Hardt 

   



1262  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1261-1264, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

 

Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: 

sentidos e limites...................................................................... 1377 

 Damião Bezerra Oliveira  

 Raphael Carmesin Gomes  

 

 Políticas de dominação e o processo pedagógico em Bell 

Hooks................................................................................ 1409 

 Lucas Antunes Machado 

  

 O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu 

projeto de formação cristã................................................. 1437 

 Juliana Calabresi Voss Duarte  

 Terezinha Oliveira 

 

 Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar 

a educação e a formação docente....................................... 1465 

 Fernanda Monteiro Rigue 

 Tiago Amaral Sales 

 Alice Copetti Dalmaso 

 

 Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de 

narração em Benjamin....................................................... 1497 

 Eduardo Oliveira Sanches 

 Maria Terezinha Bellanda Galuch 

 Divino José da Silva 

 

  

   

Entrevistas   

 

 Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte........................... 1525 

 Rafael Cordeiro Silva  

 Ana Paula de Ávila Gomide  

 João Paulo Andrade Dias  

 Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1261-1264, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X  1263 

Dossiês  

 

Dossiê: Teoria Crítica 100 anos 

 

 Apresentação do dossiê: Teoria Crítica 100 anos....................... 1541 

 Rafael Cordeiro Silva  

 Ana Paula de Ávila Gomide 

 Sertório de Amorim e Silva Neto 

  

 Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison 

moderne chez Lukács et Horkheimer................................. 1547 

 Raffaele Carbone 

 

 Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da 

teologia negativa................................................................ 1567 

 Sinésio Ferraz Bueno 

  

 Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno 

interpreta Hölderlin........................................................... 1601 

 João Paulo Andrade Dias 

 

 Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-

1941) ................................................................................. 1633 

 Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

  

 Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert 

Marcuse............................................................................. 1671 

 Francisco De Ambrosis Pinheiro Machado 

 

 Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: 

adesão a regimes autoritários e a movimentos 

totalitários.......................................................................... 1689 

 José Leon Crochick 

 

 

 

 



1264  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1261-1264, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

Traduções   

 Diário de 07 de agosto de 1931 até o dia de minha 

morte................................................................................. 1719 

 Walter Benjamim 

 

 

  

Indexação em repertórios........................................................................... 1727 

 

 

Normas 

 

Normas para envio de colaborações...................................... 1731 

 Norms for submissions........................................................... 1737 

 Normes pour envoyer des collaborations............................. 1743 

 

Nominata dos pareceristas ......................................................................... 1749 

 

Sumário do volume 37 ......................................................................... 1755 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1265-1268, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X  1265 

 Education and Philosophy 
 

 

Quarterly basis journal of the School of Education (Faculdade de Educação 

– FACED) and the Institute of Philosophy (Instituto de Filosofia – IFILO). 

Associated with the Graduate Studies Program in Education and the 

Graduate Studies Program in Philosophy of the Universidade Federal de 

Uberlândia (UFU) (Federal University of Uberlandia). 

 

Volume 36, Issue 81 – Sep./Dec. – 2023 

 

CONTENTS 
 

 

 Editorial .................................................................................... 1269 

 Anselmo Tadeu Ferreira     

 

Articles 

 

The ‘Pedagogy of being and doing’ in Hesiod’s Work and 

Days .......................................................................................... 1273 

 José Joaquim Pereira Melo 

 

The Theory of Intelligent Design: an analysis from the 

perspective of the Theory of Communicative Action and 

implications for Science 

Education ................................................................................. 1303 

 Hernani Luiz Azevedo 

 Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

 

Freedom as a formative experience ...................................... 1349 

 Lúcia Schneider Hardt 

   



1266  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1265-1268, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

 

Autonomy as a regulatory ideal of the Modern University: 

meanings and limits ................................................................ 1377 

 Damião Bezerra Oliveira  

 Raphael Carmesin Gomes  

 

 Politics of domination and the pedagogical process in bell 

hooks................................................................................ 1409 

 Lucas Antunes Machado 

  

 The itinerary of Augustine of Hippo in search of the truth and 

its Christian formation Project .......................................... 1437 

 Juliana Calabresi Voss Duarte  

 Terezinha Oliveira 

 

 Metamorphoses in Emanuele Coccia: compositions to inhabit 

education and teacher training .......................................... 1465 

 Fernanda Monteiro Rigue 

 Tiago Amaral Sales 

 Alice Copetti Dalmaso 

 

 Radiophone tales: the emergency of a modern form of narration 

in Benjamin ....................................................................... 1497 

 Eduardo Oliveira Sanches 

 Maria Terezinha Bellanda Galuch 

 Divino José da Silva 

 

  

   

Interviews   

 

 Interview with Prof. Dr. Rodrigo Duarte ........................... 1525 

 Rafael Cordeiro Silva  

 Ana Paula de Ávila Gomide  

 João Paulo Andrade Dias  

 Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1265-1268, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X  1267 

Dossiers 

 

Dossier: Critical Theory 100 years 

 

 Presentation: Critical Theory 100 years ...................................... 1541 

 Rafael Cordeiro Silva  

 Ana Paula de Ávila Gomide 

 Sertório de Amorim e Silva Neto 

  

 The Contradictions of Bourgeois Philosophy and Modern 

Reason in Lukács and Horkheimer ................................... 1547 

 Raffaele Carbone 

 

 Horkheimer, the Absolute and the conceptual ambiguity of 

negative theology .............................................................. 1567 

 Sinésio Ferraz Bueno 

  

 Anchor in Names, Persistence in Ideas. Adorno plays 

Hölderlin ........................................................................... 1601 

 João Paulo Andrade Dias 

 

 A key to understand Marcuse’s essays (1937-

1941) ................................................................................. 1633 

 Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

  

 Myth and Emancipation in Walter Benjamin and Herbert 

Marcuse ............................................................................ 1671 

 Francisco De Ambrosis Pinheiro Machado 

 

 Authoritarian personality and anti-democratic personality: 

adherence to authoritarian regimes and totalitarian 

movements ........................................................................ 1689 

 José Leon Crochick 

 

 

 

 



1268  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1265-1268, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

Translations   

 Diary from August 7 1931 to the day of my 

death ................................................................................. 1719 

 Walter Benjamim 

 

 

  

Indexation in repertories ............................................................................ 1727 

 

 

Norms 

 

Normas para envio de colaborações...................................... 1731 

 Norms for submissions........................................................... 1737 

 Normes pour envoyer des collaborations............................. 1743 

 

 

List of reviewers ...................................................................................1749 

 

 

Summary of volume 37 ........................................................................ 1755 

 

 

  

 

  



Mário Borges Netto - Comitê Editorial Executivo de Educação e Filosofia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1269-1272, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X   1269 

 

 Editorial n. 81 v. 37 set./dez. 2023  

 

Anselmo Tadeu Ferreira* 

Conselho Editorial da Revista Educação e Filosofia 

 

 

Apresentamos aos nossos leitores o número 81, volume 37 da 

Revista Educação & Filosofia. Nesse número contamos com oito artigos de 

fluxo contínuo e o dossiê sobre Teoria Crítica, ele mesmo composto de seis 

artigos, uma entrevista e uma tradução. 

Para o dossiê sobre Teoria Crítica, organizado pelos professores 

Professores Dr. Rafael Cordeiro Silva e Dr. Sertório de Amorim e Silva Neto  

e pela professora Drª. Ana Paula de Ávila Gomide, remetemos o leitor para 

a apresentação do próprio dossiê. Adiantamos que se trata de uma excelente 

recolha de textos dedicados ao pensamento da assim chamada Escola de 

Frankfurt, Theodor Adorno, Herbert Marcuse, Walter Benjamin e Max 

Horkheimer em comemoração dos 100 anos da iniciativa que deu origem a 

essa importante escola de pensamento do século XX. Além dos artigos, 

compõe a publicação/homenagem uma entrevista com o Professor Dr. 

Rodrigo Duarte e uma tradução do diário de Walter Benjamin. 

                                                           
* Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professor 

Associado da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Diretor de Divulgação do 

Conselho Executivo da Revista Educação e Filosofia. E-mail: anselmotf@gmail.com. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4592-5977. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7848440877036848.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-74329 

  

https://orcid.org/0000-0002-4592-5977
http://lattes.cnpq.br/7848440877036848
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-xxxxx
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-xxxxx


Editorial n.81 v.37 set/dez. 2023  

1270  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1269-1272, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X 

Na seção de artigos em fluxo contínuo, iniciamos a leitura com “A 

'Pedagogia do Ser e Fazer' em Os Trabalhos e os Dias”, do professor da 

UNESP José Joaquim Pereira Melo, onde lemos uma análise contemporânea 

da obra de Hesíodo na qual o autor se debruça sobre a noção de trabalho e 

sua relação com as concepções de virtude e justiça. 

Em seguida, temos o texto intitulado “A Teoria do Design 

Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e 

implicações para a Educação Científica”, em que os autores Hernani Luiz 

Azevedo, professor da Universidade Federal do Mato Grosso e Lizete Maria 

Orquiza de Carvalho, professora da UNESP desenvolvem uma análise 

teórica visando compreender de que modo pode-se tratar 

metodologicamente da teoria do design inteligente nas aulas de ciências, 

utilizando para isso a teoria da ação comunicativa de Habermas. 

No texto “A liberdade como experiência formativa”, o diálogo entre 

a obra de Nietzsche com a obra de Clarice Lispector é a estratégia da autora 

Lúcia Schneider Hardt, professora da Universidade Federal de Santa 

Catarina para pensar sobre a experiência de liberdade e seus impactos para 

a formação humana, descrita como “jogo de forças do vir a ser”. 

O “conceito de autonomia da universidade moderna e algumas das 

suas importantes limitações epistemológicas, políticas e curriculares” é o 

foco do artigo do professor Damião Bezerra Oliveira e do servidor técnico 

administrativo Raphael Carmesin Gomes, ambos da Universidade Federal 

do Pará. A partir do pensamento de Bacon, Descartes e Kant, eles 

desenvolvem os diversos sentidos da autonomia universitária, percorrendo 

o debate sobre o tema entre o liberalismo e o marxismo na modernidade. 



Mário Borges Netto - Comitê Editorial Executivo de Educação e Filosofia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1269-1272, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X   1271 

No artigo “Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell 

hooks”, o professor e doutorando Lucas Antunes Machado toma o 

pensamento da filósofa estadunidense bell hooks para refletir sobre a sala de 

aula como um microcosmo que reflete a sociedade “estruturada  por 

políticas de violência colonial e patriarcal”. A partir dessa perspectiva, o 

autor trabalha sobre a possiblidade da experiência do corpo como um lugar 

privilegiado para a reflexão sobre a opressão estrutural da sociedade. 

Agostinho de Hipona, um dos fundadores do pensamento e reflexão 

filosófica do cristianismo ocidental e sua formação é o tema do artigo das 

professoras Terezinha Oliveira, da Universidade Estadual de Maringá e 

Juliana Calabresi Voss Duarte, da rede estadual de educação do Paraná e 

doutoranda na UEM. Em seu texto, as autoras revisam a trajetória intelectual 

do bispo de Hipona em busca da verdade, tal como ele relata na sua obra 

Confissões, a partir da qual se evidencia um projeto de educação que 

conduza aos bens eternos e imutáveis. 

Pensando a vida e a formação docente do ponto de vista da 

metamorfose, utilizando para tal a obra do filósofo Emanuele Coccia, a 

professora Fernanda Monteiro Rigue e o professor Tiago Amaral Sales, 

ambos da Universidade Federal de Uberlândia, juntamente com a professora 

Alice Copetti Dalmaso, do LABJOR/UNICAMP assinam o artigo intitulado 

“Metaformoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação 

e a formação docente”. Sem a pretensão de dar respostas prontas e sim em 

mapear as possíveis, o texto se propõe a buscar da potencialização da vida-

metamorfose pela via dos processos educacionais. 

Finalizando a seção de artigos em fluxo contínuo, temos o texto 

“Contos radiofônicos:a emergência de uma forma moderna de narração em 



Editorial n.81 v.37 set/dez. 2023  

1272  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1269-1272, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X 

Benjamin” dos autores Eduardo Oliveira Sanches e Divino José da Silva, 

professores da UNESP e Maria Terezinha Bellanda Galuch, professora da 

Universidade Estadual de Maringá. Neste artigo, os autores analisam as 

narrativas radiofônicas de Walter Benjamin, por meio das quais o pensador 

da escola de Frankfurt questiona e exercita a transmissão de conhecimento 

por meios novos e metodologias inovadoras, especialmente em relação às 

crianças, “signo de uma nova subjetividade fortalecida e capaz de resistir e 

de se desviar dos encantos e das promessas do populismo fascista” 

Desejamos a todas e a todos uma excelente e proveitosa leitura. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1273 

 

 A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e 

os Dias 

 

 

 

José Joaquim Pereira Melo* 

 

 

Resumo: A proposta é analisar a concepção de trabalho de Hesíodo em Os 

Trabalhos e Os Dias e abordar os referenciais de sua relação entre trabalho, 

virtude e justiça. A fonte é: Os Trabalhos e Os Dias e análise contemporânea de 

sua obra, já consagrada. Entende-se que as necessidades materiais, comuns e 

aceitas no mundo rural de então, motivaram-no a defender o trabalho como meio 

de transformação social e de superação do contexto desolador em que vivia o 

camponês. Seu interlocutor explícito era Perses, com o qual estava em litígio de 

herança, mas os conselhos e ensinamentos morais, éticos e espirituais de exaltação 

do labor adquiriram dimensão coletiva. Ao desvendar a vida do trabalhador dos 

campos, com sua cultura e seu respeito pela natureza, Hesíodo retirou-o do 

anonimato e exaltou-o como um novo herói que, mediante o trabalho, dominava a 

natureza, colocando-a a seu favor. Com sua ‘pedagogia do ser e fazer’, desalojou o 

tradicional guerreiro aristocrata, que obtinha a honra e a glória nos campos de 

batalha, e cantou o novo herói do trabalho, ecoando uma voz que já não podia ser 

ignorada ou silenciada.  

 

Palavras-chaves: Hesíodo; Educação; Trabalho; Justiça; Virtude 

 

                                                           

* Doutor em História e Sociedade pela Universidade Estadual Júlio de Mesquita Filho – 

UNESP- Campus Assis/SP. Professor do Departamento de Fundamentos da Educação e do 

Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Estadual de Maringá – UEM-

PR. E-mail: pereirameloneto@hotmail.com. ID Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/1162692992302307. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0743-8000.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-66776  

  

mailto:pereirameloneto@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/1162692992302307
https://orcid.org/0000-0002-0743-8000
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-66776
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-66776


A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1274  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

The ‘Pedagogy of being and doing’ in Hesiod’s Work and Days 

 

Abstract: Current paper analyzes the concept of work in Hesiod´s Works and 

Days and undertakes the relationship between work, virtue and justice. The source 

comprises Works and Days and the contemporary analysis of the already 

acknowledged masterpiece. It should be emphasized that common material needs 

accepted within the agricultural world of the time motivated him to defend work 

as a mean of social transformation and the overcoming of the desolating context in 

which the peasant lived. The poem´s overt interlocutor is Perses, with whom he 

was in conflict over an inheritance, but warnings and moral, ethical and spiritual 

teachings on the praise of labor attained a collective stance. Revealing the 

peasant´s life, with his culture and respect for Nature, Hesiod retrieved from 

anonymity and exalted the peasant as a novel hero who, through labor, dominated 

Nature and placed it in his favor. Through his ‘pedagogy of being and doing’, 

Hesiod replaced the traditional aristocratic warrior who obtained honor and glory 

in the battlefields, and sung the new worker hero, emitting a voice that would be 

neither ignored nor silenced.  

 

Keywords: Hesiod; Education; Work; Justice; Virtue. 

 

 

 

La ‘Pedagogía del ser y del hacer’ en Las Obras y los Días 

 

Resumen: El artículo analiza el concepto de trabajo en Los trabajos y los días de 

Hesíodo y emprende la relación entre trabajo, virtud y justicia. Nuestra fuente 

comprende Los trabajos y los días y el análisis contemporáneo de la obra ya 

reconocida. Cabe destacar que las necesidades materiales comunes aceptadas 

dentro del mundo agrícola de la época motivaron el autor a defender el trabajo 

como medio de transformación social y de superación del contexto desolador en 

que vivía el campesino. El interlocutor del poema es Perses, con quien estaba en 

conflicto por una herencia, pero las advertencias y las enseñanzas morales, éticas y 

espirituales sobre la alabanza del trabajo alcanzaron una postura colectiva. 

Revelando la vida del campesino, con su cultura y respeto por la Naturaleza, 

Hesíodo recuperó del anonimato y exaltó al campesino como un héroe novedoso 

que, a través del trabajo, dominó la Naturaleza y la colocó a su favor. A través de 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1275 

su ‘pedagogía del ser y el hacer’, Hesíodo reemplazó al guerrero aristocrático 

tradicional que obtenía honor y gloria en los campos de batalla, y cantó al nuevo 

héroe obrero, emitiendo una voz que no sería ignorada ni silenciada.  

 

Palabras clave: Hesíodo; Educación; Trabajo; Justicia; Virtud. 

 

 

 

 

 

Introdução 

 

 

A Grécia de fins do século VIII a. C. e inícios do século VII a. C. 

foi palco da ação poética de Hesíodo. Em Os Trabalhos e os Dias, ele 

descortinou as profundas transformações econômicas, sociais e espirituais 

que gestaram a negação da sociedade antiga. Nesse cenário de 

transformações, a composição do antigo quadro social, até então vigente, 

fundado em bases familiares e no princípio da coletividade, foi cedendo 

lugar à organização do trabalho (MONDOLFO, 1968).  

O autor vivenciou a gênese ou a origem da polis1, ou seja, do 

modelo de organização econômica, política e administrativa (LAFER, 

1996) que se apresentou como uma experiência única, exclusiva e 

distintiva da civilização grega. Tal processo transformador também 

ensejou lutas entre grandes proprietários de terras e trabalhadores 

excluídos de direitos e privilégios, a exemplo dos que se dedicavam à 

agricultura, ao pastoreio e ao artesanato. Assim, os gregos deram início ao 

                                                           
1 Cidade-Estado grega, surgiu no século VIII a.C., formada em pequeno território, cuja 

localização geográfica era o espaço mais elevado da região. Composta por um agrupamento 

urbano que envolvia todos os aspectos da vida pública daquele território, utilizava-se de 

uma fortaleza para a sua proteção. 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1276  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

rompimento com a velha ordem social e à organização de uma nova, que 

apontava novos rumos para suas vidas e para a sociedade grega de então.  

Em Os Trabalhos e os Dias, Hesíodo revela que já não era 

possível calar as vozes dos setores populares da sociedade, ocultados por 

Homero em seus poemas Ilíada e Odisseia em favor dos valores e da 

superioridade social dos aristocratas. Ele encontrou nos setores populares 

inspiração para sua poesia e denunciou as duras condições de vida dos 

camponeses, as realidades sociais fulcralmente distintas resultantes da 

divisão entre aristocracia e campesinato.  

Mostrando que a vida dos homens era marcada por acentuadas 

desigualdades, regadas pela injustiça social (SCHÜLER, 1985), ele se 

posicionava entre a justa medida e a desmedida. A primeira correspondia a 

uma justiça imparcial, por ele dignificada e solicitada; a segunda, às 

práticas injustas, incompatíveis com a moral. Nesse posicionamento, 

ressaltando que o roubo estava em pleno desacordo com a deusa Justiça, 

negava e reprovava essa ação que, por si mesma, afetava diretamente a 

moralidade.  

Isto posto, cabe questionar: quais foram os referenciais míticos, 

materiais e sociais que levaram Hesíodo a fazer a relação entre trabalho, 

justiça e virtude?  

Em correspondência, o objetivo do texto é analisar o poema e 

mostrar que, para Hesíodo, só por meio do trabalho seria possível chegar à 

virtude e ao processo de transformação da ordem social. Essa seria a 

relação que ele estabelecia entre os conceitos de justiça e de virtude e o de 

trabalho. 

Ainda que se reconheça que trabalho é uma ideia central no 

poema, a clareza da análise impõe que se recorra também à abordagem dos 

conceitos de virtude e justiça, já que estão intimamente relacionados. Em 

outros termos, a compreensão de um passa pela compreensão do outro. A 

análise, portanto, tem como fonte primaria, Os Trabalhos e Os Dias. O 

poema é fecundo para uma abordagem materialista que tem o trabalho 

como prática humana e agente de transformação. Para além de fonte em 

questão, buscou-se um referencial bibliográfico teórico e temático de 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1277 

suporte, pertinente ao método de histórico de abordagem, conforme consta 

nas referências bibliográficas.  

 

 

 

A exaltação do trabalhador do campo: expressão poética de um novo 

tempo  

 

Por muito tempo, a Jônia era exaltada por ter uma cultura mais 

sistematizada e desenvolvida do que a Grécia, mantendo-se como centro 

da poesia e do pensamento. Provavelmente, em fins do século VIII a.C. e 

inícios do século VII a. C., quando surgiu a obra Os Trabalhos e Os Dias 

de Hesíodo, a poesia começou a conquistar seu espaço efetivo na Grécia. 

Nesse poema, o poeta encontrou na organização de mundo dos mortais, 

com suas obrigações, seus deveres, suas limitações e dificuldades, suas 

durezas e seus sofreres (LAFER, 1996), em sua própria experiência de 

vida e nas experiências das vidas sofridas e injustiçadas de outros 

camponeses dos campos da Boécia, o material fecundo para seu propósito 

literário. Nessa argamassa social, ele foi assentando e construindo seu 

pensar poético, que, adquirindo a forma de denúncia e de reivindicação de 

justiça social e jurídica em causa própria, estendeu-se aos demais 

trabalhadores, que viviam e sofriam os mesmos pesares. 

 Nesta reflexão, embora a preocupação seja a compreensão de 

trabalho que Hesíodo apresenta em seu poema, torna-se quase imperante, e 

até mesmo ilustrativo e enriquecedor, aproximá-lo de Homero.  

Importa lembrar que Homero e Hesíodo viveram em espaços 

geográficos distintos. Com objetivos próprios que expressavam as 

condições históricas do século VIII a.C., cada um, a seu modo, representou 

sua realidade social por meio de uma forma poética particular.  

Por exemplo, em vez do anonimato de Homero, Hesíodo gravou 

seu nome em Os Trabalhos e Os Dias e, optando por um caráter pessoal, 

assumiu uma postura combativa e crítica em oposição ao legado 

consagrado pela tradição (SCHÜLER, 1985). 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1278  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Diversamente de Homero, que pôs em tela a vida dos nobres 

senhores, regada por festas, jogos, guerras e avidez por honra e poder, ele 

optou pela vida laboriosa e sofrida do camponês, por sua luta nos campos 

inóspitos, por sua submissão às intempéries do tempo e a uma justiça 

parcial, executada por juízes denunciados como corruptos e qualificados 

como “comedores-de-presentes” (HESÍODO, 1996, p. 25). Ao passo que o 

homem ideal dignificado por Homero era o herói aristocrata e urbano, cuja 

virtude era trazida por nascimento, fruto de sua origem nobre, o de 

Hesíodo era o homem rural, o camponês, cuja virtude era conquistada pelo 

trabalho. Esse homem simples não era reconhecido e considerado pela 

ordem posta: estava confinado ao anonimato e sujeito a uma justiça injusta 

que privilegiava atores sociais que se distanciavam desse mundo natural 

em que o trabalho respondia pela produção da vida. 

Hesíodo não apresentava o homem como um guerreiro, a 

característica do herói aristocrata de Homero, mas como um trabalhador 

(ANDERY, 1996), cuja honra não era conquistada nas batalhas sangrentas, 

e sim nas difíceis, duras e penosas jornadas de trabalho nos campos, na 

luta contínua para garantir o mínimo que lhe permitisse sobreviver às 

adversidades que tinha de enfrentar (SCHÜLER, 1985).  

Em vez do herói cavalheiresco representado por Homero, o ideal 

exaltado por Hesíodo dizia respeito ao compromisso com a labuta 

persistente e silenciosa do trabalho do dia a dia. Em seu poema, o 

heroísmo já não se efetivava nos campos de batalha, mas na luta silenciosa 

e constante dos trabalhadores com a terra hostil, que requisitava disciplina, 

dedicação, observação, condições indispensáveis à formação desse homem 

negado. 

 

O heroísmo não se manifesta só nas lutas em campo 

aberto, entre os cavaleiros nobres e os seus 

adversários. Também a luta silenciosa e tenaz dos 

trabalhadores com a terra dura e com os elementos 

tem seu heroísmo e exige disciplina, qualidades de 

valor eterno para a formação do Homem (JAEGER, 

1995, p. 85). 

 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1279 

A relevância de seu canto, a distinção que atribuiu ao trabalho, 

repousava especialmente em uma evocação exata, não comprometida com 

a idealização da vida campestre. A fidelidade na construção das imagens 

balizou seus conselhos e admoestações, particularmente aqueles referentes 

ao dia a dia do labor na terra, em seu sentido pitoresco e em sua grandeza 

(ROBERT, 1987). A preocupação de Hesíodo concentrou-se nos 

ensinamentos de valores rurais e práticos que não tinham relação com a 

heroica luta nos campos de batalhas, mas com a luta do camponês 

humilde, submetido à fadiga e ao esforço incansável no campo, no 

pastoreio, no artesanato e na navegação (ABBAGNANO; 

VISALBERGHI, 1969). 

Ele deu à poesia uma tonalidade pedagógica, apresentando-se com 

a autoridade e a qualificação resultantes dos conhecimentos que adquiriu. 

Tais conhecimentos constituíram-se em ensinamentos sobre as coisas 

superiores e nobres, vinculadas às virtudes de ordem ética e moral, 

essenciais para uma vida honrada e digna (COLOMBANI, 2020, p. 39). 

Com tal orientação poética, Hesíodo mostrou-se didático, 

qualificado para desvelar e ensinar seu mundo, pouco ou nada valorizado 

pela aristocracia laureada por Homero. 

Nas duas faces da poesia grega do período, revelam-se as 

profundas diferenças sociais que, por suas próprias naturezas, requisitavam 

modelos formativos diametralmente diferenciados. Em Homero, a 

formação do aristocrata tinha como objetivo fundamental o 

aperfeiçoamento de sua virtude, tida como natural, trazida pelo 

nascimento. Já, para Hesíodo, a virtude deveria ser obtida por meio do 

trabalho (GOERGEN, 2006, p. 191): somente por esse meio seria possível 

chegar aos domínios do bem maior, cujo fim era a honra e o progresso. 

Assim, Hesíodo também pôs em debate o processo formativo 

grego, que não foi desenvolvido apenas pelo setor privilegiado da 

sociedade grega, a aristocracia, mas ganhou nos setores populares, 

camponeses, contornos e conteúdos bem definidos e específicos, segundo 

os valores do cotidiano rural e do campo (GOERGEN, 2006, p. 194). 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1280  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Desvelando-os, ele tirou esses setores do anonimato e da invisibilidade que 

tinham naquela sociedade desigual cantada por Homero. 

 

 

A educação e a prudência na vida do povo não 

conhecem nada de semelhante à formação da 

personalidade total do homem, à harmonia do corpo e 

do espírito, à destreza igual no uso das armas e das 

palavras, nas canções e nos atos, tal como exigia o 

ideal cavaleiresco. Em contrapartida, impõe-se uma 

ética vigorosa e constante, que se conserva imutável 

através dos séculos, na vida material dos camponeses 

e no trabalho diário da sua profissão. Este código é 

mais real e mais próximo da Terra, embora lhe falte 

uma grande meta ideal (JAEGER, 1995, p. 90-91). 

 

A mentalidade veiculada por Hesíodo correspondia a outro estilo 

de vida, na qual eram exaltados o trabalho difícil e a ética austera 

(JAEGER, 1995). Tal mentalidade, embora agradasse aos deuses, buscava 

a justiça nas relações humanas, mostrando que se tratava de um momento 

histórico em que os gregos se desobrigavam de velhas e profundas 

tradições e, com lastro em um legado comum, apresentavam uma nova 

forma de viver (ANDERY, 1996). 

Mesmo com essas diferenças fulcrais, é possível inferir que a 

preocupação comum entre os dois era promover a aproximação entre 

deuses e homens, a ligação entre essas duas dimensões, a humana e a 

divina, para que a vida na terra fosse mais racional e cognoscível. Tal 

objetivo tinha um duplo caráter.: por um lado, valorizava o homem, 

porquanto humanizava os deuses, investindo-os de forma e sentimentos 

próprios dos humanos e atribuindo-lhes ações relacionadas ao 

desenvolvimento de suas virtudes; por outro, estabelecia um vínculo de 

dependência entre homens e deuses. Ao mesmo tempo em que submetia o 

homem aos seres superiores e dava significado divino a sua vida, atribuía à 

vida humana uma razão terrena, um sentido mundano (ANDERY, 1996). 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1281 

No entanto, observa-se uma diferença essencial entre eles: Hesíodo 

chamou para si a responsabilidade por salvaguardar o patrimônio cultural 

dos trabalhadores, negligenciados nos poemas homéricos, que não foram 

poupados de suas críticas, até mesmo agressivas, por conterem a defesa e a 

veiculação dos ideais aristocráticos (SCHÜLER, 1985). Ao dar voz e 

visibilidade aos camponeses, ele se fez porta-voz do homem trabalhador, 

alçando-o a um novo modelo de herói, não reconhecido pela aristocracia 

grega, que não via outros atores sociais além de seus membros. 

Em suma, com uma forma poética que representava o período de 

transição, contrapondo-se ao ideal da areté2 heroica3de Homero, voltada 

para a guerra e para a competição, ele apontou como objetivo da educação 

a areté do trabalho (ANDERY, 1996).  

O que Hesíodo pôs à luz foi que a sociedade grega não era agitada 

apenas pelos feitos míticos dos heróis: outros homens desenvolviam uma 

luta heroica, obstinada e dura. Nesse outro tipo de batalha, a dos campos 

agrários, os objetivos eram a própria manutenção e a subsistência. Por 

exemplo, para os camponeses da Beócia, região adotada por Hesíodo, a 

vida se impunha de maneira laboriosa e dura, ao contrário do glorioso e 

remoto passado.  

                                                           
2 No grego clássico, a palavra areté continha dois significados fundamentais. O primeiro se 

referia à perfeição corporal-intelectual-moral, ou seja, à excelência da pessoa que lhe 

proporcionaria o pleno desenvolvimento das qualidades e potencialidades próprias do 

homem; posteriormente, o sentido ficou restrito à esfera moral (PEREIRA MELO, 2021, p. 

158).  

3 Areté heroica: “ideal que representa o objetivo da formação/educação do homem do 

período mítico, no qual se destacam a força e o valor heroico, está evidenciado nos poemas 

homéricos Ilíada e Odisseia, um testemunho da consciência educadora da aristocracia no 

período homérico” (PEREIRA MELO, 2023, p. 4). Nesses poemas, Homero exaltou a 

habilidade do homem, um homem forte e valente, o guerreiro que respondia às 

necessidades da produção da vida do seu tempo. “Um ideal de perfeição humana, com base 

no qual o jovem aristocrata receberia uma formação integral, tornando-se apto a 

desenvolver um corpo vigoroso e saudável e a nobreza da alma. Nessa dinâmica, o jovem 

era projetado para se sobressair, ser o melhor, superior, reconhecido, credor de uma honra 

universal perpetua” (PEREIRA MELO, 2023, p. 4). 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1282  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Enfim, o poeta, elaborou um dos exemplos mais interessantes de 

um diálogo entre velhos fundamentos ético-moral-religiosos 

(ABBAGNANO; VISALBERGHI, 1969) e os novos componentes, valores 

e atores sociais que perfaziam a sociedade grega do seu tempo. 

 

 

 

O foco ampliado de Hesíodo: do pessoal para o socio-pedagógico 

 

Sabe-se, por informações do próprio Hesíodo, que a motivação 

para a produção de Os Trabalhos e Os Dias foi a disputa com seu irmão 

Perses pela divisão de terras deixadas pelo pai, um mercador originário da 

Eolia, Ásia Menor, que posteriormente mudou-se para Ascra, na Boécia 

(ABBAGNANO; VISALBERGHI, 1969). 

Em seu exercício literário, Hesíodo denunciou que seu irmão 

Perses, possivelmente arruinado por ser um mal administrador, tentava, 

por meio de manobras judiciais junto a magistrados corruptos por ele 

subornados, espoliar parte da herança que o pai deixara aos dois: 

 

Decidimos aqui nossa disputa com retas sentenças, 

que, de Zeus, são as melhores. Já dividimos a herança 

e tu de muito mais te apoderando levaste roubando e o 

fizeste também para seduzir reis comedores-de-

presentes, que este litígio quer julgar (HESÍODO, 

1996, p. 25, vv. 35-39). 

 

Hesíodo considerava que o irmão, por suas posturas desmedidas, 

precisava de conselhos sobre o campo e sobre as labutas que lhe eram 

inerentes: bons ensinamentos de ordem prática poderiam inseri-lo nesse 

mundo supostamente desconhecido por Perses (MONDOLFO, 1968). A 

preocupação era instar o irmão a adotar as boas práticas morais e éticas, 

segundo os cânones da justa medida, em contraposição ao comportamento 

e às práticas desmedidas que ofendiam a ele e a Zeus e o tornavam um mal 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1283 

exemplo que poderia acarretar prejuízo para outros homens e para a 

sociedade (CÁS, 1996). 

Em sua interpelação poética, Hesíodo assumiu o papel de 

educador, convertendo o irmão litigante em discípulo que precisava ser 

formado em boas práticas: seu comportamento inadequado, no entender do 

poeta, não era compatível com a ética e a moral desejáveis. Ao elaborar 

esse cenário poético-didático, o autor indicava que, em sua concepção, a 

educação correspondia a um processo que teria potencialidade para 

promover a transformação, especialmente se Perses tivesse ouvidos para os 

ensinamentos que lhe dirigia. O desafio educativo que Hesíodo se colocava 

passava, em grande medida, pela consolidação de um modelo e de uma 

prática moral lastreados em conteúdos éticos e morais que levariam à 

virtude, bem maior que poderia produzir seres humanos melhores 

(COLOMBANI, 2020, p. 33-34).  

Para dar força e credibilidade ao poema, Hesíodo começou com 

uma invocação às Musas: inspirado por elas, poderia glorificar Zeus. A 

Invocação também tinha por fim preparar o acolhimento de suas 

exortações, seus ensinamentos e suas admoestações por seus pares, quiçá 

pela sociedade. Dessa forma, o poema assumiu um caráter pedagógico 

relacionado ao modo de ser e agir (CÁS, 1996). 

 

 
Musas Piérias que gloriais com vossos cantos, vinde! 

Dizei Zeus vosso pai hineando. 

Por ele mortais igualmente desafamados e afamados, 

notos e ignotos são, por graça do grande Zeus. 

Pois fácil torna forte e fácil o forte enfraquece, fácil o 

brilhante obscurece e o obscuro abrilhanta, fácil o 

oblíquo apruma e o arrogante verga Zeus altissonante 

que altíssimos palácios habita. 

Ouve, vê, compreende e com justiça endireita 

sentenças (HESÍODO, 1996, p.23, vv. 1-9). 

 

 

Na cátedra que assumiu, Hesíodo sentiu-se à vontade para levar o 

irmão a ouvir as verdades das quais falava, todas resultado de experiências 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1284  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

pessoais, aprendidas, vividas e executadas em sua esfera de batalha, ou 

seja, no campo, no trabalho, na natureza. Para evidenciar mais seu 

propósito, nomeou Perses, revelando que era ao irmão litigante que se 

dirigia: “Tu! Eu a Perses verdades quero te contar.” (HESÍODO, 1996, p. 

23, v. 10). Essa identificação pode ser encontrada em várias outras 

circunstâncias ao longo do poema, o que deixa claro que era Perses seu 

interlocutor: 

 

A ti boas coisas falarei, ó Perses, grande tolo 

(HESÍODO, 1996, p. 45, v. 286). 

 

[...] mas, tu, lembrando sempre do nosso conselho 

(HESÍODO, 1996, p. 45, v. 298). 

 

Vale enfatizar que, em Os Trabalhos e Os Dias, além de se 

constituir um porta-voz dos oprimidos, Hesíodo apresentou-se como 

mensageiro das musas, o que fica evidente no conteúdo focado em 

aspectos ético-religiosos, no vocabulário e nos temas abordados (LAFER, 

1996). 

Amparado por esse aporte, Hesíodo mostrava-se seguro para 

sentenciar tais verdades ao irmão e deixava claro que tinha recebido um 

chamado para ser arauto da verdade, contrariando as falsas verdades 

aceitas por juízes corruptos (GOERGEN, 2006, p. 191). Em sua missão 

divina, ele tinha a obrigação de proclamar, divulgar e denunciar os 

malfeitos que se perpetravam naquela sociedade contra o homem 

trabalhador dos campos gregos.  

Assim, sua demanda deixava de ter um caráter pessoal e adquiria 

uma dimensão coletiva. Sendo produto de um ambiente de pequenos 

agricultores, de uma região com escassez de terras que passava por uma 

crise agrícola, social e espiritual, ele expressava os interesses daqueles que 

eram submetidos e prejudicados por magistrados corruptos, corrompidos 

pelos grandes e poderosos senhores.  

Esse fato permite descaracterizar a individualidade de seu 

propósito: o clamor seria de todos aqueles que, naquelas localidades por 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1285 

ele denunciadas, sofriam as mesmas agruras e ansiavam por uma 

comunidade mais justa e próspera.  

Suas denúncias e sua valorização do trabalho tornaram-se 

conteúdo de ensino, lições de caráter comunitário, assumiram uma 

dimensão social. Nesse sentido, fez um direcionamento ético-social do 

trabalho, evidenciando sua centralidade e/ou protagonismo, demonstrando 

sua inquietação com a conexão entre trabalho-ethos4-dike5 para orientar 

um modo de vida. Valorizando o trabalho, cuja ação se dava e se efetivava 

nos domínios da natureza, transformou-o em um ato cultural, em um 

código antropológico, atribuiu ao homem um habitat domiciliar 

(COLOMBANI, 2020, p.44), ao mesmo tempo em que elucidou as 

particularidades que o separavam dos imortais.  

 

 

 

O domínio da natureza: a ação do novo herói  

 

A natureza, entendida, portanto, como vida do campo, como o 

mundo do camponês, foi preocupação fundamental de Hesíodo, não como 

palco de prazer, alegria e felicidade, mas como cenário da contínua luta da 

humanidade (PEREIRA, 1998). Dela nada escapava a seu olhar de 

camponês, indicando que ele conhecia muito bem seu ofício, mesmo em 

suas mais simples manifestações: 

 

Quando a grulha voa em direção ao sul, é preciso 

preparar-se para a colheita; quando o cuco canta entre 

as ramas do carvalho é preciso abrir mão do arado. O 

poeta escutou os murmúrios do bosque ao sopro dos 

                                                           
4 Essa palavra, em sua origem grega, tem o sentido de caráter moral. Evoca hábitos e 

crenças relativos a uma determinada comunidade ou nação. 

5 Divindade que representa a Justiça. Personificação da justiça dos homens, da legalidade, 

da conformidade com as leis da cidade. No uso comum, a palavra também significa 

julgamento, tanto o procedimento em si como seu resultado. 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1286  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

ventos de Trácia, e viu os animais estremecerem e 

esconderem a cauda; conheceu aqueles dias estivais 

em que as ensurdecedoras cigarras cantam sem cessar, 

as cabras engordaram e o suco dos vinhedos chega a 

plena maturação. Também observou aquelas clamas 

marinhas que deixam pintado na água o traço das 

gaivotas (BOWRA, 1983, p. 33-34). 

 

 

Respaldado na formação recebida na ação ou no labor realizado no 

espaço em que viveu, Hesíodo detalhou ensinamentos sobre a agricultura. 

Enumerou em versos os dias propícios e nefastos às diversas atividades e, 

embora deixasse transparecer a superstição (PEREIRA, 1998), deu a tônica 

ao calendário do camponês e ao trabalho. 

Em seu magistério, ele ensinou que, no campo, o trabalho obedecia 

a um ciclo cósmico e que esse discernimento do tempo trazia consigo dois 

aspectos: primeiro, a identificação do curso do tempo desde o início até o 

final; segundo, o reconhecimento de que dias e noites se intercalavam, 

manifestando a ordem que o universo perpetuava em seu ordenamento 

cósmico, ou seja, o reconhecimento das leis que regem os campos. 

Inspirado nessas leis, Hesíodo aconselhava como se devia proceder à 

semeadura, já que o trabalho desenvolvido no campo atendia a uma ordem 

que não estava sujeita a alterações. 

Assim, ele deixava implícito seu entendimento de que essa 

ordenação tinha um caráter sagrado, que se evidenciava nas estações, nas 

colheitas, nos dias e nas noites que se sucediam em uma rotina cadenciada 

e permanente, determinando a adequação entre as atividades a ser 

executadas pelo camponês.  

Nessa ordem cósmica, conforme fica claro no poema, kósmos6e 

homem, em sua infinitude e vida, compunham um todo submetido a 

                                                           
6 O Universo em sua totalidade, em tudo que existe, passando do microcosmo ao 

macrocosmo, das estrelas aos componentes elementais. No grego antigo, a palavra 

significava beleza, ordem, organização, harmonia. 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1287 

preceitos que lhes eram inerentes, o que sugere que o poeta estabelecia 

uma estreita relação com os conceitos de sophrosyne7e dike. O kósmos 

requer licitude e harmonia entre seus componentes, que, assim, se ajustam 

em uma unicidade, colocando-se em consonância com o mesmo sistema 

organizatório. Tal unidade é alocada na temporalidade, ideia que se 

configura como uma das bases da cosmicidade.  

É esse referencial de organização e justeza que Hesíodo buscou 

transmitir e ensinar ao irmão (COLOMBANI, 2020, p. 42-43). Como este 

não se integrava ou não respeitava a ordem posta, buscando caminhos 

tortuosos que afetavam os homens e, até mesmo, o kósmos, precisava da 

advertência: 

 

 

Mas tu, lembrando sempre do nosso conselho, 

trabalha, ó Perses, divina progênie, para que a fome te 

deteste e te queira a bem corada e veneranda. 

Deméter, enchendo-te de alimentos o celeiro; pois a 

fome é sempre do ocioso companheira (HESÍODO, 

1996, vv. 298-302).  

 

Assim, a natureza ocupa o espaço central no poema, não no 

sentido de fonte de prazer ou felicidade, mas de espaço inóspito que 

impunha a constante luta da humanidade (PEREIRA, 1998). Para que a 

natureza fosse generosa, precisava ser conhecida, dominada e trabalhada 

pelo homem: conhecida, pela prática da observação atenta, respeitosa, 

informadora; dominada, pelo conhecimento de suas possibilidades, de seus 

ciclos, suas manifestações e seus sinais; trabalhada, pela prática humana 

que leva à transformação e ao progresso. 

Assim, o poeta mostrou sua percepção da importância que a 

natureza expressa na terra começava a adquirir (MONDOLFO, 1968) na 

nova ordem social: “para quem em casa abundante sustento não tem 

armazenado na sua estação: o que a terra traz, o trigo de Deméter” 

                                                           
7 Controle, moderação diante de situações de conflito, justa medida. 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1288  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

(HESÍODO, 1996, p. 25, vv. 31-32), ou ainda, “Em festins desfrutam dos 

campos cultivados; a terra lhes traz muito alimento” (HESÍODO, 1996, p. 

39, vv. 231-232). Ao mesmo tempo em que criticava a ociosidade, 

glorificava o trabalho: “Esta desperta até o indolente para o trabalho: pois 

um sente desejo de trabalhar tendo visto o outro rico apressado em plantar, 

semear e a casa beneficiar” (HESÍODO, 1996, p. 23-25, vv. 20-23). 

Tudo indica a postura e a orientação que Hesíodo pretendia dar ao 

trabalho braçal, que ele proclamava como virtude, mesmo que fosse 

negado pela aristocracia e entendido como punição dos deuses: 

 

 

Se trabalhares para ti, logo te invejará o invejoso 

porque prosperas; à riqueza glória e mérito 

acompanham. Por condição és de tal forma que 

trabalhar é melhor, dos bens de outrem desvia teu 

ânimo leviano e, com trabalho, cuidando do teu 

sustento, como te exorto (HESÍODO, 1996, p. 47, vv. 

312-316). 

 

Vale enfatizar que foi nesse cenário natural que Hesíodo encontrou 

seu herói: um componente da camada popular, o camponês. Sua batalha 

desenvolvia-se em torno de seu trabalho, no domínio da natureza 

(SCHÜLER, 1985); por meio do trabalho, o homem do campo podia 

colocá-la a seu favor e obter uma subsistência mais digna, honrada e 

virtuosa. 

 

 

 

Trabalho e justiça: dois conceitos essenciais na poesia de Hesíodo 

 

É possível pensar que a inspiração de Hesíodo para justificar o 

trabalho como o bem que levava à virtude, à honra e à prosperidade teve 

início em Teogonia. Nesse seu primeiro poema, a preocupação não era 

apenas elaborar uma organização lógica e genealógica do conjunto dos 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1289 

deuses gregos, mas também fazer a exposição de mitos poéticos que 

representavam a origem do universo.  

Isso pode ser encontrado em algumas passagens de Teogonia: do 

Caos, em primeiro lugar, surgiram Érebo, as profundezas da Terra e a 

Noite; em seguida, o Éter e o Dia; depois Urano, o Céu e o Mar. Urano 

deu origem aos Titãs. Um desses filhos, Cronos, mutilou e depôs o pai, 

sendo, por seu turno, derrotado pelo filho, Zeus, que venceu os Titãs e 

instituiu a ordem e a justiça no mundo (ABBGNANO; VISALBERGHI, 

1969).  

Na lógica desse raciocínio poético a respeito da ordem e da justiça, 

instauradas por Zeus e prezadas pelos deuses, Hesíodo versou sobre o 

roubo do fogo pelo titã Prometeu, do mito de Prometeu e Pandora. Ao 

fazê-lo, deixou implícito que haveria uma equivalência com o 

comportamento do irmão, que tentava roubá-lo por meio de uma prática 

injusta contrária aos desígnios divinos e, portanto, passível de punição por 

parte da corte olímpica, pois o roubo era uma expressão de imoralidade. 

Todo o empenho de Hesíodo ao investir o trabalho de moralidade, 

tornando-o fonte da virtude - um diferencial na concepção de homem que 

orienta sua criação poética-, foi mostrar que os deuses tinham apreço pela 

justiça. A partir de um dado momento, os deuses passaram a valorizá-la 

como um ato do próprio Zeus contra o roubo, que era considerado imoral.  

Para legitimar esse pensamento, Hesíodo fez luzir a deusa Justiça 

(Dike) entre os deuses (ANDERY, 1996), destacando que ela fora 

concebida e amada por Zeus, senhor supremo do Olimpo. Por sua relação 

de proximidade com o pai, ela se revestia de poderes para atribuir 

benefícios e honras aos comprometidos com a justa medida e punir com 

severidade aqueles que se dedicavam ao excesso. 

Dando maior concretude e ilustração à argumentação, Hesíodo, de 

forma didática, figurou o embate entre duas lutas na terra. De um lado da 

tradicional deusa Discórdia, ele colocou Eris maligna, promotora da 

injustiça, da contenda e da guerra; de outro, colocou a Eris benigna, que 

não instigava a luta, mas a emulação ao trabalho. Em seu entendimento, 

esse era o único meio positivo de embates e contendas. Levando à 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1290  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

sabedoria, tal caminho seria construído com o trabalho, fadiga e suor, e seu 

resultado seria o bem-estar e a tranquilidade do homem (ABBAGNANO; 

VISALBERGH, 1969), pois romperia, em absoluto, com qualquer 

manifestação de corrupção, trapaças e roubo, ao mesmo tempo em que 

consagrava a justa medida entre os homens.  

Em coerência com o apelo moral de todo o poema, o autor atribuiu 

a essas duas lutas características inteiramente distintas, aprovando e 

recomendando uma e negando e rejeitando a outra: 

 

 

Não há origem única de Lutas, mas sobre a terra duas 

são! Uma louvaria quem a compreendesse, 

condenável a outra é; em ânimo diferem ambas. Pois 

uma é guerra má e o combate amplia, funesta! [...] A 

outra nasceu primeira da Noite Tenebrosa e a pôs o 

Cronida altirregente no éter, nas raízes da terra e para 

o homem ela é melhor (HESÍODO, 1996, p. 23, vv. 

11-19). 

 

As rivalidades representadas pelo poeta expressavam a luta entre o 

bem e o mal: uma era construtiva, a outra, destrutiva. A segunda, 

desencadeada pela aristocracia, era a promotora da guerra com o fim do 

saque, do botim, da obtenção de riqueza. A primeira era fomentadora da 

competição entre os homens, o que, para ele, resultava no desenvolvimento 

e na aquisição de bens em todas as demais atividades do trabalho. Ao 

representar essa divisão, Hesíodo despojou a aristocracia da excelência que 

tinha no campo de batalha e nos grandes feitos por meio dos quais 

efetivava sua importância e superioridade social e, em contrapartida, 

reconhecia e promovia outra forma de rivalidade, atribuindo-lhe 

sacralidade: o trabalho era imprescindível para a subsistência humana  

Assim, de sua perspectiva, o irmão¸ ao tentar roubá-lo por ocasião 

da partilha dos bens de herança por via judicial corrupta, tinha desviado 

seu comportamento para o mal, para o reprovável, para uma prática que 

rompia com todos os princípios do bem-viver em sociedade. Tratava-se de 

uma imoralidade comportamental que constituía uma afronta direta à deusa 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1291 

Justiça, filha amada de Zeus. Zelosa, a deusa velava pela prática da justiça 

entre os homens e punia severamente e exemplarmente todos aqueles que 

se colocavam em dissonância com esse bem prezado pelos deuses e 

protegido pelo plenipotenciário do Olimpo.  

 

 

E há uma virgem, Justiça, por Zeus engendrada, 

gloriosa e augusta entre os deuses que o Olimpo tem 

e, quando alguém a ofende, sinuosamente a 

injuriando, de imediato ela junto ao Pai Zeus Cronida 

se assenta e denuncia a mente dos homens injustos até 

que expie o povo o desatino dos reis que maquinam 

maldades e diversamente desviam-se, formulando 

tortas sentenças (HESÍODO, 1996, p. 41-43, vv. 256-

262). 

 

Em seu poema, Hesíodo valorizou uma vivência social desejável, 

contrária ao mundo animal em natureza, no qual prevalecia a lei do mais 

forte. 

Em seu exercício pedagógico, considerando que a força triunfava 

na ordem da natureza, apresentava o exemplo do gavião que não se 

compadecia do rouxinol, refém das suas garras: afinal, não havia justiça 

entre eles. 

 

Assim disse o gavião ao rouxinol de colorido colo no 

muito alto das nuvens levando-o cravado nas garras; 

ele miserável varado todo por recurvadas garras 

gemia enquanto o outro prepotente ia lhe dizendo: 

“Desafortunado, o que gritas? Tem a ti um bem mais 

forte; tu irás por onde eu te levar, mesmo sendo bom 

cantor; alimento, se quiser, de ti farei ou até te 

soltarei. Insensato quem com mais fortes queira 

medir-se, de vitória é privado e sofre, além de penas, 

vexame”. Assim falou o gavião de vôo veloz, ave de 

longas asas (HESÍOSO, 1996, p. 37-39, vv. 203-212). 

 

 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1292  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Seu princípio era de que se entre os animais prevalecia o direito do 

mais forte, entre os homens deveria prevalecer o direito à justiça. Dessa 

forma, mostrava seu entendimento da distinção fundamental que 

particularizava os homens e deveria ser buscada e cultivada. O direito a 

que deu eco em sua voz assegurava a justiça a todos os homens, 

garantindo-lhes que, por meio do trabalho, poderiam retornar a uma ordem 

natural na qual poderiam encontrar e/ou desfrutar uma existência digna, 

satisfatória e virtuosa (ANDERY, 1996). 

Por meio dessa argumentação poética, Hesíodo atribuiu ao próprio 

Zeus essa ação benfazeja a ser seguida pelos homens aqui na terra, para 

um viver melhor, mais digno, fundado na lisura e na honestidade 

comportamental. Em tal construção, destituiu-o do papel de deus guerreiro 

consagrado pela aristocracia e o representou como um deus que reconhecia 

e prestigiava o trabalho do homem do campo, marcado por todas as 

dificuldades que particularizavam esse labor. A recompensa para sua 

fadiga e seu suor seria a conquista da virtude e do bem-estar. 

Assim, Hesíodo atribuiu a Zeus a condição de um deus 

extremamente justo, que punia os prepotentes e exaltava os humildes 

(ABBAGNANO, VISALBERGHI, 1969), sujeitos aos desmandos da 

justiça injusta favorecida pela sociedade grega desigual.  

Ao mesmo tempo, com essa construção poética contraditória, 

mito-razão, Hesíodo atribuiu certa racionalidade entre as entidades 

olímpicas, a qual, em última instância, refletia-se na racionalidade dos 

homens e justificava, garantia e perpetrava essa mesma racionalidade no 

mundo. Ou seja, para Hesíodo, o mundo dos homens refletia o mundo dos 

deuses. Atribuir racionalidade às entidades superiores significava conferir 

uma racionalidade à existência humana (ANDERY, 1996). Nesse sentido, 

expressivas são as considerações de Werner Jaeger a respeito do quadro 

que se constituía na sociedade grega e cuja força espiritual e moral 

inspirava confiança e segurança aos homens do campo, que, assim, 

construíram um setor camponês. 

 

 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1293 

A identidade da vontade divina de Zeus com a idéia 

do direito e a criação de uma nova personagem divina, 

Dike, tão intimamente ligada a Zeus, o deus supremo, 

são a imediata conseqüência da força religiosa e da 

seriedade moral com que a classe camponesa nascente 

e os habitantes da cidade sentiram a exigência da 

proteção do direito (JAEGER, 1995, p. 98-99).  

 

 

Na perspectiva de Hesíodo, o ócio já se encontrava em dissonância 

com os deuses. Estes teriam mantido oculto o fogo, conforme representou 

no mito de Prometeu e Pandora, para os homens porque, se obtido este 

elemento, o homem se absteria do trabalho. 

 

 

Oculto retêm os deuses o vital para os homens; senão 

comodamente em um só dia trabalharias para teres por 

um ano, podendo em ócio ficar; acima da fumaça 

longo leme alojarias, trabalhos de bois e incansáveis 

mulas se perderiam (HESÍODO, 1996, p. 25, vv. 42-

46). 

 

Enfim, na representação da ação de Prometeu, qual seja, a de 

enganar e subtrair o fogo guardado, preservado e protegido por Zeus, ele 

mostra que valeu a punição para o praticante do delito e para os seus pares, 

que doravante deveriam responder pelos seus feitos. Nessa esteira, pôs em 

evidência que, então, o homem deveria assumir a responsabilidade de seus 

atos, assumir sua historicidade. As ações externas, provenientes dos 

deuses, já não tinham sentido para um homem que deveria optar entre o 

bem e o mal e, assim, dar ele mesmo rumo à sua vida, que deveria ser 

orientada pela virtude. 

 

 

 

O trabalho como virtude e não como punição  

 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1294  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Em Hesíodo, a concepção de homem agregava-se à ideia de que 

somente por meio do trabalho se alcançaria a virtude (ANDERY, 1996) 

que capacitava o homem para fazer um mundo melhor e para viver nesse 

mundo melhor. Em que pese o quadro penoso e desfavorável, o trabalho 

era apresentado como o melhor dos bens: aquele que leva à conquista da 

virtude. Os caminhos eram difíceis, requisitavam persistência e luta para a 

conquista, o caminho oposto, o da maldade, apresentava mais facilidade e 

até mesmo atrativos enganosos que cintilavam como sedutores, afastando 

o homem da excelência. 

 

 

Adquirir a miséria, mesmo que seja em abundância é 

fácil; plana é a rota e perto ela reside. Mas diante da 

excelência, suor puseram os deuses imortais, longa e 

íngreme é a vida até ela, áspera de início, mas, depois 

que atinges o topo, fácil desde então é, embora difícil 

seja (HESÍODO, 1996, p. 45, vv. 287-292). 

 

 

Com essa argumentação, Hesíodo deu sequência à preocupação 

com o ensino da virtude, inestimável, essencial e indispensável para uma 

vida honrada e feliz. Tal aprendizagem só teria eco e se efetivaria com 

quem estivesse disposto a ouvir e a assimilar, com quem tivesse 

disponibilidade e inteligência para reconhecer e acolher esse bem maior 

que é a virtude, que seria capaz de elevar o homem, torná-lo um ser 

superior. Por isso, exortava Perses, que, com seu comportamento, 

mostrava-se distante desses ensinamentos: 

 

 

Homem excelente é quem por si mesmo tudo pensa, 

refletindo o que então e até o fim seja melhor; e é 

bom também quem ao bom conselheiro obedece; mas 

quem não pensa por si nem ouve o outro é atingido no 

ânimo; este, pois, é homem inútil (HESÍODO, 1996, 

p. 45, vv. 293-297). 

 

 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1295 

No entender do poeta, o caminho para atingir esse bem maior, para 

conquistar essa dádiva, especialmente por Perses, era o trabalho, fonte de 

todo o bem e toda a prosperidade. O ócio, ao contrário, só acarretaria 

desonra, inclusive o desagrado dos imortais. 

 

 

Por trabalhos os homens são ricos em rebanhos e 

recursos e, trabalhando, muito mais caros serão aos 

imortais. O trabalho, desonra nenhuma, o ócio 

desonra é! (HESÍODO, 1996, p. 45, vv. 308-311). 

 

  

O conhecimento que tinha de seu espaço e do trabalho, bem como 

da dura realidade do dia a dia, que aceitava com bravura, a exemplo de 

quem viveu, conheceu e recebeu uma árdua educação prática fundada nos 

valores dos campos, respaldou e deu lastro ao poema didático de Hesíodo, 

conforme ele mesmo afirmou em várias partes.  

Seu didatismo também se expressou na habilidade com que tentava 

tornar atrativos seus conselhos e ensinamentos morais, que, em grande 

medida, respondiam a apelos virtuosos. Por exemplo, com graça concisa 

(PEREIRA, 1998), ele se referia a reações de um quando o outro 

conquistava a prosperidade: “[...] o vizinho inveja ao vizinho apressado 

atrás de riqueza [...]; o oleiro ao oleiro cobiça, o carpinteiro ao carpinteiro, 

o mendigo ao mendigo inveja e o aedo ao aedo” (HESÍODO, 1996, p. 25, 

vv. 23-26). Essa habilidade também se revela quando ele lançou mão de 

uma máxima prezada pelos gregos para defender a ideia de que se devia 

estar atento à “justa medida”, explicando o “[...] quanto a metade vale mais 

que o todo” (HESÍODO, 1996, p. 25, v. 40); quando proclamou que o afã 

pela honra não interessava ao necessitado; quanto usou de malícia poética 

para ironizar que “mulheres parem crianças que se assemelham aos pais” 

(HESÍODO, 1996, p. 39, v. 235), em uma clara referência aos novos 

tempos em que os homens já não deixavam seus lares pelos campos de 

batalhas; quando aconselhou a prática da cortesia para com os vizinhos, 

deixando de lado os desafetos: “Convida quem te ama para comer e deixa 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1296  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

quem te odeia; sobretudo convida aquele que mora próximo de ti” 

(HESÍODO, 1996, p. 49, vv. 342-343); quando sentenciou que a 

importância da camaradagem entre vizinhos era ponto de referência para a 

paz social: “Tem fortuna quem tem a fortuna de um bom vizinho ter; nem 

um só boi morreria, se mau não fosse teu vizinho” (HESÍODO, 1996, p. 

49, vv. 347-348).  

Assim, Hesíodo desfiou uma série de preceitos relativos ao 

comportamento que o irmão deveria adotar para com os outros e consigo 

mesmo (PEREIRA. 1998). Pode-se, portanto, pressupor que o poeta, de 

forma didática, incentivava os seus a adotar o respeito à prática 

civilizatória do bem viver entre os homens. Pode-se entender que, de sua 

perspectiva, a luta nos campos pela subsistência se convertia em virtude, 

razão pela qual sua proposta se revestia de um caráter popular. Ele se 

constituiu como intérprete da laboriosidade, da sabedoria prática, do 

realismo e do que fazer prosaico e cotidiano próprios de uma vida de 

esforço e de sacrifício do homem simples (SCHÜLER, 1985).  

O trabalho, mesmo árduo, difícil e estafante, não deveria ser 

entendido como carga e muito menos como punição: era uma condição 

humana e indispensável para se chegar à virtude. Contrapondo-se a 

Homero e à noção de homem na qual se sobressaía o homem aristocrata, 

cuja virtude lhe era natural, cabendo-lhe apenas desenvolvê-la com suas 

ações heroicas nos campos de batalha, Hesíodo exaltava a condição de 

trabalhador. Com essa orientação geral, rompeu com a associação entre 

trabalho e acumulação desenfreada de riquezas e o vinculou com a 

dignidade da produção de uma existência virtuosa (ANDERY, 1996), 

princípio fundamental e elemento indispensável para uma sociedade 

comprometida com a justiça social. 

Assim, o trabalho duro, exaustivo e fatigante do camponês foi 

alçado como elemento humanizador do homem, equiparando-se à 

coragem, bravura e ousadia do guerreiro aristocrata. Na polaridade daquela 

sociedade, apesar das diferenças que particularizavam seus atores, Hesíodo 

buscava um humanismo único e articulado que faria deles atores sociais 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1297 

participantes e igualmente comprometidos com o bem e a honra (LARA, 

2001). 

Ao centrar a virtude no trabalho pessoal e em seu resultado, 

Hesíodo pôs em destaque a virtude do homem rural e, por extensão, a do 

homem simples do povo que, por meio de seu trabalho, além da dignidade 

e da vida honrada, obtinha um bem, mesmo que fosse de pouca monta. Em 

lugar da areté homérica, ele cedeu espaço à virtude resultante da 

persistência no trabalho cotidiano, nas lides no campo. Relacionou o ser 

virtuoso ao homem justo, respeitável por ganhar a vida com seu trabalho 

(GOERGEN, 2006, p. 196). Esse novo herói enfrentava a dureza do 

trabalho diário, prática humana que, para o poeta, dignificava, 

transformava e conduzia à superioridade e ao apreço dos imortais: 

 

 

[...] deuses e homens se irritam com quem ocioso 

vive; na índole se parece aos zangões sem dardo, que 

o esforço das abelhas, ociosamente destroem, 

comendo-o; que te seja caro prudentes obras ordenar, 

para que teus celeiros se encham do sustento sazonal 

(HESÍODO, 1996, p. 45, vv. 303-307). 

 

 

Nessa dimensão, o trabalho, o esforço diário e a prática de vida 

moral correspondiam a uma religiosidade que possibilitava que o homem 

tivesse contato com forças divinas. 

Enfim, as orientações de Hesíodo assumiam um caráter espiritual, 

que, ao mesmo tempo, possibilitava que o desvendamento da essência das 

coisas tivesse fundamento na ordem social, moral e política (PEREIRA, 

1998). Isso porque seus ensinamentos poético-pedagógicos diziam respeito 

ao trabalhador injustiçado da sociedade (COLOMBANI, 2020, p. 39-41), 

que, no momento, encaminhava-se para uma nova ordem, para uma nova 

forma de pensar e de fazer a vida, mesmo que não plenamente 

concretizada.  

Por meio de Hesíodo, a voz desse trabalhador fez ecos no mundo 

grego desigual e injusto socialmente e, mesmo que não ouvida, era já uma 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1298  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

realidade pulsante, impossível de ser desconsiderada, desprezada e não 

ouvida. No cenário da Grécia primitiva, por meio do versar de Hesíodo, o 

trabalhador já dizia: presente! 

 

 

 

Considerações Finais  

 

Em termos de considerações finais, frisa-se que, em Hesíodo, 

encontra-se um desvendamento do homem simples do povo, um homem 

anônimo, invisível e negado que foi, assim, levado a um encontro consigo. 

O autor deu a conhecer a realidade dura, sofrida e exaustiva dos campos 

nos quais esse homem realizava seu labor, desconsiderado pela sociedade 

grega. Ele enfatizava, sobretudo, os conceitos de justiça e de virtude. A 

justiça, haurida do próprio Zeus, constituía o maior dos bens, fim último 

do homem virtuoso. Em sua potencialidade estavam as condições para a 

melhoria dos homens, para o abandono da força na solução de problemas e 

para a aproximação com a divindade. De sua perspectiva, a justiça 

estabelecia uma íntima relação com o comportamento equilibrado que 

levaria ao reconhecimento do próprio homem em seus direitos, em sua 

dignidade e em sua honra, a um exercício de bondade e de prática do bem. 

Em seu poema, ele proclamou a necessidade de uma harmonia nas relações 

sociais, sempre fundado na prática do bem, no respeito necessário e 

essencial às pessoas, à propriedade, ao trabalho, à religião do outro. Por 

meio desses comportamentos virtuosos, apontava o poeta, seriam aparadas 

todas as práticas sociais indevidas e corruptas que campeavam na Grécia 

do seu tempo. Assim, Hesíodo projetou o seu ideal camponês de justiça 

social e de perfeição humana, cujo resultado seria uma sociedade mais 

harmônica e justa, indistinta das matrizes sociais. 

A virtude, enquanto condição precípua para formação do homem 

ideal grego, encontrou em Hesíodo uma intima vinculação com o trabalho, 

já que apenas por meio deste se atingiria a virtude. 



José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1299 

Nessa prática humana de transformação da natureza, nas lides 

duras, exaustivas e diárias do trabalho no campo, no contato com a terra, o 

homem desenvolveria silenciosamente a autodisciplina, suas ideias e seus 

valores. A força de seus braços, no trabalho braçal, lhe daria honra, 

dignidade e excelência moral. Ao conquistar esses bens, sendo honesto, 

dedicado e persistente, o camponês atingiria o primado da virtude, da 

excelência humana, do ideal formativo versado pelo poeta. 

Enfim, com seu referencial de trabalho, Hesíodo abriu um novo 

horizonte de argumentação, de reflexão sobre uma nova forma vida, cujo 

fulcro era a própria cultura material e espiritual desse homem trabalhador. 

Ao mesmo tempo, apontou os caminhos para se atingir esse novo ideal de 

vida e de ação. A questão proposta por ele foi a da autoformação do 

trabalhador do campo: os próprios valores morais, éticos e espirituais que 

compunham seu caudal cultural levariam à virtude, à excelência e à honra, 

tão prezadas pelo poeta em seu cantar. Nessa ‘pedagogia do ser e fazer’, o 

poeta-mestre apresentou o trabalhador como um novo herói, aquele que, 

em vez de conquistar a honra, a virtude e a prosperidade no âmbito da 

guerra, conquistava-as com o trabalho no campo, dominando a natureza e 

pondo-a a seu favor. Pela universalidade de sua reivindicação, seus 

ensinamentos, que, de início, tinham um caráter pessoal, adquiriram o 

caráter coletivo de apelo por justiça social para o homem trabalhador. 

Mesmo que não o tenha feito propositalmente, o poeta promoveu a 

inserção desse homem do povo na sociedade grega que, tão marcada pela 

desigualdade e pela injustiça social, desconsiderava e negava tudo o que 

não fosse reflexo da ordem consagrada pela tradição aristocrática. A voz 

desse novo herói que o poeta-mestre pôs em tela era modesta, pouco 

ouvida e até mesmo desconsiderada, mas já não poderia ser silenciada 

porque seus ecos já ganhavam espaço e se faziam presentes na sociedade 

denunciada por Hesíodo. 

 

 

 

 



A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

1300  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

 

 

Referências 

 

ABBAGNANO, Nicola; VISALBERGHI, Aldo. Historia de la pedagogía. 

México: Fondo de Cultura Económica, 1969. 

ANDERY, Maria Amalia Pie Abib. Para compreender a ciência. São Paulo: 

EDUC, 1996. 

BOWRA, Cecil Maurice. Historia de la literatura griega. México: Fondo de 

Cultura Económica, 1983. 

CÁS, Danilo da. Hesíodo: O mito e a vida. Bauru: EDUSC, 1996. 

COLOMBANI, María Cecilia. A educação como kairós em Os Trabalhos e os 

Dias. Heródoto: Revista do Grupo de Estudos e Pesquisas sobre a Antiguidade 

Clássica e suas Conexões Afro-asiáticas, v. 5, n. 2, p. 31-47, 2020. DOI: 

https://doi.org/10.34024/herodoto.2020.v5.12832.  

GOERGEN, Pedro. De Homero e Hesíodo ou das origens da filosofia e da 

educação. Pro-Posições, v. 17, n. 3, p. 181-198, 2006.  

HESÍODO. Os trabalhos e os dias. São Paulo: Editora Iluminuras, 1996. 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formação do homem grego. São Paulo: 

Martins Fontes, 1995. 

LAFER, Mary de Camargo Neves. Introdução e comentários. Hesíodo. Os 

trabalhos e os dias. São Paulo: Editora Iluminuras, 1996. 

LARA, Tiago Adão. A Filosofia nas suas origens. Petrópolis: Editora Vozes, 

2001. 

MONDOLFO, Rodolfo. O homem na cultura antiga. São Paulo: Editora Mestre 

Jou, 1968. 

PEREIRA, Maria Helena da Rocha. Estudos de História da Cultura Clássica. 

Cultura Grega. Vol. 1. Lisboa: Fundação Colouste Gulbenkian, 1998. 

https://doi.org/10.34024/herodoto.2020.v5.12832


José Joaquim Pereira Melo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1273-1301, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1301 

PEREIRA MELO, José Joaquim. Ilíada e seus heróis: uma análise dos ideais 

formativos dos gregos. Cadernos de História da Educação, v. 22(Contínua), p. 1-

14, 2023. DOI: https://doi.org/10.14393/che-v22-2023-175.  

PEREIRA MELO, José Joaquim. Uma discussão educativa: evolução do conceito 

de paideia. Revista Inclusiones, v. 8, jul./set., p. 143-161, 2021. 

ROBERT, Fernand. A Literatura Grega. São Paulo: Martins Fontes, 1987. 

SCHÜLER, Donaldo. Literatura Grega. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1985. 

 

Data de registro: 22/08/2022 

Data de aceite: 13/12/2022 

https://doi.org/10.14393/che-v22-2023-175


Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1303 

 A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob 

a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

 

 

 

Hernani Luiz Azevedo * 

Lizete Maria Orquiza de Carvalho ** 

 

 

Resumo: Neste artigo desenvolvemos uma análise teórica sobre a Teoria do Design 

Inteligente e as polêmicas a ela associadas. Para tanto, tomamos por base princípios 

da Teoria da Ação Comunicativa de Jürgen Habermas. Realizamos uma distinção 

entre a teoria e o movimento do Design Inteligente, discorrendo sobre algumas das 

recorrentes críticas das quais estes têm sido alvos. Como conclusões, identificamos 

a importância de argumentações não serem de antemão excluídas das discussões 

científicas apenas por terem origem em ideias religiosas. Também apontamos que, 

embora muitas ações do movimento do Design Inteligente possam alinhar-se com 

uma racionalidade sistêmica, argumentos presentes na teoria do Design Inteligente 

poderiam contribuir (dentro de discussões sobre a Natureza da Ciência guiadas por 

uma racionalidade comunicativa) para problematizar a adoção do naturalismo 

metodológico, tendo em vista ser a referida teoria incompatível com um naturalismo 

metodológico irrestrito, mas compatível com um naturalismo metodológico 

                                                           

* Doutor em Educação em Ciências e Matemática pela Universidade Federal de Mato Grosso 

(UFMT). Professor Adjunto em Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT). E-mail: 

hernaniazevedo@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/6649540914748537. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-6065-7053.    

** Doutora em Educação pela Universidade de São Paulo (USP). Professora Adjunta pela 

Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho (UNESP). E-mail: 

lemaorc@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/2571977671030681. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-8866-3751.  

 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67472 

mailto:hernaniazevedo@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6649540914748537
https://orcid.org/0000-0001-6065-7053
mailto:lemaorc@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2571977671030681
https://orcid.org/0000-0002-8866-3751
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67472
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67472


A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1304 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

mitigado. Ao final, tratamos da polêmica acerca das tentativas de inserção desta 

teoria em aulas de ciências. 

 

Palavras-Chave: Teoria do Design Inteligente; Teoria da Ação Comunicativa; 

Educação Científica; Natureza da Ciência; Naturalismo Metodológico 

 

 

The Theory of Intelligent Design: an analysis from the perspective of the 

Theory of Communicative Action and implications for Science Education 

 

Abstract: In this article we develop a theoretical analysis on the Theory of 

Intelligent Design and the controversies associated with it. We take as basis the 

principles of Jürgen Habermas Theory of Communicative Action. We made a 

distinction between the theory and movement of Intelligent Design, talking about 

some of the recurring criticisms of which they have been the target. As conclusions, 

we identified the importance of arguments do not being exclude in advance from 

scientific discussions just because they originated in religious ideas. We also point 

out that many actions of the Intelligent Design movement can be align with a 

systemic rationality. But arguments present in the Intelligent Design theory could 

contribute (within discussions about the Nature of Science guided by a 

communicative rationality) to problematize the adoption of methodological 

naturalism, in view of the fact that the theory is incompatible with an unrestricted 

methodological naturalism, but compatible with a mitigated methodological 

naturalism. In the end, we deal with the controversy about the attempts to insert this 

theory in science classes.  

 

Key words: Theory of Intelligent Design; Theory of Communicative Action; 

Science Education; Nature of Science; Methodological Naturalism 

 

 

La Teoría del Diseño Inteligente: un análisis desde la perspectiva de la Teoría 

de la Acción Comunicativa e implicaciones para la Educación en Ciencias 

 

Resumen: En este artículo desarrollamos un análisis teórico de la Teoría del Diseño 

Inteligente y las polémicas asociadas a ella. Para ello, nos basamos en los principios 

de la Teoría de la Acción Comunicativa de Jürgen Habermas. Hacemos una 

distinción entre la teoría y el movimiento del Diseño Inteligente, discutiendo 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1305 

algunas de las críticas recurrentes de las que han sido blanco. Como conclusiones, 

identificamos la importancia de que los argumentos no sean excluidos de antemano 

de las discusiones científicas solo porque se originan en ideas religiosas. También 

señalamos que, si bien muchas acciones del movimiento del Diseño Inteligente 

pueden alinearse con una racionalidad sistémica, los argumentos presentes en la 

teoría del Diseño Inteligente podrían contribuir (dentro de las discusiones sobre la 

Naturaleza de la Ciencia guiada por una racionalidad comunicativa) para 

problematizar la adopción del naturalismo metodológico, en vista de que la referida 

teoría es incompatible con un naturalismo metodológico irrestricto, pero compatible 

con un naturalismo metodológico mitigado. Al final, tratamos la controversia sobre 

los intentos de insertar esta teoría en las clases de ciencias.   

 

Palabras-clave: Teoría del Diseño Inteligente; Teoría de la Acción Comunicativa; 

Educación Científica; Naturaleza de la Ciencia; Naturalismo Metodológico 

 

 

 

Introdução  

 

É possível encontrar muitos trabalhos que discutem possíveis 

relações entre a construção do conhecimento científico e perspectivas 

religiosas. Os posicionamentos quanto a essas relações, contudo, variam 

bastante: desde os que entendem ciência e religião como incompatíveis 

(MAHNER; BUNGE, 1996), passando pelos que tratam ambas como 

pertencentes a campos distintos (GOULD, 2002), até os que vislumbram a 

possibilidade de um diálogo entre as mesmas (BARBOUR, 2004; LACEY, 

1996). 

Neste contexto encontramos as controvérsias sobre a Teoria do 

Design Inteligente (TDI): apresentada como teoria científica por seus 

defensores e como uma proposição religiosa e pseudocientífica pelos seus 

críticos (vide figura 1 a seguir). 

 

 

 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1306 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

 

Figura 1: Charge sobre a Teoria do Design Inteligente 

 
(“E agora classe, seu novo professor de ciência explicará o Design Inteligente” [tradução 

nossa]). Fonte: Peters (2005) 

 

Muitas sociedades científicas já se manifestaram sobre a Teoria do 

Design Inteligente caracterizando-a como não científica e desaconselhando 

seu ensino. Entre elas encontra-se a American Association for the 

Advancement of Science (AAAS) [tradução nossa]: 

 

Nos últimos anos, os proponentes da chamada ‘Teoria 

do Design Inteligente’, também conhecida como DI, 

desafiaram a teoria científica aceita da evolução 

biológica. Como parte desse esforço, eles procuraram 

introduzir o ensino da ‘Teoria do Design Inteligente’ 

nos currículos de ciências das escolas públicas. O 

movimento apresenta a ‘Teoria do Design Inteligente’ 

ao público como uma inovação teórica, apoiada por 

evidências científicas, que oferece uma explicação 

mais adequada para a origem da diversidade de 

organismos vivos do que a atual teoria cientificamente 

aceita da evolução. Em resposta a esse esforço, 

cientistas individuais e filósofos da ciência forneceram 

críticas substanciais ao “design inteligente”, 

demonstrando falhas conceituais significativas em sua 

formulação, falta de evidência científica confiável e 

deturpação de fatos científicos. (AMERICAN 

ASSOCIATION FOR THE ADVANCEMENT OF 

SCIENCE, 2002, aspas no original) 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1307 

 

Manifestos semelhantes foram emitidos pela American 

Psychological Association (2007), American Society for Biochemistry and 

Molecular Biology (2005), e pelo Committee on Culture, Science and 

Education do Conselho Europeu (2007). 

No Brasil, a Sociedade Brasileira de Genética também divulgou 

manifesto criticando a Teoria do Design Inteligente: 

 

Esta manifestação da SBG visa comunicar de forma 

muito clara à Sociedade Brasileira que não existe 

qualquer respaldo científico para ideias criacionistas 

(incluindo o Design Inteligente) que têm sido 

divulgadas em algumas escolas, universidades e meios 

de comunicação. Entendemos que explicações 

baseadas na fé e crença religiosa, e no sobrenatural 

podem ser interessantes e reconfortantes para muitas 

pessoas, mas não fazem parte do conteúdo da pesquisa 

ou de disciplinas científicas nas áreas de Biologia, 

Química, Física, etc. (SOCIEDADE BRASILEIRA 

DE GENÉTICA, 2012)  

 

Por aqui (ao contrário dos Estados Unidos, como veremos adiante) 

os embates sobre a TDI ainda não chegaram aos tribunais, mas já ocorreram 

conflitos no meio acadêmico1. No ano de 2013 um artigo em uma revista de 

circulação nacional noticiou que um evento (o “1° Fórum de Filosofia e 

Ciência das Origens”) que contaria com a presença de alguns palestrantes 

ligados à Teoria do Design Inteligente fora, às vésperas, cancelado na 

Unicamp. A pró-reitoria, que havia dado aval ao evento, teria recuado sob 

uma enxurrada de e-mails indignados de professores da própria instituição 

de ensino (VERA, 2013). O artigo cita algumas frases dos entrevistados 

                                                           
1 Citamos aqui embates nacionais envolvendo apenas a TDI, não elencando embates 

envolvendo ensino do criacionismo e evolucionismo (em virtude dos defensores da TDI não 

a identificarem como criacionismo, como veremos adiante). Os atritos envolvendo o ensino 

do criacionismo e do evolucionismo no Brasil sem dúvida são mais antigos e numerosos 

(ALMEIDA, 2005; BIZZO, 1991; MACHADO, 2013; PETERS, 2010; SEPULVEDA; EL-

HANI, 2004). 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1308 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

envolvidos. Por parte dos professores indignados com o evento, constam no 

artigo: “Que façam isso numa igreja”; “É embaraçoso dar credibilidade a 

esse tipo de doutrina não científica.” e “Criacionistas não têm formação para 

falar de ciência.”. Por parte dos professores promotores do evento as frases 

citadas foram: “Fomos boicotados por um grupo de professores ateus.”; 

“Hoje, quem discorda de Darwin é queimado na fogueira.” e “É interessante 

notar que, em uma universidade pública, pessoas que se autointitulam 

‘guardiões do saber’ cancelem palestras.” (VERA, 2013)2. 

Esse conflito não fora o primeiro no Brasil. O mesmo artigo relata 

que, na Universidade Federal de São Carlos em 2008, também houve o 

cancelamento da palestra de um inteligentista (como os defensores da TDI 

se autodenominam) após o protesto de professores. Um ano antes, na 

Unicamp, a movimentação dos professores descontentes não chegou a 

impedir uma conferência sobre a TDI, mas conseguiu que se retirasse o 

símbolo da universidade dos cartazes que anunciavam o evento (VERA, 

2013). 

Em pesquisa do tipo “estado da arte” sobre teses e dissertações 

nacionais de ensino de ciências que discutiam relações entre ensino de 

ciências e religiosidade, Azevedo e Orquiza de Carvalho (2020) 

identificaram que, dos 100 trabalhos encontrados, 32 (quase um terço) 

mencionavam em algum momento o termo “Design Inteligente” ou 

“Planejamento Inteligente”, seja como teoria (Teoria do Design Inteligente), 

seja como movimento (movimento do Design Inteligente). A TDI mostrou-

se bem presente nas discussões envolvendo ensino de ciências e religião, 

com larga vantagem sobre outras proposições pretensamente científicas, 

como “Astrologia” (citada em 21 trabalhos), “Alquimia” (citada em 8), 

“Homeopatia” e “Acupuntura” (mencionadas em 3), “Parapsicologia” (2 

trabalhos) e “Ufologia” (1 trabalho). 

                                                           
2 As caracterizações usadas pelos interlocutores para se referir aos membros do outro grupo 

são coerentes com os simulacros apontados por Ferreira (2002): “a relação de 

interincompreensão e polêmica entre os discursos protagonistas, relação fortemente marcada 

pela ideologia, faz com que cada um desses discursos veja o seu Outro somente através do 

simulacro que dele constrói.” (FERREIRA, 2002, p.vii). 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1309 

Dentre os trabalhos que citavam a TDI, apenas 18 ariscaram-se a 

emitir juízos quanto à legitimidade de sua cientificidade ou da presença 

desta teoria em recintos educacionais, a grande maioria (14 trabalhos) 

retratando-a como uma argumentação religiosa e pseudocientífica. Destes, 

entretanto, apenas 1 trabalho3 se propôs a apresentar referências científicas 

que contestassem alguns dos argumentos apresentados pelos defensores da 

TDI, a grande maioria (13 trabalhos) preferindo concentrar suas críticas na 

origem e militância religiosa dos proponentes dessa teoria (AZEVEDO; 

ORQUIZA de CARVALHO, 2020). 

Frente à grande quantidade de cientistas e associações científicas 

que já se posicionaram desfavoravelmente à Teoria do Design Inteligente, 

haveria ainda possibilidade da Teoria do Design Inteligente trazer alguma 

contribuição para o debate científico? 

Devido à complexidade desta questão, bem como da problemática 

comunicacional envolvida nas discussões entre proponentes e oponentes da 

TDI, assumimos neste trabalho como referencial teórico a Teoria da Ação 

Comunicativa de Jürgen Habermas, a qual julgamos abrangente para abarcar 

vários aspectos da questão levantada, e que tem sido referenciada como 

prolífica na literatura educacional e de ensino de ciências (BORTOLETTO, 

2013; CHAPANI, 2010; MEDEIROS, 2008; MÜHL, 2003). 

 

 

A Teoria da Ação Comunicativa 

 

A Teoria da Ação Comunicativa (TAC), como parte da filosofia 

habermasiana, procura reabilitar os ideais da modernidade. Habermas 

defende que ainda existe um sentido universalista de “razão”, capaz de 

conduzir à emancipação humana.  Habermas entende que tal tarefa só é 

possível por meio da reconstrução racional da interação linguística 

                                                           
3 Dorville (2010) apresentou referências de trabalhos científicos que rebatem o conceito de 

Complexidade Irredutível, um conceito recorrentemente apresentado como evidência a favor 

da TDI. Outros exemplos de evidências e conceitos apresentados por defensores da TDI serão 

elencados adiante no trabalho. 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1310 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

(HABERMAS, 2002). Entendendo a razão como uma ação comunicativa, 

Habermas associa racionalidade a um processo intersubjetivo. Em suma, 

Habermas procura, assim como Kant, condições universais para a produção 

do conhecimento. Mas ao contrário de Kant, ele se distanciou do paradigma 

da consciência (sujeito cognocente solitário), ao propor que essas condições 

estariam num sistema de regras comunicacionais que possibilitariam o 

entendimento (desta forma) racional entre os seres humanos. 

O entendimento mútuo (intersubjetivo) ocorreria quando falante e 

ouvinte entram em consenso (por meio de argumentos aceitáveis a ambos) 

sobre a validade de alguma proposição. Isso pode não ocorrer de imediato, 

daí a importância de condições favoráveis aos discursos, como a permanente 

possibilidade de se pedir esclarecimentos sobre o conteúdo das proposições 

(HABERMAS, 2002). Quando, em algum momento, o consenso deixa de 

existir na comunicação (quando alguma proposição não é acolhida como 

aceitável), passa-se para um momento onde as pretensões de validade 

começam a ser analisadas pelos comunicantes, momento no qual as 

argumentações passam a protagonizar a comunicação:  

 

Denominamos ‘argumentação’ o tipo de discurso em 

que os participantes tematizam pretensões de validade 

controversas e procuram resolvê-las ou criticá-la com 

argumentos. Um argumento contém razões que se 

ligam sistematicamente à pretensão de validade de 

uma exteriorização problemática. A força de um 

argumento mede-se, em um dado contexto, pela 

acuidade das razões; esta se revela, entre outras coisas, 

pelo fato de o argumento convencer ou não os 

participantes de um discurso, ou seja, de o argumento 

ser capaz de motivá-los, ou não, a dar assentimento, à 

respectiva pretensão de validade. (HABERMAS, 2012, 

p.48, itálicos e aspas no original) 

 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1311 

Este momento, no qual as pretensões de validade são revisadas por 

meio de argumentos, podendo ser aceitas ou refutadas, chama-se âmbito do 

discurso, ou apenas discurso4 (HABERMAS, 2012).  

As conclusões que os comunicantes chegarão ao final da interação 

comunicativa só possuirão o predicado racionais se toda a discussão 

satisfazer quatro normas de vigência obrigatória (HABERMAS, 2007a) 

associadas às expectativas mútuas e que precisam ser reconhecidas por todos 

os comunicantes. Tais condições (basilares para a ação comunicativa) são:  

 

I) Inclusividade: nenhuma pessoa capaz de dar uma 

contribuição relevante pode ser excluída da 

participação. 

II) Distribuição simétrica das liberdades 

comunicativas: todos devem ter a mesma chance de 

fazer contribuições. 

III) Condição de franqueza: o que é dito pelos 

participantes têm de coincidir com o que pensam. 

IV) Ausência de constrangimentos externos ou que 

residem no interior da estrutura da comunicação: os 

posicionamentos na forma de “sim” ou “não” dos 

participantes quanto a pretensões de validade, 

criticáveis, têm de ser motivados pela força de 

convicção de argumentos convincentes. 

(HABERMAS, 2007b, p. 97, aspas no original) 

 

Destaca-se aqui, portanto, que a legitimidade das conclusões à que 

uma discussão pode chegar deve advir como produto desta situação ideal 

de comunicação, na qual ninguém desejoso de contribuir no debate é 

excluído, todos possuem iguais liberdades de contribuir no debate 

(comunidade ideal de comunicação). Também nesta situação ideal de fala, 

só a força do melhor argumento guia a discussão, não havendo coação ou 

                                                           
4 “Discurso” é a tradução do termo alemão usado por Habermas predominantemente presente 

nos livros em português. Julgamos que o termo “discussão” seja mais apropriado, tendo em 

vista o sentido que o termo visa exprimir. Adotaremos doravante neste trabalho o termo 

“discussão”. 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1312 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

fatores externos à força dos argumentos influenciando o posicionamento dos 

participantes. 

Outro conceito importante na filosofia habermasiana é o de mundo 

da vida. Este seria a instância na qual ocorreria a comunicação entre as 

pessoas, ou seja, é onde os sujeitos deveriam buscar interagir visando a 

compreensão intersubjetiva (HABERMAS, 2002). 

O conceito de sistema também é muito importante dentro da Ação 

Comunicativa. O sistema é uma consequência da “sistematização” das 

relações existentes no mundo da vida, e emerge como um elemento de 

padronização, normatização. Dessa forma, ele surge como fator de 

simplificação, como produto das regulamentações geradas pela sociedade, 

dentro do mundo da vida. Contudo, quando as normas que regem o sistema 

vêm a se tornar independentes da comunicação presente no mundo da vida, 

a liberdade dentro do mundo da vida pode vir a ser oprimida pelo sistema. 

Segundo Habermas, observamos historicamente uma invasão, uma 

colonização do mundo da vida, protagonizada pelo sistema. Deste modo, a 

burocratização própria do sistema tem inibido discursos no mundo da vida, 

restringindo a capacidade de entendimento entre as pessoas. Na colonização 

do mundo da vida, ocorre a “invasão da lógica racionalista que pretende 

submeter todos os aspectos de nossa vida pessoal e social ao princípio da 

eficácia, sem interrogar-se sobre os fins” (LONGHI, 2005, p. 68). A 

comunicação no mundo da vida continua ocorrendo, mas vai deixando de 

ser orientada ao entendimento entre os sujeitos: buscando apenas satisfazer 

interesses pré-estabelecidos. A predominância deste tipo de ação teleológica 

é a grande diferença que Habermas aponta entre as ações e interações entre 

os indivíduos promovidos pelo sistema e o Agir Comunicativo: 
 

A ação racional teleológica realiza fins definidos sob 

condições dadas; mas, enquanto a ação instrumental 

organiza meios que são adequados ou inadequados 

segundo critérios de um controle eficiente da realidade, 

a ação estratégica depende apenas de valoração correta 

de possíveis alternativas de comportamento, que só 

pode obter-se de uma dedução feita com o auxílio de 

valores e máximas. Por outro lado, entendo por ação 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1313 

comunicativa uma interação simbolicamente mediada. 

Ela orienta-se segundo normas de vigência obrigatória 

que definem as expectativas recíprocas de 

comportamento e que tem de ser entendidas e 

reconhecidas, pelo menos, por dois sujeitos agentes. 

(HABERMAS, 2007a, p. 57) 

 

Conforme o sistema vai se tornando independente do mundo da 

vida, a comunicação voltada ao entendimento vai perdendo seu valor. Essa 

inversão de hierarquia entre sistema e mundo da vida supervaloriza a 

racionalidade associada à ação instrumental (a racionalidade técnica ou 

sistêmica), em detrimento da racionalidade comunicativa, imputando à 

racionalidade técnica o status de verdadeira racionalidade. Segundo 

Habermas, esta identificação da racionalidade técnica como “a” 

racionalidade culminou na percepção de falência dos ideais da modernidade. 

A Teoria da Ação Comunicativa propõe que se estabeleça a correta 

hierarquia entre mundo da vida e sistema, recobrando assim os ideais da 

modernidade e reavivando o ideal de emancipação humana por meio da 

razão. 
 

 

Ciência na filosofia habermasiana 

 

Habermas vai chegar a uma concepção de ciência a partir de 

pressupostos bem elementares. Para ele, a ideia de verdade só faz sentido 

relativo a proposições: as proposições podem ser falsas ou verdadeiras. 

Assim, para Habermas, a verdade emerge do consenso obtido por meio de 

discussões guiadas pelas normas da ação comunicativa. Esta verdade não é 

estática e imutável, mas sempre passível de ser revisada (MÜHL, 2003).  

O conceito de realidade, semelhantemente, vem à tona quando os 

comunicantes entram em consenso de que alguma coisa é “real”: “Só 

podemos introduzir o conceito de “realidade” por referência a “enunciados 

verdadeiros”: realidade é a soma de todos os estados de coisas sobre os quais 

são possíveis enunciados verdadeiros” (HABERMAS, 1997, p.96, tradução 

nossa, aspas no original). 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1314 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Dessa forma, o progresso científico pode ser visto como um esboço5 

dessa metamorfose que a verdade sofre ao longo do tempo (e, 

consequentemente, também nossa concepção de “realidade”), na medida em 

que a ciência muitas vezes avança por meio de novas interpretações para o 

mesmo fenômeno já conhecido:  
 

A objetividade da experiência só poderia se constituir 

uma satisfatória condição de verdade, se não fôssemos 

obrigados a entender o progresso científico como uma 

continuação crítica sucessiva de linguagens teóricas, as 

quais interpretam de forma sempre ‘mais adequada’ a 

área-de-objeto [...]. Mais plausível é, em consequência, 

a suposição de que a objetividade de uma experiência 

não garante a verdade da afirmação correspondente, 

mas apenas a unidade desta experiência na 

multiplicidade das afirmações, através das quais ela é 

interpretada. (HABERMAS, 1982, p.350, aspas no 

original) 

 

Habermas defende que a objetividade do mundo não é um dado 

externo que apenas se apresenta ao homem, mas que a objetividade é 

construída por meio da ação instrumental (aquela que visa atingir metas 

previamente estabelecidas, teleológica) e da ação comunicativa (aquela que 

procura o entendimento intersubjetivo entre os comunicantes). A realização 

de experimentos sempre deve estar associada à discussão (processo 

intersubjetivo) do significado dos resultados obtidos. 

Portanto, asserções científicas não seriam “racionais” pelo seu 

conteúdo per si, mas pela forma que são formuladas e usadas, pois 

“racionalidade tem menos a ver com a posse do conhecimento do que a 

maneira pela qual os sujeitos capazes de falar e agir adquirem e empregam 

o saber” (HABERMAS, 2002, p.31). No entanto, também aqui a 

colonização do mundo da vida pelo sistema deixa suas marcas. Segundo 

Habermas essa colonização pode ser observada na supervalorização da 

                                                           
5 Uma aproximação apenas, visto que a qualidade das discussões na comunidade científica 

pode estar distante da almejada pelas normas da Ação Comunicativa. 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1315 

racionalidade associada à ação instrumental dirigida a fins, a racionalidade 

técnica, entendida ideologicamente como “a” verdadeira racionalidade: 
 

A eficácia peculiar desta ideologia reside em dissociar 

a autocompreensão da sociedade do sistema de 

referência da ação comunicativa e dos conceitos da 

interação simbolicamente mediada, e em substituí-lo 

por um modelo científico. Em igual medida, a 

autocompreensão culturalmente determinada de um 

mundo social da vida é substituída pela 

autocoisificação dos homens, sob as categorias da ação 

racional dirigida a fins e do comportamento adaptativo. 

(HABERMAS, 2007a, p.74) 

 

A compreensão de realidade e verdade associadas aos modelos 

científicos deixam de passar pela racionalidade comunicativa e vinculam-se 

somente a uma racionalidade unidimensional (racionalidade técnica).  

Assim, a sociedade passa a valorizar e atribuir significação apenas a 

discussões coerentes com uma razão instrumental, promovendo assim a 

manutenção do sistema: 
 

A isto corresponde, no plano subjetivo, o fato de que a 

diferença entre ação racional dirigida a fins e a 

interação não só desapareça da consciência das 

ciências do homem, mas também da consciência dos 

próprios homens. A força ideológica da consciência 

tecnocrática verifica-se no ocultamento de semelhante 

diferença. (HABERMAS, 2007a, p.76) 

 

A consciência tecnocrática fomenta que ciência e racionalidade 

técnica são idênticas. Por consequência, deixa-se de discutir “o que é a 

ciência” e passa-se apenas a avaliar o que é ou não científico, segundo um 

padrão preestabelecido ligado ao domínio eficaz da natureza (HABERMAS, 

2007a).  

Para Habermas, a solução para reestabelecer a razão como guia para 

a emancipação humana é ter clara a distinção entre racionalidade técnica (ou 

sistêmica) e a comunicativa, conduzindo a comunicação visando o 

entendimento para o centro do mundo da vida. Somente sob essa realocação 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1316 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

a construção do conhecimento humano poderá gozar do predicado 

“racional” e com ela o conhecimento científico. 

 

 

Habermas e a relação Secular-Religiosa 

 

Segundo Habermas, há na sociedade mundial duas tendências 

contrárias: a adoção de perspectivas científica-naturalistas (tendência esta 

impulsionada pelo desenvolvimento tecnológico) e uma politização de 

comunidades religiosas (como uma reação da sociedade rejeitando uma 

cosmovisão puramente naturalista). Sobre as consequências políticas dessa 

tendência, Habermas registra: 
 

Uma cultura política que - em questões de pesquisas de 

embriões humanos, do aborto ou do tratamento de 

pacientes que se encontram em coma – se polariza de 

modo irreconciliável fixando-se na antinomia 

‘secular/religioso’ coloca em xeque o ‘commonsense’ 

dos cidadãos, mesmo dos que residem numa das mais 

antigas democracias. O etos do cidadão liberal exige, 

de ambos os lados, a certificação reflexiva de que 

existem limites, tanto para a fé como para o saber. 

(HABERMAS, 2007b, p.8, aspas no original) 

 

Habermas aponta a necessidade de que a relação entre ciência e fé 

deva ser pensada de forma autorreflexiva e inter-reflexiva, tanto por parte 

dos cidadãos religiosos como dos não afinados com religiões. Uma condição 

necessária para tal operação é que cidadãos não religiosos atribuam às 

perspectivas religiosas um status epistêmico diferente de simples 

‘irracionalidade’ (HABERMAS, 2007b). Somente a partir deste pressuposto 

as diferentes visões de mundo podem começar a ser analisadas e discutidas.  

Também é importante salientar que a característica laica do estado 

é característica fundamental para a promoção deste panorama pretendido, 

pois assim o estado propicia o ambiente no qual os próprios cidadãos 

poderão discutir e demarcar os limites das razões de fé que serão legitimadas 

pela coletividade. Contudo, um poder público que promovesse uma visão 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1317 

naturalista (por exemplo, valendo-se de meios educacionais), não estaria 

sendo imparcial: “A neutralidade em termos de visão de mundo, que 

impregna o poder do Estado, o qual garante iguais liberdades éticas para 

cada cidadão, não se coaduna com a generalização política de uma visão de 

mundo naturalista” (HABERMAS, 2007b, p. 128). 

Portanto, além de um estado secularizado (laico), os próprios 

cidadãos devem discutir suas razões religiosas, buscando uma compreensão 

mútua, procurando evitar que cidadãos de diferentes crenças sejam 

submetidos a julgo civil desigual. 
 

Para uma garantia simétrica da liberdade de religião, o 

caráter secular do estado constitui uma condição 

necessária, porém, não suficiente. Tal função não pode 

ser preenchida pela benevolência desdenhosa de uma 

autoridade secularizada. As próprias partes envolvidas 

têm de chegar a um acordo sobre as fronteiras precárias 

que separam o direito positivo ao exercício da religião 

da liberdade negativa, segundo a qual, ninguém é 

obrigado a seguir a religião do outro. (HABERMAS, 

2007b, p.136-137) 

 

Portanto, os cidadãos devem adotar uma postura que vai muito além 

de tolerância religiosa. Mera tolerância não é capaz de proporcionar um 

tratamento cooperativo entre cidadãos religiosos e seculares: “Tal operação 

de adaptação cognitiva deve ser diferenciada da exigência de tolerância, seja 

ela moral ou política, que os cidadãos devem demonstrar no trato com 

pessoas crentes ou que tem crenças diferentes” (HABERMAS, 2007b, 

p.157). É necessário mais que uma atitude respeitosa por parte dos não 

religiosos em relação aos religiosos, pois: 
 

Enquanto os cidadãos seculares estiverem convencidos 

de que as tradições religiosas e as comunidades 

religiosas constituem apenas uma relíquia arcaica de 

sociedades pré-modernas, mantidas na sociedade atual, 

eles considerarão a liberdade de religião apenas como 

uma proteção cultural para espécies naturais em 

extinção. Na sua visão, a religião não possui uma 

justificação interna. [...]. É evidente que não se pode 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1318 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

exigir de cidadãos que assumem tal enfoque epistêmico 

em relação à religião que levem a sério contribuições 

religiosas para disputas políticas nem que examinem o 

seu conteúdo – na perspectiva de uma busca 

cooperativa da verdade – o qual pode ser 

eventualmente expresso numa linguagem secular e 

justificado num discurso fundante. (HABERMAS, 

2007b, p.157) 

 

Segundo Habermas, é equivocado descartar, a priori, que possa 

haver um potencial de racionalidade nas cosmovisões religiosas, assim 

como não é correto que se conteste a participação de cidadãos religiosos em 

discussões públicas quando estes tentam contribuir fazendo uso de uma 

linguagem religiosa. Mais do que isso: 
  

“Uma cultura política liberal pode, inclusive, manter a 

expectativa de que os cidadãos secularizados 

participarão dos esforços destinados à tradução – para 

uma linguagem publicamente acessível - das 

contribuições relevantes, contidas numa linguagem 

religiosa” (HABERMAS, 2007b, p. 128).  

 

É mister, portanto, que os cidadãos se esforcem em uma postura de 

tradução, que é uma tarefa cooperativa de tradução das perspectivas 

contidas nas linguagens características dos respectivos grupos: 
 

Tal trabalho de tradução tem de ser entendido, no 

entanto, como uma tarefa cooperativa da qual 

participam igualmente cidadãos não-religiosos. Caso 

contrário, os concidadãos religiosos desejosos e 

capazes de participar seriam sobrecarregados de modo 

assimétrico. [...] Entretanto, os cidadãos religiosos 

podem manifestar-se em sua própria linguagem, 

porém, com a ressalva da tradução; tal fato é 

compensado pela expectativa normativa, segundo a 

qual, os cidadãos seculares se abrem a um possível 

conteúdo de verdade de contribuições religiosas e 

entram em diálogos nos quais as razões religiosas 

podem, eventualmente, aparecer como argumentos 

acessíveis em geral. (HABERMAS, 2007b, p.149) 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1319 

 

Sem dúvida, a disposição para executar essa tarefa cooperativa de 

tradução não é inata, mas pode ser aprendida. Procuraremos adotar esta 

postura na análise que realizaremos aqui. Antes, porém, convém 

apresentarmos a Teoria do Design Inteligente. 
 

 

A Teoria do Design Inteligente: definições 

 

Encontramos a seguinte definição da TDI no site do Discovery 

Institute (maior instituição financiadora de pesquisas sobre a TDI): “A teoria 

do design inteligente sustenta que certas características do universo e dos 

seres vivos são melhor explicadas por uma causa inteligente, e não por um 

processo não direcionado, como a seleção natural.” (DISCOVERY 

INSTITUTE, 2022). A mesma definição é encontrada também em alguns 

livros de proponentes da TDI, como Alves (2017). A TDI assim definida 

pode ser entendida como uma proposição (certas características do universo 

e da vida devem ser explicadas por uma causa inteligente) apoiada em uma 

argumentação (a causa inteligente forneceria uma melhor explicação do que 

um processo não direcionado). Contudo, a definição presente no site da 

Sociedade Brasileira do Design Inteligente guarda algumas diferenças em 

relação à anterior: 
 

 

A Teoria do Design Inteligente (TDI) é a Ciência de 

detecção – ou não – de design inteligente. Ou seja, é o 

estudo científico de padrões na natureza que possam 

referendar – ou descartar – a ação de uma mente 

inteligente como a causa de um efeito. A TDI é, 

portanto, a Ciência que propõe estabelecer quando, 

frente aos efeitos Universo e Vida, estamos autorizados 

cientificamente a inferir se a causa primeira mais 

provável desses efeitos seria a ação de uma mente 

inteligente ou a de forças naturais não guiadas. 

(SOCIEDADE BRASILEIRA DO DESIGN 

INTELIGENTE, 2022) 

 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1320 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Aqui a TDI é caracterizada como uma área de estudo (um tipo de 

“designeologia”) que se debruçaria sobre padrões/eventos presentes na 

natureza, identificando as causas mais prováveis desses padrões/eventos: se 

originadas pela ação de agentes inteligentes ou por forças naturais não 

guiadas. 

Identificamos assim que uma primeira possível críticas à TDI se 

encontre nas próprias definições da teoria nas fontes oficiais, que não 

guardam completa similitude entre si. Todavia, a partir das definições 

anteriores tomaremos neste trabalho que a Teoria do Design Inteligente: (i) 

propõe que há características no mundo natural que seriam melhor 

explicadas por ação de um agente inteligente; (ii) é apresentada como uma 

teoria científica e (iii) não estaria comprometida, a priori, com uma visão 

religiosa de mundo. 

Quanto a este último tópico, em virtude da recorrente associação 

que costuma ser feita entre a TDI e criacionismo, o site do Discovery 

Institute procura esclarecer, na seção Perguntas Frequentes: 
 

A teoria do design inteligente é igual ao criacionismo? 

Não. A Teoria do Design Inteligente é simplesmente 

um esforço para detectar empiricamente se o ‘design 

aparente’ na natureza, reconhecido virtualmente por 

todos os biólogos, é design genuíno (o produto de uma 

causa inteligente) ou é simplesmente o produto de um 

processo não direcionado como a seleção natural 

atuando em variações aleatórias. O criacionismo está 

focado em defender uma leitura literal do relato de 

Gênesis, geralmente incluindo a criação da Terra pelo 

Deus bíblico há alguns milhares de anos atrás. 

Diferentemente do criacionismo, a teoria científica do 

Design Inteligente é agnóstica em relação à fonte do 

design e não tem compromisso com a defesa do 

Gênesis, da Bíblia ou de qualquer outro texto sagrado. 

Por que, então, alguns darwinistas tentam confundir o 

Design Inteligente com o criacionismo? É uma 

estratégia retórica da parte dos darwinistas que desejam 

deslegitimar a Teoria do Design sem realmente abordar 

seus méritos. (DISCOVERY INSTITUTE, 2022, 

tradução nossa, aspas no original) 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1321 

 

Os defensores da TDI, portanto, não a identificam com o 

criacionismo pois, diferentemente deste, a TDI seria uma teoria científica: 

proposições religiosas como o criacionismo pressuporiam a existência de 

um criador, ao passo que a TDI defenderia, sustentada na análise da 

organização e complexidade presente em características do universo e da 

vida, que a melhor inferência seria atribuir tal organização à ação de um 

agente inteligente. Assim, os proponentes da TDI defendem a cientificidade 

da teoria pois, embora ela possa ter consequências religiosas, ela não partiria 

de pressuposições religiosas (DENTON, 1986). 

O princípio da argumentação da TDI não é novo, sendo análogo ao 

da Teologia Natural, a qual teve entre seus grandes expoentes o teólogo 

britânico William Paley (1743-1805). Contudo, impulsionado por 

descobertas em estruturas moleculares como o DNA e por trabalhos 

matemáticos em teorias da informação (DEMBSKI,1998; MEYER, 2009), 

o movimento do Design Inteligente vem ganhando visibilidade nas últimas 

décadas (GROTO, 2016).  

 

 

O movimento do Design Inteligente 

 

Antes de discutirmos questões ligadas à pertinência da proposição 

ou teoria do Teoria do Design Inteligente, apresentaremos um resumo das 

origens do chamado movimento6 do Design Inteligente. 

Ao fazer um resgate histórico de embates judiciais entre 

criacionistas e evolucionistas ocorrido nos Estados Unidos, Groto (2016) 

situa o início do movimento do Design Inteligente no começo da década de 

80. Este teria origem entre criacionistas interessados em alternativas 

científicas à evolução. A autora cita o livro The mistery of life’s origin, de 

três cientistas protestantes (Charles Taxton [químico]; Walter Bradley 

                                                           
6 Por “movimento” nos referimos à cooperação sistemática entre muitos cientistas que 

defendem a TDI, cooperação esta capitaneada por instituições como o Instituto Discovery. 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1322 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

[engenheiro mecânico] e Roger Olsen [geoquímico]) como primeira obra 

contendo proposições da TDI, publicada em 1984. No livro, os autores 

discutiam o que compreendiam ser a principal falha da teoria da evolução 

biológica: a improbabilidade de processos iniciais não direcionados gerarem 

a complexidade dos sistemas vivos. O livro mencionava a necessidade de 

ter havido algum tipo de inteligência envolvida na origem da vida (GROTO, 

2016).  

Atualmente, existe um grande centro de pesquisa que congrega 

cientistas envolvidos em projetos alinhados com a TDI: o Centro para a 

Ciência e Cultura do Instituto Discovery, sediado em Seattle, Estados 

Unidos7. Em 1999 um documento pertencente a este centro foi extraviado e 

publicado (“vazou”) na internet (GROTO, 2016). Tal documento descrevia 

um plano de ações que ficou conhecido como “Estratégia da Cunha”. Tal 

plano de ações visava a difusão das ideias do movimento do Design 

Inteligente nos meios científicos, político e educacionais, procurando 

enfraquecer o materialismo na ciência. O nome da estratégia tem origem 

numa analogia presente no documento: de que seria possível derrubar a 

“arvore” do materialismo tal qual uma cunha pode ir adentrando o tronco de 

uma árvore até cortá-la. Na introdução do documento aparecem os objetivos 

da instituição (tradução nossa): 
  

O Centro para a Renovação da Ciência e da Cultura do 

Instituto Discovery procura nada menos do que a 

derrubada do materialismo e seus legados culturais. 

Reunindo estudiosos de renome das ciências naturais e 

das ciências humanas e sociais, o Centro explora como 

os novos desenvolvimentos na Biologia, Física e 

ciência cognitiva levantam sérias dúvidas sobre o 

materialismo científico e reabriram o caso para uma 

compreensão amplamente teísta da natureza. O Centro 

                                                           
7 Outros exemplos de institutos de pesquisa associados ao Discovery Institute são o Biologic 

Institute, dirigido pelo biólogo molecular Douglas Axe (doutorado pela Caltech e 

pesquisador pós-doutoral na universidade de Cambridge); bem como o Evolutionary 

Informatics Lab, dirigido por Willian A. Dembski (doutorado em Matemática e em 

Filosofia). 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1323 

concede bolsas para pesquisas originais, realiza 

conferências e informa os legisladores sobre as 

oportunidades de vida após o materialismo. 

(DISCOVERY INSTITUTE, 1998, p.2, tradução 

nossa) 

 

O documento apresentava metas para 5 e 20 anos, organizadas em 

três fases: (i) pesquisa científica e publicações; (ii) publicidade e formação 

de opinião e (iii) confrontação e renovação cultural. Ao detalhar as 

características da fase (i), o documento também revela como pretende se 

opor ao materialismo: 
 

Sem sólida erudição, pesquisa e argumentação, o 

projeto seria apenas mais uma tentativa de doutrinar, 

em vez de persuadir. Uma lição que aprendemos com 

a história da ciência é que é desnecessário ser mais 

numeroso que o oponente. As revoluções científicas 

são geralmente protagonizadas por um grupo 

inicialmente pequeno e relativamente jovem de 

cientistas que não são cegos pelos preconceitos 

prevalecentes e que são capazes de fazer trabalho 

criativo nos pontos de tensão, ou seja, sobre os assuntos 

críticos sobre os quais todo o sistema de pensamento se 

articula. Assim, na fase (i), estamos apoiando 

publicações e pesquisas vitais nos locais mais 

propensos a quebrar o edifício materialista. 

(DISCOVERY INSTITUTE, 1998, p.6, tradução 

nossa)  

 

Enquanto no início do movimento do Design Inteligente a crítica ao 

materialismo era uma estratégia velada, recentemente os proponentes da 

TDI têm assumido explicitamente que a adoção do materialismo na ciência 

deveria ser reformulada:  
 

Em sua forma mais ambiciosa, o materialismo 

metodológico afirma que podemos acreditar em 

qualquer coisa que queremos em nossa vida pessoal, 

mas, quando estamos diante de um trabalho acadêmico 

sério, só devemos considerar e defender explicações 

perfeitamente coerentes com o materialismo filosófico. 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1324 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Caso contrário podemos invocar o divino para as coisas 

que mais tarde serão explicadas por forças puramente 

materiais – tais como raios ou tempestades ou o amor 

romântico. [...] Ao popularizar o materialismo 

metodológico dessa maneira, o materialismo filosófico 

tem procurado tornar inofensivos seus adversários 

acadêmicos. Essa ideia tem tal influência no meio 

acadêmico, que seus defensores mais fervorosos têm 

sido capazes de usá-la para rebaixar, processar e até 

mesmo demitir estudiosos que escreveram sobre 

design ou mencionaram o design inteligente em sua 

sala. (DEMBSKI; WITT, 2012, p. 19-20, itálicos no 

original) 

 

Outro detalhamento histórico que Groto (2016) apresenta é o do 

julgamento Kitzmiller vs. Dover Area Scholl District, na Pensilvânia, em 

2005, caso que ganhou repercussão nacional nos Estados Unidos8. O 

conselho escolar do distrito de Dover deliberou que, além do estudo da 

Teoria da Evolução realizado por meio do livro didático padrão, os 

professores também poderiam contar com o livro Of Pandas and People, 

para que os alunos tivessem acesso a uma segunda visão. Para tanto, cerca 

de 60 de tais livros foram doados ao Conselho Escolar que os encaminhou 

às escolas (GROTO, 2016). Alguns pais e professores entraram então na 

justiça alegando que o Design Inteligente seria religião e não ciência, de 

modo que seu ensino feria a Primeira Emenda da Constituição. O 

julgamento começou em 26 de setembro e terminou em 4 de novembro de 

2005. Ao final, o juiz John E. Jones III deu ganho de causa à acusação, 

relatando na sua decisão que: “Depois de uma análise minuciosa dos 

registros e da jurisprudência aplicável, concluímos que, embora os 

argumentos do DI possam ser verdadeiros, uma proposição sobre a qual a 

corte não se posiciona, o DI não é ciência.” (TRIBUNAL DISTRITAL DA 

                                                           
8 Este foi o primeiro julgamento envolvendo a TDI. Já conflitos judiciais entre o ensino do 

criacionismo e da Teoria da Evolução nas escolas norte-americanas são mais numerosos: The 

State of Tennessee vs. John Thomas Scopes (1925), que ficou conhecido como “O julgamento 

do macaco”; também McLean vs. Arkansas Board of Education (1982), e Edwards vs. 

Aguillard (1987). 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1325 

PENSILVÂNIA, 2005, tradução nossa). Fazendo referência ao tradicional 

uso do naturalismo nas ciências naturais, o juiz pôde concluir que a TDI não 

seria científica pois “o DI viola as centenárias regras da ciência por envolver 

e permitir causas sobrenaturais” (TRIBUNAL DISTRITAL DA 

PENSILVÂNIA, 2005, tradução nossa). 

Tanto a justificativa presente no veredicto acima quanto o conteúdo 

do “documento da cunha” são muito utilizados nas críticas à TDI 

(FORREST, 2001; SOUZA, 2009). Analisaremos ambos sob as premissas 

trazidas pela Teoria da Ação Comunicativa. Antes de tecermos tais análises, 

no entanto, apresentaremos suscintamente alguns exemplos de evidências 

pretensamente científicas apresentadas pelos proponentes da TDI a favor da 

existência de um projeto inteligente na natureza. 
 

 

Exemplos de evidências usados em favor da TDI e seu tipo de 

cientificidade 

 

Um exemplo de evidência a favor da TDI recorrentemente 

apresentado por seus proponentes se encontra em estruturas biológicas que 

seriam dotadas de Complexidade Irredutível: ou seja, que não pudessem ser 

construídas por graduais e pequenas modificações, sem que perdessem sua 

funcionalidade. Defensores do Design Inteligente citam o flagelo bacteriano 

como um exemplo biológico desse tipo, pois a remoção de qualquer de suas 

partes o tornaria inoperante (BEHE, 1996). Entretanto, os defensores do 

modelo evolucionista apontam que este argumento parte do pressuposto que 

somente alterações imediatamente vantajosas ocorreriam na evolução. Eles 

lembram que mutações podem ocorrer adicionando novos membros a um 

sistema e que, a princípio, essas mutações podem ter pouca ou nenhuma 

utilidade, mas que podem tornar-se essenciais, em decorrência do 

surgimento de novos constituintes (MILLER, 1999). 

Outro argumento comumente utilizado por defensores da TDI é a 

que se vale da precisão de certas constantes e propriedades do mundo físico 

(tal como o valor das quatro forças fundamentais da natureza, da distância 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1326 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Terra-Sol, etc.). Tendo em vista que, se qualquer delas fosse minimamente 

diferente, tal configuração impossibilitaria a existência da vida na Terra 

(REES, 2000). Portanto, argumenta-se, tais constantes devem ter sido 

cuidadosamente ajustadas para permitir a vida, tal qual a conhecemos 

(EBERLIN, 2019). Críticos da TDI caracterizam tal argumento como 

tautológico. Eles concluem que as leis da física não poderiam ser outras, 

pois se assim fosse, não estaríamos vivos para observá-las. Contudo os 

defensores da TDI rebatem afirmando que seus críticos confundem a 

condição necessária para a existência da vida com a causa para sua 

existência (DEMBSKI, WITT, 2012). 

Defensores da TDI argumentam que nenhum arqueólogo, ao 

encontrar um pergaminho enterrado, teria dúvidas a respeito da origem 

daquela obra: se fora escrita por algum ser inteligente ou se as inscrições ali 

seriam fruto de processos puramente naturais. Do mesmo modo, seria 

igualmente inaceitável imaginar as cadeias de DNA (com todas as 

complexas informações nele contidas) sem um ser inteligente que as 

escrevesse9 (LOURENÇO, 2007).  

Alguns dados numéricos apontados por defensores da TDI podem 

dar uma melhor dimensão deste argumento ligado à formação do DNA. 

Partindo do número de partículas existentes no universo atualmente aceito 

pelos cientistas (1080), do menor intervalo de interação entre partículas 

possível (tempo de Planck:10-45 segundos) e da idade do universo 

atualmente estimada (cerca de 14 bilhões de anos), Dembski e Witt (2012) 

chegam ao número máximo de interações físicas possíveis ocorridas em 

todo o universo desde sua origem: 10150 interações. Assim, eles 

argumentam, se a probabilidade de qualquer evento ocorrer for menor que 

1 em 10150, pode-se garantir que este evento não ocorreu (o Universo não 

seria grande o suficiente, rápido o suficiente ou velho o suficiente para 

permitir isso). A fim de estimar a probabilidade do surgimento da vida a 

                                                           
9 Em uma única célula humana existe capacidade de informação suficiente para armazenar 

três ou quatro vezes todos os trinta volumes da Enciclopédia Britânica (DAWKINS, 2001). 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1327 

partir de elementos inanimados10, Meyer (2009), baseado em um trabalho 

de Axe (2004), calculou a probabilidade de formação de uma única proteína 

funcional (de comprimento modesto: apenas 150 aminoácidos), a partir de 

uma sopa pré-biótica. O resultado por ele calculado foi 1 em 10164 (ou seja, 

a chance seria 100.000 trilhões de vezes menor que 1 em 10150). Levando 

em consideração que uma célula, para funcionar ainda que de forma 

precária, precisaria de cerca de 250 genes e suas respectivas proteínas, 

Dembski e Witt argumentam que as chances de que uma sopa química na 

Terra formasse aleatoriamente uma célula primitiva seria imensamente 

menor do que uma em 10150 (DEMBSKI E WITT, 2012). 

Quanto ao tipo de cientificidade da TDI, Dembski (2004) explicita 

que tipo de experimentos falseariam11 a teoria: 
 

 

Se pudéssemos mostrar que os sistemas biológicos, tão 

maravilhosamente complexos e integrados — como o 

flagelo bacteriano — formaram-se por meio de um 

processo gradual darwiniano (e, portanto, que sua 

complexidade especificada é uma ilusão), o Design 

Inteligente seria rejeitado tendo-se por base que não se 

trazem causas inteligentes à baila, quando as causas 

naturais não direcionadas se encarregam disso. Nesse 

caso, a Navalha de Occam acabaria com o Design 

Inteligente de uma forma bastante eficaz (DEMBSKI, 

2004, p.282, tradução nossa). 

 

Podemos resumir, então, que a Teoria do Design Inteligente defende 

ser legítimo a aceitação de causas não naturais (ou inteligentes) se os 

recursos puramente naturais (matéria, energia, as leis cegas da Física, etc.) 

fossem amplamente improváveis para explicar a materialidade dos 

fenômenos (no caso, a existência da vida, em toda sua complexidade). 

                                                           
10  Surgimento este exaustivamente perseguido no experimento de Miller/Urey, o qual obteve 

apenas a criação de aminoácidos.  

11 Termo usado no sentido proposto por Karl Popper, de que toda teoria, para ser científica, 

deve ser falseável (POPPER, 1987). 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1328 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Assim, a Teoria do Design Inteligente não defende que se aplique a 

inferência de design indiscriminadamente. Dembski (1998) explicita o 

percurso a ser trilhado antes de se inferir que algo foi projetado, por meio 

de um filtro explicativo (Figura 2): 

 

Figura 2: Filtro explicativo de Dembski 

 
Fonte: Dembski (1998, p.37) 

 

A figura retrata o percurso que, necessariamente, deveria ser 

trilhado para a explicação que qualquer fenômeno da natureza. A partir do 

início, a primeira pergunta a ser feita seria se o fenômeno possui 

probabilidade alta de ocorrer (PA). Se a resposta for positiva, o fenômeno 

deveria ser atribuído a alguma regularidade (leis da Física, Química, etc.). 

Se o fenômeno não possuir alta probabilidade, mas uma probabilidade 

intermediária (PI), ele deve ser explicado recorrendo-se à chance (o 

fenômeno teria ocorrido por “sorte”). 

Mesmo se o fenômeno possuir uma probabilidade muito baixa de 

ocorrer ele também deve ser explicado por chance. Mas se ele possuir 

probabilidade muitíssimo baixa de ocorrer e, além disso, for especificado 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1329 

(PB/esp), agora sim, e somente assim, ele deveria ser considerado fruto de 

design (DEMBSKI, 1998). 

Para nomear eventos pertencentes à esta última situação, os 

defensores da TDI utilizam o termo complexidade especificada. Um evento 

possuiria complexidade especificada (e, portanto, seria fruto de design) se 

ele for, simultaneamente, complexo (possuir baixíssima probabilidade de 

ocorrer) e especificado (seguir um padrão independente) (DEMBSKI, 

1998).  

Dembski e Witt (2012) exemplificam esse conceito da seguinte 

forma: um evento que consistisse em quinhentos lançamentos de uma moeda 

resultaria numa sequência bastante complexa de “caras” e “coroas” (seria 

muito improvável obter tal sequência mesmo em muitas tentativas 

posteriores). Mas tal sequência não seria especificada: ela não 

corresponderia a um dado padrão independente. Já uma sequência de quatro 

lançamentos da moeda que resultassem em quatro “caras” estaria em 

conformidade com um padrão independente – todas caras – portanto ela 

seria especificada. Mas esta não seria complexa: nenhuma pessoa defenderia 

que esta série de quatro “caras” foi projetada (por exemplo, pela utilização 

de uma moeda viciada, usada em truques mágicos). 

Assim, um evento seria fruto de design somente se ele for 

simultaneamente complexo e especificado. Os autores apontam que muitas 

ciências especiais já empregam esse conceito de design e seriam inoperantes 

sem ele, como a arqueologia, inteligência artificial, e a criptografia (ciência 

e criar e decifrar códigos). Da mesma forma, programas como o SETI 

(Search for Extraterrestrial Intelligence) estariam fundamentados nesta 

capacidade de discernirmos entre sequências criadas por fenômenos naturais 

e sequências criadas por seres inteligentes (no caso deste programa, 

sequências de ondas eletromagnéticas captadas por meio de 

radiotelescópios). No entanto, Dembski aponta que a comunidade científica 

tem usado não o filtro explicativo, mas o que denomina de “filtro explicativo 

naturalizado” (Figura 3): 

 

 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1330 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Figura 3: Filtro explicativo naturalizado 

 
Fonte: Dembski (1999, p.290) 

 

Segundo Dembski, um fenômeno só tem sido considerado fruto de 

design (projeto) no meio científico se não contradiz um princípio 

naturalista. Podemos identificar, a partir da argumentação apresentada 

pelos defensores da TDI, que esta teoria implica em uma proposta 

epistemológica um pouco diferente da majoritariamente adotada pela 

comunidade científica na modernidade. Tal diferença encontra-se no papel 

desempenhado pelo naturalismo na rotina científica. E é justamente sobre 

esse papel que – ao final da análise neste artigo realizada, concluímos - a 

TDI (enquanto teoria/proposição) pode carregar um potencial de 

contribuição em discussões públicas. Explicitaremos isso no próximo 

tópico, no qual começaremos delineando o naturalismo metodológico. 

  

 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1331 

O naturalismo metodológico e uma possível contribuição da TDI sob a 

perspectiva da TAC 

 

Segundo o Dicionário de Filosofia Abbagnano “materialismo” 

designaria “toda doutrina que atribua causalidade apenas à matéria. Em 

todas as suas formas historicamente identificáveis [...] o Materialismo 

consiste em afirmar que a única causa das coisas é a matéria” 

(ABBAGNANO, 2007, p.649). De forma geral, o materialismo pode ser 

entendido como uma postura que entende a realidade como constituída 

apenas por entidades materiais. Em virtude de a Física contemporânea 

trabalhar com entidades como energia e campos, que não são rigorosamente 

“matéria”, o termo “fisicalismo” tem sido preferido a “materialismo” 

(BAGDONAS, 2011; PESSOA JR., 2006). Devido ao grande 

desenvolvimento das ciências naturais, como a Física, Química e Biologia, 

o conceito de materialismo costuma ser associado a “naturalismo”, tratados 

muitas vezes como sinônimos (FERM, 1950), e assim também os 

tomaremos no restante deste trabalho. 

O naturalismo, por sua vez, pode ser dividido em naturalismo 

ontológico e metodológico. O naturalismo ontológico é uma postura 

metafísica que reconhece apenas a existência do mundo material/físico, tal 

qual o materialismo (SANTOS; EL-HANI, 2013). Para o naturalista 

ontológico, por exemplo, entidades como anjos, deus (es), espíritos, etc., não 

existem: seriam apenas invenções da mente humana. 

No meio científico, tem sido proposto que o cientista deve assumir 

(profissionalmente, apenas durante a construção do conhecimento 

científico), uma atitude naturalista. Este seria o naturalismo metodológico 

(BAGDONAS, 2011)12. 

                                                           
12 Exposição mais extensa sobre tipos de naturalismo pode ser encontrada em Santos e El-

Hani (2013). Estes propõem, como alternativa ao naturalismo ontológico, a assunção de um 

naturalismo pragmático pela ciência. Tal postura epistemológica guarda grande 

proximidade, em termos práticos, com o de naturalismo metodológico, de modo que 

tomaremos neste trabalho apenas este último.   



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1332 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

É reconhecido que o naturalismo ontológico é uma postura 

filosófica, dogmática, pertencente ao mesmo patamar metafísico de 

perspectivas religiosas (SANTOS; EL-HANI, 2013). Mas, e quanto ao 

naturalismo metodológico? Seria este um princípio inerente às ciências 

naturais? Esta última questão relaciona-se com a perspectiva de ciência 

adotada, ou seja, com a questão da demarcação entre “ciência” e “não 

ciência”. 

Não existe, contudo, uma definição de ciência majoritariamente 

aceita, tampouco um conjunto unívoco de características usadas para 

delimitar “ciência” de “não ciência”13. Nas últimas décadas, porém, muitos 

autores têm procurado elencar características razoavelmente consensuais 

pertencentes à ciência, ou seja, características que fariam parte da Natureza 

da Ciência (NdC). Assim, embora não havendo características expressas 

que permitam delimitação entre ciência e não ciência, existiriam algumas 

características gerais presentes em maior ou menor grau nas realizações 

científicas (MOURA, 2014; AZEVEDO; SCARPA, 2017). 

Azevedo e Scarpa (2017), realizaram uma extensa pesquisa do tipo 

“estado da arte” sobre as características apontadas como pertencentes à 

NdC, bem como sobre o número de autores que citam as respectivas 

características. A pesquisa chegou ao número de 25 características 

pertencentes à Natureza da Ciência, algumas das quais referenciadas por 

muitos autores, enquanto outras recordadas por poucos autores. Das 25 

                                                           
13 Assim como Chalmers (1993), Martins (1999) afirma que o problema da demarcação entre 

“ciência” e “não ciência”, tal como este problema costuma ser entendido, não tem solução 

(p.14). Isto porque o conceito de ciência tenderá a ser restritivo (o que poderia prejudicar o 

desenvolvimento da ciência “proibindo coisas que podem eventualmente se mostrar úteis”, 

p.14) ou não-discriminativo (algo próximo do anarquismo epistemológico de Feyerabend). 

Embora não havendo unanimidade quanto aos limites de demarcação, reflexões de grandes 

epistemólogos do século XX (como Thomas Kuhn, Karl Popper, Imre Lakatos, entre outros) 

trouxeram grandes contribuições ao tema. Retomando Martins, este pontua que, mesmo sem 

critérios cabais de demarcação, seria possível dispor de uma perspectiva de ciência capaz de 

orientar e avaliar pesquisas, elencando para essa perspectiva dois fundamentos: (1) admitir 

como ciência tudo o que se queira chamara de ciência e (2) estabelecer comparações de valor 

científico e avaliar e orientar as pesquisas tendo por base dois critérios: (a) maior poder e (b) 

maior harmonia com outros elementos (MARTINS, 1999). 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1333 

características, apenas a penúltima elencada pode ser identificada como 

sinônimo de um princípio naturalista (“A ciência parte da ausência de um 

criador”)14, para a qual há um único autor (Alters, 1997) apontado como 

referência. Tal dado indica que: ou o naturalismo metodológico não é um 

princípio dos mais essenciais à ciência, ou que é um princípio que não vem 

sendo devidamente explicitado/recordado. 

Ainda sobre a ação no naturalismo metodológico na ciência, 

chegamos a outra questão chave: o naturalismo metodológico praticado 

pelos cientistas deveria proibir qualquer referência a algum ente não natural 

nas premissas das teorias científicas e também nas conclusões das mesmas, 

ou apenas nas premissas, deixando livre as conclusões?15  

Para Mahner e Bunge (1996), por exemplo, a visão de mundo 

científica seria essencialmente naturalista, proibindo a assunção da atuação 

de entes não físicos em qualquer instância das proposições científicas. Já 

Pessoa Jr. (2006) defende que, em termos educacionais, a visão de mundo 

científica deveria manter-se fiel ao dogma naturalista (cientificista, nas 

palavras dele), e reconhecer explicitamente essa posição: “De posse desse 

dogma ‘cientificista’, várias questões tornam-se claras. Ninguém jamais 

levitou. Remédios sem substância ativa só podem funcionar por efeito 

placebo. Seres alienígenas não visitam a Terra. Pessoas não dobram colheres 

com o pensamento.” (PESSOA JR., 2006, p.54, aspas no original). Ainda 

assim, segundo ele, deve existir um limite para a adoção do naturalismo: 

  

Naturalmente, é possível que alguma tese recusada 

pelo cientificismo venha a ser aceita, no futuro, pela 

comunidade científica. O dogmático não deve ser 

“cabeça dura”: ele pode mudar de opinião. Ele tem uma 

crença de tipo religioso em sua visão de mundo, mas 

                                                           
14 Esta é a única das 25 características que é essencialmente incompatível com as proposições 

da TDI. 

15 Por “ente não natural” entenda-se alguma entidade para além das aceitas hoje pelo 

fisicalismo: como uma ação inteligente sobrenatural, ou alienígena, etc. 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1334 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

ela está subordinada à evidência das observações 

(PESSOA Jr., 2006, p.48, aspas no original). 

 

Para este autor é possível que no futuro - se houver um acúmulo de 

evidências observacionais a favor da existência de fatores/entidades para 

além das permitidas pelo cientificismo - a comunidade científica venha a 

aceitar a existência de tais fatores/entidades.  

Já para Fishman (2009), embora as evidências científicas apoiem, a 

posteriori, uma cosmovisão naturalista, a ciência não deveria pressupor o 

naturalismo como um compromisso a priori, e as alegações sobrenaturais 

poderiam, a princípio, ser passíveis de avaliação científica: 

  

De acordo com outros autores (por exemplo, Laudan, 

1983; Monton, 2006; Stenger, 2006a), sustento que 

demarcar ‘ciência’ de ‘pseudociência’ ou ‘natural’ de 

‘sobrenatural’ não é apenas problemático, mas 

desnecessário. A questão crucial não é: ‘Isto é ciência?’ 

ou ‘Isto é sobrenatural?’, mas: ‘Existe alguma boa 

razão para acreditar que a alegação X é verdadeira?’. 

Se as entidades ou fenômenos postulados pela 

reivindicação X são definidos como ‘naturais’ ou 

‘sobrenaturais’ é irrelevante para o status científico da 

afirmação. Se o objetivo fundamental da ciência é a 

busca da verdade - descobrir, na medida em que os 

seres humanos são capazes, a natureza da realidade, 

então a ciência deve ir aonde quer que a evidência a 

conduza. Se as evidências sugerirem fortemente a 

existência de fenômenos sobrenaturais, que assim seja. 

(FISHMAN, 2009, p.830, tradução nossa, aspas no 

original) 

 

Juntamente com Boudry, o mesmo autor defende que qualquer 

reivindicação não deveria ser excluída a priori da ciência simplesmente por 

poder ser caracterizada como sobrenatural, paranormal ou religiosa. Em vez 

disso, a alegação deveria ser excluída da educação científica quando as 

evidências não a suportassem, independentemente de ser designada como 

"natural" ou "sobrenatural". Para eles: 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1335 

 

A ciência, pelo menos idealmente, está comprometida 

com a busca da verdade sobre a natureza da realidade, 

seja ela qual for, e, portanto, não pode excluir a 

existência do sobrenatural a priori, seja por motivos 

metodológicos ou metafísicos, sem limitar 

artificialmente seu alcance e potência. (FISHMAN e 

BOUDRY, 2013, p. 921, tradução nossa). 

 

É justamente neste sentido que este trabalho identificou a 

possibilidade16 de que a Teoria do Design Inteligente desempenhe um papel 

em discussões acerca da Natureza da Ciência. A TDI poderia estar se 

debruçando sobre evidências que poderiam (se gradativamente aceitas pela 

comunidade científica em discussões guiadas pela racionalidade 

comunicativa), remodelar a confiança que atualmente depositamos sobre o 

naturalismo metodológico, diminuindo seu domínio das “premissas e 

conclusões” para as “premissas”, deixando as conclusões17 para a avaliação 

humana (sempre numa racionalidade comunicativa). Assim, a TDI possuiria 

a virtude de problematizar uma prescrição hoje presente na rotina científica, 

virtude crítica esta que pode ser profícua em discussões sobre a Natureza da 

Ciência. 

Como mencionamos anteriormente, contudo, a maioria das críticas 

que sobrevêm sobre a Teoria do Design Inteligente estão ligadas a sua 

origem: a TDI seria defendida por religiosos, pessoas que acreditam em um 

criador do universo, de modo que o Design Inteligente seria somente uma 

maneira disfarçada de criacionistas defenderem suas ideias.  

                                                           
16 Salientamos que a afirmação retrata uma possibilidade teórica, não algo que 

necessariamente deve estabelecer-se. 

17 Denominaremos de “naturalismo metodológico irrestrito” aquele que restringe as 

conclusões dos cientistas apenas à existência de entidades fisicalistas: matéria, energia, etc. 

Somente em relação a este tipo de naturalismo metodológico é que a TDI mostra-se 

incompatível. A TDI seria compatível com um “naturalismo metodológico mitigado”: aquele 

presente nos procedimentos de investigação do cientista (premissas), mas que não se estende 

ao conteúdo das conclusões que ele pode chegar. 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1336 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Analisando sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa, não é 

problemático que cidadãos religiosos tentem contribuir em debates 

científicos por meio das perspectivas de interpretação que lhes são próprias 

(perspectivas religiosas). Dentro das argumentações é que tais perspectivas 

devem ter sua razoabilidade avaliada. Assim, seria incorreta a dedução de 

antemão, pelo fato da TDI implicar em um relaxamento da ação do 

naturalismo metodológico irrestrito (perspectiva esta oriunda de 

cosmovisões religiosas) que ela não possa carregar um potencial de verdade 

aceitável para os demais cidadãos.  

Evidentemente, existe aqueles que procuram manipular o 

conhecimento científico apenas com o intuito de apregoar preferências 

pessoais (como religiosos apenas tentando provar que Deus existe ou ateus 

apenas tentando provar que ele não existe, numa atitude proselitista), alheios 

a uma busca genuína do conhecimento que advenha do estudo na natureza. 

Por certo há religiosos que promovem a TDI com o mero intuito de associar 

o prestígio científico às suas perspectivas religiosas. Identificamos esse tipo 

de disposição como pertencente à racionalidade técnica: na qual ações 

teleológicas visam um fim que não é o entendimento.  

Devemos, então, fazer uma distinção entre possíveis críticas a 

integrantes do movimento do Design Inteligente e à teoria do Design 

Inteligente. Primeiramente trataremos do primeiro tipo de críticas. 

Recordando o conceito de racionalidade técnica, uma crítica que 

deve ser feita ao movimento do Design Inteligente encontra-se no fato de 

muitos dos defensores da TDI não explicitarem devidamente 

(principalmente antes do vazamento do “documento da cunha”) sua 

militância antimaterialista e seus planos para divulgação das ideias 

inteligentistas (detalhes que ficaram explícitos com a divulgação do 

documento). Quando uma pessoa ou grupo faz uso da comunicação (ou seja, 

promove ideias no mundo da vida) com interesses que não quer explicitar, 

visando apenas provocar uma reação nos demais comunicantes, tal ação 

deve ser entendida como pertencente à racionalidade técnica (sistêmica), e 

está a serviço da colonização do mundo da vida pelo sistema. Ao contrário, 

quando os proponentes da TDI explicitam sua discordância à adoção 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1337 

irrestrita do naturalismo na ciência e reconhecem que suas posições são 

coerentes com (e mesmo motivadas por) suas perspectivas religiosas, 

legitimam que suas argumentações sejam lançadas no mundo da vida, e 

assim sejam examinadas e avaliadas pelos demais cidadãos. Contudo, 

quando se toma por falsa a tese da TDI (ou de outra teoria pretensamente 

científica) apenas porque muitos religiosos podem querer valer-se dela para 

corroborar suas preferências religiosas corre-se o risco de, utilizando uma 

linguagem coloquial, “jogar-se fora o bebê com a água do banho”.  

Ainda em relação ao movimento do Design Inteligente, este é muito 

criticado pelo fato de existirem associações (como o Instituto Discovery ou 

a Sociedade Criacionista Brasileira), boa parte delas sistematicamente 

ligadas a igrejas ou denominações religiosas, que buscam financiar 

pesquisas sobre a TDI, divulgando as teses desse movimento (FORREST; 

GROSS, 2007). Tendo por base o referencial teórico adotado, entendemos 

que não se deve julgar que tais características, por si só, possam retirar o 

caráter científico de um empreendimento. É até esperado que pesquisadores 

que se aglutinam em torno de um “núcleo firme” (utilizando uma 

nomenclatura proposta por Lakatos) procurem se unir e buscar 

financiamento e recursos para suas pesquisas, bem como para propagar as 

ideias que compartilham, como em qualquer programa de pesquisa 

lakatosiano (Lakatos, 1979).  

Sem dúvida, as manifestações de tantos cientistas e associações 

científicas contra a TDI refletem certo receio de que a proposição que ela 

carrega possa conduzir a ciência para uma nova “Idade das trevas”18, 

dificultando o avanço da ciência. Em outras palavras, teme-se que se a TDI 

não for desacreditada, todo fenômeno natural de difícil compreensão 

passaria a ser explicado com base no sobrenatural. Tal temor justifica-se ao 

observarmos fatores sociológicos envoltos à produção do conhecimento 

                                                           
18 Termo por vezes usado para caracterizar a Idade Média, período no qual entidades 

religiosas reprimiam o livre pensar e na qual o espírito científico se via subordinado a 

respeitar perspectivas metafísicas religiosas. 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1338 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

científico, como a precária formação científica da população19 e, 

principalmente, pela ação oportunista de agentes públicos que, visando os 

votos da população religiosa (racionalidade sistêmica), procuram inserir o 

ensino do criacionismo em aulas de ciências na Educação Básica20.   

Se possível fora tomar apenas a teoria do Design Inteligente 

(excluindo-se esses fatores sociológicos mencionados), tal temor não se 

justificaria, visto que: 

- A Teoria do Design Inteligente não defende que se aplique a 

inferência de design indiscriminadamente. Como salientamos, Dembski 

(1998) explicita o percurso a ser trilhado antes de se inferir que algo foi 

projetado (Figura 2). 

- Não existe unanimidade na ciência: mesmo que muitos, ou mesmo 

a maioria dos cientistas preferissem explicar a origem da vida e dos seres 

vivos (ou qualquer outra ocorrência) por meio de design, sempre existiriam 

os cientistas que não partilhariam desta inferência e, como nos programas 

de pesquisa lakatosianos, continuariam trabalhando em outras teorias 

(inclusive mantendo o uso do naturalismo irrestrito). 

- Seria justamente a liberdade científica, fruto da modernidade, que 

deveria impelir os cientistas a analisar a qualidade de qualquer proposição 

sem preconceitos ou compromissos preestabelecidos, mas julgá-la pela 

força de seus argumentos.  

Contudo, como toda construção humana, o conhecimento científico 

sempre será edificado em meio a influências sociológicas, de modo que o 

citado receio da comunidade científica é compreensível. Por esta razão, 

frisamos novamente a importância das argumentações científicas se darem 

em interações que se aproximem cada vez mais da comunidade ideal de 

                                                           
19 Quanto maior o desconhecimento sobre a Natureza da Ciência maior a propensão em 

entender de forma equivocada a construção do conhecimento científico. Disto advém o 

importante papel a ser desempenhado pela educação científica em abordar a história e 

filosofia da ciência na Educação Básica (BAGDONAS, 2011). 

20 Como exemplo de proposta de lei para inclusão do criacionismo na Educação Básica, vide 

Projeto de Lei n. 8099 (2014). 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1339 

comunicação proposta por Habermas, nas quais é sempre possível apontar 

possíveis ações sistêmicas que tentem enviesar as conclusões.    

Quanto às críticas à teoria do Design Inteligente, elas devem 

começar com a questão: a adoção do naturalismo metodológico na rotina 

científica pode ser problematizada? 

Entendemos que a problematização de qualquer premissa é sempre 

salutar, e a abertura a possíveis revisões deve ser uma postura perene dentro 

da ciência. Neste sentido, é possível que a TDI carregue uma característica 

que não se alinhe com a racionalidade técnica, ao apontar para conclusões 

que envolveriam uma ação inteligente para além das entidades fisicalistas 

que estamos acostumados a manipular até o presente momento (tenham a 

origem dessas ações inteligentes em deuses, alienígenas, ou qualquer outra 

inteligência até então desconhecida). Num primeiro momento, a teoria do 

Design Inteligente não se coaduna com a racionalidade técnica, na medida 

em que ela não contribui para um domínio mais eficaz da natureza 

(HABERMAS, 2007a)21. Talvez também por isso ela seja alvo de críticas 

em nosso sistema de validação científica, ao mesmo tempo que o 

naturalismo metodológico seja pouco recordado como característica da 

ciência.  

Precisamos destacar, portanto, em decorrência da explanação até 

aqui realizada, o importantíssimo papel de uma educação científica que 

evidencie as características da Natureza da Ciência, contribuindo assim para 

a descolonização do mundo da vida. O ensino de ciências deve evidenciar 

todos os fatores envolvidos na construção do conhecimento científico, 

evitando visões simplistas da ciência e permitindo à sociedade compreender 

as premissas e limites de validade de cada proposição científica22. Neste 

                                                           
21 Num segundo momento ela pode alinhar-se à racionalidade técnica, conforme discutimos 

sobre ações do movimento do DI. 

22 Propostas de uma educação científica assim, que valorizam as distintas visões de mundo 

priorizando o entendimento da Natureza da Ciência têm sido encontradas já há algumas 

décadas: Cobern (1996); El-Hani; Mortimer (2007); Matthews (1994), entre muitas outras. 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1340 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

sentido, o ensino de ciências deve destacar a histórica importância da 

adoção do naturalismo metodológico na rotina científica, adoção esta 

que a tem livrado de grandes arbitrariedades e chalatanismos ao longo da 

modernidade. A relevância do naturalismo metodológico majoritariamente 

empregado na ciência até hoje deve ser destacada e nunca minimizada. Por 

outro lado, é papel da educação científica discutir possíveis limites da 

adoção do princípio naturalista, contribuindo para preservar a ciência dos 

domínios de uma racionalidade técnica e trazendo-a cada vez mais para a 

luz de uma racionalidade comunicativa.  

Gostaríamos de frisar que este trabalho não se propôs a fazer uma 

defesa da teoria do Design Inteligente propriamente dita (ou seja, não 

defendemos aqui a existência de características da vida na Terra que só 

poderiam ser fruto de um projeto inteligente). O que esperamos ter 

esclarecido por meio do referencial teórico utilizado é que (1) as proposições 

presentes na TDI devem ser analisadas criticamente; (2) não devendo ser 

rejeitadas de antemão apenas por ser trazidas à baila predominantemente por 

religiosos; (3) a TDI poderia apresentar a virtude de problematizar o raio de 

ação do naturalismo metodológico na produção do conhecimento científico, 

o que (4) poderia contribuir em discussões sobre filosofia da ciência e 

Natureza da Ciência.  

A questão se a TDI é ou não é ciência depende, conforme 

explicitamos, do que se entende por ciência, definição esta que deve emergir 

do que se entende por Natureza da Ciência (NdC), e este entendimento por 

sua vez deve emergir, segundo o referencial que adotamos, de discussões 

balizadas pelas normas da Ação Comunicativa, nas quais são satisfeitas as 

condições de inclusividade, distribuição simétrica das liberdades 

comunicativas, etc.  

Por conseguinte, acerca das possíveis propostas de inclusão da TDI 

nos currículos da Educação Básica, concluímos que as mesmas são 

descabidas, tendo em vista não haver atualmente condições (nem 

sociológicas, nem pedagógicas) mínimas que justifiquem tal inclusão, entre 

as quais é possível citar: 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1341 

- Embora a quantidade de cientistas simpatizantes à TDI possa estar 

aumentando nos últimos anos, a TDI ainda está muito longe de contar com 

a consideração de uma parcela significativa da comunidade científica. 

- É muito grande (tanto por parte do público leigo como da 

comunidade acadêmica), uma identificação simplista entre criacionismo e 

TDI (AZEVEDO; ORQUIZA de CARVALHO, 2020), de forma que uma 

inclusão da TDI em aulas de ciências culminaria no ensino do criacionismo, 

ao invés de gerar discussões sobre a existência de projeto inteligente na 

natureza.  

Em tempo, reconhecendo tais limitações, o próprio Instituto 

Discovery vem manifestando ser contrário a embates judiciais que visem 

incluir nas aulas de ciências o estudo da TDI, bem como contrário ao ensino 

do criacionismo nas aulas de ciências, conforme verifica-se na seção 

Perguntas Frequentes em seu site: 

 

1. O Discovery Institute é a favor de incluir a Bíblia ou 

o criacionismo em aulas de ciências ou livros 

didáticos? Não. O Discovery Institute não é uma 

organização criacionista, e não é a favor da inclusão 

nem do criacionismo nem da Bíblia em livros de 

biologia ou aulas de ciências. [...] 3. As escolas 

públicas devem exigir o ensino de design inteligente? 

Não. Em vez de exigir o ensino do Design Inteligente, 

o Discovery Institute recomenda que os estados e 

distritos escolares se concentrem em ensinar mais aos 

alunos sobre a teoria evolucionária, incluindo falar 

sobre alguns dos problemas da teoria que foram 

discutidos em revistas científicas revisadas por pares. 

Em outras palavras, a evolução deve ser ensinada como 

uma teoria científica que está aberta ao escrutínio 

crítico, não como um dogma sagrado que não pode ser 

questionado. Acreditamos ser esta uma abordagem 

sensata que beneficiará alunos, professores e pais. 

(DISCOVERY INSTITUTE, 2022, tradução nossa) 

 



A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1342 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Em consonância com essa postura, a Sociedade Brasileira do Design 

Inteligente publicou em 2014 um manifesto sobre o ensino da Teoria da 

Evolução e da TDI com o mesmo teor (TUFFANI, 2014). 

 

 

Considerações finais 

 

Acreditamos ter justificado como a TDI enquadra-se numa interface 

entre ciência e religião na qual identificam-se as características mencionadas 

por Habermas: os argumentos da TDI são trazidos a público principalmente 

por pessoas religiosas e pretensamente visam trazer contribuições para o 

debate científico. Apontamos que, em meio às discussões científicas, é 

incorreta a rejeição de qualquer ideia apenas pelo fato dela ter origem 

religiosa, pois é negado assim um potencial de racionalidade nas 

cosmovisões religiosas, o que comprometeria a racionalidade de tais 

discussões. Ao mesmo tempo que identificamos uma perniciosa 

racionalidade sistêmica em ações do movimento da TDI, também 

identificamos que a teoria poderia possuir uma virtude epistêmica ao 

problematizar os limites da adoção do naturalismo metodológico na ciência 

ao propor a adoção de um naturalismo mitigado. Esperamos ter adotado aqui 

uma postura tradutora, tal qual incentivada por Habermas, e assim fornecido 

subsídios para enriquecer o debate em torno desta teoria e do seu 

controverso movimento. 

 

 

Referências 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 

2007. 

ALMEIDA, Ronnie Jorge Tavares. Religião, ciência, darwinismo e materialismo 

na Bahia imperial: Domingos Guedes Cabral e a recusa da tese inaugural 

“Funcções do Cerebro” (1875). 2005. 190f. Dissertação (Mestrado em Ensino, 

Filosofia e História das Ciências). Universidade Federal da Bahia/Universidade 

Estadual de Feira de Santana, Salvador, 2005. 



Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1343 

ALTERS, Brian J. Whose nature of science? Journal of Research in Science 

Teaching, 34, p. 39-55, 1997. DOI: https://doi.org/10.1002/(SICI)1098-

2736(199701)34:1<39::AID-TEA4>3.0.CO;2-P.  

ALVES, Everton Fernando. Teoria do Design Inteligente: evidências científicas 

no campo das ciências biológicas e da Saúde. Maringá: Editora Numar, 2017. 

AMERICAN ASSOCIATION FOR THE ADVANCEMENT OF SCIENCE. 

AAAS Board Resolution on Intelligent Design Theory. 2002. Disponível em: 

https://www.aaas.org/news/aaas-board-resolution-intelligent-design-theory. 

Acesso em: 1 set. 2022. 

AMERICAN PSYCHOLOGICAL ASSOCIATION. APA Council of 

Representatives Resolution Rejecting Intelligent Design as Scientific and 

Reaffirming Support for Evolutionary Theory. 2007. Disponível em: 

https://www.apa.org/about/policy/intelligent-design.aspx. Acesso em: 1 set. 2022. 

AMERICAN SOCIETY FOR BIOCHEMISTRY AND MOLECULAR 

BIOLOGY. ASBMB President Writes to President Bush on "Intelligent Design". 

2005. Disponível em: 

https://web.archive.org/web/20080605054239/http://www.asbmb.org/ASBMB/site

.nsf/web/D4AFF85E256FB0FB85257053006BDB10. Acesso em: 1 set. 2022. 

AXE, Douglas. Estimating the Prevalence of Protein Sequences Adopting 

Functional Enzyme Folds. Journal of Molecular Biology, v. 341, n. 5, p. 1295-

1315, 2004. DOI: https://doi.org/10.1016/j.jmb.2004.06.058. PMid:15321723 

AZEVEDO, Hernani Luiz; CARVALHO, Lizete Maria Orquiza. A Teoria do 

Design Inteligente nas teses e dissertações nacionais de Ensino de Ciências. In: 

AZEVEDO, Elisabeth Quirino et al. (Orgs.). Ciências da Natureza e Matemática: 

relatos de ensino, pesquisa e extensão, v. 2. Cuiabá: MT Ciência, 2020. p. 224-233 

AZEVEDO, Nathália Helena; SCARPA, Daniela Lopes. Revisão Sistemática de 

Trabalhos sobre Concepções de Natureza da Ciência no Ensino de Ciências. 

Revista Brasileira de Pesquisa em Ensino de Ciências, v. 17, n. 2, p. 579–619, 

2017. DOI: https://doi.org/10.28976/1984-2686rbpec2017172579.  

BAGDONAS, Alexandre. Discutindo a natureza da ciência a partir de episódios 

da história da cosmologia. 2011. Dissertação (Mestrado em Ensino de Ciências). 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2011. 

BARBOUR, Ian Graeme. Quando a ciência encontra a religião. São Paulo: 

Cutrix, 2004. 

BEHE, Michael Joseph. Darwin's black box: the biochemical challenge to 

evolution. New York: Free Press, 1996. 

BIZZO, Nelio Marco Vincenzo. Ensino de evolução e história do darwinismo. 

1991. Tese de doutorado (Doutorado em Educação). Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 1991. 

https://doi.org/10.1002/(SICI)1098-2736(199701)34:1%3c39::AID-TEA4%3e3.0.CO;2-P
https://doi.org/10.1002/(SICI)1098-2736(199701)34:1%3c39::AID-TEA4%3e3.0.CO;2-P
https://www.aaas.org/news/aaas-board-resolution-intelligent-design-theory
https://www.apa.org/about/policy/intelligent-design.aspx
https://web.archive.org/web/20080605054239/http:/www.asbmb.org/ASBMB/site.nsf/web/D4AFF85E256FB0FB85257053006BDB10
https://web.archive.org/web/20080605054239/http:/www.asbmb.org/ASBMB/site.nsf/web/D4AFF85E256FB0FB85257053006BDB10
https://doi.org/10.1016/j.jmb.2004.06.058
https://doi.org/10.28976/1984-2686rbpec2017172579


A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1344 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

BORTOLETTO, Adriana Pacheco de Carvalho. Formação continuada de 

professores: a experiência de uma temática sociocientífica na perspectiva do Agir 

Comunicativo. 2013. 237f. Tese (Doutorado em Educação para a Ciência). 

Universidade Estadual Paulista, Bauru, 2013. 

CHALMERS, Alan Francis. O que é ciência, afinal? São Paulo: Editora 

brasiliense, 1993. 

CHAPANI, Daisi Teresinha. Políticas públicas e história de formação de 

professores de Ciências: uma análise a partir da teoria social de Habermas. 2010. 

Tese (Doutorado em Educação para a Ciência). Universidade Estadual Paulista, 

Bauru, 2010. 

COMMITTEE ON CULTURE, SCIENCE AND EDUCATION. The dangers of 

creationism in education, 2007. Comitê para Cultura, Ciência e Educação. 

Disponível em: http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/X2H-Xref-

ViewHTML.asp?FileID=11751. Acesso em: 5 jun. 2022.  

COBERN, William W. Worldview theory and conceptual change in science 

education. Science Education, 80 (5), p. 579-610, 1996. DOI: 

https://doi.org/10.1002/(SICI)1098-237X(199609)80:5<579::AID-

SCE5>3.0.CO;2-8.  

DAWKINS, Richard. O Relojoeiro Cego: a teoria da evolução contra o desígnio 

divino. São Paulo, Companhia das Letras, 2001. 

DEMBSKI, William Albert. The Design Inference: eliminating chance through 

small probabilities. Cambridge: Cambridge University Press, 1998. DOI: 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511570643. PMid:9540427 

DEMBSKI, William Albert. Intelligent Design: the bridge between science and 

theology. Downers Grove: InterVasity Press, 1999. 

DEMBSKI, William Albert. The Design Revolution. Downers Grove: Intervarsity, 

2004. 

DEMBSKI, William Albert.; WITT, Jonathan. Design Inteligente sem censura: 

um guia claro e prático para o debate. São Paulo: Cultura Cristã, 2012. 

DENTON, Michael. Evolution: a theory in crisis. Bethesda: Adler & Adler, 1986. 

DISCOVERY INSTITUTE. Frequently Asked question, 2022. Disponível em: 

https://www.discovery.org/id/faqs/. Acesso em: 5 set 2022. 

DISCOVERY INSTITUTE. The Wedge Strategy, 1998. Disponível em: 

http://www.antievolution.org/features/wedge.pdf. Acesso em: 7 jan. 2022. 

DORVILLÉ, Luís Fernando Marques. Religião, escola e ciência: conflitos e 

tensões nas visões de mundo de alunos de uma licenciatura em ciências 

biológicas. 2010. Tese (Doutorado em Educação). Universidade Federal 

Fluminense, Niterói, 2010. 

EBERLIN, Marcos Nogueira. Fomos planejados: a maior descoberta científica de 

todos os tempos. São Paulo: Editora Mackenzie, 2019.  

http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/X2H-Xref-ViewHTML.asp?FileID=11751
http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/X2H-Xref-ViewHTML.asp?FileID=11751
https://doi.org/10.1002/(SICI)1098-237X(199609)80:5%3c579::AID-SCE5%3e3.0.CO;2-8
https://doi.org/10.1002/(SICI)1098-237X(199609)80:5%3c579::AID-SCE5%3e3.0.CO;2-8
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570643
https://www.discovery.org/id/faqs/


Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1345 

EL-HANI, Charbel Niño; MORTIMER, Eduardo Fleury. Multicultural education, 

pragmatism, and the goals of science teaching. Cultural Studies of Science 

Education, 2 (3): p. 657-687, 2007. https://doi.org/10.1007/s11422-007-9064-y  

FERM, Vergilius. Varieties of Naturalism. In: FERM, V. A history of 

philosophical systems. Londres: Rider and Company, 1950.  

FERREIRA, Nilson Cândido. Simulacros da criação: aspectos da polêmica 

evolucionismo versus criacionismo. 2002. Dissertação (Mestrado em Linguística). 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2002. 

FISHMAN, Yonatan I. Can science test supernatural worldviews? Science & 

Education, 18(6), p. 813-837, 2009. DOI: https://doi.org/10.1007/s11191-007-

9108-4.  

FISHMAN, Yonatan I.; BOUDRY, Maarten. Does Science Presuppose 

Naturalism (or Anything at All)? Science & Education, vol. 22, p. 921–949, 2013. 

DOI: https://doi.org/10.1007/s11191-012-9574-1.  

FORREST, Barbara. The wedge at work: how Intelligent Design creationism is 

wedging its way into the cultural and academic. In: PENNOCK, Robert. (Org.). 

Intelligent Design creationism and its critics: philosophical, theological, and 

scientific perspectives, (p. 5-53). Massachusetts: MIT Press, 2001.  

FORREST, Barbara; GROSS, Paul R. Creationism's trojan horse: the wedge of 

intelligent design. Oxford: Oxford University Press, 2007.  

GOULD, Stephen Jay. Pilares do tempo: ciência e religião na plenitude da vida. 

Rio de Janeiro: Rocco, 2002. 

GROTO, Sílvia Regina. O debate Evolução versus Design Inteligente e o ensino 

da evolução biológica: contribuições da epistemologia de Ludwik Fleck. 2016. 

Tese de doutorado (Doutorado em Educação). Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte, Natal, 2016. 

HABERMAS, Jürgen. Conhecimento e interesse. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. 

HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa: complementos y 

estudios prévios. Madri: Ed. Cátedra, 1997. 

HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e comunicação. Lisboa: Edições 70, 2002.  

HABERMAS, Jürgen. Técnica e ciência como ideologia. Lisboa: Edições 70, 

2007(a). 

HABERMAS, Jürgen. Entre naturalismo e religião. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 2007(b). 

HABERMAS, Jürgen. Teoria do Agir Comunicativo: Racionalidade da ação e 

racionalização social. Vol. 1. São Paulo: Martins Fontes, 2012. 

LACEY, Hugh Matthew. On relations between science and religion. Science and 

Education, 5(2), p. 143-153, 1996. DOI: https://doi.org/10.1007/BF00428614.  

LAKATOS, Imre. O falseamento e a metodologia dos programas de pesquisa. In: 

LAKATOS, Irme.; MUSGRAVE, Alan. A crítica e o desenvolvimento do 

https://doi.org/10.1007/s11422-007-9064-y
https://doi.org/10.1007/s11191-007-9108-4
https://doi.org/10.1007/s11191-007-9108-4
https://doi.org/10.1007/s11191-012-9574-1
https://doi.org/10.1007/BF00428614


A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1346 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

conhecimento. São Paulo: Editora Cultrix, 1979. DOI: 

https://doi.org/10.11606/issn.2447-9799.cienciaefilosofi.1980.107354. 

LONGHI, Armindo José. A ação educativa na perspectiva da teoria do agir 

comunicativo de Jurgen Habermas: uma abordagem reflexiva. 2005. Tese 

(Doutorado em Educação). Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2005. 

LOURENÇO, Adalto. Como tudo começou. São José dos Campos: Editora Fiel, 

2007. 

MACHADO, Márcio Fraiberg. (Im)possibilidade de narrar Deus numa sociedade 

pós-metafísica: plausibilidade de um discurso alternativo a origem da vida. 2013. 

Tese (Doutorado em Educação). Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 

do Sul, Porto Alegre, 2013. 

MAHNER, Martin; BUNGE, Mario. Is religious education compatible with 

science education? Science & Education, v.5, n. 2, 1996. DOI: 

https://doi.org/10.1007/BF00428612.  

MARTINS, Roberto de Andrade. O que é ciência, do ponto de vista da 

epistemologia? Caderno de Metodologia e Técnica de Pesquisa, (9), p. 5-20, 

1999. 

MATTHEWS, Michael Robert. Science Teaching: the role of History and 

Philosophy of Science. New York: Routledge, 1994. DOI: 

https://doi.org/10.1002/tea.3660310406.  

MEDEIROS, José Washington de Morais. A racionalidade comunicativa como 

ágora de processos educativos emancipatórios. 2008. Tese (Doutorado em 

Educação). Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2008. 

MEYER, Stephen C. Signature in the cell: DNA and the Evidence for Intelligent 

Design. Sydney: HarperCollins Publishers, 2009. 

MILLER, Kenneth Raymond. Finding Darwin's God: a scientist's search for 

common ground between God and evolution. New York: HarperCollins 

Publishers, 1999. 

MOURA, Breno Arsioli. O que é natureza da Ciência e qual sua relação com a 

História e Filosofia da Ciência? Revista Brasileira de História da Ciência, 7(1), p. 

32-46, 2014. DOI: https://doi.org/10.53727/rbhc.v7i1.237.  

MÜHL, Eldon Henrique. Habermas e a educação: ação pedagógica como agir 

comunicativo. Passo Fundo: EdiUPF, 2003.  

PESSOA JR., Osvaldo. O dogmatismo científico de tradição materialista. In: C. C. 

Silva (org.) Estudos de História e Filosofia das Ciências: Subsídios para a 

aplicação no Ensino, (pp. 41-57). São Paulo: Editora Livraria da Física, 2006. 

PETERS, Mike. Comics and cartoons about classrooms. Mike Peters' Editorial 

Cartoons, 2005. Disponível em: 

https://doi.org/10.11606/issn.2447-9799.cienciaefilosofi.1980.107354
https://doi.org/10.1007/BF00428612
https://doi.org/10.1002/tea.3660310406
https://doi.org/10.53727/rbhc.v7i1.237


Hernani Luiz Azevedo; Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1347 

https://www.cartoonistgroup.com/store/add.php?iid=10680. Acesso em: 1 set 

2022. 

PETERS, Carlos Eduardo Marotta. A cadeira de rodas de Stephen Hawking: 

religião, representação do outro e da ciência em escolas públicas de Penápolis na 

virada do século XX para o XXI (1990-2008). 2010. Tese (Doutorado em 

História). Universidade Estadual Paulista, Assis, 2010. 

POPPER, Karl Raimund. O realismo e o objectivo da ciência. Lisboa: D. Quixote, 

1987.  

BRASIL. Projeto de lei n° 8099 de 13 de novembro de 2014. Ficam inseridos na 

grade curricular das Redes Pública e Privada de Ensino, conteúdos sobre 

Criacionismo. Brasília: DF. Câmara Deputados, 2014. Disponível: 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=777

616. Acesso em: 1 set. 2022. 

REES, Martin. Just six numbers: The deep forces that shape the universe. New 

York: Basic books, 2000. DOI: https://doi.org/10.1063/1.1341923.  

SANTOS, Frederik Moreira; EL-HANI, Charbel Niño. Criacionismos, 

naturalismos e a prática da ciência. Filosofia e História da Biologia, 8(2), p. 223-

252, 2013. 

SEPULVEDA, Cláudia; El-Hani, Charbel Niño. Quando visões de mundo se 

encontram: religião e ciência na trajetória de formação de alunos protestantes de 

uma licenciatura em ciências biológicas. Investigações em Ensino de Ciências, 

9(2), p. 137-175, 2004. 

SOCIEDADE BRASILEIRA DE GENÉTICA. Ciência e Criacionismo. 2012. 

Disponível em: https://www.sbg.org.br/pt-br/noticias/ciencia-e-criacionismo. 

Acesso em: 1 set. 2022.  

SOCIEDADE BRASILEIRA DO DESIGN INTELIGENTE. O que é a TDI? 

2022. Disponível em: http://www.tdibrasil.com/conheca.php. Acesso em: 1 set. 

2022. 

SOUZA, Sandro José de. A goleada de Darwin: sobre o debate 

criacionismo/darwinismo. Rio de Janeiro: Record, 2009. 

TRIBUNAL DISTRITAL DA PENSILVÂNIA. Decisão final do julgamento 

Kitzmiller vs. Dover Area Scholl District, 400 f. Supp. 2d 707, Pensilvânia, EUA, 

2005. Disponível em: https://law.justia.com/cases/federal/district-

courts/FSupp2/400/707/2414073/. Acesso em: 1 set. 2022. 

TUFFANI, Mauricio. Design Inteligente rejeita criacionismo em aulas de ciência. 

Folha de São Paulo, 16 nov. 2014. Disponível em: 

https://mauriciotuffani.blogfolha.uol.com.br/2014/11/16/design-inteligente-rejeita-

criacionismo-em-aulas-de-ciencia/. Acesso em: 1 set 2022. 

https://www.cartoonistgroup.com/store/add.php?iid=10680
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=777616
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?idProposicao=777616
https://doi.org/10.1063/1.1341923
https://www.sbg.org.br/pt-br/noticias/ciencia-e-criacionismo
http://www.tdibrasil.com/conheca.php
https://law.justia.com/cases/federal/district-courts/FSupp2/400/707/2414073/
https://law.justia.com/cases/federal/district-courts/FSupp2/400/707/2414073/
https://mauriciotuffani.blogfolha.uol.com.br/2014/11/16/design-inteligente-rejeita-criacionismo-em-aulas-de-ciencia/
https://mauriciotuffani.blogfolha.uol.com.br/2014/11/16/design-inteligente-rejeita-criacionismo-em-aulas-de-ciencia/


A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da Ação Comunicativa e implicações 

para a Educação Científica 

1348 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1303-1348, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

VERA, Andres. Deus fora da Unicamp. Revista Istoé, 25 de outubro de 2013. 

Disponível em: https://istoe.com.br/331557_DEUS+FORA+DA+UNICAMP/. 

Acesso em: 1 set. 2022. 

 

 

Data de registro: 09/11/2022 

Data de aceite: 17/05/2023 

https://istoe.com.br/331557_DEUS+FORA+DA+UNICAMP/


Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1349 

 A liberdade como experiência formativa 

 

 

Lúcia Schneider Hardt * 

 

 

Resumo: O artigo tem como objetivo mostrar como Nietzsche e Lispector podem 

nos ajudar a pensar sobre a experiência da liberdade e seus impactos para a formação 

humana. Os dois são fiéis à terra, expressam com sua filosofia e literatura uma 

beleza do aqui e agora, tomam a palavra para ensaiar uma escrita não metafísica 

para fazer florescer outros horizontes de sentido. Assim, a questão da formação 

implicada pela liberdade tem como proposta incorporar a singularidade como aquilo 

que a educação promove ao inventar-se, diferenciar-se, afirmando a vida em 

circunstâncias sempre mutáveis pautadas por configurações contingentes e plurais. 

A liberdade expressa-se tragicamente, nenhuma parcela da vida pode ser excluída, 

o mundo é a única morada. Concluímos que a formação humana acontece enquanto 

jogo de forças do vir a ser e é a tarefa mais imperiosa para a constituição do humano 

como uma abertura “para que muitas auroras que ainda não brilharam, possam 

brilhar”. 

 

Palavras-chave: Educação; Formação; Liberdade; Lispector; Nietzsche 
 

 

Freedom as a formative experience 

 

Abstract: The article aims to show how Nietzsche and Lispector can help us think 

about the experience of freedom and its impacts on human formation. Both are 

faithful to the land, express with their philosophy and literature a beauty of the here 

and now, take the floor to rehearse a non-metaphysical writing to make other 

                                                           
* Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professora 

Titular da Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Bolsista em produtividade em 

pesquisa-PQ-2. E-mail: luciashardt@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/2856120081290253. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4939-0156. 

 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67653 

mailto:luciashardt@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2856120081290253
https://orcid.org/0000-0002-4939-0156
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67653
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67653


A liberdade como experiência formativa 

1350 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

horizons of meaning flourish. Thus, the issue of formation implied by freedom has 

the proposal to incorporate singularity as what education promotes by inventing 

itself, differentiating itself, affirming life in ever-changing circumstances guided by 

contingent and plural configurations. Freedom is expressed tragically, no part of life 

can be excluded, the world is the only home. We conclude that human formation 

takes place as a game of forces of becoming and is the most imperative task for the 

constitution of the human as an opening "so that many dawns that have not yet 

shone, may shine". 

 

Keywords: Education; Formation; Freedom; Lispector; Nietzsche;  

 

 

La libertad como experiencia formativa 

 

Resumen: El artículo pretende mostrar cómo Nietzsche y Lispector pueden 

ayudarnos a pensar sobre la experiencia de la libertad y sus impactos en la 

formación humana. Ambos son fieles a la tierra, expresan con su filosofía y 

literatura una belleza del aquí y ahora, toman la palabra para ensayar una escritura 

no metafísica para hacer florecer otros horizontes de significado. Así, la cuestión de 

la formación que implica la libertad tiene la propuesta de incorporar la singularidad 

como lo que la educación promueve al inventarse, diferenciarse, afirmar la vida en 

circunstancias siempre cambiantes guiadas por configuraciones contingentes y 

plurales. La libertad se expresa trágicamente, ninguna parte de la vida puede ser 

excluida, el mundo es el único hogar. Concluimos que la formación humana se 

produce como un juego de fuerzas del devenir y es la tarea más imperativa para la 

constitución de lo humano como apertura "para que brillen muchas auroras que aún 

no han brillado". 

 

Palabras clave: Educación; Formación; Libertad; Lispector; Nietzsche; 

 

 

Introdução  

 

Nietzsche e Lispector nos inquietam quando refletem sobre os 

caminhos da vontade, sobre as possibilidades de compreender o “querer” 

(individual e coletivo) para inclusive refletir sobre as turbulências “entre as 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1351 

vontades” em um mundo nada pacífico. Não escrevo para orientar, julgar, 

apenas desejo “prender para mim o instante antes que ele possa morrer” 

(LISPECTOR, 1973, p. 26). Quero prender em mim o que nosso tempo 

parece estar desejando revelar e nem sempre estamos compreendendo o que 

está no jogo, no olho do furacão, na turbulência. Escrevo enquanto penso e 

para fazer pensar. 

Nesse horizonte reconheço, tal como Lispector, “que minha 

liberdade pequena e enquadrada me une à liberdade do mundo – mas o que 

é uma janela senão o ar emoldurado por esquadrias?” (1973, p. 28). 

Lispector não está reduzindo o horizonte de liberdade, pelo contrário, parece 

desejar conectar o individual com o coletivo sem subsumir um no outro. 

Liberdade não é um exercício excludente, que ignora o outro, precisa de 

alguma forma realizar-se em um espaço, que maior que o privado tem 

dimensões públicas. Certo é que esse tipo de liberdade também não se reduz 

a uma adesão a qualquer moda em vigência, implica inclusive uma coragem 

para divergir da moral vigente e, por meio da divergência, estabelecer um 

efetivo diálogo para discutir, afinal, de que ficamos livres quando de fato 

desejamos pensar e escrever sobre vida. 

E como Nietzsche aborda o tema da liberdade? O filósofo avalia que 

a liberdade na modernidade tem ranços a serem superados, sabemos que o 

livre-arbítrio é um dos conceitos morais mais contestados por Nietzsche, 

recusa os preceitos otimistas e idealistas da liberdade e muito antes indaga: 

Afinal, de que ficamos livres quando avaliamos nossos valores e para onde 

queremos seguir? O seu modelo de liberdade quer elevar a própria condição 

e experiência para possibilitar uma vida afirmativa, artística, criadora. Para 

Nietzsche, em sua fase madura, a vontade livre é uma concepção 

simplificadora, pois é impossível separar homem e mundo, ambos em 

conexão desenrolam as nuances da vontade de potência. Mundo e homem, 

portanto, estão em conexão e em vários momentos de sua obra nos lembra 

isso: 

O homem é essencialmente natureza e, como parte 

dela, partilha suas características de regularidade, 

irregularidade, ordem ou desordem. Se há causalidade, 

caos, acaso, determinação ou liberdade, acontecem 



A liberdade como experiência formativa 

1352 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

tanto no mundo quanto no homem; pois o homem é 

parte do mundo, não é um ser excepcional, alheio às 

forças dessa dinâmica da natureza. (BARRENECHEA, 

2020, p. 102-103). 

 

Necessário dizer que as criações humanas são tentativas de 

regularidade para enfrentar tudo que é puro movimento e instabilidade. 

Assim, o espaço está sempre aberto para novas criações, tudo é fluxo nos 

exigindo compreender o mundo para além das noções de causa e efeito. 

Nesse horizonte, Nietzsche afirma: 

 

O mundo interior é cheio de miragens e fogos-fátuos: 

a vontade é um deles. A vontade já não põe em 

movimento nada, nem portanto explica nada. Apenas 

acompanha os acontecimentos, e pode também faltar. 

O que chamamos um motivo é outro erro. O motivo é 

somente um fenômeno superficial da consciência, uma 

coisa que está ao lado do ato e que mais oculta os 

antecedentes deste que os representa. E que diremos do 

eu! O eu chegou a ser uma lenda, uma ficção, um jogo 

de palavras: este já deixou de pensar, sentir e querer. 

Que se deduz daí? Que não há tais causas intelectuais. 

Todo o suposto empirismo, baseado nelas, o levou ao 

diabo. (NIETZSCHE, 2006, p. 41). 

 

A questão dos quatro grandes erros abordados por Nietzsche na obra 

Crepúsculo dos ídolos estabelece as performances da vontade, do querer e, 

por extensão, também da liberdade. Refletiremos sobre isso mais adiante no 

texto. Assim, reunir dois autores de campos distintos implica reconhecer as 

particularidades de cada um, mas também possíveis conexões entre as 

palavras escritas, a revelação de certa “dor de viver” para colaborar conosco 

no sentido de investigar o que nos levou até o cenário que hoje assistimos, 

o que faltou, como os processos formativos não alcançaram qualquer 

preparação para conseguir viver com mais dignidade em um mundo nada 

pacífico? Estamos nos referindo à escassez de experiência que acontece em 

um mundo dividido, bipolar e aparentemente desprovido de um desejo 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1353 

humano primordial, qual seja, dialogar e disputar ideias o que, em geral, não 

significa demarcar inimigos. 

Talvez os problemas tenham começado antes das minhas perguntas 

circunscritas ainda em uma espécie de otimismo considerando as 

perspectivas formativas. Voltemos à pergunta: Existiria uma liberdade do 

querer? Lispector revela em Água viva (1973, p. 81) uma “realidade 

enviesada, vista por um corte oblíquo”. Precisou olhar a vida de outra forma, 

compreender “a fatalidade do acaso e nem nisso ver contradição” (p. 82). E 

a vida oblíqua, como é? Diz Lispector:  

 

Bem sei que há um desencontro leve entre as coisas, 

elas quase se chocam, há desencontro entre os seres que 

se perdem uns aos outros entre palavras que quase não 

dizem nada. Mas quase nos entendemos nesse leve 

desencontro, nesse quase que é a única forma de 

suportar a vida em cheio, pois um encontro brusco face 

a face com ela nos assustaria, espaventaria os seus 

delicados fios de teia de aranha. Nós somos de soslaio 

para não comprometer o que pressentimos de 

infinitamente outro nessa vida de que te falo. 

(LISPECTOR, 1973, p. 83). 

 

Existe ainda outra face da vida, uma vida de “violência mágica, 

misteriosa, enfeitiçante, nela as cobras se enlaçam enquanto as estrelas 

tremem” (LISPECTOR, 1973, p. 84). E nesse horizonte aparece a 

obscuridade, de nós mesmos, do outro, nossa corruptibilidade, por vezes 

nossa maldade, e, por fim, afirma Clarice, percebo “eu e minha liberdade 

que não sei usar, [....], mas quem não é perdido não conhece a liberdade e 

não a ama” (LISPECTOR, 1973, p. 86). Perder-se em meio a uma suposta 

atmosfera de liberdade implica admitir que a vontade autônoma está 

ausente, a vontade no máximo é capaz de produzir efeitos, impossível 

indicar causas objetivas, encontramos forças em movimento e, portanto, 

apregoar qualquer protagonismo é no mínimo precipitado. Na perspectiva 

de Nietzsche, o que encontramos são forças interagindo em nosso corpo, não 

somos, a rigor, protagonistas e nesse caminho o filósofo questiona um 

conceito de liberdade como “capacidade operativa da vontade humana, 



A liberdade como experiência formativa 

1354 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

assim como contesta as noções de determinismo ou necessidade” 

(BARRENECHEA, 2020, p. 107). 

 Por vezes, vamos também nos surpreender ao nos depararmos com 

afirmações de Nietzsche nem sempre coerentes entre si, é preciso sempre 

compreender o filósofo a partir do lugar de sua fala e o problema que deseja 

enfrentar. Assim sendo, podemos concordar que liberdade para Nietzsche 

implica: 

todo encontro de forças gerido apenas pelo acaso, por 

uma imprevisível e sempre cambiante composição 

dinâmica que não poderia, de forma alguma, ser 

considerada como livre ou autônoma. Liberdade, no 

jogo espontâneo de cada composição de forças, poderia 

ser entendida apenas como o triunfo pontual, 

momentâneo, de um grupo de forças; seria como 

vencer uma disputa, nunca poderia ser entendido como 

uma escolha, uma decisão. Então, liberdade poderia 

adquirir outro significado: seria a imprevisão ou 

incerteza do resultado de uma luta? 

(BARRENECHEA, 2020, p. 109). 

 

Afinal, seria um grupo de forças vencedoras que configurariam a 

ideia de liberdade em Nietzsche? Em meio a esta complexidade parece que 

a aproximação entre o conceito de liberdade e a ideia de vontade de potência 

pode, provisoriamente, nos ajudar a pensar em um jogo de forças do vir a 

ser e uma constante afirmação da vida. O que surge neste jogo de forças são 

experiências de liberdade que desencadeiam um impulso ao crescimento e 

intensificação da vida. Uma liberdade que a todo momento se transfigura. 

Dito isso parece termos aproximação entre os dois autores, afinal, 

Lispector também joga com as forças de que dispõe para destacar a vida, 

questiona a moral vigente, joga com suas contradições, afirma que para ela 

“liberdade é pouco, o que deseja não tem nome ainda” (LISPECTOR, 2017, 

p. 60). Estamos diante de dois pensadores que se reconhecem em um mundo 

que avalia e é nesse contexto que atuam não para engessar conceitos, mas 

fazer do pensamento um experimento que não fica aprisionado em 

doutrinas, nem mesmo em um conceito de liberdade ancorado em um 

horizonte metafísico, mas, em parte, é algo ainda sem nome, e o que 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1355 

conhecemos, por fim e ao cabo, são as aventuras do pensamento de um 

filósofo e de uma escritora que, por meio de seus escritos, movimentam o 

nosso pensamento. 

Lispector nos lembra em parte isso ao escrever: “Nossa liberdade 

pequena e enquadrada está conectada com o mundo e é semelhante a uma 

janela onde o ar é emoldurado por esquadrias”. Nossa liberdade é sempre 

condicionada a algo, abriga regularidades, por vezes adere a valores, 

contudo, é bom destacar: 

 

Nietzsche é categórico ao questionar as tábuas 

axiológicas da moral, da metafísica e da religião 

tradicionais, que tentam impor normas e castigos, que 

acusam, julgam e penalizam o agir do homem. Essas 

doutrinas coercitivas baseiam-se, em linhas gerais, na 

postulação da existência de “sujeitos” livres, dotados 

de vontade autônoma, capazes de escolher, de agir per 

se, e, portanto, passíveis de serem premiados ou 

penalizados. (BARRENECHEA, 2020, p. 112). 

 

Na relação com a liberdade, com os valores, o mais significativo a 

ser feito parece ser como nos indica Barrenechea: a feitura de um 

diagnóstico a fim de verificar o estado das forças vitais que nos orientam 

como seres vivos. Assim: 

 

Sob a ótica clínica de Nietzsche, os homens não 

poderiam fazer outra coisa. Admitir que eles tivessem 

a capacidade para mudar suas atitudes, seria acreditar 

na autonomia do seu agir; eles teriam, de “boa 

vontade”, a condição para mudar o rumo de suas ações. 

Poderíamos, então, dizer “não sejam fracos”, “não 

rejeitem a vida”, “não afirmem o além-mundo” etc. 

Contudo, perante a dinâmica inexorável da vontade de 

potência, essas exortações pareceriam vácuas e 

desnecessárias. A formulação de um imperativo 

implicaria na aceitação da existência de agentes 

capazes de agir, de cumprir ou não mandamentos, de 

acatar ou não ordens. (BARRENECHEA, 2020, p. 

116). 

 



A liberdade como experiência formativa 

1356 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Nascemos de alguma forma incumbidos, diz Clarice, seria possível 

livrar-se disso? Estar incumbido assemelha-se a esse estar imerso em um 

arranjo de forças que prendem, adestram, produzem determinadas formas de 

estar no mundo. Formas que, muitas vezes, não afirmam a vida, pelo 

contrário, enfraquecem. Precisamos também perceber como nos sugere 

Barrenechea (2020, p. 119): “uma oscilação na diversidade de escritos 

nietzschianos: em alguns momentos, a liberdade é sugerida, em outros, é 

negada” considerando seus temas, análises e provocações. A dinâmica da 

vontade de potência não consegue ser expressa pela maioria dos conceitos 

que temos em mãos, pois quase sempre acabam por “fixar” o devir (p. 121). 

Assim, neste texto procurei também outra inspiração, da literatura, na 

perspectiva de deixar o devir fluir, a liberdade ser escrita e sugerida de 

múltiplas formas e se possível criar conexões possíveis entre a filosofia e a 

literatura para pensar a formação humana. Os dois campos talvez possam 

nos ajudar a compreender esse mundo nada pacífico, debruçar-se sobre as 

tensões entre grupos, refletir sobre fanatismos de toda ordem para se 

possível criar outras nuances para expressar a vontade de potência em jogo, 

suspendendo uma espécie de vontade de extermínio do outro. Por isso, ao 

adentrar o universo de Clarice e Nietzsche sinto certo aconchego, uma 

possibilidade de respirar para compartilhar sentimentos, dores, segredos em 

um mundo tão machucado. 

 

 

Onde mora a liberdade? 

 

Em todo querer existe uma pluralidade de sensações, onde mora a 

liberdade, então? Por trás de toda lógica e sua suposta soberania de 

movimentos existem valorações, ou “exigências fisiológicas para a 

preservação de uma determinada espécie de vida” (NIETZSCHE, 1992, p. 

11). Parece ingenuidade imaginar que a liberdade esteja também livre de 

valores, de interesses, de impulsos que ambicionam dominar. Por isso talvez 

Lispector sugira que não quer apenas o que faz sentido, “quer uma verdade 

inventada (1973, p. 23) e nesse esforço nos conta em muitas de suas histórias 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1357 

os instantes que pingam e são grossos de sangue” (1973, p. 24). O sangue 

que também aparece em Nietzsche, no capítulo intitulado “Do ler e 

escrever”, em Zaratustra (2007, p. 58), no qual o filósofo afirma que o que 

lhe agrada é aquilo que se escreve com sangue, pois sangue é espírito, e 

também vivência, uma vez que o escrever implica colocar todo o corpo em 

movimento. Nos dois autores fica evidente a intensidade da escrita, aquilo 

que não está aí “apenas para ser lido, mas guardado de memória (2007, p. 

58). 

 A sutileza de pensar o mundo precisa considerar quanto de 

esquadrias aprisionam o ar e, apesar disso, compartilham de uma espécie de 

liberdade possível. A liberdade para pensar sempre parece nos levar para 

trás, talvez devêssemos ir embora, ir além, não para trás (NIETZSCHE, 

1992, p. 17). O que nos assusta nesse devir? Lispector fala de certo 

desconforto com o alvoroço da novidade e, nesse âmago, diz ela, tenho a 

“estranha impressão de que não pertenço ao gênero humano” (1973, p. 32). 

A beleza da formação humana deve abrigar o alvoroço da novidade 

desde aquela mais singela até a mais sofisticada que pode inclusive impactar 

o que defendemos e aquilo que acreditamos. No alvoroço precisaremos 

admitir que “um pensamento vem quando ele quer, e não quando eu quero” 

(NIETZSCHE, 1992, p. 23). Esse entorno da vontade, do querer, da 

liberdade é muito mais complexo que desejaríamos. Infelizmente, nem 

sempre levamos isso muito a sério e sutilmente imaginamos que pensamos 

o certo e convertemos um suposto querer em uma ação moral para ser 

estendida e compartilhada. Nietzsche nos alerta sobre isso: 

 

Em todo querer existe, primeiro, uma pluralidade de 

sensações, a saber, a sensação do estado que se deixa, 

a sensação do estado para o qual se vai, a sensação 

desse “deixar” e “ir” mesmo, e ainda uma sensação 

muscular concomitante, que, mesmo sem 

movimentarmos “braços e pernas”, entra em jogo por 

uma espécie de hábito, tão logo “queremos”. Portanto, 

assim como sentir, aliás muitos tipos de sentir, deve ser 

tido como ingrediente do querer, do mesmo modo, e 

em segundo lugar, também o pensar: em todo ato da 

vontade há um pensamento que comanda; – e não se 



A liberdade como experiência formativa 

1358 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

creia que é possível separar tal pensamento do ‘querer’, 

como se então ainda restasse vontade. Em terceiro 

lugar, a vontade não é apenas um complexo de sentir e 

pensar, mas sobretudo um afeto: aquele afeto do 

comando. (NIETZSCHE, 1992, p. 24). 

 

Todo homem que quer “comanda algo dentro de si que obedece ou 

imagina que obedece” como afirma Nietzsche (1992, p. 24), o que impede 

dar soberania ao “eu”, afinal, não basta querer para agir. Nosso intuito 

sempre é conectar o “eu” com a sensação de comando e não de obediência. 

Mas tem muito mais ingredientes nesse entorno. 

 

 

A crítica à noção de sujeito em Nietzsche  

 

Já está suficientemente investigada e divulgada a concepção 

singular de Nietzsche sobre o sujeito. Quando nesse texto usamos a 

expressão estamos reconhecendo esses estudos e com cautela apresentando 

uma análise. Importa também ressaltar que o sujeito não desapareceu e é 

preciso “entender que importa menos ‘o que é’ o sujeito, e mais a ‘função’ 

que ele exerce em processos avaliativos, de modo que se trata menos de um 

‘sujeito’ e mais do funcionamento de um ‘agente moral’” 

(VIESENTEINER, 2020, p. 149).  

A que, afinal, obedecemos segundo este horizonte teórico? Primeiro 

é preciso afirmar que vontade e ação não são a mesma coisa, e precisamos 

problematizar essa conexão enfrentando uma ideia de vontade livre, afinal, 

ela se manifesta de fato? Se nenhum pensamento vem quando “eu quero”, o 

que vem precisa ser analisado com outros elementos, e fica uma questão 

importante para seguir pensando: Em que medida somos responsáveis 

moralmente por nossas ações? Com que direito podemos exigir que outros 

se orientem pelo que nós pensamos? Nietzsche nos ajuda nesse enigma 

quando discorre sobre o pensamento de comando, explicando que aquele 

não é decorrente da vontade e talvez nos exija pensar em outra direção. 

Estamos diante da perspectiva fisiológica de Nietzsche, diante do horizonte 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1359 

dos impulsos e afetos inconscientes. Aquele mundo interior que não 

acessamos e já nos referimos anteriormente. Ao destacar a responsabilidade 

moral é preciso também lembrar a multiplicidade de morais existentes em 

um mundo em constante turbulência.  

Isso pode nos ajudar a não designar Nietzsche um filósofo 

indiferente à responsabilidade, muito antes como diz Tongeren (2012), o 

que o filósofo deseja com sua crítica à moral é a afirmação do antagonismo 

e não a adesão imediata a determinado tipo de moral. Sempre predomina em 

sua análise o embate de forças, são elas que, por fim e ao cabo, constituem 

tipos que irão disputar argumentos em uma tentativa de fazer valer a 

honestidade intelectual que sempre encontra também seu limite e/ou novos 

desafios. Como diz Lispector, “hoje usei o ocre vermelho, ocre amarelo, o 

preto, e um pouco de branco, sinto que estou nas proximidades de fontes, 

lagoas e cachoeiras, todas de águas abundantes e frescas para a minha sede” 

(LISPECTOR, 1973, p. 90). E segue Clarice dizendo que desejaria entender 

por que tais cores e tais palavras e ela mesma conclui: o que vem é feito 

daquilo que vivo e “ao mesmo tempo que vivo, lanço-me na passagem para 

outro instante” (LISPECTOR, 1973, p. 90). 

Tanto Clarice como Nietzsche estão, conforme nos alerta Lopes 

(2016), implicados pelo corpo, pelo amor fati, comprometidos com a 

fidelidade à terra. Fazem acontecer experiências terrenas que se abrem para 

o inusitado, revelam a alegria, a tragédia da vida para nos fazer pensar e 

ainda que, por vezes, como afirma Lispector, “sinta-se imunda, acaba 

descobrindo que no imundo pode descobrir a beleza” (2009, p. 72). Ambos 

transvaloram os valores, oferecem ao mundo mais cores e nuances, uma 

espécie de arte estética por meio da escrita. Segundo Guervós, “nossas 

línguas ocidentais são cada uma ao seu modo, línguas do pensar metafísico” 

(2011, p. 194) e ainda estamos em busca de outras possibilidades do dizer e 

o que parece tanto Lispector como Nietzsche ousam fazer este experimento. 

Por fim, podemos afirmar que “o querer” não pode ser tomado como 

causa da ação, como se houvesse um sujeito forte, capaz de produzir ações 

a partir de uma vontade maior, perfeita e rigorosa. Muito antes, “por trás de 

toda lógica e de sua aparente soberania de movimentos existem valorações, 



A liberdade como experiência formativa 

1360 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

ou, falando mais claramente, exigências fisiológicas para a preservação de 

uma determinada espécie de vida” (NIETZSCHE, 1992, p. 11). Por certo as 

ações insinuam um movimento de preservação, constituem uma função 

reguladora a considerar nossa sobrevivência. “Todo impulso ambiciona 

dominar: e, portanto, procura filosofar” (NIETZSCHE, 1992, p. 13) e nessa 

direção é preciso reafirmar que é preciso enfrentar a noção de causa e efeito. 

Viesenteiner nos ajuda nesse argumento: 

 

Essa tradicional maneira de pensar o sujeito se 

compromete tanto com uma relação intencional e 

causal que pressupõe um “agente” subsistente por trás 

da ação, bem como um suposto acesso privilegiado ao 

“mundo interior”, que se daria pela via da introspecção. 

De modo alternativo, contudo, Nietzsche escreve que 

“não há um tal substrato; não há nenhum ‘Ser’ por trás 

do agir, do atuar, do devir; ‘o agente’ é apenas 

ficcionalmente acrescentado à ação, – a ação é tudo”. 

(VIESENTEINER, 2020, p. 151). 

 

Ao afirmar “a ação é tudo” temos então que “assumir que aquilo que 

temos para efetivamente avaliar é uma ação em sua totalidade, tal como ela 

se nos aparece” (VIESENTEINER, 2020, p. 152) para compreender a força 

com a qual ela aparece em um espaço público e quais impactos pode 

produzir. Não está em questão decifrar o outro e seu mundo interior, mas 

avaliar o que se põe no mundo considerando as múltiplas nuances de um 

horizonte perspectivado pela própria ação. Nosso mundo nada pacificado e 

nós em conexão com ele não estamos, a meu ver, compreendendo o que se 

passa. Segundo Nietzsche, a relevância da política só pode ser destacada 

quando ela é um instrumento para a cultura, para a formação; fora isso, pode 

ficar subsumida e excessivamente atrelada a uma moral que condena a vida. 

Em que medida avaliamos isso em nossos julgamentos sobre o que estamos 

vivendo? 

 

 

O que então é possível fazer em termos formativos? 

 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1361 

Nietzsche, em seu período intermediário de produção teórica, está 

identificado com os pressupostos da ciência e deseja que ela possa pautar 

um tipo de vida sem desmerecer a atividade artística como capacidade de 

invenção com vista a criar espaço para uma vida possível, na qual ficção e 

invenção têm papel importante. Esse tipo de vida que conecta ciência e 

invenção não será acolhida por muitos, mas para Nietzsche parece ser uma 

razoável estratégia para resolver o problema do naturalismo moral (aquilo 

que vem sem deliberação racional) e a possibilidade de alguma intervenção 

normativa.  

Assim, educar, segundo esses parâmetros, implicaria de fato apostar 

nessa conexão: pautar-se pela ciência sem abandonar nossa capacidade 

artística de criar arranjos para viver em um mundo em turbulência. O mesmo 

deslocamento deveria ser feito para entender o outro e seus arranjos. A 

travessia da formação tem certa ambiguidade, pois até o “homem seleto 

procura instintivamente seu castelo e seu retiro, onde esteja a salvo do 

grande número, da multidão” (NIETZSCHE, 1992, p. 33). Mas, além disso, 

precisa percorrer o mundo por inteiro, precisa “descer, sobretudo entrar” (p. 

33), o homem do conhecimento deve “escutar de maneira fina e diligente” 

(p. 34) o que está ao seu redor. Aprendemos isso? Em tempos de turbulência 

é isso que estamos fazendo? O que estamos a escutar, a ouvir em nosso 

tempo de uma política em estado de decadência? Escutamos, refletimos ou 

falamos compulsivamente? 

Aprendemos de muitas formas, contudo, é preciso ser forte, pois 

tomar uma doutrina por verdadeira porque ela promete felicidade é muito 

pouco e em geral falso. Sem dúvida, “para a descoberta de determinadas 

partes da verdade, por vezes os maus e infelizes são mais favorecidos e têm 

maior possibilidade de êxito” (NIETZSCHE, 1992, p. 44). Por isso 

Nietzsche inventa os espíritos livres, fortes e capazes de testar a si mesmo 

como também as doutrinas e teorias que tentam capturá-lo. O aforismo 41 

da obra para Além do Bem e do Mal (NIETZSCHE, 1992) faz toda uma 

indicação do quanto não devemos nos deixar prender por nada, “até mesmo 

não se prender a seu próprio desligamento, ao voluptuoso abandono e 

afastamento do pássaro que ganha sempre mais altura, para ver mais e mais 



A liberdade como experiência formativa 

1362 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

coisas abaixo de si: – o perigo daquele que voa” (NIETZSCHE, 1992, p. 

46). Evitar tornar-se vítima de sua ‘própria hospitalidade [...] é preciso 

preservar-se, uma dura prova de independência’” (p. 46). 

Formar-se implica também evitar tornar-se um espírito cativo 

seduzido por cantigas melodiosas que prometem o que não podem cumprir, 

ser avesso a isso é tomar a história em seu sentido mais radical para “abrir 

os olhos a fim de verificar de onde e de que modo, até hoje, a planta 

‘homem’ cresceu mais vigorosamente às alturas” (NIETZSCHE, 1992, p. 

48), e enfrentar a dureza desse processo. “É preciso livrar-se do mau gosto 

de querer estar de acordo com muitos” (1992, p. 47). 

E o que significaria formar tendo como horizonte o indivíduo 

soberano? Já seria a plenitude do espírito livre? Poderia este indivíduo 

usufruir de uma plena liberdade? Não parece ser essa a explicação possível 

considerando a análise que aqui estamos realizando. Nietzsche nega que as 

pessoas possam agir livremente e que seriam moralmente responsáveis por 

suas ações e ao referir-se ao indivíduo soberano nada disso fica negado. 

Tampouco nisso está a afirmação de uma suposta irresponsabilidade. 

Segundo Leiter, 

defendemos que Nietzsche acredita que as pessoas têm 

certos traços psicológicos e fisiológicos, sobre os quais 

elas não possuem nenhum controle e que, talvez, em 

conjunto com influências de seus ambientes, como os 

valores, determinam causalmente as suas trajetórias de 

vida. (LEITER, 2019, p. 71). 

 

Nossas ações não ocorrem de forma plenamente consciente e por 

isso em parte não podemos ser responsabilizados moralmente. Mas como 

conectar isso com os processos formativos? Por que somos motivados a 

acreditar na liberdade e na responsabilidade? Por que esse parece ser o maior 

ingrediente em nossos esforços de educação e formação? E pelo 

contraditório parece que não temos tido sucesso nessa empreitada, pois 

muitos (senão a maioria) daqueles que atravessam instituições formativas 

acabam frustrando nossas expectativas morais dadas como adequadas, seja 

tanto no campo político como no social. O que ocorre nesse caminho?  



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1363 

Aquilo que imaginamos ser pensamento consciente que produz 

ações é, em grande parte, como nos aponta Leiter (2019, p. 71), 

“determinado pelos aspectos não conscientes [...], o resultado é que nossas 

ações não são causa sui, nem causadas por qualquer estado consciente com 

o qual possamos nos identificar”. Nesse entorno, qual liberdade está em 

questão então? 

[...] “liberdade” é um conceito promíscuo. Na 

linguagem comum, dizemos que alguém que acaba de 

sair da prisão é um “homem livre”, e também dizemos 

que alguém que foge das expectativas convencionais – 

acerca de carreiras ou estilos de vestido ou outra norma 

social – é um “espírito livre”. Mas não ser constrangido 

por limites físicos (como por muros de uma prisão) ou 

convenções sociais (como por expectativas sobre 

carreira ou aparência) não levanta pontos 

filosoficamente interessantes sobre a liberdade da 

agência humana, para Nietzsche ou mais ninguém além 

dele. Precisamos de muito mais evidências do que um 

uso ocasional do termo “liberdade”. (LEITER, 2019, p. 

81-82). 

 

Nietzsche percebe e verifica que são “os valores as maiores 

alavancas implicadas em nossas ações” (NIETZSCHE, 2001, p. 224) e nesse 

entorno aparece também o seu projeto de transvaloração de todos os valores. 

Sua crítica à modernidade, o cenário da decadência que resolve dissecar 

mostra quanto o valor como alavanca de certa modernidade se configura 

quando reina absoluta. Na obra Crepúsculo dos ídolos apresenta essa 

contraditoriedade quando expõe seu conceito de liberdade: 

 

As instituições liberais deixam de ser liberais assim 

que são alcançadas: em seguida, não há piores e nem 

mais completos detratores da liberdade do que as 

instituições liberais. Os seus efeitos são 

suficientemente conhecidos: elas enfraquecem a 

vontade de poder; elas nivelam montanhas e vales, e 

chamam isso de moralidade; elas tornam os homens 

apequenados, acovardados e hedonistas – toda vez, é o 

animal de rebanho que com elas triunfa: Liberalismo: 



A liberdade como experiência formativa 

1364 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

em outras palavras, animalização em rebanho. 

(NIETZSCHE, 2006, p. 88). 

 

Assim, a tarefa de Nietzsche na relação com a liberdade é dissecá-

la por meio de sua genealogia, verificando seus efeitos perversos ao 

prometer um mundo virtuoso, desde que aceitemos um determinado sistema 

normativo enredado em uma moral dos ressentidos. Indispensável, portanto, 

transfigurar a questão, ou seja, não se submeter a um modelo de liberdade 

deflacionado, mas afirmar a vida para cavar espaços para outras 

experiências e vivências.  

Nesses termos, liberdade para Nietzsche implica reconhecer a força 

da ação que resulta da luta entre vontades do próprio corpo para pensar um 

si mesmo como obra de arte, afirmar a vida considerando todas as suas 

nuances para fazer nascer a própria singularidade, tornar-se o que se é, sem 

submeter-se aos valores e regras sociais vigentes.  

Contudo, a cada ação, a correlação de forças altera-se em função de 

contingências imprevisíveis. Assim, “liberdade em Nietzsche é pensada 

como uma espécie de organização interna das vontades realizadas pelas 

próprias vontades” (CAMARGO, 2021, p. 131). Será necessário 

hierarquizar, combinar instintos, arranjar as forças, reconhecendo que a 

própria razão é movimentada pelos instintos.  

Segundo Camargo (2021), a liberdade em Nietzsche não é racional, 

mesmo assim algo é organizado para não ficar refém das paixões, inclusive 

aquelas antagônicas, em que uma delas quer dominar. Conceder espaço às 

paixões e ainda assim organizá-las coloca em movimento um humano com 

coragem para direcionar as forças, intensificá-las para um aumento de 

potência sem controle pleno de seus deslocamentos.  

A liberdade em Nietzsche expressa-se tragicamente. O tipo forte em 

Nietzsche é aquele que “aprenderá a dominar as paixões e usá-las a seu 

favor” (CAMARGO, 2021, p. 134). Por fim, o processo formativo em 

Nietzsche implica fazer aparecer esse tipo humano que de fato cresce, 

floresce, transvalora, inventa e reinventa-se continuamente. A liberdade da 

vontade de potência não é conceder às paixões qualquer movimento, implica 

sim 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1365 

 

uma capacidade de trabalhar as próprias paixões, sem 

negar nenhuma delas, mas, ao contrário, usando-se 

delas para uma meta própria, trabalho este a ser 

desempenhado pela própria luta das paixões entre si; é 

a esta capacidade de educar suas paixões, fortalecer 

aquelas que se quer ver vencer as que atrapalham seus 

objetivos, caminho este desenvolvido pelo próprio 

querer das paixões, isto é, pelo jogo de mando e 

obediência; é o fazer com que a paixão que se quer ver 

forte seja realmente fortalecida a ponto de vencer as 

demais; é ao cultivo das vontades como um jardineiro; 

é a este processo que chamamos de liberdade. 

(CAMARGO, 2021, 140-141). 

 

 

Qual experiência com a liberdade temos? 

 

Fazer uma experiência com a liberdade carrega consigo outros 

ingredientes, não se deixar capturar por promessas vazias, pois o “espírito 

que se tornou livre, e tanto mais o espírito que se tornou livre, pisoteia a 

desprezível espécie de bem-estar com que sonham lojistas, cristãos, vacas, 

mulheres1 e outros democratas” (NIETZSCHE, 2006, p. 88). Ficamos 

desconcertados com essas afirmações, precisamos entendê-las em seu 

contexto, em um espaço próprio no qual a liberdade está conectada com o 

instinto de guerreiro, um tipo elevado de ser humano capaz de enfrentar 

perigos e alterar o que foi depreciado no tempo. Aquilo que produziu uma 

instituição exigindo disciplina, rigor, perdeu-se, e “o que de instituições faz 

instituições é desprezado, odiado, rejeitado: acredita-se correr perigo de uma 

nova escravidão, tão logo a palavra ‘autoridade’ é ouvida” (NIETZSCHE, 

2006, p. 90). 

Por que tanto receio da palavra autoridade? Em Lispector, arrisco 

buscar sentidos e vejo uma conexão entre a ideia de autoridade e a ideia de 

                                                           
1 Para compreender melhor as reflexões de Nietzsche sobre as mulheres recomendo a leitura 

do livro de Scarlet Marton: Nietzsche e as mulheres: figuras, imagens e tipos femininos 

(2022). 



A liberdade como experiência formativa 

1366 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

experiência. Toda autoridade vira autoridade quando a experiência de pedir 

socorro acontece e o socorro vem. “Eu pedi socorro e não me foi negado” 

(LISPECTOR, 1973, p. 103). Nas práticas educacionais muitas experiências 

vividas buscaram o socorro da autoridade e por meio dela foi possível o 

acesso a uma qualificada formação. Refiro-me aqui ao educador, 

especialmente aquele que no papel de mestre está presente e deseja estar 

entre seus estudantes para ensinar. Uma espécie de socorro pedagógico 

profissionalmente definido. Jamais tutela aprisionando o estudante a suas 

convicções enquanto mestre. 

Mas sempre a decadência nos atropela, segundo Nietzsche, pois os 

instintos dos “políticos, de nossos partidos políticos: eles instintivamente 

preferem aquilo que dissolve, que apressa o fim” (NIETZSCHE, 2006, p. 

90). Portanto, “liberdade, no sentido de Nietzsche, não significa “liberdade 

de restrição”, mas o seu oposto: estar sujeito a leis “rígidas” e “precisas”! 

(LEITER, 2019, p. 84). Leis que podem ser preservadas por uma autoridade 

capaz de educar. 

Aprecio a análise de Leiter, em parte presente neste artigo, ao 

criticar aqueles que insistentemente desejam converter Nietzsche em 

alguma coisa que ele nunca foi, retirar seu aspecto terrível, temível, 

indigesto, deixando de apresentar o que de fato ele escreveu ainda que isso 

nos perturbe. O filósofo não está em busca de adeptos, coloca à disposição 

conteúdos para pensar.  

Talvez quem não suporte esse Nietzsche temível deva mesmo 

abandoná-lo, pois ao seguir com ele podemos subitamente ficar muitas 

vezes sós e sem nenhum bem-estar!! Os espíritos livres resistem às inúmeras 

insistências em dizer como o homem deveria ser, pois “a realidade nos 

mostra uma fascinante riqueza de tipos, a opulência de um pródigo jogo e 

alternância de formas: e algum pobre e vadio moralista vem e diz: Não! O 

ser humano deveria ser outro” (NIETZSCHE, 2006, p. 37).  

No entorno da crítica e análise da modernidade Nietzsche destaca 

quatro grandes erros: o erro de confundir causa e consequência, o erro da 

causalidade falsa, o erro das causas imaginárias e o erro do livre-arbítrio (CI, 

2006). Parece recomendável que os processos formativos devessem 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1367 

enfrentar esses quatro erros com a perspectivas de pensar e refletir de onde 

tiramos nosso saber ou melhor a crença de sabermos algo? Projetamos nas 

coisas algo que aspiramos como vontade, a expressão de nosso “verdadeiro 

eu”, contudo, percebemos que só “encontramos nas coisas, o que nelas 

colocamos” (NIETZSCHE, 2006, p. 42).  

No processo de conhecer desejamos aliviar, eliminar estados 

penosos e acabamos desejando antes de tudo explicações. Nas explicações 

acabamos simplificando excessivamente e confundimos causa e efeito. No 

caso do famoso autor Cornaro, descrito por Nietzsche prometendo 

longevidade para todos aqueles que seguirem sua dieta, fica expresso um 

dos tipos de erro apontado, pois não é a dieta a responsável pela longevidade, 

o metabolismo do autor do livro, pautado pelo baixo consumo de alimentos, 

era a causa de sua dieta. Não podia alimentar-se com quantidades, ficava 

doente se comia muito. Comer pouco garantiu sua longevidade. Esse 

metabolismo não acontece em todos os corpos, a fisiologia individual tem 

nuances muito singulares e, portanto, não se deixar capturar por essa 

armadilha implica estar atento para não inverter causa e consequência. 

Nietzsche deseja enfrentar o que parece ter sido conectado 

inadequadamente: “o nexo causal entre a experiência do ‘querer’ consciente 

e ações de significação moral, isto é, ações as quais se pode atribuir louvor 

ou censura moral” (LEITER, 2017, p 36) esquecendo-se de que nosso 

mundo interior é constituído de muitos ingredientes e dificilmente 

conseguimos identificar com clareza e talvez nem seja possível relacionar 

motivos conscientes com determinada ação. Nietzsche tem como propósito 

afrontar e problematizar o tema da moral para nos remeter a pensar sobre 

“condições de conservação, crescimento ou declínio fisiológico” que 

alimentam determinadas morais. 

Conforme Leiter, se o intelecto tem que “tomar partido” nem 

sempre é o intelecto que determina qual partido vai se destacar, está em 

fluxo outra luta, a dos impulsos, e, portanto, “o fato de alguém dominar a si 

mesmo não é produto da liberdade de sua vontade, mas sim o efeito de fatos 

relativos ao tipo [type-facts] característicos e fundamentais da pessoa: a 



A liberdade como experiência formativa 

1368 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

saber, qual dentre seus vários impulsos é o mais forte” (LEITER, 2017, p. 

46). 

Todo esse turbilhão de luta de impulsos vai determinar o que a 

pessoa acredita e destaca como valor; nesses termos, como imaginamos 

acessar esse lugar de forma apressada para exigir deslocamentos para outra 

direção? Necessário defender o direito a uma efetiva aprendizagem que nos 

transforma, mas ainda ali bem “no fundo de todos nós, ‘lá embaixo’, existe 

algo que não aprende, um granito de fatum (destino) espiritual, de decisões 

e respostas predeterminadas a seletas perguntas predeterminadas” 

(NIETZSCHE, 1992, p. 139). 

Como a formação nos ajudaria nesse horizonte? Educar para 

suportar as tensões, educar para reconhecer outras e novas aberturas, dar 

condições para que o processo da autossuperação possa evidenciar-se 

enquanto estamos em disputa? 

Tongeren (2012) reconhece que alguma medida deve ser imposta a 

esta pluralidade de lutas. Desmesura e medida estão no combate, em geral 

assistimos àqueles que desistem e sucumbem ao combate mais rapidamente 

e aqueles que suportam com mais tenacidade a tensão dos antagonismos. 

Suportar a tensão tende a evitar o fanatismo e dogmatismo. Segundo 

Tongeren (2012, p. 31), as medidas necessárias devem pressupor abertura e 

autossuperação em função da intensificação das forças durante as disputas. 

Existem dois movimentos fortes na leitura das obras de Nietzsche 

como bem identifica Tongeren (2012, p. 35): fascinação e irritação. Nos 

fascinamos pela sua radicalidade e coragem em enfrentar a moral e, por 

outro lado, nos irritamos por uma espécie de imoralidade que parece ficar 

consolidada. Pensar uma formação comprometida com uma leitura do 

filósofo que perceba as sutilezas do autor e seus argumentos pode fazer 

diminuir a nossa irritação para compreender mais a fundo seus argumentos. 

Ler Lispector também exige cautela, afinal, neste texto pretendemos fazer 

fluir uma conexão entre ambos para pensar educação e formação. Ela 

mesma, em sua obra Água viva (1973, p. 38), afirma que é caleidoscópica, 

deseja apresentar suas múltiplas mutações que são faiscantes e sugere: “você 

que me lê que me ajude a nascer” (p. 41). Estamos aí diante de dois autores 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1369 

que para nascer precisam de leitores pouco apressados, e como nos diz 

Nietzsche, “os piores leitores são os que agem como soldados saqueadores: 

retiram alguma coisa de que podem necessitar, sujam e desarranjam o resto 

e difamam todo o conjunto” (NIETZSCHE, 2008, p. 66).  

Lispector, em muitos momentos, reconhece que tem curiosidade 

pelo mundo, fica fascinada e assustada com tudo que vê e indaga a si mesma: 

Por que quero tomar conta do mundo? “nasci incumbida” (1973, p. 72). Com 

a leveza de sua escrita ela vai dando exemplos dessa incumbência, 

mostrando quanto o mundo precisa de paciência para ser “visto”, percebe 

em si mesma certo pressentimento para sentir mudanças, “o corpo avisa que 

virá algo novo e eu me alvoroço toda” (1973, p. 74). Nessa travessia, diz 

Lispector o que me guia é apenas um senso de descoberta... ir atrás do 

pensamento, “sigo-me sem saber ao que me levará” (1973, p. 78). E mais, 

nessa viagem ela encontra muita coisa nebulosa, por vezes desiste da 

viagem, da escrita. Neste entorno manifesta seu apreço pela dissonância, 

demonstra um cansaço pela harmonia. Lispector recusa-se a viver levada 

por qualquer missão, quer, sim, viver e escrever, “o que te escrevo não é de 

ninguém. E essa liberdade de ninguém é muito perigosa. É como o infinito 

que tem cor de ar” (1973, p. 100). 

Assim como Lispector, Nietzsche também escreve. Impactado pelo 

mundo, escreve, reescreve, retoma anotações para pensar outra vez. 

Abandona posições, cultiva outras e nessas travessias segundo Tongeren 

(2012, p. 43), aparece a imagem do descobridor, aquele que sabe deixar para 

trás tudo que é conhecido e ultrapassa horizontes, “lança-se ao mar aberto, 

a caminho de terras ainda não descobertas” (p. 43). A expressão “além”, na 

obra de Nietzsche, quer nos fazer entender também o sentido da escrita de 

Nietzsche: 

A expressão “para além” de Nietzsche se situa no 

mesmo contexto da tentativa de se libertar de todos os 

critérios vigentes (metafísicos, religiosos e morais) aos 

quais fomos subordinados. Esses critérios criam 

propriamente seu “para além”, ali onde pertencem 

autenticamente a “verdade”, “deus” e o “bem moral”, 

e também de onde a norma do aquém é retirada. 

Nietzsche quer alcançar um para além desse ‘para 



A liberdade como experiência formativa 

1370 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

além’, o único lugar onde o espírito livre pode ainda, 

enfim, estar em casa. (TONGEREN, 2012, p. 43). 

 

Por fim, Nietzsche ainda nos interpela: “e vocês queriam seriamente 

se livrar do para além?” (p. 43). Estamos diante de uma questão pedagógica, 

implica uma travessia formativa, que deseja também deixar algo para trás e 

realizar uma viagem de descoberta, ancora-se em uma abertura “para que 

muitas auroras que ainda não brilharam, possam brilhar” (NIETZSCHE, 

AURORA, 2008, Rig Veda, Epígrafe, p. 3). 

O “para além do bem e do mal” não significa uma apologia à 

indiferença, a recusa a qualquer norma; consiste, como bem nos explica 

Tongeren, em uma perspectiva que jamais abrirá mão da crítica a qualquer 

orientação que supostamente nos seduz, e por isso tal postura exige 

honestidade intelectual, inclusive sobre nossas próprias orientações. 

Seria possível estabelecer uma conexão entre essa honestidade 

intelectual e a doutrina dos tipos apontada por Leiter? Parece que sim, a 

afirmação que diz: “a vontade de superar um afeto é, em última instância, 

tão somente a vontade de um outro ou vários outros afetos” (NIETZSCHE, 

1992 p. 75). Isso parece querer dizer que o querer, não acontece por meio 

do autodomínio, manifesta-se em função de impulsos e crenças 

inconscientes. E como então nos autorizamos compulsivamente a julgar o 

outro? Por que parece predominar uma vontade de extermínio do outro? 

Como lidar com toda essa turbulência que nos encontramos? 

Nietzsche também aponta o quanto a vontade de poder é maior que 

qualquer moralidade ou imoralidade. Nesse entorno ele nos alerta: 

 

Chame-se, “civilização”, “humanização” ou 

“progresso” àquilo em que se vê a distinção dos 

europeus; chame-se-lhe simplesmente, sem louvar ou 

censurar, e utilizando uma fórmula política, o 

movimento democrático da Europa: por trás de todas 

as fachadas morais e políticas a que remetem essas 

fórmulas, efetua-se um tremendo processo fisiológico. 

(NIETZSCHE, 1992, p. 149-150). 

 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1371 

As crenças teóricas e também morais podem ser mais bem 

compreendidas e explicadas a partir dos fatos naturais (fisiológicos) que 

indicam que tipo de pessoa está por trás de um discurso. Nietzsche afirma 

que para ele aos poucos foi se revelando “que toda grande filosofia é em 

parte a confissão pessoal de seu autor, uma espécie de memórias 

involuntárias e inadvertidas” (1992, p. 13). Assistimos em alguma medida 

essas diferentes “confissões” em disputa de um modo tão peculiar e 

inadvertido que abdicamos do tensionamento para adentrar o terreno do 

convencimento e do julgamento. 

As ações das quais a moralidade se ocupa não são exatamente 

conscientes; contudo, não estamos habituados a considerar o que é 

inconsciente, mas isso não nos dá o direito de afirmar que “nenhuma crença 

consciente é parte da explicação causal de qualquer ação” (2006, p. 41), 

apenas nos ajuda a perceber qual o propósito de Nietzsche e reafirmamos 

aquilo que já foi dito neste texto, ou seja, ele deseja “desmascarar o nexo 

causal entre a experiência do ‘querer’ consciente e ações de significação 

moral, isto é, ações as quais se pode atribuir louvor ou censura moral” (2017, 

p. 36). O que andamos louvando e censurando como sociedade? 

Qual o inconveniente desse querer ancorado em uma crença? Esta é 

a principal questão que desejamos compartilhar considerando a reflexão 

nietzschiana, pois tão logo uma filosofia, uma teoria da educação, a 

perspectiva de um partido político começa a acreditar em si mesmo, é 

seduzido a criar um mundo à sua imagem e, por extensão, conduzir outros a 

acolher esse mundo inventado que precisa de uma normatização entre o bem 

e o mal sob pena de reduzir os argumentos e as possibilidades de adesão. 

Assim, compulsivamente assistimos a uma disputa empobrecida entre 

invenções que, ancoradas supostamente no bem ou no mal (mais 

frequentemente no entremundos), não conseguem mais criticar sua própria 

invenção. Nesse entorno o que encontramos é “uma singular estreiteza da 

evolução humana, seu caráter hesitante, lento, com frequência regressivo e 

tortuoso” (NIETZSCHE, 1992, p. 97), cujo resultado é a consolidação do 

instinto gregário capturado por narrativas salvacionistas.  

 



A liberdade como experiência formativa 

1372 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

 

Considerações finais 

 

Finalizamos o artigo diante de dois autores que para nascer precisam 

de leitores pouco apressados, isso nos exigiu cautela, por exemplo, na 

interpretação do naturalismo em Nietzsche, sem deixar de dar atenção às 

múltiplas abordagens já consolidadas como pesquisa. Parece que podemos 

afirmar que Nietzsche, por meio de uma espécie de “retorno” à natureza 

humana, articula um efetivo esforço filosófico para enfrentar a metafísica, 

desejando destacar a importância de promover outro tipo de vida que 

considere impulsos, afetos, ciência, honestidade intelectual, paixão pelo 

conhecimento, tudo isso ancorado em espíritos livres que, inclusive, 

conseguem compreender a vida e suas nuances artísticas, portanto, 

invenções e eventuais ficções. Neste ponto também Clarice Lispector é bem-

-vinda quando afirma: “o que tenho e o que escrevo me entra pela pele [...], 

eu quero a verdade que só me é dada através de seu oposto, de sua 

inverdade” (1999, p. 18). Segue ainda compartilhando conosco, a 

necessidade de criar, inclusive personagens, afinal: 

 

Tenho força para isso como todo mundo – é ou não é 

verdade que nós terminamos por criar uma frágil e 

doida realidade que é a civilização? Essa civilização 

apenas guiada pelo sonho. Cada invenção minha soa-

me como uma prece leiga - tal é a intensidade de sentir, 

escrevo para aprender. (LISPECTOR, 1999, p. 19). 

 

Nietzsche e Clarice têm em comum certo combate a qualquer 

promessa de um mundo do além, expressam uma beleza do aqui e agora, são 

autores do mundano, do corpo, da pele, do instinto. São fiéis à terra, aos 

enigmas humanos, apreciam os alvoroços que chegam a toda hora, tratam 

de sua dor e sofrimento, mas sabem que a alegria sempre vem, faz parte do 

ritual ainda que sua constelação seja o instante. Nos textos de ambos 

nenhuma parcela da vida pode ser excluída, por vezes lidam com o precário, 

frágil, e também lidam com a ousadia da invenção, da criação. O mundo é 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1373 

nossa única morada e nela sempre será preciso inventar estratégias para 

viver e dizer sim a tudo que nos acontece. Afinal, o que significa viver? 

 

Viver – é continuamente afastar de si algo que quer 

morrer; viver - é ser cruel e implacável com tudo o que 

em nós, e não apenas em nós, se torna fraco e velho. 

(NIETZSCHE, 2001, p. 77). 

 

Mas, afinal, para onde apontaremos então nossas esperanças? O 

sujeito não está “por trás da ação, mas se manifesta na ação, no processo de 

realização mesma da ação” (VIESENTEINER, 2020, p. 149-150). Assim, o 

sujeito aparece ao mundo, revela-se ao agir, e este apresentar-se não é 

resultado de um acesso ao “mundo interior”, mas em uma força constituída 

de muitos elementos e que “precisamos assumir que isso é o que temos para 

efetivamente avaliar” (VIESENTEINER, 2020, p. 151).  

Certamente toda ação depende de nuances de sua morada 

circunstanciada, contudo, aquilo que fica expresso em um espaço público 

pode ser o que nos mobiliza para acrescentar a esse horizonte vivido outras 

e novas possibilidades de estar no mundo. Comprometer-se com estados 

mais elevados de interpretação dos fatos, conforme nos indica Nietzsche, 

solicita de nós, educadores, a criação de itinerários formativos nos quais o 

que se avalia é o que se revela, o que conhecemos na ação daqueles que 

estão entre nós e de nós mesmos, buscando operar com uma pedagogia que 

reconhece a função de um espaço público, capaz de suportar o embate das 

diferenças a fim de revelar algo de nós todos e avaliar como podemos lidar 

com isso para avançar em possíveis novas ações inventadas e cultivadas no 

ambiente educativo.  

A capacidade de deixar algo para trás e desejar ir além do já vivido 

passa a ser um bom indicador de formação. Quando a moral se converte em 

problema torna-se possível uma crítica dos valores, não para se livrar de 

qualquer moral, mas estar disposto a enfrentar convicções, reconhecer que 

muitas morais estão em disputa e será necessário ter algum discernimento 

para perceber isso. A esperança pode andar junto com a decisão de fazer a 

crítica dos valores morais, de reunir a pluralidade de morais, hierarquizá-las 



A liberdade como experiência formativa 

1374 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

se possível, analisando nexos entre posições políticas e religiosas a um tipo 

de moral que deve ser confrontada para dar abertura a novas possibilidades. 

De fato “um ordenamento não exclui a multiplicidade” (TONGEREN, 2012, 

p. 102). 

Não está em questão chegar a um ponto onde todos estarão de 

acordo, a hierarquia de Nietzsche contempla muitos outros arranjos, sugere 

também que o riso deve nos acompanhar, ele pode produzir uma espécie de 

bom gosto, “uma vez que tudo se acha disposto para o pior dos gostos, o 

gosto pelo incondicional” (NIETZSCHE, 1992, p. 38). Voltamos à questão: 

como nos autorizamos a julgar o outro com tanta facilidade? Exigir 

deslocamentos, em geral para solicitar que o outro se movimente, de 

preferência para o lugar que nós próprios habitamos, é muito empobrecedor. 

Está no horizonte nietzschiano na obra Além do bem e do mal uma nova 

espécie de filósofos e legisladores, arrisco dizer que temos aí também uma 

inspiração para um outro educador, capaz de superar o apequenamento do 

homem reduzido a uma lógica da maioria, do animal de rebanho.  

Como nos diz Tongeren, “a esse diagnóstico, acrescentam-se 

também o sofrimento e o cuidado (Sorge) daquele que diagnostica, quem 

viu tudo isso, esse sofre de uma angústia incomparável com qualquer outra” 

(2012, p. 111). O sofrer conduz ao cuidado, quer fazer oscilar valores, retirá-

los de uma eternidade e vê-los às avessas. Não se trata de imaginar um 

humano perfeito, sempre estaremos diante de momentos turbulentos, nos 

quais se abrem novos caminhos que exigem nossa criatividade e coragem. 

Em cada humano podemos encontrar muitas possibilidades, o que 

já está aí é fruto de determinados arranjos da nossa natureza, instintos e 

impulsos em disputa, mas sempre estão abertas outras nuances, outras 

auroras, o humano carrega em si material para muitas formas de apresentar-

se ao mundo. Recusar essa condição pode nos conduzir ao fanatismo, onde 

então domina um único ponto de vista que tem dificuldade de ir além, vai 

sempre para trás em busca de arranjos já experimentados, roubando do 

humano a beleza de outras possibilidades. Se como diz Lispector que 

nascemos incumbidos, parece adequado suspender as incumbências por 

vezes e pensar em quais delas podemos colocar nossa potência para fazer 



Lúcia Schneider Hardt 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1375 

nascer outras possibilidades, isso também significa tomar a vida e viver de 

outra forma. Criar novas moradas e dar espaço e ar para outras “auroras, que 

ainda não brilharam!” (NIETZSCHE, AURORA, 2008, Rig Veda, Epígrafe, 

p. 3). 

 

 

Referências 

 

BARRENECHEA, Miguel Angel. Cad. Nietzsche, Guarulhos/Porto 

Seguro, v. 41, n. 3, set.-dez. 2020. DOI: https://doi.org/10.1590/2316-

82422020v4103mab.  

CAMARGO, Gustavo Arantes. Liberdade e vontade de potência na 

filosofia de Nietzsche. Cad. Nietzsche, Guarulhos/Porto Seguro, v. 42, n. 

3, p. 115-146, set./dez. 2021. DOI: https://doi.org/10.1590/2316-

82422021v4203gac.  

GUERVÓS, Luis Enrique de Santiago. Estética e linguagem em Nietzsche: 

outras possibilidades de dizer. In: SILVA JÚNIOR, Ivo (Org.). Filosofia e 

cultura: festschrift em homenagem a Scarlett Marton. São Paulo: 

Barcarolla, 2011. 

LEITER, Brian. A teoria nietzschiana da vontade. Cad. Nietzsche, 

Guarulhos/Porto Seguro, v. 38, n. 3, p. 17-49, set.-dez. 2017. DOI: 

https://doi.org/10.1590/2316-82422017v3803bl.  

LEITER, Brian. Quem é o indivíduo soberano? Nietzsche sobre a 

liberdade. Estudos Nietzsche, Espírito Santo, v. 10, n. 1, p. 69-90, jan.-jun. 

2019. 

LISPECTOR, Clarice. Água viva. São Paulo: Círculo do Livro, 1973. 

LISPECTOR, Clarice. Um sopro de vida. Rio de Janeiro: Rocco, 1999. 

LISPECTOR, Clarice. A paixão segundo G. H. São Paulo: Mediafashion, 

2017. (Coleção Folha Mulheres na Literatura v.1) 

LOPES, Luiz. Paisagens terrenas: Nietzsche e Clarice Lispector. Cadernos 

CESPUC, Belo Horizonte, n. 28, 2016. Série Ensaios. DOI: 

https://doi.org/10.5752/P2358-3231.2016n28p281.  

NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia 

do futuro. Tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1992. 

NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: Reflexões sobre os preconceitos morais. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

https://doi.org/10.1590/2316-82422020v4103mab
https://doi.org/10.1590/2316-82422020v4103mab
https://doi.org/10.1590/2316-82422021v4203gac
https://doi.org/10.1590/2316-82422021v4203gac
https://doi.org/10.1590/2316-82422017v3803bl
https://doi.org/10.5752/P2358-3231.2016n28p281


A liberdade como experiência formativa 

1376 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1349-1376, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2006. 

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falava Zaratustra – um livro para todos e 

para ninguém. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 

NIETZSCHE, Friedrich. Humano demasiado humano: um livro para 

espíritos livres. v. II. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 

2001. 

MARTON, Scarlett. Nietzsche e as mulheres: figuras, imagens e tipos 

femininos. Belo Horizonte: Autêntica, 2022.  

TONGEREN, Paul Van. A moral da crítica de Nietzsche à moral: estudos 

sobre para além de bem e mal. Curitiba: Champagnat, 2012. 

VIESENTEINER, Jorge L. Agente moral expressivista em Nietzsche e 

avaliação de juízos práticos perfeccionistas. Cad. Nietzsche, 

Guarulhos/Porto Seguro, v. 41, n. 2, p. 145-189, maio-ago. 2020. DOI: 

https://doi.org/10.1590/2316-82422020v4102jlv.  
 

 

Data de registro: 29/11/2022 

Data de aceite: 23/08/2023 

https://doi.org/10.1590/2316-82422020v4102jlv


Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1377 

 Autonomia como ideal regulador da 

Universidade Moderna: sentidos e limites 

 

 

Damião Bezerra Oliveira * 

Raphael Carmesin Gomes ** 

 

Resumo: Neste artigo, a partir de pesquisa teórica, objetiva-se refletir sobre os 

sentidos do conceito de autonomia da universidade moderna e algumas das suas 

importantes limitações epistemológicas, políticas e curriculares. Para isso, buscou-

se dados nas fontes bibliográficas citadas e referenciadas no texto, de modo especial 

no pensamento de Bacon, Kant e Descartes. A metodologia adotada consistiu na 

leitura, análise, comentário e crítica dos textos selecionados, tomando-se cada um 

enquanto unidade de sentido, mas também confrontando e problematizando os 

enunciados e teses diversas numa tentativa de “desconstrução” e “ampliação” de 

significados. Nesse exercício de reflexão, compreendeu-se que os diversos sentidos 

de autonomia são símbolos privilegiados da atividade universitária desde a sua 

origem até os dias atuais, atravessando o debate entre liberalismo e marxismo, 

característico da modernidade. Verificou-se que há possibilidades e limites 

contextuais para o exercício da autonomia e que o jogo entre ser e dever-ser da 

universidade atravessa diversos discursos e tempos, reunindo em torno de si uma 

complexa e contraditória rede de compreensões em torno deste conceito.          

Palavras-chave: Autonomia; Universidade; Modernidade 

                                                           

* Doutor em Educação pela Universidade Federal do Pará (UFPA). Professor Adjunto de 

Filosofia da Educação na Universidade Federal do Pará (UFPA). E-mail: damiao@ufpa.br. 

CV: http://lattes.cnpq.br/7717970084199162. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8247-

8803. 

** Doutorando em Educação pela Universidade Federal do Pará (UFPA). Mestre em 

Educação pela Universidade Federal do Pará (UFPA). Técnico Administrativo na 

Universidade Federal do Pará (UFPA). E-mail: raphael.carmesin@gmail.com. CV: 

http://lattes.cnpq.br/3067402692125478. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0966-0174. 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67504 

http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67504
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67504


Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1378 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Autonomy as a regulatory ideal of the Modern University: meanings and 

limits 

Abstract: This article, based on theoretical research, aims to reflect on the 

meanings of the concept of autonomy in the modern university and some of its 

important epistemological, political and curricular limitations. For this, information 

was sought in the bibliographic sources cited and referenced in the text, especially 

in the thinking of Bacon, Kant and Descartes. The methodology consisted of 

reading, analyzing, commenting and criticizing the selected texts, taking each one 

as a unit of meaning, but also confronting and problematizing the different 

statements and ideas in an attempt to “deconstruct” and “enlarge” meanings. In this 

exercise of reflection, it was understood that the various senses of autonomy are 

privileged symbols of university activity from its origins to the present, crossing the 

debate between liberalism and marxism, characteristic of modernity. It was found 

that there are possibilities and contextual limits for the exercise of autonomy and 

that the game between being and being-ought of the university crosses different 

discourses and times, gathering around itself a complex and contradictory network 

of comprehensions around this concept. 

Keywords: Autonomy; University; Modernity. 

 

La autonomía como ideal regulador de la Universidad Moderna: significados 

y límites 

Resumen: Este artículo, basado en investigación teórica, tiene como objetivo 

reflexionar sobre los significados del concepto de autonomía en la universidad 

moderna y algunas de sus importantes limitaciones epistemológicas, políticas y 

curriculares. Para ello se buscó información en las fuentes bibliográficas que se 

citan y referencian en el texto, especialmente en el pensamiento de Bacon, Kant y 

Descartes. La metodología adoptada consistió en leer, analizar, comentar y criticar 

los textos seleccionados, tomando cada uno como unidad de sentido, pero también 

confrontando y problematizando los diferentes enunciados y tesis en un intento de 

“deconstruir” y “ampliar” los significados. En este ejercicio de reflexión, se 

entendió que los diversos sentidos de autonomía son símbolos privilegiados de la 

actividad universitaria desde sus orígenes hasta la actualidad, atravesando el debate 

entre el liberalismo y el marxismo, característico de la modernidad. Se constató que 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1379 

existen posibilidades y límites contextuales para el ejercicio de la autonomía y que 

el juego entre el ser y el deber-ser de la universidad atraviesa diferentes discursos y 

tiempos, reuniendo en torno a sí una compleja y contradictoria red de 

entendimientos en torno a este concepto. 

Palabras clave: Autonomia; Universidad; Modernidad. 

 

 

Introdução 

 

A instituição universitária tem se preocupado, historicamente, com 

o saber ou conhecimento que ensina, assim como vem discutindo a respeito 

do seu estatuto epistemológico e da cultura1 acadêmica própria ao chamado 

ensino superior, cujo significado está intrinsecamente associado, na 

modernidade, à noção de pesquisa científica.  

Tal preocupação em pensar o conhecimento que é ensinado, a forma 

e as condições de sua produção e circulação, assim como a necessidade ou 

não de justificar a sua destinação social serão, aqui, encaradas enquanto 

questões que compõem um campo de reflexão, ao mesmo tempo, 

epistemológico e político sobre o currículo da universidade, apreendido aqui 

pela noção de autonomia, categoria recorrente e polissêmica que, vem se 

constituindo, ao longo da história, em relação à várias exterioridades: 

igrejas, Estado, mercado, doutrinas políticas e interesses pragmáticos da 

comunidade mais ampla2.   

                                                           
1 Zabalza (2004) ressalta a centralidade da discussão acerca da cultura nas investigações que 

tematizam a universidade, como parte do que se chama “cultura institucional”. Para esse 

autor, é fundamental pensar a cultura enquanto um conjunto de características diferenciais da 

universidade e até, de cada universidade situada concretamente.  

2Sobre a relação da “autonomia” com aos interesses pragmáticos da comunidade ou mesmo 

das suas necessidades, não existe consenso. Há quem defenda a legitimidade, em uma 

sociedade democrática, de que a maioria coloque todas as instituições sociais a seu serviço, 

visto que financia as atividades dessa instituição. Do ponto de vista teórico, tem-se a 

dificuldade para determinar quais seriam os interesses e necessidades da sociedade que a 



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1380 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Tal autonomia, nas situações concretas3, tem sido questionada de 

muitas maneiras. Caso se recorra à história, serão encontradas evidências, 

por exemplo, de que a Igreja Católica figurou na condição de controladora 

e determinadora dos limites do que poderia ou não legitimamente ser 

veiculado no interior das instituições de ensino sobre as quais mantinha 

monopólio, sem deixar de fora, por razões óbvias, as primeiras 

universidades.   

Já na atualidade, nas chamadas sociedades “democráticas”, não há 

mecanismos garantidores do monopólio de qualquer cosmovisão ou teoria 

que objetivem impedir a discussão e a crítica. Diversas doutrinas, em tal 

cenário, disputam a direção ideológica e buscam apontar os objetivos que se 

reputam os mais “valorosos” e “dignos” do esforço da instituição 

universitária, provando que o passar dos anos não provocou rupturas 

suficientemente fortes para lhe desfigurar e fazer surgir no seu lugar outra 

instituição. 

Como entender, porém, a autonomia, essa ideia-força na 

constituição do próprio ideal de universidade? Inicialmente dir-se-á que ela 

pode ser perspectivada em diversos ângulos: moral, político, administrativo, 

acadêmico, curricular, pedagógico e epistemológico. Neste artigo, procurar-

se-á pensar a relação da universidade com o conhecimento tomando como 

chave a noção de autonomia. Privilegiamos, assim, a perspectiva 

                                                           
universidade poderia responder de modo exclusivo, sem exorbitar ou desviar-se das suas 

funções próprias.  

3Sabe-se que o uso comum do termo “concreto”, tem sido feito de forma extremamente 

“vaga”, quase sempre entendido como uma espécie de realidade sobre a qual não se coloca 

dúvida e frente a qual a mediação do pensamento e da reflexão prestar-se-ia a criar 

“distorção”, “distanciamento” da certeza intuitiva imediata. Contudo, o “concreto” aqui é 

visto enquanto uma compreensão da realidade que se faz levando em conta as relações das 

diversas determinações contextuais, mediadas pelo pensamento. Portanto, o concreto não é 

entendido como um dado imediato que se ofereceria em toda a sua evidência para ser 

registrado pelas nossas experiências.    



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1381 

epistemológica entendida enquanto uma das preocupações essenciais do 

pensamento moderno4.   

Para isso, é inegável a análise da autonomia à luz de duas 

importantes concepções teóricas de indivíduo e sociedade que se 

consolidaram na modernidade: o liberalismo e o marxismo. As concepções 

liberais5 vigentes de universidade insistem na essencialidade da autonomia 

e na liberdade de pensamento para se ensinar, aprender e especialmente para 

pesquisar e engendrar novas, e por vezes, controvertidas teorizações.  O 

marxismo, no entanto, o acusa de reificar tal autonomia, isolando-a de suas 

determinações concretas. 

Mesmo sob constante controvérsia, a autonomia tem se mantido 

como um dos pressupostos “axiomáticos” fundamentais do currículo da 

universidade moderna. Por isso, investigaremos o sentido de seu conceito e 

algumas das suas importantes conotações e limites epistemológicos, com 

                                                           
4Sabe-se das dificuldades hercúleas que o conceito de “Modernidade” apresenta à reflexão, 

o que torna o seu uso temerário. Em função da necessidade de conceder certa “objetividade” 

a este artigo, se contornará várias problematizações possíveis. Contudo, entre os pressupostos 

que aparecerão no artigo sobre o conceito, têm um interesse especial os que se referem à 

Modernidade na sua feição epistemológica, isto é, naquilo que esse horizonte epocal contribui 

na discussão do conhecimento, da compreensão de racionalidade. Será esse aspecto o foco 

da definição de Universidade Moderna: ela será refletida como instituição preocupada com 

determinados tipos de conhecimento, de racionalidade e verdade. O currículo, por sua vez, 

será encarado também epistemologicamente, isto é, como forma de organizar, produzir e 

transmitir o conhecimento com determinados objetivos, científicos, acadêmicos, culturais, 

mas com reflexos na sociedade, nas relações sociais e políticas.  A respeito dessa discussão 

conforme foi delimitada, remete-se o leitor ao trabalho organizado por HÜNE (1994). O 

conceito de autonomia, por sua vez, será encarado enquanto atributo do sujeito do 

conhecimento e da vida ética e política, também no contexto da Modernidade.        

5 Define-se, epistemologicamente, na qualidade de liberal, o pensamento sobre a 

universidade de Kant, as reflexões de Bacon e Descartes e as derivações deste arcabouço em 

certos discursos do senso comum acadêmico e das definições legais modernas. De modo 

geral, esta posição “liberal” está associada à valorização de um conhecimento voltado à 

utilidade, às possibilidades de uso e instrumentalização. Esta mundivisão recusa a 

racionalidade contemplativa, a busca de fins desinteressados e metafísicos para acolher uma 

razão engajada e preocupada, moralmente, com o sofrimento individual e social, com a 

felicidade de cada e de todos (PELUSO, 1998; MILL, 1983, 2006).  Peluso (1998) ao estudar 

o pensamento de Bentham, aproxima liberalismo, utilitarismo e positivismo enquanto 

elementos de uma mesma “episteme”, isto é, de um só campo de sentido.   



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1382 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

implicações políticas e curriculares. A discussão será mediada pelas fontes 

bibliográficas que são citadas e referenciadas no texto, a partir do 

pensamento de Bacon, Kant, Descartes. 

 

 

Autonomia como ideia-força da Modernidade 

 

O mundo moderno nasceu embalado pela exigência de garantia 

política de liberdade para pensar6, mesmo contra a tradição, religião e 

demais autoridades historicamente instituídas, como a própria universidade, 

cujo currículo encontrava-se, no alvorecer da modernidade, constituído 

predominantemente pelo corpus aristotélico e pelas verdades reveladas. Daí 

porque as inovações teóricas e epistemológicas mais profundas do período 

inaugural da modernidade emergiam às margens da universidade, em geral 

contrariando a autoridade e as verdades dessa “universitas” que falava como 

representante legítima dos interesses espirituais e culturais da sociedade 

constituída.  

Embora o discurso de afirmação da autonomia seja um dos 

componentes fundadores da universidade7, como informa Cambi (1999), o 

seu sentido corporativo não significou mais profundamente, independência 

no que concerne à cultura eclesiástica8. Na verdade, a cultura e os valores 

da Igreja manteriam o estatuto de horizonte geral de aferição de sentido, 

                                                           
6A liberdade para pensar por contra própria é uma das características básicas da modernidade, 

condição de existência da atitude racional que será denominada por Kant, de crítica 

(VERNEAUX, 1967).  

7 Na Itália e França, onde emergem os elementos seminais do que será a universidade no 

Ocidente, essa instituição foi denominada por Studium Generale (CAMBI, 1999).  

8 Não se pode esquecer que em pleno último quarto do século XVIII, Kant foi motivado a 

escrever a obra o “Conflito das Faculdades” onde procura argumentar a favor da autonomia 

da universidade não apenas em relação ao Estado enquanto tal, mas desse na condição de 

aliado da Igreja que exige a imposição de limites nas considerações críticas de temas 

teológicos. As atividades universitárias se justificavam, também, neste contexto, pela sua 

capacidade de produzir funcionários e profissionais.     



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1383 

tanto do que se afirmava quanto do que se negava, na condição, portanto, de 

epistéme ou paradigma de todo pensamento e conhecimento possíveis.  

Assim, o significado de autonomia da universidade na sua origem, 

difere do que assumirá mais tarde na modernidade, que trará para o seu 

universo epistêmico a importância da pluralidade, a laicização dos valores e 

a necessidade das discussões públicas e da livre crítica como regras do jogo 

tanto da vida política9 quanto da construção do conhecimento10 (CHAUÍ, 

2001).  

O conceito de autonomia irá ganhar proeminência no pensamento 

moderno com Kant (1994; 1996; 2001). O conceito aludido possui nesse 

filósofo uma significação eminentemente moral, sem perder, contudo, as 

suas conotações epistemológicas e pedagógicas. Neste caso, a autonomia 

está associada à ideia de sujeito consciente das suas responsabilidades, 

capaz de decidir-se livremente, sem que se apresentem determinações 

exteriores capazes de conduzir a sua vontade. É esse mesmo sujeito que 

toma consciência das condições de possibilidade da autonomia da razão para 

conhecer, pensar e agir.    

Na filosofia kantiana o conceito de autonomia conserva a sua 

significação etimológica originária grega: autônomo é o que se rege tão 

somente pelas suas próprias leis, é uma “vontade pura”, um querer isento 

                                                           
9 Do ponto de vista legal, a autonomia não é anterior, mas posterior ao reconhecimento oficial 

que o Estado concede a tal ideal. Dessa forma, as possibilidades de toda autonomia legítima 

estariam circunscritas às prescrições desse mesmo Estado, inclusive no que se refere ao seu 

aspecto fortemente formal e “abstrato”.    

10 No que concerne à produção de conhecimento, a autonomia e abertura crítica não se faz 

sem a influência do jogo institucional, das regras legitimadas pelas comunidades de 

especialistas, pelas publicações e encontros de especialista no contexto do mundo da pesquisa 

científica. Curioso observar a vinculação que Popper (1994), considerado um Liberal por 

muitos, estabelece entre epistemologia e política. Procura mostrar que o seu racionalismo 

crítico responde às exigências de uma democracia na qual o jogo político seria marcado por 

argumentos e contra-argumentos, possibilitando a superação das dificuldades no sentido de 

construção de um mundo melhor, mas sem a pretensão de “perfeição” e “acabamento”. Em 

todo caso, é de Vernant (1989) a caracterização dessa compreensão de democracia como 

grega na qual havia uma relação intrínseca entre conhecimento e política, apoiado em farta 

documentação. Chauí (2001) e Popper (1994) compartilham uma visão estruturalmente 

análoga àquela do famoso helenista.  



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1384 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

das determinações sensíveis, da causalidade natural, assim como dos apelos 

doutrinais religiosos. Trata-se, portanto, da conformação da vontade ao 

dever prescrito universalmente pela capacidade que cada indivíduo possui 

de racionalidade prática.  

Só é possível a autonomia, portanto, se a vontade for pensada como 

capaz de ações “desinteressadas”, isto é, não determinadas pelas chamadas 

inclinações sensíveis que se colocam dentro da lógica instrumental (meios e 

fins). Desse modo, ser autônomo significa agir desinteressadamente, sem 

visar o valor exterior da ação. 

No escrito sobre educação, Kant (1980), discorre sobre os objetivos 

racionais de emancipação da humanidade através da ação educativa. De 

modo mais específico, atribuirá à instituição universitária (1973) a missão 

de investigação livre e autônoma de verdades científicas e morais através da 

Faculdade de Filosofia11. Essa faculdade, ainda que chamada de inferior, 

teria proeminência em relação às três clássicas faculdades superiores, em 

função da sua independência no que se refere ao Governo e às 

necessidades12 legais, corporais e religiosas da sociedade.  

O raciocínio é o de que quanto menor for o vínculo de uma 

faculdade com os interesses mais imediatos do Estado ou da comunidade, 

maior será a sua autonomia e liberdade para se deixar guiar apenas pelas 

evidências emanadas da razão, independentemente de imposições arbitrárias 

exteriores, fosse ela religiosa ou secular.   

                                                           
11Esta faculdade divide-se em duas seções: 1. Ciências Históricas (geografia, linguística, as 

humanidades e o que há de empírico nas ciências naturais); 2. Ciências Racionais Puras 

(matemática pura, filosofia pura, metafísica da natureza e dos costumes) (KANT, 1973, p. 

27-28- Tradução livre).  

12Na obra estudada, Kant (1973), em tom crítico explica porque as Faculdades de Teologia, 

Direito e Medicina são ditas “Superiores” nesta ordem hierárquica. Tal hierarquia é 

estabelecida pelo Governo com o objetivo de impor os seus objetivos ao povo. Assim, 

começa-se pelo bem eterno (Teologia), bem social (Direito) e por fim o bem corporal 

(Medicina). No entanto, poder-se-ia estabelecer, pensa o filósofo, uma hierarquia mais 

natural e instintiva, na qual a medicina viria em primeiro lugar, o direito em segundo e só por 

último a teologia. A lógica aqui é que cada um cuida primeiro da conservação da sua própria 

vida, depois da vida social, ficando a preocupação com a morte em último lugar.   



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1385 

A universidade ou escola superior constituir-se-ia enquanto 

autônoma, na medida em que fosse tomada como uma espécie de “estado 

científico” no qual somente os professores entre si decidissem sobre o 

destino do saber que se ensina, levando em conta os interesses do 

conhecimento e a livre expressão racional da verdade. Dessa maneira, a 

autonomia epistemológica e curricular13 só seria pensável se fosse admitida 

a não interferência, na busca da verdade, dos dogmas da Igreja e dos 

imperativos do Estado14.  

No conjunto das obras de Kant, o conceito de autonomia mantém os 

seus aspectos semânticos e morais essenciais, especialmente quando é 

transportado para aferir sentido à instituição universitária. Esta assume um 

lugar eminente na hierarquia das instituições sociais, na medida em que se 

investe, na modernidade, do dever de desenvolver livremente, as 

potencialidades mais nobres da razão humana. 

Pode-se dizer, portanto, que em Kant, todas as críticas à tradição 

teológica e ao Estado enquanto autoridades dogmáticas frente à 

racionalidade, preserva aspectos da razão contemplativa contra a 

valorização dos fins pragmáticos do conhecimento.  

Entretanto, o valor do “desinteresse”, do cultivo estético do 

conhecimento como uma busca amorosa que se justificaria por si mesma, 

independentemente das consequências, dos resultados práticos ou 

                                                           
13Em termos curriculares, os conteúdos ensinados não possuem autonomia, mas são 

sancionados e reduzidos as simplificações visando a maior facilitação no manuseio: ganham 

o estatuto de “manuais” cujo mérito maior é a possibilidade de rápida compreensão e 

assimilação instrumental para uso. Frente a isso, o currículo assume feição claramente 

dogmática e heterônoma, isto é, rege-se por determinações cuja origem não é a própria razão, 

com todas as complexidades e dificuldades inerentes ao estudo e reflexão que buscam a 

verdade.   

14A obra aqui citada, Le Conflit des facultes é emblemática para a compreensão da concepção 

moderna de universidade, de modo especial no que concerne à autonomia dessa instituição 

relativamente aos ditames estatais e religiosos. Defende a liberdade de consciência dos sábios 

e da instituição universitária a fim de fazer circular os discursos do entendimento e do 

pensamento.   



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1386 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

produtivos, sofreu abalos irreversíveis na modernidade no pensamento de 

outros autores15.  

O conceito de autonomia, nesse sentido, colocará a universidade 

numa posição ambígua. Certamente não se pode negar que o mundo 

moderno valoriza a razão produtiva. Entretanto, no plano do dever-ser 

abstrato, o homem de conhecimento não deixará de afirmar o seu apreço 

pela entrega “desinteressada” do pensamento na busca da verdade.  

De fato, aos poucos, a universidade clássica irá aderindo à atividade 

de pesquisa no seu sentido propriamente moderno16, conforme as novas 

exigências sociais que emergem: o conhecimento como resposta às 

necessidades imediatas da sociedade, por meio do desenvolvimento de 

tecnologias, o aumento da capacidade produtiva, e a interferência e domínio 

sobre a natureza.   

Essa mudança de perspectiva terá reflexos na feição curricular e no 

ensino universitário. O modelo de docente ou intelectual da universidade vai 

deixando de ser o filósofo ou o religioso. O cientista, agora em processo de 

laicização, ocupará o espaço do ensino e da pesquisa que aos poucos se 

institucionalizará como uma “missão” e colocará a ciência e os seus valores 

no centro do currículo.  

Tal modo de encarar o estatuto do conhecimento e da universidade 

no interior da sociedade pode ser entrevisto em Francis Bacon (1999), na 

obra inacabada “Nova Atlântida”, na qual o filósofo constitui a sua alegoria 

utópica de sociedade, redefinindo a noção de conhecimento, bem como a 

relação do ser humano com a natureza.  

                                                           
15Destaca-se mais adiante Francis Bacon, Descartes e também num período posterior da 

modernidade, Karl Marx. Na Teoria do currículo, embora mantendo grandes diferenciações, 

pertencem a uma mesma lógica epistêmica, autores como Halph Tyler (1979) e John Dewey 

(1979).     

16Observe-se que, o desenrolar dessas ideias sobre o conhecimento, a educação e currículo, 

encontram-se, muitas vezes, apenas em obras, pensadores e definições legais e não poderia 

requerer o estatuto de descrição histórica de situações de fato.  



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1387 

A “Casa de Salomão”17 baconiana é o lugar que congrega sábios 

com sacerdotes. O sentido dessa Casa aproxima-se à ideia de universidade 

moderna em contraposição à universidade medieval contemporânea de 

Bacon. O pensador desejava a instauração de uma instituição que se 

colocasse à disposição de uma sociedade renovada.  

Atente-se para o caráter corporativo da instituição proposta por 

Bacon, o que faz lembrar a organização da universidade medieval. Junto à 

analogia do farol, ele destaca a alta função que teria essa reunião de sábios 

na orientação da sociedade na sua totalidade, comprometendo-se com as 

suas necessidades sociais e coletiva. Assim sendo, ela terá a autonomia que 

o Estado que a instituiu conceder-lhe, de acordo com os objetivos gerais pré-

estabelecidos.  

Ao mesmo tempo, a Casa de Salomão se permite manter parte de 

suas descobertas ocultas, tanto da sociedade quanto do Estado, o que realça 

a sua face corporativa e concede-lhe um tipo de autonomia que estará 

abrigada no direito de nem tudo revelar, impedindo que, neste ponto, haja 

qualquer controle exterior à instituição (BACON, 1999).  

O pensamento moderno inaugural almeja independência em relação 

às autoridades então reconhecidas, especialmente a filosofia aristotélica, 

destacadamente na sua feição escolástica. Exigem-se, sim, de racionalistas 

e empiristas, total independência da razão e dos sentidos para, armados com 

os novos métodos, entregarem-se, sem preconceitos, à leitura da natureza 

visando o seu controle em função dos fins humanos.  

A finalidade que justificaria o conhecimento, todo o esforço de 

investigação de uma instituição educativa, seria antes a descoberta de “usos” 

da natureza, o conhecer para usar, ao invés do questionamento ontológico 

concernente ao como tudo veio a existir. Por meio da pesquisa experimental, 

a escola conduziria com sucesso um dos objetivos caros à modernidade: o 

controle da natureza e a produção paulatina dos diversos aspectos da 

existência por uma racionalidade assumidamente instrumental.  

                                                           
17 Sugere-se que o termo “casa” possa ser substituído por “colégio”, revelando mais 

claramente o caráter “escolar” da instituição (BACON, 1999).   



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1388 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Ressalta-se, em Bacon, a busca por uma ordem “laica” na qual se 

possa constituir o conhecimento. Esse será visto como construção do e para 

o homem, além e aquém dos enquadramentos onto-teológicos 

característicos da universidade medieval.  

Também Descartes (1984), ao fazer referência à sua própria 

educação, traçará uma série de indícios que complementam e esclarecem 

melhor as expectativas da modernidade estabelecendo convergências com 

Bacon, relativamente ao conhecimento, às instituições de ensino que 

deverão vir à tona e aos objetivos da atividade de investigação.  

A racionalidade contemplativa, o método silogístico e dedutivo cuja 

matéria de conhecimento a que se aplicavam era as grandes obras que 

tinham a sua verdade garantida pelo prestígio das autoridades instituídas, de 

modo especial a da Igreja, constitui-se em um dos principais alvos da crítica 

cartesiana, como também da baconiana.    

Outrossim, Descartes e Bacon reconhecem a importância e 

necessidade de uma racionalidade capaz de ser “instrumentalizada” em prol 

do bem-estar dos homens, do aperfeiçoamento da existência. Ambos 

acolhem positivamente o potencial “pragmático” da razão contra o ideal 

contemplativo grego consagrado como meditação pela escolástica.  

O pensamento cartesiano instituirá no cenário moderno alguns 

valores epistemológicos marcantes, como o de preeminência da 

subjetividade, do “eu penso” na constituição do conhecimento que, para ser 

legitimado, precisaria amparar-se, metodologicamente, na clareza e 

distinção das ideias e dos enunciados e no seu cuidadoso encadeamento.  

Contra os procedimentos qualitativos, discursivos, até então 

adotados pela filosofia e demais áreas do saber18 que não a matemática, 

proporá uma ciência quantitativa cujo interesse concentrar-se-á apenas no 

conhecimento de entes passíveis de expressão matematizável enquanto 

espaço, tempo, extensão, duração e suas relações.  

                                                           
18 Era central à universidade medieval e à sua cultura os temas teológicos. E a maior parte 

das matérias que compunham o Trivium e o Quadrivium eram expostos nas disputas 

silogísticas em torno de prós e contras de determinadas teses.   



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1389 

 Somente mediante esta restrição do que se admite como passível de 

conhecimento será possível garantir a validade das teorias, impedindo que o 

sujeito se entregue ao erro e a ilusão ou permita que a sua vontade assinta 

imprudentemente com teorias e teses não demonstradas ou demonstráveis. 

Instala-se, portanto, no centro das atividades acadêmicas, as ciências 

experimentais com seus métodos e valores epistemológicos, como modelo 

para toda construção dos conhecimentos realmente legítimos.  

A instauração teórica deste “pragmatismo” epistemológico, social e 

mesmo cultural de que Bacon e Descartes são testemunhas e porta-vozes, é 

um evento histórico importante, porque persistirá enquanto uma marca 

móvel e dinâmica de uma época que se prolonga19.  

Perde-se qualquer sentido uma vontade intransitiva que só 

justificaria o seu querer autônomo por intencionar um bem intrínseco, 

desinteressados dos resultados advindos da ação. Toda ação será vista, pelo 

“pragmatismo” moderno como produção, como um meio para um fim 

ulterior, que a priori não será julgado nem bom, nem mau por qualquer lei 

racional. A posteriori será bom tudo aquilo que cumpre, como meio, o que 

se propôs, ampliando ainda mais o poder e as possibilidades de intervenção 

e domínio sobre a natureza.   

Por isso, autonomia do sujeito significa, também, conforme 

cultivado no Iluminismo20, ousadia para conhecer por conta própria as 

verdades que se justifiquem pelos procedimentos metódicos e se confirmem 

pela evidência da sua presença no ato cognoscente, sem as mediações 

                                                           
19A tese de que Bacon e Descartes erigem as bases do pensamento moderno e se prolongam 

de algum modo, juntamente com Galileu e Newton nas construções teóricas da Era 

Iluminista, é defendida com grande erudição e farta documentação bibliográfica por Ernest 

Cassirer (1997).  

20 Nas palavras de Cassirer (1997, p. 75), a autonomia é uma marca do Iluminismo, tanto no 

que se refere ao conhecimento quando ao objeto deste: “Assim, à autonomia da natureza 

corresponde a autonomia do entendimento. Num só e mesmo processo de emancipação 

intelectual, a filosofia iluminista procura mostrar a independência da natureza ao mesmo 

tempo que a independência do entendimento. Ambos devem ser doravante reconhecidos em 

sua originalidade própria e assim correlacionados”.   



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1390 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

garantidoras de certezas que foram cultural e socialmente estabelecidas e 

aceitas sem a necessária e indispensável apreciação crítica. 

O quadro teórico erigido nesse tópico mostra, portanto, que a ideal 

de autonomia vem acompanhando a universidade e o seu currículo de forma 

ambígua. Ainda que seja, na sua origem um conceito ético e depois político, 

conservará tal caráter e será enriquecido por uma forte conotação 

epistemológica na modernidade.  

Não é objetivo aqui descrever circunstanciadamente a organização 

curricular e as metodologias de ensino da universidade moderna, o que 

poderia ser uma tarefa do maior interesse para um trabalho de investigação. 

Contudo, cumpriu-se mais modestamente um dos objetivos aqui buscados 

que é o de compreender de que modo a configuração epistemológica do 

conceito de autonomia na modernidade irá mostrar-se na constituição dos 

princípios cognoscentes do currículo universitário.    

 

Autonomia na Universidade Moderna: o pensamento liberal e marxista 

 

Apesar das evidentes diferenças entre as concepções liberais e as 

marxistas, é possível averiguar certas convergências21 que os colocam em 

um mesmo horizonte de modernidade que está não apenas na base das 

discussões curriculares da escola tomada genericamente, como também, do 

currículo universitário de modo particular.  

Em primeiro lugar, os dois referenciais convergem por se apoiarem, 

epistemológica e politicamente, em uma visão “progressista22” com relação 

                                                           
21 Dialeticamente, as divergências podem convergir e as convergências divergirem. Contudo, 

a comparação é possível, pois não se colocam, de nenhum modo, em epistemes ou 

configurações epocais incomensuráveis.   

22A ideia de temporalidade progressiva para a dialética, como ensina Konder (1992), não é 

linear e nem se constitui numa soma cumulativa. O aperfeiçoamento dialético ocorre por uma 

marcha “progressiva” em espiral sintetizada no termo alemão aufheben (suprassumir, 

superar) que significa, ao mesmo tempo: (1) levantar, suspender, erguer; (2) anular, abolir, 

destruir, revogar, cancelar, suspender; (3) conservar, poupar, preservar.   



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1391 

às forças liberadas pela racionalidade moderna referentes ao conhecimento 

e a tecnologia.  

Para os marxistas, o potencial emancipatório da razão teria sido 

travado em função das relações sociais de produção se colocarem em 

contradição com as possibilidades das forças produtivas constitutivas do 

capitalismo, que servem efetivamente, de modo restritivo, aos interesses de 

uma classe dominante e minoritária.  

Embora a matriz marxiana23 seja bastante matizada pelo seu 

movimento próprio, tornando temerária interpretações unívocas diante dos 

marxismos, parece aceitável atribuir como área de interseção possível das 

diversas compreensões, o reconhecimento da presença de positividades 

contraditórias no interior do conhecimento científico.  

Da perspectiva liberal, a laicização da cultura e o poder de domínio 

permitido pela ciência e tecnologia representam uma conquista da 

humanidade, aberta ao aperfeiçoamento gradual mediante o qual, os 

problemas vão sendo resolvidos no decorrer de uma história feita de 

progressos cumulativos. 

Em segundo lugar, marxistas e liberais convergem na sua recusa da 

racionalidade contemplativa24, presente na universidade pré-moderna, e 

defenderão os conhecimentos embasados em uma racionalidade “práxica”, 

realizadora de transformações através da atuação sobre a natureza e nas 

relações entre os homens atuantes naquela.  

Após a sua fase revolucionária, o liberalismo continuará a 

considerar desejável a aplicabilidade dos conhecimentos e determinação 

destes pelas necessidades práticas: a razão só se justifica enquanto é capaz 

de produzir bens para o mercado, normatizar as relações sociais e produzir 

                                                           
23 A distinção entre “marxiano” e “marxista”, denotando o primeiro termo o que seria próprio 

de Marx como expresso nas suas obras e o segundo as várias produções e comentários 

derivados, foi adotada em consonância com Giannotti (2000).  

24 Marx e Engels (1986, p. 128) deixam clara a crítica à razão contemplativa na já célebre XI 

tese: “Os filósofos se limitaram a interpretar o mundo de diferentes maneiras; mas o que 

importa é transformá-lo”. 



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1392 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

bem estar25 para a sociedade existente tomada como unidade.    A lógica que 

preside tal racionalidade é a da indissociabilidade entre teoria e aplicação, 

de modo que todo conhecimento precisa ter uma destinação prática e/ou 

produtiva qualquer e esta passa a condicionar as futuras investigações. Essa 

é uma exigência epistemológica do liberalismo, vívida no âmbito da 

educação e do currículo.  

Portanto, o que o liberalismo epistemológico e curricular recusa não 

é, de modo nenhum, a correspondência entre conhecimento e aplicação e 

vice-versa, mas antes um tipo particular de práxis, de poder da razão, que 

aposta nas suas potencialidades de transformar a sociedade por meio de 

objetivos revolucionárias (KONDER, 1992).   

Assim, há uma “práxis” liberal que funciona no sentido de 

estabelecer um liame entre teoria/produção material, enquanto a práxis 

marxista, sem desprezar os aspectos positivos daquele tal tipo de “práxis”26, 

destacará a necessidade histórica de a teoria está a serviço – no contexto do 

capitalismo –, da revolução27socialista, da emancipação da classe dominada 

em vista do comunismo.  

Superando as construções enunciativas regidos pela lógica do “isto” 

ou “aquilo”, o pensamento marxiano, também enxerga a face opressora do 

conhecimento e a sua relação com o poder, para além mesmo de suas 

aplicações experimentais.  

                                                           
25A preocupação moral com a felicidade individual e coletiva é um dos traços do utilitarismo 

liberal, como nos mostra Peluso (1998).  

26Quando se afirma que o marxismo não recusa a “práxis produtiva” liberal, é no sentido de 

reconhecer o desenvolvimento científico e tecnológico engendrado pelo capitalismo 

enquanto uma condição para uma forma superior de sociedade. Certamente não se 

desconhece as críticas marxianas e marxistas às relações capitalistas de produção.   

27É o aspecto revolucionário da “práxis” marxista, o seu caráter histórico, social e, 

principalmente, dialético que o diferencia grandemente do “pragmatismo” liberal, sem deixar 

de considerar a diversidade de objetivos visados por cada um, a diferenciação de mundivisão. 

Estão unidos na desvalorização de toda e qualquer racionalidade meramente teórica, 

contemplativa, despreocupada de fins práticos e/ou produtivos, isto é, que não saia do seu 

próprio interior, não transite para além de si.      



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1393 

O investimento emancipatório revolucionário, para o marxismo, é 

possibilitado objetivamente pelas condições criadas pelo conhecimento 

científico e tecnológico moderno de que a universidade será uma expressão 

privilegiada a partir do século XIX. Contudo, não se espera que uma teoria 

propriamente revolucionária venha à tona como fruto do esforço 

institucional da universidade, na sua forma de existência legitimada.   

O mundo universitário pode até promover revoluções teóricas, mas 

faz parte da sua cultura, especialmente na sua existência moderna, uma 

tendência política “conservadora”28. Caracteriza-se, também, por uma 

compreensão individualista expressa na já conhecida liberdade de cátedra e 

de ensino que não desapareceu como ideal com a extinção do professor 

catedrático. Ademais, no plano da investigação, os pesquisadores observam 

a cultura “comunitária” da sua área de especialização, submetendo-se ao 

controle mútuo dos seus pares através de restritos processos de discussão.   

Por ser revolucionário e afirmar que “... uma verdade objetiva não é 

uma questão teórica, mas prática...” (MARX, ENGELS, 1986, p. 13), o 

pensamento marxiano confronta-se com o “pragmatismo” liberal e 

conservador predominante na universidade moderna, principalmente 

quando este tenta conciliar, paradoxalmente, aplicação da teoria na 

produção e “desinteresse” quanto às consequências políticas das teorias.  

É nisso que consiste o elitismo acadêmico do liberalismo que 

contradiz o seu utilitarismo, o pragmatismo intrínseco da racionalidade 

moderna da qual o liberalismo é um dos filhos. A tentativa de conciliação 

de interesse produtivo e desinteresse político e social do conhecimento têm 

a sua expressão epistemológica na pretensão de efetuar a separação entre 

juízos de valor e juízos de fato, isto é, no estabelecimento do ideal de 

neutralidade das teorias produzidas na universidade. 

                                                           
28Chauí (2001), ao discorrer sobre a vocação política da universidade, refere-se aos eventos 

de 1968, especialmente na França e no Brasil, como exemplo de propostas transformadoras 

cuja origem estaria nos campi universitários. Contudo, não se pode dizer que sejam 

emblemáticos da atuação universitária ou inerente aos seus propósitos tais movimentos. 

Acrescente-se ainda, tratar-se de movimento reformista sem ligação direta com os suportes 

teóricos e os objetivos práticos do currículo universitário.     



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1394 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Os modelos elitista e idealista de universidade que são chamados de 

expressão da modernidade29, representam uma espécie de culto ao passado, 

à tradição que insistem em manter como valor permanente. Daí porque tais 

modelos fazem a defesa veemente de aspectos contemplativos de 

racionalidade e do ensino formativo na universidade.  

De modo diferenciado e com objetivos divergentes, os postulados 

liberais e marxistas colocam-se claramente contra os valores contemplativos 

que ainda encontram seus defensores, em dissonância com os novos tempos. 

Essa mesma universidade é obrigada a se abrir às massas trabalhadoras que 

não se contentam apenas com um tipo de pragmatismo voltado à preparação 

de trabalhadores para assumir certos postos de trabalho e funções que 

reproduzem o modo de produção.    

Assim, exige-se da universidade, cujo currículo clássico e livresco 

já fora amplamente criticado pelo liberalismo, que dê mais um passo. O 

marxismo assume positivamente as reformulações liberais, mas não deixa 

de enxergar a apropriação privada da universidade para cumprir objetivos 

da classe dominante. Assume a insuficiência da práxis re-produtiva e 

preconiza a sua ampliação rumo a uma práxis revolucionária.  

Embora o pensamento marxiano passe a ter grande influência na 

teoria do currículo a partir dos anos 1960, o ideal epistemológico e político 

de universidade vem se institucionalizando dentro de um horizonte que se 

chamará aqui genericamente de pensamento liberal consubstanciado na 

noção de autonomia e liberdade de pensamento, de tolerância com a 

diversidade de visões e a defesa de laicização dos valores. Integra esse 

ideário, também, a crença em um sujeito capaz de conhecimento, senhor da 

                                                           
29Castanho (2000) faz um amplo panorama da história da universidade, desde o seu 

surgimento até a atualidade. Nesse percurso, aponta uma série de modelos de universidade: 

1). A clássica; 2). Clássicos Modernos (Imperial Napoleônico, Idealista Alemão, Elitista 

Inglês, Utilitarista Norte-Americano); 3). Contemporâneos (Democrático-Nacional-

Participativo, Neoliberal-globalista-plurimodal, Crítico-Cultural - Popular). A classificação 

é pouco rigorosa e não se baseia em critérios epistemológicos, de modo que dificilmente 

responderia os propósitos do presente artigo que trabalha com a distinção entre Razão 

contemplativa e Racionalidade Práxica como critérios de compreensão da relação entre 

modernidade, universidade, autonomia e currículo.   



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1395 

sua consciência, lugar de exercício da autonomia. Ora, só é possível admitir 

que exista essa autonomia caso haja um sujeito para exercitá-la, reconhecer-

se nela e por ela.  

 A autonomia está vinculada à consciência como faculdade 

do sujeito, capacidade universalmente experimentada, capaz de 

conhecimento sem preconceitos, de ordenar as relações coletivas, 

estabelecer a paz e o consenso entre todos.  A universidade seria a instituição 

onde tal ideal de autonomia encontraria as suas melhores condições de 

possibilidade através do seu currículo.   

A matriz marxiana não recusa, por princípio, a ideia de sujeito 

consciente e capaz de coletivamente tomar em suas mãos o seu destino. 

Contudo, critica a ideia de autonomia no mundo moderno capitalista, ao 

mostrar as possibilidades de alienação da consciência dos indivíduos em 

função de determinadas relações sociais de produção.  

Dentro da lógica de alienação no moderno capitalismo, os sujeitos 

passam a ser “assujeitados”, isto é, a vivenciarem ilusoriamente a autoria 

das ações em que se apresentam “reificados”, “coisificados”. Nenhum 

método poderá, a priori e abstratamente, livrar os “sujeitos” da sua 

alienação, só possível de ser superada na “práxis” tendo em vista as 

transformações de cunho propriamente revolucionário (ALTHUSSER, 

1985; KONDER, 1992).        

Na ausência das condições materiais para a autonomia dos sujeitos, 

não poderia se falar, a rigor, de autonomia das instituições capitalistas 

modernas, como a própria universidade. Tal fato tornaria o discurso liberal 

a respeito de autonomia e liberdade de ensino e pesquisa uma ideologia, um 

artifício teórico como abstração que esconderia os reais objetivos das 

atividades acadêmicas enquanto servem aos interesses dominantes.  

Pode-se dizer, pois, que haveria grandes dificuldades para se falar 

de autonomia da universidade moderna em consonância com as teses 

marxianas e mesmo com as marxistas30, caso se considere seriamente as 

                                                           
30Diversos outros marxistas são mais otimistas que Althusser (1985), dando proeminência 

antes as possibilidades de resistência à dominação que aos condicionamentos estruturais e 

inconscientes das instituições educacionais na constituição das subjetividades nas condições 



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1396 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

teorizações dessa tendência teórica a respeito da consciência, do 

conhecimento e da alienação nas relações de produção capitalista.  

Por isso, os postulados dialéticos materialistas têm sido mobilizados 

no confronto em torno da determinação dos objetivos políticos da 

universidade, fundamentando fortemente discursos31 e ações contra 

hegemônicas no interior da universidade, de modo especial na avaliação do 

ensino, currículo e da atuação dos professores.  

Isso vem confirmar que realmente há grandes dificuldades teóricas 

para se pensar, com base no marxismo, em um modelo “positivo” de 

universidade autônoma no interior do capitalismo pelo qual se possa 

legitimamente falar em liberdade do aluno para aprender e do professor para 

ensinar e pesquisar.       

 Romano (1998) e Chauí (2001), por exemplo, apresentam críticas 

mais recentes das práticas educativas universitárias liberais e neoliberais, 

inspirados em teses e pressupostos que expressariam mais autenticamente o 

que seria a autonomia e a liberdade numa universidade pública e 

democrática.  

Na sustentação da polêmica contra as práticas políticas e 

epistemológicas vigentes na universidade num momento de revigoramento 

do liberalismo, em uma racionalidade estritamente econômica (DARDOT, 

LAVAL, 2016), esses autores repudiam a lógica de mercado instalada como 

critério de condução das atividades de pesquisa, ensino e administração.  

Em suma, se desde o Renascimento até o Século XIX, foram os 

interesses da Igreja e do Estado que ameaçaram com seus dogmatismos a 

autonomia universitária, após, com o abalo do Antigo Regime e a 

                                                           
engendradas pelo moderno capitalismo. Tomaz Tadeu da Silva (2002), no seu livro de 

divulgação de importantes Teorias do Currículo, destaca vários matizes do pensamento 

marxiano nesse domínio, dentre os quais aqueles que enfatizam o conceito de resistência 

cultural, social e pedagógica às idéias dominantes, hegemônicas.   

31 Um bom exemplo histórico de como o referencial marxista coloca-se contra o modelo 

liberal, no Brasil, é a obra de Pinto, “A Questão da universidade”, escrita no início da década 

de 1960 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1397 

consolidação do capitalismo, serão os interesses comerciais, seguidos dos 

industriais que irão somar-se enquanto obstáculos à esta autonomia.  

Ao que parece, portanto, a autonomia é realmente um valor 

“abstrato” que vai resistindo, historicamente, às inevitáveis determinações 

“concretas” da organização dominante da sociedade, da cultura (aqui 

compreendidas as relações econômicas).  

Se a autonomia é autodeterminação, a capacidade de atender as leis 

que os próprios sujeitos se impõem, então a universidade, não poderia 

subordinar-se nem mesmo aos interesses do povo ou aos de qualquer 

maioria que constituísse uma esfera pública na prévia determinação das 

finalidades e objetivos das atividades acadêmicas.  

Enxerga-se a autonomia enquanto um valor positivo, mas ao mesmo 

tempo recusa-se peremptoriamente nas sociedades democráticas, a 

instauração de algo como uma “Cidade Universitária”32 no interior do 

Estado, uma comunidade à parte dentro da sociedade em relação a qual se 

exigiria independência para o livre pensamento e investigação, uma espécie 

de corpo à parte no qual somente uma democracia interna teria lugar. 

Apresentar-se-ia um certo paradoxo de se pensar em qualquer 

autonomia no interior de uma sociedade democrática33 para além das 

determinações explícitas da maioria, da totalidade dos que estão aptos a 

decidir. Faz sentido que uma sociedade democrática autorize a existência de 

espaços que não estejam obrigados a trabalhar por aquilo que aquela mesma 

sociedade considere ser do seu interesse?  

                                                           
32 Kant (1973) ao falar da autonomia da universidade, fala desta como uma espécie de “estado 

científico”, na qual as apreciações e julgamento dos objetivos universitários far-se-iam entre 

pares e não pela sociedade como um todo. A autonomia num nível de especialização do 

conhecimento, é vista de modo pejorativo por Kant, por se basear numa espécie de “estado 

de natureza” individualista. Tal situação seria própria das “academias ou sociedades de 

cientistas”.  

33Aqui se fala do ideal de democracia liberal, deixando de considerar as limitações que uma 

crítica marxista apontaria em tal modelo, ainda que se possa notar que Romano (1998) e 

Chauí (2001), parecem construir as suas objeções à forma da atual condução da universidade, 

contrapondo o ideal institucional às práticas concretas estabelecidas, sem mencionar qualquer 

horizonte revolucionário de um novo modo de produção.     



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1398 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Caso se afirme que a universidade é livre para escolher ensinar e 

pesquisar o que favorece a democracia e os interesses da maioria, do modo 

como essa os compreende, estar-se-á a diante de um paradoxo, de uma 

inconsistência lógica e prática.  

Como visto, Kant (1973) no tratamento dessa questão irá apontar a 

necessidade de um tipo de autonomia da universidade que, embora ele não 

considere corporativa nem individualista, efetive uma independência 

relativamente ao Estado, à Religião, mas também às necessidades imediatas 

da sociedade que se expressariam por uma urgência pragmática visando o 

preenchimento de funções e profissões mediante aplicações técnicas da 

ciência, representadas pelas chamadas Faculdades inferiores.  

Já a Faculdade de Filosofia, perspectivada por uma escala 

axiológica não pragmática, como já citado, seria a Faculdade superior, 

espaço privilegiado de livre expansão da razão e do entendimento no seu 

esforço sistemático de conhecimento.  

Indubitavelmente, esse ideal de universidade representado pela 

Faculdade de Filosofia irá se institucionalizar enquanto um dos símbolos 

maior de autonomia, de liberdade de investigação frente às pressões mais 

prementes e imediatas do Estado, do Mercado e da própria sociedade pelos 

resultados dos conhecimentos e pesquisas que hoje consomem grandes 

somas de recursos. 

Já Chauí (2001), contrariando a feição clássica e liberal da 

compreensão de autonomia, argumenta pela tese da inseparabilidade de 

universidade e sociedade, defendendo o enunciado segundo o qual a 

instituição universitária é um constituinte dessa, num tipo de relação de não 

exterioridade. A universidade estaria para a sociedade como a parte está para 

o todo. 

A filósofa corrobora uma visão que faz de cada particularidade de 

uma totalidade histórica, uma parte que só tem sentido nesse todo, ligado à 

organização do modo de produção e às suas derivações político-sociais. 

Assim, quando o liberalismo é dominante, a universidade será liberal. Como 

vive-se a hegemonia do neoliberalismo, então a universidade teria uma 

feição predominantemente neoliberal, apesar das resistências de forças 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1399 

democráticas instituintes.  Por isso, na atualidade, sob o signo do 

neoliberalismo e da pós-modernidade, a autora diz acreditar está havendo 

uma regressão nas conquistas democráticas.  

Se a universidade é parte constituinte da sociedade, então toda e 

qualquer autonomia seria concretamente circunscrita pelo horizonte social, 

inserida em uma “lógica” histórica, econômica, social e cultural que 

prescreveria às suas possibilidades. 

Em síntese, Chauí (2001) preconiza que a universidade deve ser 

pública e estar à serviço das necessidades e interesses coletivos, pois é 

financiada com recursos públicos. Politicamente, para se justificar numa 

sociedade democrática, ela deve se constituir como espaço de livre 

discussão e crítica aberta dos seus saberes, valores, finalidades e objetivos.  

Desse modo, a autonomia como capacidade de autodeterminação, 

de criação de suas próprias leis, objetivos e prioridades sem uma necessária 

abertura à sociedade em geral, não se constituiria um ideal defensável de 

universidade por negar a democracia. Por isso excluem-se do conceito de 

autonomia as suas conotações etimológicas mais fortes e abstratas em nome 

das determinações concretas.  

Tal recriminação de uma autonomia corporativa dá-se 

concomitantemente com o acolhimento da importância da existência de 

autonomia universitária com relação aos valores do mercado e às 

determinações do Estado. Neste sentido, a ideia de autonomia põe-se num 

campo de ambiguidades, pois, não se considera que a sua subordinação aos 

interesses legítimos das forças democráticas sociais prejudique a 

autodeterminação institucional, ao contrário do que ocorre com as 

pretensões privatistas do mercado.  

Poder-se-ia dizer que, da perspectiva democrática, a legitimidade do 

esforço universitário só se justifica na medida em que atenda, 

prioritariamente, os interesses da maioria e segundo o que essa toma 

enquanto interesses seus. Isto é, nenhum “iluminado” estaria autorizado, 

pelo jogo da democracia representativa, a decidir em nome da maioria sem 

ter recebido desta tal incumbência.    



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1400 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Em função disso, a universidade precisaria ter mecanismos por 

meios dos quais a sociedade como um todo expressaria a sua vontade e, por 

via de consequência teria a obrigação de executá-la de acordo com a 

delegação recebida. No âmbito político, a comunidade universitária não 

teria qualquer privilégio nas decisões a respeito do futuro da universidade, 

pois se é a sociedade que democraticamente determina o que dever ser, cada 

voto precisa ter necessariamente o mesmo peso.    

Ora, embora a ideia de vinculação da universidade às regras de 

democracia geral sejam apelos fortes e emocionalmente envolventes, há 

grandes dificuldades na passagem do ideal às práticas concretas. Na 

realidade, a universidade goza de ampla autonomia no que diz respeito ao 

conhecimento produzido, às pesquisas e ao ensino com relação às 

determinações advindas da sociedade mais ampla. A mesma afirmação seria 

falsa relativamente aos interesses do mercado.  

Ainda que haja um sem número de questionamentos possíveis, para 

Pinto (1994), Chauí (2001) e Romano (1998), a autonomia como liberdade 

de ensino e aprendizagem não pode ser compreendida de uma perspectiva 

individual e atomizada como na visão liberal clássica. A noção de liberdade 

só ganha significado enquanto exercício coletivo, no qual as discussões 

levam às decisões que visam uma ação transformadora radical levando em 

consideração os interesses sociais mais amplos, o potencial transformador 

dos conhecimentos no que concerne às relações de produção. 

Contudo, no plano das ideias não é fácil distinguir a proveniência 

ideológica dos discursos a respeito da autonomia. Os de feição liberal, por 

exemplo, vêm sofrendo, na atualidade, importantes metamorfoses pelas 

quais assimila, aparentemente, aspectos de matrizes teóricas que lhes são 

historicamente antagônicas ou distantes. Assim, não é incomum 

incentivarem, hoje, a superação de posicionamentos individualizados em 

nome de empreendimentos grupais. 

 Isso se traduz na universidade, pela crítica que é feita à tradição 

individualista da “liberdade de cátedra”. Ela é entendida por um autor como 

Zabalza (2004), enquanto um obstáculo dos mais significativos à 

assimilação dos novos parâmetros da profissionalização dos docentes 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1401 

universitários. Contra tal cultura individualista, fala-se hoje de trabalho 

cooperativo em equipe, de modo que as decisões curriculares envolvam os 

professores enquanto um grupo.  

Em prol de uma nova cultura docente e curricular, abre-se mão da 

conotação estritamente individualista da autonomia, e se passa a estimular o 

compartilhar das experiências de ensino, a ampliação do que ocorre como 

traço idiossincrático da docência individual em sala de aula, a fim de 

desencadear processos argumentativos que busquem uma validação 

coletiva, uma “jurisprudência pública” de práticas particulares, para falar 

como Gauthier et al (1998).  

Sem desvalorizar a subjetividade, as iniciativas individuais, o 

discurso emergente procura destacar a necessidade de solidificar a 

consciência grupal dos professores, o sentimento de pertencimento a uma 

“profissão”. Desse modo, a ideia de autonomia conserva a sua feição formal 

e abstrata tão criticada por marxistas, ressaltando um caráter “corporativo” 

que se traduz pelos discursos que professam a necessidade de se estabelecer 

processos de “profissionalização”. Nesses, os professores poderiam 

assumir, grupalmente, a autodeterminação das suas atividades profissionais 

com base numa competência específica para o exercício da docência 

advinda de saberes que não são possuídos pelo “senso comum”.  

O que nem sempre o discurso da profissionalização deixa enxergar, 

é o que a história das profissões revela recorrentemente, a saber, que a 

coesão profissional adquirida pela constituição de diversos espaços 

institucionais e burocráticos de controle, principalmente internos, diminui o 

potencial de inserção democrática da atividade. Estabelece-se uma 

competência fortemente “técnica”, baseada em meios e fins que garante o 

“fechamento” da profissão e desautoriza a pertinência da interferência dos 

“clientes” e “usuários” dos serviços na determinação dos objetivos desses.  

Caso se leve adiante o objetivo de estabelecer uma 

profissionalização do ensino, aceitando-se a noção de autonomia 

profissional, cria-se, politicamente, a separação entre “competentes” e 

“incompetentes” no momento da tomada de decisões curriculares, tolhendo 



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1402 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

as possibilidades de relações democráticas no contexto do ensino-

aprendizagem. 

Pode-se dizer que o discurso da profissionalização que hoje se 

revigora, é parte da tradição liberal, embora as suas conotações 

“corporativas” sejam anteriores e remetam mesmo à Idade Média. Sem 

dúvida esse discurso é mais particularista e menos politizado do que o de 

“consciência de classe” 34, de matriz marxiana.  

Contudo, a consciência de pertencimento do professor à 

universidade é menos inerente ao envolvimento com o ensino, dentro de 

padrões profissionais, e mais fortemente condicionada ao fazer pesquisa 

com os rituais e regras que são controlados por grupos e comunidades de 

cientistas com culturas35 bem determinadas.  

Frente a isso, alguns professores universitários reivindicam, 

enquanto pesquisadores, uma autonomia fundada nessa sua condição em 

relação à certa exigências e imposições da docência enquanto tal. 

Epistemologicamente, buscam justificar a sua atuação e fundar a sua 

identidade, inclusive docente, num conjunto de valores advindos do 

“mundo” da pesquisa; ou, em alguns casos, encontram o lugar de 

“comunhão” em determinadas atividades profissionais paralelas à docência.  

A grande complexidade dos objetivos da universidade na sua tarefa 

formativa reflete-se nos valores epistemológicos do currículo, assim como 

no estatuto do professor e no tipo de relação que irá manter com o 

conhecimento. Os diversos cursos e docentes colocam-se diferentemente 

frente ao ideal de autonomia, especialmente no âmbito epistemológico, 

                                                           
34 Diniz (2001) mostra as dificuldades teóricas de se definir “profissão” e “classe” e, a 

fortiori, as complexas relações entre esses dois conceitos.  

35 Da perspectiva epistemológica, seria extremamente complicado buscar uma consciência 

de pertencimento de todos os professores da universidade a uma profissão. Tendo em vista a 

diversidade de cursos, de áreas de conhecimento, de especialidades, dos objetivos buscados 

pela universidade, enfim, das culturas disciplinares, a categoria “professor universitário” 

possui um conteúdo excessivamente “abstrato” que se constitui de uma área vaga de 

interseção.  



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1403 

respondendo de modo específico às necessidades e expectativas do Estado, 

do mercado e da sociedade em geral  

Há docentes que pertencem a determinados cursos cujas 

características os encaminham ao desenvolvimento de pesquisas, a produção 

de conhecimentos fracamente vinculados às necessidades sociais e aos 

interesses tecnológicos imediatos do Estado e do mercado. Em tais cursos, 

a autonomia epistemológica parece ser mais acentuada, e os professores 

possuem maior liberdade de pesquisa em função de uma situação que é 

intrínseca à sua área de saber e investigação.  

Já que a universidade também se propõe a preparar profissionais 

para assumir os postos do mercado de trabalho, os cursos que a tal objetivo 

se propõem possuem menor autonomia curricular e epistemológica 

relativamente às determinações externas, à lógica do trabalho e às demandas 

da sociedade de maneira mais imediata e palpável 

De todo modo, tem-se falado de modo genérico da universidade 

moderna, sem procurar explorar a diversidade dessa unidade abstrata, 

complexa e contraditória. Muitos são os valores pedagógicos, as práticas de 

ensino, as organizações curriculares e os objetivos da universidade.  

Procurou-se neste tópico discutir o conceito de autonomia da 

universidade moderna, tomando como fio condutor da discussão as 

ambivalências entre o pensamento liberal e o marxismo. Efetuou-se, ainda, 

o confronto dessas duas compreensões e foram mostrados alguns 

desdobramentos atuais do (neo)liberalismo no que diz respeito ao currículo 

e à docência universitários.  

 

 

Considerações Finais 

O raciocínio epistemológico e político do que seja a autonomia 

numa sociedade democrática, remete à conclusão que se devem valorizar as 

discussões abertas, irrestritamente, de todos os temas que afetam a vida 

comum. Não pode ficar fora de questionamento qualquer decisão política 

possível, assim como no plano epistemológico, defende-se que toda teoria 



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1404 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

ou conhecimento é passível de questionamento. Tal modo de expressar a 

autonomia condiz com a crença moderna expressa por Kant (1980) de que 

o homem só adquire a maioridade quando ousa pensar por si mesmo.  

Ter maioridade, pensar sem tutoria e atendendo apenas ao que a 

razão e o entendimento asseguram são aspectos de uma situação de 

autonomia, que é, ao mesmo tempo, moral, política e epistemológica. Diz 

respeito, portanto, à ação e ao conhecimento.  

O conceito de autonomia é o símbolo maior da modernidade, é a 

ideia que a sintetiza de modo exemplar. Outrossim, a autonomia irá 

simbolizar a compreensão moderna de universidade. Assim sendo, 

realmente o conceito presta-se a estabelecer uma conexão essencial entre 

universidade e modernidade como aqui se procurou mostrar.     

Muito embora a autonomia possua conotações políticas e 

epistemológicas que se relacionam de maneira essencial, surgem várias 

dificuldades quando se pensa nas relações entre democracia e universidade. 

A pertinência política de uma ampla discussão com toda a sociedade no que 

se refere aos objetivos sociais, econômicos e culturais da universidade, não 

se constata, igualmente, quando se trata de decidir sobre a verdade ou 

falsidade de determinadas teorias, da organização dos projetos de pesquisa 

e das consequências políticas advindas de conclusões dos trabalhos 

científicos.  

De algum modo, como antes se argumentou, cria-se uma “cidade 

científica”, ou uma “sociedade científica” dentro da mais ampla, na qual, 

quando se trata de decidir sobre a pertinência lógica e epistemológica do 

conhecimento, são poucos os que estão aptos a opinar e decidir, ou seja, a 

responder aos critérios que habilita à argumentação.  

Admite-se que haja um componente político em todo conhecimento, 

de modo intrínseco ou extrínseco. Certos enunciados revelam o seu teor 

político explicitamente quando constituem a identidade de grupos e culturas 

de modo a legitimar relações assimétricas no jogo político. Outros parecem 

completamente isentos de produzir efeitos políticos por se concentrarem em 

“objetos” “neutros”, e não expressarem nos termos lógicos, nas relações 

sintáticas ou semânticas qualquer avaliação persuasiva.  



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1405 

Relativamente a esse último tipo de teoria, encara-se os seus efeitos 

políticos como “pragmáticos”, “tecnológicos” ou seus usos possíveis, nem 

sempre éticos ou democráticos. Diz-se que a autonomia gozada pelo 

pesquisador para produção de tais conhecimentos, reverte-se em alienação 

pela impotência da comunidade de pesquisadores no controle das 

potencialidades do que realiza.  

Deve o pesquisador universitário exigir autonomia para conhecer o 

que não pode controlar ou estaria obrigado a submeter as suas pretensões de 

investigação ao controle da sociedade mais ampla?      

Diante dessas dificuldades, a tendência é se estabelecer uma 

separação entre o político e o epistemológico, criando-se conflitos em torno 

do conceito de autonomia. Qual o limite da autonomia científica tendo em 

vista os interesses democráticos da sociedade? O que os pesquisadores 

universitários podem legitimamente pesquisar e ensinar aos seus alunos? O 

que fazer quando os resultados de determinadas pesquisas se mostram 

incompatíveis com valores éticos e políticos consagrados pela democracia? 

Numa sociedade fechada e autoritária, tais questionamentos seriam 

facilmente resolvidos por uma decisão unilateral do Estado ou de alguma 

das suas instituições dominantes, a partir de um conjunto de verdades e 

valores consagrados e inquestionáveis. Tal facilidade não se verifica, no 

entanto, em sociedades democráticas, laicizadas e abertas aos debates que 

constroem e reconstroem, constantemente, suas verdades. 

Esses são aspectos importantes no debate a respeito da autonomia 

da universidade, e particularmente dos docentes; na produção do 

conhecimento, tendo em vista a sua inserção social no contexto das relações 

políticas democráticas. Assim, o conceito de autonomia conduz ao 

questionamento das relações entre política e conhecimento na universidade 

moderna como uma questão ao mesmo tempo curricular e epistemológica.  

Explorou-se diversos aspectos da questão acima, trazendo para a 

discussão, ainda, as relações entre razão contemplativa e currículo clássico 

da universidade por um lado e universidade de pesquisa e razão produtiva, 

por outro, além das discussões a respeito de noções como a de sujeito 

consciente, potencial emancipatório da razão e liberdade do professor para 



Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1406 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

ensinar e pesquisar e do aluno para aprender enquanto características 

marcantes da instituição universitária.  

Apesar da ideia de autonomia pressupor a diversidade de opiniões e 

argumentos abertos à discussão, foi possível verificar não apenas que o 

ideário de universidade é moderno, mas também a sua herança ideológica e 

legal como sendo particularmente originada no pensamento liberal, em 

relação contraditória com a tradição marxista.    

 Diversas foram e têm sido as promessas dessa universidade 

moderna como síntese das possibilidades de uma racionalidade livre, como 

diria um liberal, ou ilusoriamente livre como ensinou a perspectiva marxista.  

Desconfia-se, hoje, da autonomia da universidade, seja didática, 

administrativa, política, moral ou epistemológica para procurar uma verdade 

universal e expressar o sistema de todo saber legítimo possível. Isso ocorre, 

porque já não se acredita na existência de uma verdade universal, que exista 

um sujeito autônomo e neutro para descobri-la ou mesmo inventá-la. 

Os argumentos que hoje se apresentam com o objetivo de refutar a 

ideia de sujeito centrado e consciente, capaz de conhecer com certeza porque 

estaria orientado por um método garantidor da verdade do conhecimento, 

atinge a própria concepção moderna de universidade, como tão bem nos 

mostra Thayer (2002).  

De modo particular, abala a certeza de que a autonomia possa ser 

um princípio que sustentaria como símbolo maior, a instituição 

universitária. Se o sujeito perde a sua soberania, não apenas em função de 

uma superável alienação, mas como condição existencial mesmo, então 

qualquer ideal de autonomia, estará seriamente comprometida.   

Outra ideia que recorrentemente aparece nos discursos modernos 

que configuram a universidade, é a de busca da verdade ou do sistema de 

todos os conhecimentos válidos. Essa é outra crença a que se resiste 

atualmente, pois não se crê mais nas “grandes narrativas”, nas teorias 

totalizantes, nos sistemas de verdade.  

 Por fim, e como consequência, os críticos das promessas modernas 

já não apostam nos otimismos “progressistas”, seja de teor liberal ou 

marxista. Daí porque descreem das possibilidades emancipatórias a que os 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1407 

homens seriam conduzidos por um movimento teleológico da razão da qual 

a universidade seria o exemplo privilegiado.   

 

 

Referências 

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos ideológicos de Estado. 2ª. Ed. Rio de 

Janeiro: Edições Graal, 1985. 

BACON, Francis. Novum Organum; Nova Atlântida. São Paulo: Nova 

Cultural, 1999.  

CAMBI, Franco. História da pedagogia. São Paulo: Ed. UNESP, 1999.  

CASSIRER, Ernst. A Filosofia do Iluminismo. 3ª. Ed. Campinas, SP: 

Editora da UNICAMP, 1997.  

CASTANHO, Sérgio E. M. A Universidade entre o sim, o não e o talvez. 

In: VEIGA, Ilma Passos A. Ca.; CASTANHO, Maria Eugênia L.M. 

Pedagogia universitária: a aula em foco. 3ª. Ed. Campinas, SP: Papirus, 

2000.  

CHAUÍ, Marilena de S. Escritos sobre a universidade. São Paulo: Editora 

UNESP, 2001. https://doi.org/10.7476/9788539303045  

DARDOT, Pierre; LAVAL, Christian. A nova razão do mundo: ensaio 

sobre a sociedade neoliberal. São Paulo: Boitempo, 2016. 

DESCARTES, René. Discurso do Método. Lisboa: Francisco Franco, 

1984.  

DEWEY, John. Democracia e educação. 4ª. Ed. São Paulo: Companhia 

Editora Nacional, 1979.  

DINIZ, Marli. Os Donos do saber: profissões e monopólios profissionais. 

Rio de Janeiro: Revan, 2001.  

GAUTHIER, Clermont et al. Por uma teoria da pedagogia: pesquisas 

contemporâneas sobre o saber docente. Ijuí, RS: Editora INIJUÍ, 1998.   

GIANNOTTI, José A. Marx: vida & obra. Porto Alegre: L& PM, 2000.  

KANT, Emmanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes. Lisboa: 

Edições 70, 1994.  

KANT, Emmanuel. Crítica da razão prática. Lisboa: Edições 70, 2001.   

KANT, Emmanuel. Crítica da razão pura. São Paulo: Nova Cultural, 

1996. 

KANT, Emmanuel. Le Conflit des facultes. Paris: Vrin, 1973.  

KANT, Emmanuel. Réflexions sur l’éducation. Paris: Vrin, 1980.  

https://doi.org/10.7476/9788539303045


Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: sentidos e limites 

1408 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1377-1408, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

KONDER, Leandro. O Futuro da filosofia da práxis: o pensamento de 

Marx no século XXI. 2ª. Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alemã; Feuerbach. 5ª. Ed. São 

Paulo: HUCITEC, 1986.  

MILL, John S. Ensaio sobre a liberdade. São Paulo: Editora Escala, 2006.  

MILL, John S. O Governo representativo. São Paulo: IBRASA, 1983.   

PELUSO, Alberto L. (org.). Ética e utilitarismo. Campinas, SP: Editora 

Alínea, 1998.   

PINTO, Álvaro V. A Questão da universidade. 2ª. Ed. São Paulo: Cortez, 

1994.  

POPPER, Karl. O Racionalismo crítico na política. 2ª. Ed. Brasília: 

Editora da UnB, 1994.   

ROMANO, Roberto. Universidade: entre as luzes e nossos dias. In: 

CARVALHO, Antônio Paes de et al. A crise da universidade. Rio de 

Janeiro: Revan, 1998.   

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de identidade: uma introdução às 

teorias do currículo. 2ª. Ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2002.  

THAYER, Willy. A Crise não moderna da universidade moderna. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2002. 

TYLER, Ralph W. Princípios básicos de currículo e ensino. 6ª. Ed. Porto 

Alegre: Globo, 1979.  

VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do pensamento grego. 6ª. Ed. Rio de 

Janeiro: Editora Bertrand Brasil S.A., 1989.  

VERNEAUX, Roger ; Le Vocabulaire de Kant : doctrines et méthodes. 

France: Aubier-Montaigne, 1967.  

ZABALZA, Miguel A. O ensino universitário: seu cenário e seus 

protagonistas. Porto Alegre: Artmed, 2004.  
 

 

Data de registro: 12/11/2022 

Data de aceite: 23/082023 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1409 

 Políticas de dominação e o processo pedagógico 

em bell hooks1 

 

 

 

Lucas Antunes Machado * 

 

 

 

Resumo: O aumento significativo de discursos de ódio e a violência contra minorias 

sociais revela a sala de aula como microcosmo de uma sociedade estruturada por 

políticas de violência colonial e patriarcal. Experiências de sala de aula evidenciam 

contradições que variam em torno de práticas de libertação e/ou dominação de 

corpos e mentes. O ensaio propõe uma discussão sobre as políticas de dominação e 

o processo pedagógico na perspectiva da intelectual, ativista social e crítica cultural 

bell hooks. Sua concepção de educação deriva de sua própria experiência de 

opressão de classe, raça e gênero, culminando em seu projeto ético-político de 

educação. Partimos da perspectiva de que a experiência do corpo em sala de aula 

pode ser lócus privilegiado de reflexões críticas dos sistemas interligados de 

opressão. 

 

Palavras-chave: Políticas de dominação; Processo pedagógico; bell hooks.  
 

 

 

 

 

 

                                                           
1 Uma versão preliminar deste texto será publicada em forma de capítulo de livro (em fase 

de elaboração) com o título “Políticas de dominação da escola à universidade: notas a partir 

do pensamento de bell hooks”. A versão do texto aqui apresentada contempla uma 

discussão mais aprofundada e pormenorizada de categorias do pensamento hookiano, além 

da inclusão de um capítulo e modificações substanciais no formato e conteúdo do texto. 

* Doutorando em Sociologia pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia (UFRGS). 

Professor do curso de Psicologia na Faculdade Anhaguera. Docente de Sociologia na rede 

pública do Estado do RS. lucas.machado@outlook.com.br. ID Lattes: 2923201157952402. 

ORCID: 0000-0002-1165-7740 

 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-69402 

mailto:lucas.machado@outlook.com.br
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-69402
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-69402


Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1410 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Politics of domination and the pedagogical process in bell hooks 

 

Abstract: The significant increase in hate speech and violence against social 

minorities reveals the classroom as a microcosm of a society structured by policies 

of colonial and patriarchal violence. Classroom experiences reveal contradictions 

around practices of liberation and/or domination of bodies and minds. This essay 

discusses the politics of domination and the pedagogical process from the 

perspective of the intellectual, social activist, and cultural critic bell hooks. Her 

conception of education derives from her experience of class, race, and gender 

oppression, culminating in her ethical-political education project. We start from the 

perspective that the experience of the body in the classroom can be a privileged 

locus for critical reflections on interconnected systems of oppression. 

 

Key-words: Politics of domination; Pedagogical process; bell hooks. 

 

 

 

Política de dominación y el proceso pedagógico en bell hooks 

 

Resumen: El aumento significativo del discurso de odio y de la violencia contra las 

minorías sociales revela el aula como un microcosmos de una sociedad estructurada 

por políticas de violencia colonial y patriarcal. Las experiencias en el aula revelan 

contradicciones que giran en torno a prácticas de liberación y/o dominación de 

cuerpos y mentes. El ensayo propone una discusión sobre las políticas de 

dominación y el proceso pedagógico desde la perspectiva de la intelectual, activista 

social y crítica cultural bell hooks. Su concepción de la educación deriva de su 

propia experiencia de opresión de clase, raza y género, culminando en su proyecto 

ético-político de la educación. Partimos de la perspectiva de que la experiencia del 

cuerpo en el aula puede ser un locus privilegiado de reflexiones críticas de sistemas 

de opresión interconectados. 

 

Palabras clave: Política de dominación; Proceso pedagógico; bell hooks. 

 

 

 

 

 

 

 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1411 

Introdução  

 

 

“Somos seres sociais, afinal das contas, e 

internalizamos as ideias através da socialização”. 

 

Chimamanda Ngozi Adichie 

 

O aumento significativo de discursos de ódio e a violência contra 

minorias sociais revela a sala de aula como microcosmo de uma sociedade 

estruturada por políticas dominação e violência colonial/patriarcal. A escola 

e, mais especificamente, a sala de aula, não pode ser tomada como lugar um 

neutro ou isento de lógicas de poder e dominação. O projeto de dominação 

colonial tem logrado êxito desde os tempos de invasão jesuíta (Companhia 

de Jesus) em seu objetivo de constituição de uma educação nacional voltada 

a catequizar – leia-se dominar – o índio e educar uma elite nacional que 

pudesse, ao fim e ao cabo, levar em frente um projeto de nação pautada nos 

pressupostos eurocentrados do dominador.  

A educação acaba sendo uma das primeiras instituições de intenso 

investimento da colonialidade do poder, haja vista sua potencialidade e 

alcance enquanto dimensão relacional e socializadora na (con)formação de 

corpos e mentes. As primeiras instituições educacionais que se formam em 

território nacional têm como premissa básica de sua constituição um projeto 

de nação que se pauta sobretudo na destruição e no apagamento dos modos 

de existência e de produção de conhecimento de um grupo étnico específico 

(indígenas/não brancos) e na reverência e perpetuação dos modos e 

costumes de existir de outro grupo (europeus/brancos). É por esta razão que 

concordamos com o cientista social Anibal Quijano (2005), quando afirma 

que a “América e Europa produziram-se historicamente, assim, 

mutuamente, como as duas primeiras novas identidades geoculturais do 

mundo moderno” (p. 127), aludindo à exploração de índios e negros 

empregada por essas duas potências e a constituição do que chama de 

identidade racial colonial negativa que foi imputada aos povos colonizados.  



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1412 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

A educação, a escola e a sala de aula, da forma como as conhecemos 

e delas fazemos uso, são produto de uma modernidade colonial que teve 

como principal objetivo de seu projeto de sociedade a perpetuação e 

manutenção de lógicas de dominação e poder colonial de classe, raça e 

gênero. Não raro, temos nos deparado com notícias sobre o aumento de 

violência nas escolas, tal qual as recentes ameaças de ataques/chacinas às 

escolas brasileiras e a defesa de reforço estatal (policial) nestas instituições. 

Experiências de sala de aula tem revelado contradições que variam em torno 

de práticas de libertação e/ou dominação de corpos e mentes. Dito isso, a 

construção do presente ensaio se vale de epistemológicas que rompam com 

a lógica moderno-colonial de produção de conhecimento de inspiração 

filosófico-cartesiana (GROSFUGUEL, 2016; hooks, 2017; NOGUEIRA, 

2012) que expropriam o lugar de fala de sujeitos no campo da produção de 

conhecimento e da educação.  

Partimos da perspectiva de que a experiência do corpo em sala de 

aula pode ser lócus privilegiado de reflexões críticas dos sistemas 

interligados de opressão de classe, raça, gênero, sexualidade e outros. Nesse 

sentido, a perspectiva teórico-metodológica que orienta esta escrita é a do 

feminismo negro interseccional (COLLINS, 2019; MACHADO, 2021), 

qual seja, a adoção de uma postura de produção de conhecimento que 

contemple nossas autobiografias como indispensáveis à produção do 

conhecimento no campo da educação. Ainda, na esteira do pensamento 

feminista negro, adotaremos, para fins do presente ensaio, uma atitude 

filosófica inspirada no pensamento de Patrícia Hill Collins e Sirma Bilge 

(2021) para quem o letramento, enquanto característica pedagógica da 

educação para a consciência crítica, para além da apropriação dos códigos 

linguísticos, deve constituir-se em um ato constante de leitura – crítica – que 

o indivíduo deve fazer das “relações sociais em suas próprias experiências” 

(p. 215).  

O ensaio propõe uma discussão sobre as políticas de dominação e o 

processo pedagógico na perspectiva da intelectual, ativista social, professora 

e crítica das políticas de dominação bell hooks (2019a, 2019b, 2022a). A 

partir do método cartográfico, partimos de nossas experiências pedagógicas 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1413 

em salas de aula como educadores para compreender de que forma nossas 

práticas educativas perpetuam ou podem fazer resistência ao modo pelo qual 

o sistema de dominação patriarcal supremacista branco vem engolfando 

práticas educativas em ambientes escolares e universitários, fazendo 

presença nos espaços pedagógicos através de violência patriarcal. Partimos 

principalmente do pensamento feminista negro interseccional como 

importante analisador das relações escolares e como possibilidade de 

intervenção em práticas de violência em ambientes escolares e 

universitários. Em particular, nos deteremos na noção de violência patriarcal 

cunhada dos escritos de bell hooks a fim de contribuir para a reflexão sobre 

a perpetuação e naturalização da violência no âmbito acadêmico - 

universitário e/ou escolar.  

O texto está organizado, além desta introdução e das considerações 

finais, em quatro tópicos. No primeiro, argumento sobre como questões 

relativas à vida pessoal de bell hooks estão intimamente relacionadas com 

seu pensamento radical, culminando em seu projeto de educação – 

feminista/antirracista – como prática de liberdade e emancipação de corpos 

e mentes; no segundo, destaco a relevância do conceito de supremacia 

branca para compreensão da perpetuação e manutenção de políticas de 

dominação de classe, raça e gênero; no terceiro ponto do ensaio destaco a 

crítica à filosofia cartesiana que solapa a experiência do corpo na sala de 

aula. Por fim, no último tópico, apresento excertos de uma cartografia que 

venho realizando sobre minha prática pedagógica à luz dos preceitos da 

epistemologia feminista negra.  

 

 

bell hooks: um projeto de educação – feminista/antirracista – inacabado  

 

bell hooks, nascida Gloria Jean Watkins, em 25 de setembro de 

1952, na cidade de Hopkinsville, localizada no Estado de Kentucky, Estados 

Unidos da América, foi uma prolixa escritora, pesquisadora, crítica cultural, 

professora universitária e ativista social dos movimentos feminista e negro 

estadunidense. Além dos atributos profissionais, bell hooks aliançou o 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1414 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

trabalho intelectual com seu ativismo político em torno dos movimentos 

feminista e negro, o que culminou em um forte tom crítico e político em 

suas obras, recentemente traduzidas para a língua portuguesa no Brasil. 

Filha de pais negros da classe trabalhadora estadunidense, vivenciou em sua 

escolarização básica o Aparthaid norte-americano. Na introdução do livro 

Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade, relembra 

sua experiência como estudante de escolas em que convivia apenas com 

colegas e professoras negras e de como aquela experiência contribuiu para 

a construção de sua subjetividade e visão crítica de educação como prática 

de liberdade. Em contrapartida, foi no fim do Aparthaid, quando estudantes 

negros puderam estudar nas mesmas escolas de pessoas brancas - período 

denominado de desegregação -, que a autora percebeu o impacto negativo 

do que denominou como políticas de dominação supremacista imperialista 

capitalista branca (2019a, 2020, 2022a), sobretudo na visão que pessoas 

negras possuíam de si mesmas. Isso porque, recorda a autora, que foi na 

convivência com professoras/es brancas/os em escolas não segregadas que 

passou a compreender e a experienciar a rotina do racismo na sala de aula.  

Ainda que no final de sua experiência com a educação básica, bell 

hooks tenha tido experiências negativas ao conviver com o racismo, é 

explícita em sua obra o impacto positivo que estudar em escolas somente 

para pessoas negras teve na produção de sua subjetividade enquanto mulher, 

estudante, intelectual, ativista e negra. Foi através desta experiência, 

inclusive, que a autora menciona seu contato com a concepção de educação 

como prática de liberdade e o poder de transformação que a 

educação/pedagogia tem na vida dos estudantes. Posteriormente, essa 

experiência será definidora de sua admiração e aproximação com os 

trabalhos do educador brasileiro Paulo Freire. Em um dos ensaios da obra 

Erguer a voz: pensar como negra, pensar como feminista, lembrando de 

algumas de suas professoras, retoma o contato com sua professora favorita 

do ensino médio, a senhora Annie Mae Moore:  

 

Ela era apaixonada por seu modo de ensinar, confiante de que 

seu trabalho na vida era uma pedagogia de libertação (palavras 

que ela não usou, mas vivenciou instintivamente), que 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1415 

abordaria e confrontaria nossas realidades como crianças 

negras crescendo dentro de uma cultura de supremacia 

branca.  A senhora Moore sabia que, se era para sermos 

completamente autorrealizados, então o trabalho dela, e o 

trabalho de todos os nossos professores progressistas, não era 

só nos ensinar o conhecimento dos livros, mas nos ensinar 

uma visão de mundo contestadora - diferente daquela de 

nossos exploradores e opressores - uma visão de mundo que 

nos permitisse ver a nós mesmos não através das lentes do 

racismo ou de estereótipos racistas, mas que nos permitisse 

focar de forma clara e nítida, olhar para nós mesmos e para o 

mundo ao redor crítica e analiticamente, ver a nós mesmos 

primeiro e acima de tudo nos esforçando pela completude, 

pela união de coração, mente, corpo e espírito (hooks, 2019a, 

p. 113).  

 

 

 A experiência de bell hooks com a educação superior não foi tão 

positiva quanto a escolarização básica, tendo em vista a convivência e 

experiência de uma educação universitária tão ou mais segregada que 

outrora - só que agora de forma implícita e velada - ficam mais evidentes as 

expressões das políticas sexistas e racistas contidas no meio universitário. 

Ainda assim, é dessa experiência com as políticas de opressão perpetuadas 

na universidade que a autora retira grande parte de seu amadurecimento 

pessoal e intelectual. Uma de suas obras atualmente mais reconhecidas, E 

eu não sou uma mulher: mulheres negras e feminismo [Ain’t I a Woman: 

Black Women and Feminism, no original], publicada no ano de 1981, foi 

originalmente escrita quando ainda estava na graduação e faz parte de um 

dos trabalhos intelectuais mais densos e importantes para a teoria feminista 

negra. Vale mencionar, que antecede a escrita dessa obra uma série de 

situações racistas e sexistas que fazem a intelectual questionar sua 

permanência na vida acadêmica e até abandonar a pós-graduação durante 

algum tempo. 

Em outros termos, bell hooks utiliza sua posição de intelectual 

acadêmica de forma politicamente estratégica e engajada, aliançando 

análises rigorosamente empíricas da realidade histórica, social, cultural e 

política junto à sua própria experiência social enquanto mulher negra da 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1416 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

classe trabalhadora, culminando em sua teoria crítica das políticas de 

dominação supremacistas brancas. A própria escolha do nome utilizado para 

a vida intelectual, bell hooks, demonstra sua posição e escolhas acadêmicas. 

Pseudônimo inspirado no nome de sua bisavó, Bell Blair Hooks - uma 

mulher de língua afiada, que falava o que vinha à cabeça, que não tinha 

medo de erguer a voz -, foi utilizado pela autora para demarcar seu 

posicionamento político e ético enquanto professora, intelectual e 

pesquisadora universitária, bem como para deflagrar sua crítica ao modo 

como as políticas de dominação estão presentes no trabalho universitário, 

sobretudo em nome daqueles que detém o poder de se autonomear 

especialistas. Portanto, faz a opção de utilizar um pseudônimo em letras 

minúsculas para tirar o foco de sua pessoa enquanto pesquisadora e dar 

maior visibilidade ao conteúdo do que suas obras têm a dizer. De certa 

forma, a obra de bell hooks encarna sua ânsia e desejo por erguer a voz, por 

nominar os sistemas de dominação interligados - raça, classe e gênero - que 

obliteram a capacidade das pessoas de se auto realizarem e exercitarem a 

imaginação crítica. 

É notável, no pensamento e obra de bell hooks, um desejo de 

produzir uma teoria que seja acessível, sobretudo aos grupos 

marginalizados. Por isso, entende que uma das formas de nos libertarmos 

das amarras da colonialidade do poder, nas palavras da autora uma estrutura 

social de dominação patriarcal imperialista capitalista supremacista 

branca, é operarmos uma mudança radical no pensamento e na ação. Aliás, 

pensamento e ação ou teoria e prática são dimensões de um mesmo processo 

e não devem ser considerados como movimentos contrários ou a parte um 

do outro, tendo em vista que “tudo o que fazemos na vida está fundamentado 

em teoria (...) há um sistema implícito moldando pensamento e prática” 

(hooks, 2019c, p. 41). Em vista disso é que aposta em um movimento 

constante de vigilância e mudanças de nossos paradigmas que, como 

socializados em uma sociedade pautada pela lógica da dominação de uns 

sobre os outros, temos o potencial de perpetuar políticas de dominação 

sexistas, racistas, elitistas, dentre outras. Portanto, o projeto – 

feminista/antirracista – de educação defendido pela intelectual deve atuar ao 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1417 

nível da consciência para gerar condições de possibilidade concretas que se 

traduzam em um comprometimento com fim das políticas de dominação em 

todos os seus domínios – racismo, sexismo, elitismo. Nessa conjuntura, o 

movimento feminista tem importância central em um projeto de sociedade 

que tenha enquanto projeto ético-político justiça social. 

Vale destacar que o posicionamento político da autora não era 

individual, mas coletivo, como pode-se observar em sua defesa contundente 

de uma pedagogia engajada na perspectiva de comunidades de 

aprendizagem (hooks, 2017, 2020, 2022c). A ênfase no conteúdo de sua 

obra à frente de sua pessoa acadêmica, notadamente pela escolha de um 

pseudônimo, era também uma analogia que buscava erguer não apenas a sua 

voz, mas a voz de muitas outras mulheres negras nigligenciadas e colocadas 

à margem no ambiente universitário. Mariléa de Almeida, ao prefaciar uma 

das edições brasileiras da obra da intelectual feminista, reporta que o tom 

autobiográfico que perpassa os trabalhos de bell hooks não podem ser vistos 

como “atos narcísicos de autopromoção, mas como um exercício de 

autorrecuperação, prática que exprime uma ética do cuidado de si” 

(ALMEIDA, 2019, p. 13). Portanto, o trabalho intelectual empreendido pela 

autora visa, sobretudo, sublinhar a importância do que se diz e o que se faz 

quando denunciamos políticas de dominação “a fim de avaliarmos de que 

forma reproduzimos aquilo que estamos denunciando” (p. 13).  

 

 

Políticas de dominação e a violência supremacista branca 

 

Nos últimos anos, tem aumentado a violência contra grupos 

minoritários, sobretudo influenciados por políticas de dominação patriarcal, 

racistas e elitistas erigidas pela ascensão ao poder estatal de chefes de Estado 

neoconservadores e neoliberais. A exploração colonial nas Américas e na 

África construiu uma narrativa hegemônica sobre os grupos dominados que, 

em síntese, justificaram – e ainda justificam – a dominação e exploração de 

homens e mulheres negras/os, pessoas trans e queer, pobres e migrantes, 

grupos racializados, dentre outros, através do que a intelectual, educadora e 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1418 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

ativista feminista, bell hooks, denomina como políticas de dominação 

supremacista patriarcal imperialista capitalista branca (hooks, 2020, 

2022b). Em linhas gerais, hooks (2019a, 2022b) compreende que o uso do 

termo supremacia branca ajuda a captar as formas com que políticas de 

dominação de raça operam na sociedade, sobretudo nos dando um indicativo 

das formas de se relacionar e se perceber entre pessoas brancas e não 

brancas. Para a autora, “a supremacia branca está completamente difundida 

nesta sociedade, como ideologia e também como comportamento” (hooks, 

2019a, p. 232), o que justifica a valorização e até aceitabilidade de 

comportamentos e ações negativas entre grupos minoritários.  

Com efeito, a autora destaca que a necessidade de certa vigilância 

com relação a como operam os sistemas de poder interligados e 

estruturalmente regidos pela supremacia branca. Na introdução da obra 

Escrever além da raça: teoria e prática (2022b), alerta que, ainda que 

existam diferenças de classe entre pessoas brancas, por exemplo, um acordo 

tácito as mantém, consciente ou inconscientemente, unidas no 

fortalecimento das políticas de dominação – patriarcal, sexista e elitista. 

Outrossim, entende que há a necessidade de compreensão de que o 

pensamento e a prática supremacista branca elucidam e moldam nossos 

pensamentos e ações, independentemente de nossa cor de pele (hooks, 

2022b), sexualidade, religião, gênero, e outros marcadores. Nesse sentido, 

homens e mulheres, negros e brancos, pobres e ricos incorporam valores e 

sentimentos dos dominadores e, inclusive, perpetuam políticas de 

dominação de seus algozes. bell hooks (2019a) aponta para a particularidade 

do sistema de supremacia branca em cooptar nossas mentes e corpos, 

fazendo com que tanto homens quanto mulheres perpetuem valores que 

disseminem a lógica de dominação perpetrada pela colonialidade do poder. 

Interessante destacar a posição analítica e crítica que a autora faz da 

relação que dominadores e dominados têm nas relações de poder colonial. 

Tendemos a encontrar nos escritos críticos em relação à estrutura social 

patriarcal e racista uma tendência a propor uma análise que envolve tanto 

um olhar crítico para as estruturas sociais mais amplas, quanto também uma 

atenção para a ‘disposicionalidade’ dos agentes sociais em incorporar essas 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1419 

estruturas em suas ações individuais. Essa característica da análise crítica da 

intelectual antirracista fica evidente em dois posicionamentos que toma em 

relação a pensar como a supremacia branca pode ser incorporada não só por 

pessoas brancas, mas também por pessoas negras e não brancas; e por sua 

crítica ao racismo e à violência perpetrada até mesmo no interior dos 

movimentos feministas e à incorporação de pensamentos e ações machistas 

entre as próprias mulheres. Para a intelectual, mesmo grupos que estão à 

margem, como homens negros e mulheres, também podem perpetrar 

violência. Relatando o caso do feminismo a autora elucida essa questão:  

 

 

Inicialmente, o foco do feminismo em violência doméstica 

destacou a violência de homens contra mulheres, mas com o 

progresso do movimento, surgiram evidências de que a 

violência doméstica também estava presente em 

relacionamentos entre pessoas do mesmo sexo, que mulheres 

em relacionamentos com mulheres eram e são muitas vezes 

vítimas de abuso, que crianças também eram vítimas da 

violência patriarcal de adultos, mulheres e homens (hooks, 

2019c, p. 95).  

 

 

Assim, compreende políticas de dominação como uma forma de 

sociabilidade que se baseia na crença da existência de superiores e inferiores 

e numa ideologia que superiores devem governar/comandar inferiores 

(hooks, 2019a). Essa ideologia molda de tal forma nossas consciências e 

ações que afeta a vida de “todas as pessoas em todos os lugares, sejam 

pobres ou privilegiadas, letradas ou iletradas" (p. 57). Portanto, considera 

crível a possibilidade de indivíduos e grupos que defendem ideologias 

progressistas também perpetuarem políticas de dominação, uma vez que os 

sistemas de opressão de raça, classe e gênero não atuam em nossas vidas de 

formas isoladas, mas entrelaçados em uma teia de relações moldadas numa 

perspectiva de poder e dominação. Por isso, alerta para a importância de 

pensar criticamente sobre dominação a partir de nossas próprias 

experiências, levando a cabo a capacidade que temos de agir de maneiras 

que oprimem, machucam e dominam outras pessoas. Audre Lorde, escritora 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1420 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

feminista negra e ativista dos direitos civis e homossexuais, propõe uma 

discussão interessante sobre sistemas interligados de opressão, doravante 

denominados como Interseccionalidade na academia, e que nos parece 

pertinente para pensarmos como nossos corpos são atravessados por uma 

série de pressões conjuntas e interligadas. No ensaio Não existe hierarquia 

de opressão, esclarece seu entendimento sobre os sistemas interligados de 

opressão:  

 

Entre as mulheres lésbicas, eu sou negra; entre as pessoas 

negras, eu sou lésbica. Qualquer ataque contra as pessoas 

negras é um problema para lésbicas e gays, porque eu e 

milhares de outras mulheres negras somos parte da 

comunidade lésbica. Qualquer ataque contra lésbicas e gays é 

um problema para pessoas negras, porque milhares de lésbicas 

e homens gays são negros. Não existe hierarquia de opressão 

(LORDE, 2019, p. 244). 

 

 

         De modo geral, sustentamos a ideia de que os sistemas interligados 

de opressão estão vinculados às estruturas supremacistas brancas apontadas 

por bell hooks. E é no bojo dessa estrutura de opressão que se afirmam e 

sustentam políticas de dominação que culminam na violência como 

socialização (hooks, 2019b). bell hooks dá centralidade ao fenômeno da 

violência em diversas obras, sobretudo por ser um fenômeno inerente às 

políticas de dominação do opressor colonial. Para a autora, é através da 

violência como socialização que o dominador vai lograr sucesso em sua 

empreitada de dominação não só de corpos, mas das mentes dos oprimidos. 

         A intelectual compreende o modo como operamos com o conceito 

de violência - via de regra as ideias veiculadas sobre violência são mais 

restritas à violência de gênero - mitigam análises mais complexificadas e 

profundas sobre o fenômeno da violência em uma sociedade de dominação 

e controle. De um modo geral, a autora compreende que nossas ações e 

pensamentos estão calcadas numa lógica de dominação – vide a categoria 

de pensamento supremacia branca já mencionada. Nesta lógica, imperam os 

modos de viver e pensar do homem-branco-capitalista-supremacista-



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1421 

patriarca em nossas relações intersubjetivas. Em suma, a defesa da 

intelectual é a de que as subjetividades e intersubjetividades de homens e 

mulheres negras têm sido forjadas sob o que denomina de violência 

patriarcal. De certo modo, bell hooks corrobora o pensamento de Aníbal 

Quijano (2014) no que se refere à colonialidade do poder. Para o autor, trata-

se de um projeto empreendido pelos europeus, desde sua perspectiva 

eurocêntrica, de expropriar os povos colonizados de suas culturas e 

produção de conhecimento para, no fim e ao cabo, ensinar aos colonizados 

“tudo que fosse útil para a reprodução da dominação” (QUIJANO, 2005, p. 

121). Em tese, o cientista social afirma sobre a indelével marca deixada 

pelos colonizadores na produção de subjetividades dos colonizados, pois 

“todo esse acidentado processo implicou no longo prazo uma colonização 

das perspectivas cognitivas, dos modos de produzir ou outorgar sentido aos 

resultados da experiência material ou intersubjetiva, do imaginário, do 

universo de relações intersubjetivas do mundo, em suma, da cultura” (p. 

121). 

Em síntese, nos debruçamos brevemente sobre a relação entre uma 

sociedade estruturada a partir de políticas de dominação – patriarcais, 

sexistas e racistas -, doravante denominadas de supremacia branca, e os 

modos de sustentação de uma violência patriarcal contra, sobretudo, 

minorias sociais. A seguir, iremos problematizar o apagamento da 

experiência do corpo no processo pedagógico moderno-colonial em 

contextos escolares, a fim de tencionar as políticas de dominação no 

processo pedagógico.  

 

 

A experiência corporificada no processo pedagógico 

 

A estrutura de sociedade moderno-colonial apagou não só as 

experiências sociais e culturais dos povos colonizados, como também 

reproduziu a mesma lógica de apagamento no âmbito da educação. A escola, 

mais precisamente a sala de aula moderno-colonial, não leva em 

consideração a experiência do corpo e das experiências sociais de alunos e 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1422 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

alunas no processo pedagógico. Ainda que os corpos estejam presentes e 

sejam alvo constante de controle, vigilância e punição por parte do Estado e 

seus representantes, o discurso cartesiano que separa mente e corpo da 

experiência escolar mitiga tanto quanto pode o exercício de aprender com e 

a partir do corpo na sala de aula.  

A educadora e pesquisadora Nilma Lino Gomes (2019) refere que a 

problemática do corpo é reintroduzida na discussão acadêmico-intelectual a 

partir dos estudos feministas e pós-estruturalistas, embora já seja alvo de 

discussões e tensionamentos no interior de movimentos sociais. Referindo-

se ao movimento negro em seus projetos educativos, a autora aponta que a 

discussão em torno do lugar do corpo negro não ocorreu sem embates e 

tensionamentos, sobretudo pela ênfase que o corpo negro tem em uma 

sociedade que, ora coteja projetos de libertação e emancipação, ora propõe 

regulação e opressão destes corpos. Por esta razão, a educadora propõe uma 

discussão a partir do corpo negro, por ser este um alvo constante de poder e 

controle por parte de uma sociedade racista. Inspirados na proposta de 

Gomes (2019), gostaríamos de ampliar um pouco mais a discussão sobre o 

corpo nas salas de aula, partindo das experiências de grupos minoritários 

(COSTA, 2005; GIDDENS, 2012) que têm habitado salas de aula cada vez 

mais multiculturais. Assim, concordamos com a educadora supracitada a 

respeito do corpo negro ser alvo de controle e regulação constantes e 

tendemos a ampliar o escopo de análise deste controle a outros sujeitos 

historicamente desprovidos de poder social, político e econômico. Mulheres 

e homens cis, trans, não binários/as, pessoas pobres e racializadas, 

migrantes, pessoas portadoras de deficiência e outros são alguns exemplos 

do que estamos considerando minorias sociais e é sobre os corpos destes 

sujeitos que entendemos ser importante a produção de uma discussão 

educacional sobre o corpo nas salas de aula.  

 Renato Nogueira (2012) e bell hooks (2017) fazem uma ponderação 

interessante a respeito da cisão entre corpo e mente em que há uma 

suposição de que a sala de aula seria um território vedado a qualquer 

manifestação do corpo. A monorracionalidade operada no interior das salas 

de aula produz uma lógica de padronização e homogeneização de corpos e 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1423 

comportamentos que impede ou restringe que professores consigam 

perceber o processo pedagógico, para além do aprendizado de conteúdos e 

apreensão de signos, impossibilitando a transformação e o bem-estar dos 

estudantes. Segundo hooks (2017), o dualismo ocidental cartesiano, ou seja, 

a lógica de exclusão do corpo do processo de pedagógico, faz com que 

educadores e educadoras percam de vista o eros como “força que auxilia 

nosso esforço geral de auto realização” (p. 258), impedindo-nos de sustentar 

nossas práticas a partir de um fundamento epistêmico que nos habilite a usar 

a energia da sala de aula como princípio norteador de discussões e 

imaginação crítica. Nossa hipótese é de que a exclusão da experiência do 

corpo no processo pedagógico foi e é uma forma da lógica moderno-colonial 

de reproduzir opressões e naturalizar políticas de dominação e violência 

neste espaço.  

É por isto que nossas experiências e práticas como 

educadores/educandos e pesquisadores têm nos levado a pensar sobre a 

importância do corpo no processo pedagógico. Apostamos na noção de 

pedagogia engajada (hooks, 2017, 2020) como uma forma de ensinar e 

aprender em que todos os envolvidos no processo pedagógico tenham 

condições de aprender e ter suas vozes ouvidas. Fundamentada nos 

pressupostos da pedagogia libertadora de Paulo Freire e na filosofia do 

budismo engajado de Thich Nhat Hanh, bell hooks defende uma noção de 

pedagogia com vistas à promoção de uma imaginação crítica na sala de aula 

que culmine em justiça social para homens, mulheres, jovens e crianças. Na 

perspectiva da autora, a pedagogia engajada contempla a união entre mente, 

corpo e espírito no processo pedagógico e é mais exigente que as pedagogias 

feminista e crítica por focar num compromisso ativo do educador com seu 

próprio processo de autoatualização que promova a capacitação, o 

fortalecimento e o bem-estar de seus estudantes (hooks, 2017).  

Para além do aprendizado formal de conteúdos, compreende-se a 

pedagogia engajada como possibilidade de construção de ambiência 

pedagógica que leve a cabo as experiências mentais (cognoscitivas), 

espirituais e corporais dos educandos no processo de ensinar e aprender. 

Nesse sentido, a experiência é condição indispensável à educação como 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1424 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

prática de liberdade. Trata-se, portanto, de uma leitura não monorracional 

das experiências de nossos estudantes. É necessário que o educador esteja 

atento às suas próprias experiências e ao modo interligado como opressões 

de classe, raça, gênero, sexualidade, religião e outros operam em sua vida e 

dão significado à sua prática pedagógica. Em outras palavras, queremos 

mobilizar uma imaginação crítica por parte de educadores e educadoras 

sobre como suas próprias experiências com seus corpos também dão 

significado e perpetuam determinadas relações de poder na sala de aula. Não 

se trata em negar a experiência das relações de poder no contexto 

pedagógico, mas reconhecê-las, pois:  

 

 

Quando os professores levam narrativas de sua própria 

experiência para a discussão em sala de aula, elimina-se a 

possibilidade de atuarem como inquisidores oniscientes e 

silenciosos. É produtivo, muitas vezes, que os professores 

sejam os primeiros a correr o risco, ligando as narrativas 

confessionais às discussões acadêmicas para mostrar de que 

modo a experiência pode iluminar e ampliar nossa 

compreensão do material acadêmico (hooks, 2017, p. 36).    

 

Partir de nossas próprias experiências sociais e de nossos estudantes 

nos abre condições de possibilidade de pensar a prática e o processo 

pedagógico de modo mais crítico, criativo e crível. Como nos ensina Renato 

Nogueira (2012), não basta o reconhecimento das diferenças e das múltiplas 

identidades, filiações, pertencimentos e exercícios da sexualidade, gênero, 

etnia, nacionalidade e outros marcadores na escola, se nos mantivermos 

aliançados a uma perspectiva e postura que divorcie corpo e mente do 

processo pedagógico. Em outros termos, se pensamos a sala de aula como 

microcosmo do mundo social e, portanto, lugar de diferença e diversidade, 

é necessário que mudemos de paradigma e percamos o medo de produzir e 

pensar sobre afetos (medo, raiva, nojo, carinho, alegria, tristeza) em salas de 

aula. Nesse sentido, compreender que nossas próprias experiências são 

centrais para um aprendizado crítico e entender que políticas do racismo, do 

sexismo, elitismo e heterossexismo determinam os modos como ensinamos 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1425 

e aprendemos pode ser um passo importante para a efetivação de uma 

pedagogia engajada (hooks, 2017).  

Em razão disto, compartilhamos a partir de agora alguns trechos de 

como temos identificado violência e cuidado perpassando ações e práticas 

em nossos processos pedagógicos. Nossa intensão não é descrever essas 

informações como imparciais ou meramente acadêmicas, mas propor uma 

problematização/discussão sobre como nossos corpos estão, desde qualquer 

relação pedagógica, implicados em relações de poder e dominação. Nos 

baseamos nos princípios do método cartográfico de Virgínia Kastrup 

(2009), para quem a cartografia é um método de pesquisa que acompanha 

processos e parte da indissociabilidade entre pesquisador e objeto de 

pesquisa; e na interseccionalidade de Collins e Bilge (2021) como 

ferramenta teórico-metodológica que investiga como as relações de poder 

em uma sociedade marcada pela diversidade e diferença influenciam 

relações sociais e experiências individuais. Em outros termos, nossos corpos 

estão em interação e se implicam mutuamente em nossas relações 

pedagógicas. 

 

 

A sala de aula como microcosmo social 

 

“As histórias importam. Muitas histórias importam. 

As histórias foram usadas para espoliar e caluniar, 

mas também podem ser usadas para empoderar e 

humanizar. Elas podem despedaçar a dignidade de 

um povo, mas também podem reparar essa 

dignidade despedaçada”.  

Chimamanda Ngozi Adichie 

 

 O interesse até aqui, foi apontar algumas pistas sobre como a 

violência é legitimada quando dirigida a grupos minoritários no contexto de 

uma sociedade fundamentada nos pressupostos da supremacia patriarcal 

branca. Muito embora a violência seja um problema estrutural de nossas 

sociedades, observamos que determinados indivíduos, grupos, classes e 

nações são alvo recorrente de violências as quais pouco problematizamos 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1426 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

ou questionamos a respeito. A intenção a partir de agora, é cartografar 

algumas de nossas experiências em salas de aula multiculturais a fim de 

captar pistas que contribuam para a discussão e problematização da 

violência como socialização. Muito embora o fenômeno da violência seja 

objeto de reflexões de uma tradição de estudos filosóficos e sociais 

(ARENDT, 2016; BOURDIEU, 2017; FANON, 1961; WEBER, 1999), nos 

deteremos às reflexões que abordam o fenômeno desde uma perspectiva do 

feminismo negro e decolonial (hooks, 2019a, 2019c; VERGÉS, 2019). 

 Consideramos pertinente trabalhar com o operador conceitual de 

violência patriarcal (hooks, 2019a, 2019c) por ser um conceito que abarca 

uma forma de relação que estrutura subjetividades e intersubjetividades num 

modo de relação que reverbera comportamentos coloniais seja nos grupos 

oprimidos como nos opressores. Nesse sentido, nossas relações 

interpessoais, seja nas relações familiares, românticas, escolares, 

universitárias/acadêmicas, laborativas, sustentam um modo de 

relacionamento que subentende controle e dominação de um indivíduo e/ou 

grupo mais forte em relação a outros mais fracos: as relações entre pais e 

filhos, relações românticas/conjugais, pares acadêmicos/universitários, 

professores e alunos, acadêmicos e não-acadêmicos, e outros. Em outros 

termos, queremos sustentar a ideia de que a violência patriarcal molda e 

ampara relações subjetivas e intersubjetivas nas suas mais diversas 

manifestações e, a partir, dessa premissa sustentar condições de 

possibilidade no âmbito das salas de aula não violenta e sustentadas por uma 

ética do cuidado.  

A cientista política François Vergés é, também, uma referência 

importante do feminismo negro para a compreensão do fenômeno da 

violência enquanto produção social patriarcal. Entendemos que a autora se 

aproxima da perspectiva de violência patriarcal empregada por bell hooks 

na medida em que também entende o fenômeno numa perspectiva estrutural. 

Para a autora, existe uma cumplicidade do Estado para com a produção e 

legitimação da violência, sobremaneira quando nos referimos a corpos 

racializados, femininos, pobres, jovens; em suma, corpos considerados de 

menor valor por políticas neoconservadoras e neoliberais (VERGÉS, 2019). 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1427 

Nesse sentido, toma o Estado como cúmplice de estruturas de poder 

neconservadoras e neoliberais ou até mesmo como perpetrador da violência 

contra grupos minoritários.  

 Não tem sido incomum ouvir de colegas da pós-graduação ou 

recuperar de nossas próprias memórias escolares e/ou práticas como 

professor de ensino médio sobre como a escola, ainda que com algumas 

exceções, havia sido um lugar em que cuidado e afeto andavam juntos com 

o rigor de muitos de nossos docentes. Lembro-me de uma professora de 

língua inglesa que no ensino fundamental que, ainda que fosse exigente e 

rigorosa quanto à disciplina em sala de aula, demonstrava extremo zelo e 

cuidado para com os estudantes. No meu caso específico, precisei ser 

aprovado por conselho de classe, à época, por ter ficado abaixo da média em 

algumas disciplinas, haja vista ter faltado muitas aulas naquele ano escolar 

por questões de dificuldade financeira. No ano seguinte, a educadora se 

aproximou de minha mesa, tocou suavemente meu rosto e pediu para 

prometer a ela que não faltaria tantos dias escolares naquele ano. 

Evidentemente a educadora sabia ou presumia o porquê de minhas faltas, 

tendo em vista que a escola ficava localizada em um bairro periférico e 

aquela situação era comum a outros alunos e turmas da mesma instituição, 

porém, acho interessante observar o quanto aquela e outras professoras que 

tive ao longo da educação básica tinham um conhecimento tácito da situação 

de classe – àquela época era o que ficava mais evidente para mim, embora 

não nomeasse como ‘situação de classe’, sentia na pele aquele estado de 

coisas a que eu e minha família estávamos sujeitos – dos alunos e se 

colocavam de uma forma cuidadosa e até empática em relação aos 

estudantes.  

Gostaria de levantar uma problematização a esse respeito que 

ajudasse a compreender a ação de algumas dessas educadoras. Muitas 

daquelas educadoras eram moradoras do bairro em que a escola ficava 

localizada e compartilhavam com seus estudantes a mesma condição de 

classe. Tal qual nos ensinou bell hooks (2017, p. 236), a classe social não 

corresponde unicamente a condição econômica dos sujeitos – ter ou não ter 

dinheiro -, mas trata-se também dos “valores, as atitudes, as relações sociais 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1428 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

e os preconceitos” que definem o modo como o conhecimento é 

compartilhado e distribuído. A hipótese é de que a condição de classe dos 

educadores da escola básica pode contribuir para uma relação pedagógica 

mais empática e cuidadosa. Essa questão pode ser tema de pesquisa a ser 

investigado em futuros trabalhos sobre relação entre professores e alunos no 

processo pedagógico. Todavia, nossas experiências na escola básica 

também evidenciam tensionamentos relativos a como perpetuamos 

dominação e violência através do processo pedagógico e, a essa questão, a 

pretensão é nos ocupar com maior afinco no texto.  

 Em uma aula do curso técnico a qual ministro uma disciplina, fora 

trazido pela turma uma indisposição como uma das professoras no primeiro 

semestre de curso. Os alunos relataram que tinham medo de fazer perguntas 

para a professora por vergonha de serem expostos - “quando perguntávamos 

algo, ela dizia que não entendia como tínhamos dificuldade em algo tão 

básico” -, ou mesmo que a professora não demonstrava nenhum interesse 

em conhecê-los, passava nos corredores como se não desse aula para eles. 

Sobre essa questão, interpelei a turma e questionei se eles se importavam 

quando o professor não estabelecia uma relação de cuidado e afeto com a 

turma. A resposta foi afirmativa para o questionamento. Em um dos 

episódios, a turma levou o problema a supervisão escolar, que chamou a 

docente para uma conversa relativa aos problemas de relacionamento e 

comunicação com a turma. Na aula seguinte, relataram os estudantes, a 

professora entrou na turma com a ata que havia assinado em mãos e 

questionou os estudantes sobre qual o problema que tinham com sua aula e 

que ela não estaria ali para ser amiga ou ter qualquer tipo relação que não 

fosse estritamente profissional. Desde então, os alunos disseram que se 

instaurou uma tensão na sala de aula.  

 Chama atenção que, atualmente, a classe profissional do magistério 

público é uma das mais atingidas por políticas governamentais neoliberais 

que restringe e oblitera sua força de atuação na sociedade. Em linhas gerais, 

temos compreendido que a docência tem sido um dos principais alvos de 

violência institucional perpetrada pelo Estado, seja no âmbito econômico ou 

ideológico. E o que observamos de nossas práticas e nos espaços que 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1429 

habitamos é que os/as educadores/as também perpetuam uma lógica de 

dominação em suas práticas que culmina em formas de violência sutil ou 

escancarada. Aqui cabe uma leitura de bell hooks sobre como os grupos 

dominados também podem incorporar em suas ações e práticas modos de se 

relacionar violentos:  

 

somos assimilados, mesmo que lentamente, à hegemonia 

dominante, ao convencional. Tem sido extremamente difícil 

caminhar para além dessa versão rasa, vazia do que podemos 

fazer - meros imitadores de nossos opressores -, em direção a 

uma visão libertadora que transforme nossas consciências, 

nosso próprio ser (hooks, 2019a, p. 74).  

 

 

Em atividade com uma turma de magistério, solicitei que a turma 

escrevesse uma carta endereçada para bell hooks em que pudessem contar 

um pouco a respeito de suas experiências em sala de aula e a relação que 

faziam com os temas de classe social e gênero - temas que havia trabalhado 

em aulas anteriores. Em diversos dos relatos, chamou atenção como o 

sentimento de medo fora mencionado pelas alunas. O sentimento de ter um 

“mundo de ideias dentro de si”, mas não poder compartilhar com receio e 

até medo de não ser escutada, ou, mesmo quando tentam fazer uma 

manifestação que fuja das regras impostas pelos educadores, são logo 

advertidas como inadimplentes ou não preparadas/aptas a fazer o curso de 

magistério. Aliás, essa é uma questão que corrobora com outras situações 

que tenho acompanhado na escola. Uma docente/colega afirma nunca dar 

nota máxima para nenhum aluno. Essas afirmações são acompanhadas de 

relatos indignados das estudantes. Outra situação é de uma professora que é 

temida pelos estudantes por sua personalidade “forte” e “autêntica”. Em 

uma situação recente de um projeto desenvolvido pela docente, os mesmos 

alunos que relatam admiração pelo jeito da professora, apontam indignação 

e sentimento de desrespeito e falta de diálogo em situações de alunos que 

têm vergonha ou, mesmo, contestam algumas decisões relativas à atividade 

proposta e que envolve os mesmos.  



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1430 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

 Ainda sobre a atividade realizada com turmas de magistério, 

manifestações de estudantes chamam atenção para o modo como as políticas 

de dominação estão presentes nas salas de aula e no processo pedagógico. 

Manifestações sobre ser “normal” o uso de máscaras” e o quanto “essa 

máscara machuca, é pesada, sufoca, mas continuo a usá-la para ‘provar’, 

mostrar que também mereço estar ali, que sou suficiente”; sobre o medo de 

se expressar/manifestar em sala de aula que os/as acompanha; ou mesmo de 

deixar de dar sua opinião em debates considerados importantes e até 

incríveis por medo nos apontam sobre os processos micropolíticos de 

violência em que estão envoltos estudantes da educação básica. A essa 

situação, se somam alguns discursos que tenho atentado na sala dos 

professores e em reuniões pedagógicas. A maioria defende que por trás da 

postura rígida e firme dos professores está uma preocupação em prepará-los 

para o mundo do trabalho e/ou para a universidade. Fica evidente que existe 

uma noção introjetada entre professores sobre preparar alunos para a 

universidade, pois “lá não existe pena e cuidado como aqui. Os meus 

professores da faculdade nem conhecem direito quem é ou não é seu aluno”.  

Como afirma hooks (2019a), é necessário problematizar as diversas 

manifestações da violência nos espaços em que, a priori, deveriam ser de 

cuidado, diálogo e respeito. Para a autora, o foco na violência física 

perpetrada por homens a mulheres - ainda deva continuar a ser objeto de 

investigações e inquietações e desvele as consequências de uma estrutura 

patriarcal e sexista - acaba por mitigar os modos como perpetuamos a 

violência de outras formas e em outros contextos e relações que não somente 

amorosas/românticas. Como exemplo, cita a violência perpetrada por 

mulheres e homens a crianças (hooks, 2017; 2019a). A mesma sociedade 

que critica a violência em suas multifacetadas manifestações (xenofobia, 

feminicídio, LGBTQIAP+fobia) é a mesma que endossa políticas de 

dominação contra crianças e adolescentes. Sobre essa questão, bell hooks 

não poupa críticas até mesmo ao próprio movimento feminista. Segundo a 

autora, mulheres engajadas na luta contra a opressão patriarcal e sexista 

junto ao movimento feminista perpetram violência doméstica e/ou 

psicológica contra seus filhos em seus lares. Na percepção da intelectual 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1431 

feminista, se trata de uma contradição contra qual todas/os aquelas/eles 

envolvidos na luta contra políticas de dominação devem superar.  

As violências a que crianças estão submetidas nos seios familiares, 

por exemplo, nos ajudam a compreender a forma como a violência é tomada 

em nossa sociedade. bell hooks (2017) tenciona essa questão ao afirmar que 

muitas mulheres envolvidas com os movimentos de libertação feminina e 

críticas à dominação sexista e patriarcal, são perpetradores de violência em 

suas casas com seus filhos(as). Ou seja, embora exista um envolvimento - 

legítimo - destas mulheres em eliminar a dominação sexista e patriarcal; há 

uma contradição no modo como tratam seus filhos e filhas. Na perspectiva 

da autora, o feminismo, enquanto movimento social e político, deve estar 

comprometido com o fim de quaisquer tipos de opressão. Reconhece o 

feminismo como “um movimento para acabar com sexismo, exploração 

sexista e opressão” (hooks, 2019a, p. 13) e que deve estar a serviço da 

produção de homens e mulheres auto realizados capazes de conduzir uma 

comunidade amorosa que leve à cabo a liberdade e justiça social como éticas 

norteadoras de suas ações. Por esta razão que o feminismo deve estar 

comprometido, sobretudo no esforço de suprimir políticas de dominação 

patriarcal que engendram nossos processos subjetivos. Para bell hooks, o 

feminismo é um movimento político que deveria se dirigir primeiramente 

ao pessoal, possibilitando a transformação do eu e dos relacionamentos 

íntimos (hooks, 2019a), levando, a posteriori, ao uma ação revolucionária e 

eticamente comprometida com a erradicação de todas as formas de opressão. 

Nas palavras da própria intelectual, o feminismo é um movimento que 

“desafia a todos nós a modificar nossa pessoa, nosso comprometimento 

pessoal (seja como vítimas, seja como perpetradores ou ambos) num sistema 

de dominação (hooks, 2019a, p. 62).  

 Frente às situações cotidianas e habituais de violência que existem 

na sociedade e reproduzidas na escola e na universidade, nos questionamos 

de que forma a produção de conhecimento em ciências humanas e sociais 

pode fazer frente e propor soluções e intervenções para este estado de coisas. 

Temos encontrado na produção intelectual de mulheres negras e afro 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1432 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

diaspóricas algumas pistas interessantes para se pensar a possibilidade de 

construção de outros mundos e realidades dentro e fora das escolas.  

 

 

 

Considerações finais 

  

 

Propusemos, neste breve ensaio, uma discussão sobre as políticas de 

dominação engendradas pelo sistema supremacista branco que tem 

culminado na reprodução e perpetuação da violência como socialização em 

nossa sociedade e, mais especificamente, nas salas de aula. O processo 

pedagógico, aqui compreendido como toda a teia de relações pedagógicas 

que envolvem poder e dominação sexista, elitista e racista, também pode ser 

lugar de produção de cuidado e bem-estar nas salas de aula. A partir do 

material teórico-conceitual levantado, pudemos observar que a educação 

moderno-colonial reproduz a lógica mono racional de separação entre mente 

e corpo na sala de aula. Com isso, docentes têm sido como seres 

desencarnados de um corpo físico, mental e espiritual, convidados a entrar 

na sala de aula para reproduzir conteúdos e traduzir signos para os 

estudantes, estes igualmente reconhecidos apenas como sujeitos 

cognoscitivos à espera das ‘melhores’ estratégias de ensino-aprendizagem.  

 A partir de uma cartografia que se propôs averiguar como nossos 

pensamentos e ações têm reproduzido a lógica de dominação supremacista 

imperialista capitalista branca, também pudemos observar em nossos passos 

pedagógicos condições de possibilidade existentes através de práticas de 

cuidado e auto recuperação a que docentes da escola pública lançam mão 

através do compartilhamento de algumas condições existenciais 

semelhantes com seus alunos. Cientes de que à essa nossa interpretação 

necessitaríamos de maiores averiguações empíricas, apostamos que estudos 

vindouros sobre a relação entre professores e alunos no processo pedagógico 

possam explorar com maior acuidade sobre a reprodução de violência e a 

produção de cuidado nas salas de aula e sua relação com sistemas 



Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1433 

interligados de opressão de classe, raça e gênero. Acreditamos que avanços 

em discussões e pesquisa nessas áreas podem contribuir para uma 

intervenção a nível micro e macrossocial mais efetiva em relação aos casos, 

cada vez mais frequentes, de racismo, sexismo e elitismo no ensino superior, 

em suma, de violência patriarcal no ambiente educacional.    

Nossa crítica à reprodução do sistema patriarcal na educação é 

justamente na dimensão de violência que ele carrega, ao desconsiderar, no 

processo pedagógico, os marcadores da diferença que constituem as 

experiências sociais vivenciadas por educandos e educadores na sala de 

aula. Ao perceber o processo pedagógico apenas como lugar de produção e 

reprodução de práticas pedagógicas que vislumbram, como único fim, a 

aprendizagem cognitiva dos educandos e excluem o lugar do corpo, se 

deixam de formar uma série de aspectos constitutivos da experiência pessoal 

e escolar dos discentes e que fazem parte de seu processo de aprendizagem.  

A bem verdade, o projeto intelectual que bell hooks propõe com seu 

feminismo é o fim das políticas de dominação e opressão engendradas pelo 

sistema patriarcal. Para isso, nos propõe uma imersão crítica e conceitual 

sobre os modos como esse sistema se perpetua em nossas mentes e ações 

lançando mão de uma teoria crítica da sociedade, mais particularmente de 

uma sociedade estruturalmente ancorada no patriarcado e no sexismo. De 

acordo com a educadora e intelectual, foi através da teoria que encontrou 

sua auto recuperação. Vale apontar aqui o caráter educativo, formativo e 

crítico que a obra de bell hooks nos apresenta. Não se trata da criação ou uso 

de conceitos sobrepostos sobre a sociedade, mas da utilização de teoria que 

interpreta a propria realidade e propõe/produz mudança.    

Se a obra e o pensamento de bell hooks engendram uma dura crítica 

ao sistema supremacista imperialista branco patriarcal apontando e 

categorizando as mazelas que mantém o sistema patriarcal vivo em nossos 

mentes e corpos, é bem verdade que a intelectual também nos traz 

contribuições teóricas e conceituais para se pensar e agir nesta mesma 

sociedade de modo a diminuir os impactos deste sistema de coisas em nossas 

vidas. Sua dura crítica aos sistemas supremacistas imperialistas capitalistas 

brancos racistas e sexistas não nega a capacidade que os próprios agentes ou 



Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1434 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

grupos à margem têm de perpetuar violência patriarcal através de práticas 

racistas, sexistas e elitistas; mas também vislumbra a capacidade que esses 

mesmos agentes oprimidos têm, a partir de sua própria autoanálise, 

autocrítica e ação no mundo, de se perceberem como parte do uma sociedade 

fundamentada em estruturas de poder patriarcais, sexistas, racistas e 

elitistas, e efetivarem uma mudança radical em seu pensamento e ação. O 

projeto ético-político empreendido por bell hooks, ao analisar e criticar as 

políticas de dominação, é uma indelével resistência ao poder colonial em 

todas as suas frentes e cabe a todos nós fazermos resistência a essas políticas 

dominação.  

 

 

Referências 

ARENDT, Hannah. Sobre a violência. 7. ed. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2016.  

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. 4. ed. Rio de Janeiro: 

BestBolso, 2017. 

COSTA, Cristina. Sociologia: introdução à ciência da sociedade. 3. ed. 

São Paulo: Moderna, 2005. 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, 

consciência e a política do empoderamento. São Paulo: Boitempo 

Editorial, 2019.   

FANON, Franz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1961. 

GIDDENS. Anthony. Sociologia. 6. ed. Porto Alegre: Penso, 2012. 

GROSFOGUEL, R. A estrutura do conhecimento nas universidades 

ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os quatro 

genocídios/epistemicídios do longo século XVI. Revista Sociedade e 

Estado, v. 31, n. 1, 2018. Disponível em: < 

https://www.scielo.br/j/se/a/xpNFtGdzw4F3dpF6yZVVGgt/?lang=pt>. 

Acesso em 17 de maio de 2023. https://doi.org/10.1590/S0102-

69922016000100003  

GOMES. Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos 

nas lutas por emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019.  

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de 

liberdade. 2a ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017.  

https://www.scielo.br/j/se/a/xpNFtGdzw4F3dpF6yZVVGgt/?lang=pt
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100003
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100003


Lucas Antunes Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1435 

hooks, beel. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. São 

Paulo: Elefante, 2019a. 

hooks, bell. Teoria Feminista: Da margem ao Centro. São Paulo: 

Perspectiva, 2019b 

hooks, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. 4 

ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019c. 

hooks, bell. Ensinando pensamento crítico: sabedoria prática. São Paulo: 

Editora Elefante, 2020 

hooks, bell. Escrever além da raça: teoria e prática. São Paulo: Elefante, 

2022a.  

hooks, bell. A gente é da hora: homens negros e masculinidade. São 

Paulo: Elefante, 2022b.  

hooks, bell. Ensinando comunidade: uma pedagogia da esperança. São 

Paulo: Elefante, 2022c 

KASTRUP, Virgínia. O funcionamento da atenção no trabalho do 

cartógrafo. In: PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia.; ESCÓSSIA, 

Liliana da. (Orgs.). Pistas do método da cartografia: pesquisa intervenção 

e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2009. 

LORDE, Audre. Não existe hierarquia de opressão. In: HOLLANDA, 

Heloisa Buarque de. (Org.). Pensamento feminista: conceitos 

fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, p. 246-256, 2019.  

MACHADO, Lucas Antunes. Contribuições do pensamento feminista 

negro interseccional para a Educação em Direitos Humanos. Revista 

Contemporânea de Educação, v. 16, n. 37, p. 218-236, 2021. Disponível 

em: < file:///C:/Users/Lucas/Downloads/44970-137576-1-

PB%20(15).pdf>. Acesso em 17 de maio de 2023. 

https://doi.org/10.20500/rce.v16i37.44970  

NOGUEIRA, Renato. Denegrindo a educação: Um ensaio filosófico para 

uma pedagogia da pluriversalidade. Revista Sul-Americana de Filosofia e 

Educação, n. 18, p. 62-73. Disponível em: < 

https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4523/4124>. 

Acesso em 17 de maio de 2023. https://doi.org/10.26512/resafe.v0i18.4523  

PIRES, Thulia Rafaela Oliveira de. Por uma concepção amefricana de 

direitos humanos. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de. (Org.). 

Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2020.  

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 

Latina. In: LANDER, Edgardo. (Org.) A colonialidade do saber – 

file:///C:/Users/Lucas/Downloads/44970-137576-1-PB%20(15).pdf
file:///C:/Users/Lucas/Downloads/44970-137576-1-PB%20(15).pdf
https://doi.org/10.20500/rce.v16i37.44970
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4523/4124
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i18.4523


Políticas de dominação e o processo pedagógico em bell hooks 

1436 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1409-1436, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos 

Aires: CLACSO, 2005, p. 229-279. Disponível em: < 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2591382/mod_resource/content/1/

colonialidade_do_saber_eurocentrismo_ciencias_sociais.pdf>. Acesso em 

17 de maio de 2023.  

WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia 

compreensiva. Brasília, DF: Editora Universidade de Brasília, 1999.  

 

 

Data de registro: 18/05/2023 

Data de aceite: 20/09/2023 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2591382/mod_resource/content/1/colonialidade_do_saber_eurocentrismo_ciencias_sociais.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2591382/mod_resource/content/1/colonialidade_do_saber_eurocentrismo_ciencias_sociais.pdf


Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1437 

 O itinerário de Agostinho de Hipona em busca 

da verdade e seu projeto de formação cristã 

 

 

Juliana Calabresi Voss Duarte * 

Terezinha Oliveira ** 

 

 

Resumo: Este estudo objetiva identificar a natureza de verdade por Agostinho de 

Hipona (354-430), segundo as reflexões contidas no VII Livro da obra Confissões 

(397) que trata da Busca da Verdade.  Para isso, é necessário reconhecer quais 

percursos o bispo de Hipona percorreu em sua vida terrena, bem como sua vivência 

filosófica. Nesse itinerário em busca da verdade se envolveu com o maniqueísmo, 

que em certa medida apresentava uma verdade racional e material, perspectiva que 

se aproximava do pensamento de Agostinho na sua fase de juventude.  Conforme 

foi amadurecendo intelectualmente e buscando compreensões das questões que 

permeiam a vida humana pode-se depreender o seu projeto de formação cristã, uma 

vez que, ao criticar o modo como conduzia sua vida pregressa (anterior  à 

conversão) e evidenciar as mudanças em seus atos cotidianos para se adequar à 

forma de vida de um bom cristão, o autor explicita um projeto de educação e de 

sociedade que conduza aos bens eternos e imutáveis. A busca e o encontro da 

verdade ocorrerão mediante ações decorrentes de um ato de escolha particular, livre. 

 

Palavras-chave: Agostinho de Hipona; Verdade; Formação Cristã; Vontade. 

 

                                                           
* Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade Estadual de 

Maringá (UEM). Mestre em Ensino: Formação docente interdisciplinar na Universidade 

Estadual do Paraná (Unespar/Paranavaí). Professora da  Rede Estadual de Educação do 

Estado do Paraná(SEED). Email: ju.llia@hotmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-

0003-4088-3752. CV: http://lattes.cnpq.br/1957828466129051.  

** Doutora em História pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho 

(UNESP). Professora Titular da Universidade Estadual de Maringá (UEM). E-mail: 

teleoliv@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5349-1059. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7525108577501517. 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67643 

mailto:ju.llia@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4088-3752
https://orcid.org/0000-0003-4088-3752
http://lattes.cnpq.br/1957828466129051
mailto:teleoliv@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5349-1059
http://lattes.cnpq.br/7525108577501517
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67643
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-67643


O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1438 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

The itinerary of Augustine of Hippo in search of the truth and its 

Christian formation project 

 

Abstract: This study aims to identify the nature of truth by Augustine of Hippo 

(354-430), according to the reflections contained in the VII Book of the work 

Confessions (397) which deals with the Search for Truth. For this, it is necessary to 

recognize which paths the Bishop of Hippo took in his earthly life, as well as his 

philosophical experience. In this itinerary in search of the truth, he became involved 

with Manichaeism, which, to a certain extent, presented a rational and material 

truth, a perspective that was close to the thought of Augustine in his youth. As he 

matured intellectually and sought understanding of the issues that permeate human 

life, his project of Christian formation can be inferred, since, by criticizing the way 

he led his former life (prior to conversion) and highlighting the changes in his acts 

to adapt to the way of life of a good Christian, the author explains a project of 

education and society that leads to eternal and immutable goods. The search and 

finding of the truth will occur through actions resulting from an act of particular, 

free choice. 

 

Keywords: Augustine of Hippo; Truth; Christian Formation; Will. 

 

 

 

El itinerario de Agustín de Hipona en busca de la verdad y su proyecto de 

formación Cristiana 

 

Resumen: Este estudio tiene como objetivo identificar la naturaleza de la verdad 

de Agustín de Hipona (354-430), según las reflexiones contenidas en el Libro VII 

de la obra Confesiones (397) que trata de la Búsqueda de la Verdad. Para ello, es 

necesario reconocer qué caminos tomó el obispo de Hipona en su vida terrena, así 

como su experiencia filosófica. En este itinerario en busca de la verdad, se involucra 

con el maniqueísmo, que, en cierta medida, presenta una verdad racional y material, 

perspectiva cercana al pensamiento de Agustín en su juventud. De haber madurado 

intelectualmente y buscado la comprensión de los problemas que impregnan la vida 

humana, se puede inferir su proyecto de formación cristiana, ya que, al criticar la 

forma en que llevó su vida anterior (previa a la conversión) y destacando los 

cambios en sus actos para adaptarse a el modo de vida de un buen cristiano, el autor 

explica un proyecto de educación y sociedad que conduce a bienes eternos e 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1439 

inmutables. La búsqueda y el hallazgo de la verdad ocurrirán a través de acciones 

resultantes de un acto de libre elección particular. 

 

Palabras clave: Agustín de Hipona; Verdad; Formación Cristiana; Voluntad.  

 

 

 

 

Introdução 

 
Nesta proposta de estudo, de natureza bibliográfica, em que se busca 

identificar a natureza da verdade por Agostinho (354-430), delimitamos 

algumas reflexões que estão contidas no VII Livro das Confissões (397) que 

trata da Busca da Verdade. Nessa obra, Agostinho teria estabelecido um 

diálogo com Deus em que expõe a Ele sua trajetória de vida bem como suas 

angústias, buscas, dúvidas e erros. De forma particular, nesse escrito o autor 

deixa transparecer suas inquietações, pois, ainda jovem, declarou que sua 

juventude cheia de vícios estava morta e, com o avançar da idade, ainda se 

deixava contaminar por coisas vãs. Ele retrata sua vida perpassando pelas 

ações pecaminosas até sua conversão e destaca que sempre esteve em busca 

da felicidade e da verdade. 

Para nós, historiadores da educação, desse projeto de busca da 

verdade do bispo de Hipona  pode-se depreender o seu projeto de formação 

cristã, uma vez que, ao criticar o modo como conduzia sua vida pregressa 

(anterior  à conversão) e evidenciar as mudanças em seus atos cotidianos 

para se adequar à forma de vida de um bom cristão, o autor explicita um 

projeto de educação e de sociedade. Isso evidencia que Agostinho, que é 

considerado um influente filósofo cristão e intelectual do século V, 

seguramente se preocupou com a formação humana dos homens do seu 

tempo. 

Sobre a importância do estudo do pensamento medieval, Boni diz 

que por um tempo acreditou-se que o estudo da Idade Média era um estágio 

superado na história da humanidade, que era de interesse apenas da Igreja. 

Contudo, há poucos anos “[…] os estudiosos dedicaram-se a um estudo 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1440 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

histórico-genético, a fim de descobrir quanto e por quais caminhos o 

pensamento moderno é devedor do pensamento medieval” (BONI, 2005, p. 

431). 

A partir do reconhecimento das contribuições desse teólogo e 

filósofo para a cultura e para a história do pensamento ocidental é que nos 

dedicamos a esse estudo na tentativa de problematizar a questão da verdade 

que se apresenta de forma intensa nas discussões agostinianas. Confissões é 

uma dentre as várias obras de Agostinho na qual se pode observar essa 

questão. É a partir deste livro e das próprias impressões deixadas pelo autor 

que vemos a relevância de compreender em que consistiu a sua busca pela 

verdade. Nessa obra - escrita dez anos após sua conversão ao cristianismo – 

ele reflete acerca de sua vida nas diferentes fases e relata seus erros e os 

caminhos pelos quais buscou a verdade, a sabedoria e a felicidade. 

Em um primeiro momento, observa-se a imagem de um homem que 

expõe a sua vida exterior, demonstrando que viveu conforme os seus 

sentidos corpóreos lhe permitiam viver.  À medida que avança nas reflexões, 

o autor principia a expor sua vida interior, buscando compreensões das 

questões que permeiam a vida humana. Sob essa perspectiva, Agostinho 

explicita que, enquanto não havia se convertido ao cristianismo, vivia 

segundo seus desejos corpóreos sem se preocupar com a sua condição 

intelectiva de homem. 

Ao procurar a verdade e a felicidade manteve contato com pessoas 

e obras que influenciaram seu modo de pensar, os quais cita em seus textos. 

As influências filosóficas e teológicas na vida de Agostinho vieram de 

pensadores como Platão (428/348 a. C.), Cícero (106/43 a. C.), 

neoplatônicos com destaque para Plotino (205/270 d. C.), Ambrósio 

(340/397 d. C.) dentre outros. Com os platônicos, Agostinho foi instigado a 

retornar a si mesmo, entrando no íntimo do seu coração e, com os olhos da 

alma, passou a ver uma luz imutável: “Quem conhece a verdade conhece 

esta luz, e quem a conhece, conhece a eternidade” (AGOSTINHO, 1997, p. 

190). Contudo, até chegar a estas conclusões, Agostinho passou por muitas 

etapas.  



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1441 

Em um primeiro momento, conforme exposto no Livro VII das 

Confissões, o autor reconhece sua dificuldade em conceber a essência de 

Deus e a questão da origem do mal, pois não tinha ideia clara e nítida da sua 

causa. Nesse desejo de encontrar a verdade, Agostinho se interessou pelo 

maniqueísmo e pelo ceticismo. Ao aderir à seita dos maniqueus, ansiava por 

esclarecimentos para suas dúvidas: a essência de Deus e a origem do mal- 

duas questões que permeiam o campo da filosofia e da religião -, e o 

maniqueísmo proclamava o ensino da verdade, seguindo um ensinamento 

racional que, posteriormente, o próprio Agostinho condenou.  

Por ser um retórico, um homem de estudos e, portanto, um 

intelectual, Agostinho leu autores que tiveram impacto em sua vida. 

Algumas leituras o levaram ao desejo de descobrir a verdade e de alcançar 

a sabedoria, passando por uma conversão filosófica e moral. Podemos 

salientar que, quanto mais se aprofundava nos estudos dos filósofos antigos 

e latinos, mais o autor compreendia a natureza intelectiva do homem e, por 

conseguinte, compreendia a essência de Deus e a origem do mal. Esses dois 

problemas o tinham angustiado por um longo tempo, pois a forma como lhes 

foram apresentados não o satisfazia; ambos principiam a fazer sentido e ser 

compreendidos a partir do aprofundamento filosófico e de sua conversão.  

Nas inquietações de Agostinho qual seria então a natureza da 

verdade? Onde seria possível encontrá-la? Não se pode desconsiderar que 

no itinerário de Agostinho se encontram outros temas polêmicos em que ele, 

na sua fase mais madura, posiciona-se e defende considerando sua atuação 

nas atividades eclesiais. 

 

 

1 Um itinerário em busca da verdade 

 

Com a missão de formular o princípio do pensamento cristão, alguns 

padres da Igreja se dedicaram a refletir e escrever tratados a serem seguidos 

- foi o que aconteceu com Agostinho, o bispo de Hipona.  Em sua caminhada 

pastoral propôs conteúdo a ser seguido a fim de consolidar a luz da fé ao 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1442 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

homem do seu tempo. No entanto, para chegar a esse degrau de maturidade 

intelectual e de interiorização, Agostinho vivenciou inúmeras experiências. 

O teólogo Aurélio Agostinho (354-430) nasceu em Tagaste no dia 

13 de novembro de 354. Filho de Patrício (pagão) e de Mônica (cristã), teve 

dois irmãos. Passou sua infância em sua cidade natal onde recebeu seus 

primeiros estudos de gramática, aritmética, latim e rudimentos do grego. Ele 

não recebeu o batismo quando criança, pois na tradição da época recebia-se 

esse sacramento, se possível fosse, para a hora da morte. Com o adiamento 

do batismo, as pessoas acreditavam que seria possível se ter vantagem 

durante a trajetória da vida, uma vez que: “[...] podiam divertir-se à vontade 

até o fim e, chegado este, tinham assegurada a salvação pelo baptismo que 

todos os pecados e suas sequelas apagavam – vida livre, sem peias, sem 

penitências, sem refreamento, com a bem-aventurança garantida” 

(AGOSTINHO, 1996, p. 12). 

Em virtude dessa tradição e em decorrência de sua conversão tardia 

ao cristianismo, é que Agostinho recebeu o batismo na Páscoa do ano de 

387, juntamente com Alípio e Adeodato, ou seja, junto com o seu amigo e 

com o seu filho. Outro fato que efetivamente implica a prorrogação do 

batismo de Agostinho é que ele participou por um período aproximado de 

nove anos na seita dos maniqueus, antes de sua conversão ao cristianismo. 

No itinerário agostiniano se percebe que, por meio de suas 

experiências, ele foi paulatinamente realizando um movimento da 

exterioridade para a interioridade. Esse processo ocorre por não encontrar 

nas vivências exteriores respostas que satisfaziam suas inquietações 

interiores. Como alcançar a verdade e a felicidade? Quais os caminhos que 

conduziriam o jovem Agostinho ao encontro dessas buscas? 

Das memórias que Agostinho trouxe de sua infância e de sua 

adolescência sempre procurou fazer um paralelo entre um homem que viveu 

afastado de Deus e um homem que se permitiu experimentar a Sua Graça. 

Nesse movimento que nos é apresentado em seus escritos, entende-se que 

ele desejava alcançar o maior número de fiéis para a religião que passou a 

professar a partir da ordem divina: ‘Toma e lê...’  



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1443 

 No contexto que antecede a conversão de Agostinho ao 

cristianismo há a expressão de uma vida pautada em excessos, vícios e, em 

certa medida, faltava-lhe a humildade. Não era simpático aos estudos, mas 

tinha amor pelo jogo, vislumbrando nas disputas o orgulho da vitória e a 

superioridade sobre os outros. Na adolescência, entregou-se a amores e 

desejos; tinha paixão por espetáculos frívolos, imitando os atores. O furto 

fez parte de sua história - bem como fraudes nos jogos - não por necessidade, 

mas pelo simples gosto de roubar. Nesse período, ele e seus jovens amigos 

sentiam prazer em praticar o que era proibido. O tagastense admitia ter boa 

memória, facilidade para falar, sensível à amizade, fugia da dor, da 

humilhação, da ignorância e não aceitava ser enganado.  

 Essas falhas são expostas por Agostinho nas Confissões - não 

porque se orgulhava delas -, mas por reconhecer que os caminhos trilhados 

no passado foram marcados por graves erros e que, nesse momento de sua 

vida, revisitava-as por meio da lembrança. 

 

A recordação é amarga, mas espero sentir tua doçura, 

doçura que não engana, feliz e segura, e quero 

recompor minha unidade depois dos dilaceramentos 

interiores que sofri quando me perdi em tantas 

bagatelas, ao afastar-me de tua Unidade 

(AGOSTINHO, 1997, p. 49). 

 

A partir dessas vivências do jovem tagastense, poderíamos nos 

perguntar quais as intenções de Agostinho em se entregar e viver esses atos? 

O que estava procurando? 

Alcançar a verdade e a felicidade eram desejos expressos pelo 

jovem Agostinho. Contudo, encontrava verdades e desfrutava de uma 

felicidade que não o satisfazia efetivamente. Em algumas situações, 

experimentou verdades e felicidades passageiras e mutáveis; é nesse cenário 

de busca, que Agostinho estudou e conheceu obras e pessoas que o 

influenciaram e se tornaram decisivas na organização do seu pensamento e 

de suas escolhas, instigando-o a expandir seus horizontes. Agostinho viveu 

em um contexto em que a educação era um dos elementos fundamentais para 

a ascensão social (MAIA, 2017). Sem medir esforços, seu pai procurou 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1444 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

oferecer uma boa educação a ele. O jovem estudante residiu em Cartago 

para se dedicar aos estudos liberais. Era o primeiro nas aulas de retórica, o 

que o deixava ainda mais orgulhoso, e isso fazia com a intenção de satisfazer 

a vaidade humana.  

O interesse pela literatura latina foi decisivo para sua vida filosófica. 

É com mais ou menos dezenove anos que Agostinho teve contato com a obra 

de Cícero (106 a. C. – 46 a. C.), intitulada Hortênsios, cuja leitura o 

despertou para a vida filosófica. Assim foi conduzido por um amor à 

sabedoria: “[...] Devo dizer que ele mudou os meus sentimentos e o modo 

de me dirigir a ti; ele transformou as minhas aspirações e desejos. [...] Eu 

passei a aspirar com todas as forças à imortalidade que vem da sabedoria” 

(AGOSTINHO, 1997, p. 70).  Outro tema despertado em Agostinho a partir 

da leitura de Hortênsios de Cícero foi o da felicidade: “[…] Cícero defendeu 

um conceito de filosofia como sabedoria e arte de viver que traz a felicidade 

verdadeira […]” (AGOSTINHO, 1998, p. 112). Por algum tempo Agostinho 

acreditou que a filosofia iria lhe possibilitar a felicidade que tanto procurava 

e, somente tempos mais tarde, relacionou a verdade e a felicidade não mais 

à filosofia, mas ao encontro com Deus. 

Ao iniciar um estudo das sagradas escrituras, mostrou-se incapaz de 

compreender e de nela se concentrar: “[...] a agudeza de minha inteligência 

não conseguia penetrar-lhe o íntimo. Essa obra foi feita para acompanhar o 

crescimento dos pequenos, mas eu desdenhava fazer-me pequeno” 

(AGOSTINHO, 1997, p. 72).  No livro do evangelho de São Mateus (18,1), 

os discípulos perguntam a Jesus:  quem é o maior no Reino de Deus? O 

mestre lhes responde que aquele que se tornar pequenino como uma criança, 

esse é o maior no Reino de Deus: “[...] se não vos converterdes e não vos 

tornardes como as crianças, de modo algum entrareis no Reino dos Céus 

[...]” (BÍBLIA, 2002,  p. 1736). É a essa pequenez que Agostinho não queria 

se submeter - tornar-se criança pela simplicidade. 

Inicialmente Agostinho julgava que o novo e velho testamentos não 

estavam à altura dos grandes autores (forma e conteúdo) que já havia lido, 

fato que se justifica pelo padrão e formação literária ao qual teve acesso 

(MARÇAL, 2009). Por não apreciar o estilo dos escritos sagrados e não 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1445 

compreender a mensagem contida neles, afastou-se dessas leituras e não 

fazia questão de expressar atos de humildade. Antes de sua conversão ele 

relata que:  

[...] Eu era incapaz de nele penetrar ou de baixar a 

cabeça à sua entrada.  O que senti nessa época, diante 

das Escrituras, foi bem diferente do que agora afirmo. 

Tive a impressão de uma obra indigna de ser 

comparada à majestade de Cícero. Meu orgulho não 

podia suportar aquela simplicidade de estilo 

(AGOSTINHO, 1997, p. 71). 

 

Diante do orgulho, da vaidade e insatisfeito com a leitura das 

sagradas escrituras se envolveu pelas palavras trazidas pelos maniqueus: 

“[...] E aí o temos atraído a uma doutrina obscura e a uma prática grosseira, 

tão distantes da sua límpida constituição espiritual” (AGOSTINHO, 1996, 

p. 21). Nesse momento, Agostinho ainda se encontrava envolvido por 

dúvidas, por ideias inconsistentes, sendo facilmente influenciável - como 

ocorreu com a doutrina maniqueísta que, por ora, trazia racionalmente a 

explicação para algumas de suas dúvidas. 

No ano de 373, Agostinho aderiu à seita dos maniqueus, buscando 

elucidações para suas dúvidas. Estava, pois, em busca da verdade e o 

maniqueísmo pronunciava uma verdade: “[...] E me falavam muito dela, mas 

não a possuíam; pelo contrário, ensinavam falsidades, não só a teu respeito, 

que és realmente a verdade, mas também sobre a existência do mundo, 

criatura sua” (AGOSTINHO, 1997, p.72). Durante nove anos, ele seguiu a 

doutrina maniqueísta, contudo seus integrantes não conseguiam dar 

respostas que convencesse Agostinho quanto às suas indagações.  

Assim, ele ficou à espera de conhecer Fausto, pois os integrantes da 

seita maniqueísta lhe disseram que ele resolveria as questões mais graves 

que Agostinho lhe apresentasse. Em um primeiro contato com Fausto, 

Agostinho se impressionou por sua retórica, contudo logo descobriu que 

essa pessoa, a quem tanta fama atribuíam, não entendia das disciplinas 

liberais, demonstrando pouco conhecimento de outras obras. O 

maniqueísmo procurava responder perguntas capitais para a filosofia com o 

absoluto apoio na razão, abandonando todo argumento de autoridade. Além 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1446 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

da racionalidade, a explicação da existência do mal foram promessas que 

atraíram Agostinho ao maniqueísmo, visto que queria encontrar explicações 

racionais para tudo. Não estando convencido, intelectualmente, do dualismo 

maniqueísta, Agostinho se afastou da seita, continuou a busca por uma 

explicação racional acerca das ações humanas que tendem para o mal.  

Brown, observa que à medida que Agostinho amadurece em idade 

e pensamento foi percebendo que: “[...] os maniqueístas lhe apresentavam 

meramente uma gnose em sua forma mais tosca [...]” (BROWN, 2020, p. 

70). Mesmo fazendo parte da seita dos maniqueus, Agostinho rejeitou a 

maneira como eles tratavam a questão do mal e do bem, e não se satisfez 

com essas explicações para tratar sobre a origem do mal e a própria 

existência de Deus. O maniqueísmo afirmava ser a verdadeira Igreja dos 

gentios e o fato de ser uma religião essencialmente estática fez com que 

Agostinho se afastasse dela: “[...] não mais esperando progredir naquela 

falsa doutrina; passei a olhar com menor empenho e interesse que havia 

decidido adotar [...]” (AGOSTINHO, 1997, p. 133).   

Desse modo ele não via na seita condições de avançar, passando a 

condenar esse sistema. Afastou-se da doutrina até que encontrasse algo 

melhor. Nessa transição, envolveu-se com os chamados Acadêmicos que 

afirmavam ser preciso duvidar de tudo, e que o homem nada pode 

compreender da verdade. Assim, ao se distanciar do maniqueísmo 

Agostinho aproximou-se do ceticismo acadêmico (MARÇAL, 2009). 

Recuperado do maniqueísmo aderiu provisoriamente ao academicismo de 

Cícero, vendo-o como um ceticismo universal e classificado como “[...] seu 

ceticismo é um dogmatismo momentaneamente desencorajado” (GILSON, 

2006, p. 438-439).  As certezas que tinha na juventude dissiparam-se e assim 

recorreu aos escritos de Cícero, apropriando-se dos diálogos filosóficos que 

tratavam das concepções céticas da nova academia. Os acadêmicos negavam 

que a mente humana pudesse atingir a verdade, mas Agostinho nunca adotou 

essa visão radical. Sua alternativa era que os homens poderiam “[...] usar 

uma “autoridade” para apontar o caminho da verdade” (BROWN , 2020, p. 

96). 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1447 

O problema que se colocava para Agostinho girava em torno da 

questão de como alcançar uma verdade certa e incontestável a respeito das 

coisas invisíveis? 

Superando da seita maniqueia e do ceticismo, gradativamente 

Agostinho se aproximava da doutrina cristã e começava a empenhar forças 

na busca de um argumento decisivo para demonstrar a falsidade dos 

maniqueus. Para ele, o maniqueísmo afundou-se em razão de sua própria 

inconsistência ao anunciar uma explicação racional das escrituras, 

comparando-a com as doutrinas científicas. Agostinho, que estava em busca 

da verdade teve a oportunidade de ir para Milão, e isso ocorreu em um 

momento em que se encontrava desiludido. 

É neste período, com aproximadamente trinta anos, que conseguiu 

a cátedra municipal de retórica de Milão. Ao ocupar esse posto e com o 

intuito de ensinar algo distinto do maniqueísmo e do ceticismo – mas sem 

nada para substituí-los –, passou a ouvir o bispo Ambrósio (340-397 d. C). 

Agostinho, sendo retórico, começou a acompanhar as homilias do bispo a 

fim de verificar se realmente a fama que lhe era atribuída tinha fundamento. 

 

Suas palavras me prendiam a atenção. Mas, o conteúdo 

não me preocupava, até o desprezava. Eu me encantava 

com a suavidade de seu modo de discursar; era mais 

profundo, embora menos jacoso e agradável que o de 

Fausto quanto à forma. A respeito do conteúdo, porém, 

não era possível qualquer comparação: perdia-se este 

último entre as falsidades dos maniqueus, ao passo que 

o outro ensinava a doutrina mais sadia da salvação 

(AGOSTINHO, 1997, p. 137). 

 

O bispo Ambrósio dominava Milão, pois a corte era cristã.  

Ambrósio de Milão comentava alegoricamente o evangelho, seus discursos 

iam muito além da letra e das imagens materiais, pois buscavam sempre o 

espírito (BROWN, 2020).  Por meio das palavras de Ambrósio, Agostinho, 

pela primeira vez, encontrou o espiritualismo que se levanta contra a letra. 

Nesse momento, tem início um progresso modesto que se multiplicará 

posteriormente. Gilson salienta que não se deve desconsiderar que 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1448 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Agostinho era cristão e que sua conversão não se deu, repentinamente, de 

forma perfeita e acabada. Sua adesão à doutrina cristã foi um movimento 

contínuo que se iniciou com a leitura de Hortênsios, prolongando-se com a 

descoberta do sentido espiritual das escrituras (GILSON, 2006). 

O bispo de Hipona informa que fez leituras de Platão, citando-o em 

muitas de suas obras – lembrando que no curso de Cartago fez a leitura de 

filósofos gregos e latinos. Nas Confissões Agostinho faz menção às obras 

platônicas sem especificar quais seriam essas. Na Vida Feliz também 

encontramos essa referência da leitura de Agostinho: “Li entrementes 

algumas poucas obras de Platão, pelo qual tu te sentes fortemente atraído 

[...]” (AGOSTINHO, 1998, p. 121). Aqui também não indica a qual livro se 

refere, contudo foram leituras que o auxiliaram a encontrar o espiritualismo 

filosófico, reconhecendo, mais tarde, que a fé provém da humildade e a 

humildade não se aprende em livros de filósofos. 

 

Depois de ter lido os livros dos platônicos, que me 

estimularam a procurar a verdade incorpórea, aprendi 

a descobrir teus atributos invisíveis através das coisas 

criadas, e compreendi, à custa de derrotas, qual a 

verdade que eu, imerso nas trevas, não tinha 

conseguido contemplar (AGOSTINHO, 1997, p. 199). 

 

No excerto, encontramos indicativos de que estava se apropriando 

de uma nova forma de conceber o mundo para além das coisas visíveis e 

corpóreas.  É por meio das leituras de Plotino que Agostinho se tornou capaz 

de conceber a espiritualidade de Deus e a irrealidade do mal. Com o 

platonismo, ele encontrou outro modo de recuperar a razão e explicar o mal. 

Nesse sentido encontrou nos neoplatônicos o que procurava: convencer-se 

da existência de uma realidade supra-sensível (BOEHNER; GILSON, 

2003). Agostinho precisava superar o materialismo filosófico que era 

próprio da seita dos maniqueus, e sua emancipação espiritual se deu a partir 

do contato com os neoplatônicos e com o bispo de Milão – Ambrósio.  

A leitura das epístolas de São Paulo, que apresentam um Deus de 

beleza e bondade infinita, também foi importante para Agostinho, pois 

permitiu descobrir que todas as verdades encontradas nos livros platônicos 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1449 

poderiam ser encontradas nas epístolas de São Paulo com a segurança da 

graça de Deus (COSTA, 2014).  

Nos livros platônicos, de acordo com Agostinho não havia a 

imagem de um amor tão grande, as lágrimas da confissão e o sacrifício. No 

prólogo do Evangelho de São João, reencontrava tudo em Plotino, menos o 

essencial, que era que o Verbo se faz carne e mora entre nós. A leitura dos 

neoplatônicos, segundo Agostinho, pode ter ajudado a conhecer a verdade, 

mas não concede um meio para alcançá-la: “[...] o cristianismo de São Paulo 

é a possibilidade de fazer o platonismo passar da mente para dentro do 

coração e da teoria à prática” (GILSON, 2006, p. 447). 

O Apóstolo Paulo, quando se dirige aos Coríntios, convida-os a 

aspirar aos dons mais altos, ou seja, o amor fraterno:  

 

1.Ainda que eu falasse as línguas dos homens e dos 

anjos, se não tiver caridade, sou como o bronze que 

soa, ou como o címbalo que retine. 2.Mesmo que eu 

tivesse o dom da profecia, e conhecesse todos os 

mistérios e toda a ciência; mesmo que tivesse toda a fé, 

a ponto de transportar montanhas, se não tiver 

caridade, não sou nada. 3.Ainda que distribuísse todos 

os meus bens em sustento dos pobres, e ainda que 

entregasse o meu corpo para ser queimado, se não tiver 

caridade, de nada valeria! 4.A caridade é paciente, a 

caridade é bondosa. Não tem inveja. A caridade não é 

orgulhosa. Não é arrogante. 5.Nem escandalosa. Não 

busca os seus próprios interesses, não se irrita, não 

guarda rancor. 6.Não se alegra com a injustiça, mas se 

rejubila com a verdade. 7.Tudo desculpa, tudo crê, tudo 

espera, tudo suporta. 8.A caridade jamais acabará. As 

profecias desaparecerão, o dom das línguas cessará, o 

dom da ciência findará. 9.A nossa ciência é parcial, a 

nossa profecia é imperfeita. 10.Quando chegar o que é 

perfeito, o imperfeito desaparecerá. 11.Quando eu era 

criança, falava como criança, pensava como criança, 

raciocinava como criança. Desde que me tornei 

homem, eliminei as coisas de criança. 12.Hoje vemos 

como por um espelho, confusamente; mas então 

veremos face a face. Hoje conheço em parte; mas então 

conhecerei totalmente, como eu sou conhecido. 13.Por 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1450 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

ora subsistem a fé, a esperança e a caridade – as três. 

Porém, a maior delas é a caridade (BÍBLIA, 2002, p. 

2009-2010). 

 

Em vista do bem comum, os homens são convidados a exercitarem 

a caridade, sendo esse um amor de dileção que quer o bem do próximo. Sua 

fonte está em Deus, que nos amou primeiro (I João 4, 19) e entregou seu 

filho para reconciliar os pecadores (João 3, 16). Nesses escritos, Agostinho 

– já em uma fase mais madura e na condição de pastor - encontrou a 

grandeza do amor de Deus e lançou um projeto de formação humana 

pautado em princípios cristãos, no qual o amor, a caridade e a doação ao 

próximo são elementos necessários para a constituição de uma sociedade 

harmoniosa que, em certa medida, são expressões da vontade humana 

impulsionadas pela liberdade de cada um.  As ações humanas devem 

convergir ao bem comum, sendo o bem social a lei suprema. 

Agostinho reconheceu que: “[...] pesquisava mal a origem do mal, e 

não enxergava o mal que havia na própria busca [...]” (AGOSTINHO, 1997, 

p. 178). É preciso observar que foi por investigar o entendimento do mal que 

Agostinho se envolveu com a doutrina maniquéia e, por não encontrar nela 

as respostas que buscava, acabou por se decepcionar e a abandona. 

Agostinho passou então a investigar de forma permanente esse problema: 

“Mas então onde está o mal, de onde veio e como conseguiu penetrar? Qual 

a sua raiz, qual a sua semente? [...] Mas de onde vem o mal, se Deus é bom 

e faz boas todas as criaturas?” (AGOSTINHO, 1997, p. 179). 

Como o maniqueísmo considerava que o corpo era naturalmente 

mau, no platonismo o mal deveria ser investigado na vontade humana. O 

maniqueísmo, para explicar a origem do universo, criou um sistema dualista 

no qual há dois princípios ontológicos que originam do cosmo: a luz, 

simbolizando o bem, e as trevas ou a matéria, simbolizando o mal. A luta 

entre esses dois reinos daria origem aos diversos seres do universo, sendo a 

matéria a responsável pelos males no mundo.  

Desse modo, a explicação da origem do mal no homem ocorreria 

por ser o homem uma mescla de corpo e alma, ou seja, uma mistura do bem 

e mal. Como no universo a matéria é responsável pelos males físicos, no 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1451 

homem o corpo é a causa dos males, inclusive os morais. Agostinho, porém, 

não aderiu a essa explicação para a essência do mal, e sua desconfiança 

sobre essa questão aumenta quando tem contato com as leituras gregas (artes 

liberais) (COSTA, 2014).  Sobre a vontade humana, o próprio Agostinho 

desenvolveu uma ideia a partir de sua interpretação. Com as leituras de 

Plotino, o tagastense aprofundou a ideia de que o mal não é um ser, mas 

deficiência e privação do ser. O autor examinou o mal em três níveis: 

metafísico-ontológico, moral e físico.  

No primeiro nível explicou que não há mal no cosmos, mas graus 

inferiores de ser; no segundo nível o mal moral é o pecado, que depende da 

nossa má vontade. O mal é o uso inadequado da vontade livre, ou seja, do 

livre arbítrio que o homem recebeu de Deus; no terceiro nível o mal físico 

(doença, sofrimento e a morte) é a consequência do pecado original. Assim, 

o pecado é atribuído à própria vontade do homem (AGOSTINHO, 1995).  

Deus, sendo por essência o bem, não poderia criar algo que não 

fosse bom. Para Agostinho, todo bem vem de Deus e como a natureza é 

criação divina, ela, em si, é um bem. Portanto, como o homem também é 

criatura de Deus, é a boa vontade que o faz viver com retidão e honestidade, 

estimulando-o a alcançar o cume da sabedoria, pois, como os seres humanos 

possuem o livre arbítrio, o bem ou o mal derivam de suas próprias escolhas 

e ações. 

O bispo de Milão (340/397 d. C.), como já mencionamos, um dos 

intelectuais mais influentes do cristianismo no período, contribuiu para que 

Agostinho, aos poucos, compreendesse a doutrina cristã, passando a 

argumentar sobre a falsidade dos maniqueus. Agostinho começou a estimar 

Ambrósio, a princípio não como mestre da verdade, pois não tinha esperança 

de encontrá-la na Igreja, mas por ele ter sido bondoso e por ter acolhido 

fraternalmente o tagastense quando chegou a Milão. Inicialmente Agostinho 

impressionou-se com Ambrósio, pois ele era capaz de defender o Velho 

Testamento das críticas dos maniqueus. Com o tempo, percebeu, em seus 

sermões, que quando se tratava de Deus, os pensamentos não deviam se 

deter em nenhuma realidade material. O tempo do bispo de Milão se dividia 

em dar conselhos àqueles que lhe procuravam e alimentar sua alma com 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1452 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

leituras: “[...] a mente penetrava o significado, enquanto a voz e a boca se 

calavam” (AGOSTINHO, 1997, p. 146). Agostinho acompanhava as 

pregações do bispo de Milão, e de acordo com Brown (2020, p. 101): 

“Ambrósio, portanto, apresentou Agostinho a algumas idéias totalmente 

novas”. 

Na vivência de Agostinho é possível perceber o movimento pelo 

qual ele buscou a verdade e qual a sua natureza. Ele procurou a verdade na 

leitura de filósofos, na inclusão da seita dos maniqueus, no ceticismo, em 

correntes filosóficas e nas sagradas escrituras, porém foi sob a influência de  

Ambrósio que Agostinho  evoluiu nas  ideias sobre o espírito e a matéria, 

auxiliando-o a abandonar de vez a seita dos maniqueus e a entrar como 

catecúmeno na Igreja. 

 

 

2 A verdade que transcende a vida terrena 

 

Após Agostinho percorrer um longo caminho em busca da verdade 

de forma ininterrupta, sua trajetória intelectual e geográfica o fez ser 

reconhecido como um filósofo cristão, o qual procurou conduzir os homens 

de um mundo precário a um mundo perfeito, sendo a sabedoria e Deus os 

guias nessa caminhada (NOVAES, 2002). 

Nessa peregrinação terrestre, ele percebeu e propôs a necessidade 

de superar um caminho pautado na materialidade, e não tendo encontrado 

respostas na vida exterior, voltou-se para o interior após uma mudança 

paulatina de pensamento e de hábitos. Em um estágio mais maduro de sua 

vida,  o tagastense chama a atenção da necessidade de o homem se recolher 

em sua interioridade.  Ele considera que, em muitos casos, o homem se torna 

um mistério a si mesmo pelo fato de não se voltar ao seu interior: “[...] Os 

homens vão admirar os cumes das montanhas, as ondas do mar, as largas 

correntes dos rios, o oceano, o movimento dos astros, e deixam de lado a si 

mesmos [...]” (AGOSTINHO, 1997, p. 280). Agostinho reconheceu que 

estava preso, num primeiro momento, à exterioridade, buscando a vida feliz 

e a verdade no mundo exterior. A partir de uma vivência voltada à 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1453 

exterioridade, expressou um conflito que decorria de seus hábitos e que, 

apartar-se deles, exigiria um esforço pessoal. Somente quando se voltou a 

si, percebeu que Deus habitava dentro dele, no entanto O procurava do lado 

de fora. 

Face às várias questões que Agostinho traz à tona para reflexão, a 

preocupação com o encontro da verdade é algo que fica manifesto: 

“Verdade, Verdade! Já então, suspirava por ti do mais íntimo do meu ser 

[...]” (AGOSTINHO, 1997, p. 72). Essa expressão evidencia o desejo de 

Agostinho que vinha do seu interior, reconhecendo, posteriormente, que o 

conhecimento da verdade poderia ser obtido por meio de um processo de 

autorreflexão da interioridade humana e do conhecimento de Deus, e que 

somente em Deus é possível encontrar a verdade que não é transitória. 

A partir de um percurso filosófico e de uma gradual descoberta de 

Deus em sua vida, é que Agostinho passou a dar ênfase na reflexão sobre o 

mundo interior como parte integrante da essência do ser humano.  Em um 

grau de maturidade intelectual, ele reconhece Deus como a própria verdade 

e deseja praticá-la no íntimo do seu coração: “[…] Tu, a verdade, reinas em 

toda parte sobre aqueles que te consultam […]” (AGOSTINHO, 1997, p. 

299).  

Nesse itinerário é possível identificar os pensamentos e ações de um 

jovem que vivia, em um primeiro momento, para satisfação de prazeres 

imediatos e de um homem maduro que almejava chegar à felicidade e à 

verdade eterna. Nesse processo, Agostinho observou a importância do 

homem conhecer a si mesmo e sua origem. Em determinada ocasião de sua 

vida travou uma luta consigo mesmo, pois teve que optar por continuar 

vivendo aquilo que, mais tarde, iria considerar como passageiro e passar a 

viver o que o levaria à eternidade. Assim, por meio de um processo, 

Agostinho passou da vivência das paixões à contemplação e defesa daquilo 

que lhe traria o encontro da verdade e da felicidade: O Sumo Bem.  

A partir dessa descoberta, a busca da verdade não se dará mais a 

partir do mundo exterior, mas a partir do interior. Assim, para Agostinho 

“[…] verdade (Deus), é ao mesmo tempo, interior, por estar presente na 

nossa mente (na alma), e transcendente, por ser universal, pois está presente 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1454 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

em todos os homens e não pertence a nenhum em particular” (COSTA, 

2000, p. 53).  Nesse processo de interiorização, passou a contemplar a 

Verdade a partir dos olhos da alma e não com os olhos do corpo.  

 

[…] não era estável no gozo do meu Deus. Atraído por 

tua beleza, era logo afastado de ti por meu próprio peso, 

que me fazia precipitar gemendo por terra. Esse peso 

eram os meus hábitos carnais; mas a tua lembrança me 

acompanhava, e eu já não duvidava absolutamente da 

existência de um ser a quem devia estar unido, se bem 

que ainda não fosse capaz disso, porque “o corpo 

corruptível torna pesada a alma, e a morada terrestre 

oprime o espírito carregado de cuidados” 

(AGOSTINHO, 1997, p. 195). 

 

Agostinho não desprezava a vida terrena, mas a concebia como uma 

trajetória a ser percorrida rumo à vida celeste; ele reconhecia que Deus 

estava com ele em toda sua vida, habitando dentro dele, mas ele não estava 

com Deus, pois o procurava do lado de fora, ou seja, na vida exterior 

(COSTA, 2000). Ao superar o estado de vida pautado na exterioridade, o 

homem unido à Verdade é um homem espiritual ao passar pelo processo de 

desapego das criaturas sensíveis, temporais e mutáveis. A natureza de Deus 

é reconhecida como suprema verdade e infinita sabedoria.  

A busca da verdadeira felicidade, da verdade e da sabedoria foi 

despertada em Agostinho a partir do contato com textos de filósofos antigos. 

A importância do tema da felicidade foi discutida por vários filósofos da 

Antiguidade que se dedicavam à filosofia como caminho que conduz à 

felicidade. Essa questão se apresentava como um tema importante para 

Agostinho, tanto que ele a discutiu em diversas obras, com destaque para o 

De Beata Vita (Sobre a vida feliz).  

Após passar pelo processo de conversão, o autor considera a 

felicidade como a posse do Sumo Bem e não mais a filosofia como porto da 

felicidade. No entanto como poderia o homem se apossar de Deus e viver a 

partir do bem supremo? Na Cidade de Deus, o bispo de Hipona observa que 

essa vivência ocorre conforme a virtude daqueles que querem imitar Deus. 

Dessa forma, a verdadeira felicidade não se encontra nas coisas terrenas, 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1455 

mas nas eternas, ou seja, em Deus: “[...] que feliz não é o homem que goza 

do seu corpo, que feliz não é o que goza da sua alma, mas feliz é o que goza 

de Deus” (AGOSTINHO, 1996, p. 724). Ao aderir ao Sumo Bem (Deus) 

por meio da sua vontade, o homem possui a vida feliz. Essa adesão faz com 

que o espírito sinta felicidade, e esse é um dos primeiros objetivos dos 

homens.  

A felicidade, como um desejo a ser alcançado por todos os homens, 

não estaria na posse do prazer, da honra, da riqueza e da glória como é para 

alguns, mas, na perspectiva agostiniana, estaria no perfeito conhecimento de 

Deus que se constitui como o Bem absoluto e perfeito. A posse de Deus se 

constitui assim como condição da felicidade. Contudo como possuir a Deus 

e, consequentemente, a felicidade? Essa é uma discussão presente no festim 

do aniversário de Agostinho e sobre ela três opiniões foram emitidas: “[...] 

possui a Deus quem faz o que Deus quer. [...] possui quem vive bem. [...] 

Deus estar presente naqueles em que não reside o espírito denominado 

impuro” (AGOSTINHO, 1998, p. 137). O homem que age com moderação 

e temperança se torna feliz, pois vive conforme os preceitos de Deus e 

adquire bens permanentes; para Agostinho, o homem não pode conservar 

para sempre aquilo que é perecível e passageiro, e somente em Deus se 

encontra o que é imutável e eterno. 

A partir dessa integrada ligação filosófica e religiosa é que 

Agostinho apresentou para sua comunidade de fé ensinamentos a serem 

seguidos. Em meio a tarefas pastorais e como administrador da Igreja local, 

o bispo de Hipona se dedicava às pregações (homilias) àqueles que estavam 

confiados ao seu encargo pastoral. Por meio de diálogo permanente, ele 

buscava instruir, elucidar, conduzir e consolar os seus. Ao catequizar, 

batizar e prestar direção espiritual almejava levar a fé à alma de todos. Nesse 

processo de formação cristã, aconselhava – à luz da Palavra – que os homens 

deveriam agir com moderação, com continência, com paciência e com 

virtude (AGOSTINHO, 1996).  

O cenário social vivido por Agostinho e demais cristãos era marcado 

por violências, ameaças e intolerância religiosa, o que de certa forma exigia 

que houvesse uma sólida vivência na fé a fim de que, mesmo em meio às 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1456 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

tribulações, não traíssem os preceitos cristãos. A partir dessas orientações 

formativas a um povo que estava vivendo uma crise, o bispo de Hipona 

buscava consolidar uma experiência pautada na caridade, na concórdia e na 

justiça. Para ele, o homem que segue a Verdade usará sua vontade livre para 

a prática do bem e não do mal. Nessa perspectiva, e em defesa desse projeto, 

é que Agostinho apresentava para sua comunidade de fé os caminhos para 

se alcançar essa Verdade e, consequentemente, a felicidade – ambas não 

mutáveis, mas perenes. 

 

 

3 O livre arbítrio da vontade 

 

A vida de Agostinho foi marcada por muitas questões para as quais 

ele próprio buscou respostas. Suas inquietações tiveram início na 

adolescência e perduraram até o fim de sua vida. Diante do contexto social 

e religioso em que viveu, foi apresentando projetos formativos que visavam 

à educação moral e religiosa daqueles que o cercavam; essa proposta atraiu 

admiradores, seguidores e críticos. Após sua conversão, e já na condição de 

bispo, passou a nutrir a necessidade de tratar de assuntos relevantes ao 

período vivido, e cada obra que produziu possuía a intencionalidade de 

abordar e dar orientações sobre os problemas que suscitavam.  

Nos três primeiros séculos - até a época de Agostinho - Tagaste 

demonstrava prosperidade: 

 

[...] era marcada pelo êxito comercial, agricultura e a 

grande produção de azeite que alimentava o mercado 

da luz, ou seja, a iluminação artificial promovida 

através das antigas lamparinas. [...] já no quarto século 

a crise chegou e transformou Tagaste em uma cidade 

sem prosperidade (OLIVEIRA, 2018, p. 20). 

 

Agostinho, que viveu entre a segunda metade do século IV e 

primeira metade do século V, presenciou muitos conflitos, guerras e 

invasões seguidas de destruições. Assim, testemunhou acontecimentos 

decisivos da história como a ruína do Império Romano, a invasão de Roma 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1457 

pelos visigodos, dentre outros acontecimentos. “No século IV, a expansão 

original chegara a uma estagnação sinistra. Os projetos de construção 

haviam cessado, os velhos monumentos públicos começavam a ruir [...]” 

(BROWN, 2020, p. 23). 

Então qual seria a explicação para a existência de atos destrutivos 

entre os homens considerando, na perspectiva agostiniana, que Deus é o 

autor de tudo o que existe? Seria Deus o autor do mal? Sobre essas questões 

o bispo de Hipona revela que a prova da existência de Deus desponta como 

fonte de todo bem e, consequentemente, Ele não é autor do mal. Ao homem 

foi concedido o livre-arbítrio da vontade, o que para Agostinho se 

configurava como um dom dado por Deus; para ele, é por meio da vontade 

livre que o homem poderia viver retamente. Entretanto, se o homem fizer 

uso da livre vontade para praticar o mal estaria sendo injusto, pois não 

estaria usando essa liberdade para o bem. Quando há o reconhecimento de 

que Deus concedeu ao homem a vontade livre, consequentemente, 

reconhece-se que é um bem e deveria ser usado para a prática do bem, porém 

alguns homens fazem o mau uso desse bem. 

É na obra De Libero Arbítrio que a ideia do problema do livre-

arbítrio e da origem do mal moral se encontram. Nesse tratado Agostinho 

refuta os maniqueus e seus erros, que negavam o livre-arbítrio da vontade 

humana, fazendo recair em Deus a responsabilidade pelo mal e pelo pecado. 

Enquanto os maniqueus retiravam da pessoa a liberdade e a responsabilidade 

pelo mal que praticavam, Agostinho o atribuía à má vontade.  As questões 

de vontade e liberdade estiveram em permanente elaboração até a idade mais 

avançada de Agostinho, pois estavam ligadas diretamente à prática do mal, 

sendo que sua origem está no livre-arbítrio da vontade humana: “[...] 

depende de nossa vontade gozarmos ou sermos privado de tão grande e 

verdadeiro bem. Com efeito, haveria alguma coisa que dependa mais de 

nossa vontade do que a própria vontade?” (AGOSTINHO, 1995, p. 56-57). 

A partir da perspectiva de Agostinho é pela vontade que se vive retamente 

ou não.  

Considerando esses dois aspectos abordados por Agostinho – 

vontade e liberdade - “[...] é necessário que o homem seja educado de modo 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1458 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

a não se perverter em más ações, mas que tenha condições de aspirar aos 

bens superiores” (COSTA; CENCI, 2021, p. 4). Aqui torna-se importante a 

formação do homem com o olhar voltado para sua interioridade e 

entendimento acerca de si mesmo.  

É própria do homem a vontade de escolher o que vai optar para si, 

e esta escolha está vinculada à vontade e liberdade. Sobre essa questão 

Agostinho afirma: “[...] o mal não poderia ser cometido sem ter algum autor. 

[...] Pois cada pessoa ao cometê-lo é o autor de sua má ação. [...] Ora, elas 

não seriam punidas com justiça, se não tivessem sido praticadas de modo 

voluntário” (AGOSTINHO, 1995, p. 25-26). Em vista dessa ideia e de que 

tudo que Deus criou é bom, Agostinho não atribui a Deus a causa do mal; a 

Deus é atribuída a graça de auxiliar o homem a se libertar do pecado: “[...] 

É porque, do céu, Deus nos estende sua mão direita, isto é, nosso Senhor 

Jesus Cristo. Peguemos sua mão, com fé firme, esperemos sua ajuda com 

esperança confiante e desejemo-la com ardente caridade” (AGOSTINHO, 

1995, p. 145). O homem que cai não pode igualmente se reerguer por si 

mesmo tão espontaneamente. Agostinho defende a ideia de que o homem 

precisa da graça de Deus para se fortalecer e se livrar do pecado que se 

constitui como o mal moral1. 

 

 

Considerações finais 

 

Agostinho, reconhecido como um dos maiores filósofos e teólogos 

da Igreja cristã e um dos mais influentes intelectuais na história da 

civilização ocidental, fez uso do conhecimento produzido pelos pensadores 

gregos e latinos para elaborar seu próprio pensamento. Vimos que as 

                                                           
1 Esse posicionamento de Agostinho despertou, posteriormente, entre os pelagianos a defesa 

de teses contrárias, em que defendiam que: “[...] o homem, mesmo depois da queda, pode 

não pecar, assim como poder pecar, ou basta querer que pode, de forma que o pecado original 

em nada afetou a sua liberdade, bem como não há necessidade da graça divina para querer e 

poder o bem” (COSTA, 2019, p. 123).  

 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1459 

autoridades que mais influenciaram suas reflexões foram os neoplatônicos, 

as sagradas escrituras, o bispo Ambrósio e os escritos do apóstolo Paulo.  

Uma preocupação apontada por Agostinho no percurso de sua vida 

teve por base a busca da verdade. Almejando encontrá-la, seguiu doutrinas 

que apareceram no decorrer da sua vida - como o maniqueísmo. Contudo, 

não satisfeito com a explicação dada a questões essenciais que considerava 

essenciais - a essência de Deus e a origem do mal -, ele continuou sua busca. 

A partir do seu processo de conversão ao cristianismo e de seu 

amadurecimento intelectual, juntamente com as contribuições de obras e de 

homens que também buscavam essas reflexões, ele começou a estabelecer 

suas próprias conclusões acerca das questões que marcaram seu esforço em 

conhecer a verdade e contribuir com a doutrina cristã - posteriormente 

defendida por Agostinho.  

Ao descrever sua trajetória, Agostinho mostra como estava preso, 

num primeiro momento, à exterioridade, voltado para fora de si, buscando a 

verdade no exterior. A partir de um longo processo que passou a contemplar 

a verdade e reconhecer Deus como a Verdade que tanto almejava, os escritos 

do bispo de Hipona, foram marcados por essas questões em que passa a 

contemplá-la a partir do seu amor verdadeiro pela sabedoria (aspecto 

filosófico) e seu encontro com a pessoa de Cristo (aspecto teológico).  

Ao tratar da doutrina cristã (no início do seu episcopado) propôs 

conteúdos, métodos e um conjunto de regras que ajudavam os homens de 

seu tempo - e de tempos posteriores - a viver os ensinamentos deixados por 

Cristo. Nesse sentido, buscou consolidar a fé cristã. A atenção de Agostinho 

estava voltada aos homens e à sua formação moral cristã, visando ao bem 

comum. Como filósofo, trouxe à tona a reflexão de assuntos que 

inquietavam os homens e, enquanto teólogo propôs um projeto de formação 

cristã que perpassou por diferentes campos da sociedade: educacional, 

político e religioso. Suas obras expressam essa preocupação formativa que 

o contexto social exigia no momento. Durante seu percurso filosófico e 

teológico, Agostinho concluiu que as ações humanas decorrem da vontade, 

mas que, por uma questão de liberdade, algumas se voltam ao bem comum 

e outras, ao privado. A vida de Agostinho é a expressão do uso da vontade: 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1460 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

em alguns momentos para a prática de vícios (jovem), em outros para a 

prática das virtudes (adulto). 

É a partir da vontade livre que muitos homens buscam 

cotidianamente a felicidade em diferentes lugares; essa busca é uma 

necessidade natural que move toda atividade de natureza humana.  Levar 

uma vida feliz ou infeliz, por exemplo, depende da boa vontade de cada um. 

O homem é livre para fazer o bem e não é forçado a cometer o mal por 

nenhuma necessidade. Nessa perspectiva, o bispo de Hipona insistiu 

fortemente na bondade essencial e infinita de Deus e se mostrou defensor da 

liberdade humana e da graça divina. Para ele, com a intervenção divina, ou 

seja, a partir da graça de Deus, o homem poderia superar seu estado de 

pecado, que decorre do mal moral. Essa posição defendida por Agostinho 

foi refutada por outras religiões ao defender que o homem por si só o supera.   

Alguns homens podem dizer que são felizes ao abraçarem corpos e 

objetos de seus ardentes desejos, ou ainda, sedentos, diante de uma fonte, 

saciam a sede, ou quando famintos saciam a fome com uma abundante 

refeição. No entanto, outros diriam, e assim afirmava Agostinho, que o 

encontro com a Verdade é que torna o homem feliz. É por meio da verdade 

que se possui o Bem supremo, e essa Verdade se constitui na sabedoria que 

vem de Deus, assim é feliz aquele que desfruta do sumo Bem. Essa verdade 

contém em si todos os bens verdadeiros, e os homens, conforme seu grau de 

inteligência, escolhem para si um só ou diversos bens para seu gozo. O ato 

de buscar as verdades que podem conduzir ao encontro da felicidade se 

encontra na vontade livre que cada homem possui. Agostinho dizia que há 

duas classes de homens:  uns seguindo e amando as coisas eternas e outros, 

as coisas temporais. 

O livre arbítrio é visto por Agostinho como um bem em si mesmo, 

porém não é o bem mais perfeito, considerando que existiriam bens 

inferiores, médios e grandes. Há objeções sobre essa questão, pois alguns 

acreditam que o livre-arbítrio da vontade não deveria ser dado ao homem, 

visto que eles se servem dele para pecar. O bispo, entretanto, concebe essa 

vontade livre entre os bens recebidos de Deus, e que, ainda que o homem 

possa usar mal a liberdade, a sua vontade livre deve ser considerada um bem. 



Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1461 

Independente do grau de bem, todos devem ser glorificados, pois é melhor 

do que se eles não tivessem sido concebidos à humanidade. 

Agostinho não tinha clareza da causa do mal, por isso buscava essa 

compreensão. Após algum tempo de busca, o mestre de Hipona chegou à 

conclusão de que no universo, criado e governado por Deus, não há espaço 

para o mal físico. O mal, por seu turno, não pode ser definido como uma 

substância, pois toda a natureza é um bem. Nesse sentido, o mal se 

caracteriza pela ausência do que deveria ser, ou seja, o mal não é. O mal se 

constitui como o mau uso da vontade livre do homem. 

Assim, para a efetivação de um projeto de formação cristã, a busca 

pela verdade é um elemento da ação humana pautada nos princípios do livre-

arbítrio que, essencialmente, é um bem; por sua vez, esse ato de liberdade é 

uma propriedade da vontade humana que pode se voltar para o bem ou para 

mal.  

A partir da insuficiência humana é que Agostinho reconhece o 

próprio Deus como Verdade imutável que ele, em um primeiro momento, 

procura no mundo exterior e não O encontra; posteriormente entende que 

Deus e, consequentemente, a felicidade - que não é passageira -, habita no 

interior do próprio homem. O homem sendo livre e, por meio da sua 

vontade, escolhe os bens temporais ou eternos e, de acordo com suas 

escolhas, pode contribuir com a edificação de uma cidade celeste mesmo 

vivendo na cidade terrena. 

 

 

Referências 
 

AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus. VOLUME I (Livro I a VIII). 

Edição da Fundação Calouste Gulbenkian. Lisboa, 1996. 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução de Maria Luiza Jardim 

Amarante. São Paulo: Paulus, 1997. Patrística: 10. 

AGOSTINHO, Santo. A Vida Feliz. Tradução de Nair de Assis Oliveira. São 

Paulo: Paulus, 1998. Patrística: 11. 



O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu projeto de formação cristã 

1462 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

AGOSTINHO, Santo. O Livre Arbítrio. Tradução de Nair de Assis Oliveira. 

São Paulo: Paulus, 1995. Patrística 8.  

AGOSTINHO, Santo. A Doutrina Cristã. Tradução de Nair de Assis 

Oliveira. São Paulo: Paulus, 2002. Patrística 17.  

BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. Nova edição, revista e ampliada. São Paulo: 

Paulus, 2002.  

BOEHNER, Philotheus. GILSON, Etienne. História da Filosofia Cristã. 8ª 

edição. Editora Vozes, 2003, p. 582. 

BONI, Luis Alberto de. Filosofia Medieval: textos. 2ª edição revista e 

ampliada. Porto Alegre. EDIPUCRS, 2005, p. 431.  

BROWN, Peter Robert Lamont. Santo Agostinho, uma biografia. Tradução 

de Vera Riberio. 11ª ed.  Rio de Janeiro: Record, 2020, p. 670. 

COSTA. Daiane Rodrigues. CENCI, Angelo Vitório. A educação do 

homem interior: O cultivo da vontade em Agostinho de Hipona. Educação 

e Filosofia.  Uberlândia, v.35, n.73, p. 273-299, jan./abr. 2021. 

https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n73a2021-53046  

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Conhecimento, ciência e verdade em 

Santo Agostinho. In: BONI, Luiz Aberto de. A ciência e a organização dos 

saberes na Idade Média. Porto Alegre. EDIPUCRS, 2000, p.371.  

COSTA, Marcos Roberto Nunes. 10 lições sobre Santo Agostinho. 4 ed.  

Petrópolis, RJ: Vozes, 2014, p. 88. 

COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema da relação entre o livre-

arbítrio humano e a graça/predestinação em Agostinho em diálogo com a 

Modernidade/Contemporaneidade. Civitas Augustiniana. 2019, p.121-145. 

https://doi.org/10.21747/civitas/8a7  

GILSON, Étienne. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. Tradução de 

Cristiane Negreiros Abbud Ayoub. São Paulo: Paulus, 2006, p. 546. 

MAIA, Waleska Souto. Aporias em Agostinho: De Tagaste à Hipona. In: 

Anais do XXIX Simpósio Nacional de História. Contra os preconceitos: 

História e Democracia. ANPUH.  Brasília, DF, 2017. p. 1-18. 

https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n73a2021-53046
https://doi.org/10.21747/civitas/8a7


Juliana Calabresi Voss Duarte; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1437-1463, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1463 

MARÇAL, Jairo. Antologia de Textos Filosóficos. Curitiba: SEED, PR, 

2009. 

NOVAES. Moacyr Ayres.  As trajetórias de Agostinho. Cult, São Paulo, v. 

64, dezembro, 2002, p. 22 - 26. 

OLIVEIRA, Gustavo Rohte de. DIAS, José. Dilectio: da antiguidade a 

Santo Agostinho (354-430). Toledo, PR. Editora Vivens, 2018.  Disponível 

em: <https://humanitasvivens.com.br/livro/c246f07042f8f08.pdf>  Acesso: 

29 set. 2021. 

OLIVEIRA, Terezinha. A retórica como princípio do intelecto e da 

linguagem em Tomás de Aquino. Brathair, 2020, p. 133-145. Disponível 

em: 

<https://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair/article/view/2326/1697> 

Acesso: 25 nov. 2021. 

 

 

Data de registro: 28/11/2022 

Data de aceite: 18/10/2023 

https://humanitasvivens.com.br/livro/c246f07042f8f08.pdf


Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1465 

 Metamorfoses em Emanuele Coccia: 

composições para habitar a educação e a formação 

docente 

 

 

Fernanda Monteiro Rigue* 

Tiago Amaral Sales ** 

Alice Copetti Dalmaso*** 

 

Resumo: Estes escritos visam proliferar relações filosófico-poético-educacionais a 

partir do contato dos.as autores.as com a leitura atenta do livro Metamorfoses, do 

filósofo Emanuele Coccia (2020), em meio a uma série de encontros de um Grupo 

de Estudos e Pesquisas em educação. Por meio de uma leitura-escrita Fiandográfica 

(DALMASO, 2016), a obra do autor foi sendo posta como intercessora, fazendo-a 

funcionar com aspectos de uma formação docente por vir, e capaz de angariar 

                                                           

* Doutora em Educação pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). Professora nos 

cursos de Licenciatura e Bacharelado em Química do Instituto de Ciências Exatas e Naturais 

do Pontal – Universidade Federal de Uberlândia (ICENP-UFU). E-mail: 

fernanda_rigue@hotmail.com. CV: http://lattes.cnpq.br/1520364228695308. ORCID: 

http://orcid.org/0000-0003-2403-7513.    

** Pós-doutorando em Divulgação Científica e Cultural na Universidade Estadual de 

Campinas (UNICAMP). Mestre e Doutor em Educação pela Universidade Federal de 

Uberlândia (UFU). Professor Adjunto no curso de Ciências Biológicas do Instituto de 

Ciências Exatas e Naturais do Pontal  – Universidade Federal de Uberlândia (ICENP-UFU). 

E-mail: tiagoamaralsales@gmail.com. CV: http://lattes.cnpq.br/2295345372533795. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3555-8026. 

*** Educadora Socioambiental. Palestrante/propositora do curso Infância, Educação e Meio 

Ambiente. Pós-Doutora em Divulgação Científica e Cultural na Universidade Estadual de 

Campinas (UNICAMP). Mestre e Doutora em Educação  pela  Universidade Federal de Santa 

Maria (UFSM). Professora Colaboradora do Mestrado em Divulgação Científica e Cultural 

(LABJOR/UNICAMP). E-mail: alicedalmaso@gmail.com. CV: 

http://lattes.cnpq.br/7551023626533385. ORCID: http://orcid.org/0000-0002-4447-0958. 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v38a2024-64408 

mailto:fernanda_rigue@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/1520364228695308
http://orcid.org/0000-0003-2403-7513
mailto:tiagoamaralsales@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2295345372533795
https://orcid.org/0000-0002-3555-8026
mailto:alicedalmaso@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7551023626533385
http://orcid.org/0000-0002-4447-0958
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v38a2024-64408
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v38a2024-64408


Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1466 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

nascimentos presentes e futuros no campo educacional. Alguns componentes da 

obra – nascimentos, casulos e à deriva – foram centrais no enfoque criativo para dar 

consistência às noções metamórficas da educação e formação docente. Sobretudo, 

os escritos funcionam como um convite às alianças impensadas, traçando alusões e 

inventando problemas, a saber: como a metamorfose pode evocar uma composição 

com vida e a educação que temos? O que fazemos com os movimentos 

metamórficos que permeiam-atravessam a formação-vida? Como potencializar a 

vida-metamorfose pela via de processos educacionais? Estes alvos-perguntas não 

desejam ser respondidos, mas tangenciados e mapeados como possíveis, e persistem 

em nós como campo futuro, ainda inquietador, dando nascimento a textos, 

pensamentos, estratégias, educações, formações e vidas por vir. 

Palavras-chave: Metamorfoses; Emanuele Coccia; Educação; Formação docente. 

 

Metamorphoses in Emanuele Coccia: compositions to inhabit education and 

teacher training 

Abstract: These writings aim to proliferate philosophical-poetic-educational 

relations from the contact of the authors with the careful reading of the book 

Metamorphoses, by Emanuele Coccia (2020), in the middle of a series of meetings 

of a Group of Studies and Research in education. Through a Fiandographic reading-

writing (DALMASO, 2016), the author's work was being put as an intercessor, 

making it work with aspects of a teacher training to come, and able to raise present 

and future births in the educational field. Some components of the work – births, 

cocoons, and drifting – were central in the creative approach to give consistency to 

the metamorphic notions of education and teacher training. Above all, the writings 

function as an invitation to unexpected alliances, tracing allusions and inventing 

problems, namely: how can metamorphosis evoke a composition with life and the 

education we have? What do we do with the metamorphic movements that 

permeate-cross through life-formation? How can we potentiate life-metamorphosis 

through educational processes? These target-questions do not wish to be answered, 

but tangential and mapped as possible, and persist in us as a future field, still 

unsettling, giving birth to texts, thoughts, strategies, education, training and lives to 

come. 

Keywords: Metamorphoses; Emanuele Coccia; Education; Teacher Training. 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1467 

 

Metaformosis en Emanuele Coccia: composiciones para habitar la educación 

y la formación docente 

 Resumen: Estos escritos pretenden proliferar relaciones filosófico-poético-

educativas a partir del contacto de los.as autores.as con la lectura atenta del libro 

Metamorfosis, de Emanuele Coccia (2020), en medio de una serie de encuentros de 

un Grupo de Estudio e Investigación en educación. A través de una lecto-escritura 

Fiandográfica (DALMASO, 2016), se puso la obra del autor como intercesora, 

haciéndola trabajar con aspectos de una formación docente por venir, y capaz de 

suscitar nacimientos presentes y futuros en el campo educativo. Algunos 

componentes de la obra – nacimientos, capullos y a la deriva – fueron centrales en 

el enfoque creativo para dar consistencia a las nociones metamórficas de educación 

y formación docente. Sobre todo, los escritos funcionan como una invitación a 

alianzas impensadas, rastreando alusiones e inventando problemas, a saber: ¿cómo 

la metamorfosis pueden evocar una composición con la vida y la educación que 

tenemos? ¿Qué hacemos con los movimientos metamórficos que permean-

atraviesan la formación de vida? ¿Cómo potenciar la vida-metamorfosis a través de 

los procesos educativos? Estas preguntas-objetivos no quieren ser respondidas, sino 

tocadas y mapeadas en la medida de lo posible, y persisten en nosotros como un 

campo futuro, aún inquietante, pariendo textos, pensamientos, estrategias, 

educaciones, formaciones y vidas por venir. 

 Palabras clave: Metamorfosis; Emanuele Coccia; Educación; Formación de 

profesores. 

 

 

Introdução 

 

É que há duas maneiras de ler um livro. Podemos considerá-

lo como uma caixa que remete a um dentro, e então vamos 

buscar seu significado, e aí, se formos ainda mais perversos 

ou corrompidos, partimos em busca do significante. E 

trataremos o livro seguinte como uma caixa contida na 

precedente, ou contendo-a por sua vez. E comentaremos, 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1468 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

interpretaremos, pediremos explicações, escreveremos o 

livro do livro, ao infinito. Ou a outra maneira: consideramos 

um livro como uma pequena máquina a-significante; o único 

problema é: “isso funciona, e como é que funciona?” Como 

isso funciona para você? Se não funciona, se nada se passa, 

pegue outro livro. Essa outra leitura é uma leitura em 

intensidade: algo passa ou não passa. Não há nada a explicar, 

nada a compreender, nada a interpretar (DELEUZE, 2013, p. 

16-17). 

 

Ler um livro, misturando-se às palavras-imagens que dele saltam, 

afetando-se com as intensidades e frequências que vibram em suas páginas, 

é estar disposto à porosidade ao encontro, aberto à experimentação, e capaz 

de ser lançado, rompido, fragmentado pela leitura. Um livro é tecido para 

“[...] outros, tendo assim, em última instância, um alcance coletivo, dizendo 

respeito a uma prática coletiva, a um modo de pensar que extrapola o sujeito 

individual e se endereça à experiência daqueles que o leem ou o utilizam” 

(PELBART, 2016, p. 234). A experiência de ler um livro, em suas 

intensidades, é poder experimentar com o que extrapola a individualidade, 

criando conexões entre subjetividades, psiques e corpos. 

Estes escritos são contaminados por uma série de relações de forças 

que emergem do contato dos.as autores.as1 com a leitura atenta do livro 

Metamorfoses, de Emanuele Coccia (2020), em meio a encontros de um 

Grupo de Estudos e Pesquisas em educação2. A leitura da obra de Coccia 

                                                           

1 Utilizamos estas flexões “o.a” e “os.as” – inspirados.as ao modo utilizado por Coccia (2020) 

no mencionado livro. 

2 Este mesmo Grupo – e as atividades de leituras e experimentações produzidas de modo 

remoto, na Universidade Federal de Santa Maria, na área de formação de professores – faziam 

parte de um projeto de pesquisa, denominado Fiandar e suas Fiandografias em educação: 

experimentações de estar atento-vivo para mundo (realizado entre março de 2020 e dezembro 

de 2022). As linhas desse projeto de pesquisa nasceram do desejo de articularem-se a 

diferentes saberes, pontos de vista, modos de existência, que pudessem ampliar a noção que 

se desejava aprender: sobre desenvolver uma arte da atenção, a qual implica um estar vivo.a 

para o mundo e de como isso pode dizer/mostrar/comunicar/ensinar sobre processos e 

estratégias educacionais. Assim foi se delineando o problema da pesquisa, a ser 

constantemente movimentado nos encontros do Fiandar: Como um modo de pesquisar-



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1469 

aconteceu inspirada no que Deleuze (2013) nos ensina, sentindo como ela 

nos afeta e para nós funciona, sendo posta como operadora, intercessora, 

fazendo-o funcionar com aspectos de uma educação e formação docente por 

vir, capaz de angariar nascimentos presentes e futuros no campo 

educacional. 

Emanuele Coccia é filósofo contemporâneo e nasceu na Itália em 

1976, hoje atuando como professor na Ecole des Hautes Etudes en Sciences 

Sociales (EHESS), em Paris, na França, e transitando por centros 

acadêmicos de outros países (COCCIA, 2020). Coccia é conhecido por sua 

escrita poético-filosófica, a qual convoca elementos da vida humana e não 

humana, operando-os como personagens teóricos historicamente 

negligenciados ou marginalizados nas discussões filosóficas.  

 

Dos catorze aos dezenove anos, fui aluno de um colégio 

agrícola do interior, isolado nos campos da Itália central. 

Estava ali para aprender um “verdadeiro ofício”. Assim, 

em vez de me dedicar ao estudo das línguas clássicas, da 

literatura, da história e da matemática como todos os 

meus amigos, passei minha adolescência lendo livros de 

botânica, patologia vegetal, química agrária, horticultura 

e entomologia (COCCIA, 2018, p. 5). 

 

                                                           
escrever-comunicar – que perambula por saberes acadêmicos, indígenas, científicos, 

artísticos, filosóficos, antropológicos – pode experimentar uma condição atenta e viva para o 

mundo, articulando-se a processos e estratégias educacionais? Toda uma ordem de 

experimentações foi proposta ao longo de dois anos de encontros no grupo, incluindo 

práticas, leituras, textos, palavras, ditos, sons, imagens, que dissessem, testemunhassem, 

dessem a ver um cenário de uma educação da atenção. Nesse sentido é que se fez 

imprescindível o aprofundamento de leituras que embasassem, movimentassem e 

contaminassem práticas e dizeres de um estar atenta.o-viva.o para o mundo. Ainda estão 

sendo publicadas pesquisas como resultados destes encontros, e das leituras produzidas com 

os intercessores Tim Ingold, Ailton Krenak, Emanuele Coccia, Isabelle Stengers, pensando 

e explorando os efeitos de uma noção de atenção não como atributo da cognição, mas uma 

disposição psíquica-corporal que instaura uma nova produção de campo estratégico em 

educação, ao compor com espaços, práticas, discursos, humanos e não humanos, políticas, 

ações, gestos, subjetividades, sejam quais forem as funções que desempenhamos, nos lugares 

que ocupamos. 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1470 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Estas características do autor, as quais permeiam a sua produção de 

escrita e filosofia, advém de seus trajetos de vida, como ele mesmo enfatiza 

na apresentação do livro A vida das plantas (COCCIA, 2018). O gosto pelo 

estudo da vida em suas múltiplas possibilidades de existência, 

manifestações e substâncias, acompanharam os caminhos de pesquisa e 

produção de Coccia, materializando a criação de Metamorfoses (2020).  

Metamorfoses foi publicado na edição traduzida no Brasil no ano de 

2020, pela Dantes Editora, em meio à pandemia de Covid-19. Não por acaso, 

o livro carrega uma imensa atualidade nas discussões que vieram à tona com 

a pandemia: as dimensões de vida, nascimento, morte, saúde, doença, 

mudança e transformação. As relações de coabitação com os vírus, tão 

presentes no contexto pandêmico, também ganham intensidades nas escritas 

de Coccia (2020), sendo um importante intercessor para pensar por 

caminhos outros no contágio e na vida.  

Desse modo, colocamo-nos atentos.as às contaminações e 

proliferações possíveis entre a filosofia das metamorfoses de Coccia (2020) 

e o nosso campo, a educação, juntamente da dimensão de formação docente. 

Percebemos que tais escritas filosóficas são também potentes para pensar e 

mobilizar campos como a Educação em Ciências da Natureza e Educação 

em Saúde, por lidarem justamente com dimensões de vida, morte, saúde, 

doença, constituição, mudança, começos e fins. A partir de sua linguagem 

escrita, Coccia estabelece ecos convidativos ao.à leitor.a e nós aceitamos a 

convocatória de suas palavras: observar, sentir e viver as metamorfoses que 

nos atravessam, que nos formam, que nos ensinam e nos constituem como 

seres vivos, conectando-nos com as tantas outras formas de vida que 

compartilham a Terra/terra conosco.    

Com as palavras tecidas ao longo do texto, Coccia (2020) modula 

aquilo que compreendemos enquanto uma escrita-pensamento que aciona o 

pensar na/com a vida, produzindo respiros para perceber a força 

metamórfica que reside nas múltiplas e pulsantes manifestações de vida que 

povoam este mundo. Percebemos na escrita de Coccia (2020) uma filosofia 

do viver e do morrer como processos constitutivos do que chamamos de 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1471 

mundo, que percebe nestes fenômenos do pulsar da vida humana e não 

humana, atravessando a todos.as, sem distinções – mas de diferentes formas. 

Com o mergulho no livro, percebemos que o conceito de 

Metamorfoses, no plural, é operado como uma multiplicidade (DELEUZE; 

GUATTARI, 1992), movimentado e articulado por vários componentes: 

associações, migrações, reencarnações, casulos, nascimentos, germinações, 

veículos, à deriva, rejuvenescimentos, mortes e porvires. Nele, encontramos 

vias múltiplas que nos convidam a conjurar toda ordem de sensação e 

pensamento em escrita, rabiscando lampejos que nos permitem traçar um 

campo não representativo do conceito, instaurando vazios capazes de pôr 

em suspensão o já dito e pensado.  

No entanto, nos encontros que tivemos com os pensamentos 

mobilizados por Coccia (2020), percorremos e frequentamos conceitos que 

operam como disparadores de pensamentos e afecções que acionam nossos 

corpos a produzir novos horizontes para pensar a educação e a formação 

docente, o território que habitamos e pelo qual pesquisamos, estudamos, 

insistimos, persistimos, nos afirmamos e nos constituímos. Nesse tom, 

procuramos inaugurar novas brotações de habitar3 a educação e o campo 

formativo docente, sobretudo porque as instituições escolarizadas, 

sobremaneira, ainda permanecem intensamente atreladas a uma perspectiva 

humanista, o que nos isola da co-participação e interdependência à outras 

espécies e modos de existências, sobretudo intensificando práticas de 

destruição da alteridade significativa (HARAWAY, 2021) do mundo. 

Coccia e autores multiespécies trabalham na dissolução da compreensão de 

humano como sujeito separado da natureza, convidando-nos a solapar os 

binarismos natureza-cultura, humano-não-humano, vivo-não-vivo, 

instaurando vislumbres de imaginar, quiçá, uma educação atenta a um 

mundo todo vivo, polifônico e complexo.  

 

 

                                                           

3 “O ocupante ocupa uma posição em um mundo já pronto; o habitante contribui através da 

sua atividade para a contínua regeneração do mundo” (INGOLD, 2015, p. 247).  



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1472 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

 

A metamorfose – em todas as formas que analisamos – 

é a mais poderosa objeção a qualquer teoria que 

pretenda enumerar tantas vidas quanto corpos 

existentes e afirmar uma descontinuidade do ser vivo 

que corresponde perfeitamente à forma das espécies e 

dos indivíduos. Trata-se de uma teoria da continuidade 

da vida entre os corpos, de uma doutrina da natureza 

originalmente multiespecífica e transcorporal do eu e 

da vida (COCCIA, 2020, p. 124).  

 

Enquanto professores.as-pesquisadores.as e formadores.as de 

outros.as professores.as, à espreita de onde essa prosa metamórfica, 

convidativa, provocadora e cativante pode nos levar, traçamos algumas 

perguntas, como as que seguem: Compreendendo os múltiplos encontros em 

educação como movimentos autoeducativos4, é possível pensar a formação 

de docentes como um “[...] processo de tecer, construir (...)” (COCCIA, 

2020, p. 103) metamorfoses? Tem sido possível metamorfosear os 

territórios e as relações da educação e da formação docente? Pode o 

educacional ser afetado por uma perspectiva metamórfica? 

Com essas perguntas nós expomos, nas linhas subsequentes, os 

fragmentos, composições e alianças de escrita as quais intentam produzir 

uma escrita fiandográfica (DALMASO, 2016a; 2016b, 2021).   

Em sua investigação de Doutorado em Educação (2016a), Alice 

Dalmaso explorou os intricados processos entre escrita e leitura – 

encontrando inspiração nas perspectivas das Filosofias da Diferença, 

especialmente nas obras de autores como Gilles Deleuze e Félix Guattari. 

Nesse contexto, experimentou-se diversas formas de interação com textos e 

materialidades visuais, resultando na elaboração de uma intrincada rede de 

pensamento-escrita. O cerne da pesquisa residiu na construção de um corpo 

que investiga a própria permissão da pesquisadora em gerar um texto, 

                                                           

4 “Como modos de modificação de alguém sobre si mesmo” (CORRÊA, 2014, p. 02). 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1473 

explorando a autorização para escrever de acordo com suas percepções, 

afetos e composições diante de uma multiplicidade de signos e significados. 

Desenvolveu, assim, um processo de aprendizagem da escrita 

através de diversas instâncias e territórios, narrando a tessitura de pontos de 

força que desencadeavam novas escritas e, por sua vez, iniciavam novas 

explorações literárias. A pesquisadora, em um processo retroalimentador, 

aprendia a escrever não apenas a partir de textos literários, filosóficos e 

científicos, mas também em resposta a eventos cotidianos, como a 

observação da comunicação entre uma criança de dois anos e uma idosa, 

enquanto seu corpo se envolvia em bordados, seus dedos elaboravam 

palavras em um tecido negro, e sua atenção era direcionada a uma mulher 

que catava algo diariamente em frente à sua casa. Além disso, encontrou 

inspiração nos escritos antigos de seu pai, nos silêncios das pessoas ao seu 

redor e nas imagens/memórias que capturava ao longo da vida e durante a 

pesquisa.  

O aprendizado da pesquisadora estendeu-se a personagens da 

literatura, como os do moçambicano Mia Couto, e a um grupo de mulheres 

com quem colaborou como docente na época. Também se beneficiou de 

espaços de fala coletiva na universidade e dos momentos de imobilidade no 

processo de pesquisa, quando nada parecia acontecer, mas forneceu uma rica 

base para reflexão e conhecimento. Esse processo de construção da pesquisa 

foi nomeado de “Fiandografia”, uma licença poética que incorporou o verbo 

“Fiandar” e suas variações: [Fiar]grafia, fiandografia, desejo de fiandar, 

escrever os fios, fios que escrevem. Assim, o termo Fiandar foi inventado a 

partir da variação da palavra Fiandeiras, os apêndices nos abdomens de 

aracnídeos que produzem fios de seda para criar teias de diferentes 

propósitos. 

Ao se aludir-brincar com modos de existência dos aracnídeos, a 

pesquisadora foi contagiada pelos afetos que influenciaram sua abordagem 

ao escrever a pesquisa. Esse encontro converteu a uma sintonia fina do gesto 

atencional, coexistindo com as “substâncias” constitutivas encontradas ao 

acaso: palavras, sons, escritos, gestos, núcleos e silêncios. A pesquisa visava 

criar um modo de construir e atravessar o processo de pesquisa, explorando 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1474 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

os intervalos, espaços e vazios para refletir sobre o presente, a vida e o 

entorno.  

Deste modo, nestes escritos nos propomos também a costurar, 

alinhavar, fiandar a mobilização de um pensamento-escrita que afeta e é 

afetado pela atualidade das escritas de Coccia (2020), pondo-se em variação 

e procurando dar nascimento a infinitos modos de sentir, pensar, ler, 

escrever, tensionando a educação e a formação docente. Partimos, nestes 

movimentos, da percepção da educação e da formação enquanto processos 

que acontecem ao “[...] aceitar a viagem pela cocriação da atividade do 

pensamento com-na-em-meio-à-pela vida, ensaiando-se no improviso, 

sensíveis ao que nos torna incessantemente outros nas derivas, nos encontros 

educativos e nas nossas existências” (SALES; RIGUE; DALMASO, 2023, 

p. 16).  

Os fluxos dessa escrita fiandográfica passam por “[...] assumir que 

sempre há um risco (...), quando se pensa; quando se pensa diferente do que 

nos é dado; quando se pensa diferentemente do que nós mesmos pensamos” 

(MARCELLO; FISCHER, 2015, p. 172). Gesto de escrita que frequenta o 

alinhavar de mundos, leituras de mundo, encontrando-se comprometida com 

uma espécie de parresía5, um ponto de tensionamento e metamorfose. 

 

Toda vida, para desenvolver-se, precisa passar por uma 

multiplicidade irredutível de formas, uma população de 

corpos que ela assume e da qual se livra com a mesma 

facilidade com que troca de roupa de uma estação para 

a outra. Cada ser vivo é uma legião. Cada um costura 

corpos e “eus” como um alfaiate, como um body artist 

que nunca deixa de cinzelar a sua aparência. Toda vida 

é um desfile anatômico que se estende por um tempo 

variável  (COCCIA, 2020, p. 18-19, grifo do autor).  

 

                                                           

5 Sobre a parresía, Fabiana Marcello e Rosa Fischer afirmam que “[...] ela diz respeito ao 

pacto, ao contrato estabelecido do sujeito consigo mesmo, à forma pela qual o sujeito se liga 

àquilo que enuncia – fazendo daí valer sua prática de liberdade, em todos os seus riscos e 

suas consequências” (2015, p. 171). 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1475 

Trocar de roupa. Mudar. Metamorfosear. Gestos de aprender e de 

educar. Nas leituras de Coccia (2020), encontramos brechas para pensar a 

educação como metamorfose que acontece a partir da tessitura dos encontros 

entre corpos, entre vidas que se entremeiam e que se misturam em 

contaminações que desejam rachar pretensas visões do que e de como é 

possível viver e educar a si mesmo na atualidade. É justamente nestes e com 

estes movimentos metamórficos que nos constituímos, que nos formamos e 

transformamos, em devir com (HARAWAY, 2023) os tantos seres-e-coisas 

que nos encontramos e que constituímos mundos juntos.  

Escritos de Metamorfoses nos chamam, evocam um pensar os 

tempos de hoje com forças – vozes milenares, ancestrais e atuais –, com 

seres de toda ordem e lugar, os quais habitam a Terra e a contaminam, nos 

contagiam, nos produzem nas misturas, nos devires, em movimentos e 

fluxos ininterruptos de vida. “Toda metamorfose corresponde à obrigação 

da vida de fazer dela mesma um lugar, um espaço habitado, um território a 

explorar e a desdobrar: anatomia e geografia coincidem” (COCCIA, 2020, 

p. 75).  

Assim, atentos.as aos possíveis que coabitam a educação e a 

formação em metamorfoses, pomo-nos em criação. 

 

 

Nascimentos 

 

A cada nascimento, dentro de cada um de nós, em cada 

um de seus seres vivos, a Terra esquece o que ela é ou 

o que ela foi até esse dado momento para modelar seu 

rosto de uma forma diferente, para construir sua 

história de forma diferente (COCCIA, 2020, p. 56). 

 

O nascimento e o nascer são dimensões importantes do livro 

Metamorfoses. Com elas, o autor mobiliza todos os demais elementos-

componentes que dão corpo ao conceito, criando relações inéditas com 

relação ao que se entende por metamorfose – “Uma vez nascido.a.s nós não 

temos mais escolha. O nascimento faz da metamorfose um destino. Nós 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1476 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

estamos no mundo somente porque nascemos” (COCCIA, 2020, p. 51). 

Coccia nos embala a pensar sobre o fenômeno do nascimento, pondo todos 

os seres como sendo “[...] um pedaço desse mundo: nós coincidimos 

formalmente e materialmente com Gaia, seu corpo, sua carne, seu sopro” 

(COCCIA, 2020, p. 51).  

Por sua vez, ter nascido significa que teremos a chance de habitar 

os processos que vão aquém e além do que denominamos de ‘eu’, fazendo 

parte disso que chamamos de mundo, de “[...] tornar-se um atlas aberto do 

mundo” (COCCIA, 2020, p. 55), tornando o território da vida possível. O 

nascimento, afinal, ecoa como um chamado a acolher o mundo e a 

multiplicidade desse próprio mundo. Cada gérmen de pensamento que sopra 

produz instantes de ruptura, de invenção e de produção de vida. 

 

Ter nascido significa isto: não ser puro, não ser si 

mesmo, ter em si alguma coisa que vem de outro lugar, 

alguma coisa de estranho que nos leva a nos tornarmos 

a cada vez estrangeiros a nós mesmos. Nós carregamos 

em nós mesmos nossos pais, nossos avós, os pais deles, 

os macacos pré-humanos, os peixes, as bactérias, até os 

mínimos átomos de carbono, hidrogênio, oxigênio, 

azoto etc. Nunca seremos homogêneos, transparentes, 

perfeitamente reconhecíveis. A metamorfose não é 

simplesmente a sucessão de duas diferenças, ela é a 

impossibilidade de substituir a outra, a coexistência 

paradoxal dos possíveis mais afastados em uma única 

e mesma vida (COCCIA, 2020, p. 53). 

 

Trata-se, assim, de um ‘eu’ sempre diferencial, manifestando a 

bricolagem, a infinidade de traços que nos antecedem. É como se Coccia 

nos autorizasse a viver e sentir o que já, intuitivamente, sabemos e 

percebemos: não há essencialidade no ser, fundo escondido num ‘eu’ que 

resume ou define o nosso existir. Carregamos e derivamos um devir-mundo, 

um devir que acontece com os seres-e-coisas que compartilham e criam a 

Terra/terra conosco, arrastados pelas formas em nós. Não nos reconhecemos 

em imagens prontas, não sucumbimos a levantar bandeiras de identidades: 

casamos com as contradições, forjando sempre ser alguma coisa que vem de 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1477 

outro lugar. Momento a momento, podemos perceber as sutilezas desses 

descompassos em nós, das silhuetas que cavam passagens para nascer. 

Tensionamento ininterrupto que soergue diferentes gestos e posturas, rostos 

e cavidades, cores e formas.  

Onde podemos alinhar aqui a educação – ou nossos processos 

formativos mais inaudíveis? Nosso desejo é relembrar dessa condição 

nascente-metamórfica, anfíbia-multiversa-multiespecífica que nos habita. 

Encontrar morada no rosto desconfigurado, estranho, paradoxal da educação 

e dos indivíduos em educação, e se despir de “[...] certa vaidade professoral 

que sustenta a política de informar para uma “forma”, lidando com uma 

performance dotada de certezas, representações e eficiências” (DALMASO; 

FREITAS; SCHMIDT, 2015, p. 481). Acessar a leveza e a alegria na própria 

insubstancialidade dos acontecimentos ao nosso redor, dos seres à nossa 

volta, ou do ‘eu’. Cultivar o cuidado de si e o bem viver com a educação, 

em nossos processos formativos (SALES; RIGUE, 2022). Ficar na 

composição possível com outros processos que se dão em nós e com os.as 

outros.as, nas relações entre os seres: aprender a acompanhar o mundo 

indeterminado que nasce à medida que também nascemos, que se transforma 

à medida que passa pela multiplicidade irredutível a qual nosso corpo se 

manifesta.  

Nascer para ser natureza, pois “[...] ser natureza significa ser gêmea 

e gêmeo de tudo aquilo que vive” (COCCIA, 2020, p. 34). Uma educação 

que acontece pelo nascimento nos coloca atentos.as à vida que pulsa em nós 

e nos tantos nós que temos ao estarmos vivos.as juntos.as de todos os outros 

seres que habitam a Terra, que se fazem vivos.as, com os seres não humanos, 

com as multiplicidades de existências que percorrem os territórios e histórias 

do planeta, sendo todos.as filhos.as de Gaia.  

Coccia (2020) nos convida a perceber que compartilhamos uma 

mesma vida com estes seres que habitam conosco a Terra. “A vida, para nós, 

seria o que se passa entre os corpos, o que pode circular entre mundos 

diferentes, não uma qualidade fixa e específica” (COCCIA, 2020, p. 202). 

Nascemos e morremos, juntos.as, em comunhão, e é a metamorfose que nos 

une: “A metamorfose é esse milagre: dois corpos e uma mesma vida” 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1478 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

(COCCIA, 2020, p. 202). Compartilhamos o ar, o solo, a nossa própria 

carne. Somos solos para tantos.as outros.as. Como então ser e criar um solo 

propício para que a educação seja, às múltiplas maneiras de formar-se e 

transformar-se, profícua, fecunda, prenha de diferentes formas, espécies, 

gêneros, culturas, orientações?  

São múltiplos os nascimentos e as chances de nascimentos os quais 

somos submetidos.as ao longo de nossas vidas. Entretanto, ainda que 

arrastando e transmitindo um passado, nascer solicita uma força 

condicionante que nega toda memória, levando-nos ao esquecimento: “[...] 

devemos esquecer de onde viemos, devemos esquecer o outro corpo que nos 

hospedou por tanto tempo, devemos nos desidentificar dele” (COCCIA, 

2020, p. 23). Nascer-esquecer, pois, como afirma Coccia (2020), “Eu tive 

que esquecer, e esquecer tudo, para poder perceber a mim mesmo” (p. 22), 

criar um vazio para possibilitar novas experiências, “[...] condição de 

possibilidade para começar a enxergar-se de outra maneira” (p. 23).  

O quanto podemos esquecer em nossos processos formativos, para 

poder devir-com-outros.as, para poder nos perceber? O quanto podemos 

esquecer e o quanto somos forçados.as a abandonar algo de nós mesmos.as? 

Esquecer-morrer é um caminho para poder nascer, em devir-fênix: “[...] 

renascer das cinzas em formas outras de ser e estar no mundo” (SALES; 

ESTEVINHO, 2021, p. 290); movimentar-se, formar-se e transformar-se 

para “[...] renascer e expandir, ser mais, ser além, ser vida que transborda e 

preenche... sem acabar com os vazios: é no vazio que a vida encontra espaço 

para  crescer” (SALES, 2020, p. 478). 

Junto do nascimento, caminha a possibilidade de rejuvenescimento. 

Violência de nascer e morrer na mesma carne. Desorganizar o corpo – 

história, carne, experiência – para destilar uma juventude futura, extraindo 

um devir-jovem6 de cada idade.  

 

                                                           

6 “Saber envelhecer não é permanecer jovem,  é  extrair  de  sua  idade  as  partículas,  as 

velocidades  e  lentidões,  os  fluxos  que  constituem  a  juventude  desta  idade”  (DELEUZE; 

GUATTARI, 1997, p. 70). 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1479 

Esquecemos o mundo e passamos horas a fazer 

novamente o passado na inocência. O que, do lado de 

fora, parece ser rejeição e violência, por dentro é 

apenas imaginação criativa para um futuro impensável 

e inimaginável. Todos os seres vivos eclodem e 

fabricam a infância futura, que não pertence apenas a 

eles, mas a toda a Terra (COCCIA, 2020, p. 87). 

 

Sabemos, porque outrora sentimos: formar-se abarca toda espécie 

de golpe e dor. O sofrimento de metamorfosear, de morrer para nascer 

outro.a. O nascimento dos primeiros dentes de um bebê; a dificuldade de 

aprender e nos relacionarmos intimamente com determinado conhecimento-

saber na escola ou na faculdade, o que nos parece, naquele momento, 

impossível; de participar de uma discussão a qual você nem sabe por que foi 

que começou; de não se encaixar nos lugares chamados de escola, 

universidade, sociedade e mundo. São golpes, entre tantos desconhecidos, 

que nos deslocam, nos colocam em movimentos que, muitas vezes, não 

desejamos. Permanecer parado.a é, geralmente, mais seguro, mas é o risco 

de se pôr em variação, nesse movimento-metamorfose que nos permite ser 

outros, transgredir nossas formas e secretar uma infância, onde tudo 

recomeça. Dentro da dor de uma vida que muta, há a possibilidade de 

rejuvenescer a si mesmo.a e o mundo. 

 

 

Casulos  

 

Um casulo é, primeiramente e antes de tudo, a prova de 

que nossa vida não pode estar atrelada a uma única 

identidade anatômica. Dentro do casulo, a vida 

encontra-se entre dois corpos, entre duas identidades 

aparentemente incompatíveis. O casulo é a construção 

da compossibilidade dessas identidades. Eis a prova de 

que o indivíduo não vive da exclusão mas da 

multiplicidade de rostos e corpos (COCCIA, 2020, p. 

98). 

 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1480 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Passagens de uma paisagem a outra. Coccia (2020) se interessa em 

olhar para a vida dos insetos para descrever estratégias de criação em uma 

única e mesma vida. No entanto, ele diz o mesmo de outras formas 

biológicas que manifestam a coexistência de formas anatômicas e 

fisiologicamente díspares: “O ser vivo é sempre aquele que migra de uma 

paisagem a outra (...)” (COCCIA, 2020, p. 70).  

Nesse campo, ele traz a noção de casulo que, como um possível ou 

realidade, ajuda-nos a dar conta dos processos metamórficos.  

 

A metamorfose existe porque todo ser vivo depara-se 

com ter de passar, em uma mesma linha de vida, pelas 

experiências e mundos mais diversos: ela é um corredor 

que permite ao ser vivo não ser obrigado a viver várias 

vidas simultaneamente, e, aos dois, coabitarem sem se 

fundirem inteiramente (COCCIA, 2020, p. 76). 

 

Coabitação de várias vidas: ele, o casulo, é esse cômodo 

metamórfico do ser passado-presente-futuro, o qual “[...] faz do mundo o 

laboratório de gênese do eu, e do eu a matéria mais preciosa do mundo, 

aquela que não para de transformá-lo” (COCCIA, 2020, p. 64). Portanto, é 

nos casulos que nos formamos e transformamos. O casulo é a forma da vida, 

o espaço da metamorfose, o que nos liga com o mundo. “O mundo é um 

casulo feito de casulos” (COCCIA, 2020, p. 103). E, neste mundo cheio de 

casulos, existimos: a vida seria o próprio casulo. “Os casulos estão por todos 

os lugares. Cada célula viva é um deles. Todo indivíduo é um deles: cada 

um de nós é o espaço dentro do qual o mundo procura e encontra um novo 

rosto” (COCCIA, 2020, p. 103).  

O casulo, por ser espaço de formação e de metamorfoses, pode ser 

território de educação e até de autoeducação. Nele nos embrionamos e 

entramos em passagens de devires, pois o casulo “[...] é, antes de tudo, um 

porvir, uma possibilidade onipresente, uma realidade virtual. Tudo nos leva 

a ela, sobretudo a morte. A questão sempre é saber como permanecer um 

pouco, e só um pouquinho, como ‘si mesmo’, como não se destruir” 

(COCCIA, 2020, p. 103). Educamo-nos nos casulos que habitamos: a casa, 

a escola, a faculdade, o trabalho. A família é um casulo, assim como o corpo 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1481 

também é. O útero que nos gera é um casulo, um dos primeiros que 

habitamos nessa metamorfose em fluxo de vida a qual atravessamos em 

existências. Aprendemos e nos (trans)formamos em todos os casulos que 

percorremos. Neles nos constituímos e nos modificamos; nele entranhamos, 

estranhamos, somos outros.as com os.as outros.as que compartilham e 

compõem a Terra/terra conosco.  

Também no ‘eu’ existe um casulo, pois “[...] todo eu é um casulo” 

(COCCIA, 2020, p. 98). Mas, não nos enganemos: não é um eu essencialista, 

fechado em si, imutável, pois o fluxo da metamorfose nos coloca em 

constante mudança – desapegada de representações e identidades. Ser casulo 

é viver entre multiplicidades de eus, de rostos e corpos, de troca de 

substâncias e fluxos. As vivências formativas na educação formal também 

nos colocam entre casulos: quebram casulos antigos, abrem espaços para 

casulos novos, colocam-nos em contato com outros indivíduos e lugares que 

também são os seus próprios casulos e estão imersos entre outros casulos. A 

Terra mesmo é um grande casulo que nos permite estar vivo. E estar vivo é 

aprender (RIGUE; DALMASO, 2020).  

O casulo corresponde “[...] à construção de um limiar onde todas as 

fronteiras e identidades – tanto as do eu como as do mundo – são suspensas 

de maneira temporária” (COCCIA, 2020, p. 64). Corresponde, portanto, à 

dissolução de fronteiras – como um laboratório rico e caótico, em 

permanente transmutação. 

Somos, então, parte de um mundo, em sua infinita continuidade, 

pois, “[...] a forma de todo ser vivo é a forma do mundo inteiro” (COCCIA, 

2020, p. 82). Formar-se é estar atento aos casulos que constituem os nossos 

mundos. Viver a docência também é metamorfosear-se ao estar atento aos 

casulos, a essa condição onde existe “[...] o limite e o espaço de mediação 

entre o indivíduo e ele mesmo” (COCCIA, 2020, p. 82). Isso permite um 

trabalho consigo mesmo.a, onde novas vidas podem encarnar em nós, 

performatizando modos de habitar o mundo. De fato, habitar a própria 

docência, abrindo um espaço técnico, “[...] um lugar onde trabalho e 

imaginação, força e consciência, esforço mental e esforço físico devem se 

conectar e podem fazê-lo de maneira diferente” (COCCIA, 2020, p. 41). 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1482 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Aperfeiçoar a arte de construir casulos, eis a técnica. A técnica que vem de 

dentro, não projetada do fora, permite o manuseio do mundo. A técnica 

como “[...] uma variação do que acontece na maternidade” (COCCIA, 2020, 

p. 41). 

O que faz parte do nosso desafio frente a isso? Voltamos à potência 

do rejuvenescimento: renovar a vida que nasce outra pós-casulo, 

rejuvenescer nossas habitações no que tange à docência, às ensinagens, às 

formações e transformações que nos imbricados em movimentar e que 

acontecem conosco, ao mesmo tempo em que se reconhece a maquinaria de 

colonização que impera em nossos contextos institucionalizados para pensar 

tudo que está em disputa na docência. Docência-casulo-vida-metamorfose, 

não tendo mais uma fronteira entre o que fazemos e estamos sendo: estarmos 

implicados.as no mundo – estar mobilizados.as no cultivo dos casulos-

nascimentos em nós e nos.as outros.as. 

Porém, para rejuvenescer, através dos casulos, Coccia afirma ser 

preciso se permitir esquecer. “A vida é a tentativa da Terra de esquecer sua 

própria natureza e sua própria história, de esquecer o corpo e a lembrança 

do passado em um futuro que não seja a simples consequência lógica e 

histórica do que foi” (COCCIA, 2020, p. 87). O esquecimento carrega 

potências para a vida: dar espaço para o novo, para criar outras formas de 

existência, de habitar o mundo, de metamorfosear. “A história da vida na 

Terra é a tentativa de rejuvenescer o planeta – a destruição de sua identidade 

geológica” (COCCIA, 2020, p. 87).  

Na educação, esquecemos para aprender. Aprender esquecendo é 

mudar, devir alguma outra coisa que não se sabe. Na formação, deixamos 

muito para poder seguir, para metamorfosear, para dar cambalhotas com o 

novo, viver outras e outras vezes o que já se viveu, mas não como um estado 

vivido: o velho é também novo, rejuvenesce o repetido como novo. O novo 

que não tem nada de novo, mas uma dobra do passado, um inusitado comum, 

um mosaico do que já foi visto, vivido, atravessado: transmigrações de 

outros seres e formas em nós. 

Temos e vivemos vários casulos ao longo de nossa vida. Na medida 

em que atravessamos os diferentes casulos, também esquecemos dos 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1483 

antigos, dando espaço à nossa existência para aprender e experienciar 

formas outras de vida. Os casulos são temporários, são espaços 

corporificados de metamorfoses, híbridos, ninhos prenhes de devires. Já a 

casa é o território da identidade, da representação, da dureza, da estagnação. 

Até onde podemos habitar as casas, mas também em casulos, territórios 

movediços, em derivas sem fim? A vida, assim como a educação, irradia 

como deriva. Ambas não têm espaço para a casa. São movimento, 

metamorfose radical, rachadura dos muros, germinação em ruínas, 

transformação.  

Abrir-nos ao novo, ao que podemos aprender, nos formar e 

transformar, é um processo que pode ser doloroso, na medida em que 

reconhecermos na nossa fragilidade também certa dose de coragem. 

Metamorfosear e sair dos casulos nos processos educativos e formativos é 

“Tipo perder um dente de leite para nascer outro. Mas talvez sejam muitos 

dentes de leite que vamos perdendo, em ecdises feito borboletas que jamais 

param de (des)encasular: não abandonam o estado lagarta ao criarem asas, 

estão em constante metamorfose, em devir” (SALES, 2021, p. 92). Resta-

nos estarmos abertos.as a estas mudanças, a muito que teremos que deixar 

para trás e a tanto que virá após o luto de finalizar ciclos e nos abrir a 

caminhos por vir. Está, aí, a tarefa de colocarmo-nos, em nossas derivas 

cotidianas, porosos.as e atentos.as a tudo que sair de certos casulos para criar 

outros pode em nós desencadear.  

 

 

À deriva  

 

O mundo obriga todas as suas partes a estar 

constantemente à deriva, força tudo, ser vivo e ser não 

vivo, pedra, água, ar, fogo, elefantes, homens, 

carvalhos e vírus, a movimentar-se, deslocar-se, 

metamorfosear-se sem sair do lugar e a transformar, 

pela metamorfose, o que está à sua volta (COCCIA, 

2020, p. 143-144). 

 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1484 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Por muito tempo temos investido, enquanto campo de formação de 

professores.as, em incluir disciplinas e componentes curriculares que dêem 

conta de explorar a maior quantidade possível de conteúdos que permitam 

formar um.a docente. A discussão quanto à inclusão e exclusão de 

disciplinas tem, portanto, imperado um contingente de permanente embate 

nos cursos de formação docente, que acaba por tornar esses corpos 

professorais localizados na crença de que quanto mais disciplinas e 

componentes curriculares ‘qualificados’ e ‘adequados’, mais se dará conta 

de formar um profissional da educação. O mesmo acontece com a 

compreensão de Didática Geral, a qual corrobora com a “[...] aposta nas 

técnicas de ensino como recurso básico para formação de professores. (...) 

Daí a justificativa de uma Didática Geral aplicável a qualquer disciplina” 

(RIGUE; CORRÊA, 2021, p. 07). Nessa seara, Fernanda Rigue e Guilherme 

Corrêa (2021) refletem: 

 

Da popularização de folhas de cartolina, passando por 

mimeógrafos, retroprojetores, projetores de slides até, 

no contemporâneo, a predominância das tecnologias de 

informação e comunicação corporificadas nos recursos 

didáticos digitais, as disciplinas do espectro didático 

correm o risco de se tornarem promotoras de venda de 

equipamentos, materiais e recursos bem como da 

alienação da qualidade do trabalho educacional à 

disponibilidade, ou não, desses recursos (p. 07). 

 

Nessa linha de compreensão, acredita-se que um curso ou um.a 

formador.a é capaz de dar conta de oferecer ao.à discente uma série de 

saberes, técnicas, recursos e conhecimentos indispensáveis a fim de ocupar 

os espaços de atuação, lidar com as contradições, com os desafios. Eis as 

promessas da formação apriorística que segmentarizam e hierarquizam um 

conjunto de eixos que, muitas vezes, escapam das forças intensivas que 

estão em fluxo nos encontros educacionais, na medida em que discentes e 

estudantes entram em contato com ela.  

Esquecem, com isso, que o aprender não segue uma linha retilínea, 

estreita, cumulativa, objetiva. Isso porque, cada ser vivo é “[...] uma 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1485 

metamorfose do mundo” (COCCIA, 2020, p. 82), uma forma de vida em 

fluidez e movimento, em contato com processos de estranhamento, 

dissensos e devires, e que são, a todo instante, criação, diferenciação de si 

mesmo.a e do mundo. Ousamos dizer que se aprende à deriva. Aprende-se 

com as relações, com os olhares, com os sorrisos, com os medos, com os 

estranhamentos. Estranhamento em coabitação com outros seres, “[...] na 

dança conjunta de alteridade significativa cara a cara” (HARAWAY, 2021, 

p. 52). Aprende-se com os corpos – os seus corpos com os outros. Por isso, 

aprender é da ordem da ruptura, mas também da veiculação, onde “O corpo-

veículo é a condição de possibilidade de metamorfose: ele torna possível ir 

a outro lugar, tornar-se outro” (COCCIA, 2020, p. 150). 

Aprende-se com o corpo que se tem e a partir de uma ética da 

existência – que é marcada pelas intensidades intempestivas que estão em 

curso. Um curso sensível, imprevisível, que se dá e se transforma a partir de 

cada encontro com os seres. Aprende-se, portanto, à deriva. Aprende-se para 

além dos limiares que receiam o fluxo, as derivações, as diferenças. Com 

Coccia (2020) nos inspiramos para pensar esse movimento do aprender 

como uma “[...] dança que nunca poderá ser interrompida” (COCCIA, 2020, 

p. 127). Movimento desarmônico, pulsante e vivo.  

É por conta dessa perspectiva de pensar o aprender que se torna 

inviável corroborar com a representação essencialista do ‘eu’7 no campo da 

formação docente. Ademais, da lógica de que a condição para produzir um 

processo de formação docente qualificado passe por garantir o acesso a um 

número de disciplinas, técnicas didáticas e/ou componentes curriculares na 

formação.  

[...] da crença de que a frequência às aulas de um 

conjunto de disciplinas coerentemente conectadas, 

segundo uma lógica que vai do simples ao complexo, 

do concreto ao abstrato, garantiria a produção de um 

                                                           

7 “Estes são os mais importantes desses problemáticos dualismos: eu/outro, mente/corpo, 

cultura/natureza, macho/fêmea, civilizado/primitivo, realidade/aparência, todo/parte, 

agente/instrumento, o que faz/o que é feito, ativo/passivo, certo/errado, verdade/ilusão, 

total/parcial, Deus/homem” (HARAWAY, 2009, p. 91). 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1486 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

agente educacional capaz de produzir nos indivíduos 

submetidos a suas estratégias educacionais, com leveza 

e prazer, aprendizagens (RIGUE; CORRÊA, 2021, p. 

08). 

 

Se aprender é como um viver e estar à deriva, é possível assinalar 

que este processo escapa do controle e da regulação do que é projetado a 

priori, do que é tomado como garantia para formar um corpo docente.  

Metamorfoseia-se um.a professor.a à deriva. Assim como acontece 

com os continentes, que são “[...] balsas em movimento” (COCCIA, 2020, 

p. 145), a condição de encontro com a docência é migração, movimento, 

medidas prudentes de desvios de rotas. Logo, metamorfosear-se docente é 

algo que não se dá de modo recluso, restrito, individual. Metamorfosear-se 

docente é um fluido que se dá junto, em mistura com todos.as, em conjunção 

e composição às dimensões moleculares relacionais que estabelecemos com 

os seres-no-e-do-mundo. 

Desse modo, produzir um.a docente é também produzir-se docente, 

posto que corpos que são veículo um do outro, “[...] onde tudo se move e 

carrega em si outra coisa” (COCCIA, 2020, p. 149). Não se aprende só, se 

aprende com. Ao atuarmos na formação do.a outro.a, também aprendemos, 

também nos educamos, nos transformamos e metamorfoseamos. Aprender, 

portanto, a metamorfosear-se professor.a, é como entrar em uma arca, uma 

arca que nos apresenta uma viagem, sem roteiros, sem programações. 

Viver a formação, precisa, portanto, ser um encontro com a coragem 

de atravessar territórios. Porém, fomos ensinados.as a temer as travessias: 

“Nós receamos a viagem” (COCCIA, 2020, p. 159). Nós nos habituamos 

com a ocupação de espaços com roteiros previamente organizados apenas 

nos encaixando neles. Nos acostumamos à suposta segurança das casas (das 

disciplinas e dos componentes curriculares), perdendo a chance de amar os 

imprevistos, os deslocamentos, as derivas, aquilo que podemos 

metamorfosear com eles. Nos prendemos e buscamos segurança nos 

arquétipos.  

Nestes caminhos, nos abrimos a ecoar em questionamentos que 

possam seguir sem respostas prontas, mas que nos atravessem e inquietem: 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1487 

“De que maneiras é possível se animar, encantar e alegrar com as travessias 

que se mostram inevitáveis para potencializar o exercício professoral, em 

devir, nos movimentos e nas poéticas que se fazem a partir dos 

estranhamentos e experimentações possíveis?” (SALES, 2022, p. 25). Estar 

atentos.as aos movimentos que acontecem nas derivas é “pegar carona com 

os fluxos de formação-vida, em travessias que se fazem em poéticas entre 

estranhamentos e experimentações de uma antiga nova existência” (SALES, 

2022, p. 27). Eis algumas pistas das metamorfoses e dos devires na formação 

e na educação.  

Com Coccia (2020) encontramos pistas para considerar que o fluxo 

de metamorfosear-se professor.a é uma variação que se torna possível não 

por uma técnica a priori, por um gesto consciente e racional, mas, ao 

contrário, pelas linhas de fuga que solapam qualquer pretensão de uno e 

vontade de verdade. Assim, a demasiada ânsia de combinar componentes 

curriculares, disciplinas e estratégias de controle, acabam, por essa via, 

enfraquecendo. Afinal, a arte de se metamorfosear estudante e professor.a – 

gente e bicho, animal e planta, natural e cultural, humano e inumano – 

escorre por entre os quereres, se faz como nascimentos quando se está no 

mundo. “A condição de estar no mundo é uma condição de migração; não 

uma viagem de um lugar para o outro, mas uma forma de movimento 

perpétuo – uma derivação” (COCCIA, 2020, p. 145). 

Estar no mundo à deriva contempla “[...] carregar algo diferente de 

si mesmo e ser carregado, transportado por outros. A metafísica da deriva é, 

então, também uma metafísica da veiculação” (COCCIA, 2020, p. 149). 

Deriva e veiculação, contudo, possuem uma diferença que “[...] reside no 

fato de que, para um, estamos falando do movimento interno de um corpo, 

enquanto que para outro cada planeta é apenas um corpo em movimento, 

mas um corpo que dá movimento a outros corpos” (COCCIA, 2020, p. 149). 

Estando no mundo, portanto, temos a chance de nascer. 

“Instalar-se em um lugar significa transformá-lo: a casa é apenas a 

cicatriz de uma metamorfose do mundo que esquecemos” (COCCIA, 2020, 

p. 174). Em alguns momentos necessitamos de nos instalar em um lugar para 

metamorfosear, para nos recompor da força demandada à mudança e à 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1488 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

deriva. Pausa, momento de recuperar o fôlego para retomarmos à incessante 

(trans)formação que permeia o estar vivo, a arte de aprender, de educar-se e 

de existir em mundo que nunca está parado, que está sempre em devir, em 

metamorfose.  

“Cada habitação é uma dupla invasão: invadimos o espaço que 

habitamos e esse mesmo espaço nos invade” (COCCIA, 2020, p. 174). Nos 

contaminamos com os territórios que percorremos, trazemos algo e 

deixamos também alguma coisa. Estamos sempre nos misturando: uma 

filosofia da mistura, do contágio, do estar junto, do ser junto, da deriva que 

desgasta e também recompõem. Assim nos formamos, aprendemos. 

 

O fato de tudo ser o planeta para alguma outra coisa 

significa que tudo é veículo de alguma outra coisa: o 

universo, o mundo inteiro, é uma metáfora, uma 

agência de transportes, onde tudo se move e carrega em 

si outra coisa. Tudo é uma arca de Noé. Estar no mundo 

é carregar algo diferente de si mesmo e ser carregado, 

transportado por outros (COCCIA, 2020, p. 149). 

 

Perceber e habitar a educação e a formação como deriva, 

movimento e devir. Perceber a formação e a educação como a arte dos 

encontros a partir dos movimentos de vida. “Para socializar, é preciso 

migrar, mudar de lugar e transformar um lugar. É impossível viver, ou seja, 

encontrar seres vivos sem viajar. Mesmo os seres que consideramos como 

paradigma da estabilidade são migrantes” (COCCIA, 2020, p. 174). Ao 

aprender e também nos formar, migramos, entramos em movimento, em 

devires. A educação e a formação são viagens que não deixam nenhum de 

seus.suas viajantes ilesos.as: todos são por ela afetados.as e modificados.as.  

 

Todos os seres vivos fazem da sua relação com o 

espaço um meio de metamorfose de si próprio e do 

mundo que eles habitam. Instalar-se em um lugar 

significa transformá-lo: a casa é apenas a cicatriz de 

uma metamorfose do mundo que esquecemos. Toda 

relação de frequência prolongada a um lugar e com os 

seres que ali residem é uma mudança profunda de sua 

natureza. Cada habitação é uma dupla invasão: 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1489 

invadimos o espaço que habitamos e esse mesmo 

espaço nos invade (COCCIA, 2020, p. 174).  

 

As percepções de casa, identidade e humano são cicatrizes da 

metamorfose que nos deslocam, deformam e transformam, porém, em 

muitos momentos não nos damos conta dos seus atravessamentos pois 

esquecemos dessa tamanha força metamórfica que nos afeta. Isso também 

marca a nossa percepção de educação e de formação, reconhecendo-as como 

cristalizadas, sólidas e imutáveis, o que nos distancia da afirmação de sua 

força metamórfica. 

Esta linha de perspectiva formativa-educativa que aqui nos 

referimos – alusiva a essa metamorfose constitutiva operada neste texto, 

endossa a política de nos libertarmos das intromissões que fizeram e fazem 

de nós nos processos escolarizados na nossa sociedade, cujo projeto é um 

processo permanente de dominação e submissão. Ao contrário, a noção que 

nos permitimos alinhavar é da ordem de uma formação-criação, porque criar 

é viver e viver é pensar, construir, arquitetar, experimentar, brincar: fazer 

brotar a própria diferença. “Na criação é diferente, na criação a gente brinca 

de fazer as coisas e faz as coisas brincando” (SANTOS; SILVA, 2022, p. 

76). Então, criamos a nós mesmos para viver, simplesmente, e não para 

trabalhar, para chegar em algum lugar, algum ideal de civilidade branca 

euro-cristã-hetero-monoteísta.  

Coccia (2020) estabelece sempre uma relação metamórfica que 

implica em uma colagem de modos de vida que estão juntos no mundo: se 

misturar, compor e decompor, fazer e desfazer, criar, brincar. Dimensões 

relacionais dos seres planetários: por que humanos não se deixam cavalgar 

nessa condição? Quais as arestas fabricadas nas relações educacionais-

humanistas que nos impedem de estar no mundo permitindo-nos ser 

carregados.as-arrastados.as por algo diferente de nós, e ser arrastados.as, 

transportados.as, por outros.as? Outros.as de nós e do mundo em nós. Nós-

vírus, nós-bactérias, nós-animais-e-plantas, nós-elementos, nós-materiais, 

nós-gentes, nós-mundo.  

“Poderíamos dizer que é sempre ao observar o não humano que a 

humanidade (assim como qualquer outra espécie) pôde e poderá 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1490 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

compreender a si própria: todo saber que diz respeito à nossa vida só pode 

ser tomado emprestado à observação” (COCCIA, 2020, p. 204). Percepção 

interespecífica de uma natureza humana que nunca é puramente humana. O 

campo educacional e formativo lucraria com essa sabedoria que, por 

observação e testemunho, toma de empréstimo a sabedoria dos modos de 

existência de outros seres vivos e cosmovisões. Isso nos restitui a um modo 

de, afinal, habitar o campo educativo não mais como algo dado, negociado 

e, sobretudo, colonizado por uma visão de mundo científica-universal.  

Constituir relações, então, sem proliferar noções de pertencimento, 

de fronteira, autoctonia, utilidade dos seres, para experimentar uma relação 

veicular com os outros. Viver sem habitar uma casa, residindo na 

inconstância e nos perigos de sua ausência. Aproximar-se mais de um corpo-

veículo do que um corpo-casa, um corpo-distribuído-social-agenciado-

atravessamento-corredor-passagem do que corpo-ordem-utilidade-papel-

função-negociação.  

Se temos um corpo, não é para aderir melhor a um aqui 

e agora, mas para ser capaz de mudar de lugar, mudar 

de tempo, mudar de espaço, mudar de forma, mudar de 

matéria. O corpo-veículo é a condição de possibilidade 

da metamorfose: ele torna possível ir a outro lugar, 

tornar-se outro (COCCIA, 2020, p. 150). 

 

Devir, veicular-se, desvincular-se da casa, ser casulo, estar à deriva, 

metamorfosear. Educar-se-com os encontros na sua fecunda contaminação. 

Vida partilhada, ainda que em corpos incompatíveis. Eis a nossa grande 

jornada em educação. 

 

 

Considerações finais 

 

 

Dedicamos um amor sem entraves à transformação do 

mundo, para seu progresso e melhoria, e, no entanto, 

tememos qualquer mudança efetiva. Preconizamos a 

mudança dos objetos à nossa volta, mas esperamos que 

isso não toque na nossa identidade: temos horror de 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1491 

perder tudo aquilo que nos importa. Transformamos o 

mundo até o esqueleto e, no entanto, tal mudança nos 

paralisa: nós nos recusamos a acompanhá-lo por uma 

mudança em nós mesmos (COCCIA, 2020, p. 61). 

 

Parece que algo ou alguma coisa sempre afasta ou atrasa as nossas 

metamorfoses. Talvez um narciso insistente em nossos poros, pouco 

interesse pela mudança ou a tentativa de transformar a realidade em nosso 

próprio espelho (COCCIA, 2020). Mas a metamorfose acontece, não há 

como fugir dela. E por isso não temos respostas nem trajetórias teóricas 

solucionistas desse impasse. Desejamos com essa fiandagem ter feito algo 

se mover no.a leitor.a, proliferar vôos e grãos, qualquer coisa com as 

palavras e as suas composições aberrantes, com os afetos, impelindo-nos a 

ceder à força da “[...] experiência dolorosa e imprevisível (...)” (COCCIA, 

2020, p. 222) do gesto de escrever. 

Esse gesto que é, ele mesmo, uma “[...] uma experiência de 

transformação metamórfica” (STENGERS, 2017, p. 10). É pela escrita que 

encontramos forças para criar casulos e rachar as antigas cascas que nos 

envolvem, experimentando formas outras de lidar-pensar-tensionar-habitar 

com a formação, a educação e a vida. Junto à escrita – de palavras, de 

experiências, de atravessamentos, de movimentos, de afecções –, também 

estão os gestos de aprender, de ensinar, de formar, de transformar e de viver. 

Neste texto, fomos sendo colocados.as, a todo momento, a operar os 

escritos de Metamorfoses de Emanuele Coccia como um convite de aliança, 

traçando alusões e inventando pontes: como a metamorfose pode evocar 

uma composição com a vida e a educação que temos? O que fazemos com 

os movimentos metamórficos que permeiam-atravessam a formação-vida? 

Como potencializar a vida-metamorfose pela via de processos 

educacionais? Estes alvos-perguntas não desejavam ser respondidos, mas 

mapeados como possíveis, e persistindo em nós como campo futuro, ainda 

inquietador, grávido de textos, de novidades, de ensinagens, de 

aprendizagens e de pensamentos por vir. 

Concebemos que a educação e o processo de formação docente 

podem e têm a oportunidade de fluir como metamorfose, posto que, como 



Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1492 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

sinaliza Coccia (2020, p. 52) “A metamorfose não tem prazo”: ela possui 

uma potência infindável de estar traduzindo permanentemente uma forma 

em outra, uma tonalidade em outra, uma organização e desorganização se 

fazendo no território da vida mesma. Educação e processos formativos, 

dentro desse prisma, podem reverberar em movimentos ativos e vivos de 

aprendizagem enquanto se inauguram novidades, heterotopias, fazendo 

coincidir – nunca harmonicamente – o par vida-educação. 

“A vida fez de cada ser vivo uma arca para uma infinidade de seres 

vivos e não vivos. Tudo se torna paisagem” (COCCIA, 2020, p. 154). O 

campo educacional o qual fazemos parte e produzimos é movimento de vida, 

e os territórios de formação são paisagens compostas por uma miríade de 

espécies e modos de existência, fazendo borrar as barreiras entre humano e 

não humano. Animais, plantas, vento, rochas, águas… Quadro, giz, data 

show, livro didático, currículo, didática, aula, intervalo, provas, notas… 

Vidas, formações, educações: metamorfoses. Relações, coisas, processos, 

fenômenos, atividades, acontecimentos que se entremeiam em panoramas 

extensivos e intensivos, formando e se deformando, metamorfoseando-se. 

Assim, restituímo-nos, mais uma vez, à condição de estarmos 

atentos.as e vivos.as para o mundo (INGOLD, 2015), quando, então, “Estar 

vivo não significa apenas perceber o mundo de forma diferente das outras 

espécies, mas construí-lo, moldá-lo de uma forma diferente” (COCCIA, 

2020, p. 187). Nestas relações entre-corpos aprendemos, percebemos o 

mundo, nos formamos. Estamos em condições de interdependência das 

relações com os outros do mundo, outro que nos habita e nos lança à nossa 

metaestabilidade, forçando-nos ser algo diferente agora outra vez, pois “[...] 

nós sempre nos estabelecemos sobre a vida dos outros, e, inversamente, cada 

um é sempre o solo dos outros seres vivos. Cada um vive do corpo do outro” 

(COCCIA, 2020, p. 192). Ainda estamos nascendo nessa aprendizagem de 

escutar a sensibilidade que já se encontra, irremediavelmente, em nós, em 

educação e na vida. 

 

O fato de a Terra ser o nosso porvir significa que o futuro 

nunca vem de fora. Ao contrário: se há um porvir, é 

apenas porque não há exterioridade, pois tudo já está 



Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1493 

dentro. Dentro deste planeta. Tudo em sua superfície: o 

futuro é a pele do planeta, que não para de transformá-

la: ele é o casulo de sua metamorfose (COCCIA, 2020, 

p. 208). 

 

Em linhas finais: não tememos o futuro, porque tudo já está aqui, 

em nós e conosco. Na Terra/terra, em nossos corpos, nas inevitáveis relações 

que temos uns.umas com os.as outros.as, nos nossos encontros. O que nos 

falta é aposta: na educação, na formação, na força inadiável das 

metamorfoses, onde nos encontramos incessantemente nascendo, morrendo, 

criando casulos e também deles saindo, rachando muros das casas, escolas 

e universidades, migrando e nos construindo como veículos, sem medo, e à 

deriva.  

Percebemos e afirmamos, enfim, as metamorfoses na vida, na 

educação e na formação docente como um chamado a experimentar a 

liberdade e a força do que acontece nos devires com tantos-e-tudo que nos 

encontramos, do que nasce e morre, do que constitui casulos, do que se 

movimenta nas/pelas/com as derivas. Eis um convite para cultivar a 

coragem de, ao aprendermos e nos formarmos, também experimentarmos a 

beleza, força e vulnerabilidade de existir, de mutar, de metamorfosear. 

 

 

Referências 

 

DALMASO, Alice Copetti. Fiandografia: experimentações entre leitura e 

escrita numa pesquisa em educação. Tese de Doutorado. Universidade 

Federal de Santa Maria. Centro de Educação. 2016a. 

DALMASO, Alice Copetti. Fiandografia: entre bordados, leituras, escritas... 

experimentações, numa pesquisa em educação. Revista Digital do LAV, v. 

9, n. 2, mai-ago., 2016b, p. 7-27. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/pdf/3370/337046881002.pdf.  Acesso em: 27 nov. 

2023. https://doi.org/10.5902/1983734823503  

https://www.redalyc.org/pdf/3370/337046881002.pdf
https://doi.org/10.5902/1983734823503


Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1494 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

DALMASO, Alice Copetti. Fiandografias em educação: experimentações 

de modos de estar viva para o mundo. In: RIGUE, Fernanda Monteiro 

(Org.). Rizomas em educação. Veranópolis: Diálogo Freiriano, 2021. p. 29-

46.  

DALMASO, Alice Copetti; FREITAS, Deisi Sangoi; SCHMIDT, Magda. 

Ser-se rio, vento, mulher, e o que quiser: a individuação e a formação de 

professores. Educação e Sociedade, Campinas, v. 36, nº. 131, abr.-jun., 

2015, p. 479-491. https://doi.org/10.1590/ES0101-73302015118877. 

COCCIA, Emanuele. A Vida das Plantas: uma metafísica da mistura. 

Florianópolis: Cultura e Barbárie Editora, 2018.  

COCCIA, Emanuele. Metamorfoses. Rio de Janeiro: Dantes Editora, 2020. 

CORRÊA, Guilherme Carlos. EJA, educação e escolarização. In: ANPED 

Sul 10. Anais X Reunião Científica da ANPED, Florianópolis, Universidade 

do Estado de Santa Catarina (UDESC), 2014. 

DELEUZE, Gilles. Conversações. Tradução de Peter Pál Pelbart. 3ª ed. São 

Paulo: Ed. 34, 2013. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Rio de Janeiro: 

Ed. 34, 1992. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: capitalismo e 

esquizofrenia. São Paulo: 34, 1997. v. 4. https://doi.org/10.1590/S0104-

93131998000200008  

HARAWAY, Donna. Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo 

socialista no final do século XX. Tradução Tomaz Tadeu. In: HARAWAY, 

D.; KUNZRU, H.; TADEU, T. (Orgs.). Antropologia do ciborgue: as 

vertigens do pós-humano. Belo Horizonte: Autêntica, 2009, p. 33-118. 

HARAWAY, Donna. O manifesto das espécies companheiras: cachorros, 

pessoas e alteridade significativa. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

HARAWAY, Donna. Ficar com o problema: fazer parentes no chthluceno. 

São Paulo: n-1 edições. 2023.  

INGOLD, Tim. Estar vivo: ensaios sobre movimento, conhecimento e 

descrição. Petrópolis: Vozes, 2015. 

https://doi.org/10.1590/ES0101-73302015118877
https://doi.org/10.1590/S0104-93131998000200008
https://doi.org/10.1590/S0104-93131998000200008


Fernanda Monteiro Rigue; Tiago Amaral Sales; Alice Copetti Dalmaso 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 1495 

MARCELLO, Fabiana de Amorim; FISCHER, Rosa Maria Bueno. Cuidar 

de si, dizer a verdade: arte, pensamento e ética do sujeito. Pro-Posições, 

Campinas, SP, v. 25, n. 2, p. 157–176, 2015. Disponível em: 

<https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/proposic/article/view/864

2459>. Acesso em: 15 dez. 2021. https://doi.org/10.1590/S0103-

73072014000200009  

PELBART, Peter Pál. O Avesso do Niilismo: cartografias do esgotamento. 

2. ed. São Paulo: n-1 edições, 2016. 

https://doi.org/10.12660/gvexec.v2n1.2003.34879  

RIGUE, Fernanda Monteiro; CORRÊA, Guilherme Carlos. Uma genealogia 

da didática pelo viés da formação inicial de professores de Química no 

Brasil. Acta Educ., Maringá, v. 43, e57322, 2021.   Disponível em 

<http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2178-

52012021000100227&lng=pt&nrm=iso>. Acessos em: 23 nov. 2023.  

https://doi.org/10.4025/actascieduc.v43i1.57322  

RIGUE, Fernanda Monteiro; DALMASO, Alice Copetti. Estar vivo: 

aprender. Criar Educação, Criciúma, v. 9, nº 3, p. 130-147. ago-dez., 2020. 

https://doi.org/10.18616/ce.v9i3.6354  

SALES, Tiago Amaral. Cartografias do cerrado: devires, marcas e 

forrageios em processos de pesquisa-trans-formação de um biólogo. Revista 

de Ensino de Biologia da SBEnBio, [S. l.], v. 13, n. 2, p. 466-482, 2020. 

DOI: 10.46667/renbio.v13i2.358. Disponível em: 

https://renbio.org.br/index.php/sbenbio/article/view/358. Acesso em: 3 jul. 

2022. https://doi.org/10.46667/renbio.v13i2.358  

SALES, Tiago Amaral. Formação? Tempo? Pesquisa? Uma carta à pós-

graduação. Alegrar, Campinas, v. 28, n. 2, p. 87-93, 2021. 

SALES, Tiago Amaral; ESTEVINHO, Lúcia de Fátima Dinelli. 

Cartografias de vida-e-morte em territórios pandêmicos: marcas-ferida, 

necro-bio-políticas e linhas de fuga. Revista M. Estudos sobre a morte, os 

mortos e o morrer, Rio de Janeiro, v. 6, n. 11, p. 275–293, 2021a. Disponível 

em: http://www.seer.unirio.br/revistam/article/view/10487. Acesso em: 30 

jul. 2021. https://doi.org/10.9789/2525-3050.2021.v6i11.275-293  

SALES, Tiago Amaral. Quando o Cartógrafo vai a Campo: travessias e 

poéticas de um jovem professor. Revista Teias, Rio de Janeiro, v. 71, n. 23, 

https://doi.org/10.1590/S0103-73072014000200009
https://doi.org/10.1590/S0103-73072014000200009
https://doi.org/10.12660/gvexec.v2n1.2003.34879
https://doi.org/10.4025/actascieduc.v43i1.57322
https://doi.org/10.18616/ce.v9i3.6354
https://renbio.org.br/index.php/sbenbio/article/view/358
https://doi.org/10.46667/renbio.v13i2.358
https://doi.org/10.9789/2525-3050.2021.v6i11.275-293


Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a educação e a formação docente 

1496 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1465-1496, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

p. 24-41, nov. 2022b. Disponível em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/revistateias/article/view/70186/43952. 

Acesso em: 6 dez. 2022. https://doi.org/10.12957/teias.2022.70186  

SALES, Tiago Amaral; RIGUE, Fernanda Monteiro; DALMASO, Alice 

Copetti. Modos de Habitar o Mundo: uma educação em ciências com/em 

meio à/pela vida. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 48, 2023. DOI: 

10.1590/2175-6236124171vs01. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/124171. 

Acesso em: 23 nov. 2023. https://doi.org/10.1590/2175-6236124171vs02  

SALES, Tiago Amaral; RIGUE, Fernanda Monteiro. Entre o cuidado de si 

e o bem viver: porvires possíveis para a vida e a educação em meio às 

pedagogias pandêmicas. Revista Humanidades e Inovação, v. 9, n. 26, p. 

111-128, 2022. 

SANTOS, Antonio Bispo dos; SILVA, Givânia Maria da. Fuga, escola e 

oráculo. In: FIRMEZA, Yuri et al (org.). Composto escola: comunidades de 

sabenças vivas. São Paulo: N-1 edições, 2022, p. 74-104. 

STENGERS, Isabelle. Reativar o animismo. Tradução de: Jamille Pinheiro 

Dias. Belo Horizonte: Chão de Feira, 2017. Caderno de Leituras, n. 62. 

 

 

Data de registro: 28/01/2022 

Data de aceite: 21/11/2023 

https://doi.org/10.12957/teias.2022.70186
https://doi.org/10.1590/2175-6236124171vs02


Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1497 

 

 Contos radiofônicos: a emergência de uma 

forma moderna de narração em Benjamin 

  

 

 

Eduardo Oliveira Sanches* 

Maria Terezinha Bellanda Galuch** 

Divino José da Silva*** 

 

 

Resumo: Este estudo analisa as narrativas radiofônicas de Walter Benjamin, como 

forma e conteúdo através do qual o autor buscou proporcionar para a infância de 

seu tempo uma possibilidade de experiência com o contemporâneo. Ao se pensar 

as peças do ponto de vista didático e do ponto de vista da aprendizagem, pode-se 

encontrar nelas a intencionalidade de Benjamin, bem como a atenção e o cuidado 

dado por ele a elementos aparentemente irrelevantes para o esclarecimento como 

Aufklärung, no cotidiano prosaico das massas. Esse cuidado o levou a questionar, 

a exercitar e a experimentar a transmissão do conhecimento por meios novos e 

metodologias inovadoras para a época, sem perder de vista a perspectiva dos 

                                                           
* Doutor em Educação pela Universidade Estadual Paulista Júlio Mesquita Filho (Unesp). 

Possui vinculo em Universidade Estadual Paulista Júlio Mesquita filho (Unesp). E-mail: 

eduardo.uem@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/6016744664309507. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-9810-5764.  
** Doutora em Educação pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC/SP). 

Professora associada na Universidade Estadual de Maringá (UEM). E-mail: 

mtbgaluch@uem.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/4862416685441579. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-5154-9819.  
*** Doutor em Educação pela Universidade Estadual Paulista Júlio Mesquita Filho (Unesp). 

Professor de Filosofia da Educação no Departamento de Educação e no Programa de Pós-

graduação na Universidade Estadual Paulista Júlio Mesquita Filho (Unesp). 

divino.silva@unesp.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3402875071436462. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-0000-1268.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-68592  

  

mailto:eduardo.uem@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/6016744664309507
https://orcid.org/0000-0001-9810-5764
mailto:mtbgaluch@uem.br
http://lattes.cnpq.br/4862416685441579
https://orcid.org/0000-0001-5154-9819
mailto:divino.silva@unesp.br
http://lattes.cnpq.br/3402875071436462
https://orcid.org/0000-0003-0000-1268
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-68592
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-68592


Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1498  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

vencidos, em sua batalha diária, ou seja, em seu cotidiano. As peças, portanto, não 

são modelos apenas em sua estrutura narrativa, mas também de uma 

intencionalidade pedagógica emancipadora que pode dialogar com a criança, 

mediante a ludo-linguagem de domínio e fluência das crianças. A infância, nesse 

sentido, é signo de uma nova subjetividade fortalecida e, assim, capaz de resistir e 

de se desviar dos encantos e das promessas do populismo fascista que, no século 

XXI, não deixou de rondar a todos. 

 

Palavras-chave: Narrativas Radiofônicas; Experiência; Walter Benjamin 

 

 

 

Radiophone tales: the emergency of a modern form of narration in Benjamin 

 

Abstract: This study analyzes Walter Benjamin's radio narratives as a form and 

content through which the author sought to provide the childhood of his time with 

a possibility of experiencing the contemporary. Whenever thinking about the 

pieces from the didactic point of view and from the learning point of view, it 

could find Benjamin's intentionality among it, as well as the attention and care 

given by him to elements apparently irrelevant to the clarification, such as 

Aufklärung, in the prosaic daily life of masses. This care led him to question, 

exercise and experiment with the transmission of knowledge through new means 

and innovative methodologies for the time, without losing sight of the perspective 

of the losers, in their daily battle, that is, in their daily lives. The plays, therefore, 

are not models only in their narrative structure, but also of an emancipatory 

pedagogical intentionality that can dialogue with the child, through the ludo-

language of mastery and fluency of children. Childhood, in this sense, is a sign of 

a new, strengthened subjectivity and, consequently, capable of resisting and 

deviating from the charms and promises of fascist populism that, in the 21st 

century, did not cease to haunt everyone. 

 

Keywords: Radio Narratives; Experience; Walter Benjamin 

 

 

 

 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1499 

Cuentos radiofónicos: la emergencia de una forma moderna de narración en 

Benjamin 

 

Resumén: Este estudio analiza las narrativas radiofónicas de Walter Benjamin, 

como forma y contenido a través del cual el autor buscó proporcionar para la 

infancia de su tiempo una posibilidad de experiencia con lo contemporáneo. Al 

pensar en las piezas, desde el punto de vista didáctico y desde el punto de vista del 

aprendizaje, se puede encontrar en ellas la intencionalidad de Benjamin, así como 

la atención y el cuidado dado por él a elementos aparentemente irrelevantes para 

el esclarecimiento como Aufklärung, en el prosaico diario de las masas. Ese 

cuidado lo llevó a cuestionar, a ejercitar y a experimentar la transmisión del 

conocimiento por medios nuevos y metodologías innovadoras para la época, sin 

perder de vista la perspectiva de los vencidos, en su batalla diaria, o sea, en su 

cotidiano. Las piezas, por lo tanto, no son modelos solo en su estructura narrativa, 

sino también de una intencionalidad pedagógica emancipadora que puede dialogar 

con el niño, mediante el Ludo lenguaje de dominio y fluidez de los niños. La 

infancia, en ese sentido, es signo de una nueva subjetividad fortalecida y, así, 

capaz de resistir y de desviarse de los encantos y de las promesas del populismo 

fascista que, en el siglo XXI, no dejó de rondar a todos. 

 

Palabras clave: Narrativas Radiofónicas; Experiencia; Walter Benjamin 

 

 

 

Introdução  

 

Como colecionador, Benjamin sabia onde encontrar os 

incomparáveis itens de sua coleção. Em uma de suas peças de rádio, ele 

afirmou que, em tempos de crise, os colecionadores de livros encontravam 

raridades por um preço muito baixo em bancas de vendedores de livros 

usados, nas ruas de Berlim. Em lugares aparentemente improváveis, ou 

seja, nos resíduos da urbanidade, ele ensinava as crianças a resgatarem 

coisas vencidas pela novidade, para usá-las de diferentes formas. As 

marcas do colecionador e filósofo Benjamin, bem como o uso inovador e 

radical que ele faz da sua coleção de extratos da História evidenciam a sua 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1500  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

singular sensibilidade de se comunicar com as crianças, em um dos 

ambientes preferidos delas: o mundo feérico. Um lugar onde a magia das 

ondas sonoras permitiu a Benjamin tratar com as crianças sobre os mais 

diferentes assuntos: questionar o lugar de “bandido” atribuído aos 

contrabandistas, aos ciganos, às bruxas, aos magos e aos bandoleiros 

fanfarrões; falar de coisas “sérias”, como catástrofes naturais e catástrofes 

não naturais, especialmente daquelas decorrentes do progresso. “Estas 

palestras radiofônicas para crianças dão uma nova dimensão à fisionomia 

do escritor que é Benjamin, revelando um pedagogo tão discreto quanto 

engenhoso que, assumindo o lugar de narrador, leva adiante o Iluminismo” 

(Tiedemann, 2015, p. 7). 

O narrador é, para Benjamin (1994), a alegoria de um tempo no 

qual contar histórias era uma atividade que provocava nos membros de um 

grupo o efeito catártico necessário para desenvolver sentido comunitário 

neles. Ao contar histórias, o narrador compartilhava, mediante o narrado, 

um ensinamento, um conselho, uma forma de conhecimento que estava 

profundamente arraigado na experiência subjetiva do sujeito da narração. 

Ao mesmo tempo, o ouvinte poderia se apropriar dos ensinamentos que 

constituíam a estrutura profunda dessas histórias, de modo que tal 

conteúdo pudesse compor parte da experiência do ouvinte. Assim, para o 

autor, a experiência 

 
se inscreve numa temporalidade comum a várias 

gerações. Ela supõe, portanto, uma tradição 

compartilhada e retomada na continuidade de uma 

palavra transmitida de pai a filho; continuidade e 

temporalidade das sociedades “artesanais” diz 

Benjamin em “O Narrador”, em oposição ao tempo 

deslocado e entrecortado no capitalismo moderno 

(Gagnebin, 2013, p. 57). 

 

Sabendo da preocupação de Benjamin com a infância, neste artigo, 

buscamos analisar, nas suas narrativas radiofônicas, a forma e o conteúdo 

por meio do qual o autor apontava às crianças do seu tempo uma 

possibilidade de experiência com o contemporâneo. Nessas narrativas está 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1501 

impressa uma cultura da criança (Bolle, 1984) como cenário para o 

protagonismo infantil. Essa imagem sobre uma cultura da criança (Bolle, 

1984), no limiar entre a Primeira e a Segunda Guerras Mundiais, é também 

a expressão da decadência de experiências comunicáveis e da necessidade 

de investirmos em tentativas de resgatá-las como um modo de resistência a 

essa pobreza de experiência. 

Assim, aquilo que poderia ser apenas a narrativa de marcas de uma 

infância vivida em um lugar e período precisos na história – Alemanha, 

entre 1920 e 1930, local e período aos quais pertencia o público infantil 

para quem as peças foram escritas –, permite aproximações entre o sentido 

da Erfahrung, ou seja, da experiência no sentido forte do termo, e a 

“concepção benjaminiana de infância”. Em A hora das crianças, com 29 

peças de rádio emitidas para crianças e para jovens, entre 1929 e 1933, 

Benjamin (2015) expõe a perspectiva de infância que perpassa o seu 

projeto radiofônico. Nessa vertente, além de uma forma peculiar de 

literatura infantil, pode-se dizer que Benjamin condensou, nessas linhas, 

sinais sociotemporais do que veio a ser a experiência da infância para as 

crianças nascidas sob as marcas da modernidade.  

 

 

A cidade como labirinto: uma arquitetura para o Flâneur aprendiz 

 

Entre as peças radiofônicas de Benjamin, há algumas cujo enredo 

tem como tema a cidade e o ambiente da vida urbana. Uma visão geral 

desse conjunto de textos evidencia a sugestão do autor de que a cidade 

poderia ser um espaço de exploração para a criança e local para um tipo de 

flânerie infantil (Sanches; Silva, 2019). Ele faz emergir uma espécie de 

labirinto urbano do modo como o cotidiano prosaico das relações é 

narrado, em seus contos radiofônicos. Esse labirinto é formado por uma 

arquitetura que funciona como os desvios, as entradas e as saídas das 

Passagens parisienses (Benjamin, 2007) selecionados como assuntos 

sobre a urbanidade, a serem apresentados às crianças.  



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1502  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

O autor ressalta o lugar do indivíduo criança como sujeito da 

infância, na sociedade, narrando lições de como conhecer a cidade, ao ter 

acesso a modos e a hábitos que compreendem a singularidade da 

comunidade à qual pertence a criança. Tal acesso envolve a criança sair de 

casa e observar feiras de rua, parques, lojas de departamentos, para ter 

contato com os processos socioculturais que contribuem para dotar de 

certa identidade a comunidade de onde ela provém. Nessas comunidades, 

existem modos de falar próprios, gírias e sotaque cujo conhecimento 

ocorre mediante a participação no curso das trocas humanas em tais 

ambientes sociais. 

Em uma das peças de Benjamin, uma assertiva revela indícios 

dessa representação de infância. Neste trecho, o filósofo faz a seguinte 

indagação às crianças: 

 

Eu disse a mim mesmo: os adultos podem escutar no 

rádio todo o tipo de programa que interesse a eles com 

informações especializadas, apesar de, ou exatamente 

porque eles já entendem do assunto tratado, no 

mínimo tanto quanto o locutor do programa. E porque 

não se pode fazer também esses programas 

especializados para crianças? Por exemplo sobre 

brinquedos; apesar de, ou exatamente porque eles 

entendem de brinquedos no mínimo tanto quanto o 

homem que aqui lhes fala (Benjamin, 2015, p. 61). 

 

Essa afirmação localiza a criança ao lado do adulto, ao reconhecer 

que ambos têm capacidade de falar com propriedade sobre assuntos 

cotidianos, a despeito das diferenças entre eles. Assim, Benjamin 

considera haver conhecimentos com os quais a sensibilidade infantil pode 

lidar bem e com eles abrir pontes para universos alternativos do saber, 

tangentes, limiares, como um espaço para a formação (Sanches; Silva, 

2018a). Uma pedagogia sutil, como sugeriu Tiedemann (2015), requer 

uma educação pelos limiares do conhecimento (Gagnebin, 2014; Barrento, 

2012; 2013; Sanches; Silva, 2018a); requer, ainda, uma didática profana 

(Sanches; Silva, 2018b), a qual traga ao uso comum as coisas que foram 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1503 

apropriadas e consagradas ao emprego dos vencedores, em sua história 

oficial (Agamben, 2007). 

Essa pedagogia concorre para o reconhecimento da infância 

moderna, na sociedade do século XX. A infância, antes secundarizada nas 

relações sociais, torna-se o centro da família; às necessidades e aos 

interesses das crianças voltam-se os olhares da sociedade. Dessa forma, 

essa infância, que passou a ter quartos de brinquedos ou quartos privados, 

na modernidade, conhece o assunto da peça sobre brinquedos, já que o 

tema diz respeito ao ambiente onde ela é protagonista.  

O autor vai ao encontro da criança, reconhecendo-a como um 

ouvinte ativo. Ele assim o faz, ao questioná-la sobre o direito a uma 

programação feita para ela, com assuntos do interesse dela. Com esse tipo 

de pergunta, ele adota a perspectiva de autorreflexão crítica do lugar das 

crianças no mundo. Elas são, no mínimo, sugestionadas a pensarem sobre 

o lugar que ocupam na sociedade, seus papéis, seus direitos, pois seus 

deveres estão bem definidos pelos adultos. Esse reconhecimento da criança 

como ator social é deveras importante, sobretudo em razão do impacto do 

movimento de jovens – Juventude Hitlerista (Kosh, 1973; Bartoletti, 2006) 

– na organização da massa de crianças e de jovens alemães, para uma 

atuação pró-nazismo, no contexto das narrativas de Benjamin. 

As sutilezas e artimanhas que ele utiliza para compor o enredo de 

seus contos radiofônicos fazem com que certas nuances passem 

despercebidas de lentes não ajustadas. Em O dialeto berlinense, por 

exemplo, uma complexa trama teórica é dirigida a crianças e jovens como 

recurso para se compreender o que é um dialeto e o que é o “berlinês”. O 

tema que conduz a narrativa é a linguagem, entretanto, isso é feito 

concomitantemente a um conjunto de outras noções. Acerca dessa questão, 

Benjamin apresenta a seguinte narrativa: 

 
O berlinês é uma língua que vem do universo do 

trabalho. Ela não nasceu com os escritores e os 

eruditos, mas sim no alojamento do quartel, na mesa 

de carteado, no ônibus, na casa de penhores, no 

estádio esportivo e na fábrica. O berlinês é uma língua 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1504  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

de pessoas que não têm tempo, que precisam se fazer 

entender com uma simples insinuação, um olhar ou 

uma meia palavra. E esse não é o caso das pessoas 

que se encontram ocasionalmente nos círculos da 

sociedade; só as pessoas que se veem regularmente, 

diariamente e sob determinadas circunstâncias que se 

repetem são capazes disto. Entre elas sempre surge 

uma língua particular, e o melhor exemplo disso 

vocês tem na escola. Pois existe uma língua particular 

falada pelos estudantes. Assim existem também 

expressões particulares entre os trabalhadores, os 

esportistas, entre os soldados, os ladrões, e assim por 

diante. E todas essas línguas contribuem de alguma 

forma para o berlinês, pois é exatamente em Berlim 

que todas essas pessoas convivem em grandes massas, 

nas mais diversas profissões e posições sociais 

(Benjamin, 2015, p. 12). 

 

A fim de falar sobre o que é um dialeto, Benjamin agrupa 

características de um objeto cuja aura, mesmo frágil, teima em existir. Em 

um dialeto, pode-se encontrar a experiência única sobre algo, com a 

distância e o tempo precisos de experiências, para que ela exista como tal. 

De sorte a ser efetivo, ele deve ser constituído de modo ritualístico, sob 

“determinadas circunstâncias que se repetem”, afirma Benjamin (2015, p. 

12). O mundo do trabalho dita essa rotina. Só entende essa faceta da língua 

aqueles que podem extrair dos encontros da vida cotidiana as formas de 

expressão que se originam nessa ambiência. O “berlinês” é uma espécie de 

experiência compartilhada (Benjamin, 1994), mesmo que sob o signo da 

modernidade volátil. Sob essa ótica, o filósofo expõe, para as crianças, 

características fundamentais de importantes teses, por exemplo, as noções 

de aura (Benjamin, 1994), de vivência (Benjamin, 1994), de experiência 

(Benjamin, 1994) e de tempo vazio (Benjamin, 2005). Como aspecto da 

cultura mais próxima das vivências das crianças, o “berlinês” é parte do 

conjunto de representações que marcam o dinamismo com que a própria 

cultura se transforma, no ambiente urbano industrial. Interessante perceber 

que, em meio à complicação da vida moderna, Benjamin propõe que a 

criança tenha seu papel ativo na construção desse dialeto. Mais uma vez, o 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1505 

protagonismo da criança é reafirmado, quando se diz que há um dialeto 

escolar, falado de modo particular pelos estudantes e pela comunidade, o 

qual influencia ativamente o curso vivo do “berlinês”. 

Em outra de suas peças, Benjamin retoma essa temática, para 

afirmar que, 

há alguns meses, eu falei aqui a vocês sobre o dialeto 

de Berlim. E a feira é um dos melhores lugares para se 

apurar os ouvidos e perceber o modo de falar 

berlinense, sua história e suas transformações. É sobre 

o comércio de rua da Berlim antiga e moderna que eu 

quero contar hoje a vocês (Benjamin, 2015, p. 19).  

 

Ele guia as crianças, como um flâneur aprendiz (Sanches; Silva, 

2019), por mais uma aventura pelas ruas de Berlim. Dessa vez, o seu guia 

leva o flânerie para conhecer feiras de rua. Benjamin demonstra que, 

nesses locais de troca de mercadorias, havia um forte intercâmbio cultural 

sobre o cotidiano intenso e próprio do ambiente desse tipo de feira; havia 

um linguajar popular que remete ao tempo da tradição ou a uma versão 

diminuta dela. Benjamin brinca com essa linguagem irônica, jocosa, pouco 

rebuscada, dos feirantes, a qual mais se assemelha à linguagem das 

crianças, para, então, mostrar a feira como espaço para o exercício da vida 

comunitária. 

Por desvios, pelos corredores da escola ou em meio ao 

movimentado universo da feira, a linguagem tem sua autonomia e suas 

possibilidades de transformação, por livre demanda das pessoas. Benjamin 

convida a criança a observar e a absorver todas as coisas que, na feira, se 

misturam aos cheiros, aos sabores, às texturas, às cores e aos ruídos, tal 

como ele descreveu sobre sua experiência de menino, ao ir a uma delas 

(Benjamin, 2015). Nessa relação franca e direta, como fala de seu passado, 

a criança da infância de Benjamin atualiza sua vivência, ao compartilhá-la 

como experiência com as crianças a quem ele narra suas peças. Assim, nas 

narrativas radiofônicas, ele recupera aspectos experienciais apresentados 

em ensaios que compõem Infância berlinense: 1900 (Benjamin, 2013). 

Logo no início dessa sua obra, ele frisa que o que ali está escrito foi fruto 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1506  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

da sua busca em “apoderar-se das imagens nas quais se evidenciam a 

experiência da grande cidade por uma criança da classe burguesa” 

(Benjamin, 2013, p. 70).  

Das ruas e feiras, Benjamin leva as crianças ao palco dos bonecos, 

convidando-as a passearem pelo mundo das marionetes e de seus títeres. A 

despeito de destacar certa dificuldade em encontrar, em Berlim, Teatro de 

Boneco, em outras cenas, Benjamin traça um panorama sobre como isso 

ocorre em Munique, em Paris, em Roma, lembrando que, em Berlim, há 

ocasiões especiais nas quais a cidade recebe esses mesmos palcos. Nesse 

contexto, aparece Kasperl, o boneco que encarna as travessuras próprias da 

infância e ocupa o lugar da criança, na peça. Nela, Benjamin fala da 

história do teatro de bonecos, realizando uma pequena constelação 

histórica para abordar o tema. Ele lembra que o teatro de bonecos, um dia, 

pertenceu ao campo do sagrado, da mística e do ritualístico, pois os 

bonecos simbolizavam os deuses e somente muito depois foram 

recuperados ao mundo profano e ao uso comum. 

Nessa peça, Benjamin trata do teatro de bonecos no fim da Idade 

Média, cujos atores itinerantes sofriam assaltos durante as viagens entre as 

cidades dos espetáculos, fato que os levou a adaptarem seu trabalho, 

implicando o surgimento de uma nova forma de expressão artística, da 

qual emerge a figura do bonequeiro, o especialista em teatro de bonecos.  

Kasperl, a personagem que incorporou o lado travesso que o autor 

associou à conduta das crianças, “não se limita a aparecer nas peças que 

são escritas para ele, mas se atreve a meter o bedelho em qualquer obra do 

autêntico teatro para adultos” (Benjamin, 2015, p. 30). O autor transita, 

portanto, entre as coisas do mundo sério dos adultos e o das lúdicas 

peripécias infantis típicas da modernidade. Kasperl é porta-voz de 

Benjamin para expressar a necessidade de se rebelar contra a tirania do 

momento histórico e de canalizar para outros fins a rebeldia infantojuvenil 

que estava sendo aliciada pela Juventude Hitlerista. A peça torna-se um 

meio para fazer “os moleques atrevidos” (Benjamin, 2015, p. 11) pensarem 

sobre o humor e a ironia como ferramentas para a crítica e para a reflexão, 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1507 

bem como a respeito da importância de espíritos livres e cautelosos, em 

tempos de opressão e de tirania: 

 
Essa característica especial também lhe rendeu ódio e 

perseguição [ao teatro de bonecos]. Primeiro por parte 

da igreja e das autoridades, pois as marionetes podem 

zombar de todos facilmente e sem nenhuma malícia. 

Basta que imitem os grandes e o público verá [...]. 

Assim, por exemplo, eles ridicularizavam os tiranos 

na Áustria (Benjamin, 2015, p. 33-34). 

 

Tal perspectiva pedagógica sobre a função de peças teatrais, na 

educação proletária, tendo em vista as narrativas como peças de uma 

espécie de teatro para o rádio (Baudouin; 2009; 2010; 2011), é evidenciada 

no texto “Programa para um teatro infantil proletário” (Benjamin, 2002). 

Nele, Benjamin afirma que os filhos da classe trabalhadora necessitam “de 

um contexto, um terreno objetivo no qual se educa. Não necessita, como a 

burguesia, de um idéia, para a qual se educa. (...) por esse motivo o teatro 

infantil proletário é para a criança proletária o lugar da educação 

dialeticamente -determinado” (Benjamin, 2002, p. 113). Podemos 

considerar que os programas elaborados por Benjamin traziam essa 

percepção do autor em relação à educação da criança. As peças de rádio 

têm, na sua construção, uma dimensão lúdica que recupera aspectos do 

teatro, como o tempo e o espaço, para uma educação dialética em oposição 

à escola como um espaço administrado para a adaptação simplista da 

psique infantil à sociedade da época. De acordo com Benjamin, o teatro é 

um espaço de aspectos formativos, “no qual realidade e jogo se fundem 

para as crianças, embrincam-se tão intimamente que o sofrimento 

encenado pode converter-se em sofrimento autêntico” (Benjamin, 2002; p. 

114). Essa característica pedagógica atribuída ao teatro infantil proletário 

pode ser verificada nas peças radiofônicas. O narrado se torna plano 

objetivo, por meio do qual se educa a criança ouvinte, mediante o vivido 

por ela, a estabelecer uma experiência com a cidade. O autor compreende 

que existe uma força profana no teatro e que esse elemento deve ser levado 

em conta na formação infantil, ao dizer que [...] “essa consciência manda a 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1508  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

pedagogia burguesa proscrever o teatro. (...) Aqui as encenações 

acontecem por passagens, por descuido, se poderia dizer, quase como uma 

travessura das crianças (Benjamin, 2002, p. 114). Tais características 

aparecem também nas narrativas. O entrecruzar de histórias, a criação de 

personagens para a identificação da criança com o narrado e o estímulo 

para as crianças conhecerem a cidade, como faz um flâneur, são exemplos 

de como, nas peças de rádio, Benjamin tentou incorporar elementos 

lúdicos e da sua memória às narrativas radiofônicas, como se fossem as 

travessuras de uma criança.  

Em outra de suas narrativas, o filósofo expõe a face de A Berlim 

demoníaca às crianças. Benjamin inicia com o relato de um episódio 

escolar que lhe aconteceu, aos 14 anos, do qual emerge o tema-guia do 

enredo, o trabalho de E. T. A. Hoffmann, um escritor de aventuras em 

cujas linhas constam muitas doses de terror. O autor apresenta sua 

personagem como um fisionomista, “um sujeito muito perspicaz e dotado 

de um finíssimo faro, capaz de rastrear os espíritos ocultos sob os disfarces 

mais sofisticados. [...] E um dos principais objetos de sua observação era 

Berlim, a cidade e as pessoas que nela vivem” (Benjamin, 2015, p. 42). 

Hoffmann vagava pelas ruas, observava-as, absorvia-as e interpretava a 

face das coisas, das pessoas e dos lugares da cidade de Berlim. Às vezes, 

ele ia a bares apenas para escrever relatos ou para fazer desenhos e 

caricaturas das trivialidades do ambiente. Benjamin ensina, com suas 

descrições de Hoffmann e de seu processo criativo, dois conceitos 

importantes ao flâneur aprendiz: a de fisionomista e de flânerie, conceitos 

que produzem como lição o porquê e o como se perder pela cidade e o 

porquê e o como observar a sociedade e absorvê-la. Procedimentos e 

processos criativos, como os realizados por Hoffman, mostram que a 

Berlim 

simplória, sóbria, liberal e razoável não se encontra 

apenas em seus recantos medievais, ruas afastadas, 

casas abandonadas, mas também nos seus habitantes 

trabalhadores, de todas as classes e bairros repletos de 

coisas que podem estimular um narrador e cujo rastro 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1509 

só pode ser seguido por aquele que é capaz de ler seu 

sentido (Benjamin, 2015 p. 45). 

 

Na peça A Berlim demoníaca, as cenas iniciais do colégio são o 

testemunho e o indício da construção de espaços onde se produzem e se 

têm experiências de culturas infantis (BOLE, 1984), na relação de pares ‒ 

entre as crianças da mesma geração e de outras gerações ‒ como também, 

de modo intergeracional, entre crianças e adultos. Benjamin relata como 

tais relações ocupavam a agenda das atividades, o que se pode observar na 

seguinte passagem: “Naquela época eu era aluno em um internato. Como é 

de costume nestas instituições, todas as semanas alunos e professores se 

reuniam várias vezes para fazer música, ouvir alguma palestra ou ler 

trechos de algum poeta” (Benjamin, 2015, p. 39). O internato foi uma 

moradia-escola, uma habitação limiar (Gagnebin, 2014; Barrento, 2012; 

2013), onde se fundiam o trabalho do aluno e a escola com seu lugar de 

habitação e de convivência entre professores e alunos; uma espécie de 

família estabelecida com a nova noção de infância e de educação. 

Benjamin também descreve como o professor fazia para prender a atenção 

do aluno e estimulá-la, quando a meta era a leitura de alguma história: 

“Acredito que tudo o que ele dizia era bastante apropriado para estimular 

nosso interesse juvenil por aquelas histórias que viriam a seguir” 

(Benjamin, 2015, p. 39). Questões como essas, marcadas pela noção de 

experiência, atualizaram-se em sua forma moderna e remetem à ideia de 

formação enquanto Bildung (Adorno, 2003). Os traços da educação como 

um precário substituto semântico para o sentido amplo de formação estão 

representados nessa peça pela fragmentação do tempo, na forma da 

vivência do ano letivo. Essa mesma questão aparece no ensaio “Atrasado”, 

também de Infância berlinense: 1900. No fragmento, Benjamin (2013) 

enfatiza como as demandas da institucionalização da infância na 

modernidade transformam os locais da experiência infantil, bem como a 

relação da criança com o tempo e o espaço social. Como exemplo, pode-se 

citar o registro que Benjamin faz dos constrangimentos pelos quais passou, 

em uma manhã em que não chegou no horário correto à escola e, por isso, 

foi castigado.  



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1510  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Benjamin compartilha um momento profano de sua vida de 

internato, inclusive, elegendo como tema de uma de suas narrativas 

radiofônicas os efeitos que lhe provocaram as leituras feitas por seu 

professor. Outro momento profano é o relato de que burlar a lei dos 

adultos era uma forma de realizar o protagonismo infantil. Essa resistência 

à “máscara do adulto” (Benjamin, 2002), como o próprio Benjamin a 

denominou, no ensaio “Experiência”, aparece em passagens de alguns de 

seus escritos, todavia, na peça A Berlim demoníaca (Benjamin, 2015), essa 

referência se revela na confissão de que ele lia Hoffman, escondido de seus 

pais, na penumbra da calada da noite.  

Ele diz que sentia medo, durante sua aventura literária, contudo, a 

fantasia imaginativa do que lia foi inesquecível. Dessa maneira, Benjamin 

mostra em suas narrativas a possibilidade de serem criadas brechas pelas 

crianças, para escaparem do mundo que a emergência da infância moderna 

criou, um mundo idílico para muitos, com um potencial de humanização 

evidente e valorizado por Benjamin. 

Nessa vertente, apesar de o universo infantil estar relativamente 

fechado, devido à organização desse lugar pelos modernos, Benjamin se 

coloca na condição de “amigo mais velho”, o qual pode ajudar as crianças 

a reconhecerem passagens e rotas de fuga que um flâneur aprendiz precisa 

dominar. Ao compartilhar suas memórias com as crianças, ele demonstra 

que, “onde há experiência no sentido estrito do termo, entraram em 

conjunção na memória, certos conteúdos do passado individual com outros 

do passado coletivo” (Benjamin, 1989, p. 107). 

O esforço de Benjamin para compartilhar as experiências de outras 

crianças e infâncias com os seus ouvintes leva-o a retornar a um tempo não 

muito distante do período de suas emissões e narrar, na peça Um menino 

nas ruas de Berlim, histórias de um garoto chamado Ludwig Rellstab, que 

morava no parque Tiergarten, no início do século XIX, quando era 

possível se instalar, aí, em casas de veraneio. A personagem é apresentada 

por meio da descrição que Rellstab faz do Tiergaten – primeiro, como 

recordação de sua infância, depois, como o parque estava na idade adulta 

do menino. Benjamin, então, refere-se aos efeitos que as experiências do 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1511 

tempo de infância provocam nos sujeitos, como humanos. Algumas são 

boas e, por isso, recordadas; outras são simplesmente esquecidas. Ao 

relatar aos seus ouvintes infantis a experiência do tempo de criança de 

Rellstab, Benjamin (2015, p. 54) ensina como podem caminhar pela 

cidade, com os seguintes dizeres: “Vocês podem perceber que aquele que 

conta todas essas histórias andou circulando desde muito pequeno por 

Berlim como um verdadeiro moleque”. Após esse percurso, disse que 

conheceu seu primeiro labirinto, no Tiergaten, na sua infância e que a 

própria narrativa foi uma amostra do tipo de labirinto do qual falava. 

Inclusive, isso remete ao fato de que, em Infância berlinense: 1900, 

Benjamin (2013) dedica um ensaio exclusivamente às suas experiências 

que envolvem as memórias desse grande parque do centro de Berlim, o 

Tiergarten. Por reconhecer em si os sintomas de uma infância memorável, 

Benjamin a compartilha, em suas peças, como um dever ético. “A crítica 

benjaminiana da consciência do flâneur é uma tentativa de despertar: não 

só das fantasmagorias do século XIX, mas também das do século XX, das 

quais só se desperta na medida em que são decifrados os sonhos que o 

prepararam” (Bolle, 2000, p. 82). 

Esse despertar/decifrar dos sonhos da modernidade, em Passeio 

pelos brinquedos de Berlim I, aparece como uma estratégia que lhe dá um 

senso de “moral da história”, permitindo aos pais “participarem da peça”, 

cada qual em seu lar, por meio de conversas com seus filhos. A peça se 

inicia com a narrativa da história de Tinchen, uma menina que passou por 

inúmeras tentações para provar seu valor e, assim, poder reencontrar seus 

irmãos. “Vocês sabem como costumam ser as provações que os heróis 

libertadores precisam enfrentar nos contos infantis” (Benjamin, 2015, p. 

58), pois então, essa heroína mirim passou por várias formas delas. Sempre 

que ela estava prestes a cair em tentação e trair a sua missão de reencontro, 

algo repentino a lembrava de que deveria resistir a provações. As 

provações às quais Tinchen foi submetida aconteceram em lugares 

encantados, nos quais as bonecas falavam, serviam e preparavam chás para 

as crianças; biscoitos eram amigos gentis e prestativos, na ciranda das 

guloseimas e dos confeitos. Todavia, se ela sentisse vontade de ficar em 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1512  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

alguns desses reinos, perderia a chance de reencontrar seus irmãos. Nas 

horas em que ela parecia fraquejar, um pássaro azul surgia do nada para 

relembrá-la de sua missão – com seu canto, ele dizia: “Tinchen, minha 

querida Tinchen,/Lembra-te dos teus irmãos!” (Benjamin, 2015, p. 59). 

Esse pequeno relato é intercruzado por, ao menos, outros dois que 

merecem ser mencionados. Depois de investir parte do tempo falando 

sobre sua experiência em uma loja de departamentos especializada em 

brinquedos – relatar o que considerou novidade, no mundo dos brinquedos, 

bem como transformações e extinções de alguns tipos deles –, Benjamin 

manda um recado aos pais, os verdadeiros “pássaros azuis” entre os 

radiouvintes. Ele diz não haver problema em se falar de brinquedos às 

crianças, pois 

[...] quanto mais uma pessoa entende de um assunto e 

quanto mais ela passa a saber da qualidade de coisas 

belas que existem de uma determinada categoria – 

sejam flores, livros, roupas ou brinquedos -, tanto 

maior será a sua alegria em ver e saber mais sobre 

elas, e tanto menos ela se preocupará em possuir, 

comprar ou dar de presente estas mesmas coisas. 

Aqueles entre vocês que me escutaram até o final, 

ainda que não devessem, terão que explicar isto aos 

seus pais (Benjamin, 2015, p. 65-66). 

 

A moral da história é que, em um mundo de consumo, onde tudo 

se vende como parte de um sonho, como a propaganda nazista que vendia 

sonhos de perfectibilidade, é necessário um pássaro azul que ajude a se 

livrar dos encantos do reino desencantado do consumismo alienado, afinal, 

entre os brinquedos, nas gôndolas daquela época, vendia-se também o 

fascismo. Portanto, era necessário aprender a resistir – e isso significava 

passar por provações e saber tomar decisões. Benjamin, sutilmente, 

convida os pais “pássaros azuis” a conversarem com seus filhos sobre as 

coisas do mundo, a fim de que as crianças desenvolvessem a empatia para 

conhecer tais coisas, em vez de fazerem do mundo algo a se possuir, como 

se fosse apenas uma desencantada mercadoria – em “longas galerias de 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1513 

brinquedos sem fadas nem magos: as lojas de departamento” (Benjamin, 

2015, p. 61). 

 Benjamin amplia a noção de brinquedo para tudo aquilo 

com que se brinca. Se o esquematismo da burocracia moderna classificou 

de modo fechado e definido a tudo e a todos, Benjamin alarga as noções da 

criança sobre o mundo, atiçando e aguçando sua imaginação, por meio de 

perguntas e de provocações que rompem o fluxo do enredo nas peças, 

como iluminações profanas (Agamben, 2007). Das lojas de departamento, 

de onde supostamente deveriam partir as histórias, rumos inusitados 

emergem das narrativas que permitem ao autor interagir com as crianças e 

apresentar-lhes, de maneira lúdica, princípios e questões sociais densas que 

o ocuparam por toda a vida, entre elas, aquelas afetas à experiência e à 

modernidade.  

Se, por um lado, o universo lúdico é um chamariz para travessuras 

e aventuras radiofônicas, por outro lado, há crianças que não podem 

“perder tempo” com isso. O mundo feérico é atravessado por coisas sérias, 

as quais Benjamin narra às crianças. Para compor o roteiro de orientação 

pela cidade, o autor descreve aqueles ambientes urbanos geralmente 

negligenciados, como a região industrial das cidades e suas periferias. Ele 

não se esquece do mundo trágico das crianças operárias e do quanto essa 

tragicidade é mais próxima dos seus ouvintes do que eles pensam. Em três 

peças – Borsig, As casernas de aluguel e Visita à fábrica de latão –, 

Benjamin apresenta a periferia urbana às crianças, mostrando-lhes a 

indústria e o processo produtivo: o operário, em especial, o jovem como 

aprendiz de profissão, e as casernas, a habitação dos “soldados” proletários 

que batalham pelo pão de cada dia. 

Na Borsig, uma indústria de máquinas pesadas e de proporções 

gigantescas, existe um dialeto particular que se aprende nas relações de 

trabalho e, de forma sistematizada, em uma escola onde se ensina esse tipo 

de linguajar e os procedimentos técnicos que lhe são relacionados: 

 
Vocês podem ter certeza de que nunca ouviram pelo 

menos três das quatro palavras mais importantes 

empregadas ali ao longo do dia, mesmo que 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1514  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

conheçam algumas mais simples, e também, nem de 

longe, podem fazer ideia do que seja, por exemplo, 

um torno ou uma máquina de fresa. Outros garotos, 

porém, talvez até mais jovens do que vocês, sabem 

exatamente do que estou falando. […] Chegamos ao 

departamento, onde 300 jovens aprendizes fazem sua 

formação profissional, são em sua maior parte, filhos 

dos homens trabalhadores aqui já há vários anos. Ali 

se encontram 100 máquinas ao seu dispor, para que 

possam aprender seu ofício. […] Junto à oficina de 

aprendizes, há também a escola profissional, da 

própria empresa, com turmas, professores, um cinema 

e todas as aulas teóricas que os alunos têm que 

frequentar por quatro anos (Benjamin, 2015, p. 79-

80). 

 

Benjamin deixa ver a diferença entre a educação burguesa do 

internato e a dos jovens proletários, os quais, após o processo de 

aprendizado técnico, são promovidos a números em cartões. “Esses cartões 

colocados ali dizem que o número 698 ou 82, ou o número 1014, no 

momento não se encontram na empresa. Pois cada um que chega na 

empresa deve retirar seu cartão do compartimento e passá-lo no relógio de 

ponto” (Benjamin, 2015, p. 78). Tal racionalização do processo produtivo 

foi intensificada pouco tempo depois dessas narrativas, nos campos de 

concentração nazistas, onde pessoas foram reduzidas a códigos e a cifras e, 

por último, à quantidade de cadáveres. 

No conjunto das narrativas radiofônicas de Benjamin, a imagem de 

uma cultura da criança como cenário para o protagonismo infantil fica 

evidente. Até no mundo industrial, a criança aprende nas escolas 

profissionalizantes algo que a faz protagonista em sua vida proletária, 

afinal, embora em um ambiente administrado, racionalizado e alienante, 

como é o mundo do trabalho, é a ação do trabalhador que move a 

engrenagem, mesmo que ele não saiba disso. 

Assim, aquilo que poderia ser apenas marcas de uma infância 

vivida em um lugar e em um período precisos da história – Alemanha, 

entre 1920 e 1930, local e período ao qual pertencia o público infantil para 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1515 

quem as peças foram escritas – permite aproximações entre o sentido da 

Erfahrung e a “concepção benjaminiana de infância”. Benjamin 

condensou, em suas narrativas, os sinais sociotemporais do que veio a ser a 

experiência da infância para as crianças nascidas sob as marcas da 

modernidade. Ele expressou também a necessidade de novos modelos 

educativo-formativos, como afirma Tiedemann (2015). Sob o nome de 

pedagogia do passeante, o estudante dessa escola, o flâneur aprendiz 

(Sanches; Silva, 2019), seria orientado em um longo passeio pela cidade, 

para aprimorar sua sensibilidade de reconhecer e de decifrar a 

modernidade. O conhecimento seria algo aberto, comunicativo e relativo a 

outros tantos que o ser humano foi capaz de produzir. A técnica 

pedagógica seria a didática profana (Agamben, 2007), a qual restitui, 

sempre que possível, ao uso comum, tudo o que um dia fora separado para 

manter o modelo societário atual como triunfante. 

 

 
A catástrofe como elemento narrativo: uma história a contrapelo 

 

O conteúdo que Benjamin valoriza como divertido de se aprender 

é aquele que não é visto com seriedade pelos modernos, aquele 

desarticulado e marginalizado em meio ao enquadramento curricular do 

conhecimento escolarizado. Não cabendo em nenhuma disciplina, esse 

conteúdo se perde nos limiares do conhecimento. 

Sobre o exército de anônimos que viveram sob a tutela dos 

senhores das grandes letras e seus feitos, o filósofo afirma: 

 
nunca há um monumento da cultura que não seja, ao 

mesmo tempo, um monumento da barbárie. E, assim 

como ele não está livre da barbárie, também não o 

está o processo de sua transmissão, transmissão na 

qual ele passou de um vencedor a outro. Por isso, o 

materialista histórico, na medida do possível, se afasta 

dessa transmissão. Ele considera sua tarefa escovar a 

história a contrapelo (BENJAMIN, 2005, p. 70). 

 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1516  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Ao se tomar por referência o hiato temporal entre a Primeira e a 

Segunda Guerra, e como uma “caça às bruxas modernas” estava em pleno 

curso, não sob a orientação de O martelo das Bruxas e sim do Mein 

Kampf, a peça se torna mais iluminadora. Rememorar o potencial da 

ignorância em alimentar o fogo contra a maldade atribuída às bruxas é algo 

que se choca com o contexto de Benjamin e de seus espectadores. Sob a 

perspectiva das crenças aceitas pelo governo, definindo padrões de 

superioridade e de inferioridade biológicas entre as raças, estruturou-se a 

indústria do genocídio, nas mãos de Hitler, onde ciganos, judeus, negros, 

homossexuais, deficientes e miscigenados foram alguns dos sinônimos 

para bruxa, bruxaria, magia ou feitiçaria. 

Uma personagem corriqueira nas histórias infantis, a bruxa, 

tornou-se representante e testemunha de tantas outras pessoas que 

sofreram, sofrem e sofrerão injúrias e injustiças históricas, em razão de 

tendências e de forças que teimam em justificar logicamente a 

irracionalidade, o radicalismo e a barbárie. As peças radiofônicas 

evidenciam e questionam, assim, as relações humanas que levam a uma  

 
luta até a morte entre opressores e oprimidos, 

exploradores e explorados, dominantes e dominados 

[…]. A relação entre o hoje e o ontem não é 

unilateral: em um processo eminentemente dialético, 

o presente ilumina o passado, e o passado iluminado 

trona-se uma força no presente (Löwy, 2005, p. 59 e 

61).  

 

Nessa dialética entre forças e formas políticas, estrutura-se a 

crítica de Benjamin ao progresso, bem como parte do conteúdo de suas 

peças radiofônicas. 

Articular uma narração sobre a cegueira social, gerada em 

momentos cujo irracionalismo se põe como argumento filosófico, 

ontológico, sociológico e atributo legal para a “caça às bruxas”, era 

desvelar e despertar a consciência sobre o cenário histórico que antecipava 

a Segunda Guerra. A caça às bruxas e a Santa Inquisição estavam prestes a 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1517 

se transformarem na versão moderna mais acabada: o III Reich. Benjamin 

argumenta: 

Articular o passado historicamente não significa 

conhecê-lo ‘tal como ele propriamente foi’. Significa 

apoderar-se de uma lembrança como ela lampeja num 

instante de perigo. Importa ao materialismo histórico 

capturar uma imagem do passado como ela 

inesperadamente se coloca para o sujeito histórico no 

instante do perigo. O perigo ameaça tanto o conteúdo 

dado da tradição quanto os seus destinatários. Para 

ambos o perigo é único e o mesmo: deixar-se 

transformar em instrumento da classe dominante 

(Benjamin, 2005, p. 65). 

 

A memória da caça às bruxas poderia ser vista como uma 

iluminação profana (Agamben, 2007) do momento histórico de perigo de 

iminência do nazismo. A memória desse episódio da história emerge para 

avivar o aviso de incêndio, o qual aponta para a catástrofe que bate à porta 

(Löwy, 2005). 

Portanto, tão importante quanto contar a história pela ótica dos 

vencidos, é explicitar como os vencidos são representados na história, 

através da metodologia proposta pelo pensador. Nessa vertente, o cotidiano 

é o palco onde suas personagens místicas são levadas para serem liberadas 

novamente ao livre convívio com o mundo profano (Agamben, 2007), por 

meio das ondas do rádio. O gesto de narrar sobre as bruxas, demonizadas e 

queimadas nas fogueiras do preconceito e da cegueira social, trouxe-as 

simbolicamente de volta aos lares berlinenses, por intermédio do rádio, tal 

como quando a convivência entre elas e o povo era relativamente pacífica. 

Trata-se de questões fundamentais ao despertar da consciência e à 

emancipação para a resistência. Um projeto cuja metrópole moderna é 

apresentada, nas peças radiofônicas, por um fluxo de histórias e de casos 

que são repensados, condensados e redistribuídos à luz da experiência da 

infância moderna, no contexto cultural das crianças da República de 

Weimar. 

Há, no posicionamento de Benjamin, em relação à sua concepção 

de história, como sustentam Bolle (2000) e Löwy (2005), uma tentativa de 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1518  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

organizar o pessimismo em uma época quando a emergência do fascismo 

indicava um panorama belicoso aparentemente inevitável. Ele joga entre o 

luto e o lúdico, nas peças de rádio, mediante temas relativos a catástrofes, 

algumas naturais, como as focalizadas nas suas peças O terremoto de 

Lisboa, Nápoles e A enchente do rio Mississipi em 1927; outras não 

naturais, associadas aos sintomas do progresso e da modernidade, tais 

como A Bastilha, antiga prisão nacional da França, Bandoleiros na 

Antiga Alemanha e Os ciganos. Mesmo quando o elemento trágico aparece 

nas narrativas apenas como pequenos instantâneos, no emaranhado das 

histórias contadas, há formas de luta e de atuação do pensador, no “espaço 

imagético” infantil, por meio de reflexões profanas (Agamben, 2007). 

“Benjamin procura compreender esse gênero [a tragédia] a partir de sua 

relação com teores factuais históricos – estruturas de direito e poder - 

mostrando que ele desempenha uma função emancipadora” (Bolle, 2000, 

p. 116).  

Ele busca elaborar um pessimismo histórico de uma época em que 

as crianças estavam sendo disputadas pelo nazismo, quer pela sedução de 

propagandas, quer por decretos que as obrigavam a participar da Juventude 

Hitlerista. Elaborar o pessimismo através de peças de rádio significava 

reconhecer a necessidade de apresentar às crianças, de modo leve e 

acessível, questões sérias da vida. Nas peças radiofônicas, Benjamin fazia 

com que os sentidos de catástrofe, de caos e de consumo, enfim, o estado 

de exceção moderno, adquirissem uma forma narrativa que pudesse ser 

“tocada” pelas crianças. Segundo o autor, ao se propor histórias para as 

crianças, é fundamental a relação entre a fantasia e o vivido na formação 

da experiência infantil. Na sua visão, “a criança mistura-se com as 

personagens de maneira muito mais íntima do o adulto. É atingida pelo 

acontecimento e pelas palavras trocadas de maneira indizível, e quando a 

criança se levanta está inteiramente envolta pela neve que soprava da 

leitura” (Benjamin, 2002, p.105).  

Benjamin alerta sobre o estado de exceção, de sorte a vincular o 

movimento fascista, no fim dos anos de 1930, com o cortejo dos 

vencedores, sobretudo sua variante hitlerista. Ele conclui que apenas uma 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1519 

concepção de história não contaminada pelas ilusões progressistas poderia 

dar conta de compreender e de resistir aos estratagemas do fascismo, 

colocando o proletariado em uma posição mais combativa, na luta 

antifascista.  

Na peça A Bastilha, a antiga prisão nacional da França, há 

passagens nas quais o filósofo revela sua preocupação em conversar com 

as crianças sobre o perigo de regimes totalitários. A emissão dessa peça – 

29 de abril de 1931 (Baudouin, 2010) – ocorreu em um período no qual a 

população alemã enfrentava graves necessidades em um cenário político 

disputado entre nazistas, comunistas e social-democratas. As disputas entre 

as tendências dominantes tornavam-se cada vez mais agressivas, nas ruas e 

no rádio, e a adesão de cada novo militante a uma dessas tendências 

significava um soldado a mais a aprender as regras desse campo de lutas. 

Os ventos da batalha que imortalizaram a queda da Bastilha são os 

mesmos que ainda sopram contra as asas do anjo da história, impedindo-o 

de fechá-las. E os ventos dessa “tempestade o impele irresistivelmente para 

o futuro, para o qual dá as costas, enquanto o amontoado de escombros 

diante dele cresce até o céu. O que nós chamamos progresso é essa 

tempestade” (Benjamin, 2005, p. 87). 

Lembrar a Bastilha é rememorar os ancestrais que sucumbiram, 

durante a luta de um movimento popular que transformou o curso da 

história. A escolha de datas como essa nas narrativas poderia ser 

compreendida como um posicionamento do autor em relação ao que julga 

importante sobre como perceber e analisar a história e a sociedade. 

Segundo o próprio autor, uma “[...] pedagogia proletária não parte de duas 

datas abstratas, mas de uma concreta. A criança proletária nasce dentro de 

sua classe. Mais exatamente, dentro da prole de sua classe, e não no seio 

da família” (Benjamin, 2002, p.122). Nessa vertente, “não há luta pelo 

futuro sem a memória do passado” (Löwy, 2005, p. 109). A fúria da massa 

contra a Bastilha é equivalente ao ódio e à vontade de sacrifício que nunca 

devem ser esquecidos pela classe trabalhadora, pois esses sentimentos 

direcionados aos opressores têm o potencial de ser o gatilho de ações 

humanas capazes de romper com o contínuo da história. 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1520  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

Relembrar os motivos pelos quais tanto sangue foi derramado para 

o nascimento da democracia moderna pode ser um contraste em relação à 

tentativa de o fascismo matar a democracia, em nome do totalitarismo, o 

mesmo tipo de governo que tentou impedir a queda da Bastilha. 

Rememorar os ancestrais escravizados, ajuda a organizar o pessimismo 

sobre o tempo presente e a orientar a vontade e o ódio contra regimes 

totalitários, não entre os proletários, os quais colocam vencido contra 

vencido. “No calendário francês, o dia 14 de julho está assinalado em 

vermelho, pois é o feriado nacional dos franceses. Há 150 anos festeja-se 

neste dia a queda da Bastilha” (Benjamin, 2015, p. 15). O legado dessa 

experiência histórica evidencia que a “consciência de fazer explodir o 

contínuo da história é própria das classes revolucionárias no instante de 

sua ação. A Grande Revolução introduziu um novo calendário. O dia com 

o qual começou o novo calendário funciona como um condensador de 

tempo histórico” (Benjamin, 2005, p. 123).  

Benjamin evoca que a luta do povo, no início da Revolução 

Francesa, foi marcada pelo ato simbólico de atirar contra os relógios da 

cidade de Paris, sendo um exemplo do que quer dizer “lampejar da 

história”. A ação praticada pelos revolucionários foi tomada por ele como 

imagem alegórica do lampejar messiânico que ilumina o tempo histórico. 

Essa imagem do tempo, segundo Löwy (2005), reflete ao menos 

duas questões relevantes em relação ao estado de exceção: a primeira é que 

o estado de exceção criado pelo capitalismo é a própria encarnação do 

tempo vazio e homogêneo do relógio, um tempo reduzido ao espaço 

quantificável da maquinaria e da grande indústria e simbolizado pelo 

relógio; a segunda refere-se ao fato de que, ao se tornar classe 

revolucionária, o povo tem consciência da sua força e da sua capacidade de 

romper com o contínuo da história. Nessa vertente, “o Historicismo arma a 

imagem ‘eterna’ do passado, o materialismo histórico, uma experiência 

com o passado que se afirma aí única” (Benjamin, 2005, p. 128) e, ao 

recontar a História da Bastilha, não se está contando a história dos 

vencedores que se consagrou sob a insígnia da Revolução Francesa, mas a 

dos oprimidos, os quais, dia após dia, eram constrangidos pelo poder 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1521 

absoluto do Rei e cuja Bastilha era o símbolo de sua tirania. A prisão da 

Bastilha foi, um dia, a imagem que se tentou eternizar como sinônimo de 

uma realidade que glorificava os vencedores: a sua queda representou o 

instante revolucionário que (re)escreveu uma parte da história oficial a 

contrapelo (Benjamin, 2005). 

 

 

Considerações finais 

 

As narrativas radiofônicas, sob o ponto de vista de um modelo de 

pensar histórico, ensinam que se lê a história pelos limiares formados entre 

letras grandes e miúdas, linhas e entrelinhas, texto e contexto, história dos 

vencedores e história dos vencidos. Sem essa articulação – limiares e 

desvios que visam à ampliação da percepção histórica (gagnebin, 2014; 

barrento, 2012; 2013) –, sobressai-se a perspectiva da percepção individual 

do mundo. Essa perspectiva de ampliação do conhecimento, presente nas 

narrativas radiofônicas, é a denominada neste trabalho de conhecimentos 

limiares. Ampliar as possibilidades sobre um determinado assunto, a partir 

das conexões sócio-históricas possíveis, nessa vertente, mostra-se um 

fundamento importante para expandir a consciência histórica das crianças 

e de seu protagonismo, na ação social. 

A relação forma/conteúdo se apresentou como outro componente 

importante, na didática dessa pedagogia, no sentido amplo do termo. Em 

relação à forma, conforme explicam Bolle (2000) e Baudouin (2009; 2010; 

2011), possui seus fundamentos no surrealismo e no teatro épico. Esses 

dois campos contribuíram para reflexões que permitiram a Benjamin 

elaborar suas peças, de modo a introduzir efeitos estéticos possíveis apenas 

no rádio. Do surrealismo, Benjamin recuperou a técnica da montagem e 

passou a utilizar a sonoridade da cidade, como recurso 

audiorrepresentativo, em suas peças, como exemplo dos ruídos residuais 

da cidade, “emoldurados” pelas ondas do rádio. A partir do teatro épico, 

ele recria técnicas que possibilitaram montar as histórias, agregando ao 

conteúdo central da peça cortes narrativos que abrem espaços para um 

pensar crítico em relação ao narrado. Esses dois fatores técnicos 



Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1522  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

fortalecem o sentido e a importância das alegorias e das imagens dialéticas 

nas peças.   

Esses recursos técnicos demonstram, por conseguinte, a 

intencionalidade de Benjamin em construir algo que pudesse ser modelo 

para narrar histórias, mesmo que esse trabalho não tenha ultrapassado o 

modo experimental. No contexto de uma pedagogia profana, a 

intencionalidade é importante, pois ela demonstra a maneira como o 

pedagogo dessa escola os desenvolveu e os conteúdos radioescolarizados, 

sempre trazendo junto ao enredo um sentido ético-político sobre a história. 

Afirmar ou negar a centralidade das letras grandes ou pequenas é um 

exemplo disso. É nesse sentido amplo do termo que se busca o senso 

pedagógico das peças de Benjamin, com a clareza de que ele não foi um 

pedagogo ou um educador, no sentido estrito do termo, porém, está 

evidente a sua intencionalidade em educar a percepção histórica das 

crianças, em um momento político delicado na Alemanha da época. 

Ao se pensar as peças do ponto de vista didático e do ponto de 

vista da aprendizagem, pode-se encontrar nelas a intencionalidade de 

Benjamin, bem como a atenção e o cuidado dado por ele a elementos 

aparentemente irrelevantes para o esclarecimento, como Aufklärung, no 

cotidiano prosaico das massas. Esse cuidado o levou a questionar, a 

exercitar e a experimentar a transmissão do conhecimento por meios novos 

e metodologias inovadoras para a época, sem perder de vista a perspectiva 

dos vencidos, em sua batalha diária, ou seja, em seu cotidiano. Conforme 

afirma Bolle (2000), ao propor um modelo radiofônico, Benjamin revelou 

uma maneira de realizar o Iluminismo na era da mídia.  

Essa construção da filosofia da experiência é atravessada por uma 

leitura da história que torna protagonista da narração e do narrado o 

proletariado vencido diariamente, em sua batalha, na luta de classes. A 

experiência com a cidade é possível, se relevadas as relações entre o 

presente e o passado. Assim, através das peças radiofônicas, essa filosofia 

da experiência se comunica com a filosofia da história, no sentido limiar 

do objeto (gagnebin, 2014; barrento, 2012; 2013), visto que elas têm 

questões particulares. 



Eduardo Oliveira Sanches, Maria Terezinha Bellanda Galuch, Divino José da Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X   1523 

As peças, portanto, não são modelos apenas em sua estrutura 

narrativa, mas também de uma intencionalidade pedagógica emancipadora, 

a qual pode dialogar com a criança mediante a ludo-linguagem de domínio 

e fluência das crianças. A infância, nesse sentido, é signo de uma nova 

subjetividade fortalecida e, assim, capaz de resistir e de se desviar dos 

encantos e das promessas do populismo fascista que, no século XXI, não 

deixou de rondar a todos. 

 

 

Referências 

 

ADORNO, T.W. Educação e Emancipação. Tradução de Wolfgang Leo Maar. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2003.  

AGAMBEN, Giorgio. Profanações. São Paulo: Boitempo, 2007. 

BARRENTO, João. Walter Benjamin: limiar, fronteira e método. Olho d´água. 

Revista do Programa de Pós-graduação em Letras da UNESP, São José do Rio 

Preto, v. 4, n. 2, p. 41-51, jul./dez. 2012.  

BARRENTO, João. Limiares sobre Walter Benjamin. Florianópolis: Ed. da 

UFSC, 2013. 

BARTOLETTI, Susan Campbell. A juventude hitlerista: a história dos meninos e 

meninas nazistas e a dos que resistiram. Tradução de Beatriz Horta. Rio de 

Janeiro: Relume Dumará, 2006. 

BAUDOUIN, Philippe. Au microphone: Dr. Walter Benjamin - Walter Benjamin 

et la création radiophonique 1929-1933. Paris: Éditions de la Maison des Sciences 

de l'Homme, 2009. 

BAUDOUIN, Philippe. Féeries radiophoniques. Walter Benjamin au microphone. 

Les Cahiers philosophiques de Strasbourg, n. 27, p. 113-138, juillet, 2010. 

Disponível em: 

http://www.academia.edu/3093482/F%C3%A9eries_radiophoniques._Walter_Ben

jamin_au_microphone. Acesso em: 29 jun. 2020. 

BAUDOUIN, Philippe. Brecht et Benjamin au microphone: une approche 

esthétique du théâtre radiophonique. Revue Théâtre/Public - Le son du théâtre II: 

Dire l’acoustique, n. 199, mars, 2011, p. 1-11. Disponível em:  

http://www.academia.edu/3093436/Brecht_et_Benjamin_au_microphone_une_ap

proche_esth%C3%A9tique_du_th%C3%A9%C3%A2tre_radiophonique. Acesso 

em: 29 jun. 2020. 

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas I. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

BENJAMIN, Walter. Reflexões: sobre a criança, o brinquedo e o brincar, a 

educação. São Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 2002. 

http://www.academia.edu/3093482/F%C3%A9eries_radiophoniques._Walter_Benjamin_au_microphone
http://www.academia.edu/3093482/F%C3%A9eries_radiophoniques._Walter_Benjamin_au_microphone
http://www.academia.edu/3093436/Brecht_et_Benjamin_au_microphone_une_approche_esth%C3%A9tique_du_th%C3%A9%C3%A2tre_radiophonique
http://www.academia.edu/3093436/Brecht_et_Benjamin_au_microphone_une_approche_esth%C3%A9tique_du_th%C3%A9%C3%A2tre_radiophonique


Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de narração em Benjamin 

1524  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1497-1524, set./dez. 2023, e-ISSN 1982-596X 

BENJAMIN, Walter. Uma leitura das teses “Sobre o conceito de história” de 

Walter Benjamin. In: LÖWY, M. (Org.). Walter Benjamin: aviso de incêndio - 

uma leitura das teses “Sobre o conceito de história”. São Paulo: Boitempo, 2005, 

p. 33-146. 

BENJAMIN, Walter. Rua de mão única: Infância berlinense: 1900. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2013. 

BENJAMIN, Walter. A hora da criança: narrativas radiofônicas. Rio de Janeiro: 

Editora Nau. 2015. 

BOLLE, Willi. Walter Benjamin e a cultura da criança. In: BENJAMIN, Walter. 

Reflexões: a criança, o brinquedo e o brincar, a educação. São Paulo: Summus, 

1984. p. 13-16. 

BOLLE, Willi. Fisiognomia da metrópole moderna: representações da história em 

Walter Benjamin. São Paulo: Edusp, 2000. 

GANGNEBIN, Jeanne Marrie. História e narração em W. Benjamin. São Paulo: 

Ed. Perspecctiva, 2013. 

GANGNEBIN, Jeanne Marie. Limiar, aura e rememoração – ensaios sobre 

Walter Benjamin. São Paulo: Ed. 34, 2014. 

KOCH, Hannsjoachim Wolfgang. A juventude hitlerista: Mocidade traída. 

tradução de Edmond Jorge. Rio de Janeiro: Ed. Renes, 1973. 

LÖWY, Michael. Walter Benjamin - Aviso de Incêndio: uma leitura das teses 

“Sobre o conceito de história”. São Paulo: Boitempo Editorial, 2005. 

SANCHES, Eduardo Oliveira; SILVA, Divino José da. Infância, passagens para 

um flâneur aprendiz. Educação (Santa Maria. Online), v. 44, p. 34-48, 2019. 

Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/32833. Acesso 

em: 17 mar. 2020. 

SANCHES, Eduardo Oliveira; SILVA, Divino José da. Infância e limiar em 

Walter Benjamin. Perspectiva (UFSC) (ONLINE), v. 36, p. 992-1006, 2018a. 

Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/2175-

795X.2018v36n3p992. Acesso em: 17 mar. 2020. 

SANCHES, Eduardo Oliveira; SILVA, Divino José da. Infância e coleção: 

experiência e profanação em Walter Benjamin. Educação & Sociedade, v. 39, p. 

379-396, 2018b. Disponível em: 

https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-

73302018000200379&lng=pt&tlng=pt. Acesso em: 17 mar. 2020. 

TIEDEMANN, Ralf. Nota à edição alemã. A hora da criança: narrativas 

radiofônicas. Rio de Janeiro: Editora Nau. 2015. 

 

 

Data de registro: 07/03/2023 

Data de aceite: 22/11/2023 

http://lattes.cnpq.br/6016744664309507
https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/32833
http://lattes.cnpq.br/6016744664309507
https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/2175-795X.2018v36n3p992
https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/2175-795X.2018v36n3p992
http://lattes.cnpq.br/6016744664309507
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-73302018000200379&lng=pt&tlng=pt
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-73302018000200379&lng=pt&tlng=pt


Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de A. Gomide, João Paulo A. Dias, Victor Hugo de O. Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1525 

 Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sobre Rodrigo Duarte: 
 

Rodrigo Duarte é graduado e mestre em Filosofia pela UFMG e 

doutor nessa disciplina pela Universidade de Kassel (Alemanha – 1990), 

com estágio pós-doutoral na Universidade da Califórnia em Berkeley (EUA 

– 1997). Antes de iniciar sua formação acadêmica e posteriormente se 

dedicar profissionalmente à filosofia estudou música com afinco – violão, 

com o renomado professor José Lucena Vaz – com alguma intenção de fazê-

la o seu ofício. Foi professor visitante na Universidade Bauhaus de Weimar 

(Alemanha – 2000) e na Hochschule Mannheim (Alemanha – 2011) e, de 

1990 a 2023, foi professor do Departamento de Filosofia da UFMG (a partir 

                                                           

1 Entrevista realizada em outubro de 2023 por Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de Ávila 

Gomide, João Paulo Andrade Dias, Victor Hugo de Oliveira Saldanha e concedida a 

Educação e Filosofia para publicação no v. 37, n. 81, p. 1727-1740, set./dez. 2023, como 

parte integrante do Dossiê Teoria Crítica 100 Anos organizado por Prof. Dr. Rafael Cordeiro 

Silva, Prof. Drª. Ana Paula de Ávila Gomide e Prof. Dr. Sertório de Amorim e Silva Neto, e 

também publicado nesta mesma edição. 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-72717 

 

http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-72717
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-72717


Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte 

1526 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

de 2006, professor titular). Atualmente é professor voluntário do PPG-

Filosofia da UFMG. Foi presidente da Associação Brasileira de Estética 

(ABRE), de 2006 a 2014 e é atualmente presidente da International 

Association for Aesthetics (mandato até 2025). Foi Professor Residente no 

Instituto de Estudos Avançados Transdisciplinares (IEAT) da UFMG, de 

agosto de 2011 a julho de 2012, e Pró-Reitor de Pós-Graduação da UFMG 

de março de 2014 a fevereiro de 2016. Publicou, além de numerosos artigos 

e contribuições em coletâneas, no Brasil e no exterior, os seguintes livros: 

Marx e a natureza em ‘O capital’ (Loyola, 1986), Mímesis e racionalidade 

(Loyola, 1993), Adornos. Nove ensaios sobre o filósofo frankfurtiano (Ed. 

UFMG, 1997), Adorno/Horkheimer & a Dialética do esclarecimento (Jorge 

Zahar, 2002), Teoria crítica da indústria cultural (Ed. UFMG, 2003), Dizer 

o que não se deixa dizer. Para uma filosofia da expressão (Ed. Argos, 2008); 

Deplatzierungen. Aufsätze zur Ästhetik und kritischen Theorie (Max Stein 

Verlag, 2009; segunda edição: Springer Verlag, 2017), Indústria Cultural: 

uma introdução (Editora FGV, 2010), A arte (Martins Fontes, 2012), Pós-

história de Vilém Flusser: gênese-anatomia-desdobramentos (Annablume, 

2012), Indústria cultural e meios de comunicação (Martins Fontes, 2014) e 

Varia Aesthetica (Relicário, 2014). 

 

A entrevista: 

 

E&F - 1: Gostaríamos de iniciar essa entrevista perguntando sobre 

o seu processo de “descoberta” da Teoria Crítica. O seu mestrado foi sobre 

o conceito de natureza em Marx, um autor de cujas ideias a Teoria Crítica 

se alimentou profundamente. Porém, a grande maioria dos marxistas mais 

“ortodoxos” não nutre muitas simpatias pela Teoria Crítica. Como foi 

possível resolver essa suposta aporia, se é que se pode falar de uma aporia 

nesse caso? 

Rodrigo Duarte: De fato, a minha dissertação de mestrado foi um 

estágio importante para a “descoberta” da Teoria Crítica por mim. Menos 

pela forma habitual de apropriação da obra de Marx, a qual frequentemente 



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de A. Gomide, João Paulo A. Dias, Victor Hugo de O. Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1527 

leva a um tipo de ortodoxia, e mais porque, desde que comecei a estudar 

filosofia, eu tive, paralelamente, uma militância ambientalista. Isso, aliás, 

foi o que me levou a querer pesquisar o conceito de natureza em Marx e, a 

partir, daí, foi um pequeno passo até eu descobrir a existência da Dialética 

do esclarecimento, na qual a base marxista de Adorno e de Horkheimer se 

coaduna com uma preocupação “ecológica" implícita na crítica radical que 

esses autores fazem ao projeto burguês de dominação da natureza. Vale 

lembrar que, na minha formação acadêmica, o passo seguinte foi pesquisar 

o conceito de domínio da natureza na obra de Theodor Adorno, o qual 

originou a minha tese de doutorado, redigida em alemão e defendida na 

Universidade de Kassel, em 1990. 

*** 

 

E&F - 2: Como você compreende/descreveria o processo de 

recepção da Teoria Crítica no Brasil e qual foi seu papel e atuação neste 

cenário? Desde a década de 1960, quando apareceram as primeiras 

traduções de livros de Herbert Marcuse no Brasil, essa teoria já se fez 

presente no nosso território. Como você mapearia hoje a Teoria Crítica no 

Brasil, em termos de seus pensadores? Há uma Teoria Crítica brasileira? 

 

Rodrigo Duarte: É verdade que a recepção da Teoria Crítica no 

Brasil se iniciou ainda nos anos sessenta, sendo igualmente verdadeiro que 

o primeiro autor seu traduzido em nosso país foi Herbert Marcuse. Esse foi 

o estágio inicial da recepção dessa corrente de pensamento no Brasil e foi 

marcado por uma apropriação majoritariamente não-acadêmica do autor, 

muito mais voltada para o projeto de renovação de uma esquerda que 

questionava os parâmetros, digamos, stalinistas dos agrupamentos marxistas 

mais tradicionais.  

O segundo estágio se inicia, aproximadamente em meados da 

década de 1970 e é marcado pelas primeiras traduções da obra de Walter 

Benjamin, cujo pensamento estava sendo reapropriado pelos movimentos 

estudantis europeus, principalmente alemães e franceses, e chegou ao Brasil, 

provavelmente via Estados Unidos, na esteira de debates sobre o pós-



Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte 

1528 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

modernismo. Vale ressaltar que esse segundo estágio da recepção da Teoria 

Crítica da Sociedade nessas paragens já adquiriu um perfil bem mais 

acadêmico, embora inicialmente restrito a algumas áreas das humanidades 

(notadamente a área de Letras, que, muito rapidamente encampou, no Brasil, 

os chamados “estudos culturais”, de origem anglo-saxônica).  

O terceiro estágio da recepção em tela, começa a acontecer no início 

da década de 1990 e é marcado por um grande interesse pela obra de Adorno. 

É fato que, a tradução da Dialética do esclarecimento, por Guido Almeida, 

foi publicada em 1984; além disso, já havia desde o início da década de 

setenta, a tradução da Filosofia da nova música e, um pouco depois, de 

vários opúsculos de Adorno, publicados em coletâneas como a do Gabriel 

Cohn. Mas a partir de 1990, coincidindo com o meu retorno da Alemanha e 

o início de minhas atividades como professor do Departamento de Filosofia 

da UFMG, começou a haver um boom de interesse pela obra de Adorno, o 

qual gerou uma série de dissertações e teses de doutorado (várias delas 

orientadas por mim), especialmente nas áreas de filosofia e de educação.  

Esse crescimento no interesse pelos textos de Adorno se somou ao que 

existia no tocante à obra de Benjamin e de Marcuse (esse último agora com 

um caráter mais acadêmico) e ensejou o início de uma série de traduções 

para o português dos textos principais dos autores da Teoria Crítica 

(incluindo, naturalmente, Max Horkheimer — o verdadeiro idealizador 

dessa corrente de pensamento). Registra-se que, ao longo desse período, 

cresceu muito o número de textos acadêmicos (artigos, livros e capítulos de 

livro) originalmente escritos em português (e publicados no Brasil). 

Por último, vale registrar que, independentemente de podermos 

dizer que haja uma versão genuinamente brasileira da Teoria Crítica, é fato 

que ela é praticada entre nós com um sotaque próprio e a sua pujança é 

evidente e amplamente reconhecida por colegas de vários países. Eu não 

excluo, por outro lado, a possibilidade de vir a existir uma Teoria Crítica 

genuinamente brasileira, na medida em que os pesquisadores e estudantes 

interessados nessa corrente, em primeiro lugar, voltem os seus estudos para 

temas especificamente nacionais. E, em segundo lugar, se aprofundem nos 



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de A. Gomide, João Paulo A. Dias, Victor Hugo de O. Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1529 

autores brasileiros especializados em Teoria Crítica, os quais já foram 

responsáveis pela constituição de um repertório considerável. 

 

*** 

E&F - 3: Quais seriam os desafios para a Teoria Crítica, hoje, para 

lançar luz sobre o nosso momento histórico de recrudescimento do 

autoritarismo no Brasil, que se encontra alinhado a um movimento 

internacional de extrema-direita? Os conceitos e temas estudados pelos 

autores da primeira geração poderiam ser retomados e reatualizados para a 

análise das contradições e fenômenos sociais produzidos pelo atual estágio 

do capitalismo financeirizado? A posição do Brasil no capitalismo global 

lhe sugere alguma refração ou ajuste nos conceitos da primeira geração da 

Teoria Crítica? 
 

Rodrigo Duarte: De fato, a Teoria Crítica se mostra agora com 

mais atualidade do que nunca, não apenas no Brasil, mas em todo o mundo. 

No que diz respeito ao autoritarismo, as formulações primeiramente 

estabelecidas na década de 1930 (“Estudos sobre autoridade e família”), na 

Alemanha, e continuadas nos Estados Unidos na década de 1940 (“A 

personalidade autoritária”), as quais foram retomadas por Adorno até a sua 

morte em 1969, continuam a servir de base para a compreensão desse 

fenômeno até os dias de hoje e em todos os lugares do mundo, nos quais ele 

se manifesta.  

Vale lembrar que também em obras filosóficas mais gerais, como a 

Dialética do esclarecimento, por exemplo, no capítulo intitulado 

“Elementos do antissemitismo”, encontram-se fundamentos teóricos sólidos 

para a compreensão do que hoje se tem denominado de distorção cognitiva 

em massa — responsável pela crença, por parte de amplas camadas da 

população, em absurdos que levam a eleição de canalhas fascistas em várias 

partes do mundo (e a nossa experiência, no Brasil, desse teor foi 

especialmente cruel…).  



Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte 

1530 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Parece-me que a Teoria Crítica tem hoje na generalizada simbiose 

entre o neoliberalismo econômico e o autoritarismo político (algo que, no 

passado, era exceção) um tema muito candente para ser abordado e o Brasil 

é um campo muito fértil para uma análise desse tipo. Por outro lado — e de 

modo estreitamente conexo ao que se disse acima —, pode-se dizer que, 

também no que concerne à análise crítica e interpretativa da indústria 

cultural, a Teoria Crítica se mostra mais atual do que nunca. Vale recordar, 

no entanto, que, tanto no Brasil quanto alhures, a crítica “clássica” à 

indústria cultural deve ser atualizada à luz das grandes transformações 

tecnológicas (principalmente a digitalização dos media) e geopolíticas (o 

fim da guerra fria, com o consequente advento da globalização em suas 

diversas fases). Esse esforço tem sido feito por teóricos críticos de vários 

países e eu mesmo propus a denominação de “indústria cultural 2.0” para o 

modelo renovado de cultura de massas que emergiu a partir dos referidos 

acontecimentos. 

*** 

E&F - 4: Correlata à questão anterior, seria possível identificar 

algum pensador ligado à Teoria Crítica que avança na discussão sobre a 

situação do capitalismo financeirizado e, ao mesmo tempo, discute 

possibilidades de mudança social – uma preocupação forte dos teóricos da 

primeira geração do Instituto de Pesquisa Social? Caberia aqui a referência 

a Habermas, Honeth, Türcke, Fraser, Rahel Jaeggi e outros? Ou haveria 

alguém a se destacar que não esses ou além desses? 
 

Rodrigo Duarte: Na minha opinião, Habermas foi um pensador 

que, tendo sido muito próximo de Adorno no início de sua carreira (inclusive 

tendo sido seu assistente), se afastou muito do impulso inicial da Teoria 

Crítica e, no bojo de sua maior contribuição filosófica — a "Teoria da ação 

comunicativa” — se encontra como um pensamento político muito próximo 

do liberalismo (nem sequer da social-democracia). Desse modo, penso que 



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de A. Gomide, João Paulo A. Dias, Victor Hugo de O. Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1531 

ele não pode ser incluído dentre os herdeiros da Teoria Crítica no sentido 

estrito.  

Dos nomes mencionados, em que pese a tendência de Honneth a 

promover uma aproximação entre Habermas e a geração “clássica" da 

Teoria Crítica, penso que não há muita novidade em seu pensamento. Dentre 

os outros nomes aludidos eu, em termos muito pessoais, vejo na obra do 

Christoph Türcke uma combinação de muitas das qualidades encontráveis 

no pensamento dos quatro “clássicos" da Teoria Crítica (Horkheimer, 

Benjamin, Marcuse e Adorno) e uma atenção especial aos mencionados 

acontecimentos culturais, sociais e políticos que justificam uma atualização 

dessa vertente de pensamento. Além disso, a sua proximidade com o 

ambiente intelectual brasileiro é um fator a mais de pertinência e de 

inspiração para o desenvolvimento da Teoria Crítica no Brasil. 

*** 

E&F - 5: O problema da emancipação (suas aporias e limitações 

dentro da contemporaneidade) mobilizou os autores da Teoria Crítica nas 

suas análises acerca do desenvolvimento histórico do capitalismo liberal 

para o da era dos monopólios, da indústria cultural como manipulação das 

massas, dentre outros temas relacionados a campos diversos de 

investigação, em que pese as diferenças e especificidades entre tais autores. 

Como você analisa o problema da emancipação hoje, diante de forças cada 

vez mais regressivas espraiadas pelo todo social, no qual a educação tem 

sido cada vez mais encampada pelos objetivos do mercado, em que a política 

e a economia têm sido tomadas, em dimensões cada vez mais complexas, 

pelo poder de grandes oligopólios para atender seus objetivos de lucro, e 

quando presenciamos a invasão maciça na vida privada de conteúdos 

irracionais divulgados pelas tecnologias de informação e publicidade, tais 

como as fake News utilizadas como formas de propaganda política? 
 

Rodrigo Duarte: Certamente, o cenário atual é desafiador e 

demanda um refinamento das ferramentas teóricas da Teoria Crítica para 



Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte 

1532 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

abordar e compreender o que está acontecendo no mundo. E o que 

caracteriza essa corrente de pensamento, em que pese a sua característica de 

aguda negatividade em relação ao existente, é exatamente uma certa 

confiança na possibilidade de que o núcleo da calamidade que afeta toda 

realidade hoje possa ser revertido.  

Nesse sentido, vale a pena lembrar uma passagem da Dialética 

negativa, na qual Adorno afirma que o que bloqueia a utopia não se encontra 

na realidade, mas na possibilidade. Isso significa que a utopia só pode ser 

posta totalmente fora de cena se se nega peremptoriamente a possibilidade 

de que as coisas possam entrar nos eixos. A realidade se encontra fora desse 

cálculo. Por outro lado, eu penso que o chamado “impulso emancipatório” 

da Teoria Crítica tem a sua base numa passagem do texto seminal dessa 

vertente, “Teoria tradicional e teoria crítica”, de Max Horkheimer. Num 

trecho eloquente desse opúsculo, o autor afirma que, se se observa 

atentamente a realidade contemporânea, não é difícil perceber que, de um 

lado se encontram as engrenagens de um maquinário que funciona 

incessante e implacavelmente no sentido de se reproduzir, em detrimento de 

tudo e de todos. Horkheimer afirma que esse é o mundo do capital. Por outro 

lado, a mesma observação atenta descortina uma situação em que pessoas 

de carne e osso, lutam para sobreviver, se solidarizam com os/as 

companheiros/as de infortúnio, amam e vislumbram a possibilidade de uma 

humanidade reconciliada. Horkheimer declara que esse é o mundo do 

trabalho, que existe, portanto, numa simetria total em relação ao mundo do 

capital. Qualquer pessoa e, por extensão, qualquer teoria (que é feita por 

pessoas), consciente ou inconscientemente faz a sua opção por um dos dois 

mundos, o do capital, coisificado e tendente a uma eterna autorreprodução, 

ou o do trabalho, humano e promissor de alguma felicidade. A Teoria Crítica 

é uma opção consciente pela tradução, em conceitos, de tudo que se encontra 

relacionado com a opção pelo mundo humano, do trabalho.  

A minha interpretação aponta para acontecimentos recentes no 

Brasil, associados à eleição de Lula para a presidência do país. Certamente, 

o neofascismo corporificado por Bolsonaro é a vertente política que melhor 

representa o mundo do capital, hoje, de acordo com a observação de 



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de A. Gomide, João Paulo A. Dias, Victor Hugo de O. Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1533 

Horkheimer. Já a coalisão que, contra uma poderosa máquina de compra de 

votos, fake news e todos os outros recursos ilícitos empregados na 

campanha, assim mesmo saiu vitoriosa, aponta para o mundo do trabalho, 

tal como o mesmo Horkheimer identificou. Vale lembrar que esse mundo, 

hoje, corporifica como nunca a luta antirracista, anti machista, 

ambientalista, anti-LGBTQIA+fobia etc. Esse fato concreto se coaduna com 

o que eu sugeri acima: não há, na própria realidade qualquer elemento que 

desminta a possibilidade de que as forças da humanidade triunfem sobre as 

do capital. Por outro lado, há que se ficar atento, pois essas últimas sempre 

surpreendem com novos métodos de reificação das consciências e novas 

formas de opressão, inclusive física. 

*** 

E&F - 6: Vamos trazer a discussão para o campo da estética e da 

relação entre arte e sociedade, um domínio em que você se sente, com 

certeza, muito mais confortável. Em 19451, Marcuse indagava-se se a 

criação estética poderia preservar a sua “força alienadora” (i.e., seu poder 

de permanecer antagônica e transcendente à normalidade e, ao mesmo 

tempo, ser o reservatório das necessidades, faculdades e desejos reprimidos 

dos indivíduos) numa época em que a cultura monopolista de massas parecia 

assimilar ou padronizar todos os conteúdos e expressões culturais. Hoje, em 

2022, seria muito difícil negar que “o encanto da assimilação e padronização 

totais” – que Marcuse já observava em 1945 – só fez recrudescer em força 

e abrangência: as criações audiovisuais subordinam-se à lógica dos 

monopólios de streaming; a sensibilidade, ao universo imagético-discursivo 

empobrecido das redes sociais, que hoje mediam todas as formas relevantes 

de sociabilidade; e a consciência, ao controle algorítmico de todos os 

conteúdos. Neste contexto histórico-social, em que grassa uma 

padronização cultural que Marcuse jamais teria podido imaginar na década 

de 1940, ainda faz sentido para a Teoria Crítica postular uma “força 

                                                           
1 MARCUSE, Herbert. Algumas considerações sobre Aragon: arte e política na era totalitária. 

In: MARCUSE, H. Tecnologia, guerra e fascismo. São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 

1999. p. 267-288. 



Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte 

1534 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

alienadora” para a imagem, o tom, a rima etc.? Não teriam sido essas 

expressões estéticas capturadas, de uma vez por todas, pelos mecanismos 

unidimensionalizantes da cultura de massas do século XXI? Ou lhe parece 

que o nosso século, apesar do refinamento dos instrumentos de controle e 

padronização culturais, também produziu novos terrenos em que a “força 

alienadora” da arte possa medrar? 

Rodrigo Duarte: Talvez a situação tenha se complexificado desde 

a publicação da Teoria estética, de Adorno, e de sua recepção nos textos 

mencionados de Marcuse. A ideia, subjacente às obras, consideradas 

“autênticas", é de que a “grande arte” constitua um depósito encapsulado 

dos valores humanos mais sublimes, mesmo numa situação em que a 

barbárie, por vezes, ameace triunfar definitivamente. Eu, pessoalmente, 

acho que ainda existe espaço para uma concepção desse tipo, mas com uma 

validade provavelmente mais limitada, diante do crescimento avassalador 

da presença das mercadorias culturais, desprovidas de qualquer 

negatividade. Isso porque a arte mais complexa e sofisticada, por uma série 

de razões, tem a sua recepção tendente a se circunscrever a um grupo 

relativamente pequeno de possíveis entendedores, o que a condena a um tipo 

de inocuidade no sentido político.  

Ainda que, no mundo inteiro, os sistemas educacionais públicos 

evoluíssem ao ponto de que um número sensivelmente maior de pessoas 

cumprisse os requisitos culturais para compreender as artes mais 

sofisticadas (inclusive as de vanguarda), talvez demorasse um século para 

que o isolamento político da arte mais complexa fosse rompido. Penso que, 

quanto a isso, é possível pensar numa espécie de “atalho”, mediante o qual 

as manifestações estéticas cumprissem um papel político libertador, 

emancipador. Nesse sentido, propus, em meados da década de 2000 um 

conceito alternativo ao do da grande arte burguesa (principal referência de 

Adorno), ao qual denominei “construto estético-social”. Ele designa 

fenômenos sinestésicos oriundos das periferias de todo o mundo, nos quais 

há uma negatividade no sentido sociopolítico — uma confrontação direta 



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de A. Gomide, João Paulo A. Dias, Victor Hugo de O. Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1535 

com os produtos da indústria cultural contemporânea — sem que a 

negatividade plena no sentido estético tenha sido atingida e consolidada.  

Num primeiro momento, identifiquei no movimento Hip Hop mais 

ideológico a corporificação mais completa desses construtos estético-

sociais. Mas, atento aos fenômenos culturais mais recentes, eu poderia dizer 

que muitos criadores atuais desses construtos se aproximam cada vez mais 

de um diálogo com a vanguarda artística de origem europeia, retraduzida em 

termos dos recursos disponíveis nas periferias das grandes cidades. Não 

estou falando no vazio: posso dar exemplos de bairros marginalizados da 

região metropolitana de Belo Horizonte que têm produzido experiências 

interessantíssimas de diálogo entre manifestações estéticas periféricas e a 

arte vanguardista europeia. No cinema alternativo há a “Escola de 

Contagem” (representada, pela produtora “Filmes de plástico”, por 

exemplo) e, nas artes plásticas, o caso mais eloquente é o de Paulo Nazareth, 

que, como artista periférico que construir uma carreira na arte “oficial" com 

obras que remetem à indigência das grandes cidades da América Latina, foi 

convidado a participar da Bienal de Veneza. Depois disso, instituiu a sua 

própria bienal no Bairro Veneza, na periferia de um dos municípios mais 

pobres da grande BH. Nessa bienal, prioridade é dada aos artistas locais que 

proponham diálogos entre a arte periférica e a arte de vanguarda, 

semelhantes aos propostos pelo próprio Nazareth (uma interessante 

entrevista com o artista pode ser encontrada em: 

https://ufmg.br/comunicacao/noticias/bienal-de-veneza-em-ribeirao-das-

neves — acesso em 20/02/23). Fenômenos similares podem ser encontrados 

nas periferias de muitas cidades, mundo afora, o que sugere que a ideia de 

que a grande arte burguesa seria a única depositária, em termos estéticos, 

dos valores humanos mais essenciais, como defendia Adorno, vale hoje 

muito mais limitadamente do que ocorria há algumas décadas. 

 

*** 

E&F - 7: Em 1967, ao discursar para os estudantes que se 

manifestavam nos Estados Unidos contra a Guerra do Vietnã, Marcuse 

https://ufmg.br/comunicacao/noticias/bienal-de-veneza-em-ribeirao-das-neves
https://ufmg.br/comunicacao/noticias/bienal-de-veneza-em-ribeirao-das-neves


Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte 

1536 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

afirmou que a arte ainda tinha muito a dizer sobre o que estava acontecendo 

no mundo. As posições de 1945 parecem distanciar-se destas de 1967, 

apresentadas em “A arte na sociedade unidimensional”. No cenário 

hodierno, Marcuse ainda teria razão? Em outros termos, a arte ainda tem 

algo a dizer sobre a situação política nacional e internacional? Que tipo de 

arte?  

Rodrigo Duarte: Penso que a arte autêntica sempre tem muito a 

dizer sobre a situação do mundo e, como eu disse acima, o único problema 

é a sua condenação a ser efetivamente compreendida por círculos sociais 

muito restritos (e, talvez, cada vez mais restritos devido ao efeito da 

indústria cultural). É por isso que o conceito de “construto estético-social” 

me parece cada vez mais relevante, na medida em que ele, sem abrir mão de 

certo “estranhamento”, característico da arte de vanguarda, evoca uma 

proximidade com parcelas amplas da população, tendo em vista a sua 

origem nas próprias situações periféricas em que elas residem. Esse é um 

caminho no qual eu acredito bastante e é uma seara em que o Brasil pode 

dar contribuições importantes (e efetivamente já tem dado). 

 

*** 

E&F - 8: Dada sua formação musical e, mais do que isso, seus 

pressupostos teóricos, Adorno foi muito seletivo quando se tratou de 

considerar as possibilidades da estética como linguagem de expressão e de 

crítica social. Marcuse foi bem menos seletivo. Haveria em Adorno certa 

insistência no conceito de forma, enquanto Marcuse relativiza essa 

exigência ao se referir inclusive a músicas de protesto com estrutura pop. O 

que dizer hoje, quando se pensa as relações entre arte e sociedade sob o crivo 

da Teoria Crítica? Ainda mais, você enxerga alguma fecundidade em 

conceitos tardios da estética de Adorno para pensar a arte contemporânea, 

por exemplo o conceito de imbricação (Verfransung) ou ainda a noção de 

estilo tardio (Spätstil)?  



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de A. Gomide, João Paulo A. Dias, Victor Hugo de O. Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1537 

Rodrigo Duarte: De fato, o posicionamento estético-político de 

Adorno refletiu a sua formação artística e cultural estritamente europeia, 

cujo fulcro são os aspectos formais das obras, carecendo totalmente de 

sensibilidade para fenômenos estéticos não ocidentais: para ele a cultura 

estadunidense já era excessivamente “selvagem" (provavelmente em virtude 

da avassaladora absorção de elementos afro-americanos pela indústria 

cultural). Embora Adorno tenha residido nos Estados Unidos por mais de 

dez anos (1938-49), ele nunca se identificou completamente com o 

american way of life e aproveitou a primeira oportunidade que teve de 

retornar à Alemanha, ainda muito destruída pela Segunda Guerra Mundial. 

A situação de Marcuse foi bem diferente: ele realmente escolheu 

permanecer nos Estados Unidos, mesmo depois da vitória dos aliados sobre 

o nazismo, e acabou desenvolvendo uma sensibilidade específica para 

fenômenos estéticos que, mesmo não apresentando elaboração formal “de 

ponta”, puderam adquirir significado por sua relevância ético-política, sem 

deixarem de fazer apelo aos sentidos num modo semelhante ao da arte. 

Exatamente por isso, penso que, hoje em dia, deve-se pensar mais 

em termos das relações entre fenômenos estéticos (em vez de obras de arte, 

que é um conceito restritivo) e sociedade. Minha contribuição, nesse 

sentido, foi a elaboração de conceitos como o supramencionado de 

“construtos estéticos-sociais”, além de outros como o de “estetosfera" e, 

mais recentemente, o de “modos de presença nos fenômenos estéticos”. 

Quanto aos mencionados “conceitos tardios da estética de Adorno”, 

penso que o de “estilo tardio” talvez tenha uma validade mais limitada e 

tenda a se restringir a um acerto de contas interno ao pensamento do filósofo. 

Já o conceito de “imbricação" (que traduzi posteriormente como 

“enlaçamento”, para acompanhar a metáfora têxtil da tradução para outros 

idiomas), me parece que tem um significado maior para a estética 

contemporânea, pois significa uma atualização, por parte de Adorno, no 

sentido de compreender fenômenos de hibridismos entre os diversos métiers 

artísticos — algo que o seu conceito anterior de “pseudomorfose" 

interditava quase totalmente. Vale registrar, no entanto, que o impacto da 

imbricação/enlaçamento na concepção adorniana sobre as relações 



Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte 

1538 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

arte/sociedade é muitíssimo limitado, uma vez que a primazia do elemento 

formal continua valendo mesmo nos construtos artísticos mais híbridos. 

*** 

E&F - 9: Você teria alguma coisa a dizer sobre Teoria Crítica e 

pensamento latino-americano? Ao fazermos essa pergunta, temos em mente 

esforços de pensadores como, por exemplo, Stefan Gandler, professor 

alemão radicado no México e que tenta desenvolver a Teoria Crítica em 

conexão com o pensamento da América Latina.  
 

Rodrigo Duarte: Penso que o que eu disse acerca da possibilidade 

de uma Teoria Crítica genuinamente brasileira vale também para vários 

países da América Latina, como a Argentina, o Chile, a Colômbia, o 

México, o Peru, e o Uruguai, dentre outros (a lista não é exaustiva, dizendo 

respeito a realidades sobre as quais tenho mais notícias). Na medida em que 

os estudiosos dessa vertente na região tanto voltem os seus olhos para 

questões nacionais específicas quanto se valham, para isso, das 

contribuições já existentes nesses países, com o passar do tempo vai se 

consolidando uma Teoria Crítica mais enraizada na realidade desses países 

e, portanto, merecedora de adjetivos pátrios (ou macrorregionais, como seria 

o caso de uma “Teoria Crítica Latino-Americana”). 

Temos de ter clareza que a posição de Stefan Gandler é a de um 

alemão, que tendo estudado e se doutorado na Alemanha, com uma tese 

sobre o pensamento político mexicano, orientada por Alfred Schmidt, ainda 

não pode ser considerada produto de um modelo de Teoria Crítica 

genuinamente latino-americana, ainda que ele tenha se radicado no México 

e realize um trabalho importante de divulgação dessa corrente de 

pensamento em nosso continente.  

O ponto positivo dessa situação é que, tendo em vista a 

circunscrição, por parte dos teóricos críticos do hemisfério norte, de suas 

preocupações teóricas e políticas a seus continentes de origem, certamente 

é louvável o projeto de Gandler de tentar aproximar a Teoria Crítica 



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de A. Gomide, João Paulo A. Dias, Victor Hugo de O. Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1525-1539, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1539 

europeia de pensamentos políticos como os de Echeverría e de Sanches 

Vasquez. Mas nesse programa ainda falta, a meu ver, muito para que se 

possa falar de uma Teoria Crítica autenticamente latino-americana. 

 

 

Entrevistadores: 

 

Rafael Cordeiro Silva * 

Ana Paula de Ávila Gomide ** 

João Paulo Andrade Dias *** 

Victor Hugo de Oliveira Saldanha **** 

                                                           
* Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professor Titular 

do Instituto de Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: 

rcsilva@ufu.br Lattes: http://lattes.cnpq.br/0797656459749176. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-1580-7283   

** Doutora em Psicologia pela Universidade de São Paulo (USP). Professora Associada da 

Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: anapag2@gmail.com.  Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/3745695265266949. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6042-3572  

*** Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Doutorando em 

Filosofia na Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Pesquisador em Unicamp. E-

mail: jpandradedias@gmail.com . Lattes: http://lattes.cnpq.br/8426495328593431 . ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-9773-8989 . 

**** Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Doutorado em 

Andamento em Filosofia na Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Bolsista CAPES. 

Professor da Educação básica pela Escola Estadual Ignácio Paes Leme. 

victor.totustuusmariae@gmail.com . ID Lattes: http://lattes.cnpq.br/2614299509194339 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9075-6028   

mailto:rcsilva@ufu.br
http://lattes.cnpq.br/0797656459749176
https://orcid.org/0000-0002-1580-7283
mailto:anapag2@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/3745695265266949
https://orcid.org/0000-0001-6042-3572
mailto:jpandradedias@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/8426495328593431
https://orcid.org/0000-0002-9773-8989
mailto:victor.totustuusmariae@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2614299509194339
https://orcid.org/0000-0001-9075-6028


Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de Ávila Gomide, Sertório de Amorim e Silva Neto 

Educação e Filosofia, Uberlândia v. 37, n. 81, p. 1541-1546, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X   1541 

    Apresentação do dossiê:  

           Teoria Crítica 100 anos 
 

 

Rafael Cordeiro Silva * 

Ana Paula de Ávila Gomide ** 

Sertório de Amorim e Silva Neto *** 

 

 

Na semana de Pentecostes de 1923, reuniu-se em um hotel na cidade 

de Ilmenau na Turíngia, região central da Alemanha, um grupo de 

intelectuais em um encontro que foi denominado “Semana de Trabalho 

Marxista” (Marxistische Arbeitswoche). Dele participaram seu idealizador 

– Felix Weil – e cerca de 20 pessoas. Destacaram-se entre os participantes 

Friedrich Pollock e Karl August Wittfogel. A intenção da “Semana de 

Trabalho Marxista” era discutir as obras Marxismo e filosofia, de Karl 

Korsch, e História e consciência de classe, de Georg Lukács – autores um 

pouco mais velhos, mas igualmente jovens intelectuais cujas contribuições 

teóricas foram tidas como alento e retomada das reflexões marxistas a partir 

da perspectiva do jovem Marx. As ideias apresentadas por Korsch e Lukács 

                                                           

* Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professor Titular 

do Instituto de Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail:  

rcsilva@ufu.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0797656459749176. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-1580-7283  

** Doutora em Psicologia pela Universidade de São Paulo (USP). Professora da Universidade 

Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: anapag2@gmail.com.  Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/3745695265266949 .  ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6042-3572  

*** Doutor em filosofia pela Universidade de São Paulo (USP). Professor do Instituto de 

Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: sertorioneto@gmail.com. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7988211216111222 . ORCID: https://orcid.org/0000-0002-

3514-6523 .  

    

mailto:rcsilva@ufu.br
http://lattes.cnpq.br/0797656459749176
https://orcid.org/0000-0002-1580-7283
mailto:anapag2@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/3745695265266949
https://orcid.org/0000-0001-6042-3572
mailto:sertorioneto@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7988211216111222
https://orcid.org/0000-0002-3514-6523
https://orcid.org/0000-0002-3514-6523


Apresentação do Dossiê Teoria Crítica 100 anos 

1542  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1541-1546, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X 

se afastaram do marxismo clássico e ortodoxo até então em evidência na 

Europa Central.  

A “Semana de Trabalho Marxista” foi o embrião para a criação, um 

ano depois, do Instituto de Pesquisas Sociais, igualmente por iniciativa 

desses jovens e de seu mentor intelectual e agora patrono financeiro Felix 

Weil. Esse Instituto foi sediado como um anexo da Universidade de 

Frankfurt, totalmente custeado pelo aporte financeiro do pai de Felix Weil, 

o senhor Hermann Weil. Ao longo dos anos, o conhecimento teórico ali 

produzido ou a menção ao local em que esse conhecimento foi gestado se 

impuseram como marcas que passaram para a história do pensamento 

contemporâneo: Teoria Crítica e Escola de Frankfurt são nomes que 

praticamente se confundem quando se trata da concepção teórica produzida 

pelo Instituto de Pesquisas Sociais. As referências aos seus pensadores mais 

significativos – Theodor Adorno, Herbert Marcuse e Walter Benjamin – 

tornaram-se realidade a partir do momento em que Max Horkheimer chegou 

à posição de diretor do Instituto, em 1930, pois sob sua gestão foram 

formuladas as diretrizes teóricas, combinadas à realização de pesquisas 

empíricas com base nos métodos e campos de investigação das demais 

ciências parcelares (Psicologia, Sociologia, Economia, Direito etc.), em 

articulação com a Filosofia que caracterizam essa escola de pensamento à 

qual estes nomes estão umbilicalmente ligados. Sob sua “ditadura”1 

Horkheimer tentou, quando possível, conservar as diferenças de temas e 

objetos de estudo de cada autor, congregando os diferentes campos de 

conhecimento. Esses primeiros pensadores foram responsáveis por um 

movimento de ideias que cobriu boa parte do século XX, estendendo-se de 

1930 a 1979. Uma segunda geração de teóricos ligados ao Instituto 

prosseguiu as reflexões iniciais, expandindo-as; outros se distanciaram 

delas. 

                                                           
1 A expressão “ditadura do diretor” foi o termo empregado por Horkheimer para indicar o 

tipo de trabalho interdisciplinar que seria desenvolvido a partir de sua gestão à frente do 

Instituto.  



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de Ávila Gomide, Sertório de Amorim e Silva Neto 

Educação e Filosofia, Uberlândia v. 37, n. 81, p. 1541-1546, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X   1543 

A teoria crítica da sociedade, assim, constituiu-se como uma fonte 

de pensamento e método de investigação e análise da realidade na qual 

fenômenos sociais, bem como determinados temas e objetos de estudo, 

vinculados a tal realidade, em seu movimento histórico, tornaram-se alvos 

de crítica permanente. Dentre tais aspectos a serem destacados, 

mencionamos o legado deixado pelos autores da teoria crítica – 

especificamente, Adorno, Horkheimer, Erich Fromm, dentre outros – de 

dados, discussões e análises de pesquisa empírica, de caráter 

interdisciplinar, voltados aos temas do autoritarismo, preconceito e 

formação do indivíduo sob as contradições sociais do capitalismo e seus 

desdobramentos histórico-sociais. Neste movimento, as ciências parcelares, 

já apontadas acima, tais como a Psicologia, Psicanálise, Economia, Ciências 

Sociais dentre outras foram convocadas como momentos teórico-

metodológicos específicos para compor o projeto interdisciplinar do 

Instituto de Pesquisa Social, juntamente com a Filosofia, promovendo a 

premissa epistemológica fundamental da Teoria crítica: a pesquisa 

interdisciplinar.  

Em 2021, o Grupo de Pesquisa “Teoria Crítica e Filosofia Social”, 

sediado na UFU e desde 2003 registrado no Diretório de Grupos de Pesquisa 

do CNPq, organizou e realizou o “I Colóquio de Teoria Crítica da UFU: 

aporias da emancipação”. Foi a tentativa de integrar, em um evento online 

dos tempos da pandemia do Covid-19, as pesquisas desenvolvidas por 

professores da UFU espalhados em alguns de seus institutos e faculdades 

com outros pesquisadores do Brasil em torno das diversas possibilidades de 

apropriação da Teoria Crítica da Escola de Frankfurt. Os autores da primeira 

geração da Escola, que herdaram as reflexões e transformações históricas 

oriundas do Iluminismo, não apresentaram formulações unívocas ou 

romantizadas nas suas análises acerca dos limites da Racionalidade 

burguesa: suas reflexões esbarraram em dificuldades e essa constatação abre 

a possibilidade de se seguir problematizando, na esteira desta primeira 

geração, questões decisivas da teoria social nos dias de hoje. 

Em 2023, o encontro de Ilmenau, que foi o acontecimento propulsor 

da Teoria Crítica, completa 100 anos. A proposição do dossiê “Teoria 



Apresentação do Dossiê Teoria Crítica 100 anos 

1544  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1541-1546, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X 

Crítica 100 anos” pretende ser uma comemoração, um Festschrift ao 

centenário de uma data bastante emblemática e marcante para o pensamento 

filosófico do século XX. O núcleo do dossiê é constituído por algumas 

palestras proferidas no evento de 2021 que foram transformadas em artigos 

pelos seus apresentadores. Mais do que isso, com a intenção de ser um 

Festschrift representativo, o dossiê conta com a contribuição de um 

pesquisador internacional que não participou do evento. 

Por ser a Teoria Crítica uma corrente filosófica multifacetada, suas 

reflexões abrangem os campos da filosofia social, filosofia da história, 

filosofia política, estética, literatura, música, psicanálise e educação junto à 

teoria social. Atentos a essa diversidade, sua riqueza temática ficará 

preservada na proposta do dossiê. Além disso, é importante resgatar a 

atualidade da centenária Teoria Crítica. 

O dossiê é constituído por uma entrevista, seis artigos e uma 

tradução. O entrevistado será o professor Rodrigo Duarte, da UFMG, que 

fará um balanço da Teoria Crítica, sobre sua recepção no Brasil anterior a 

1990 e posterior a essa data. Embora a recepção desta escola de pensamento 

tenha se dado já na década de 1960, por nomes como Cohn, Merquior, Kothe 

e Konder, a partir dos anos 1990, Rodrigo Duarte se transformou em uma 

das principais referências para a sua continuidade em solo nacional. Daí essa 

entrevista ser um reconhecimento de sua contribuição. 

Os artigos foram divididos em quatro seções. Há certamente um 

elemento de arbitrariedade nessa divisão, pois ela escapa à iniciativa mais 

fácil de dividir o conjunto das colaborações apenas considerando seu 

pertencimento a um autor específico. Ainda que a divisão tenha começado 

pela referência aos pensadores, ela não obedece rigorosamente a essa 

disposição. Assim, pela posição de diretor e de mentor do que foi a teoria 

crítica em seus primórdios, dois artigos sobre Horkheimer abrem a 

coletânea. “As contradições da filosofia burguesa e da razão moderna em 

Lukács e Horkheimer” de Raffaele Carbone trabalha a análise dos dois 

filósofos sobre as tensões da sociedade europeia refletidas nas teorias 

filosóficas dos pensadores burgueses da época moderna. O artigo confronta 

as posições teóricas dos dois filósofos sobre o pensamento burguês e sobre 



Rafael Cordeiro Silva, Ana Paula de Ávila Gomide, Sertório de Amorim e Silva Neto 

Educação e Filosofia, Uberlândia v. 37, n. 81, p. 1541-1546, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X   1545 

seu entrelaçamento com as transformações da sociedade capitalista 

moderna. Na sequência, Sinésio Bueno apresenta “Horkheimer e o 

absoluto”. Tomando por base o primeiro capítulo de Eclipse da razão, 

intitulado “Meios e fins”, o autor discute o modo pelo qual Horkheimer toma 

o conceito de razão objetiva e considera que este conceito sintetiza o 

absoluto como fundamento da razão. Entretanto, no último capítulo do livro, 

Horkheimer expõe a insustentabilidade do caráter ontológico da razão 

objetiva a partir de um referencial materialista-dialético. Haveria uma 

ambiguidade nas reflexões teológicas de Horkheimer que Bueno explora, 

pois, o Absoluto assume na mesma obra uma dupla significação.   

   O segundo eixo do dossiê contempla Adorno. Embora contenha 

apenas um artigo, a discussão empreendida por João Paulo Andrade 

investiga com densidade a apropriação sui generis de Hölderlin pelo teórico 

crítico. Em “Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno 

interpreta Hölderlin”, o autor apresenta a interpretação da poesia tardia de 

Hölderlin feita por Theodor Adorno. O objetivo é demonstrar os passos da 

análise estética da poesia tardia de Hölderlin empreendida por Adorno, 

pontuando a presença da parataxis. Com isso, o autor sustenta que a 

intenção de Adorno foi mostrar um Hölderlin diferente da interpretação em 

voga proposta por Heidegger. Ao mesmo tempo, nessa análise de Adorno 

aparecem formulações que estão presentes tanto na sua filosofia de 

juventude quanto na obra tardia Dialética negativa.  

A terceira seção é dedicada a Marcuse e Benjamin. Victor Hugo 

Saldanha apresenta uma chave interpretativa para os escritos de Marcuse 

aparecidos entre os anos 1937 e 1941 na Revista de Pesquisa Social – órgão 

oficial de divulgação dos estudos do grupo de Frankfurt –, que coincidem 

com o período de intensa colaboração do filósofo com os projetos de 

Horkheimer, antes de ele se desligar do núcleo central do Instituto. Saldanha 

mostra, entre outros, o imbricamento nesses ensaios marcuseanos da 

dialética hegeliana com a crítica da economia política de Marx. Estes 

pensadores e seus métodos seriam os pilares a suportar a teoria crítica inicial 

de Herbert Marcuse. 



Apresentação do Dossiê Teoria Crítica 100 anos 

1546  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1541-1546, set./dez. 2023.  e-ISSN 1982-596X 

O artigo seguinte faz a ponte não muito usual entre Marcuse e 

Benjamin a partir do par conceitual mito e emancipação. Francisco Pinheiro 

relaciona estes conceitos nos dois autores, para mostrar que em ambos o 

mito possui um potencial emancipatório, ainda que eles se valham do mito 

sob perspectivas diferentes. 

A última seção tenta organizar perspectivas de leituras da teoria 

crítica a partir de sua atualidade, como chave de leitura para a adesão a 

movimentos autoritários e totalitários tão presentes em regimes fascistas do 

século passado e em totalitarismos de diversos países neste século XXI – 

através da contribuição Leon Crochick completa o material do dossiê. 

Apresentamos o texto de um Diário, que Benjamin pretendia escrever, mas 

ao cabo de alguns dias acabou por interrompê-lo. Tratava-se de uma síntese 

dos pontos centrais de seu pensamento, que Benjamin pretendia desenvolver 

antes de tirar a própria vida. As contribuições aqui relacionadas são fontes 

de consulta de grande valor para aqueles que buscam leitura diversificada 

do material produzido pelos pensadores mais emblemáticos da Teoria 

Crítica.  

 

Equipe organizadora: 

 

Prof. Dr. Rafael Cordeiro Silva 

Prof. Drª. Ana Paula de Ávila Gomide 

Prof. Dr. Sertório de Amorim e Silva Neto 

 



Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1547 

 Les contradictions de la philosophie bourgeoise 

et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

 

 

Raffaele Carbone* 

 

Résumé: Lukács et Horkheimer analysent les tensions et les contradictions de la 

société européenne dans la mesure où elles se reflètent dans les théories 

philosophiques élaborées par les penseurs bourgeois de l’époque moderne : dans ce 

domaine, ces contradictions pratiques se traduisent par une opposition conceptuelle 

entre des couples tels que sujet/objet, phénomène/chose en soi, nécessité/liberté, 

etc. En abordant la question de l’influence d’Histoire et conscience de classe (1923) 

sur les essais horkheimeriens des années 1920 et 1930, cet article confronte les 

positions théoriques respectives des deux auteurs sur la pensée bourgeoise et sur 

son entrelacement avec les transformations de la société capitaliste moderne. 

 

Mots clés: Contradictions; Dualismes; Philosophie Moderne; Raison; Société 

Bourgeoise; Théorie 

 

 

The Contradictions of Bourgeois Philosophy and Modern Reason in 

Lukács and Horkheimer 

 

Abstract: Lukács and Horkheimer analyse the tensions and contradictions of 

European society insofar as they are reflected in the philosophical theories 

elaborated by the bourgeois thinkers of the modern era: in this field, these practical 

contradictions are reflected in a conceptual opposition between binomials such as 

subject/object, phenomenon/thing-in-itself, necessity/freedom, etc. By addressing 

the question of the influence of History and Class Consciousness (1923) on 

Horkheimer’s essays of the 1920s and 1930s, this article aims to compare the 

                                                           

* Doutor em Etica e Storia dela filosofia pelo Instituto Italiano di Scienze Umane de Napoli. 

Professor no Departamento de Humanidades da Università di Napoli “Federico II”. E-mail: 

raffaele.carbone@unina.it. ORCID: https://0000-0003-4974-2315 .   

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70311 

mailto:raffaele.carbone@unina.it
https://0000-0003-4974-2315/
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70311
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70311


Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1548 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

respective theoretical positions of the two authors on bourgeois thought and its 

intertwining with the transformations of modern capitalist society. 

 

Keywords: Bourgeois Society; Contradictions; Dualisms; Modern Philosophy; 

Reason; Theory 

 

As contradições da filosofia burguesa e da razão moderna em Lukács 

e Horkheimer 

 

Resumo: Lukács e Horkheimer analisam as tensões e contradições da sociedade 

europeia na medida em que elas se refletem nas teorias filosóficas elaboradas pelos 

pensadores burgueses da era moderna: nesse terreno, essas contradições práticas 

refletem uma oposição conceitual entre binômios como sujeito/objeto, 

fenômeno/coisa em si, necessidade/liberdade etc. Ao abordar a questão da 

influência de História e Consciência de Classe (1923) sobre os ensaios de 

Horkheimer das décadas de 1920 e 1930, este artigo tem o objetivo de comparar as 

respectivas posições teóricas dos dois autores sobre o pensamento burguês e seu 

entrelaçamento com as transformações da moderna sociedade capitalista moderna. 

 

Palavras-chave: Sociedade Burguesa; Contradições; Dualismos; Filosofia 

Moderna; Razão; Teoria 

 

 

Les penseurs du XXe siècle ont souvent conçu leur tâche comme un 

dépassement ou un renouvellement de l’apparat conceptuel traditionnel ou 

voulu marquer un nouveau tournant dans l’histoire de la philosophie. 

Toujours est-il qu’ils ont souvent repensé la périodisation de cette histoire 

et se sont notamment interrogés sur le propre de la modernité philosophique. 

Certains auteurs – notamment Weber – ont essayé de réviser la narration 

conventionnelle de la modernité occidentale en insistant sur le 

«désenchantement» du monde comme processus allant du prophétisme juif 

au capitalisme moderne et consistant en un rejet des médiations magiques, 

en une dédivinisation de la nature, accompagnés du déclin de l’idée d’un 

sens éthique du monde : dans cette perspective, l’avènement de la modernité 

se caractérise surtout par le développement d’une rationalisation progressive 

de toutes les sphères de la vie. D’autres penseurs ont questionné – dans le 



Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1549 

sillage de Marx – les enjeux de la philosophie moderne dans son rapport aux 

transformations économiques, politiques et sociales de la modernité : la 

philosophie moderne, son bagage conceptuel, ses apories se comprennent à 

partir du développement – et des contradictions – de la société bourgeoise 

(c’est le cas par exemple de Bloch, Lukács, Horkheimer, Marcuse, 

Adorno)1. À cet égard, il est intéressant de confronter les positions 

théoriques respectives de Lukács (Histoire et conscience de classe) et de 

Horkheimer (notamment ses essais des années 1920 et 1930). 

La question du rapport qui s’établit entre les deux auteurs est 

complexe. On peut sans doute supposer qu’Histoire et conscience de classe 

a joué un rôle dans le développement de la pensée critique de Horkheimer, 

en exerçant une certaine influence sur sa conception de la philosophie 

moderne et de son entrelacement avec le développement de la société 

bourgeoise. Or Horkheimer a été certainement bien informé par Weil et 

Pollock des discussions qui ont eu lieu lors de la première semaine de travail 

marxiste, un colloque sur le marxisme qui s’est tenu pendant l’été 1922 à 

Ilmenau, en Thuringe. En effet, au cours des semaines de l’année 1922, les 

manuscrits de Korsch (Marxisme et philosophie) et de Lukács (Histoire et 

conscience de classe) ont fait l’objet de discussions qui ont conduit à la 

fondation de l’Institut de recherches sociales en 19232. 

Toutefois, selon certains commentateurs, l’influence de Lukács sur 

Horkheimer est sujette à caution. Michiel Korthals, par exemple, pense qu’il 

faut éviter de placer Lukács et Horkheimer dans un rapport généalogique 

                                                           
1 Nous avons abordé cette question dans un texte auquel nous nous permettons de renvoyer : 

Raffaele Carbone, « Introduction : Modernity as Critique and Critique of Modernity », dans 

Modernità e critica/Modernity and Critique/Modernité et critique, sous la direction de R. 

Carbone, Naples, La Città del Sole, 2022, p. 1-8. 

2 Cf. Michael Buckmiller, « Die Marxistische Arbeitswoche 1923 und die Gründung des 

Instituts für Sozialforschung », dans Grand Hotel Abgrund. Eine Photobiographie der 

Kritischen Theorie, sous la direction de Willem van Reijen et Gunzelin Schmid Noerr, 

Hambourg, Junius Verlag, 1988, p. 141-179, ici p. 157 et passim. Cf. aussi Martin Jay, The 

Dialectical Imagination. A History of the Frankfurt School and the Institute of Social 

Research, 1923-1950, Boston-Toronto, Little, Brown and Co., 1973, p. 5-6; Katia Genel, 

Autorité et emancipation: Horkheimer et la Théorie critique, Paris, Payot, 2013, p. 57-58. 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1550 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

trop strict, car Horkheimer est très critique à l’égard de Lukács au début des 

années 1930, lorsqu’il est plus proche du positivisme. Le philosophe 

allemand met notamment en question le concept de totalité de Lukács en 

expliquant que les affirmations fondées en raison doivent s’appuyer sur 

l’expérience3. Qui plus est, les concepts de réification et d’objectivation 

occupent une place fondamentale dans l’œuvre de Lukács, mais ils ont une 

épaisseur moins importante chez Horkheimer. Le théoricien francfortois 

aurait plutôt tendance à comprendre la réalité capitaliste à la lumière de la 

volonté aveugle de Schopenhauer. Dans la perspective horkheimerienne, la 

volonté apparaît sous forme d’avantage économique, celui-ci constituant 

désormais la loi naturelle de la vie individuelle : ainsi l’émergence de la 

réalité sociale s’explique non pas à partir du travail des individus mais du 

déchaînement de l’instinct de propriété de chacun4. Enfin, à la différence de 

Lukács, mais aussi de Marcuse et Adorno, Horkheimer met en avant 

l’importance de la décision morale pour la théorie critique ainsi que les 

motifs schopenhaueriens de la compassion et de la solidarité envers ceux qui 

souffrent. Selon l’hypothèse de Korthals, ce serait l’influence de Marcuse 

qui a réduit l’attitude critique de Horkheimer à l’égard du concept de totalité 

et d’autres concepts hégéliano-marxistes5. 

Il n’en demeure pas moins vrai que – comme on va le montrer – le 

philosophe marxiste hongrois et le directeur de l’Institut de recherche 

sociale se réclament tous deux du riche héritage culturel moderne et en 

même temps en montrent les tensions et les antinomies non résolues. 

Nous allons nous pencher en premier lieu sur Histoire et conscience 

de classe. Se faisant l’écho de l’enthousiasme messianique suscité par la 

révolution de 1917, cet ouvrage publié en 1923 s’attache à dégager la 

signification philosophique et historique du marxisme. Lukács souligne 

                                                           
3 Michiel Korthals, « Kritische Gesellschaftstheorie des frühen Horkheimer. 

Mißverständnisse über das Verhältnis von Horkheimer, Lukäcs und dem Positivismus », dans 

Zeitschrift für Soziologie, vol. 14, n° 4, août 1985, pp. 315-329, ici pp. 318-319. 

https://doi.org/10.1515/zfsoz-1985-0406  

4 Ibid., p. 323 

5 Ibid., pp. 325-326. 

https://doi.org/10.1515/zfsoz-1985-0406


Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1551 

l’importance de réfléchir sur les problèmes de la conscience dans l’optique 

marxiste, car la conscience n’est pas un simple épiphénomène de 

l’infrastructure socio-économique. La thèse centrale du livre affirme que la 

révolution n’est pas le produit d’une nécessité mécanique inhérente au cours 

de l’histoire : elle dépend de la conscience de classe qui doit être développée 

par la classe ouvrière, et c’est cette conscience qui devient le moteur de la 

transformation économique6. 

Parmi les essais contenus dans cet ouvrage, considérons « La 

réification et la conscience du prolétariat ». Lukács y explique que la source 

des contradictions intellectuelles et spirituelles de la pensée bourgeoise se 

trouve dans la nature de l’existence bourgeoise, caractérisée essentiellement 

par la réification. Ce concept désigne la transformation de contenus humains 

en objets marchands, de processus vifs en choses mortes, qui apparaissent 

comme une « seconde nature » étrangère7. L’originalité de Lukács réside en 

ce qu’il étend le phénomène de la réification (soit : l’aliénation des hommes 

de leur socialité) à l’ensemble des relations sociales (États, administration, 

système juridique, journalisme, etc.)8 : il montre que la réification de la 

structure marchande et du travail humain pénètre toutes les sphères de la 

société, au point de devenir la « catégorie universelle de l’être social » à 

l’ère capitaliste9. 

Dans la seconde partie de « La réification et la conscience du 

prolétariat », intitulée « Les antinomies de la pensée bourgeoise », Lukács 

examine les problèmes de la philosophie moderne sous un angle 

                                                           
6 Cf. à cet égard Jean Grondin, « La réification de Lukacs à Habermas. L’impact de 

Geschichte und Klassenbewusstsein sur la théorie critique », dans Archives de Philosophie, 

vol. 51, n° 4, 1988, p. 627-646, ici p. 629. 

7 Georg Lukács, Histoire et conscience de classe. Essai de dialectique marxiste, traduit de 

l’allemand par Kostas Axelos et Jacqueline Bois, Paris, Les Éditions de Minuit, 1960, 

notamment p. 110-113. 

8 C’est ce que souligne Konstantinos Kavoulakos, Georg Lukács’s Philosophy of Praxis. 

From Neo-Kantianism to Marxism, Londres-New York-Oxford, Bloomsbury Academic, 

2018, p. 134. 

9 G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 113. Sur ce point, on se reportera 

à J. Grondin, « La réification de Lukacs à Habermas… », art. cité, p. 632. 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1552 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

sociologico-matérialiste. Se développant en interaction avec l’évolution des 

sciences exactes, laquelle, à son tour, est imbriquée avec le processus de 

rationalisation de la technique et de la production10, la philosophie moderne 

conçoit le monde comme le produit du sujet connaissant11  et se place sous 

le signe d’un paradigme rationaliste puissant : 

 

Ce qu’il y a de nouveau dans le rationalisme moderne, 

c’est qu’il revendique pour lui – et sa revendication va 

croissant au cours de l’évolution – d’avoir découvert le 

principe de la liaison entre tous les phénomènes qui 

font face à la vie de l’homme dans la nature et la 

société12. 

 

Ce rationalisme a l’ambition d’édifier un système formel de 

concepts dont toutes les parties sont liées logiquement les unes aux autres et 

qui est à même de saisir déductivement la totalité des contenus. Toutefois, 

en mettant en avant la systématicité et l’inclusivité, force est de se confronter 

directement au problème des limites de l’entendement13. La difficulté réside 

dans la tension entre l’objectif d’un système universel et la reconnaissance 

de la facticité du donné14 : c’est « le problème de l’impénétrabilité de toute 

donnée par des concepts de l’entendement »15. La barrière infranchissable 

du donné, de la chose en soi, contre laquelle se heurte la pensée visant à 

dominer la totalité du monde comme autoproduction16, met à nu les 

                                                           
10 G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 144-145. 

11 Ibid., p. 143. 

12 Ibid., p. 145. 

13 Cf. FrédéricVandenberghe, Une histoire critique de la sociologie allemande : aliénation 

et réification, Tome I. Marx, Simmel, Weber, Lukács, Paris, Éditions la Découverte, 1997, p. 

239. https://doi.org/10.3917/dec.vande.1998.01  PMCid:PMC1858247  

14 Cf. à cet égard Tom Rockmore, « Lukács on Modern Philosophy », dans Lukács Today. 

Essays in Marxist Philosophy, sous la direction de T. Rockmore, Dordrecht-Boston, D. 

Reidel, 1988, p. 221-241, ici p. 226-227. https://doi.org/10.1007/978-94-009-2897-8_13  

15 G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 148. 

16 Ibid., p. 155-156. 

https://doi.org/10.3917/dec.vande.1998.01
https://doi.org/10.1007/978-94-009-2897-8_13


Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1553 

antinomies de la philosophie bourgeoise, notamment la contradiction entre 

sujet et objet17 : 

 

[…] la contradiction qui s’est fait jour ici entre la 

subjectivité et l’objectivité des systèmes formels 

modernes et rationalistes, les enchevêtrements et les 

équivoques que recèlent leurs concepts de sujet et 

d’objet, l’incompatibilité entre leur essence de 

systèmes « produits » par « nous » et leur nécessité 

fataliste étrangère à l’homme et éloignée de l’homme, 

ne sont rien d’autre que la formulation logique et 

méthodologique de l’état de la société moderne ; car, 

d’une part, les hommes brisent, dissolvent et 

abandonnent  toujours  plus  les  liens  simplement   
« naturels », irrationnels et « effectifs », mais, d’autre 

part et simultanément, ils élèvent autour d’eux, dans 

cette réalité créée par eux-mêmes, « produite par eux-

mêmes », une sorte de seconde nature dont le 

déroulement s’oppose à eux avec la même impitoyable 

conformité à des lois que le faisaient autrefois les 

puissances naturelles irrationnelles (plus précisément : 

les rapports sociaux qui leur apparaissaient sous cette 

forme). […]. 

Il s’ensuit que l’inexorabilité des puissances non 

maîtrisées prend un caractère entièrement nouveau. 

C’était autrefois la puissance aveugle d’un destin 

irrationnel en son fondement, le point où cesse toute 

                                                           
17 Parmi ces antinomies, signalons les suivantes : la séparation des faits et des valeurs ; la 

distinction entre le phénomène et le noumène/la chose en soi ; les oppositions entre libre 

arbitre et nécessité, forme et contenu, sujet et objet. On se reportera sur ce point à Martin Jay, 

« Georg Lukács and the Origins of the Western Marxist Paradigm », dans Id., Marxism and 

Totality: the Adventures of a Concept from Lukács to Habermas, Berkeley-Los Angeles, 

University of California Press, 1984, p. 81-127, ici p. 110. Rappelons que, dans La théorie 

du roman (1920), à  la suite du jeune Hegel, Lukács présente la philosophie  comme un  

« symptôme » de la scission entre le sujet et l’objet : « […] la philosophie […] est toujours 

le symptôme d’une faille entre l’intérieur et l’extérieur, significative d’une différence 

essentielle entre le moi et le monde, d’une non-adéquation entre l’âme et l’action. C’est la 

raison pour laquelle les temps heureux n’ont pas de philosophie ou – ce qui revient au même 

– tous les hommes de ces temps-là sont philosophes, détenteurs du but utopique de toute 

philosophie » (G. Lukács, La théorie du roman, trad. de l’allemand par J. Clairevoye, Paris, 

Gallimard, 2020, p. 20). 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1554 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

possibilité d’une faculté humaine de connaître, où 

commence la transcendance absolue, le règne de la foi, 

etc. Maintenant, par contre, cette inexorabilité apparaît 

comme la conséquence nécessaire de systèmes de lois 

connus, connaissables, rationnels, comme une 

nécessité qui, certes, ainsi que la philosophie critique 

le reconnaît clairement a l’inverse de ses devanciers 

dogmatiques, ne peut être comprise dans son 

fondement dernier ni dans sa totalité englobante, mais 

dont les parties – le cercle vital dans lequel les hommes 

vivent – sont toujours plus pénétrées, calculées, 

prévues18. 

 

Lukács explique ici qu’à l’instar d’autres problèmes philosophiques 

fondamentaux la contradiction entre sujet et objet dissimule en réalité une 

contradiction sociale conçue de manière abstraite. Les philosophes 

modernes présentent ces problèmes comme des antinomies théoriques qu’ils 

essaient de résoudre sans toutefois aboutir à aucun résultat. En les 

envisageant sous l’angle de la philosophie de la praxis, Lukács pense que 

ces énigmes insolubles tiennent en réalité au monde réifié produit par la 

machine capitaliste, en proie à l’individualisme et à la domination 

technique19. Née « de la structure réifiée de la conscience », dans laquelle 

s’enracinent ses problèmes spécifiques20, la philosophie critique moderne 

est ainsi l’expression intellectuelle de la fausse conscience de la société 

bourgeoise. C’est pourquoi elle ne réussit pas à sortir de l’alternative entre 

« l’empirisme grossier et […] l’utopisme abstrait »21 : 1) ou bien la 

conscience, assumant les limites de son savoir, joue le rôle du spectateur 

passif de ce mouvement autorégulé dans lequel elle ne peut pas intervenir 

                                                           
18 G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 163-164. 

19 Sur cette question, on se reportera avec profit à Andrew Feenberg, « La réalisation de la 

philosophie : Marx, Lukács et l’École de Francfort », traduit de l’anglais par Laurence 

Estanove, assistée de Lise Bourgade, dans Philosophie, 2017/2, n° 133, p. 52-67, ici p. 52-

53. https://doi.org/10.3917/philo.133.0052  

20 G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 142. 

21 Ibid., p. 103. 

https://doi.org/10.3917/philo.133.0052


Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1555 

(« empirisme grossier ») ; 2) ou bien elle croit pouvoir maîtriser à son gré, 

du moins subjectivement, le mouvement des choses, en soi dépourvu de sens 

(« utopisme abstrait »)22. 

Pour résumer, aux yeux de Lukács, la philosophie moderne se 

trouve confrontée à des problèmes sociaux réels, mais elle les élève du plan 

concret au plan conceptuel, où ils ne peuvent pas être résolus ; ainsi, elle se 

révèle incapable de comprendre cette même société bourgeoise qui l’a 

produite23. Le projet de la philosophie moderne, qui vise à constituer l’objet 

en thématisant l’activité du sujet, est frappé d’inanité, car il débouche sur 

une conception contemplative de la connaissance, dans laquelle la relation 

sujet-objet se cristallise dans un face-à-face insurmontable. Face aux 

multiples expressions de cet échec (comme le caractère insondable de la 

chose en soi kantienne, le hiatus fichtéen entre activité du sujet et objet, 

l’Absolu hégélien conçu comme sujet de l’histoire), la solution consiste à 

mettre au jour la rationalité qui domine dans la pratique capitaliste et le 

concept de réalité qui lui correspond, et à adopter « le point de vue du 

prolétariat »24, sujet-objet de l’histoire, « à partir duquel tant la connaissance 

que l’abolition pratique des rapports capitalistes-marchands deviennent 

possibilité concrète »25. 

Selon Lukács, la pensée moderne oscille alors entre la 

contemplation passive de la réalité extérieure, incarnée dans la conscience 

réifiée du travailleur aliéné26, et la maîtrise mentale de cette réalité, incarnée 

dans la fausse conscience du bourgeois et exprimée philosophiquement par 

l’idéalisme27. Or, il est intéressant de remarquer que sur les deux volets de 

l’alternative se focalise également l’attention de Horkheimer dans son 

                                                           
22 Ibid. 

23 Cf. T. Rockmore, « Lukács on Modern Philosophy », art. cité, p. 228. 

24 G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 189. 

25 Stathis Kouvélakis, La critique défaite. Émergence et domestication de la théorie critique, 

Paris, Éditions Amsterdam, 2019, p. 71. 

26 G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 117-118. 

27 Ibid., p. 89. 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1556 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

célèbre article de 1937 « Théorie traditionnelle et théorie critique ». Il met 

spécialement l’accent sur le deuxième volet au moins dans deux passages de 

cet essai :  

 

L’apparente autonomie de processus de travail dont le 

déroulement est censé se déduire de quelque essence 

immanente à leur objet, correspond à la liberté 

purement apparente des sujets économiques dans la 

société bourgeoise ; ceux-ci croient agir en fonction de 

décisions individuelles, alors qu’ils ne sont, jusque 

dans leurs calculs les plus compliqués, que les rouages 

les plus apparentes d’un mécanisme sociologique dont 

la vue d’ensemble leur échappe28.  

 

Le sujet pensant n’est pas non plus le lieu où viennent 

coïncider le savoir et son objet, et d’où par conséquent 

pourrait être acquis un savoir absolu. Cette apparence 

illusoire, dans laquelle l’idéalisme est installé depuis 

Descartes, est de nature idéologique, au sens strict du 

mot ; la liberté limitée dont dispose l’individu dans la 

société bourgeoise y prend la forme d’une liberté et 

d’une autonomie totale. En fait le sujet, qu’il soit 

simplement pensant ou qu’il se livre à une autre 

activité, quelle qu’elle soit, ne peut même pas, dans une 

société opaque et inconsciente d’elle-même, avoir 

aucune certitude concernant sa propre nature. Dans la 

réflexion sur l’homme, sujet et objet sont 

irrémédiablement disjoints ; leur identité est rejetée du 

présent dans l’avenir29. 

 

Dans l’écrit-programme de 1937, Horkheimer présente le statut et 

les caractéristiques d’une théorie qui, contrairement aux théories 

scientifiques ordinaires, n’est pas axiologiquement neutre, mais inclut des 

éléments critiques et évaluatifs par rapport à la réalité qu’elle décrit : en un 

                                                           
28 Max Horkheimer, « Théorie traditionnelle et théorie critique », dans Id., Théorie 

traditionnelle et théorie critique, trad. de l’allemand par Claude Maillard et Sibylle Muller, 

Paris, Gallimard, 1996 [1974], p. 15-92, ici p. 26-27. 

29 Ibid., 43. 



Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1557 

mot, elle affiche son caractère partisan. Comme le titre lui-même le suggère, 

ce texte illustre les lignes directrices pour réaliser la transition d’une théorie 

qui légitime les relations sociales existantes et ainsi en compromet la 

compréhension30, à une théorie qui se propose de connaître correctement la 

société actuelle en montrant qu’il est possible de la modifier radicalement, 

car « les conditions de cette transformation sont actuellement remplies »31. 

En revanche, la théorie traditionnelle – qui remonte aux origines de la 

philosophie moderne, notamment à Descartes – est une théorie de nature 

purement déductive, centrée sur la cohérence du système et dont toutes les 

parties sont liées logiquement les unes aux autres dans l’optique d’expliquer 

les faits par l’application de lois universelles32 ; elle absolutise le concept 

même de théorie, en passant sous silence son rapport avec les processus 

constitutifs de la réalité sociale33. Or ce genre de théorie s’est 

universellement répandu dans la science occidentale et s’est imposé comme 

le cadre conceptuel fondamental pour étudier à la fois la matière inanimée 

et les domaines de la vie34.  Comme la théorie traditionnelle se détache de la 

totalité sociale, ce n’est pas un hasard si elle s’embourbe dans des catégories 

dualistes (pensée/être, esprit/matière, sensibilité/entendement)35 sans les 

                                                           
30 Cf. ibid., p. 39-42, 49-52. 

31 Ibid., p. 62, n. 20. 

32 Ibid., p. 15-17. 

33 Cf. ibid., p. 26, 36-37. Nous avons examiné la lecture horkheimerienne de Descartes dans 

un article auquel nous nous permettons de renvoyer : Raffaele Carbone « L’âge bourgeois et 

la philosophie moderne : Horkheimer lecteur de Descartes et Spinoza », dans Regards 

contemporains sur la philosophie moderne. Lectures et réceptions, Actes du colloque 

Nouveaux regards sur l’âge classique : usages contemporains et relectures (Paris, 31 mai-1 

juin 2018), sous la direction d’Éric Marquer et Paul Rateau, Paris, Publications de la 

Sorbonne, 2022, p. 41-60. 

34 Cf. à cet égard Sertório de Amorim e Silva Neto, O Esclarecimento Tardio: Barbárie e 

Razão na Teoria Crítica de Horkheimer, Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas UFMG, 

2003, p. 18-20. 

35 Cf. M. Horkheimer, « Théorie traditionnelle et théorie critique », art. cité, p. 26, 29-30. 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1558 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

surmonter véritablement36, et finit par produire une rationalité désincarnée 

et détemporalisée, qui ramène le réel au savoir absolu et l’identifie ainsi à la 

raison tout court37. D’ailleurs Marx lui-même insistait sur l’incapacité de la 

philosophie à venir à bout de la dualité de la pensée et de l’être. À propos 

de Hegel, il notamment affirmait : « […] Hegel est tombé dans l’illusion de 

concevoir le réel comme le résultat de la pensée qui se résorbe en soi, 

s’approfondit en soi, se meut par soi-même, tandis que la méthode de 

s’élever de l’abstrait au concret n’est pour la pensée que la manière de 

s’approprier le concret, de le reproduire en tant que concret pensé. Mais ce 

n’est nullement là le processus de la genèse du concret lui-même »38. 

La coupure entre la théorie et la totalité sociale, que Horkheimer 

décèle chez les spécialistes et académiciens ses contemporains39 et qui 

s’articule à « la dichotomie de l’individu et de la société »40, reproduit à une 

nouvelle échelle les oppositions et les dualismes de la philosophie moderne, 

qui sont bien conservés chez Kant41 : c’est la tension non résolue entre 

                                                           
36 C’est l’une des critiques que Marx adresse à Hegel, et qui est reprise par Lukács lui-même. 

Cf. G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 35. Dans cette page, Lukács 

présente « la fonction de la théorie comme connaissance de la réalité par elle-même » en tant 

que terrain sur lequel apparaissent la parenté et la rupture entre la philosophie de Hegel et le 

matérialisme historique (ibid.). Cf. Friedrich Engels et Karl Marx, La sainte famille ou 

critique de la critique. Contre Bruno Bauer et consorts, dans K. Marx, Philosophie, trad. de 

l’allemand par Maximilien Rubel et Louis Evrard, Paris, Gallimard, 1994, p. 261. 

37 C’est ce que souligne S. Kouvélakis, La critique défaite, ouvr. cité, p. 68. 

38 K. Marx, « Introduction générale à la critique de l’économie politique », dans Philosophie, 

ouvr. cité, p. 471. 

39 Cf. M. Horkheimer, « Théorie traditionnelle et théorie critique », art. cité, p. 41. 

40 Ibid., p. 38. 

41 Horkheimer se confronte à Kant dès ses premiers travaux : la Promotionsschrift, intitulée 

Zur Antinomie der teleologischen Urteilskraft (1922), et la Habilitationsschrift, intitulée 

Über Kants Kritik der Urteilskraft als Bindeglied zwischen theoretischer und praktischer 

Philosophie (1925). En effet, dans ces textes, il commence à explorer les tensions, les 

clivages et les contradictions de la pensée moderne, qu’il disséquera analytiquement dans ces 

cours universitaires et articles en les mettant en relation étroite avec les tensions, les clivages 

et les contradictions de la société bourgeoise. L’approche et l’orientation de la recherche de 

Horkheimer apparaissent notamment dans le projet qu’il appelle de ses vœux dans les 

« Remarques finales » de la thèse d’habilitation, à savoir une « clarification radicale de la 



Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1559 

sensibilité et entendement, activité et passivité, a priori et donnée sensible42. 

Effectivement, « le double caractère que présentent » les concepts majeurs 

du kantisme – révélant d’une part l’exigence d’unité, de systématicité et de 

clarification, d’autre part un résidu d’obscurité et d’inconscience – 

« correspond parfaitement à la forme contradictoire que prend l’activité 

humaine dans les temps modernes »43. Renouant avec les analyses de 

Lukács44, Horkheimer essaie d’éclaircir la nature de ces contradictions : 

 

L’activité collective des hommes dans la société est le 

mode d’existence spécifique de leur raison, c’est dans 

et par elle qu’ils en appliquent les forces et qu’ils en 

confirment l’essence. En même temps, cependant, 

l’ensemble de ce processus et de ses résultats leur 

apparaît comme quelque chose d’étranger, et, avec tout 

ce qu’il comporte de gaspillage d’énergie et de vies 

humaines, de guerres et de misères innombrables et 

absurdes, il prend figure de puissance naturelle 

immuable, de destin transcendant à l’humanité45. 

 

L’attitude critique de Horkheimer est principalement dirigée contre 

la métaphysique idéaliste occidentale : celle-ci a toujours idéalisé et 

transfiguré le monde empirique, trouvant sa raison d’être dans un logos 

éternel, dans une sphère idéale éternelle, faisant confiance à une « possibilité 

                                                           
doctrine qui sous-tend non seulement la philosophie kantienne mais aussi, dans une large 

mesure, la culture moderne : la doctrine de l’ambivalence originelle [ursprünglichen 

Zwiespältigkeit] de la personne rationnelle en tant qu’ensemble de volonté et de 

connaissance » (M. Horkheimer, Über Kants Kritik der Urteilskraft als Bindeglied zwischen 

theoretischer und praktischer Philosophie, dans Id., Gesammelte Schriften, Band 2, 

Philosophische Frühschriften. 1922-1932, édition par G. Schmid Noerr, Frankfurt am Main, 

Fischer, 1987, p. 146; nous traduisons). 

42 M. Horkheimer, « Théorie traditionnelle et théorie critique », art. cité, p. 34. 

43 Ibid. 

44 C’est ce qu’affirme Rolf Wiggershaus, Max Horkheimer. Zur Einführung, Hambourg, 

Junius, 1988, p. 71 

45 M. Horkheimer, « Théorie traditionnelle et théorie critique », art. cité, p. 34. 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1560 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

d’harmonie idéelle » au-delà des « possibilités terrestres de l’homme »46. 

Horkheimer aborde également cette question dans « À propos de la querelle 

du rationalisme dans la philosophie contemporaine », paru trois ans avant 

« Théorie traditionnelle et théorie critique ». Dans cet article de 1934, s’il 

débusque les artifices du rationalisme, il ne prend pas pour autant fait et 

cause pour l’irrationalisme (en effet, tous deux éternisent une réalité 

périssable dans des constructions conceptuelles abstraites47). Or le 

rationalisme prétend que le « moi isolé » peut découvrir dans sa solitude 

métaphysique l’idée de Dieu et la structure éternelle du monde ; ainsi il 

postule une relation constante entre le concept et la réalité, détachée de toute 

pratique humaine, et donc non susceptible d’être transformée48. Depuis la 

séparation cartésienne entre la pensée et l’étendue, le rationalisme produit 

une conception statique et anhistorique de la vérité, réalisant une épochè du 

soubassement matériel de la pensée. La substance spirituelle, apte à 

comprendre des vérités éternelles et immuables, est une monade qui, clivée 

de son horizon temporel, retranchée de l’histoire et déjà toujours séparée de 

la dimension spatiale, ignore sa dépendance à l’égard du processus de la vie 

sociale49. 

                                                           
46 Id., « À propos de la querelle du rationalisme dans la philosophie contemporaine » (1934), 

dans Id., Théorie critique. Essais, présentés par Luc Ferry et Alain Renaut, Paris, Payot, 2009, 

p. 103-152, ici p. 148. 

47 Ibid., p. 149. 

48 Ibid., p. 103-104. Il faut noter que cette approche théorique s’accompagne d’un idéal 

épistémologique des sciences de la nature qui, comme le souligne Lukács, lorsqu’il est 

appliqué à la société, devient un instrument de lutte idéologique de la bourgeoisie. « Pour 

cette dernière, c’est une question vitale, d’une part, de concevoir son propre ordre de 

production comme constitué par des catégories valables d’une manière intemporelle et 

destinées à exister éternellement grâce aux lois éternelles de la nature et de la raison et, 

d’autre part, de juger les contradictions qui s’imposent à la pensée d’une manière inévitable, 

non pas comme des phénomènes appartenant à l’essence même de cet ordre de production, 

mais comme de simples faits de surface » (G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. 

cité, p. 29). 

49 M. Horkheimer, « À propos de la querelle du rationalisme dans la philosophie 

contemporaine », art. cité, p. 151. 



Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1561 

Il n’en demeure pas moins vrai que Horkheimer n’ignore pas les 

aspects “progressistes” du rationalisme. Considérons à ce propos « Le 

dernier attaque contre la métaphysique » (1937). Le penseur allemand 

examine ici les caractères distinctifs de l’empirisme logique : selon ce 

courant de pensée, les formes de la connaissance et les relations que les 

hommes établissent entre eux et avec la nature sont immuables. Or cette 

conception semble se rapprocher du rationalisme, car selon ce dernier 

« toutes les possibilités subjectives et objectives consistent en des jugements 

qui résident depuis toujours dans l’individu »50. Néanmoins, loin de se 

cantonner à des simples constatations sur les données, le rationalisme met 

en avant la notion de « subjectivité active opérant de l’intérieur avec ses 

aspirations et ses idées », qui implique une ouverture vers le futur. Dans 

cette optique, le rationalisme est moins lié au passé que l’empirisme, pour 

lequel la nouveauté équivaut à un manque d’information. Ainsi, à la 

différence d’une théorie selon laquelle le sujet pensant se limite à subsumer 

des propositions protocolaires sous des énoncés plus généraux pour faire de 

nouvelles déductions, le rationalisme se rapproche d’une conception 

matérialiste de l’histoire, notamment si l’on considère la conception 

leibnizienne du sujet comme « “substantia ideans”, au sens d’auteur des 

décisions et des actes »51. 

Toujours est-il que le jugement que Horkheimer porte sur le 

rationalisme et, de manière générale, sur la philosophie bourgeoise subit 

quelques variations au fil du temps. Examinons par exemple l’interprétation 

horkheimerienne de la raison chez Leibniz dans son cours sur l’histoire de 

la philosophie moderne de 1927 et dans un passage de l’article 

« Matérialisme et métaphysique », qui date de 1933. Rappelons que dans 

son cours de 1927, en renouant avec L’idéologie allemande52, Horkheimer 

                                                           
50 Id., « Le dernier attaque contre la métaphysique », dans Théorie critique. Essais, ouvr. cité, 

p. 195-239, ici p. 208. 

51 Ibid., p. 209. 

52 C’est ce que fait valor Alfred Schmidt, « Horkheimer als Philosophiehistoriker der   

Neuzeit »  (Nachwort des Herausgebers), in M. Horkheimer, Gesammelte Schriften, sous la 

direction d’Alfred Schmidt et Gunzelin Schmid Noerr, 19 vol., Francfort-sur-le-Main, 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1562 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

affirme qu’il est erroné de penser que les idées philosophiques sont 

détachées de l’histoire de la société humaine, qu’elles ont leur propre 

histoire indépendante et sont dotées d’une signification spécifique, censée 

être comprise exclusivement dans le champ de la philosophie53. Or, dans ses 

leçons, Horkheimer suggère que la notion leibnizienne de raison peut avoir 

une empreinte positive sur la sphère sociale parce que la conscience de 

l’harmonie universelle et des liens qui se tissent dans l’univers permet 

d’adopter « une attitude qui considère le bien-être et le malheur d’autrui 

comme les siens propres et qui conduit donc à une participation active et 

positive à la société »54. En revanche, dans l’article de 1933, la fonction de 

la raison est sujette à caution. En effet, dans ce dernier texte, Horkheimer 

interprète la conception leibnizienne de la raison – ainsi que celles de 

Spinoza et d’autre rationalistes – comme l’instauration d’un ordre 

ontologique et axiologique qui fixe une fois pour toutes les normes de 

conduite dans la société : or, aux yeux de Horkheimer, ces normes vont à 

l’encontre des intérêts vitaux des individus et légitiment la domination des 

masses en ancrant le comportement moralement valable dans un ordre 

éternel55 – un comportement qui se caractérise par la soumission à l’ordre 

du réel, par l’intériorisation du sacrifice et par la subordination du charnel 

au spirituel56. 

                                                           
Fischer, 1985-1996, t. 9, Vorlesung über die Geschichte der neueren Philosophie, édition par 

A. Schmidt, 1987, pp. 483-493. 

53  « Indem die Menschen ihre Beziehungen, die wirklichen Verhältnisse, unter denen sie 

leben, umgestalten, verändern sie auch ihre metaphysischen Vorstellungen, ihre religiösen 

und philosophischen Ideen. […] Es ist auch ganz falsch zu meinen, daß diese Ideen, abgelöst 

von der Geschichte der menschlichen Gesellschaft, notwendig einen inneren und 

durchgehenden Sinn haben müßten und daß man gar diesen Sinn „innerhalb der Philosophie“, 

das heißt ohne Kenntnis der wirklichen Geschichte zu explizieren vermöchte […] » (Id., 

Vorlesung über die Geschichte der neueren Philosophie, ouvr. cité, « Vorwort », p. 17). 

54 Ibid., p. 270 (nous traduisons). 

55 Cf. Id., « Matérialisme et morale », dans Théorie critique. Essais, ouvr. cité, p. 69-101, ici 

p. 70. 

56 C’est l’un des thèmes majeurs des recherches horkheimeriennes des années 1930. Cf. Id., 

« Égoïsme et émancipation. Contribution à l’anthropologie de l’âge bourgeois » (1936), dans 



Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1563 

Dans son cours sur l’histoire de la philosophie moderne de 1927 et 

dans ses essais publiés au cours des années 1930, Horkheimer étudie de 

manière approfondie les tensions et les contradictions de la société 

européenne et notamment de l’anthropologie élaborée par les penseurs 

bourgeois aux temps modernes. La contradiction majeure tient au gouffre 

qui s’ouvre entre l’idéal et le réel. D’une part, la société bourgeoise 

encourage un égoïsme illimité au nom du principe d’autoconservation (c’est 

le domaine des rapports de concurrence réels qui imprègnent la sphère 

économique marchande), d’autre part, elle promeut un idéal d’élévation 

morale qui, en invoquant le bien commun, prône la renonciation aux 

pulsions égoïstes et valorise l’ascétisme57. La société bourgeoise se 

caractérise ainsi par un clivage entre éthique et économie, mais au sein de 

cette contradiction l’idéal ascétique finit par se plier aux exigences de la 

sphère économique marchande ; il dissimule l’imposition d’une morale 

bourgeoise qui vise la domination des masses. D’autre part, l’écart entre 

l’idéal et le réel se révèle également – on vient de le voir – sur le plan 

épistémologique, dans les dualismes qui marquent la philosophie moderne 

et qu’on peut ramener essentiellement à la différence entre « chose 

pensante » et « chose étendue ». Toujours est-il que Horkheimer déniche 

dans la tradition philosophique moderne certaines tendances aptes à remettre 

en cause l’ordre existant58 et à comprendre les contradictions de la société 

bourgeoise au prisme d’un ordre rationnel qui serait inscrit dans le cosmos59. 

                                                           
Id., Théorie traditionnelle et théorie critique, ouvr. cité, p. 139-227 ; Id., « Montaigne et la 

fonction du scepticisme » (1938), dans Id., Théorie critique. Essais, ouvr. cité, p. 241-288. 

57 Cf. Id., « Égoïsme et émancipation… », art. cité, p. 142-148, 206-207. 

58 Considérons, par exemple, l’attitude critique du scepticisme humaniste à l’égard de la 

scolastique et de l’ordre féodal. Cf. Id., « Montaigne et la fonction du scepticisme », art. cité, 

p. 255, 284.  

59 On peut évoquer aussi un article des années 1940, « Raison et conservation de soi » : 

« Parce que l’universalité hypostasie l’accord des intérêts dans un monde dans lequel ils 

divergent encore, de manière irréconciliable, la vocation théorique de la raison à l’universel 

revêt constamment les traits de la non-vérité, de la répression. […] Les rationalistes ont raison 

contre les empiristes en faisant positivement reproche à la société bourgeoise, par les 

concepts d’autonomie et d’universalité, de ce que la solidarité des hommes ne parvient à s’y 

exprimer que de manière violente et destructive » (Id., « Raison et conservation de soi » 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1564 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Certes, on peut faire état de quelques oscillations dans les 

évaluations portées par Horkheimer sur les philosophes modernes et sur 

certaines tendances de la pensée bourgeoise – mais sans doute de telles 

oscillations dépendent-elles en partie des contextes de l’écriture de chaque 

texte. En effet, Horkheimer montre que les tendances critiques et 

rationnelles prédominaient dans la philosophie de la première modernité60, 

lorsque la bourgeoisie était engagée dans une lutte continuelle contre le 

féodalisme – et, dans un second temps, contre l’absolutisme –, tandis que la 

pensée philosophique devint bien plus affirmative et idéologique avec le 

triomphe historique de la bourgeoisie et à cause de sa transformation, dans 

l’Europe du XIXe siècle, en une nouvelle classe hégémonique. Comme l’a 

démontré John Abromeit, Horkheimer inscrit à la fois la philosophie et la 

culture de l’Europe moderne dans le cadre plus ample de la dialectique de 

la société bourgeoise61. 

Revenons, pour conclure, à la confrontation entre Lukács et 

Horkheimer. De manière plus générale, les deux auteurs partagent la 

revendication d’un riche héritage culturel qui comprend l’humanisme, le 

rationalisme classique, l’idéalisme allemand, mais dans l’optique de la 

conservation et du dépassement des moments progressistes de la culture 

bourgeoise. Toutefois, au-delà de l’historicisme commun à leurs analyses de 

la société bourgeoise, une différence de méthode émerge entre les deux 

penseurs. Horkheimer retrace l’histoire de la philosophie et de la culture 

modernes à la lumière d’une périodisation indexée sur une histoire 

économique du capitalisme (phase bourgeoise ascendante, période 

                                                           
(1941-1942), traduit de l’allemand par J. Debouzy, dans Id., Éclipse de la raison, suivi de 

Raison et conservation de soi, Paris, Payot, 1974, p. 199-236, ici p. 206-207). 

60 Voir par exemple les pages consacrées à Giordano Bruno dans la Vorlesung über die 

Geschichte der neueren Philosophie (ouvr. cité, p. 47-58). Horkheimer met ici en évidence 

la rupture épistémologique déclenchée par le penseur italien, la révolution intellectuelle qu’il 

a opérée dans l’Europe du XVIe siècle. On peut par exemple considérer son idée de la validité 

universelle des lois de la nature (ibid., p. 50). 

61 Cf. John Abromeit, Horkheimer and the Foundations of Frankfurt School, New York, 

Cambridge University Press, 2011, p. 10, 381. 



Raffaele Carbone 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1565 

libérale/industrielle, période monopoliste) et fait un usage limité du thème 

lukácsien de la réification62. Mais on peut détecter une autre différence. 

L’interprétation horkheimerienne de l’histoire de la philosophie moderne est 

matérialiste mais non réductionniste : Horkheimer met l’accent sur 

l’autonomie relative de la pensée et de l’art par rapport aux relations sociales 

existantes. Aux yeux de Horkheimer, si chaque aspect de la culture renvoie 

aux modes de production de la vie matérielle, le rôle de la conscience et de 

l’initiative individuelle ne se dissolvent pas intégralement dans les relations 

économiques63. D’autre part, à la différence de l’ancien directeur de 

l’Institut de recherche sociale, Carl Grünberg, qui accepte les principes de 

base du marxisme orthodoxe dans ses versions social-démocrate et 

communiste, et notamment l’idée selon laquelle la superstructure refléterait 

plus ou moins directement la base matérielle de la société, Horkheimer 

pense que la question ne se pose pas en ces termes. On peut sans doute 

affirmer que l’ordre social conditionne non seulement les institutions 

politiques et juridiques mais aussi les hautes sphères de la culture, toutefois 

la supposition d’une correspondance constante entre les processus idéaux et 

matériels ne tient pas suffisamment compte du rôle médiateur complexe des 

éléments psychiques64. Quant à Lukács, même si ce dernier conteste la 

                                                           
62 C’est ce que fait valoir S. Kouvélakis, La critique défaite, ouvr. cité, p. 151 (pour d’autres 

lignes de divergence entre les deux auteurs, cf. aussi ibid., p. 152-153). Cf. aussi Stefan 

Breuer, « The Long Friendship : Theoretical Differences between Horkheimer and Adorno », 

dans On Max Horkheimer : New Perspectives, sous la direction de Seyla Benhabib, Wolfgang 

Bonß et John McCole, Cambridge (MA)-Londres, The MIT Press, 1993, pp. 257-279, ici pp. 

257-262. Selon ce commentateur, si, dans Histoire et conscience de classe, Lukács considère 

le rapport à la marchandise comme le prototype de toutes les formes de réification et de 

subjectivité, aucun propos de ce type n’apparaît chez Horkheimer, car ce dernier ne serait pas 

intéressé à mettre au jour la médiation, la présence de la structure sociale dans l’héritage 

culturel bourgeois (ibid., pp. 261-262). 

63 Cf. M. Horkheimer « Geschichte und Psychologie », dans Id., Gesammelte Schriften, t. 4, 

Schriften 1931-1936, édition par A. Schmidt, Francfort-sur-le-Main, Fischer, 1988, p. 48-69, 

ici p. 57-58. Cf. aussi Id., « Autorité et famille » (1936), dans Théorie traditionnelle et théorie 

critique, ouvr. cité, p. 229-320, ici p. 234-236. 

64 C’est ce que fait valoir Vladimir Puzone, « Filosofia da história ou reprodução da vida dos 

indivíduos ? A crítica de Max Horkheimer a Georg Lukács e a reformulação do marxismo », 



Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison moderne chez Lukács et Horkheimer 

1566 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1547-1566, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

réduction économique de la conscience, de la subjectivité et donc de la 

culture chez les théoriciens marxistes65, il remarque – comme on l’a vu – 

que la contradiction existant entre la subjectivité et l’objectivité des 

systèmes rationalistes, les ambiguïtés et les équivoques qui se cachent dans 

leurs concepts de sujet et d’objet, l’incompatibilité entre leur essence de 

systèmes « produits » par le sujet et leur nécessité inexorable qui va à 

l’encontre de l’homme, constituent l’expression logique et méthodologique 

de la société moderne. Qui plus est, dans « Il y va du réalisme » (1938), 

Lukács affirme que « la philosophie est un reflet conceptuel de la réalité » 

et que « les catégories économiques fondamentale du capitalisme se 

reflètent immédiatement et toujours à l’envers dans la tête des hommes »66. 

Ainsi il semble ne pas reconnaître une autonomie possible de la philosophie 

par rapport aux relations sociales existantes, au moins dans le cadre de la 

structure réifiée de la société capitaliste67. 

 

 

Data de registro: 01/08/2023 

Data de aceite: 18/10/2023 

                                                           
dans Sociologia & Antropologia, vol. 7, n° 1, p. 239-265, ici p. 253. Cf. M. Horkheimer « 

Geschichte und Psychologie », passim. 

65 Cf. G. Lukács, Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 47-48, 63-64. Selon Tertulian, 

dans Histoire et conscience de classe, Lukács sous-estime certains facteurs objectifs, 

notamment le poids inexorable de l’économie dans le tissu des fonctions sociales (N. 

Tertulian, « L’évolution de la pensée de Georg Lukács », L’Homme et la société, n° 20, 1971, 

p. 13-36, ici p. 30). Sur ce point, cf. aussi Andrew Feenberg, The Philosophy of Praxis. Marx, 

Lukács, and the Frankfurt School, Londres-Brooklyn, Verso, 2014 [1981], p. 64, 67. 

66 G. Lukács, « Il y va du réalisme » (1938), dans Id., Problèmes du réalisme, Paris, L’Arche 

Éditeur, 1975, p. 243-273, ici, respectivement, p. 246 et 247. 

67 Mais la question est plus complexe qu’on ne peut le montrer ici. Cf. par exemple G. Lukács, 

Histoire et conscience de classe, ouvr. cité, p. 251-252, où l’auteur précise en quel sens il 

faut entendre l’identité de la pensée et de l’être : elle « consiste en ce qu’ils sont des moments 

d’un seul et même processus dialectique, réel et historique ».  



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1567 

 Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade 

conceitual da teologia negativa 

 

 

Sinésio Ferraz Bueno * 

 

Resumo: A obra Eclipse da razão, de Horkheimer, é tensionada por uma 

ambiguidade conceitual. No texto Meios e Fins, o conceito de razão objetiva tem 

uma fundamentação metafísica, que é contestada pela análise materialista exposta 

no texto Sobre o conceito de filosofia. Essa ambiguidade conceitual repercute nas 

reflexões teológicas tardias de Horkheimer, em que o conceito originalmente 

metafísico do Absoluto é recepcionado em termos materialistas. Nesse sentido, a 

teologia negativa postulada por Horkheimer reflete problemas relativos à 

fundamentação conceitual do materialismo dialético no campo filosófico. O 

objetivo deste artigo consiste em expor essa ambivalência, e também apontar os 

problemas conceituais envolvidos na fundamentação filosófica do materialismo 

dialético. 

 

Palavras-chave: Teoria Crítica; Teologia Negativa; Materialismo Dialético; 

Absoluto 

 

Horkheimer, the Absolute and the conceptual ambiguity of negative theology 

 

Abstract: Horkheimer's work Eclipse of Reason is tensioned by a conceptual 

ambiguity. In the text Means and Ends, the concept of objective reason has a 

metaphysical foundation, which is contested by the materialist analysis exposed in 

the text On the concept of philosophy. This conceptual ambiguity reverberates in 

Horkheimer's later theological reflections, in which the originally metaphysical 

concept of the Absolute is received in materialist terms. In this sense, the negative 

theology postulated by Horkheimer reflects problems related to the conceptual 

foundation of dialectical materialism in the philosophical field. The purpose of this 

                                                           

* Doutor em História e Filosofia da Educação pela Universidade de São Paulo. Livre-docente 

em filosofia da educação pela UNESP. sinesioferraz@yahoo.com.br. ID Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0461413357036740 . ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3124-4692 . 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70310 

mailto:sinesioferraz@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/0461413357036740
https://orcid.org/0000-0003-3124-4692
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70310
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70310


Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1568 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

article is to expose this ambivalence, and also to point out the conceptual problems 

involved in the philosophical foundation of dialectical materialism.  

 

Keywords: Critical Theory; Negative Theology; Dialectical Materialism; Absolute 

 

Horkheimer, el Absoluto y la ambigüedad conceptual de la teología negativa 

 

Resumen: La obra de Horkheimer Eclipse of Reason está tensionada por una 

ambigüedad conceptual. En el texto Medios y fines, el concepto de razón objetiva 

tiene un fundamento metafísico, el cual es contestado por el análisis materialista 

expuesto en el texto Sobre el concepto de filosofía. Esta ambigüedad conceptual 

repercute en las reflexiones teológicas posteriores de Horkheimer, en las que el 

concepto originalmente metafísico del Absoluto se recibe en términos materialistas. 

En este sentido, la teología negativa postulada por Horkheimer refleja problemas 

relacionados con la fundamentación conceptual del materialismo dialéctico en el 

campo filosófico. El propósito de este artículo es exponer esta ambivalencia, y 

también señalar los problemas conceptuales involucrados en el fundamento 

filosófico del materialismo dialéctico. 

 

Palabras llave: Teoría Crítica; Teología Negativa; Materialismo Dialéctico; 

Absoluto. 

 

 

A Teoria Crítica e o materialismo dialético 

 
O movimento intelectual denominado Teoria Crítica pode ser 

definido como um esforço teórico de natureza interdisciplinar direcionado 

para a compreensão da crise da razão e suas diversas repercussões 

irracionalistas, como o fascismo, a personalidade autoritária, a indústria 

cultural, a sociedade unidimensional, e outros temas afins. Sob a direção de 

Max Horkheimer, o Instituto de Pesquisas Sociais notabilizou-se por 

assumir o materialismo dialético como fundamento metodológico central, 

subordinando o conhecimento filosófico, a psicanálise e a sociologia às 

mediações objetivas da sociedade. O conjunto da obra de Horkheimer, 

Adorno e Marcuse, pode ser sintetizado como um trabalho interdisciplinar 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1569 

de análise crítica da expansão da barbárie e do irracionalismo na sociedade 

burguesa, sob um enfoque prioritariamente materialista. Os motivos que 

justificam a mobilização de uma dialética materialista por três dos principais 

pensadores da Teoria Crítica, em detrimento da dialética hegeliana, são 

resumidos de maneira precisa por Martin Jay, em sua apresentação do 

pensamento de Horkheimer. O biógrafo da Teoria Crítica apresenta duas 

ressalvas decisivas dirigidas por Horkheimer contra o idealismo de Hegel. 

Em primeiro lugar, assim como os metafísicos em geral, Hegel padeceria de 

uma indisfarçável indiferença em relação ao sofrimento humano, e isso 

justifica considerar seu idealismo “uma teodiceia justificativa do statu quo” 

(1986, p. 91). Em segundo lugar, a primazia do Espírito como sujeito 

absoluto implicaria em uma inaceitável identidade idealista entre sujeito e 

objeto, abstraída da realidade dos homens concretos e suas condições 

materiais de existência (1986, p. 92). 

A adoção da metodologia materialista pelos pensadores da Teoria 

Crítica não impediu uma orientação incisivamente crítica em relação às 

tendências ortodoxas e vulgarizadoras do marxismo. As principais críticas 

endereçadas pelos frankfurtianos ao marxismo ortodoxo dirigiram-se à 

concepção determinista da primazia da infraestrutura sobre a superestrutura, 

à confiança cega da condução dirigente do partido comunista sobre as 

massas proletárias, e também à concepção de unidade entre teoria e práxis. 

O materialismo dos teóricos críticos diferenciou-se dos reducionismos 

ortodoxos sobretudo ao interpretar a cultura não como reflexo imediato dos 

interesses de classe, mas como conjunto de fenômenos mediados pela 

totalidade social. Uma vez que a compreensão dessa totalidade é inseparável 

das contradições objetivas da sociedade, a cultura, em grande medida, 

reflete as contradições reais de homens concretos amplamente submetidos 

ao fetichismo da mercadoria. O principal motivo que justifica que a Teoria 

Crítica seja vista como uma abordagem teoricamente superior e mais 

sofisticada em relação ao materialismo ortodoxo é a larga apropriação do 

conceito de reificação proposto em História e Consciência de classe, de 

Giorgy Lukács. Nessa obra, o pensador húngaro defendeu a tese de que o 

fetichismo da mercadoria não se limita a disseminar efeitos coisificadores 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1570 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

somente na esfera do trabalho abstrato, pois a própria subjetividade é afetada 

pelo estranhamento. Lukács integrou a teoria marxista do fetichismo da 

mercadoria, com as reflexões de Max Weber sobre o processo de 

racionalização da modernidade, estendendo o fenômeno da coisificação ao 

conjunto da personalidade. O valor de troca deixou se estar circunscrito à 

condição de mediação material encobridora das contradições materiais da 

sociedade, passando a ser considerado um fator decisivo capaz de interferir 

nas relações subjetivas dos homens entre si e inclusive consigo mesmos: “a 

personalidade se torna espectador impotente de tudo o que acontece à sua 

própria existência, parcela isolada e integrada num sistema estranho” 

(Lukács, 1989, p.100). 

A reificação tornou-se o conceito nuclear do materialismo da Teoria 

Crítica, pois possibilitou a rejeição do mecanicismo do materialismo 

ortodoxo, ao mesmo tempo em que se converteu em um instrumento 

fundamental para a crítica da expansão da racionalidade instrumental no 

contexto histórico do capitalismo monopolista. A falência da esperança de 

redenção comunista, provocada pelo totalitarismo stalinista, poderia ser 

relevada pelos teóricos críticos, ao mesmo tempo em que podiam 

permanecer adotando as referências básicas da teoria materialista-dialética. 

Em outras palavras, foi possível preservar a integridade da crítica ao 

capitalismo sem ter que apelar, nem ao estilo mecanicista de uma simples 

conspiração ideológica das classes dominantes sobre o restante da 

humanidade, nem ao apego dogmático ao partido comunista. Isso pelo 

motivo de que a fantasmagoria antes restrita ao universo das contradições 

entre capital e trabalho, foi estendida por Lukács ao âmbito muito mais 

refinado das propriedades psicológicas dos indivíduos, de tal maneira que 

estes se percebem como coisas, e tratam seus semelhantes da mesma forma. 

O capital produz uma alienação que não se limita à esfera ideológica 

encobridora da consciência de classe, interferindo decisivamente na própria 

constituição da vida emocional, pois a mercadoria é convertida em 

“categoria universal do ser social total” (Lukács, 1989, p. 100). 

As reflexões de Horkheimer acerca das diferenças metodológicas 

entre metafísica e materialismo, embora façam parte da primeira fase da 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1571 

Teoria Crítica, são um instrumento muito importante para a elucidação das 

justificativas teóricas dessa primazia dos fatores materiais na análise da 

sociedade. Os argumentos elencados pelo maior representante do Instituto 

de Pesquisas Sociais foram posteriormente empregados de diferentes 

maneiras também por Adorno e Marcuse, e por esse motivo é importante sua 

explicitação. 

A primeira preocupação exposta por Horkheimer consistiu em 

diferenciar claramente o materialismo dialético da concepção materialista 

que se popularizou ao longo do século XIX, e que se caracterizava pela 

redução dogmática de toda a realidade a qualidades materiais. Para o 

filósofo, quando o materialismo é reduzido “à simples afirmação de que todo 

real é matéria e seu movimento”, o que se tem é uma definição monista 

pouco diferenciada da metafísica à qual pretende se opor (1990, p. 34). O 

materialismo da Teoria Crítica se diferencia dessa vertente pela prioridade 

metodológica que é atribuída às contradições na base material da sociedade. 

Em vez de buscar esclarecer os elementos sensíveis primários que 

constituem a realidade, o materialismo dialético se constitui como uma 

teoria que prioriza o papel histórico fundamental das determinações 

econômicas, notadamente aquelas que condicionam a miséria material. O 

materialismo da Teoria Crítica se posiciona criticamente ao estabelecimento 

de qualquer ontologia filosófica dedicada aos fundamentos abstratos do ser, 

pois “os conceitos materialistas são incompatíveis com a ideia de uma 

postulação absoluta” (1990, p. 39). 

A concepção materialista adotada por Horkheimer entende o 

“indivíduo” como uma categoria histórica gestada desde o interior da base 

econômica da sociedade liberal, e por esse motivo repudia os traços 

idealistas subjacentes a noções abstratas de individualidade. Desde o 

subjetivismo da doutrina cartesiana, até a concepção substancialista do eu 

como mônada isolada em si mesma em Leibniz, Horkheimer discorre 

criticamente em relação aos diversos desenvolvimentos metafísicos do eu 

como categoria extra-social. A filosofia moderna cristaliza, sob roupagem 

metafísica, uma independência do indivíduo frente à totalidade social que se 

constitui como mera aparência: “quanto mais o indivíduo é reforçado, mais 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1572 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

cresce a força da sociedade, graças à relação de troca em que o indivíduo se 

forma” (1978, p. 53). Para o filósofo, os conceitos idealistas de subjetividade 

prestam-se à celebração ideológica de supostas verdades superiores da alma 

individual, de modo a manter intocados e inexplorados os fatores materiais 

que perpetuam a opressão e bloqueiam a realização efetiva da liberdade. 

Horkheimer assume um olhar crítico em relação a todo tipo de resignação 

cultural capaz de revestir a dor e o sofrimento com consolações metafísicas, 

pois estas têm o papel ideológico de legitimar as formas vigentes de 

existência: “em cada tipo de filosofia que se propõe justificar a esperança 

infundada, ou pelo menos encobrir a sua infundabilidade, o materialismo vê 

uma fraude à humanidade” (1990, p. 43). 

 

 
A metafísica em Aristóteles 

 

Embora Horkheimer enderece críticas incisivas ao idealismo 

filosófico, sob o argumento de que seus conceitos se prestam à justificação 

ideológica das estruturas materiais da sociedade burguesa, é importante 

considerar que a análise materialista por ele empregada de não é isenta de 

aspectos filosoficamente problemáticos em sua fundamentação. A 

compreensão do núcleo problemático da teoria materialista no campo 

filosófico implica relevar o pensamento de Aristóteles e sua formulação do 

conceito de ontologia como designação da natureza intrínseca do ser. Para o 

filósofo grego, o conceito de substância somente pode ser formulado em 

termos metafísicos, pois é unicamente em uma esfera suprafísica que se 

torna possível diferenciar a natureza universal absoluta de cada entidade 

singular em relação à sua manifestação contingente na esfera imediata do 

devir. De maneira diferente do platonismo, que postulava a existência de 

uma esfera inteligível absoluta e inteiramente distinta da realidade das coisas 

sensíveis, Aristóteles formulou uma concepção de finalismo metafísico 

intrínseca ao próprio ser sensível, como causa final que atua para a 

realização das potencialidades das coisas. Considerando que no mundo 

sensível os seres estão em movimento permanente de realização de tais 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1573 

potenciais, o conhecimento do ser-como-tal, da estrutura que permanece 

alheia ao devir e idêntica a si mesma, somente poderia ser encontrado fora 

do mundo sensível dos corpos físicos. Por esse motivo, Aristóteles definiu a 

insuficiência da física, que era a área do conhecimento dedicada aos objetos 

sensíveis, para produzir o conhecimento acerca da estrutura fundamental do 

ser de todas as coisas existentes. Desde então, a metafísica foi consagrada 

como a ciência primeira, em sua qualidade de se constituir como princípio 

que estuda o absoluto, e, portanto, como princípio lógico que condiciona a 

validade de todas as áreas do conhecimento. O objeto de estudo da 

metafísica é a substância entendida como princípio universalmente 

necessário de todas as coisas singulares. 

Ao definir em termos substanciais e ontológicos a natureza essencial 

de todas as coisas, Aristóteles condicionou não somente a física de sua 

época, mas também todas as formas posteriores de materialismo, a terem 

que se justificar como conhecimento válido acerca da substância no campo 

filosófico. Em outras palavras, confrontar a metafísica como ciência da 

substância e do absoluto requer apresentar uma demonstração confiável 

sobre a plausibilidade de conhecimento da estrutura do ser sob padrões 

sensíveis ou físicos. Para Aristóteles, essa tarefa, que podemos apontar como 

o fardo pesadamente assumido pelo materialismo, seria impossível: 

“geralmente, os que assim discursam suprimem substância e essência, uma 

vez que são levados a afirmar que todas as coisas são acidentes, e que não 

há isso de ser essencialmente homem ou animal (…) A consequência é que 

são levados a declarar que nada pode apresentar uma definição como essa, 

mas que todas as coisas são acidentais” (2006, p. 113). Perante a metafísica 

de Aristóteles, os nominalismos e materialismos do futuro estariam 

condenados à impossibilidade lógica: “uma vez que o acidental sempre 

implica uma predicação de algum sujeito, se todas as asserções forem 

acidentais, nada haverá de primário de que sejam construídas essas 

asserções, de sorte que a predicação terá que prosseguir ao infinito” (2006, 

p. 113). 

A metafísica aristotélica não se limitou a enunciar obstáculos 

lógicos intransponíveis para as futuras concepções nominalistas e 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1574 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

materialistas. Sua concepção acerca de uma causa final que atua como 

inteligência divina capaz de estabelecer horizontes teleológicos para os 

processos vitais da natureza, sem poder ser pura e simplesmente reduzida 

aos fenômenos físico-químicos da matéria, permitiu o desenvolvimento de 

uma gradativa proximidade do espírito humano com o absoluto. Por outro 

lado, quando o materialismo dialético realiza sua contestação radical dos 

fundamentos conceituais metafísicos, baseado no argumento central acerca 

de seu papel conciliador e resignador diante dos antagonismos sociais e da 

opressão econômica e política vigente na sociedade burguesa, é importante 

observar que essa crítica negligencia a importância do pensamento 

filosófico de ser capaz de sintetizar a própria dimensão ontológica da relação 

entre o espírito humano e o absoluto. O que está em jogo no percurso 

histórico de mais de vinte séculos da metafísica ocidental não diz respeito 

somente a uma questão teológica relacionada com o desamparo humano 

diante das forças desconhecidas da natureza, pois está relacionado com a 

própria possibilidade de fundamentação objetiva da razão como espírito 

autoconsciente, como força criadora e guia confiável para o gênero humano. 

 

 

O círculo vicioso do materialismo 

 

A primazia atribuída ao materialismo dialético por Horkheimer 

implica em um reducionismo significativo do pensamento filosófico, na 

medida em que o estudo das determinações substanciais da existência é 

reduzido ao papel primordial da atividade humana de transformação de 

objetos naturais em valores de uso passíveis de circulação e troca no 

mercado. O grande problema do materialismo dialético na esfera da filosofia 

reside na impossibilidade de demonstração lógica de qualquer tipo de 

qualidade fundacionista da base material da sociedade. Quando a esfera do 

trabalho e da práxis é considerada o lugar primordial de onde se originam as 

determinações fundamentais de todas as coisas existentes, tal primazia 

constitui uma hipótese especulativa incapaz de se justificar com base na 

experiência ou na observação. Para além da confiança dogmática nela 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1575 

depositada pelos próprios pensadores materialistas, o argumento da 

ontologia social é obrigado a se contentar com o mesmo estatuto 

especulativo das demais hipóteses metafísicas, uma vez que é tão impossível 

demonstrar empiricamente a primazia das contradições materiais na 

determinação do ser, quanto provar a imortalidade da alma. Embora 

hipóteses materialistas sejam tão especulativas quanto quaisquer hipóteses 

metafísicas, estas podem contar a seu favor com sua própria natureza 

intrinsecamente afinada com o absoluto. Em outras palavras, uma vez que a 

metafísica pressupõe o pôr a si mesmo do espírito, suas proposições podem 

se justificar como causa sui de maneira consistente e não problemática em 

termos lógicos. O mesmo não ocorre com as hipóteses materialistas, pois 

para defender a tese do trabalho como categoria fundante do ser, elas são 

estruturalmente impossibilitadas de recorrer a demonstrações empíricas, 

uma vez que é justamente a empiria que necessita se justificar sob termos 

convincentes no campo da ontologia. 

A inconsistência ontológica da categoria “trabalho” afeta de 

maneira decisiva o conceito de reificação, que ostenta uma posição central 

na Teoria Crítica, e obriga o pensador materialista a enredar seu argumento 

em um círculo vicioso, pois ao afirmar que na sociedade burguesa tardia a 

subjetividade é afetada pelas determinações materiais originadas do 

fetichismo da mercadoria, para a demonstração dessa tese, ele é forçado a 

apresentar como prova demonstrativa os próprios elementos que teriam de 

ser justificados. Em outras palavras, para provar que a coisificação da 

subjetividade é mediada pelas relações materiais, o único recurso existente 

é a própria subjetividade coisificada, uma vez que a suposta interferência 

material no espírito humano não pode ser diretamente observada. Então, 

quando se propõe o desafio de justificar em termos lógicos a dialética 

materialista, a interconexão do espírito com a atividade material da 

sociedade esbarra na já citada circularidade viciosa: a única prova de que as 

contradições materiais interferem na subjetividade é materialista em si 

mesma. Tanto quanto a metafísica e o idealismo hegeliano, o materialismo 

dialético somente se sustenta desde que concebido como causa sui, causa de 

si mesmo, premissa que pode ser assumida de maneira logicamente 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1576 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

consistente apenas pela metafísica e pelo idealismo. A hipótese especulativa 

de que o materialismo é causa de si mesmo devolve o primado do objeto aos 

fundamentos idealistas cuja negação é a justificativa nuclear de sua própria 

existência. 

O problema da fundamentação lógica e filosófica do materialismo 

dialético não foi devidamente relevado pelos filósofos da Teoria Crítica, por 

considerarem que a dialética hegeliana se limitou a constituir um aparato 

conceitual que somente viria a se desenvolver plenamente por meio da 

crítica de Marx ao idealismo. Em obras importantes do pensamento de 

Marcuse e Adorno a depreciação do idealismo hegeliano, em prol da 

dialética materialista, se torna evidente. Em Razão e Revolução, que é uma 

das exposições mais claras e didáticas do pensamento de Hegel, Marcuse 

caracteriza a Ciência da lógica como simples etapa antecipatória do 

materialismo dialético. Para ele, a lógica hegeliana consiste de “proposições 

que antecipam os caminhos pelos quais Marx, mais tarde, revolucionaria o 

pensamento ocidental” (1978, p. 134). Na mesma obra, ao expor a 

autocontradição das coisas em si mesmas, decorrente da negatividade que 

Hegel considera ser um princípio ontológico universal, inseparável do 

movimento do Espírito Absoluto, o filósofo frankfurtiano a considera uma 

teoria filosófica que antecede a dialética materialista: “quando aplicamos as 

Determinações da Reflexão às realidades históricas, somos impelidos, quase 

que necessariamente, à teoria crítica que o materialismo histórico 

desenvolveu” (1978, p. 144). Embora Razão e Revolução seja um livro 

autenticamente motivado pelo objetivo de interpretar a obra de Hegel como 

um dos mais significativos testemunhos da importância da razão e da 

liberdade na história da filosofia, Marcuse deixa claro que tais impulsos 

somente floresceriam plenamente por meio da crítica marxista: “não há 

exemplo mais adequado de formação de um conceito dialético do que o 

conceito de capitalismo de Marx” (1978, p. 152). 

Em Três ensaios sobre Hegel, Adorno reconhece a sobriedade e 

autenticidade filosófica do sistema hegeliano: “nenhuma filosofia foi tão 

profundamente rica, nenhuma filosofia se manteve imperturbável no 

coração da experiência, à qual ele se entregou sem reservas. Mesmo as 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1577 

marcas de suas falhas são moldadas pela própria verdade” (2013a, p. 131). 

Não obstante ser este o mais representativo elogio do pensador frankfurtiano 

a um filósofo, Adorno critica com severidade a omissão hegeliana do 

trabalho como momento essencial para um completo entendimento do 

processo histórico. Assumindo como parâmetro de análise a crítica de Marx 

a Hegel nos Manuscritos econômico-filosóficos, Adorno considera que o 

Geist hegeliano camufla uma totalidade que é atravessada de ponta a ponta 

pelo princípio de identidade falsa originado na troca de mercadorias. A 

divisão entre trabalho físico e intelectual na esfera produtiva molda a 

sociedade de classes como totalidade antagônica, e é por meio dessa 

mediação material que é possível compreender que o idealismo hegeliano 

reflete o enredamento do Espírito Absoluto nas malhas da ideologia 

burguesa: “não há nada no mundo que não apareça pelo trabalho e apenas 

por meio dele. (…) Apenas a autoconsciência disso tudo poderia conduzir a 

dialética hegeliana para além de si mesma” (2013a, p. 100). Assim como 

Marcuse, Adorno considera o idealismo de Hegel uma etapa do 

desenvolvimento da dialética que apenas antecipa uma compreensão mais 

ampla e verdadeira acerca dos fundamentos materiais do Espírito: “seria 

necessário um mínimo - a lembrança do momento ao mesmo tempo mediado 

e irredutivelmente material do trabalho -, e a dialética hegeliana teria feito 

jus ao seu nome” (2013a, p. 100). 

É importante notar que os pensadores da Teoria Crítica adotam a 

dialética materialista como método interpretativo e crítico da realidade, mas 

não se preocupam em apresentar justificativas lógicas no campo filosófico 

para legitimar a superioridade do materialismo em relação ao idealismo e à 

metafísica. Horkheimer, Marcuse e Adorno consideram que o caráter 

antagônico da realidade material na sociedade de classes é suficiente como 

demonstração ostensiva de que o progresso racional da humanidade na 

história, propagado pelo idealismo de Hegel, é apenas a sublimação 

filosófica da história como catástrofe permanente. A esse respeito, uma 

passagem da Dialética Negativa é suficientemente ilustrativa sobre o quanto 

a Teoria Crítica considera o avanço progressivo da barbárie e do sofrimento 

como um argumento que dispensa justificativas lógicas: “não há nenhuma 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1578 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

história universal que conduza do selvagem à humanidade, mas há 

certamente uma que conduz da atiradeira à bomba atômica” (2009, p. 266). 

A hipóstase que enreda o materialismo dialético em uma circularidade 

viciosa logicamente insolúvel não é enfrentada pelos teóricos-críticos, que 

nesse aspecto parecem tacitamente aceitar que o materialismo possa ser 

causa de si mesmo. Uma justificativa para contornar o problema da 

justificação lógica e filosófica do materialismo dialético consiste em recusar 

a validade da própria ontologia, e esse é o caminho adotado por Adorno, a 

partir do próprio Hegel: “Hegel nos mostrou que a origem não é o 

verdadeiro, pois a origem se converte em engano no mesmo instante em que 

é tomada como o verdadeiro. Engano, pois não é nenhuma origem, uma vez 

que tudo o que afirma ser o primeiro absoluto é um algo já mediado em si 

(2013b, p. 195). Mas essa solução omite que, para Hegel, o Espírito 

Absoluto é sujeito que põe a si mesmo, e é somente para ele que toda origem 

é mediada, “na medida em que é o movimento do por-se a si mesmo, ou a 

mediação consigo mesmo do tornar-se outro” (Hegel, 2002, p. 35). Em 

outras palavras, trata-se de reconhecer que somente o Espírito Absoluto 

pode ser causa de si mesmo, uma vez que somente ele pode ser um princípio 

ontológico que põe suas próprias condições de existência: “a vida do sujeito 

absoluto é essencialmente um processo, no qual ele põe suas próprias 

condições de existência, e então supera a oposição dessas mesmas condições 

para realizar seu objetivo de autoconhecimento” (Taylor, 2014, p. 131). 

 

 

Horkheimer metafísico: o Absoluto como fundamento ontológico da 

razão 

 

Ainda que a Teoria Crítica desenvolvida pelos pensadores de 

Frankfurt se constitua como uma linha de pensamento materialista e 

incisivamente distanciada de pressupostos idealistas, é o próprio 

Horkheimer quem apresentou argumentos que expõem de maneira muito 

clara a inconsistência filosófica do materialismo. Assumindo um 

direcionamento antagônico em relação à sua própria teoria materialista dos 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1579 

anos 1930, em dois textos de Eclipse da razão, publicados na década 

seguinte, Horkheimer expõe dois aspectos nevrálgicos da teoria materialista. 

O primeiro deles explicita a circularidade viciosa que compromete qualquer 

tentativa da ciência ocidental de justificar filosoficamente a observação 

empírica como fundamento da verdade. O segundo argumento expõe o 

comprometimento da razão quando ela se torna simples instrumento de um 

conhecimento utilitário e desconectado do Absoluto. 

Para a devida compreensão do argumento de Horkheimer sobre o 

caráter falacioso da observação empírica quando esta almeja se tornar 

fundamento de um conhecimento verdadeiro, é importante considerar 

primeiramente a relação entre o materialismo dialético de Marx e Engels e 

a ciência ocidental moderna. Como se sabe, Marx e Engels incorporaram a 

dialética como núcleo do aparato conceitual materialista, porém 

desconectaram-na dos fundamentos idealistas originalmente presentes no 

idealismo de Hegel. A concepção da história como processo de realização 

do Espírito Absoluto é integralmente substituída pelo primado ontológico da 

práxis social, e para essa reformulação se tornou imprescindível a 

articulação teórica da dialética com o empirismo da ciência moderna. A 

formulação de uma dialética materialista implica partir de pressupostos que 

tornem possível a compreensão das contradições da base material da 

sociedade, e “estes pressupostos são os homens, mas não em qualquer 

fixação ou isolamento fantásticos, mas em seu processo de desenvolvimento 

real, em condições determinadas, empiricamente visíveis” (Marx e Engels, 

1999, pp. 37-38). Nesse sentido, o materialismo dialético é uma teoria 

híbrida, que integrou o método dialético, originalmente idealista, com o 

empirismo da ciência moderna. O aspecto problemático desse hibridismo 

reside no fato de que os chamados pressupostos reais da teoria materialista 

nada mais são que “condições determinadas empiricamente visíveis” que 

não podem ser pensadas separadamente do próprio materialismo que 

pretendem fundamentar. 

Ao incorporar a primazia do método experimental da ciência 

moderna, o materialismo dialético assume implicitamente uma concepção 

de realidade que consiste na existência de coisas autônomas e subsistentes 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1580 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

em si mesmas e completamente independentes de qualquer significado 

teleológico. Por esse motivo, a concepção hegeliana de uma realidade 

objetiva que é inseparável do desenvolvimento da consciência, é substituída, 

no âmbito do marxismo, pela concepção coisista que caracteriza a ciência 

moderna ocidental. Esse pressuposto coisista é a própria base ontológica da 

ciência moderna, mas é importante notar que sua justificação filosófica 

requer considerar a existência prévia das mesmas “coisas” independentes 

cuja subsistência deveria ser demonstrada. Essa circularidade viciosa 

compromete qualquer esforço filosófico para justificar uma ontologia 

materialista, e Horkheimer foi um filósofo que compreendeu e expôs com 

notável clareza o caráter intransponível dessa dificuldade: “mas a questão 

crucial é a seguinte: como é possível determinar o que, com justeza, pode 

ser chamado de ciência e verdade, se a própria determinação pressupõe os 

métodos de obtenção da verdade científica?” (2015, p. 88). Ao expor a 

impossibilidade estrutural de justificação da observação empírica como 

fundamento da verdade, Horkheimer se dirige à arrogância do positivismo 

moderno, mas é importante considerar que seu argumento se presta também 

à contestação do próprio método materialista: “o mesmo círculo vicioso está 

presente em qualquer justificação do método científico pela observação da 

ciência: como se justifica o princípio da observação ele mesmo? Quando se 

requer uma justificação, quando alguém pergunta por que a observação é a 

garantia apropriada da verdade, os positivistas apelam de novo à observação. 

Mas seus olhos estão fechados” (Horkheimer, 2015, p. 88). Na mesma 

medida em que uma justificação ontológica da ciência moderna é forçada a 

recorrer a provas que são científicas em si mesmas, e por isso não podem se 

prestar para tal empresa filosófica, também o materialismo dialético dispõe 

apenas de evidências que são materialistas em si mesmas. 

O segundo argumento de Horkheimer sobre a inconsistência 

filosófica do materialismo origina-se de sua versão interpretativa da 

dialética do esclarecimento, no texto Meios e Fins. Nessa obra, o filósofo 

expõe a sobreposição dos aspectos instrumentais e utilitaristas da razão 

sobre seus potenciais intrinsecamente emancipadores. Horkheimer descreve 

o processo de secularização da modernidade como um período histórico de 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1581 

progressivo rebaixamento do conceito originalmente metafísico da razão 

como potência do mundo objetivo: “essa visão afirmava a existência da 

razão como uma força não apenas na mente individual, mas também no 

mundo objetivo – nas relações entre seres humanos e entre classes sociais, 

em instituições sociais e na natureza e suas manifestações” (2015, p. 12). A 

razão objetiva encontrou expressão em sistemas filosóficos metafísicos, 

desde Platão e Aristóteles até o idealismo hegeliano, designando a própria 

totalidade cósmica como um sistema racionalmente organizado e orientado 

por uma teleologia capaz de determinar critérios éticos objetivos para a 

conduta humana: “visava-se a desenvolver um sistema abrangente, ou uma 

hierarquia, de todos os seres, incluindo o homem e seus objetivos. O grau 

de razoabilidade da vida de um homem poderia ser determinado de acordo 

com sua harmonia em relação a essa totalidade” (2015, p. 12). Horkheimer 

apresenta o daimon socrático como poder espiritual interno ao espírito, uma 

força viva intuitiva capaz de compreender o finalismo universal e determinar 

padrões de conduta sintonizados com a verdade absoluta. O daimon 

socrático “revela-se como a visão da verdade ou como a faculdade do sujeito 

individual de perceber a eterna ordem das coisas e, consequentemente, a 

linha de ação que deve ser seguida na ordem temporal” (2015, p. 19). 

O que Horkheimer descreve como “eclipse da razão” é o 

progressivo rebaixamento da razão, desde sua concepção como potência 

objetiva encarnada na realidade, para uma condição subjetivista de mero 

“funcionamento abstrato do mecanismo do pensar”, exclusivamente 

relacionada com valores utilitários imediatos e desconectados de uma 

reflexão acerca de seu grau de harmonia em relação à totalidade. No período 

moderno, esse tipo de racionalidade instrumental adquiriu uma hegemonia 

avassaladora, determinando os parâmetros de utilitarismo vigentes no 

âmbito do senso comum do homem médio, nas relações políticas e de troca 

no mercado, na pesquisa científica, no campo educativo, e inclusive na 

esfera religiosa. Sua diferença fundamental em relação à razão objetiva 

consiste em excluir completamente a possibilidade de ser um princípio 

inerente à realidade, pois a razão subjetiva está restrita a ser concebida 

somente como uma faculdade subjetiva da mente. A hegemonia da razão 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1582 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

subjetiva na modernidade espelha uma mentalidade estranha à consideração 

de que o pensamento deve estar sintonizado com uma dimensão finalística 

relacionada ao bem supremo. Na visão instrumental, o pensamento e o 

comportamento racionais identificam-se apenas com o ajustamento aos 

critérios utilitaristas que regem a vida social, sendo considerados supérfluos 

ou mitológicos todos os esforços relacionados a propósitos éticos mais 

elevados: “a ideia de que um objetivo possa ser razoável por si mesmo – 

com base nas virtudes que o conhecimento revela que ele tenha em si – sem 

referência a qualquer vantagem ou ganho subjetivo, é completamente 

estranha à razão subjetiva” (2015, p. 12). A formalização da razão, que a 

torna simplesmente um instrumento de adaptação à realidade, expõe sua 

renúncia em relação a julgamentos éticos, e sua completa conformação às 

demandas utilitárias: “de acordo com essas teorias, o pensamento serve a 

qualquer esforço particular, bem ou mal” (2015, p. 17). 

 

 

Horkheimer materialista: o Absoluto é uma ilusão da consciência 

 

No texto Meios e fins, Horkheimer realiza uma crítica vigorosa à 

razão instrumental, apontando de maneira clara que o único fundamento 

sólido para a razão consiste em uma concepção metafísica de bem supremo. 

Uma teoria objetiva de razão exige alicerçá-la em um princípio inerente à 

realidade, e essa exigência somente pode ser observada à luz de uma 

racionalidade universal e absoluta. Por outro lado, no texto Sobre o conceito 

de filosofia, Horkheimer analisa a insuficiência de uma simples oposição 

entre razão objetiva e razão subjetiva. A relação entre os dois conceitos de 

razão é inseparável da reflexão entre espírito e natureza, e por esse motivo, 

ambas categorias estão irredutivelmente interconectadas: “mesmo a 

afirmação da primazia da natureza oculta dentro de si a afirmação da 

soberania absoluta do espírito, já que é o espírito que concebe essa primazia 

da natureza e subordina tudo a ela” (2015, p. 187). Assim, se espírito e 

natureza coexistem em uma relação de mediação recíproca, resulta 

insuficiente qualquer concepção que priorize um dos polos em detrimento 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1583 

do outro: “da mesma forma que a razão subjetiva tende ao materialismo 

vulgar, a razão objetiva manifesta uma inclinação ao romantismo” (2015, p. 

191). Se a relação entre razão objetiva e razão subjetiva deve ser enfocada 

para além de uma simples oposição dualista, e também para além de sua 

integração monista, Horkheimer esclarece que a oposição entre elas, tal 

como exposta em Meios e Fins, constitui uma aparência necessária, que é 

inseparável dos conflitos materiais da sociedade burguesa: 

 

Os dois conceitos estão entrelaçados, no sentido de que 

a consequência de cada um não apenas dissolve o 

outro, mas também retorna a ele. O elemento de 

inverdade não reside simplesmente na essência de cada 

um dos dois conceitos, mas na hipóstase de um contra 

o outro. (…) Por meio de sua autocrítica, a razão deve 

reconhecer as limitações dos dois conceitos opostos de 

razão; ela deve analisar a clivagem entre os dois, 

perpetuada enquanto tal por todas as doutrinas que 

tendem a triunfar ideologicamente sobre a antinomia 

filosófica em um mundo antinômico (2015, p. 192). 

 

Horkheimer é suficientemente claro em estabelecer a primazia do 

materialismo dialético como pano de fundo teórico para a compreensão da 

relação entre os dois conceitos de razão. Embora o texto Meios e Fins 

autorize concluir que somente o Absoluto possa estabelecer fundamentos 

ontológicos para a razão, o que implicaria na primazia da razão objetiva, em 

Sobre o conceito de filosofia, a própria ontologia filosófica da razão objetiva 

é analisada como reflexo de contradições materiais da sociedade: “os 

sistemas clássicos de razão objetiva, como o platonismo, parecem ser 

insustentáveis porque são glorificações de uma ordem inexorável do 

universo, e, portanto, mitológicos” (2015, p. 197). Não apenas os conceitos 

metafísicos de mundo inteligível em Platão, ou de causa final em Aristóteles, 

estavam previamente comprometidos por seu irredutível condicionamento 

material, mas também todas as demais construções metafísicas e idealistas 

da história posterior, uma vez que os sistemas clássicos de razão objetiva 

são respostas filosóficas evasivas ao sofrimento do mundo: “seus defensores 

estavam errados, no entanto, ao pensar que podiam alcançar 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1584 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

correspondência em sistemas eternizantes e ao deixarem de ver que o 

próprio fato de viverem em meio à injustiça social impedia a formulação de 

uma ontologia verdadeira. A história provou que essas tentativas estavam 

erradas” (2015, p. 197). Para Horkheimer, é a dominação da natureza 

mediante o trabalho que condiciona a própria precedência lógica ostentada 

pela ontologia. Quando Aristóteles estabeleceu a metafísica como ciência 

primeira, por sua propriedade de estudar a substância como princípio 

universalmente válido subjacente a todas as coisas singulares, essa 

prioridade lógica obscurecia a compreensão de relações de poder da 

sociedade-estado grega: 

 

Por que deveria ser concedida precedência ontológica 

à qualidade logicamente primeira ou mais geral? (…) 

Quando Platão e Aristóteles dispuseram os conceitos 

de acordo com sua prioridade lógica, eles não os 

derivavam das afinidades secretas das coisas, mas, 

inadvertidamente, das relações de poder. A descrição 

de Platão da ‘grande cadeia do ser’ mal esconde sua 

dependência de noções tradicionais do governo do 

Olimpo e, assim, da realidade social da cidade-estado 

(2015, p. 198). 

 

No texto Sobre o conceito de filosofia, Horkheimer é coerente com 

a metodologia materialista empregada nos textos de 1930, em especial em 

Materialismo e metafísica, na medida em que os conceitos metafísicos se 

prestam à celebração ideológica da ontologia, porém mantendo intocados os 

fatores materiais responsáveis pelo sofrimento humano. As categorias 

metafísicas revestem a dor e o sofrimento mediante princípios absolutos ou 

eternos, obscurecendo a compreensão dos fatores materiais dos quais eles 

próprios realmente se originam: “a ontologia filosófica é inevitavelmente 

ideológica porque tenta obscurecer a separação entre o homem e a natureza 

e manter uma harmonia teórica que é desmentida a todo momento pelos 

lamentos dos miseráveis e deserdados” (2015, p. 199). Fica evidente que, 

para Horkheimer, qualquer tentativa de compreender a dor e o sofrimento 

em sua dimensão metafísica recai em simples forma de resignação 

ideológica diante dos fatores de opressão emanados pela esfera material da 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1585 

sociedade. Mas a grande questão a ser enfrentada pela Teoria Crítica reside 

em expor uma justificação lógica e filosoficamente consistente do próprio 

materialismo dialético. Seria necessário expor argumentos capazes de 

demonstrar porque a esfera da práxis deve ter precedência lógica como lugar 

primordial do qual se originam as determinações fundamentais dos seres 

singulares. O grande problema, conforme expomos anteriormente, 

consistiria em justificar porque a hipótese especulativa do materialismo 

dialético disporia de maior validade filosófica quando comparada à hipótese 

metafísica. Mas para apresentar essa legitimação, o materialismo dialético 

somente poderia recorrer às mesmas justificativas materiais cuja validade 

filosófica deveria ser demonstrada, recaindo na circularidade viciosa que 

afeta o método materialista. 

 

 

Teologia negativa 

 

A heterogeneidade metodológica e conceitual entre a metafísica e o 

materialismo dialético impõe obstáculos consideráveis sempre que 

conceitos de um desses campos teóricos são aplicados para problemas 

atinentes à outra área. Nesse sentido, o conceito metafísico de substância é 

um instrumento teórico obviamente inadequado para o conhecimento da 

mais-valia, tanto quanto este é impróprio para reflexões acerca de problemas 

metafísicos. Em suas reflexões tardias sobre teologia, Horkheimer incide em 

uma inadequação metodológica desse tipo quando propõe uma interpretação 

materialista sobre o Absoluto. Ao qualificar o Absoluto como esfera do 

“inteiramente Outro”, Horkheimer negligencia a impossibilidade filosófica 

de pensar o suprassensível a partir de conceitos extraídos do mundo sensível 

e histórico da práxis. 

O pensamento de Horkheimer a esse respeito pode ser resumido em 

três princípios básicos, que delimitam o conteúdo de sua teologia negativa. 

Em primeiro lugar, a existência de Deus não pode ser pura e simplesmente 

afirmada, assim como seus atributos de justiça e bondade, pois a única 

afirmação possível a esse respeito somente pode ser negativa. Em outras 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1586 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

palavras, como Deus não pode ser representado, e esse é um princípio básico 

da Teoria Crítica, “nós não podemos afirmar a existência de Deus”, “não 

podemos afirmar nada sobre Deus”, e isso implica que, “quando falamos do 

Absoluto não podemos dizer muito mais que isso: o mundo em que vivemos 

é relativo” (2000, p. 167). Em segundo lugar, o critério adotado por 

Horkheimer para a incognoscibilidade de Deus e do Absoluto é de natureza 

materialista, pois são os fatos históricos, que testemunham a barbárie da 

existência humana, a evidência da impossibilidade de afirmação da 

existência de Deus: “em vista do sofrimento do mundo, em vista da injustiça, 

é certamente impossível crer no dogma da existência de um Deus todo 

poderoso e infinitamente bom” (2000, p. 167). Em terceiro lugar, além do 

critério materialista, Horkheimer adota a crítica da razão pura de Kant para 

afirmar o Absoluto como esfera do inteiramente Outro, cuja existência não 

pode ser ontologicamente afirmada, pois somente pode ser objeto de 

esperança (anelo): “como quer que se represente a um Incondicionado, 

positivo ou negativo, que transcenda o mundo dos fenômenos, essa 

representação contradiz à convicção de que toda a realidade conhecida pelo 

entendimento leva a marca das funções intelectuais do sujeito e deve por 

isso compreender-se como um momento questionável do fenômeno” (2000, 

p. 176). 

Os aspectos problemáticos da teologia negativa de Horkheimer 

ficam evidentes quando se considera o significado filosófico do Absoluto, 

tal como consagrado pelo pensamento metafísico, como infinidade positiva 

e incondicionada, situada para além de toda realidade finita. Em suas 

principais concepções filosóficas, como Primeiro Motor Imóvel 

(Aristóteles), Deus (Agostinho, Descartes, Espinoza) e Espírito Absoluto 

(Hegel), o Absoluto é entendido como causa de si mesmo, sendo o único 

objeto filosófico cuja essência implica necessariamente sua própria 

existência. Embora essas concepções sejam diversas entre si, elas 

apresentam o pressuposto comum do conceito da consciência como esfera 

da interioridade espiritual capaz de acessar o Absoluto, entendido como 

princípio divino que constitui a realidade última do humano. Deus, 

entendido como esfera do Absoluto, que é causa de si mesmo e princípio 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1587 

explicativo de toda a realidade condicionada, é princípio, norma e medida 

de toda a esfera interior do ser humano. Isso implica, necessariamente, que 

o Absoluto é o fundamento da confiabilidade da própria razão, o que 

significa que se deve necessariamente partir da existência de Deus para 

pensar a razão, motivo pelo qual a razão é estruturalmente impossibilitada 

de negar a existência de um ser divino e absoluto. Na concepção de 

Descartes, como se sabe, a ideia da existência de Deus é o fundamento claro 

e distinto da própria auto evidência existencial do sujeito pensante, e, por 

esse motivo, é a substância de todo conhecimento e julgamento seguro de 

que o homem é capaz. Conforme abordamos anteriormente, a 

fundamentação da razão no Absoluto é explicitada no texto Meios e Fins, 

em que Horkheimer justifica a razão objetiva como estrutura inerente à 

realidade em si mesma, desde os gregos até Hegel. A secularização da razão 

na civilização moderna burguesa destituiu esse fundamento objetivo, 

tornando hegemônica a concepção da razão apenas como faculdade 

subjetiva da mente. Dessa forma, embora, nos textos teológicos, 

Horkheimer destitua o Incondicionado como fundamento positivo de toda a 

realidade, essa crítica é flagrantemente dissonante com sua própria 

exposição acerca da razão objetiva como princípio inerente da realidade. 

Como tratamos anteriormente, um argumento repetidamente 

empregado por Horkheimer contra a metafísica diz respeito à indiferença da 

filosofia em relação à barbárie e aos diversos tipos de sofrimento no mundo. 

O filósofo expõe um argumento que pretende ser definitivo sobre a 

impossibilidade teológica de redenção do sofrimento, uma vez que a justiça 

consumada “não pode ser realizada jamais na história secular, pois, ainda 

quando uma sociedade melhor tenha superado a injustiça presente, a miséria 

passada não será reparada, nem será superado o sofrimento na natureza 

circundante” (2000, p. 173). Essa formulação contrasta com a imanência 

atribuída por diversas concepções metafísicas a Deus como providência que 

habita o mundo e governa a realidade histórica. Se Deus é a causa perfeita e 

onipotente, que garante o finalismo da realização necessária do bem 

supremo, a própria sensibilidade humana e sua inclinação empática à 

compaixão somente se torna possível em virtude da presença de um 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1588 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

princípio divino e soberano que afeta as paixões humanas. Nesse sentido, na 

mesma medida em que não há consistência lógica em definir a razão como 

faculdade objetiva circunscrita apenas à mente humana e independente de 

uma fundamentação no Absoluto, da mesma forma é questionável mobilizar 

a empatia diante do sofrimento como argumento contrário à afirmação 

positiva da existência de Deus, pois seria necessário explicar de maneira 

satisfatória a própria origem do sentimento de compaixão como algo 

inteiramente alheio à providência divina. O próprio Horkheimer nada mais 

faz que reconhecer a origem necessária da moralidade em um princípio 

divino substancial e necessário: “me atrevo inclusive a dizer algo ousado: 

sem uma base teológica não se pode fundamentar a afirmação de que o amor 

é melhor que o ódio. Por que viria a ser melhor? O exercício do ódio reporta 

às vezes mais satisfação que o amor” (2000, p. 187).   

Contrariando sua própria crítica à metafísica, Horkheimer 

estabelece uma relação indissociável entre moralidade e razão objetiva. A 

hegemonia da razão instrumental na modernidade solapou os próprios 

fundamentos racionais da vida ética, pois do ponto de vista da razão 

subjetiva, o conteúdo de verdade das decisões éticas e morais se torna uma 

questão sem sentido: “a afirmação de que a justiça e a liberdade são em si 

melhores que a injustiça e a opressão é cientificamente inverificável e inútil” 

(2015, p. 32). Quando a razão se torna somente um instrumento para 

escolhas entre opções inteiramente relativas e contingentes, a formulação de 

qualidades morais objetivas e válidas em si mesmas se torna mero resíduo 

obscurantista, “soa tão carente de sentido em si como soaria a afirmação de 

que o vermelho é mais belo que o azul, ou de que o ovo é melhor que o leite” 

(2015, p. 32). Nesse sentido, o próprio filósofo reconhece a relação 

indissociável entre moralidade e razão objetiva, asseverando que esta 

somente pode ser satisfatoriamente fundamentada no Absoluto. Uma 

implicação necessária desse argumento, é que a compaixão perante o 

sofrimento, antes de ser um argumento válido contra a metafísica e favorável 

ao materialismo, se converte em seu contrário, vale dizer, em uma 

demonstração de que é somente mediante a afirmação de um princípio 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1589 

divino e soberano que as qualidades humanas de empatia e sensibilidade se 

tornam possíveis. 

 

 

Schopenhauer: vontade e sofrimento 

 

Por outro lado, é bastante conhecido que para Horkheimer a 

concepção metafísica de um progresso racional que poderia conduzir a 

humanidade à redenção perante o sofrimento, não passa de resignação 

ideológica. O ceticismo materialista de Horkheimer diante do finalismo 

metafísico da razão o conduziu a assumir o pensamento de Schopenhauer 

como referência para reflexões morais destituídas de abstrações metafísicas. 

A vontade schopenhauriana não é um princípio racional abstrato, mas sim 

um impulso cego, irresistível e insaciável que governa todos os fenômenos 

da natureza, afeta o corpo dos seres viventes, e transforma a vida em uma 

luta sem trégua entre a dor e o tédio. Para Horkheimer, a dor e a tragédia, 

entendidas como essência da história da humanidade, suprimem os 

horizontes hegelianos de racionalidade e progresso: “o fracasso do sistema 

logicamente perfeito em sua forma suprema em Hegel significa o final 

lógico de todos os intentos de justificação racional do mundo. (…) Como 

pode perdurar a verdade se o fundamento do mundo é mal?” (2000, p. 54-

55). Na medida em que a compaixão perante as dores e misérias humanas é 

o fundamento ético da filosofia de Schopenhauer, Horkheimer considera que 

essa filosofia proporciona uma denúncia imperturbável dos princípios de 

evasão e resignação consagrados pela filosofia tradicional: “a doutrina da 

vontade cega como algo eterno priva o mundo do enganoso fundamento 

dourado que lhe conferia a velha metafísica. (…) Nenhuma calamidade será 

superada por um mais além” (2000, p. 56). A fraternidade derivada da 

compaixão schopenhauriana se torna um princípio ético filosoficamente 

mais consistente do que a caridade religiosa, pois ele se fundamenta no 

reconhecimento da universalidade do desamparo, tornando inteiramente 

secundária a esperança de recompensa da salvação da alma: “socorrer ao 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1590 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

finito temporal contra o eterno desmisericordioso: nisso consiste a moral 

segundo Schopenhauer” (2000, p. 56). 

A interpretação de Horkheimer acerca das reflexões realizadas pelos 

filósofos metafísicos sobre o tema do sofrimento humano é decisivamente 

comprometida pelo viés materialista para o qual as categorias metafísicas 

nada mais fazem que obscurecer a compreensão dos fatores materiais que 

originam a dor e sofrimento. A consideração prévia de que as interpretações 

metafísicas sobre o sofrimento consistem em artifícios filosóficos 

destinados à resignação ideológica, impede compreender que o pensamento 

metafísico possa ser veículo de compreensão da radicalidade do problema 

do mal. Criticar as reflexões metafísicas sobre a dor e o sofrimento 

reduzindo-as a signos de resignação, implica negligenciar seu esforço de 

compreensão sobre a dimensão ontológica da oposição entre bem e mal. 

Reduzir a reflexão metafísica acerca da radicalidade do problema do mal 

mediante argumentos materialistas implica em ignorar que a própria 

liberdade da consciência humana é inseparável da malignidade do mundo. 

Sob uma perspectiva metafísica, reflexões acerca da dor e do sofrimento não 

podem ser dissociadas do problema filosófico do mal: “portanto, para 

afirmar que um mundo sem dor seria melhor, deveríamos ser capazes de 

avaliar todas as consequências – positivas e negativas – do sofrimento, coisa 

que é para nós totalmente impossível” (Laborda, 2016, p. 140). Essa simples 

consideração leibniziana expõe a ambiguidade da interpretação materialista 

desenvolvida por Horkheimer, evidenciando que ela se choca com seu 

conceito de razão objetiva, exposto em Meios e Fins. 

Ao insistir em uma leitura materialista da filosofia de Hegel, 

deixando de analisá-lo em sua própria lógica interna, Horkheimer deixa de 

atentar que o pensamento filosófico de Schopenhauer pode ser 

hegelianamente integrado como experiência da consciência em seu 

desenvolvimento teleológico. Se a fenomenologia do Espírito expõe as 

etapas de dilaceramento do espírito, em que a desigualdade entre a 

consciência e seu conceito não representam um fracasso, mas sim um 

percurso de enriquecimento, a obra de Schopenhauer integra o auto 

movimento do espírito na direção da consciência de si. Na medida em que 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1591 

Horkheimer valoriza a obra de Schopenhauer como momento crítico às 

tendências resignadoras da metafísica tradicional, os limites de sua 

interpretação materialista o impedem de entender que a única maneira pela 

qual o espírito se desenvolve como sujeito, na direção de si mesmo como 

verdade suprema, é por meio de experiências negativas que testemunham 

sua dialética interna. O Espírito Absoluto hegeliano não é uma 

transcendência inacessível, inteiramente outra, pois se realiza como síntese 

dialética entre finitude e infinitude: “o espírito absoluto não é nem o espírito 

infinito abstrato que se opõe ao espírito finito, nem o espírito finito que 

persiste em sua finitude e sempre permanece aquém de seu Outro; é a 

unidade e a oposição desses dois ‘Eus’” (Hyppolite, 1999, p. 559). Uma 

referência filosófica preciosa para essa compreensão dialética da inserção 

da vontade schopenhauriana no percurso da fenomenologia do espírito é o 

conceito de razão objetiva em Horkheimer, que concebe o Absoluto como 

fundamento da razão. À luz da dialética do esclarecimento na versão 

produzida por Horkheimer, a compaixão diante do sofrimento não é um 

fundamento ético dissociado da metafísica, pois é inseparável de um 

processo de reconciliação entre espírito finito e espírito infinito. Não é por 

acaso que o próprio Horkheimer reconhece o pensamento de Schopenhauer 

como “autêntica filosofia cristã”, pois nele a humildade e o amor são 

proclamados como sua “essência mais íntima”, “nele, o trabalho a favor dos 

outros não está ligado a nenhuma esperança na própria salvação” (2000, p. 

57). 

 

 

Teologia negativa como estranhamento do Absoluto 

 

Horkheimer afirma, no texto O anelo do inteiramente outro: “A 

consciência de nosso abandono, de nossa finitude, não é nenhuma prova 

para a existência de Deus. Não podemos afirmar nada sobre Deus. Esse é 

um princípio básico decisivo da Teoria Crítica. Se tivéssemos a certeza 

absoluta de que existe Deus, então nossa consciência do abandono do 

homem seria um engano” (2000, p. 167). A incognoscibilidade de Deus é 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1592 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

assumidamente derivada do dogma judaico que proíbe a representação do 

ser divino e obstrui também sua própria nomeação. Em termos filosóficos, 

Horkheimer remete o Absoluto à esfera numênica da coisa-em-si, o que 

parece um artifício muito conveniente para justificar a impossibilidade 

estrutural do materialismo dialético de ultrapassar os limites da experiência. 

Os aspectos problemáticos dessa caracterização do Absoluto como coisa-

em-si incognoscível podem ser devidamente compreendidos quando 

consideramos a crítica de Hegel à razão pura kantiana. 

Como se sabe, o conceito de coisa-em-si no sistema filosófico de 

Kant tem o papel de circunscrever o intelecto ao âmbito da experiência, de 

maneira a disciplinar a atividade cognoscitiva aos limites fenomênicos, que 

estabelecem a possibilidade de um conhecimento racional, universal e 

necessário. Na interpretação de Hegel, a antinomia entre fenômeno e coisa-

em-si não se refere a uma suposta incapacidade da razão para conhecer a 

realidade, pois se trata de uma negatividade que é substancial à existência 

em si mesma. Hegel propõe uma correção à interpretação epistemológica de 

Kant, designando a distância entre fenômeno e númeno como um problema 

ontológico, relativo à contradição entre o entendimento de seres finitos e 

uma realidade que não é um simples agregado mecânico de supostas coisas-

em-si autônomas e separadas do sujeito cognoscente, mas sim uma 

totalidade cósmica corporificada em entidades finitas que parecem ter uma 

existência material independente. Para Hegel, a esfera sensível da realidade 

não é um substrato material de coisas-em-si incognoscíveis, mas sim 

expressão do movimento do Espírito Absoluto se realizando como sujeito. 

Conceber a realidade como uma totalidade de coisas-em-si subsistentes e 

separadas do sujeito humano consiste em uma expressão da alienação do 

espírito, característica do momento histórico em que a ciência moderna 

ocidental se tornou hegemônica. A dialética de Hegel desenvolve uma crítica 

incisiva à incapacidade intelectual e cognitiva do entendimento (Verstand) 

para abarcar o auto movimento do espírito, e é por esse motivo que o 

conceito de coisa-em-si se revela uma autolimitação da própria razão 

(Vernunft) (Tome, 2013, p. 27). Marcuse sintetiza de maneira adequada a 

principal implicação do ceticismo kantiano: “enquanto as coisas-em-si 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1593 

estiverem fora do alcance da razão, esta continuará a ser mero princípio 

subjetivo, privado de poder sobre a estrutura objetiva da realidade” (1978, 

p. 34). 

Dessa forma, ao conceber Deus sob a esfera incognoscível do 

inteiramente Outro, Horkheimer opera um rebaixamento do Absoluto a uma 

condição numênica inacessível à razão. Esse posicionamento pode ser 

conveniente para uma interpretação materialista nos termos de uma teologia 

negativa, porém é claramente insuficiente em termos filosóficos, pois o 

Absoluto é irredutível ao esquema conceitual do materialismo dialético. A 

teologia negativa de Horkheimer remete a um estranhamento entre o espírito 

humano e o Espírito Absoluto que se situa aquém da concepção hegeliana 

de mediação recíproca entre o finito e o infinito. Para Hegel, o dualismo 

entre finito e infinito deve dar lugar à autoconsciência dialética do espírito, 

de tal maneira que os espíritos humanos concebam a si mesmos como 

veículos de realização do Espírito Absoluto. A insuficiência conceitual em 

conceber Deus como inteiramente Outro se torna patente na definição 

hegeliana do sujeito cósmico como idêntico e não-idêntico ao mundo. A vida 

do Absoluto é experiência de uma oposição interna e trágica, “e esse drama 

não é uma história paralela ao drama da oposição e da reconciliação no ser 

humano. É o mesmo drama, de uma perspectiva diferente mais ampla. Pois 

o ser humano é o veículo da vida espiritual do Geist” (Taylor, 2014, p. 130). 

A consciência do abandono, que Horkheimer situa como referência para sua 

concepção de Deus como inteiramente Outro, deve ser interpretada não 

somente como engano, mas principalmente como etapa a ser superada no 

percurso de realização histórica da consciência de si do espírito. Jean 

Hyppolite dá a devida ênfase a essa dialética interna que perpassa a 

realização do espírito, desvendando o caráter ilusório do posicionamento de 

Deus como transcendência inacessível: “Deus não pode ignorar a finitude e 

o sofrimento humanos. Inversamente, o espírito finito não é um aquém, ele 

supera a si mesmo, atraído constantemente rumo à sua transcendência, e tal 

superação é a cura possível de sua finitude” (1999, p. 553). 

 

 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1594 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Considerações finais 

 

É suficientemente ilustrativo que o próprio Horkheimer se 

encarregue de apresentar um argumento eloquente, retirado de sua vida 

pessoal, que se torna um elemento involuntariamente demonstrativo da 

inconsistência filosófica de sua teologia negativa. No texto Salmo 91, ele 

recorda um acontecimento tocante da infância, descrevendo o brilho nos 

olhos de sua mãe ao recitar essa passagem bíblica. Ao fazê-lo, Horkheimer 

demonstra clara convicção de que o Absoluto não se situa pura e 

simplesmente em uma esfera incognoscível e distante, pois se torna vivo no 

coração do homem, e expressa sua visibilidade somente aos olhos do 

espírito: “quando um pai educa a seu filho no pensamento e uma mãe o 

contempla na esperança de que se porá a serviço daquela felicidade infinita, 

essa criança experimentará o amor que torna o homem humano”. (...) Os 

salmos testemunham uma necessidade, uma entrega à Bondade, que não é 

simbólica, mas real e influencia desde o princípio as experiências de uma 

criança” (2002, p. 109). 

A homenagem de Horkheimer à sabedoria bíblica não deve ser 

interpretada como mero testemunho pessoal circunscrito à vida privada do 

filósofo, mas sim como reflexão filosófica perfeitamente compatível com o 

daimon socrático. No texto Meios e Fins, o filósofo expõe a potencialidade 

do daimon como força viva intuitiva capaz de determinar uma conduta ética 

sintonizada com a razão objetiva. A referência às memórias da infância 

expressa justamente a sintonia entre sua vida pessoal e a parte mais 

significativa e filosoficamente consistente de suas reflexões teológicas, 

quando ele subverte seus próprios fundamentos materialistas. Nesse sentido, 

há uma notável ambiguidade no conjunto das reflexões filosóficas de 

Horkheimer. Por um lado, em Meios e Fins, o Absoluto é exposto como o 

único fundamento da razão, em termos compatíveis com a metafísica 

clássica. Por outro lado, em Sobre o conceito de filosofia, Horkheimer expõe 

as supostas origens materialistas e históricas do conceito de absoluto, 

desenvolvendo uma contestação do próprio argumento apresentado por ele 

em Meios e Fins. A mesma ambiguidade transparece no conjunto das 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1595 

reflexões teológicas. Sua teologia negativa se baseia em um conceito de 

absoluto que é incompatível com as teorias metafísicas clássicas. Essa 

incompatibilidade não se explica apenas pela crítica materialista na qual se 

apoia, pois o inteiramente Outro é um conceito em que o Absoluto é 

circunscrito à esfera numênica, ignorando completamente a relevância da 

crítica de Hegel à razão pura kantiana. 

Essa ambiguidade reflete os obstáculos da Teoria Crítica para 

reflexões de natureza teológica, e pode ser explicada, em termos 

filosoficamente consistentes, pela presença subterrânea da metafísica no 

próprio materialismo dialético. Conforme procuramos demonstrar no 

presente artigo, a metafísica aristotélica condicionou todas as formas 

posteriores de materialismo a se justificarem de maneira convincente no 

campo filosófico. O filósofo grego alicerçou seu conceito de metafísica na 

impossibilidade lógica de um conhecimento acerca da estrutura substancial 

do ser no mundo sensível das coisas materiais. Os obstáculos teóricos e 

metodológicos para reflexões filosóficas de natureza materialista se 

explicitam na circularidade viciosa do materialismo dialético para 

demonstrar que as determinações materiais originam o ser, pois todo 

argumento passível de ser empregado para demonstrar o materialismo é 

materialista em si mesmo. Dessa forma, sendo obrigado a se justificar como 

causa sui, e diante da impossibilidade lógica dessa justificação, o próprio 

materialismo dialético expõe uma fundamentação especulativa que somente 

pode ser assumida de maneira logicamente consistente pela metafísica à qual 

ele pretende se opor. Uma vez que a Teoria Crítica se apoia 

metodologicamente no materialismo dialético, se torna importante 

reconhecer que seus próprios fundamentos conceituais não demarcam 

propriamente uma ruptura com a metafísica. Assim como o marxismo do 

qual se origina, a Teoria Crítica não se constitui como um pensamento 

heterogêneo à metafísica, sendo alicerçada nas bases metafísicas da razão 

objetiva. Os problemas na justificação filosófica do materialismo dialético 

são explicitados quando Marx procura extrair do método dialético subsídios 

teóricos para uma crítica ao idealismo de Hegel. Em uma passagem 

consagrada, Marx expõe o seguinte argumento: 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1596 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

 

Totalmente ao contrário do que ocorre na 

filosofia alemã, que desce do céu à terra, aqui se 

ascende da terra ao céu. Ou, em outras palavras: 

não se parte daquilo que os homens dizem, 

imaginam ou representam, e tampouco dos 

homens pensados, imaginados e representados 

para, a partir daí, chegar aos homens de carne e 

osso; parte-se dos homens realmente ativos e, a 

partir de seu processo de vida real, expõe-se 

também o desenvolvimento dos reflexos 

ideológicos e dos ecos desse processo de vida. 

(...) Essa maneira de considerar as coisas não é 

desprovida de pressupostos. Parte de 

pressupostos reais e não os abandona um só 

instante. Estes pressupostos são os homens, mas 

não em qualquer fixação ou isolamento 

fantásticos, mas em seu processo de 

desenvolvimento real, em condições 

determinadas, empiricamente visíveis. Desde 

que se apresente este processo ativo de vida, a 

história deixa de ser uma coleção de fatos 

mortos, como para os empiristas ainda 

abstratos, ou ação imaginária de sujeitos 

imaginários, como para os idealistas (Marx e 

Engels, 1999, p. 37-38). 

 

Como se pode compreender, Marx entende que a concepção 

idealista de ser humano, para a qual é imprescindível pressupor que o 

homem é uma substância espiritual autônoma, deve ser reduzida a aspectos 

ideológicos que são inseparáveis da dominação econômica. Enquanto o 

idealismo parte de “sujeitos imaginários”, a teoria materialista parte de 

“condições determinadas, empiricamente visíveis”, realizadas pelos 

“homens de carne e osso”. Conforme abordamos ao longo do presente 

artigo, a teoria materialista nada terá a dizer caso seja confrontada com uma 

simples indagação acerca da natureza essencial de seus “homens de carne e 

osso”. Estes são deduzidos da teoria materialista, na mesma medida em que 

esta essa teoria se fundamenta na existência dos mesmos “homens de carne 

e osso”. Qualquer tentativa de escapar a essa constrangedora circularidade 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1597 

viciosa irá conduzir à concepção do materialismo como causa sui, qualidade 

de autoprodução que é incompatível com qualquer tipo de materialismo. 

Dessa forma, para compreendermos como é possível que, apesar de sua 

inconsistência lógica no campo filosófico, a dialética materialista seja um 

instrumento fundamental para a crítica da fantasmagoria produzida pelo 

capital, se torna forçoso reconhecer que os “homens de carne e osso” são em 

si mesmos mediados por sujeitos espirituais cuja formulação se torna 

logicamente consistente somente em termos metafísicos. Nesse sentido, as 

contradições materiais da sociedade, ostentadas pela teoria materialista 

como sua principal descoberta, nada mais são que reflexos de uma práxis 

realizada por sujeitos espirituais, pois somente a estes é possível atribuir a 

qualidade de pôr a si mesmos de maneira logicamente não problemática. É 

apenas porque o materialismo dialético analisa uma práxis realizada por 

homens de carne e osso, que são, em sua essência, sujeitos espirituais cuja 

existência histórica é perpassada pelo estranhamento e pelo primitivismo 

ético, que ele se torna uma teoria relevante e imprescindível para o 

entendimento crítico da realidade material no capitalismo. 

Em outras palavras, é justamente em virtude de seus fundamentos 

metafísicos e espirituais que o materialismo dialético é um aparato 

conceitual extremamente valioso para a crítica da práxis no capitalismo. O 

que na presente reflexão foi caracterizado como ambiguidade conceitual nas 

reflexões teológicas de Horkheimer, tem origem no não reconhecimento dos 

fundamentos metafísicos do materialismo dialético no qual a Teoria Crítica 

se apoia. A teoria marxista pode ser pensada em seu duplo aspecto de 

falsidade e verdade no campo filosófico. O materialismo dialético é falso no 

sentido de que sua pretensão materialista não pode ser plenamente afirmada, 

uma vez que os processos de coisificação por ele denunciados não se 

originam das mercadorias literalmente concebidas como objetos materiais, 

mas sim da atividade prática de domínio da natureza e de circulação de bens 

no mercado, que é realizada por sujeitos humanos cuja substância é 

espiritual. A “matéria” do materialismo dialético é práxis, vale dizer, o 

conjunto de relações sociais mediante as quais os seres humanos produzem 

e reproduzem sua existência, gerando excedente produtivo e distribuindo 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1598 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

desigualmente a riqueza. O estado de coisificação e de barbárie no 

capitalismo não se origina dos objetos materiais em si mesmos, mas sim da 

atividade produzida pelos sujeitos humanos. Ao mesmo tempo, a teoria 

materialista é verdadeira, pois permite compreender que tal atividade prática 

engendra processos de coisificação que estão em contradição com as 

potencialidades de realização da razão e da liberdade no atual estágio 

histórico. Por esse motivo, é importante ressaltar que a própria teoria 

materialista aponta para além de si mesma, pois o reconhecimento de seus 

fundamentos metafísicos integra a realização de potenciais de 

autoconsciência que são imprescindíveis para a evolução da humanidade. 

Os sujeitos do materialismo são homens de carne e osso que 

dominam a natureza e trocam mercadorias, mas ao mesmo tempo, são 

também sujeitos dotados de uma consciência cuja existência não pode ser 

reduzida a mero agregado de átomos materiais, e o próprio Horkheimer se 

encarregou de diferenciar o materialismo dialético dessa concepção 

mecanicista1. Portanto, é justamente porque os homens de carne e osso são 

sujeitos dotados de uma esfera de interioridade espiritualmente auto 

evidente, que o materialismo dialético se constitui como um aparato 

conceitual válido para o conhecimento das contradições na esfera produtiva. 

A interioridade espiritual da consciência é a única esfera ontologicamente 

subsistente2, o que conduz à necessidade de inverter a conhecida crítica de 

                                                           

1No artigo Materialismo e metafísica, Horkheimer cita vários autores que contestam a 

redução dos processos emocionais a simples epifenômenos cerebrais. Para ele, 

identificar a matéria como substância que origina toda a realidade significa um monismo 

rudimentar (1990, pp. 33-35). A única possibilidade de validar o argumento contrário, 

ou seja, que os seres humanos não são sujeitos espirituais, mas apenas homens de carne 

e osso, exigiria a demonstração empírica do fisicalismo. Porém, contrariamente ao sonho 

da neurociência, é preciso reconhecer que “qualquer pessoa que tenha revisado nos 

últimos anos a literatura neurocientífica deverá reconhecer que não existe nenhum 

trabalho experimental, nem nenhuma interpretação de dados experimentais, publicada 

em uma revista científica séria, que nos permita afirmar de modo claro, rigoroso e 

inequívoco que a atividade neuronal (eletroquímica, bioquímica ou genético-molecular) 

do neocórtex, ou de outra parte do cérebro, é a causa dos fenômenos mentais de modo 

total, próximo ou suficiente” (Caro, M. Apud Lorente, A.P., 2016). 

2O conceito metafísico da consciência como substância espiritual foi impulsionado nas 

primeiras décadas do século XX pelas interpretações idealistas dos experimentos no 



Sinésio Ferraz Bueno 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1599 

Marx ao idealismo de Hegel: é a consciência que origina a práxis material, 

e não o contrário. Por esse motivo, é somente quando o pensamento de 

Horkheimer expõe o Absoluto como fundamento do espírito humano, 

solapando os próprios fundamentos de sua teologia negativa, que tais 

reflexões alcançam sua mais genuína consistência conceitual no campo 

filosófico. 

 

 

Referências 

ADORNO, T.W. Dialética Negativa. Rio de Janeiro: Zahar, 2009. 

ADORNO, T.W. Três estudos sobre Hegel. Tradução: Ulisses Vaccari. São 

Paulo: Editora Unesp, 2013a. 

ADORNO, T.W. Introducción a la dialéctica. Trad.: Mariana Dimópolus. 

Buenos Aires: Eterna Cadencia, 2013b. 

ARISTÓTELES. Metafísica. Tradução: Edson Bini. Bauru: Edipro, 2006. 

ARROYO, R.W. O problema ontológico da consciência na mecânica 

quântica. Maringá: Universidade estadual de Maringá, 2015. 

                                                           
campo da física quântica. As pesquisas dirigidas ao âmbito ultramicroscópio da 

realidade revelaram a inexistência de partículas sólidas e extensas, desvelando o modo 

atomista de pensar como uma ilusão dos sentidos. De acordo com Niels Bohr, um dos 

precursores desse campo do conhecimento, o que se convencionou denominar “mundo 

material”, é um substrato inextenso de energia que alterna modos complementares de 

existência, entre o estado de onda e o estado de partícula: “a mecânica quântica derruba 

a imagem de um mundo exterior, que se apoiava numa ontologia realista, mecanicista e 

coisista” (BALSAS, A., 1999, p. 128). As interpretações idealistas do estado de 

complementaridade conduziram à concepção da consciência como sujeito causal do 

colapso de onda, isto é, a observação do mundo pela consciência é o fator decisivo para 

a existência do mundo material. Essa linha interpretativa estabelece um diálogo direto 

com a metafísica, pois atribui à consciência a primazia explicativa para a existência de 

entidades extensas e corpusculares, postulando “um estatuto ontológico privilegiado 

para a consciência individual do observador humano no universo” (ARROYO, 2015, p. 

104). As descobertas da física quântica testemunham a dialética do progresso científico, 

pois são os próprios métodos experimentais consagrados pelo positivismo que produzem 

evidências empíricas da inexistência do mundo material como substância da realidade. 

Nesse sentido, considerando que os filósofos da Teoria Crítica foram contemporâneos 

dos pesquisadores da Escola de Copenhagem, carece de explicações a desconsideração 

das teses idealistas da física quântica pelos pensadores frankfurtianos. 



Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da teologia negativa 

1600 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1567-1600, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

BALSAS, A. Física quântica e realidade. Revista Portuguesa de filosofia, 

55, n. 1-2. Braga: Faculdade de Filosofia, 1999. 

https://doi.org/10.17990/RPF/1999_55_1_0129  

HYPPOLITE, J. Gênese e estrutura da fenomenologia do espírito de 

Hegel. Trad.: Andrei José Vaczi et. al. São Paulo: Discurso Editorial, 1999. 

HEGEL, F. Fenomenologia do Espírito. Trad.: Paulo Menezes. Petrópolis: 

Vozes, 2002. 

HORKHEIMER, M. Teoria Crítica – uma documentação. São Paulo, 

Perspectiva, Editora da Universidade de São Paulo, 1990. 

HORKHEIMER, M. Eclipse da razão. São Paulo, Editora Unesp, 2015. 

HORKHEIMER, M. Anhelo de justicia – teoria crítica y religión. Madrid, 

Editorial Trotta, 2000. 

JAY, M. La imaginación dialéctica. Madrid, Taurus, 1986. 

LABORDA, M.P. ¿Tiene la razón algo que decir sobre dios y el problema 

del mal¿ In: GIL F.S.C. e ALFONSECA, M. (orgs.) 60 preguntas sobre 

ciencia y fe. Madrid: Stella Maaris, 2016. 

LORENTE, A.P. ¿Ha demonstrado la neurociencia que la mente no es más 

que un surproduto de la materia¿. In: GIL F.S.C. e ALFONSECA, M. 

(orgs.) 60 preguntas sobre ciencia y fe. Madrid: Stella Maaris, 2016. 

LUCKÁCS, G. História e consciência de classe. Trad.: Telma Costa. Rio 

de Janeiro: Elfos, 1989. 

MARCUSE, H. Razão e revolução. Trad.: Marília Barroso. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1978. 

MARX, K. e ENGELS, F. A ideologia alemã. São Paulo: Hucitec, 1999. 

TAYLOR, C. Hegel: sistema, método e estrutura. São Paulo, É 

realizações, 2014. 

TOME, L.F. Genesys y concepto en la certeza sensible. Buenos Aires: 

USAN, 2013. 

 

Data de registro: 01/08/2023 

Data de aceite: 24/01/2024 

https://doi.org/10.17990/RPF/1999_55_1_0129


João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1601 

 Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. 

Adorno interpreta Hölderlin 

 

 

 

João Paulo Andrade Dias * 

 

 

 

Resumo: O artigo aborda a interpretação da poesia tardia de Hölderlin feita por 

Theodor W. Adorno. Seu objetivo principal é demonstrar os passos da análise 

estética do discurso proferido em 1963 à Hölderlin-Gesellschaft, pontuando a 

presença da ideia de parataxis. Assim, o artigo divide o procedimento de Adorno 

em três camadas interpretativas: os conceitos de teor de coisa, lei imanente da 

configuração e teor de verdade. Primeiro, Adorno busca as referências filológicas e 

de sociologia da arte para insistir na proximidade de Hölderlin com o idealismo 

alemão, estratégia empregada para refutar a leitura de Heidegger, então corrente na 

Alemanha. A seguir, Adorno analisa a configuração poética para demonstrar como 

Hölderlin tomava parte nos debates filosóficos do período, marcando sua posição e 

afastando-se da teoria do conhecimento e filosofia da história de Hegel. Por fim, o 

teor de verdade resgatado da análise estética sugere conceitos já empregados por 

Adorno em sua filosofia de juventude, como história natural, mas também prepara 

noções que aparecerão somente na Dialética negativa, obra que responde à crítica 

da razão formulada pelo próprio autor na Dialética do esclarecimento. A tese central 

do artigo consiste na transversalidade da ideia de parataxis. 

 

Palavras-chave: Theodor W. Adorno; Friedrich Hölderlin; Teor de coisa; Teor de 

verdade; Parataxis. 

 

                                                           

* Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Doutorando em 

Filosofia na Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Pesquisador em Unicamp. E-

mail: jpandradedias@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/8426495328593431. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-9773-8989. 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70301 

mailto:jpandradedias@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/8426495328593431
https://orcid.org/0000-0002-9773-8989
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70301
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70301


Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1602 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

 
Verankerung in den Namen, Verharren in den Ideen. Adorno spielt 

Hölderlin auf. 

 

Zusammenfassung: Der Aufsatz geht um Theodor W. Adornos Interpretation von 

Hölderlins Spätlyrik. Das Hauptziel hier ist es, die Schritte der ästhetischen Analyse 

der im Jahr 1963 Rede an die Hölderlin-Gesellschaft zu demonstrieren und dabei 

die Präsenz der Idee von Parataxe zu betonen. So gliedert der Aufsatz Adornos 

Vorgehen in drei interpretative Schichten: die Begriffe Sachgehalt, immanentes 

Gesetz der Gestaltung und Wahrheitsgehalt. Erstens sucht Adorno nach 

philologischen und kunstsoziologischen Bezügen, um an die Nähe Hölderlins zum 

deutschen Idealismus zu erinnern. Das war eine Strategie, mit der er die damals in 

Deutschland gängige Heidegger-Interpretation widerlegen ward. Im Folgenden 

analysiert Adorno die poetische Gestaltung, um zu zeigen, wie Hölderlin an den 

philosophischen Debatten seinerzeit teilnahm, seine Position markierte und sich von 

Hegels Erkenntnistheorie und Geschichtsphilosophie entfernte. Der aus der 

ästhetischen Analyse gerettete Wahrheitsgehalt schlägt zuletzt Begriffe vor, die 

Adorno in seiner Jugendphilosophie schon verwendet hat, wie etwa den Begriff der 

Naturgeschichte, bereitet aber auch Begriffe vor, die erst in Negativer Dialektik 

erscheinen werden, einem Werk, das auf die vom Autor selbst in Dialektik der 

Aufklärung formulierte Vernunftkritik antwortet. Die zentrale These des Aufsatzes 

besteht in der Transversalität der Idee von Parataxe. 

 

Stichwörter: Theodor W. Adorno; Friedrich Hölderlin; Sachgehalt; 

Wahrheitsgehalt; Parataxe. 

 

 

 

Anchor in Names, Persistence in Ideas. Adorno plays Hölderlin. 

 

Abstract: This paper deals with Theodor W. Adorno’s interpretation of Hölderlin’s 

late poetry. It aims to demonstrate each step of the aesthetic analysis of his well-

known speech delivered in 1963 to the Hölderlin-Gesellschaft, and punctuates the 

presence of parataxis’ idea through the essay. Thus, the paper divides Adorno’s 

procedure into three main concepts: thing content, immanent law of configuration 

and truth content. First, Adorno asks philology and sociology of art for help to insist 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1603 

on Hölderlin’s closeness to German Idealism, a strategy employed to rebut 

Heidegger’s version, then current in Germany. Next, Adorno analyses the poetic 

configuration as to demonstrate how Hölderlin took part in philosophical debates of 

his time, marking his position out and moving away from Hegel’s theory of 

knowledge and philosophy of history. Finally, the truth content rescued from the 

aesthetic analysis suggests concepts already mobilized by Adorno in his youthful 

philosophy, such as natural history, but also prepares some notions that will appear 

only in Negative Dialectics, a work known as a reply to the critique of reason 

formulated by the author himself in Dialectics of Enlightenment. The central thesis 

of this paper consists in the transversality of parataxis’ idea. 

 

Keywords: Theodor W. Adorno; Friedrich Hölderlin; Thing content; Truth content; 

Parataxis. 

 

 

 

Introdução 

 

A interpretação de Adorno foi introduzida ao meio acadêmico no 

encontro da Hölderlin-Gesellschaft de 1963, em comemoração ao 120º 

aniversário do poeta. Sem qualquer exagero, pode-se dizer que sua 

participação em Berlim foi caótica. Adorno aproveitava a ocasião para 

inserir suas teses no debate. Mas sua contribuição ao encontro também 

assume ali uma segunda tarefa explosiva – e, por que não dizer, política. 

Diante de uma plateia majoritariamente heideggeriana, o título de seu 

discurso antecipava uma certa ideia de parataxis aparentemente dócil e 

despretensiosa, que sugeria um requentado de von Hellingrath. Mas, longe 

disso, Adorno ambicionava interromper o curso da reflexão filológica alemã 

sobre Hölderlin. O discurso acompanha a curvatura mimética de Metade da 

vida, conhecido por multiplicar suas camadas de cesura. A aparente divisão 

de natureza e cultura, marcada pelo espaço entre as duas estrofes desse 

poema, é tomada de empréstimo, mas substituída pela imagem de 

Heidegger, na primeira metade do discurso, e a dele próprio, Adorno, na 

segunda. Esta primeira cisão, certamente a mais clara, é somente o 

epifenômeno que recobre toda uma textualidade estruturalmente cingida. Ao 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1604 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

tomar a afinidade com o poema, as dobraduras, separações e hiatos de cada 

verso se inscreveriam também no discurso de Adorno. Até mesmo a autoria 

da conferência aparece ali entrecortada: a voz do esteta delicado e polido – 

às vezes de gravata borboleta! – está intercalada com a de Hektor 

Rottweiller, antigo pseudônimo que se sentiria mais confortável para atacar 

Heidegger sem deixar explicações. A plateia também se divide, com relatos 

de um grupo de heideggerianos que, liderados por Wolfgang Binder, 

deixaram a sala pisando duro antes mesmo que a conferência terminasse. A 

sessão teria sido interrompida inúmeras vezes, e há quem diga que, como 

provocação, teriam chamado “Theodor Wiesengrund” de “Theodor 

Adorno” como forma de apagar sua ascendência judaica (MÜLLER-

DOOHM, 2003, p. 548). Em uma das interrupções, houve a acusação de 

ofensa desleal, já que Heidegger, aguardado pelo público, não esteve 

presente para se defender; e Peter Szondi, a quem o ensaio foi 

posteriormente dedicado, ainda interrompe a interrupção para interceder a 

favor de Adorno. Por fim, o causador de toda a polêmica se ausenta no dia 

seguinte (BINDER, 1965, p. 185), quando ocorreria um debate sobre sua 

conferência. O ensaio de Adorno não é publicado no anuário de 1963/64, e 

Heidegger, incrédulo com o os relatos, pede afastamento da organização. 

Em que pese todas as reações, a interpretação de Adorno se 

desenrola em afinidade com a filologia alemã. Seu discurso passa por Walter 

Muschg e as análises de Friedrich Beißner, e se por vezes aponta os limites 

e excessos do comentário em poesia, permanece-lhe sempre fiel ao insistir 

em noções como teor de coisa (Sachgehalt), que retoma as bases da pesquisa 

filológica. A inspiração em Benjamin, já demarcada na conceituação do 

discurso, perpassa desde “Dois poemas de Friedrich Hölderlin” até o Drama 

barroco. Num dos poucos momentos em que efetivamente dialoga com 

Heidegger, é Benjamin quem lhe fornece uma base para a crítica, o conceito 

de “poetificado” (das Gedichtete). Adorno projeta seu mote, a unidade entre 

forma e conteúdo, para demonstrar uma conversão da poesia em filosofia 

nas “clarificações” (läutern) de Heidegger. Ocorreria uma sobrevalorização 

do conteúdo transformado em sentença literal, certa autonomia do que foi 

dito, o destacamento das frases de Hölderlin da forma e da linguagem 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1605 

poéticas: nas palavras de Adorno, uma desestetização (Entästhetisierung) da 

obra, o verso poético convertendo-se em filosofema (ADORNO, 2003 [GS 

11], p. 454). Desdobramento natural, o Hölderlin de Heidegger acede à 

fundação (Stiftung) do ser e à apropriação do próprio (Aneignung des 

Einiges); perde contato com o processo de reflexão das formas poéticas e 

das teses em estética do poeta, expressas em formulações como “exposição 

da mekhané” e cesura (Zäsur).  Mas, se é verdade que Hölderlin teria 

alcançado o discurso do Ser, ou melhor, escapado à metafísica, não parece 

certo que seu passo para fora do idealismo alemão signifique uma dissolução 

do estrangeiro (Fremde), tampouco que as relações de parentesco originário 

com a filosofia e a sociedade do período possam simplesmente ser 

dissipadas, como afirma Heidegger (1951, p. 85). Assim, a interpretação de 

Adorno emprega o teor de coisa para recolocar Hölderlin em situação, e o 

“poetificado” de Benjamin lhe surge como estratégia para reestabelecer a 

unidade de forma e conteúdo, assim como da poesia com o estético. 

Rastrear as relações de parentesco originário de arte e filosofia é, 

neste caso, tarefa facilitada pelo próprio Hölderlin. O vasto material de 

anotações e a correspondência com Schelling e Hegel atesta sua parte no 

idealismo alemão. Em seu discurso, Adorno também recorda a famosa carta 

sobre Fichte, quando um Hölderlin recém-chegado para uma temporada em 

Frankfurt travava seu primeiro contato com a autoposição absoluta do Eu. 

Novamente, Hegel povoa a interpretação de Adorno em temáticas como a 

migração do Espírito do Mundo, o cristianismo como época passageira, a 

“noite do tempo” e a interioridade da consciência infeliz como fase 

transitória (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 462). Mas o teor de sua obra tardia, 

talvez já presente em Tal como em dia de festa... (Wie wann am Feiertage 

...) e consagrado em Patmos, O único (Der Einzige) e Festa da paz 

(Friedensfeier), projetaria um afastamento de Hölderlin em relação a seu 

tempo; nas palavras de Adorno, ocasionaria sua visada em direção à 

“história real e seu ritmo” (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 459). Aqui incide 

seu estilo tardio, que pode ser notado com a apropriação de elementos 

hínicos em odes e elegias, e cujo desenvolvimento máximo estaria nos 

próprios hinos que se despojam da sua forma ao alcançar uma rítmica 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1606 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

peculiar em versos livres, remontando à Píndaro (SZONDI, 2011 [1], p. 

289ss). Deixo agora de lado o debate Adorno-Heidegger, bem como os 

aspectos biográficos desse discurso memorável em Berlim. Tudo isso 

poderia aprofundar os apontamentos já conhecidos da teoria crítica à 

filosofia do Ser, para não falar na contribuição – ainda porvir – ao papel 

político do intelectual, cujo modelo se encontra nos relatos e na escrita viva 

desse discurso. Este artigo, contudo, busca somente apresentar os passos da 

interpretação do Hölderlin tardio feita por Adorno, demonstrando como a 

ideia de parataxis se exibe de modo transversal em análises sociológicas, 

procedimentos filológicos e conceitos filosóficos. Com sorte, talvez seja 

possível apontar alguns momentos em que a interpretação de Hölderlin 

antecipa soluções à crítica da razão apresentada na Dialética do 

esclarecimento, mas que só vieram à público anos mais tarde, na Dialética 

negativa. Para realizar todo esse percurso, vale um breve recuo aos poemas 

que antecedem a chamada lírica tardia. 

 

 

Hölderlin em situação ou teor de coisa 

 

O contato entre Hölderlin e Hegel se mostra sobretudo em filosofia 

da história. Circunscrita à chamada primeira fase, alguns temas dessa 

partilha surgem com frequência crescente, desde a ode Cântico do alemão 

(Gesang des Deutschen), o hino Junto à nascente do Danúbio (Am Quell 

der Donau), até Germânia (Germanien) e Pão e vinho (Brot und Wein). No 

Cântico, as “terras germânicas” são caracterizadas segundo uma natureza 

errática, lugar zombado e expropriado por outros povos. O poema evoca a 

“Idade de ouro da Grécia” como modelo, no conhecido espírito da formação 

(Bildung) e da questão nacional da Alemanha. Ao fim do poema, Hölderlin 

recorda as imagens dos fogos (die Flamme) e do éter, em que se concentram 

a memória da liberdade e seu possível ressurgimento, configurando a 

distância que separava os povos germânicos do Iluminismo como 

movimento intelectual e político: “Qual primavera, o gênio sempre vaga / 

De uma terra à outra. E nós? Haveria ao menos um / entre nossos jovens que 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1607 

não traz oculto / Um enigma no coração, um pressentimento sombrio?” 

(HÖLDERLIN, 1969, p. 63).1 A estrutura narrativa do poema já alude a um 

certo espírito cósmico, o gênio que, de epifania em epifania, migra de uma 

região à outra, de um povo a outro. Em Junto à nascente do Danúbio, 

Germânia e Pão e vinho, Hölderlin retoma e acrescenta variações à 

migração do espírito: o Gênio cósmico teria povoado o mundo oriental antes 

de passar pela Grécia: “... assim veio / Até nós o Verbo do Oriente, / E nas 

rochas do Parnasso e no Citéron eu ouço, / Ó Ásia, o teu eco” 

(HÖLDERLIN, 1969, p. 141).2 Em Germânia, a mesma narrativa surge no 

simbolismo das imagens do Indo, Parnasso, até chegar às “terras variadas” 

(HÖLDERLIN, 1969, p. 154). Por fim, Dioniso aparece sob o epíteto “o 

deus vindouro” (der kommende Gott) em um trecho da terceira elegia de 

Pão e Vinho. 

 

Vem pois para o Istmo! para lá, onde o mar largo ruge 

Junto ao Parnasso e a neve envolve de brilho as rochas 

délficas, 

Para lá, pra a terra do Olimpo, para as alturas do 

Cithéron, 

Pra entre os pinheiros, pra o meio das vinhas, donde 

Sobe o rumor de Tebas em baixo e do Ismeno no país 

de Cadmo 

De lá vem e para lá chama o deus que chega. 

(HÖLDERLIN, 1969, p. 115; trad. QUINTELA, 1996, 

p. 357)3 

 

A Ásia surge como o lugar de uma epifania pregressa, levando o 

Espírito do Mundo a um tempo anterior e a um lugar diferente daquele da 

                                                           

1 “Doch, wie der Frühling, wandelt der Genius / Von Land zu Land. Und wir? ist denn Einer 

auch / Von unsern Jünglingen, der nicht ein / Ahnden, ein Rätsel der Brust, verschwiege?” 

2 “...so kam / Das Wort aus Osten zu uns, / Und an Parnassos Felsen und am Kithäron hör‘ 

ich / O Asia, das Echo von dir…” 

3 “Drum an den Isthmos komm! dorthin, wo das offene Meer rauscht / Am Parnaß und der 

Schnee delphische Felsen umglänzt. / Dort ins Land des Olymps, dort auf die Höhe 

Cithärons, / Unter die Fichten dort, unter die Trauben, von wo / Thebe drunten und Ismenos 

rauscht im Lande des Kadmos, / Dorther kommt und zurück deutet der kommende Gott.” 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1608 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Grécia Clássica. Dioniso, o deus peregrino que, segundo um de seus mitos, 

teria nascido no Oriente, torna-se sinal da epifania vindoura, sua migração 

como aviso antecipado da chegada do espírito. Sabe-se que a figura de 

Dioniso assume um papel completamente diverso nos escritos posteriores 

de Hölderlin, momento em que se dá uma verdadeira implosão da filosofia 

da história de Hegel. Mas, em Pão e vinho, as imagens invocadas parecem 

fechar o ciclo iniciado nos poemas anteriores, formando uma cadeia de 

interdependência. Se a Urania do Cântico do alemão é a musa que 

imediatamente alude à harmonia universal entre deuses e mortais, o Dioniso 

de Pão e vinho é o representante do êxtase religioso, da epifania ébria, deus 

que, nascido do amor de Zeus pela mortal Sêmele, forja o elo entre o céu e 

a terra na figura do poeta. Urania é substituída por Dioniso, mas o curso do 

espírito do mundo permanece. Em sentido contrário, Pão e vinho até alude 

mais claramente às plantações de uvas – “pra o meio das vinhas” – mas a 

segunda estrofe de Cântico do alemão também já demarcava um elogio à 

pátria (Vaterland) sob a figura de seus vinhedos (HÖLDERLIN, 1969, p. 

62). O espírito do mundo é prenunciado em uma série de sinais sem nunca 

se efetivar, configurando uma espera que fixa as terras germânicas como 

lugar amorfo em comparação a um lugar sagrado, carregado de sentido. 

Muito próxima a Hegel, a experiência histórica nesses poemas 

persegue dois movimentos: a circularidade de aparecimento e 

desaparecimento do espírito do mundo, que transfigura o amorfo em real, e 

a ordenação de suas manifestações segundo um curso linear na história. 

Quanto ao parentesco originário com Hegel, basta uma célebre citação de 

sua Filosofia da história: “os orientais só sabiam que um único homem era 

livre, e no mundo grego e romano alguns eram livres, enquanto nós sabemos 

que todos os homens em si – isto é, o homem como homem – são livres” 

(1986 [12], p. 32; trad. 1999, p. 25). Ao dizer “nós”, Hegel faz uma alusão 

geral ao incipiente mundo burguês que então florescia. Mas, da mesma 

forma que em Hölderlin, é apontada a preeminência dos povos germânicos 

nesse processo histórico. “Só as nações germânicas, no cristianismo, 

tomaram consciência de que o homem é livre como homem, que a liberdade 

do espírito constitui a sua natureza mais intrínseca” (1986 [12], p. 31; trad. 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1609 

1999, p. 24). No tema hegeliano da realização da liberdade na história, o 

espírito parte do Oriente e migraria até a Germânia, percorrendo a mesma 

trilha delineada na cartografia mítica de Hölderlin.  

A reaproximação de Hölderlin e Hegel é assim sugerida por Adorno 

com o conceito de teor de coisa. Nesse ponto do discurso, não há ainda uma 

interpretação propriamente dita, embora já seja possível notar as relações de 

parentesco originário com a sociedade e a filosofia contemporâneas. O passo 

seguinte será questionar qual é a distância entre a harmonia universal entre 

deuses e mortais e a realização da liberdade na história, qual a distância entre 

essas duas elaborações distintas do espírito do mundo: qual a distância entre 

Hölderlin e Hegel. Pois se a relação de parentesco originário não deve ser 

contornada, “tampouco Hölderlin pode ser dissolvido em contextos 

histórico-espirituais” (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 460). Segundo a 

interpretação de Adorno, a pergunta pela distância entre Hölderlin e Hegel 

revelaria um poeta fugidio ao idealismo absoluto; no interior de sua própria 

obra, ele toma parte nos debates daquele período, talvez mais fiel a seu 

tempo histórico que o próprio Hegel. À medida que se demonstra tal 

afastamento, Adorno avança do teor de coisa para uma análise da lei 

imanente da configuração e à forma linguística objetiva. Este avanço 

demarca uma importante virada na obra de Hölderlin, frequentemente 

associada, de um modo ou de outro, à morte de Susette Gontard ou ao 

colapso mental. Paradoxalmente, este é o período em que a noção de 

sobriedade (Nüchternheit) se elabora. 

 

 

Hölderlin como crítico do idealismo alemão ou lei imanente da 

configuração 

 

Ainda que seja possível medir Hölderlin com a régua do idealismo, 

sua obra poética não se dissolve no pensamento de Hegel nem nos debates 

sobre Kant e Fichte. A lei imanente da configuração constantemente lhes é 

refrataria, projetando um teor poético que, na própria aparência estética, 

torna-se arredio à história universal do espírito ou a uma ciência 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1610 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

(Wissenschaft) posta como doutrina (Lehre). A expressão empregada por 

Adorno – “história real” – exibe uma inflexão ao particular que aperta o 

passo de Hölderlin para fora do idealismo, momento em que ocorre a 

chamada “virada para a sobriedade” (Nüchternheit) em sua obra. Aqui, 

novamente o parentesco originário irá demonstrar a negação da filosofia 

então corrente por meio de relações isomórficas, tencionadas no complexo 

do conteúdo poético e na configuração do material na forma.  

Se bem que a Thathandlung de Fichte era ali ainda mal interpretada, 

Hölderlin já aponta na conhecida carta a Hegel o teor filosófico que viria a 

se constituir na lírica tardia: sua crítica à nulidade objetiva do Eu absoluto 

tem que ver com uma guinada para a empiria, nas palavras de Adorno (2003 

[GS 11], p. 462), sua “passagem para os realia” (Übergang zu den Realien), 

ou ainda (2003 [GS 11], p. 460) uma outra “posição da consciência ante a 

objetividade” (Stellung des Bewußtseins zur Objektivität). Outros momentos 

de sua correspondência atestam o mesmo no plano da reflexão em poesia, 

quando Hölderlin se demonstra insatisfeito por somente narrar a história do 

espírito (1969, p. 879-82). O receio de imergir indevidamente no particular, 

provocando uma individuação estéril (Atomreihe),4 parece finalmente 

superado em uma carta a Böhlendorff (HÖLDERLIN, 1969, p. 940ss). 

Hölderlin exalta ali o amigo, apontando seu sucesso em certo exercício de 

difração da escrita na peça Fernando. A partir daí, ele próprio dividiria a 

arte poética em duas virtudes: precisão ou capacidade competente de 

articulação (Präzision und tüchtiger Gelenksamkeit), que é endereçada aos 

alemães e representada na figura de Juno, e o calor (Wärme), talento próprio 

à poesia da Grécia Clássica e representada por Apolo. Há, entretanto, um 

paradoxo por detrás desses dois princípios poéticos, paradoxo que 

acompanha a dialética entre universal e particular e as teses de filosofia da 

história ambicionadas na lírica tardia. Embora cada um dos povos participe 

de calor ou articulação, nenhum deles os possui. A “apropriação do próprio”, 

que Heidegger recorda bem, constitui-se tão somente com o abandono ao 

                                                           

4 Tema que perpassa o ensaio Sobre o procedimento do espírito poético (Über die 

Verfahrungsweise des poetischen Geistes), ensaio preparatório para A morte de Empédocles. 

Cf. HÖLDERLIN, 1969, p. 605-628. 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1611 

que lhe é desconhecido, ao estrangeiro. Uma vez nascido na harmonização 

autóctone com o sagrado, o poeta grego teria de se colocar em face da 

individuação, da precisão, da clareza de representação, enfim, o que séculos 

mais tarde Hölderlin afirmava constituir a poesia germânica, a sobriedade. 

Quanto mais o grego se lança ao que não lhe é conhecido, quanto mais 

treinado na arte da clareza e precisão, tanto mais próximo ele estaria de si 

mesmo, mais próximo do calor e do indiferenciado. Mas – segundo giro – a 

entrega dos gregos ao estrangeiro não levaria exatamente a uma posse de si; 

os gregos não teriam se tornado tanto mestres do páthos sagrado, mas 

justamente da sobriedade (SANTNER, 1986, p. 59). Hölderlin almeja um 

verdadeiro equilíbrio entre próprio e estrangeiro, conforme também se 

mostra em sua ideia de nacional. E a poesia alemã teria à frente, portanto, o 

mesmo percurso: colocar-se em busca do calor grego para se reconciliar 

consigo mesma, até que a precisão conquistasse não o páthos da difração, 

mas do sagrado, a “apropriação do próprio” levando inexoravelmente à 

partilha com o estrangeiro. 

Assim ocorre a guinada para a transitoriedade do real, a um devir 

histórico não somente atento à história do espírito, mas à materialidade e à 

natureza, um tipo de concretude que, embora continue de olhos postos no 

universal, resgataria o particular em sua dignidade. Parataxis seria, então, a 

técnica de seriação ou alinhamento (reihen) que garante sobriedade à 

linguagem poética tardia de Hölderlin. Ela tenciona uma aproximação com 

o heterogêneo por meio de um recuo astuto da mediação na forma, ou 

melhor, ao tornar a falta de mediação material poético. Sua formulação 

teórica é a cesura (Zäsur), tal como aparece em Observações sobre Édipo e 

Observações sobre Antigona. Portanto, o conceito de parataxis apresentado 

por Adorno pode ser entendido como uma técnica poética de efetivação das 

cesuras, e toda obra paratática é uma obra cesurada. Adorno busca dar 

autonomia ao conceito-chave de sua interpretação ao discriminar uma 

tipologia do paratático: nomes como figuras ex-territoriais, microforma 

paratática e macroforma paratática. 

 

 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1612 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Nomes 

 

Na interpretação de Adorno, a lírica tardia se constitui sob uma 

relação de correspondência entre os Realien e os Abstrakta. Exatamente por 

voltar sua atenção à experiência empírica, para a multiplicidade 

heterogênea, Hölderlin teria preparado, no interior de sua composição 

poética, uma configuração dos elementos capaz de traçar uma nova relação 

entre particular e universal. Os Realien, elementos da composição poética 

que fazem alusão ao objeto particular e concreto, surgem nos hinos como 

manifestações dos nomes. Em uma alusão morfológica, pode-se dizer que 

os Realien aparecem sobretudo sob a forma de substantivos concretos, 

especialmente de nomes próprios, de pessoas, rios, lugares, cuja referência 

faz evocar sua própria determinação objetiva. São entes nominais 

(ADORNO, 2003 [GS 11], p. 462). Os Realien disputariam espaço com 

referências e formulações abstratas, ideias, sejam elas representadas por 

substantivos como “éter”, por trechos curtos ou mesmo construções mais 

longas. Adorno admite que os Abstrakta seriam a Ideia em sentido 

hegeliano: assim como ocorre em Hegel, eles conjuram o absoluto, embora 

remanesça sempre aquela distância indesejada entre a Ideia e sua efetivação, 

o pensamento antevendo sua própria falência.  

Há uma amostra da manifestação de Realien e Abstrakta, os entes 

nominais e as ideias, em O ângulo de Hardt (Der Winkel von Hardt), poema 

que compõe a série das Canções noturnas (Nachtgesänge). O próprio 

Adorno o cita em seu discurso, tomando o comentário de Beißner para 

indicar, ao mesmo tempo, dificuldade e fecundidade da filologia para a 

interpretação. Embora não chegasse ao teor de verdade, o comentário 

beirava sua elaboração ao valorizar o papel do teor de coisa. Beißner recorda 

a história do Duque de Württemberg, que buscava abrigo na fissura de uma 

rocha enquanto era perseguido na região de Hardt. Ao recuperar o material 

do poema, foi possível interpretar a palavra Winkel – literalmente: “ângulo” 

– como uma alusão a Ulrichstein, a fenda que protegeu o Duque antes de ser 

assassinado. Com isso, o título já condensaria o par Realien-Abstrakta, de 

modo que todo o poema ganha assim em significação, ao mesmo tempo em 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1613 

que uma carga enigmática passa a orbitar o personagem e seu nome, Ulrich. 

A interpretação de Beißner ainda avança em dois momentos: ao imergir na 

etimologia de “unmündig”, optando não pelo campo semântico de 

menoridade, mas por “sem fala”, “mudo”; e na decisão de ler “übrig” como 

“restante”, “deixado”. 
 

O ângulo de Hardt 

 

O bosque aprofunda, 

E qual botões, o descair 

De redobradas folhas, ao florir 

De um chão ao fundo, 

Nunca mudo. 

Aí mesmo Ulrico 

passou; junto às pegadas,  

Um grande destino medita 

No lugar réliquo.  

(HÖLDERLIN, 1969, p. 134)5 

 
Na condição de Realien, os nomes da região de Hardt, mas sobretudo a 

nomeação de Ulrich, atribuem determinidade à descrição idílica e trivial dos 

versos 1-4, além de oferecer certa sustentação à sequência do poema. O 

difícil verso “Nunca mudo” se articula com a descrição de um lugar 

qualquer: “O bosque aprofunda, / E qual botões, o descair / De redobradas 

folhas, ao florir / De um chão ao fundo,”. Sua obscuridade, contudo, é 

contraposta à frase seguinte, que, em fortissimo, inaugura a segunda unidade 

do poema: “Da nehmlich Ulrich ist / Gegangen;”. A articulação entre o 

choque causado pelo nome e a sentença obscura que lhe antecipa revela que 

não somente a sentença “nicht gar unmündig” era abstrata, mas o próprio 

lugar idílico como cenário construído, um artifício. O nome reconduz a 

abstração para o plano concreto. 

 

                                                           

5 “Hinunter sinket der Wald, / Und knospen ähnlich, hängen / Einwärts die Blätter, denen / 

Blüht unten auf ein Grund, / nicht gar unmündig. / Da nehmlich ist Ulrich / Gegangen; oft 

sinnt, über den Fußtritt, / Ein groß Schicksal / Bereit, an übrigem Orte.”; tradução minha. 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1614 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Compreenderá isso quem não apenas atestar 

racionalmente o conteúdo pragmático, que tem seu 

lugar fora do que é manifesto no poema e de sua 

linguagem, mas aquele que ainda sentir o choque do 

nome inesperado de “Ulrich”, aquele que se sentir 

provocado diante do verso “nicht gar unmündig” – que, 

antes de tudo, recebe sentido da construção histórico-

natural –, assim como da estrutura “Um grande destino 

/ Medita no lugar réliquo” (ADORNO, 2003 [GS 11], 

p. 450) 

 

O peso sensível exercido pelos nomes na forma aprofunda o caráter de 

aparência das construções. Por seu turno, o teor de verdade da obra, a 

história natural, encontra vazão desde o interior da narrativa poética, quando 

a natureza pronunciante expressa o sofrimento da morte, até na qualidade 

estruturante dos nomes diante dos versos abstratos, que encampam a síntese 

de pensamento. Os nomes possuem “um excesso daquilo que elas [as ideias] 

querem e não alcançam” (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 463). Os Abstrakta, 

as palavras e construções mais elevadas da lírica tardia de Hölderlin, foram 

esvaziados, aproximando-se da convenção desprovida de sentido. Nesse 

ponto do discurso, Adorno recupera teses do Drama barroco: em Hölderlin, 

“os substantivos gerais [Abstrakta] são relíquias, capita mortua daquilo nas 

ideias que não se deixa presentificar” (2003 [GS 11], p. 464). 

A qualidade estruturante dos Realien convive então com ideias 

mortas, vazias. Atento às consequências de uma Atomreihe, Hölderlin 

introduz não tanto uma primazia dos nomes, mas justamente um reforço às 

ideias, o que Adorno afirma como a primazia dos Abstrakta (Vorrang der 

Abstrakta). Assim seu parentesco originário com a burguesia incipiente 

prova-se verdadeiramente esclarecido. Se o mundo burguês adota uma 

atitude sentimentalista com o individual abandonado, com a perda de 

sentido diante do todo, Hölderlin configura esse mesmo vazio e o inerva 

como lamentação. “Os nomes, de que o absoluto carece e nos quais 

exclusivamente estaria o absoluto, levam para além do conceito” 

(ADORNO, 2003 [GS 11], p. 462). Mas isto só ocorre pois Hölderlin 

“atreve-se a avançar, na forma da linguagem, até a renúncia à culpa, à vida 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1615 

fraturada e antagônica em si, irreconciliável com todo ente” (2003 [GS 11], 

p. 466). A distância que separa empiria e pensamento torna-se material 

poético, e acede à linguagem. Com os gestos intermitentes na forma, ele 

admite a impotência dos nomes ao isolá-los, atesta que são meros signos; 

mas também estremece as ideias, colocando-as diante da memória de sua 

antiga imersão no vivo, presenteando-as com o que Adorno chama 

“concreção à segunda potência”. Nessa distância residiria o longo processo 

de desmoronamento do sentido, que se pode notar desde as inversões de 

período em Pão e vinho até as cesuras nas Canções noturnas e as passagens 

mais difíceis de Patmos e O único, que beiram o incompreensível. Este 

abismo entre ente e ideia irá produzir uma carga alegórica na linguagem, 

demarcando ainda a distância de Hölderlin em relação ao mundo burguês e 

o idealismo alemão. 

 

Sua poesia, portanto, diverge decisivamente da 

filosofia pois esta se coloca numa posição afirmativa 

diante da negação do ente, enquanto a poesia de 

Hölderlin, devido à distância de sua lei formal com a 

realidade empírica, lamenta o sacrifício que ela exige. 

A diferença entre os nomes e o absoluto, que ele não 

encobre, e que, como refração alegórica, percorre sua 

obra, é o meio da crítica à vida falsa, onde a alma não 

conseguiu seu direito divino. Através de tal distância 

da poesia, seu pathos ideal amplificado, Hölderlin 

escapa do círculo mágico idealista. Ela expressa mais 

que os aforismos e que Hegel jamais concordara; que a 

vida não seria a ideia, e que a quintessência do ente não 

seria a essência. (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 463) 

 

Ao contrário de Hegel, a quem o conceito prevalece (übergreifen), a quem 

a Ideia sabe bem do sacrifício do particular e mesmo assim o exige – 

Hölderlin lamenta. É isto que decisivamente o separa do idealismo, 

constituindo um pathos ideal ainda mais agudo. “Hölderln tem o mérito de 

[...] expor o particular em sua alteridade, colocando-o frente ao universal” 

(VESPER, 2013, p. 199), o mérito de não “andar a via mais curta de volta 

ao Todo” (HÖLDERLIN, 1969, p. 85). Mas, ao resgatar o particular, sua 

lírica tardia configura o conhecido como desconhecido na aparência estética, 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1616 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

na forma, apontando o hiato entre ideia e nome. Adorno: “para o espanto, a 

linguagem atesta a solidão, a separação de sujeito e objeto” (2003 [GS 11], 

p. 469).  

“Gesto intermitente”, “hiato”, “separação”. Como epítetos, esses 

termos todos se colocam em sinonímia com a formulação seminal das 

Observações sobre Édipo e Observações sobre Antígona, a cesura (Zäsur). 

Nestes pequenos ensaios, Hölderlin (1969, p. 729; trad. 2008, p. 67) busca 

a mêchanê dos antigos nos critérios técnicos da composição trágica, 

certamente para oferecê-la à poesia moderna como exposição, apresentação 

– Darstellung. A cesura provoca o “transporte trágico”, a “palavra pura”, 

momento em que a palavra ganha autoconsciência em sua condição falível, 

e o medium da poesia volta contra si mesmo para se erguer sobre a 

representação. A apresentação da mêchanê da obra de arte se dá novamente 

em purificação da união ilimitada por meio da separação ilimitada. 

 

O transporte trágico é, na verdade, propriamente vazio 

e o mais desprovido de ligação. 

Com isso, na consecução rítmica das representações 

em que o transporte se apresenta, torna-se necessário o 

que na métrica se chama cesura, a palavra pura, a 

interrupção anti-rítmica, a fim de ir ao encontro da 

mudança torrencial das representações, em seu ápice, 

de tal maneira que então apareça não mais a alternância 

das representações, mas a própria representação. 

(HÖLDERLIN, 1969, p. 730; trad. 2008, p. 78) 

 

Em Hölderlin, a cesura divide e une. Ela é o cerne vazio que estabelece 

vínculo entre caracteres diversos. No que se configura, decorre então o 

alinhamento ou seriação, terminologia de Benjamin invocada por Adorno. 

A interpretação por Benjamin de Coragem de poeta e Timidez (1977 [2,1], 

p. 112; trad. 2013, p. 29) já havia notado os traços metafísicos de Hölderlin: 

“de modo que, aqui, mais ou menos na metade do poema, humanos, deuses 

e príncipes, como caindo das suas antigas hierarquias, são alinhados 

(gereiht) uns aos outros.” Este trecho de Benjamin, citado e endossado por 

Adorno (2003 [GS 11], p. 471), leva diretamente ao núcleo da linguagem de 

Hölderlin. Adorno (2003 [GS 11], p. 471): “aquilo de que Benjamin fala a 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1617 

respeito, a metafísica de Hölderlin como equalização das esferas dos 

viventes e celestiais, ao mesmo tempo denomina a maneira do procedimento 

linguístico.” O procedimento linguístico da metafísica de equalização das 

esferas é a parataxis.   

 

 

Microforma paratática 

 

A ideia de afastamento (Abgeschiedenheit) constatada na lírica de 

Hölderlin já se vale de microformas paratáticas – ou, como diz Adorno 

(2003 [GS 11], p. 473), figuras micrológicas de transição alinhadora 

(micrologischen Gestalten reihenden Übergangs). Tal afastamento, 

separação que se manifesta na linguagem, encontra certa afinidade com as 

definições de parataxis nas teorias da sintaxe modernas. Mas o critério de 

Adorno para ler as cifras do hiato em Hölderlin é menos gramatical do que 

lógico. Em sua tipologia, a microforma não se restringe aos elementos ou 

construções coordenativas. Tampouco pode ser simplesmente vinculada ao 

conteúdo, à configuração da linguagem ou à forma, embora esta seja a mais 

consequente delas. O alargamento de seu campo, i.e., pensar a parataxis 

como uma lógica, permite contornar as definições das teorias da sintaxe e 

enxergar esse procedimento onde há perguntas, pronomes demonstrativos, 

conjunções coordenativas disjuntivas, enfim, onde as construções remontam 

à operação lógica própria do paratático, seu dispor lado a lado. Eis o que 

torna a parataxis um problema lógico e estético, e não meramente sintático 

ou gramatical. Em um dos exemplos mais importantes para Adorno, a 

linguagem de Hölderlin conseguiria subverter elementos subordinativos, 

tornando-lhes disfuncionais e ocasionando o desmoronamento do sentido.  

Adorno destaca as figuras micrológicas em dois poemas. O primeiro 

e mais importante, o final preparado para a segunda versão de O Único. O 

trecho do poema toma Cristo como tema. 

 

Desencadeia-se, porém, sua ira; nomeadamente 

O sinal toca a terra, paulatinamente 

Saindo dos olhos, como de uma escada. 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1618 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Desta vez. De outras vezes persistente 

Desmedidamente sem limites 

Que a mão humana agride o vivente 

Ainda mais do que convém a um semideus 

O propósito ignora a lei sagrada. 

Desde que um espírito mau se apodera 

Da antiguidade feliz dura infinitamente alguma coisa 

inimiga 

Do canto, sem som, que vai se perdendo 

Violento de sentido  

(HÖLDERLIN, 1969, p. 172)6 

 

Nesta passagem, paira a acusação contra um espírito perverso – o homem – 

que teria se apoderado do vivo: “a mão humana agride o vivente / ainda mais 

do que convém a um semideus”. Estes versos suscitam a hybris da razão, 

tópico da Dialética do esclarecimento enunciado antes por Nietzsche como 

“superfetação do lógico” (1988, p. 67ss). Do mesmo modo, Adorno (2003 

[GS 11], p. 472) interpreta a passagem como hybris humana, ato de um 

espírito que tomou a si mesmo como infinito e divino.  

Três passos podem ser destacados. Primeiro, a operação paratática 

do advérbio “desta vez” (diesmal): ao posicioná-lo de modo completamente 

desagregado e como demarcação precisa, ocorreria ali um gesto corretivo 

contra a hybris humana. O modo como o conteúdo paratático aparece acede 

à forma, causando desagregação por meio de um advérbio. A despeito das 

definições das gramáticas, somente seu gesto intermitente, antirrítimico, 

estabelece o comportamento paratático. Segundo, a forma recupera a 

estrutura do rondó tradicional, sustentando o caráter de aparência estética, 

já vacilante, ao mesmo tempo em que oferece uma saída à violência da 

linguagem: os próprios versos que denunciam “alguma coisa inimiga / Do 

                                                           

6 “Es entbrennet aber sein Zorn; daß nämlich / Das Zeichen die Erde berührt, allmählich / 

Aus Augen gekommen, als an einer Leiter. / Diesmal. Eigenwillig sonst, unmäßig / Grenzlos, 

daß der Menschen Hand / Anficht das Lebende, mehr auch, als sich schicket / Für einen 

Halbgott, Heiliggeseztes übergeht / Der Entwurf. Seit nämlich böser Geist sich / Bemächtiget 

des glücklichen Altertums, unendlich, / Langher währt Eines, gesangsfeind, klanglos, das / 

In Maßen vergeht, des Sinnes gewaltsames.”; tradução minha. 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1619 

canto, sem som, que vai se perdendo / Violento de sentido” acomodaram-se 

na sonoridade. A forma rondó, contudo, não sobrepuja o conteúdo, não é 

hybris da intenção subjetiva. O Único não é um rondó. Mas a lógica 

associativa dessa forma poética e musical oferece certa orientação a que o 

poema se apega: é o que ocorre com nämlich-allmählich, shicket-übergeht 

e sich-unendlich, na estrutura tradicional ABA. Embora estejam inscritos na 

forma-rondó, os versos permanecem distanciados, entrecortados por outros. 

Daí se tratar de uma “ligação associativa à maneira do rondó” (ADORNO, 

2003 [GS 11], p. 472). Por fim, o estranho uso do advérbio nämlich. 

Completamente desprovido de sentido, ele recua até o som. A operação 

sintética que geralmente lhe caracteriza visa a explicação ou indicação, mas 

ela não atinge a finalidade subordinativa esperada. “Ela leva a explicação 

inconclusiva até o lugar de um – assim chamado – processo intelectivo” 

(ADORNO, 2003 [GS 11], p. 472). Segundo Adorno (2003 [GS 11], p. 472), 

“isso concede à forma sua primazia sobre o conteúdo, inclusive sobre o 

conteúdo intelectual. Ele [o conteúdo] é transportado para o ‘poetificado’, 

enquanto a forma, que nele se constitui, apega-se a ele e diminui o peso do 

momento específico do pensar, a unidade sintética.” O conteúdo acede à 

forma, atinge a superfície, constituindo o que Benjamin já chamava forma 

interna (innere Form) ou teor (Gehalt): no que o conteúdo emerge, o 

advérbio conclusivo nämlich perde seu sentido, e se justifica unicamente por 

sua sonoridade. Assim se desmoronam o sentido e a unidade sintética. 

O choque entre conteúdo transportado e pensamento manifesta-se 

de modo ainda mais claro no segundo poema comentado por Adorno, um 

excerto da 6ª elegia de Pão e Vinho, versos 9-18. 

 

Mas onde estão elas? onde florescem as conhecidas 

cidades, coroas da festa?  

Tebas murcha e Atenas; já não ressoam as armas 

Em Olímpia, nem os carros de ouro de combate, 

Nem se coroam já de flores os navios de Corinto? 

Porque é que estão eles também mudos, os velhos 

teatros sagrados? 

Porque é que não rejubila já a dança sacra? 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1620 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Porque é que, como outrora, não marca um deus já a 

fronte do homem, 

Porque não põe o seu selo, como outrora, ao eleito? 

Ou veio ele mesmo também e tomou a figura de 

homem 

E concluiu e fechou consolador a festa divina.  

(HÖLDERLIN, 1969, p. 117; trad. QUINTELA, 1996, 

p. 359)7 

 

A partir do verso no. 9, uma série de perguntas conduz a elegia até seu 

desfecho. O acúmulo de tensão, gradualmente construído, gera a expectativa 

de uma resolução à altura. No ritmo histórico-filosófico dos versos 9-16, tal 

acúmulo narra o fim da Antiguidade, e espera-se uma resposta que 

anunciasse Cristo como causa do desaparecimento do politeísmo que o 

antecedeu. Mas o verso 17, que encerra a tensão produzida com o acúmulo 

de perguntas, se inicia com a disjuntiva “ou”. O hiato provocado pela 

partícula redefine o ciclo pergunta-resposta: no momento preciso em que a 

anunciação deveria calmamente se acomodar na forma, um conteúdo 

estranho sobressalta. “Lá onde o que há de mais determinado – a catástrofe 

– é nomeado, essa determinação ocorre de modo pré-artistico, como 

conteúdo meramente intelectual. Não ocorre na forma da sentença, forma 

mais firme; ao contrário, é sugerido como uma possibilidade” (ADORNO, 

2003 [GS 11], p. 472). O peso do gesto intermitente, que se apoia sobre a 

disjuntiva bem no início do verso, abre uma fissura completamente 

inesperada, o acúmulo de tensão dissolvido no incerto, mera possibilidade. 

Trechos assim demonstram como Hölderlin “era alérgico ao obviamente 

esperado, ao já captado por antecipação e trocável do convenus linguístico” 

(ADORNO, 2003 [GS 11], p. 470). A aversão ao uso, à mera conveniência, 

permite a Hölderlin escapar da violência da linguagem. Só através do gesto 

                                                           

7 “Aber wo sind sie? wo blühn die Bekannten, die Kronen des Festes? / Thebe welkt und 

Athen; rauschen die Waffen nicht mehr / In Olympia, nicht die goldnen Wagen des 

Kampfspiels, / Und bekränzen sich denn nimmer die Schiffe Korinths? / Warum schweigen 

auch sie, die alten heilgen Theater? / Warum freuet sich denn nicht der geweihete Tanz? / 

Warum zeichnet, wie sonst, die Stirne des Mannes ein Gott nicht, / Drückt den Stempel, wie 

sonst, nicht dem Getroffenen auf? / Oder er kam auch selbst und nahm des Menschen Gestalt 

an / Und vollendet‘ und schloß tröstend das himmlische Fest.” 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1621 

paratático isso se torna possível. Assim o hiato da forma assume caráter 

necessário no interior da poesia de Hölderlin, estratégia para solucionar os 

problemas estéticos e filosóficos postos na ordem do dia. A 6ª elegia evita 

uma teoria clássica da causalidade histórica ao pensar a passagem da 

antiguidade ao cristianismo, e a parataxis torna-se meio privilegiado para 

evitar a afirmação predicativa. 

 

 

Macroforma paratática 

 

Em meio às Canções noturnas, uma peça constantemente atrai 

quem se interessa pela obra tardia de Hölderlin: Metade da vida (Hälfte des 

Lebens), sétima canção do ciclo. Um bom número de estudiosos – dentre 

eles Beißner, Schmidt, Szondi e Pierre Bertaux, mas também Michael 

Hamburger, Eric Santner e Emílio Maciel – analisaram sua composição 

poética extremamente densa, que reúne muitos dos temas e símbolos da obra 

de Hölderlin. Como mencionado na introdução, o poema atraiu também a 

Adorno (2003 [GS 11], p. 473), que mimetiza sua forma no discurso 

proferido à Hölderlin-Gesellschaft. Nele residiria uma manifestação clara 

do distanciamento do poeta, sua impotência, e a tentativa de consolidar a 

cesura como palavra pura. 

 

 

Metade da vida 

 

Com peras amarelas pende 

E cheia de rosas silvestres 

A terra sobre a lagoa. 

Vós, ó cisnes graciosos, 

E bêbados em beijos,  

Embebeis vós a fronte  

Na água sacrossóbria. 

 

Ai de mim, onde tenho, quando 

Inverno, as flores, e onde 

O brilho do sol 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1622 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

E as sombras da terra? 

Paredes soerguem, 

Mudas e frias, ao vento 

Rangem as bandeiras.  

(HÖLDERLIN, 1969, p. 134s)8 

 

A interjeição “Ai de mim” (Weh mir) é o primeiro ponto de apoio a 

qualquer leitor (MACIEL, 2016, p. 148). Ela demarca a abertura da segunda 

estrofe e constitui o momento de hiato mais agudo na forma, em que se exibe 

o isolamento do poeta, o distanciamento dos deuses (SZONDI, 2011 [1], p. 

309). Ao contrário do que possa parecer, a interjeição não figura como a 

única cesura, antes todo o poema está orientado por um princípio paratático. 

A descrição idílica na primeira estrofe, que se torna suspeita após o “furo 

inesperado” (MACIEL, 2016, p. 148) da interjeição, mesmo que pareça 

construída com a leveza de suas imagens, permanece, ela também, vinculada 

ao modo composicional da aproximação entre opostos. Um cenário idílico 

similar a O ângulo de Hardt é ali evocado. O olhar poético percorre a 

paisagem nos três primeiros versos, em que são traçadas oposições entre 

terra e lagoa, peras amarelas e rosas silvestres. Ocorre então uma 

emolduração do cenário, o que torna o campo de visão mais circunscrito: os 

quatro versos seguintes, que se concentram nos cisnes ébrios e na água 

sóbria, constituem mais uma oposição. Organizada sob a ausência de 

conjunções hipotáticas, a primeira estrofe se sustenta em razão do jogo de 

oposições imagéticas, cuja sintaxe imita as ondas gentis no nadar dos cisnes, 

recapituladas em “reiterações e contrastes induzidos pela rigorosa textura 

semântica” dos contrapontos gerados pelos verbos, especialmente hängen e 

tunken. Estes verbos se convertem em “presilhas atando frases” (MACIEL, 

2016, p. 151). O deslocamento da paisagem ampla até o recorte da lagoa, 

onde os cisnes mergulham, sugere a existência de uma linha temporal, que 

corre junto ao motivo mais espacializado da aproximação dos opostos. Com 

                                                           

8 “Mit gelben Birnen hänget / Und voll Mit wilden Rosen / Das Land in den See. / Ihr holden 

Schwäne / Und trinken von Küssen / Tunkt ihr das Haupt / Ins heilignüchterne Wasser. // 

Weh mir, wo nehm ich, wenn / Es Winter ist, die Blumen, und wo / Den Sonnenschein, / Und 

Schatten der Erde? / Die Mauern stehn / Sprachlos und kalt, im Winde / Klirren die Fahnen.” 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1623 

os olhos postos sobre esse novo movimento, a ingenuidade da cena ganha 

destaque: lagoa, peras e rosas, cisnes bêbados que beijam a água 

sacrossóbria, todo um amálgama de imagens idílicas começa então a se 

tornar suspeito, surge como “realidade estranha” (SZONDI, 2011 [1], p. 

309). O desconforto ainda se agrava com o vocativo “Vós, ó cisnes suaves”, 

antecipando a manifestação de um sujeito que parecia alocado somente na 

segunda estrofe. A presença do verbo “hängen”, já empregado na canção de 

Ulrich, denuncia a miragem, a construção de um cenário (MACIEL, 2016, 

p. 151s). Mas, mesmo que se descubra a presença do sujeito na primeira 

estrofe, o hiato entre os clusters na interjeição inequivocamente remanesce: 

a reconciliação é estranha ao poeta, o elo com os deuses foi terminantemente 

perdido (SZONDI, 2011 [1], p. 309). Na abertura da segunda estrofe, a 

temática do ubi sunt incide nos versos 8-10, o que não só anuncia a condição 

mediada da realidade externa, mas a caracteriza sob o signo do trágico e 

doloroso. Em construções marcadas por divisões rígidas e truncadas – “Weh 

mir, wo nehm’ ich, wenn / Es Winter ist, die Blumen...”  – Adorno vê nos 

sete últimos versos “a cifra de um mundo que começa a se parecer cada vez 

mais como uma pilha de escombros” (MACIEL, 2016, p. 158); o efeito 

orgânico e totalizante oferecido no cenário composto pela comunhão entre 

os cisnes e a água, mas também por terra e lagoa, por peras e rosas, é 

substituído pelo silêncio das paredes e o ranger de bandeiras, continuidade 

do jogo de imagens opostas, que se segue ainda em flores e inverno, brilho 

do sol e sombras da terra. Aqui surge o entrelaçamento entre as estrofes. 

Mesmo que parataxis seja uma figura de separação, impossível tratar os 

clusters como blocos isolados, unidades incomunicáveis. Por mais tentador 

que pareça à primeira vista, as estrofes não representam respectivamente 

natureza e história: a parataxis tencionaria assim sua dialética, certamente a 

de história natural. A presença do sujeito na primeira estrofe, denunciada 

pela interjeição aos cisnes, pela debilidade de “hängen” e pela construção 

do cenário, denunciam uma história infiltrada; por outro lado, a dor e o 

desespero da segunda estrofe caracterizam os objetos de cultura em uma 

enunciação que só pôde ser alcançada através do natural, as paredes segundo 

sua frieza, as bandeiras segundo seu mero ranger.  



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1624 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Interessado na mediação peculiar entre as estrofes, Adorno recorreu 

a outro critério para pensar a oposição no interior do poema. A primeira 

estaria mediada no amor carregado de sentido (sinnhafter Liebe), a segunda, 

na existência lacerada (Geschlagensein). Adorno (2003 [GS 11], p. 473) 

insiste aqui na categoria de sujeito, que deveria perpassar as duas estrofes 

aparentemente antagônicas e incomunicáveis. A ênfase no sujeito lhe 

permite compreender o alinhado como elemento abrupto, mas ao mesmo 

tempo deslizante (gleitend), o que demarca a relação de dependência entre 

as estrofes. Nesse sentido, não faltaria mediação a Metade da vida. A 

mediação está somente oculta, foi deslocada para o interior do mediado, 

residindo na interjeição que flagra a presença do sujeito. No que as estrofes 

demonstram hiato e interdependência concomitantes, surge a palavra pura, 

aquela fuga do elemento significativo da linguagem vinculado à forma do 

juízo (Form von Urteil) e da sentença (Satz), a lógica discursiva a que 

Hölderlin busca se evadir (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 471). A 

desagregação do poema, a catástrofe que, anunciada palavra a palavra no 

interior dos versos, entra em contraste com o acabamento formal simétrico. 

A divisão dos versos nas estrofes, a duração de suas frases em espelhamento 

3-4 // 4-3, a lucidez formal meticulosa, demonstrada ao se emoldurar duas 

estrofes sob a ausência de uma mediação evidente, tudo isso confere 

estabilidade ao iminentemente instável, atuação de forças centrípetas frente 

ao desvario centrífugo de cada uma das oposições. Todas essas 

determinações tomam parte na relação de dependência entre as estrofes, que 

constitui o efeito do poema, sua irresolução. Mais que demonstrar a 

mediação mútua das estrofes, importa que uma não se sobrepõe à outra, a 

oposição constituída resiste à Aufhebung, à rememoração (Erinnerung) 

transfigurante, ao mesmo tempo em que o particular é redimido na palavra 

pura, a cesura que separa a vida manifestando-se como sem-linguagem 

(sprachlos). “Conteúdo e forma se mostram determináveis como um; para 

tornar-se expressão, a antítese conteudística entre o mais significativo amor 

e a existência lacerada quebra as estrofes, do mesmo modo que, vice-versa, 

só agora a forma paratática consuma o corte entre as metades da vida” 

(ADORNO, 2003 [GS 11], p. 473).  



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1625 

Assim Hölderlin escaparia do tipo de representação da palavra, ou, 

como diz Adorno, levaria a linguagem para além de seu elemento 

significativo. A palavra pura, como forma de representação paratática, corta 

o vínculo da linguagem com a palavra comum e mesmo com a palavra 

poética, já gasta e debilitada em virtude da dessubstancialização do material. 

Ao sacar a representação que interrompe o curso das representações, surge 

uma oposição à sentença e sua unidade sintética.  

 

Se sua poesia não pode mais confiar ingenuamente 

nem na palavra poeticamente eleita, nem na 

experiência viva, ela, então, espera presença corpórea 

(leibhafte Gegenwart) da constelação das palavras, de 

uma constelação, todavia, que não se satisfaz com a 

forma da sentença. Esta, enquanto unidade, nivela a 

multiplicidade que se encontra nas palavras. Hölderlin 

aspira a ligações que façam com que as palavras 

condenadas à abstração soem como que por uma 

segunda vez. (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 473) 

 

A concreção à segunda potência, que já havia se manifestado como conteúdo 

na refração Realien-Abstrakta, agora acede à forma. Aqui se engendra o 

gesto mais determinante para se compreender a interpretação de Adorno, a 

revolta da poesia contra seu próprio medium. Ao transportar o conteúdo para 

a forma, a poesia se torna prosa em um primeiro momento; depois, música. 

Ao escapar da rima e da métrica, ao despojar-se da convenção poética e 

elaborar formas livres através do rigor (Strenge), seus versos aproximam-se 

“paradoxalmente da prosa [...], e tornam-se mais comensuráveis à 

experiência do sujeito do que as estrofes rimadas oficialmente subjetivas” 

(ADORNO, 2003 [GS 11], p. 470); depois, por resistir à forma predicativa 

imposta pelo juízo e pelo princípio hipotático da sintaxe, a poesia de 

Hölderlin libera a linguagem da função sintética do conceito, tomando para 

si, conforme pensa Adorno, a imagem originária (Urbild) da “grande 

música”, uma organização dos elementos sob o modelo de uma síntese não-

conceitual. Esta inflexão para a música constitui terminantemente a rebelião 

da poesia contra a palavra, o passo de sua dissociação constitutiva 

(konstitutiven Dissoziation). “É musicalmente (musikhaft) que se sucede a 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1626 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

transformação da linguagem em uma sequência cujos elementos se associam 

de modo diferente daquele do juízo” (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 471). Em 

Hölderlin, haveria um caso de imbricação (Verfransung) avant la lettre; ao 

converter a poesia em música, a lógica discursiva torna-se lógica musical, 

em que os momentos esparsos no interior de cada poema demonstram 

possuir vida própria no interior do todo, e o múltiplo respira no interior do 

um.  

 

 

Parataxis – teor de verdade 

 

O conceito de história natural perpassa boa parte das reflexões de 

Adorno sobre Hölderlin. Ele constituiria o teor de verdade de poemas como 

O ângulo de Hardt e Metade da vida. Mas há, no entanto, um outro sentido 

para o teor de verdade do paratático, sentido que já se manifesta nos poemas 

das Canções noturnas, mas que surge de modo mais claro em outros, como 

Patmos e O único. Na obra de arte, o paratático encontra seu sentido mais 

consequente na renúncia ao orgânico, que leva a conhecida “síntese não-

conceitual” ou sua “reformulação da categoria de unidade” a uma 

instabilidade que beira a desagregação, o desmoronamento da forma quase 

se tornando conteúdo pré-artístico. Mas, ainda que se pondere a refração 

dialética (dialektische Brechnung) incontornável entre arte e filosofia, o 

medium da palavra e a lógica discursiva, que ambos compartilham, 

novamente os colocam em fricção. Adorno comenta uma conhecida 

passagem de Hölderlin (1969, p. 602) acerca da inversão de períodos e sua 

rejeição à linguagem voltada aos fins.  

 

 

Hölderlin rejeita a essência sintática da periodicidade 

ciceroniana como se fosse inútil à poesia. Talvez a 

pedanteria o tenha repelido primeiramente. Ela é 

incompatível com o entusiasmo, com o delírio divino 

de Phaidros [...]. A motivação dessa consideração de 

Hölderlin, no entanto, provém de algo mais que a 

aversão contra o prosaico. A palavra-chave é: 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1627 

finalidade. Ela designa a cumplicidade da lógica 

ordenadora e da consciência categorizante com aquele 

prático que, segundo o verso de Hölderlin, como coisa 

útil, agora não se reconcilia mais com o Sagrado, cujo 

grau ele atribui ametaforicamente à poesia. 

(ADORNO, 2003 [GS 11], p. 476) 

 

“A palavra-chave é: finalidade.” Com esse gesto, está aberta a via refratária 

da arte à filosofia, e que ampara a linguagem em sua qualidade mimética, 

fugidia à forma do juízo. No tribunal sacrossóbrio de Hölderlin contra a 

sintaxe tradicional, a filosofia de Adorno arma então seu próprio veredito. 

Aquilo que lhe aparece como inútil à poesia, a Adorno flagrantemente 

denuncia a cumplicidade entre a sintaxe tradicional e a lógica da consciência 

reificada. A penúltima carta de Hyperion, em que o herói lamenta o processo 

de divisão do trabalho, que apenas se iniciava na Alemanha (HÖLDERLIN 

1969, p. 433; trad. 2003, p. 159s), aponta um parentesco originário que 

reforça a posição de Adorno. Aqui seria possível retomar todo o percurso 

trilhado pela Dialética do esclarecimento, desde o copertencimento entre a 

noção moderna de Eu e as categorias da ontologia clássica, o princípio de 

identidade e suas derivações – “O homem alcança a identidade do eu que 

não pode se perder na identificação com o outro” –  ou o procedimento 

abstrato da consciência ordenadora, que, para se apropriar do objeto, 

despoja-o de suas qualidades – “A natureza desqualificada torna-se a 

matéria caótica para uma simples classificação, e o eu todo-poderoso torna-

se o mero ter, a identidade abstrata” (ADORNO, 2003 [GS 3], p. 26; trad. 

ADORNO; HORKHEIMER, 1985, p. 24) –  até trechos mais diretos, que 

demonstram, em chave materialista, a cumplicidade entre sujeito, redução 

do pensamento conceitual à ordenação e lógica discursiva. 

 

 

A universalidade dos pensamentos, como a desenvolve 

a lógica discursiva, a dominação na esfera do conceito, 

eleva-se fundamentada na dominação do real. [...] O 

eu, que aprendeu a ordem e a subordinação com a 

sujeição do mundo, não demorou a identificar a 

verdade em geral com o pensamento ordenador, e essa 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1628 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

verdade não pode subsistir sem as rígidas 

diferenciações daquele pensamento ordenador. 

Juntamente com a magia mimética, ele tornou tabu o 

conhecimento que atinge efetivamente o objeto. 

(ADORNO, 2003 [GS 3], p. 30; trad. ADORNO; 

HORKHEIMER, 1985, p. 28) 

 

Em seu teor de verdade, as construções paratáticas de Hölderlin denunciam 

e resistem, na própria linguagem, ao procedimento da consciência reificada, 

o simples uso (Gebrauch). Adorno (2003 [GS 11], p. 474): “O que na poesia 

tende à narração deseja descer até o medium pré-lógico, deixar-se levar com 

o tempo. O logos tinha se oposto ao caráter deslizante do narrativo em razão 

de sua objetivação; a autorreflexão poética tardia de Hölderlin o evoca.” 

Essa escalada de ponta cabeça até o medium pré-lógico desacoberta o 

abismo entre universal e particular, assume a direção contrária à 

subjetivação do real ao persistir na linguagem e sua crítica. Com isso, 

Hölderlin tenciona o que Adorno chama “correção à primazia do sujeito” 

(Korrektur am Vorrang des Subjekts), certamente muito próxima ao que 

Szondi entende por sacrilégio do poeta, a dor de uma ferida autoinflingida, 

ou ainda o sofrimento causado por uma outra flecha (SZONDI, 2011 [1], p. 

310s). Liberto da chaga humana, sobra o abismo que lhe separa dos deuses, 

e que o poeta deve configurar. Para Adorno, Hölderlin deseja escancarar 

esse abismo com a substituição do medium lógico da palavra, o logos, pelo 

pré-lógico. Assim se encerra a aproximação com o campo mais amplo de 

formalizações da linguagem musical, não tanto a do Classicismo, mas a de 

compositores que, assim como Hölderlin, se voltaram contra a categoria do 

sentido, uma temporalidade cesurada que se rebela, e se mantêm em uma 

relação polêmica com a síntese (ADORNO, 2003 [GS 11], p. 478).  

Com a refração dialética de arte em filosofia, “síntese não-

coercitiva” e “reformulação da unidade” ganham teor de verdade conceitual 

como “rebelião contra a síntese” (Auflehnung gegen Synthesis) e “unidade 

não conclusiva” (nicht abschlußhaft Einheit).  

 

A revolta paratática contra a síntese tem seus limites na 

função sintética da linguagem em geral. É visada uma 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1629 

síntese de outro tipo, de autorreflexão crítico-

linguística, enquanto a linguagem agarra a síntese. 

Romper a unidade desta seria o mesmo ato de violência 

que a unidade comete; mas a figura da unidade é de tal 

modo modificada por Hölderlin que não só o múltiplo 

se reflete nela – isto é igualmente possível na 

linguagem sintética tradicional – mas a própria unidade 

indica que ela se consideraria não concluída. 

(ADORNO, 2003 [GS 11], p. 476s) 

 

Na autorreflexão crítico-linguística, a forma paratática permaneceria no 

interior de certo limite sintético; em outras palavras, ela permanece 

linguagem. Certas noções de síntese e unidade restariam disponíveis ao 

sujeito, embora comprometidas com a autorreflexão crítica do logos e a 

autoconsciência da própria irresolução. A própria poesia de Hölderlin teria 

atestado o mesmo: não tanto na refração dialética que resulta em filosofia, 

mas como teor de sua lírica tardia. “Enquanto todo poema, mediante os 

próprios meios, levanta protesto contra aquela [dominação da natureza], o 

protesto em Hölderlin desperta para a autoconsciência” (ADORNO, 2003 

[GS 11], p. 482). Esse equilíbrio vertiginoso entre lógico e pré-lógico, 

Adorno o enxerga ainda em poemas como A Natureza e a Arte ou Saturno 

e Júpiter (Natur und Kunst oder Saturn und Jupiter), no excerto da ode em 

que, voltando-se para Zeus como representante do logos, o Poeta sai em 

defesa da natureza subjugada: “Para baixo, pois! ou não te envergonhes da 

gratidão / e se queres ficar, serve ao mais velho” (HÖLDERLIN, 1969, p. 

78s; trad. QUINTELA, 1996, p. 336).9  

O desmoronamento paratático do sentido é tema frequente na Teoria 

estética, ainda que por vezes apareça de modo velado. Em uma passagem 

clara, Adorno insiste que o desaparecimento de categorias como unidade e 

harmonia nunca ocorre terminantemente, antes deixam sempre algum tipo 

                                                           

9 “Doch in den Abgrund, sagen die Sänger sich, / Habst du den heilgen Vater, den eignen, 

einst / Verwiesen und es jammre drunten, / Da, wo die Wilden vor dir mit Recht sind, // 

Schuldlos der Gott der goldenen Zeit schon längst: / Einst mühelos, und größer, wie du, wenn 

schon / Er kein Gebot aussprach und ihn der / Sterblichen keiner mit Namen nannte. // Herab 

denn! oder schäme des Danks dich nicht! / Und willst du bleiben, diene dem Älteren, / Und 

gönn es ihm, daß ihn vor allen, / Göttern und Menschen, der Sänger nenne!” 



Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1630 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

de vestígio. Para usar a metáfora do organismo, toda homeostase pela qual 

passam as obras guarda algo de seu estágio pregresso (ADORNO, 2003 [GS 

7], p. 235s). A sublimação do subordinativo no paratático, do simbólico no 

alegórico, do orgânico no não-orgânico: enfim, o momento preciso em que 

a obra de arte força a si mesmo em direção ao seu outro, tudo atenderia à 

necessidade de uma nova lógica estética, premida pela tendência objetiva e 

pela linearidade de pensamento no tempo presente. Este sucedâneo da 

unidade e da harmonia convoca novamente as faculdades miméticas e se 

expressa em certa ideia de coerência (Kohärenz), que concomitantemente 

atua no debate estético e na crítica social (SILVA, 2009). O parentesco 

originário que corre sob essas obras, seu sustentáculo material na sociedade, 

demonstra um elemento antecipatório nos casos de Beethoven e Hölderlin; 

em outros, como Kafka e Beckett, uma precisão lúcida. Em todos esses 

casos, haveria uma consciência aguda do tempo presente e da lei de seu 

desenvolvimento, cujo conteúdo social objetivo Adorno conceitua em 

noções como capitalismo tardio (Spätkapitalismus) e mundo administrado 

(verwaltete Welt). 

 

 

Referências 

 

ADORNO, Theodor W. Gesammelte Schriften. 20 Bände. Ed. Rolf 

Tiedemann. Frankfurt: Suhrkamp, 2003. 

ADORNO, Theodor W. Dialética negativa. Trad. Marco Antonio 

Casanova. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2009. 

ADORNO, Theodor W. Teoria Estética. Trad. Artur Morão. Lisboa: 

Edições 70, 2008. 

ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Dialética do 

Esclarecimento. Trad. Guido Antonio de Almeida. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 1985. 

BENJAMIN, Walter. Goethes Wahlverwandtschaften. In: Gesammelte 

Schriften 1.1. Frankfurt: Suhrkamp, 1977, p. 123-201. 



João Paulo Andrade Dias 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1585-1616, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1631 

BENJAMIN, Walter. Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: 

Gesammelte Schriften 1.1. Frankfurt: Suhrkamp, 1977. 

BENJAMIN, Walter. Zwei Gedichte von Friedrich Hölderlin. In: 

Gesammelte Schriften 2,1, 1977. 

BENJAMIN, Walter. Origem do drama barroco alemão. Trad. Sergio 

Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1984. 

BERTAUX, Pierre. Friedrich Hölderlin. Frankfurt: Suhrkamp, 1980. 

BINDER, Wolfgang; KELLETAT, Alfred. Hölderlin-Jahrbuch. 

Dreizehnter Band 1963/64. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1965. 

COURTINE, Jean-François. A tragédia e o tempo da história. Trad. 

Heloisa B. S. Rocha. São Paulo: Editora 34, 2006. 

MÜLLER-DOOHM, Stefan. Adorno. Eine Biographie. Frankfurt: 

Suhrkamp, 2003. 

DYMARSKY, Mikhail. Towards the history of two oppositions: parataxis 

vs. hypotaxis and coordination vs. subordination. Language and Language 

Behavior, St. Petersburg, v. 14, p. 69-77, Ano 2014. 

FICHTE, Gesamtausgabe I, 2. Werke 1793-1795. Stuttgart e Bad 

Cannstatt: Friedrich Frommann Verlag, 1965. 

HAMBURGER, Michael. Contraries: Studies in German Literature. New 

York: E. P. Dutton, 1970. 

HEGEL, G. W. F. Werke 3. Phänomenologie des Geistes. Frankfurt: 

Suhrkamp, 1986. 

HEGEL, G. W. F. Werke. Band 12. Vorlesungen über die Philosophie der 

Geschichte. Frankfurt: Suhrkamp, 1986. https://doi.org/10.28937/978-3-

7873-2537-5  

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito. Trad. Paulo Meneses. 

Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 

2011. 

HEGEL, G. W. F. Filosofia da história. Trad. Maria Rodrigues e Hans 

Harden. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1999. 

HEIDEGGER, Martin. Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Frankfurt: 

Vittorio Klostermann, 1951. 

https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2537-5
https://doi.org/10.28937/978-3-7873-2537-5


Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno interpreta Hölderlin 

1632 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1601-1632, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

HÖLDERLIN, Friedrich. Werke und Briefe. 3 Bände. Ed. Friedrich 

Beißner e Jochen Schmidt. Frankfurt: Insel Verlag, 1969.  

HÖLDERLIN. Hipérion ou O eremita na Grécia. Trad. Erlon José 

Paschoal. São Paulo: Nova Alexandria, 2003. 

MACIEL, Emílio. Cesura incomensurável. Sobre “Metade da vida”, de 

Friedrich Hölderlin. Revista Sísifo, Feira de Santana, v. 1, n. 3, p. 147-166, 

Ano 2016. 

QUINTELA, Paulo. Obras completas, vol. I: Hölderlin e outros estudos. 

Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1996. 

QUINTELA, Paulo. Obras completas, vol. II: Traduções I. Lisboa: 

Fundação Calouste Gulbenkian, 1996. 

ROSE, Gillian. The melancholy science. An introduction to the thought of 

Theodor W. Adorno. London: Verso, 2014. 

SANTNER, Eric. Friedrich Hölderlin: narrative vigilance and the poetic 

imagination, 1986. 

SERPA, Daniel Chiovatto. Alguns momentos da divisão e união em 

Hölderlin e Hegel. Pandaemonium, São Paulo, vol. 17, n. 24, p. 53-86, 

dez. /2014. https://doi.org/10.1590/1982-88375386  

SILVA, Eduardo Soares Neves. Coerência em suspensão: Adorno e os 

modelos de pensamento. Artefilosofia, Ouro Preto, n. 7, pp. 55-72, out. 

2009. 

SZONDI, Peter. Schriften. Band 1. Ed. Jean Bollack. Frankfurt: Suhrkamp, 

2011. 

 

 

Data de registro: 01/08/2023 

Data de aceite: 24/01/2024 

https://doi.org/10.1590/1982-88375386


Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1633 

 Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse 

na ZfS (1937-1941)* 

 

 

 

Victor Hugo de Oliveira Saldanha ** 

 

 

Resumo: O presente artigo apresenta uma epítome da dissertação “Os pressupostos 

filosóficos e os imperativos fundamentais da teoria crítica incipiente de Herbert 

Marcuse: em torno dos ensaios da ZfS (1937-1941). (SALDANHA, 2020)”. Essa 

pesquisa buscou identificar os traços distintivos da teoria crítica que Marcuse 

esboça nos ensaios publicados na Zeitschrift für Sozialforschung entre 1937-1941, 

tendo acedido a duas conclusões gerais: 1) que essa teoria se baseia em dois 

pressupostos filosóficos maiores, a saber, a dialética hegeliana e a crítica de 

economia política de Marx; 2) que os referidos ensaios sugerem quatro tópicos cuja 

crítica seria impreterível para uma teoria genuinamente crítica da sociedade 

capitalista. Buscarei reconstituir a análise textual que levou às conclusões acima, 

descrevendo o contexto histórico-filosófico dos ensaios, suas premissas filosóficas 

mais importantes e os seus quatro tópicos fundamentais de análise. Tais tópicos 

constituem uma espécie de espinha dorsal da teoria crítica marcuseana da época e 

nos fornecem uma adequada chave de leitura para os seus ensaios. 

 

Palavras-chave: Teoria Crítica; Trabalho Alienado; Capitalismo; Liberdade; 

Marcuse. 

 

 

                                                           
* O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001 

** Doutorado  em Andamento em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 

Mestre em Filosofia  pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU).  Bolsista CAPES.   E-

mail: victor.saldanha@educacao.mg.gov.br. ID Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/2614299509194339     ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9075-6028. 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70309 

mailto:victor.saldanha@educacao.mg.gov.br
http://lattes.cnpq.br/2614299509194339
https://orcid.org/0000-0001-9075-6028
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70309
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70309


Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1634 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

A key to understand Marcuse’s essays (1937-1941) 

 

Abstract: This paper provides a synthesis of the research entitled Autor. This 

research sought to identify the distinctive features of critical theory that Marcuse 

outlines in his 1937-1941 essays, reaching two major conclusions: 1) Marcusean 

theory is based on two philosophical assumptions, namely, Hegelian dialectics and 

Marx's critique of political economy; 2) Marcuse’s essays suggest four topics whose 

critique is imperative for a genuinely critical theory of capitalist society. I will try 

to reconstruct the textual analysis that led to the aforementioned conclusions, by 

analyzing the essays’ historical-philosophical context, their chief philosophical 

premises, and their four fundamental topics. I argue these topics constitute a kind 

of backbone of Marcuse's critical theory, and they provide us with an adequate key 

to comprehend his 1937-1941 essays. 

 

Keywords: Critical Theory; Alienated Labor; Capitalism; Freedom; Marcuse. 

 

 

 

Una clave para entender los ensayos de Marcuse (1937-1941) 

 

Resumen: Este artículo presenta una síntesis de la investigación Autor. Esta 

investigación buscó identificar las características distintivas de la teoría crítica que 

Marcuse esboza en sus ensayos de 1937-1941, habiendo llegado a dos conclusiones 

principales: 1) la teoría marcusiana se basa en dos premisas filosóficas, la dialéctica 

hegeliana y la crítica de la economía política de Marx; 2) los ensayos antes 

mencionados sugieren cuatro temas cuya crítica es imperativa para una teoría 

genuinamente crítica de la sociedad capitalista. Intentaré reconstruir el análisis 

textual que condujo a las conclusiones antes mencionadas, analizando el contexto 

histórico-filosófico de los ensayos, sus principales premisas filosóficas y sus cuatro 

temas fundamentales. Argumento que estos temas constituyen una especie de 

columna vertebral de la teoría crítica de Marcuse y nos brindan una clave adecuada 

para comprender sus ensayos de 1937-1941. 

Palabras clave: Teoría Crítica; Trabajo Enajenado; Capitalismo; Libertad; 

Marcuse. 

 

 

 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1635 

Contexto histórico-filosófico 

 

O contexto histórico-filosófico em que se inscrevem os ensaios aqui 

analisados1 é a entrada de Marcuse no Instituto de Pesquisa Social, no ano 

de 1934. À época, o Instituto era dirigido por Max Horkheimer, que 

assumira o posto de diretor em 1931. Sob sua égide, o trabalho teórico do 

Instituto assumiu uma orientação peculiar, cujas linhas mestras foram 

apresentadas em seu discurso de posse, publicado posteriormente como “A 

Presente Situação da Filosofia Social e as Tarefas de um Instituto de 

Pesquisas Sociais” (1931). Essa orientação teórica foi denominada pelos 

estudiosos da Escola de Frankfurt, e não propriamente por Horkheimer, 

como materialismo interdisciplinar. O fito de um tal materialismo 

interdisciplinar era 

 

[...] organizar, baseados nos problemas filosóficos 

atuais [...], pesquisas em que deveriam participar 

filósofos, sociólogos, economistas, historiadores, 

psicólogos que numa comunidade de trabalho 

duradoura se unissem e fizessem em conjunto o que em 

outros campos um indivíduo pode fazer sozinho num 

laboratório e que todos os verdadeiros pesquisadores 

sempre têm feito: a saber, procurar acompanhar a 

amplitude das suas questões filosoficamente orientadas 

com a ajuda de métodos científicos mais refinados, 

transformando-as e precisando-as ao longo do trabalho 

em torno do objeto, descobrindo novos métodos, sem 

todavia perder de vista o universal. Desse modo, as 

respostas às perguntas filosóficas nunca se dão com um 

“sim” ou um “não”: os problemas filosóficos são 

inseridos dialeticamente no processo empírico-

científico, ou seja, a resposta passa a estar ligada ao 

progresso do conhecimento objetivo que, assim, não 

deixa de influir sobre a sua própria forma 

(HORKHEIMER, 1999, p. 128). 

                                                           

1 Filosofia e Teoria Crítica (1937), Sobre o Caráter Afirmativo da Cultura (1937), Para a 

Crítica do Hedonismo (1938) e Algumas Implicações Sociais da Tecnologia Moderna (1941). 

Doravante, referidos respectivamente como: F.&T.C.; C.Af.; C.Hed.; A.I..  



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1636 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

 Noutras palavras, o objetivo desse direcionamento teórico era, 

segundo o próprio Horkheimer (1999, p. 128), viabilizar uma “[...] contínua 

interpenetração e desenvolvimento dialéticos entre a teoria filosófica e a 

prática da ciência particular”, tendo como objetivo último “[...] desenvolver 

uma teoria da sociedade em que a construção filosófica não seja mais 

dissociada da pesquisa empírica.” (HORKHEIMER, 1999, p. 129). 

Podemos, pois, afirmar que o contexto histórico-filosófico do Instituto de 

Pesquisa Social a partir da década de 1930, quando Marcuse foi admitido 

como um de seus integrantes, era precisamente o do materialismo 

interdisciplinar.  

 O ingresso de Marcuse no Instituto, nesse contexto, engendrou uma 

importante ruptura teórica. Isso porque, entre 1928-1932, Marcuse 

empenhou-se na busca de uma “filosofia concreta”, que consistia na 

tentativa de sintetizar os métodos dialético (Marx) e fenomenológico 

(Heidegger). Esse empreendimento teórico foi, segundo Farr (2017), a 

resposta de Marcuse para a chamada crise do marxismo. Contudo, no início 

da década de 1930, três fatos compeliram Marcuse a abjurar a filosofia 

heideggeriana e, consequentemente, abandonar o projeto de uma filosofia 

concreta: 1) a descoberta dos Manuscritos Econômico-Filosóficos, como ele 

próprio relata numa entrevista em 19772; 2) a adesão política de Heidegger 

ao nazismo; 3) e o seu próprio ingresso no Instituto, que sustentava à época 

uma “oposição implacável à filosofia de Heidegger.”3 (KELLNER, 2001, p. 

                                                           
2 “Durante todo este tempo [em que estive dedicado à fenomenologia de Heidegger], havia 

lido Marx e o continuei lendo, e então se deu a aparição dos Manuscritos econômico-

filosóficos. Aqui, teve lugar propriamente a virada. Apresentava-se aqui, em certo sentido, 

um Marx novo, que era realmente concreto e ao mesmo tempo superava o marxismo 

petrificado dos partidos, tanto no sentido teórico quanto no sentido prático. A partir de então, 

o problema Heidegger versus Marx já não significava, para mim, nenhum problema.” 

(HABERMAS, J; LUBASZ, H.; SPENGLER, T., 1980, p. 25, trad. minha). 

3 “O diretor do Instituto, Max Horkheimer, repugnava a ontologia oracular de Heidegger, 

enquanto seu colega Theodor Adorno, que acabara de concluir um estudo crítico sobre 

Kierkegaard, estava escrevendo uma crítica à fenomenologia heideggeriana e husserliana.” 

(KELLNER, 2001, p. 4, trad. minha). 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1637 

4, trad. minha4). Marcuse juntou-se ao Instituto pouco após Horkheimer 

assumir a sua direção, em 1931, e reorientar teoricamente as pesquisas no 

sentido do materialismo interdisciplinar, que visava, nos termos do próprio 

Horkheimer, “uma teoria da sociedade contemporânea como um todo.” 

(HORKHEIMER in KELLNER, 2001, p. 6). Nas edições posteriores da ZfS, 

“[...] Horkheimer e Marcuse desenvolveram esse programa de pesquisa 

social em termos de uma teoria crítica da sociedade.” (idem).  

Este termo passou a ser empregado para denominar o trabalho do 

Instituto apenas a partir de 1937, nomeadamente nos ensaios “Teoria 

Tradicional e Teoria Crítica” (1937), que constitui “[...] o que talvez devesse 

ser considerado a carta ou o documento fundador da Escola de Frankfurt” 

(BOTTOMORE, 2002, p. 16), e “Filosofia e Teoria Crítica” (1937), que 

também é assinalado por Kellner (2001) como um texto de caráter fundador, 

na medida em que, junto ao ensaio de Horkheimer, também foi responsável 

por definir o programa e os pressupostos filosóficos da teoria crítica, 

distinguindo-a de outras filosofias e teorias sociais. Desse modo, não seria 

de modo algum absurdo afirmar que o projeto do materialismo 

interdisciplinar pavimentou o caminho para o programa de pesquisa que 

materializou-se, a partir de 1937, sob o nome de teoria crítica. 

 A remissão ao contexto histórico-filosófico sobredito é de suma 

importância se considerarmos o impacto que a adesão de Marcuse ao projeto 

da teoria crítica, em 1937, exerceu sobre o desenvolvimento posterior de sua 

filosofia. A este respeito, Siegel (2012, p. 393) declara que “[...] a escola 

intelectual que ele ajudou a forjar [...] permaneceu o seu marco de referência 

ao longo de toda a sua vida.”. No mesmo sentido, Geoghegan (1981, p. 38) 

fala de “um débito intelectual permanente” de Marcuse aos seus colegas de 

Instituto, Adorno5 e Horkheimer, muito embora, com o tempo, eles próprios 

                                                           
4 Doravante, as citações traduzidas constantes no corpo do texto não acompanharão a 

sinalização “trad. minha”. Manterei, todavia, essa sinalização nas notas de rodapé.  

5 Embora mencione Adorno, ao longo de sua obra, como um dos principais expoentes da 

teoria crítica, Bottomore elenca, todavia, ao menos três razões pelas quais “a contribuição de 

Adorno para a formação de uma escola de teoria crítica” seria “muito mais ambígua e 

obscura” que a de seus colegas: 1) porque “até 1938 suas relações com o Instituto eram 

informais”; 2) porque “a perspectiva filosófica que ele desenvolveu durante esse tempo não 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1638 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

tivessem perseguido com menos radicalidade as aspirações inicias da teoria 

crítica. Adorno, relata Bottomore (2002, p. 13), “[...] tornou-se 

consideravelmente menos radical durante seu exílio na América do Norte e 

sob as circunstâncias alteradas da Alemanha pós-guerra”, ao passo que 

Horkheimer, “ao final de sua vida, havia certamente deixado de ser um 

‘teórico crítico’ e moveu-se para um tipo de pensamento religioso.” (idem, 

p. 41). Por isso, pode-se dizer sem absurdo que, dentre os mais proeminentes 

integrantes da primeira geração da Escola de Frankfurt, Marcuse tenha sido 

talvez o único que não abdicou da radicalidade do programa delineado em 

1937 e buscou elaborar, a seu modo, uma crítica da sociedade capitalista de 

caráter radical até o fim de sua vida intelectual. Daí a importância de não 

negligenciar o contexto filosófico de gênese da teoria crítica na década de 

1930, porque esse projeto teórico constitui um paradigma para se ajuizar a 

filosofia marcuseana como um todo.   

Esse contexto, em que a busca do materialismo interdisciplinar por 

uma “teoria da sociedade contemporânea como um todo” se desdobra na 

busca por uma “teoria crítica da sociedade”, nos provê um problema, a 

saber: como Marcuse concebeu, individualmente, o projeto coletivo do 

Instituto de elaborar uma teoria crítica da sociedade capitalista? Noutros 

termos, de que maneira Marcuse compreendeu a natureza específica da 

teoria crítica visada pelo Instituto — i.e., seus pressupostos, objetivos, traços 

distintivos etc. — e buscou elaborá-la no plano filosófico? A resposta a essas 

perguntas deve ser buscada no contexto histórico-filosófico referido nos 

parágrafos anteriores, precisamente nos escritos que Marcuse publica a 

partir de 1937, quando o termo “teoria crítica” se instaura definitivamente 

                                                           
era uma ‘teoria social dialética’, mas o que ele chamou de ‘dialética negativa’, o que, em 

todo caso, torna a sua posição filosófica “[...] muito diferente da de Horkheimer e Marcuse, 

que tentaram formular uma teoria social positiva com base num conceito hegeliano de razão”; 

3) porque “Adorno também estava muito mais distante do marxismo do que seus colegas” e, 

diferentemente de Horkheimer e Marcuse, “[...] parece nunca ter dado seriamente atenção à 

análise econômica de Marx ou à sua teoria das classes, além de haver rejeitado inteiramente 

a ideia de uma teoria da história, ou [de uma] ‘ciência da história’, o que é um dos elementos 

fundamentais do pensamento marxiano.” (BOTTOMORE, 2002, p. 18, trad. minha).  



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1639 

no vocabulário do Instituto para nomear o programa da teoria social que 

viria a caracterizar a Escola de Frankfurt nas décadas subsequentes.  

Responder o problema acima foi a tarefa a que me propus na 

dissertação cujas conclusões pretendo, aqui, epitomar. Enunciei o objetivo 

daquela pesquisa em termos de “[...] investigar a ideia de teoria crítica que 

pode ser deduzida dos ensaios de Herbert Marcuse publicados entre 1937-

1941 na Zeitschrift für Sozialforschung.” (SALDANHA, 2020, p. 12). Ao 

final da pesquisa, concluí que a concepção de Marcuse sobre a teoria crítica, 

nesses textos, pode ser consubstanciada em dois grandes elementos — já 

adiantados no introito deste artigo —, a saber: de um lado, os pressupostos 

filosóficos específicos de que parte; e de outro, determinadas reivindicações 

que seriam impreteríveis para justificar a natureza crítica dessa teoria social. 

Nas seções seguintes, tematizarei cada um desses elementos constitutivos 

da teoria crítica marcuseana. 

 

 

Os pressupostos filosóficos 

 

A dissertação sustenta que os ensaios de Marcuse são reconduzíveis 

a dois pressupostos filosóficos maiores: a dialética hegeliana e a crítica da 

economia política do jovem Marx. Diversos comentadores apoiam, 

indiretamente, tal afirmação. Dubiel (1985, p. 31 apud OLIVEIRA, 2012, 

p. 27), por exemplo, afirma que o programa de pesquisa levado a cabo pelo 

Instituto, sob a direção Horkheimer, era “um programa dentro da tradição 

de Hegel e Marx”. No mesmo sentido, Kellner (2001, p. 9) assevera que o 

projeto de uma teoria crítica da sociedade, assim nomeado em 1937, 

consistia numa “versão distinta de marxismo-hegeliano”. Mas a razão mais 

forte que nos autoriza atribuir essa radicação filosófica à teoria crítica de 

Marcuse é o que ele próprio sublinha numa nota de rodapé do ensaio de 

1938, na qual explica que a teoria crítica deve ser entendida como “a teoria 

da sociedade tal como foi apresentada nos ensaios fundamentais da 

Zeitschrift für Sozialforschung, baseados na filosofia dialética e na crítica 

da economia política.” (C.Hed., p. 199, nota 18, grifo meu). À luz dessa 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1640 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

nota, percebemos que não se trata de argumentar em favor desses 

pressupostos como fundantes para Marcuse, mas simplesmente de 

reconhecê-los como tais. O que competiu, especificamente, à minha 

argumentação foi vincular os textos marcuseanos conceitualmente a esses 

dois pressupostos, buscando demonstrar que a teoria social dedutível dos 

ensaios expressa uma compreensão da facticididade histórica do capitalismo 

mediada, fundamentalmente, por duas categorias filosóficas: as de negação 

dialética e trabalho alienado 

 

 

Negação dialética 

 

É sabido que, para Hegel, todo lógico-real, isto é, todo conceito e 

toda verdade em geral, é constituído por três momentos6, que são descritos 

no linguajar manualesco como tese-antítese-síntese e amiúde ilustrados com 

uma conhecida passagem da Fenomenologia do Espírito7. Estes momentos 

da chamada dialética8 são idênticos ao “[...] movimento do pensamento, 

daquele mesmo pensamento que reflete o movimento da realidade ao tomar 

consciência dela.” (SICHIROLLO, 1973, p. 155). Em sua Enciclopédia das 

Ciências Filosóficas (1917), Hegel define o primeiro momento como 

abstrato ou do entendimento (§ 80). Isso porque a característica do 

entendimento (Verstand) é apreender as coisas de maneira abstrata e isolada. 

                                                           
6 Aqui, abordaremos apenas os dois primeiros, a fim de explicar a ideia de negação dialética. 

Para uma abordagem sobre a estrutura geral da dialética hegeliana, Cf. SALDANHA, 2020, 

p. 36ss.  

7 “O botão desaparece no desabrochar da flor, e poderia dizer-se que a flor o refuta; do mesmo 

modo que o fruto faz a flor parecer um falso ser-aí da planta, pondo-se como sua verdade em 

lugar da flor: essas formas não só se distinguem, mas também se repelem como incompatíveis 

entre si. Porém, ao mesmo tempo, sua natureza fluida faz delas momentos da unidade 

orgânica, na qual, longe de se contradizerem, todos são igualmente necessários. É essa igual 

necessidade que constitui unicamente a vida do todo.” (HEGEL, 2003, p. 26). 

8 Grafa-se aqui “a chamada dialética” porque, como veremos adiante, a dialética é, 

rigorosamente, o segundo momento daquilo que comumente se chama “dialética hegeliana”, 

razão pela qual o texto busca evitar o uso comum da expressão “dialética” para se referir aos 

três momentos que Hegel entende inerir a todo lógico-real.  



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1641 

“É como se uma coisa, um fato, um acontecimento”, explica Sichirollo 

(1973, p. 155), “fosse considerado em si, em abstrato, sem qualquer conexão 

com as outras coisas, fatos ou acontecimentos”. Nesta primeira forma do 

lógico-real, o objeto é apreendido em sua determinidade fixa e 

unilateralidade, de acordo com o princípio da identidade, isto é, conforme 

sua simples relação consigo mesmo e sem qualquer consideração a outros 

objetos e outras determinações que não as suas próprias, que são apreendidas 

pelo pensamento como determinações finitas.  

 

O mundo [para o pensar-do-entendimento] é tomado 

como uma multiplicidade de coisas determinadas, 

demarcadas umas pelas outras. Cada coisa é uma 

entidade distinta limitada, e como tal relacionada a 

outras entidades igualmente limitadas [...]. As 

determinações individuais excluem-se umas às outras, 

como se fossem átomos ou mônadas. [...] O 

entendimento concebe, pois, um mundo de entidades 

finitas, governado pelo princípio da identidade e da 

oposição. Cada coisa é idêntica a si mesma e a nada 

mais; em virtude de sua autoidentidade se opõe a todas 

as outras coisas. Cada coisa pode relacionar-se e 

combinar-se com todas as outras, sem jamais perder 

sua própria identidade e sem se tornar jamais outra que 

ela mesma. (MARCUSE, 1978, p. 54). 

 

Assim, o pensar-do-entendimento compreende o mundo como um 

complexo infindável de polaridades entre elementos atomizados ou “[...] 

como um sistema fixo de coisas isoladas e de oposições insolúveis.” 

(MARCUSE, 1978, p. 55). Hegel denominou “reflexão isolada” (isoliert 

Reflection) ao modo próprio do entendimento de formar e relacionar essas 

polaridades conceituais. Considerando, pois, essa incapacidade do 

entendimento de ultrapassar a apreensão unilateral dos objetos, 

depreendemos que os multíplices antagonismos que, para Hegel, permeiam 

o mundo concebido pelo entendimento seriam para sempre irreconciliáveis 

se o pensar se resumisse apenas ao entendimento e não alcançasse jamais a 

reflexão por meio da razão. 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1642 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

O segundo momento da dialética hegeliana demarca, justamente, a 

passagem do pensamento enquanto pensar-do-entendimento para o pensar 

racional. Hegel o denomina dialético ou negativamente racional. Segundo 

Marcuse (1978), desde suas primeiras formulações o sistema hegeliano 

confere à razão (Vernunft) o papel de apreender e realizar a unidade 

subjacente aos antagonismos aludidos acima. Hegel atribui às operações da 

razão dois objetivos: (i) reconciliar os opostos, elevando-os a uma 

verdadeira unidade, e (ii) restaurar a totalidade, abalando a falsa certeza 

oriunda das operações do entendimento. Pois essas operações fornecem ao 

pensamento um conjunto de relações fixas aparentemente seguras, de modo 

que o indivíduo, fiado nesta segurança, torna-se indiferente à realidade dada, 

que se lhe defronta como algo fixo, estável e, portanto, impassível de 

transformação. Assim, a razão surge como princípio tanto da crítica, porque 

critica as oposições fixas captadas pelo entendimento, quanto da possível 

unificação dessas oposições numa totalidade superior. 

 

A relação entre pensamento dialético (razão) e a 

reflexão isolada (entendimento) está claramente 

definida. O primeiro critica e supera as oposições fixas 

criadas pela última. Ela solapa a “segurança” do senso 

comum e demonstra que “o que o senso comum 

considera como imediatamente certo não tem, do ponto 

de vista filosófico, nenhuma realidade”. A primeira 

norma da razão é, pois, desconfiar da autoridade dos 

fatos. Tal desconfiança constitui o ceticismo legítimo 

que Hegel designa como “o elemento de liberdade” de 

toda filosofia autêntica. (MARCUSE, 1978, p. 56, 

grifo meu). 

 

Aqui, interessa-nos precipuamente essa função negativa da razão. 

Afinal, na Enciclopédia, a razão reaparece com uma tarefa primordialmente 

negativa: se o primeiro momento consiste na apreensão dos objetos em suas 

determinações finitas, o momento dialético ou negativamente racional 

consiste, escreve Hegel (1995, p. 162), no “[...] próprio suprassumir-se de 

tais determinações finitas e seu ultrapassar para suas opostas” (§ 81). Assim, 

o momento negativamente racional conota o fato de todo lógico-real negar 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1643 

suas próprias determinações finitas, captadas pelo entendimento, passando 

às suas determinações opostas e indo além de sua própria finitude. Mas, para 

Hegel, essa negação possui um estatuto singular: enquanto ultrapassar das 

determinações que limitam o objeto, a negação dialética consiste numa 

negação imanente.  

Ao atribuir o caráter de imanência à negação dialética, Hegel (1995, 

p. 163) quer significar que “[...] o finito não é limitado simplesmente de fora, 

mas se suprassume por sua própria natureza, e por si mesmo passa ao seu 

contrário”. Como exemplo, o filósofo afirma que, geralmente, considera-se 

que o homem possui os atributos de ser vivo e ser mortal, e que a morte 

sobrevém a partir de circunstâncias exteriores, quando na verdade a própria 

vida já traz em si o gérmen da morte. Noutras palavras, a morte não limita a 

vida de fora, extrinsecamente, mas a partir de seu próprio interior; e o viver, 

como tal, porta o morrer desde sempre como sua negação imanente. 

 O exemplo acima é apenas uma expressão de algo que o filósofo 

entende pertencer à estrutura objetiva da realidade. Para Hegel, tanto o 

mundo natural quanto o espiritual são atravessados por esse processo de 

autonegação: o movimento dos corpos celestes, os elementos físicos, os 

campos jurídico e ético e mesmo a sensibilidade são apresentados na 

Enciclopédia como dialéticos9. Em virtude de sua presença oniabarcante, 

Hegel (1995 p. 165) compara a dialética à potência de Deus, à qual todo 

finito está submetido e ante o que “nada pode subsistir – por seguro e firme 

que se possa julgar”. Dessa maneira, a força da dialética abala a estrutura 

fixa e estável de todo finito, na medida em que o revela, a partir de sua 

própria estrutura interna, como o seu contrário, como sua própria negação, 

como tendo em si a contradição de si mesmo. 

Essa compreensão da realidade como portadora de sua própria 

negação influencia diretamente o tratamento que Marcuse dedica aos 

conceitos de arte, indivíduo, razão e tecnologia em C.Af. (1937) e A.I. 

(1941). A análise marcuseana desses conceitos10 se presta à remissão ao 

                                                           
9 Cf. o primeiro Adendo ao § 81 da Enciclopédia. 

10 Cf. SALDANHA, 2020, p. 47ss. 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1644 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

conceito negação dialética, na medida em que Marcuse se esforça por 

mostrar que, na realidade efetiva do capitalismo, as determinações 

emancipatórias da arte, da individualidade autônoma, da racionalidade 

individualista e da tecnologia moderna produzem sua própria negação e 

passam às suas determinações contrárias, vinculando-se assim à dominação: 

1) as determinações emancipatórias da arte burguesa são negadas à medida 

que ela se torna um veículo de estabilização do existente, ao idealizar a 

felicidade e liberdade num mundo inteiramente outro em meio a um mundo 

concreto de infelicidade e não-liberdade; 2) as determinações 

emancipatórias do indivíduo autônomo — autonomia, crítica etc. — são 

negadas pelo padrão de individualidade eficiente, determinado pela 

heteronomia e a submissão total ao aparato tecnológico da sociedade 

capitalista, que domina a vida dos indivíduos tanto no trabalho quanto no 

lazer; 3) a razão individualista, como princípio da crítica, da recusa e do 

dissenso, passa também às suas determinações contrárias e se nega na 

racionalidade tecnológica, enquanto princípio de adaptação, obediência e 

submissão incondicional do indivíduo à racionalidade externa da indústria 

mecanizada; e, por fim, (4) a tecnologia, como veículo de libertação das 

necessidades, do melhoramento das condições de vida e de atenuação da luta 

pela existência, conhece sua negação dialética na utilização das invenções 

tecnológicas como instrumentos de controle e dominação, responsáveis pelo 

autoritarismo, a escassez e a intensificação do trabalho árduo. 

De mais a mais, a filiação dos ensaios de Marcuse à dialética 

hegeliana, e particularmente à concepção da imanência do negativo, leva-os 

à compreensão da sociedade burguesa como portadora de contradições tais 

que negam, desde a sua constituição interna, as suas próprias determinações 

capitalistas e pressionam o processo histórico à realização de suas 

determinações contrárias. Nesse sentido, podemos entender a teoria crítica 

marcuseana como herdeira da mesma tarefa histórica que Hegel atribuía à 

Filosofia, a saber: “analisar exaustivamente as contradições que dominavam 

a realidade e demonstrar sua possível unificação.” (MARCUSE, 1978, p.  

46-47). Sob este prisma, a crítica que Marcuse busca desenvolver é dialética 

à medida que colima desenvolver a estrutura das contradições que 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1645 

constituem a realidade específica do capitalismo. A propósito dessas 

contradições constitutivas, os ensaios marcuseanos parecem acusar, quase 

em uníssono, como a contradição mais crucial e decisiva da sociedade 

capitalista aquela que surge nas suas relações de trabalho. E essa acusação 

Marcuse a faz a partir de Marx. 

 

 

Trabalho alienado 

 

No que concerne a Marx e ao contexto histórico discutido na seção 

anterior, há que se mencionar um importante fato ocorrido no início da 

década de 1930: a publicação póstuma dos Manuscritos Econômico-

Filosóficos, em 1932. Marx os teria redigido em Paris, no ano de 1844, aos 

vinte e cinco anos11. Malgrado seu caráter fragmentário e incompleto, esse 

trabalho do jovem Marx exerceu um grande impacto sobre Marcuse, que no 

mesmo ano escreveu uma recensão sobre ele12. Nesta resenha, Marcuse 

(1972, p. 9; 10) descreve a publicação dos Manuscritos como “um 

acontecimento decisivo na história da pesquisa sobre Marx”, porquanto o 

texto recém-publicado parecia-lhe clarificar, “como nunca antes”, o sentido 

original das categorias que Marx mobiliza na crítica da economia política 

                                                           
11 “Segundo Franck Fischbach, os Manuscritos de 1844 foram revelados pela primeira vez, 

de um modo ainda incompleto, na tradução russa dos Arquivos de Karl Marx e Friedrich 

Engels de Moscou, em 1927, graças ao trabalho de David Riazanov. Alguns anos mais tarde, 

em 1932, Siegfrid Landshut e J. P.  Mayer publicaram os mesmos manuscritos na compilação 

Der historische Materialismus. Die Frühschriften, em Leipzig, na obra de Kröner. No 

entanto, essa edição era insuficiente quanto à apresentação do texto e de uma paginação que 

seguisse aquela assinalada por Marx. Apenas com a aparição da primeira edição de Marx-

Engels Gesamtausgabe, ainda em 1932, que os Manuscritos ganham uma apresentação 

científica e crítica, editada pelo Instituto Marx-Engels de Moscou, com o texto original em 

língua alemã. Trata-se do tomo 3 da primeira MEGA (Marx-Engels Gesamtausgabe).” 

(FERREIRA DE SOUZA, 2017, p. 83-84, trad. minha). 

12 “Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen Materialismus”, Die Gesellschaft, IX, 8 

(1932), p. 136-174. Esta resenha conta com a seguinte tradução para o português: “Novas 

Fontes para a Fundamentação do Materialismo Histórico”. In: MARCUSE, H. Ideias sobre 

uma teoria crítica da sociedade. Tradução de Fausto Guimarães. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1972, p. 9-55. 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1646 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

formulada em suas obras tardias. Em razão disso, Marcuse (1972, p. 9) 

considerou que a descoberta dos Manuscritos permitiria “[...] colocar em 

uma base inteiramente diversa a discussão sobre a origem e o sentido 

original do materialismo histórico e, a rigor, de toda a teoria do ‘socialismo 

científico’”, podendo de até mesmo tornar necessário “[...] rever a 

interpretação corrente do tratamento posterior da crítica à vista dessas 

origens.” (MARCUSE, 1972, p. 10). Segundo a interpretação de Marcuse 

(1972, p. 20), o cerne da discussão proposta pelo jovem Marx nos 

Manuscritos reside no tema do trabalho alienado, identificado na resenha 

marcuseana como “o conceito básico da crítica marxiana”, conceito que 

“[...] surge na discussão da categoria hegeliana de objetivação, que é 

desenvolvida pela primeira vez em relação ao conceito de trabalho na 

Fenomenologia do Espírito.”.  

O que Marcuse retém de mais fundamental dessa análise do trabalho 

alienado — que Marx constrói num “ajuste de contas” 

(Auseinnandersetzung) com Hegel — é a assunção de um certo estatuto 

ontológico do trabalho, o que não é senão um corolário do próprio conceito 

hegeliano de objetivação13. Deste, Marx herda uma concepção do trabalho 

entendido como a atividade por excelência através da qual o ser humano se 

constitui como ser humano: “a grandeza da Fenomenologia [...]”, escreve o 

jovem Marx (2004, p. 123), “é que Hegel [...] compreende a essência do 

trabalho e concebe o homem objetivo, verdadeiro, [...] como resultado de 

seu próprio trabalho.”. No entanto, o mesmo Marx (2004, p. 124) ressalta 

que Hegel “[...] vê somente o lado positivo do trabalho, não o seu [lado] 

negativo”. Por esta razão, os Manuscritos tencionam pôr a descoberto essa 

dimensão negativa do trabalho que Hegel não percebera na obra de 1807, 

demonstrando que “[...] a objetivação pode tornar-se coisificação14, [...] uma 

                                                           
13 Cf. SALDANHA, 2020, subseção 1.2.1.2.  

14 Na teoria marxista, os conceitos de “coisificação” e “reificação” são sinônimos, com a 

diferença que o último preserva o étimo latino res,-i (coisa). Quanto à significação filosófica 

de ambos, Marcuse (1978, p. 113) explica-a sob dois ângulos: por um lado, designam “[...] o 

fato de todas as relações entre os homens, no mundo do capitalismo, aparecerem como 

relações entre coisas”; por outro lado, referem-se ao fato “[...] daquelas relações, que no 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1647 

possibilidade que”, observa Marcuse (1972, p. 25), “se torna realidade no 

trabalho alienado.”. Nos escritos de 1844, Marx descreve a alienação sob 

quatro dimensões. Dentre elas, interessa-nos aquelas que se relacionam mais 

diretamente com a esfera do trabalho, a saber: a alienação do trabalhador em 

relação aos objetos de seu trabalho e à própria atividade produtiva.  

Para Marx, essas duas dimensões estão intrinsecamente 

vinculadas15. A primeira delas reside “na determinação de que o trabalhador 

se relaciona com o produto de seu trabalho como [com] um objeto 

estranho.” (MARX, 2004, p. 81). Segundo Marx (2004, p. 82), a alienação 

do trabalhador em relação aos objetos de seu trabalho se expressa, sob as 

leis da economia política, nos fatos de que “quanto mais o trabalhador 

produz, menos tem para consumir [...]”, que “o trabalho produz maravilhas 

para os ricos, mas produz privação para o trabalhador.”. Isso ocorre porque 

os produtos do trabalho não pertencem ao trabalhador, que só pode acessá-

los acidentalmente, mas são apropriados privadamente pelo capitalista, que 

detém a propriedade dos meios de produzi-los. Sob este prisma, o regime da 

propriedade privada — que constitui o fundamento uniforme do 

liberalismo16 — se revela não como fato fundador da economia política, mas 

como uma consequência dessa apropriação que caracteriza o trabalho 

alienado17. Superar a alienação nesse sentido implicaria destruir o regime de 

                                                           
mundo social aparecem como relações entre coisas e leis ‘naturais’ que regulam seus 

movimentos, serem, na realidade, relações entre homens e forças históricas.”. 

15 “Como”, questiona Marx (2004, p. 82), “poderia o trabalhador defrontar-se alheio (fremd) 

ao produto da sua atividade se no ato mesmo da produção ele não se estranhasse a si mesmo? 

O produto é, sim, somente o resumo (Resumé) da atividade, da produção. Se, portanto, o 

produto do trabalho é a exteriorização, então a produção mesma tem de ser exteriorização 

ativa, a exteriorização da atividade, a atividade da exteriorização. No estranhamento do 

objeto do trabalho resume-se somente o estranhamento, a exteriorização na atividade do 

trabalho mesmo”. 

16 Cf. MARCUSE, 1997a, p. 52. 

17 Eis a conclusão do argumento de Marx: “Herdamos, certamente, o conceito de trabalho 

exteriorizado (de vida exteriorizada) da economia nacional [economia política] como 

resultado do movimento da propriedade privada. Mas evidencia-se na análise desse conceito 

que, se a propriedade privada aparece como fundamento, como razão do trabalho 

exteriorizado, ela é antes uma consequência do mesmo, assim como também os deuses são, 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1648 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

propriedade capitalista, porque ele não é senão a materialização do trabalho 

alienado, e instituir um novo regime de propriedade, cuja determinação 

essencial seja “[...] a existência e disponibilidade de todos os objetos de que 

o homem necessita para a realização livre de sua essência.” (MARCUSE, 

1972, p. 39); e isto nos termos que o próprio Marx indicou nos seus 

Manuscritos, i.e., que esses objetos estejam à disposição da coletividade 

tanto como objetos de seu trabalho como do seu gozo.  

A segunda dimensão da alienação reside no fato de a própria 

atividade laboral afigurar-se, via de regra, estranha à satisfação do 

trabalhadores. Marx descreve essa experiência razoavelmente comum de 

estranhamento que caracteriza a relação do indivíduo com o seu trabalho — 

descrição que um trabalhador médio do século XXI dificilmente rejeitaria 

como inverossímil — em termos tão duros quanto reais:   

 

Em que consiste, então, a exteriorização (Entäusserung) do 

trabalho? 

Primeiro, que o trabalho é externo (äusserlich) ao 

trabalhador, isto é, não pertence ao seu ser, que ele não se 

afirma, portanto, em seu trabalho, mas nega-se nele, que não 

se sente bem, mas infeliz, que não desenvolve nenhuma 

energia física e espiritual livre, mas mortifica sua physis e 

arruína o seu espírito. O trabalhador só se sente, por 

conseguinte e em primeiro lugar, junto a si [quando fora do 

trabalho] e fora de si [quando] no trabalho. [...] O seu trabalho 

não é portanto voluntário, mas forçado, trabalho obrigatório. 

O trabalho não é, por isso, a satisfação de uma carência, mas 

somente um meio para satisfazer necessidades fora dele. Sua 

estranheza (Fremdheit) evidencia-se aqui [de forma] tão pura 

que, tão logo inexista coerção física ou outra qualquer, foge-

se do trabalho como de uma peste. O trabalho externo, o 

trabalho no qual o homem se exterioriza, é um trabalho de 

autossacrifício, de mortificação. Finalmente, a externalidade 

(Äusserlichkeit) do trabalho aparece para o trabalhador como 

se [o trabalho] não fosse seu próprio, mas de um outro, como 

se [o trabalho] não lhe pertencesse, como se ele no trabalho 

                                                           
originariamente, não a causa, mas o efeito do erro do entendimento humano [...].” (MARX, 

2004, p. 87-88, grifos do autor). 

 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1649 

não pertencesse a si mesmo, mas a um outro. [...] A atividade 

do trabalhador não é a sua autoatividade. Ela pertence a 

outro, é a perda de si mesmo (MARX, 2004, p. 82-83, grifos 

do autor).  

 

Essa dimensão do conceito de trabalho alienado designa uma certa 

relação do trabalho com a esfera da subjetividade do trabalhador, na qual o 

trabalho constitui uma experiência, em geral, hostil ao prazer do sujeito que 

o executa. Nesse sentido, o jovem Marx reputa que, sob o capitalismo, o 

trabalho é experimentado concretamente pela maioria dos trabalhadores 

como labuta, trabalho árduo, tripalium. Não devemos, todavia, interpretar 

as palavras de Marx como uma tentativa de conceituar universalmente a 

relação de todo indivíduo com o seu trabalho. Afinal, podemos, sem 

absurdo, encontrar na realidade casos particulares que contradigam a 

caracterização supracitada, nos quais o trabalho não é realizado sob o preço 

da des-realização do trabalhador, mas como uma atividade individualmente 

satisfatória e desempenhada com prazer; na qual o indivíduo não se sente 

alienado de si mesmo e da qual não fugiria “como de uma peste”.  

No entanto, a validade do conceito de trabalho alienado (enquanto 

alienação da atividade produtiva) não resulta impugnada por esses casos, 

pois não são essas experiências excepcionais de trabalho ‘menos alienado’ 

que sustentam fundamentalmente a produção capitalista. Ao contrário — e 

essa parece a maneira adequada de interpretar as palavras de Marx —, as 

formas de trabalho que dão sustentação ao ciclo indefinido de valorização 

do capital e mantêm em funcionamento a produtividade capitalista são, em 

sua maior parte, aquelas que são experimentadas individualmente como 

labuta, desprazer, infelicidade e sofrimento. Nesse sentido, aceitar a 

validade do conceito de trabalho alienado como categoria analítica para a 

teoria crítica significa admitir que se, atualmente, fossem eliminadas todas 

as formas de trabalho experimentadas subjetivamente pelos trabalhadores 

nos termos da citação de Marx, o capitalismo se desintegraria por completo. 

Destarte, superar a alienação da atividade produtiva demandaria de uma 

teoria crítica demonstrar as possibilidades concretas de uma dada sociedade 

criar formas institucionais de trabalho capazes de (i) unificá-lo com a esfera 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1650 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

do prazer ou de (ii) mitigar, ao máximo, o caráter penoso das formas de 

trabalho existentes.  

Considerando, portanto, as duas dimensões da alienação discutidas 

acima, temos que a assunção do conceito de trabalho alienado como um 

pressuposto filosófico coloca a teoria crítica marcuseana defronte a dois 

problemas: 1) o da apropriação privada dos produtos do trabalho humano, 

que decorre da propriedade privada dos meios de produzi-los, e sua 

frequente indisponibilidade para os trabalhadores que os produzem; 2) e o 

de instituir relações sociais menos hostis — ou mais convergentes — entre 

trabalho e prazer. Esses problemas se conectam diretamente com a segunda 

conclusão da dissertação: que a teoria crítica esboçada nos ensaios da ZfS se 

organiza em torno de quatro eixos fundamentais, os quais nenhuma crítica 

da sociedade capitalista poderia preterir. Esses quatro tópicos parecem tentar 

enfrentar, de algum modo, esses problemas e justificar a necessidade de 

abolir o trabalho alienado.  

 

 

Os quatro imperativos da teoria crítica marcuseana 

 

Na dissertação, empreguei o conceito de imperativos para subsumir 

esses quatro tópicos ou eixos que se demonstram fundamentais para a crítica 

que Marcuse desenvolve nos seus ensaios. Esse conceito foi utilizado na 

pesquisa em questão para designar 

 

[...] aquelas reivindicações práticas que Marcuse assume, nos 

ensaios, como obrigações imperiosas ou necessidades 

absolutas para que tenha lugar um processo de efetiva 

emancipação dos indivíduos, o que, ao fim e ao cabo, não se 

distingue do processo de construir uma sociedade racional 

(SALDANHA, 2020, p. 15, nota 7). 

 

Trata-se, portanto, de reinvindicações imperiosamente obrigatórias 

ou absolutamente necessárias para a crítica da sociedade capitalista e o 

prospecto de sua superação. A natureza imperativa dessas reivindicações 

denota que, na ausência delas, nenhum diagnóstico do capitalismo e das suas 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1651 

formas de vida correspondentes pode veicular uma oposição autêntica. 

Noutras palavras, aspirar a uma crítica efetiva do existente bem como à ideia 

de uma sociedade radicalmente outra significaria, para Marcuse, 

comprometer-se de alguma forma com essas quatro reivindicações. Esse 

conjunto de imperativos patenteia — reputo eu — a concepção mais 

primordial de Marcuse sobre a natureza da teoria crítica, na medida em que 

demonstra não só como ele concebeu o projeto do Instituto de elaborar uma 

teoria crítica da sociedade, mas sobretudo como ele procurou desenvolvê-

lo, particularmente, durante a década de 1930.  

 

 

A crítica do trabalho 

 

O primeiro desses imperativos, que aparece em F.&T.C., seria a 

criação de uma sociedade racional, por meio da subordinação da economia 

às necessidades dos indivíduos18. Este imperativo distingue-se dos demais 

por seu caráter objetivo, na medida em que visa alterar a estrutura objetiva 

da sociedade. Trata-se, aqui, de aspirar à transformação da sociedade no 

sentido de reestruturar as relações econômico-produtivas que predominam 

objetivamente no capitalismo, visando destituir suas relações sociais 

específicas, nas quais “[...] a economia não-controlada controla todas as 

relações humanas”, e instituir uma nova configuração das relações sociais 

segundo a qual “[...] o processo de trabalho não deve mais decidir sobre a 

totalidade da existência dos homens, mas sim a totalidade das necessidades 

sobre o processo de trabalho.” (F.&T.C., p. 146). Este imperativo de 

subordinar o sistema de trabalho às necessidades humanas parece possuir, 

no marco dos ensaios, uma significação prático-política concreta19, que se 

encontra melhor formulada no ensaio de 1938: abolir as relações de trabalho 

capitalistas, por meio da criação de uma “unidade racional entre o processo 

de produção e o de consumo, entre o trabalho e a fruição.” (C.Hed., p. 173). 

                                                           
18 Cf. F.&T.C., p. 146. 

19 Cf. SALDANHA, 2020, subseção 2.2.  



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1652 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Uma tal organização social das relações de trabalho seria, na visão de 

Marcuse, o traço distintivo de uma sociedade racional. 

Na descrição desse imperativo, cumpre pôr em relevo a ideia de que 

a superação das relações capitalistas de trabalho deve ocorrer através de um 

processo de unificação racional entre (i) os processos de produção e 

consumo e (ii) as esferas do trabalho e da fruição. Formulado nestes termos, 

é ineludível reconduzir esse imperativo aos problemas colocados por aquela 

dúplice dimensão do trabalho alienado descrita pelo jovem Marx. Essa 

relação direta com a problemática marxiana fica ainda mais evidente se 

analisarmos algumas passagens do mesmo ensaio. Em uma delas, Marcuse 

declara que a forma racional da sociedade contém “[...] a reivindicação 

explícita de que cada indivíduo deve ter participação no produto social 

segundo suas necessidades.” (C.Hed., p 181). Ora, essa não é senão uma 

outra forma de dizer que uma sociedade racional não admitiria a alienação 

humana dos produtos do trabalho. Noutro excerto, o filósofo assevera que 

as relações capitalistas de trabalho “não são acompanhadas de felicidade”, 

porque não são reguladas “em função das necessidades e capacidades dos 

indivíduos.” (C.Hed., p. 165). Para que o trabalho não permaneça algo hostil 

à felicidade, escreve Marcuse (C.Hed., p. 182), “as necessidades dos 

indivíduos a serem satisfeitas devem tornar-se o princípio regulador do 

processo de trabalho.”. Aqui, de fato, Marcuse reafirma a mesma ideia 

supracitada de F.&T.C.; e, em ambas as passagens, o que está em jogo é o 

fato de que, numa sociedade racionalmente organizada, o trabalho não pode 

ser estranho à individualidade dos trabalhadores, i.e., às suas capacidades, 

necessidades e satisfação. Essa é uma forma distinta, porém não menos 

clara, de dizer que uma realidade social racional é incompatível com a 

alienação humana da atividade produtiva. 

A crítica das relações de trabalho como um dos eixos centrais da 

teoria social marcuseana revela-nos que Marcuse, tal qual o jovem Marx, 

aquiesce com a ideia hegeliana de que o trabalho possui uma certa 

importância ontológica para o ser humano e constitui a sua atividade vital. 

De fato, no ensaio sobre o hedonismo, ele se refere ao trabalho como o 

escopo da vida em “[...] que se decide acerca da liberdade e felicidade 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1653 

possíveis.” (C.Hed., p. 172). Disso se segue que se as relações de trabalho 

forem opressivas, as formas de vida socialmente prevalentes também o 

serão; e uma sociedade estruturada desse modo não pode ser dita racional. 

Outros textos marcuseanos não deixam dúvidas de que essa acepção do 

trabalho como fator determinante das esferas mais decisivas da existência 

humana é algo reconduzível claramente a Hegel e Marx20. Considerando 

todos esses elementos, resulta evidente que, no contexto dos ensaios, é 

imperativo para Marcuse que uma teoria crítica da sociedade capitalista 

avance uma crítica do trabalho. 

 

 

A crítica do prazer  

 

As demais reivindicações que qualifiquei como imperativas 

manifestam a contraparte subjetiva daquele processo de transformação 

objetiva das relações sociais de trabalho do capitalismo. Essa contraparte se 

expressa, nos ensaios da ZfS, sob a forma de três reivindicações específicas, 

cada qual descrevendo um aspecto indispensável à liberdade e a ser pensado 

num âmbito mais subjetivo da vida dos indivíduos, associadamente à sua 

emancipação do trabalho alienado. A afirmação de certos “imperativos 

subjetivos”, por assim dizer, expressa a convicção de que nenhuma 

transformação na estrutura objetiva da sociedade seria possível ou 

sustentável sem uma transformação correspondente na estrutura da 

personalidade dos sujeitos que compõem a totalidade social. Desse modo, 

aspirar a uma mudança social objetiva inclui, inexoravelmente, aspirar a 

certas mudanças subjetivas; e a própria transformação dos sujeitos só pode 

se processar no quadro mais amplo da transformação do objeto social. 

                                                           
20 Em “Uma História da Doutrina da Mudança Social”, Marcuse (1999, p. 149, grifo meu) 

declara acerca de Hegel que o seu método dialético “[...] levou à compreensão do processo 

de trabalho como o processo que decide sobre todas as formas e esferas da vida humana.”. 

Em Razão e Revolução, o teórico crítico afirma a propósito de Marx que ele “[...] apoia suas 

teorias na admissão de que o processo de trabalho determina a totalidade da existência 

humana e, pois, constitui o modelo básico da sociedade.” (MARCUSE, 1978, p. 270, grifo 

meu).  



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1654 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Assim, no contexto dos ensaios marcuseanos, sujeito e objeto se 

interpenetram simbioticamente e o processo de superação da sociedade 

capitalista só pode ser pensado no quadro desse condicionamento mútuo. 

O primeiro desses imperativos de ordem subjetiva reivindica uma 

nova forma do prazer. Ele é reconduzível precipuamente a C.Hed. e parte 

do diagnóstico de que a reprodução da sociedade capitalista, por meio do 

trabalho alienado, requer uma certa modulação ideológica da maneira como 

os indivíduos se relacionam com o prazer. Essa modulação supõe dois 

aspectos: por um lado, a desvalorização do prazer como um fim em si da 

vida humana; e por outro, que a interdição do prazer seja inculcada 

continuamente nos sujeitos por meios objetivos e subjetivos21. Segundo 

Marcuse, a submissão ao trabalho alienado — entendido como um trabalho 

que está separado da fruição22 — exige da sociedade um disciplinamento 

constante do prazer, o qual adquire sua expressão máxima no controle social 

frequentemente impingido ao prazer sexual. A sociedade burguesa, diz o 

filósofo, “[...] necessita da forma reprimida da satisfação de tais 

necessidades [as sexuais].” (C.Hed., p. 188). E isso se deveria ao fato de que   

 

A entrega não racionalizada, não sublimada 

(unverklärte), às relações sexuais constituiria a mais 

poderosa entrega à fruição enquanto tal e a total 

                                                           
21 O meio objetivo de interdição do prazer é o status econômico, porquanto os objetos de 

fruição na sociedade capitalista são tornados “[...] mercadorias acessíveis segundo o poder 

de compra” e “a maior parte da humanidade só tem acesso à parte mais barata dessas 

mercadorias” (C.Hed., p. 183). Poderíamos também qualificar, nas formulações de Marcuse, 

como um meio objetivo de limitação do prazer a jornada de trabalho, que atua sobre os 

trabalhadores imediatamente, quer dizer, sem nenhuma mediação moral, deixando “[...] 

somente o curto ‘tempo de lazer’ para a fruição, pondo-a a serviço do descanso, de nova 

acumulação de energias e de força de trabalho” (C.Hed., p. 187). Já os meios subjetivos 

mencionados por Marcuse são a educação e o disciplinamento: este opera através da 

moralização do prazer sexual por meio do ideal de “amor fundado na fidelidade” (C.Hed., p. 

185) e de suas respectivas garantias institucionais, i.e., “a família e o casamento” (C.Hed., p. 

187); aquela, por seu turno, atua por meio da “construção do sentimento social de culpa” 

(idem) e da reprodução de uma Weltanschauung de caráter idealista (Cf. SALDANHA, 2020, 

p. 142ss). 

22 Cf. C.Hed., p. 184. 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1655 

desvalorização do trabalho pelo trabalho. Nenhum ser 

humano poderia suportar internamente a tensão entre o 

valor próprio do trabalho e a liberdade da fruição: a 

desolação e a injustiça das relações de trabalho 

penetrariam vivamente na consciência dos indivíduos 

e tornariam impossível sua integração pacífica ao 

sistema social do mundo burguês (C.Hed., p. 186, grifo 

meu). 

 

Expresso noutros termos, Marcuse presume que os trabalhadores só 

suportam o desprazer e as repressões do trabalho alienado porque antes já 

foram educados para a autorrepressão da sua mais alta possibilidade de 

prazer, i.e., a oriunda das relações sexuais. Trata-se de um argumento do 

tipo a maiori, ad minus: se a restrição do prazer é tolerável na sua forma 

mais alta de experiência (a sexualidade), ela também o será nas suas formas 

mais baixas (e.g., o trabalho). Dito de outro modo, o filósofo conjectura que, 

por se habituarem com a constante limitação de sua possibilidade mais 

eminente de prazer (o sexual), as pessoas se tornam mais facilmente 

habituáveis à aceitação do desprazer em geral, inclusive no trabalho. 

Portanto, se a submissão ao sistema de trabalho da sociedade capitalista 

depende de uma arregimentação ideológica repressiva da relação do 

indivíduo com o prazer sexual, então a emancipação da “injustiça e 

desolação” do trabalho alienado deve requerer, por oposição, uma nova 

maneira de ordenar subjetivamente a experiência do prazer, em geral, e do 

prazer sexual, em particular. Nesse sentido, C.Hed. insinua o caráter 

potencialmente explosivo da sexualidade como uma força de oposição 

social.  

Essa é, por exemplo, a posição de Geoghegan (1981, p. 41), para 

quem Marcuse, na década de 1930, começou a “[...] desenvolver uma área 

negligenciada pelos seus colegas, uma área que antecipava seu trabalho 

posterior em Eros e Civilização, a saber: a natureza revolucionária da 

sexualidade.”. Destarte, o problema originalmente marxiano da 

emancipação do trabalho alienado colocaria, por si mesmo, a questão da 

emancipação sexual como um objeto da crítica. Por esta razão, é forçoso 

concluir que a crítica do prazer, nomeadamente o de natureza sexual, se 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1656 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

impõe como um dos eixos fundamentais da crítica marcuseana. Aceitá-la 

nesses termos, cumpre notar, implica aceitar a pressuposição tácita de que 

se os indivíduos pudessem ser mais livres do ponto de vista sexual, eles 

seriam consequentemente mais livres em geral23.  

 

 

A crítica da sensibilidade 

 

O segundo imperativo subjetivo está intimamente relacionado à 

questão do prazer e consiste na reivindicação de uma sensibilidade 

diferenciada. Isso porque 

 

O prazer aspira essencialmente à sua própria 

intensificação e refinamento [...]. A sociedade 

industrial diferenciou e intensificou o mundo objetivo 

de tal maneira que somente uma sensibilidade 

diferenciada e intensificada ao extremo pode captá-lo. 

A técnica moderna contém todos os meios para extrair 

mobilidade, beleza e elasticidade das coisas e dos 

corpos, para trazê-los mais perto e torná-los utilizáveis. 

Ao mesmo tempo que as necessidades correspondentes 

a essas possibilidades desenvolveram-se também os 

órgãos sensíveis capazes de captá-las. O que o homem, 

na civilização desenvolvida, é capaz de perceber, sentir 

e fazer corresponde à riqueza do mundo recentemente 

descoberta. Mas a utilização dessas maiores 

capacidades e sua satisfação só são acessíveis aos 

grupos com maior poder de compra. O 

desenvolvimento da sensibilidade é apenas uma parte 

do desenvolvimento das forças produtivas. (C.Hed., p. 

183, grifo meu). 

Em resumo, Marcuse acredita que o desenvolvimento de uma tal 

“sensibilidade diferenciada e intensificada ao extremo” acompanha os 

                                                           
23 Essa pressuposição é enunciada expressamente por Marcuse: “Prazer maior significaria 

imediatamente maior liberdade do indivíduo, pois aquele exigiria liberdade na escolha do 

objeto, no conhecimento e na realização de suas possibilidades, liberdade no tempo e no 

espaço.” (C.Hed., p. 188, grifo meu). 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1657 

desenvolvimentos da própria sociedade industrial. Noutras palavras, a 

simples inserção do indivíduo na civilização moderna, que enriquece e 

refina progressivamente o mundo objetivo, o habilitaria para o 

desenvolvimento subjetivo de uma sensibilidade diferenciada. Trata-se de 

uma afirmação muito semelhante ao que Marx já afirmara nos 

Manuscritos24. Nesse ponto, a passagem acima nos demonstra que Marcuse 

herda de Marx não só a afirmação, mas sobretudo o seu corolário, a saber: 

que, na organização social capitalista, o desenvolvimento da sensibilidade 

se reveste de um caráter de classe.  

Para o jovem Marx, o sistema de trabalho capitalista, ao mesmo 

tempo em que produz toda a riqueza do mundo objetivo que poderia ensejar 

o refinamento da sensibilidade subjetiva, implica todavia a “deformação”, 

“barbarização”, “pauperização espiritual”, a “imbecilidade” e o 

“cretinismo” dos trabalhadores25. Nos ensaios da ZfS, Marcuse esposa a 

mesma tese de Marx, ao afirmar que o processo capitalista de trabalho 

resulta na “mutilação e embrutecimento dos órgãos do trabalhador” e é 

responsável por assegurar “[...] que o desenvolvimento da sensibilidade, nas 

camadas inferiores da pirâmide social, não vá além da medida tecnicamente 

exigida.” (C.Hed., p. 184). Segue-se, pois, desse diagnóstico que se a 

reprodução da sociedade capitalista implica a mutilação da sensibilidade das 

massas em formas alienadas de trabalho, então uma teoria crítica dessa 

sociedade deve confrontar essa sensibilidade mutilada com a ideia de uma 

nova sensibilidade, cujo vir-a-ser estaria adstrito à liberação humana do 

trabalho alienado.  

                                                           
24 “[É] apenas pela riqueza objetivamente desdobrada da essência humana que a riqueza da 

sensibilidade humana subjetiva, que um ouvido musical, um olho para a beleza da forma, em 

suma as fruições humanas todas se tornam sentidos capazes, sentidos que se confirmam como 

forças essenciais humanas, em parte recém cultivados, em parte recém engendrados. Pois 

não só os cinco sentidos, mas também os assim chamados sentidos espirituais, os sentidos 

práticos (vontade, amor etc.), numa palavra o sentido humano, a humanidade dos sentidos, 

vem a ser primeiramente pela existência do seu objeto, pela natureza humanizada.” (MARX, 

2004, p. 110, grifos do autor). 

25 Cf. Idem, p. 82. 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1658 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Conforme os ensaios, ao menos duas convicções são basilares para 

a concepção marcuseana da teoria crítica: 1) que a realização de uma 

liberdade e felicidade qualitativamente superiores para o todo é uma 

possibilidade concreta26; 2) e que um tal estado de universalização da 

liberdade e felicidade só é possível mediante uma mudança efetiva das 

relações materiais/econômicas de existência impostas pelo capitalismo27. 

Este ideal de transformação social, balizado pelo interesse na felicidade 

humana, não é algo alheio à questão da sensibilidade. A este respeito, 

Marcuse (C.Hed., p. 189, grifo meu) declara que “[...] aquilo que os homens 

podem empreender com os órgãos dos sentidos e da alma e com a riqueza 

criada pelo seu trabalho para alcançar o máximo de felicidade depende dessa 

práxis”, i.e., da mudança efetiva das relações econômicas. Essa noção de 

que a superação das relações materiais capitalistas repercute no 

desenvolvimento da sensibilidade é também uma ideia herdada do jovem 

Marx.  

Em seus Manuscritos, Marx não compreende a superação do 

capitalismo como um acontecimento de natureza estritamente econômica. 

Pelo contrário, o fato econômico da superação (Aufhebung) da propriedade 

privada transcenderia o campo da Economia e afetaria a própria essência 

dos sujeitos, levando a uma emancipação completa da sensibilidade 

humana28. 

 

A propriedade privada nos fez tão cretinos e unilaterais 

que um objeto somente é o nosso [objeto] se o temos, 

portanto, quando existe para nós como capital ou é por 

nós imediatamente possuído, comido, bebido, trazido 

em nosso corpo, habitado por nós etc., enfim, usado 

[...]. O lugar de todos os sentido físicos e espirituais 

passou a ser ocupado, portanto, pelo simples 

estranhamento de todos esses sentidos, pelo sentido do 

ter [...]. A supra-sunção da propriedade privada é, por 

                                                           
26 Cf. F.&T.C., p. 146-147. 

27 Cf. C.Af., p. 100; F.&T.C., p. 138. 

28 Cf. MARX, 2004, p. 108ss. 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1659 

conseguinte, a emancipação completa de todas as 

qualidades e sentidos humanos; mas ela é esta 

emancipação justamente pelo fato desses sentidos e 

propriedades terem se tornado humanos, tanto 

subjetiva quanto objetivamente O olho se tornou olho 

humano, da mesma forma como o seu objeto se tornou 

um objeto social, humano, proveniente do homem para 

o homem (MARX, 2004, p. 108-109, grifos do auto). 

 

Essa herança indiscutível de Marx não parece, todavia, ser 

desenvolvida significativamente nos ensaios. O que podemos afirmar com 

certeza é que, já nessa época, a teoria crítica marcuseana esposa a convicção 

— evidente em obras posteriores — de que “[...] sem uma mudança na 

sensibilidade não pode haver qualquer mudança social real e que a arte pode 

ajudar a cultivar as condições para uma nova sensibilidade [...].” 

(KELLNER, 1984, p. 343). De fato, a crítica da sensibilidade se abre à 

consideração da função social da arte, um dos temas centrais de C.Af.29. Em 

suma, pelas razões discutidas até aqui, não é desarrazoado reconhecer a 

crítica da sensibilidade como uma questão imperativa para a teoria crítica de 

Marcuse. 

 

 

A crítica das necessidades e da felicidade 

 

Os terceiro imperativo de ordem subjetiva seria definir os conceitos 

de ‘necessidade’ e ‘felicidade’ em termos de verdade/falsidade. Diante 

dessa formulação, o leitor poderia perguntar-se se não seria mais adequado 

analisar esses conceitos, que são distintos, de forma igualmente distinta. 

Embora necessidade e felicidade sejam, real e conceitualmente, coisas 

diferentes, elas estão inseparavelmente imbricadas na análise de Marcuse. E 

essa imbricação fica clara na tese central de C.Hed., i.e., a recusa filosófica 

do hedonismo, que se expressa como recusa de compreender “[...] a 

felicidade como estado de satisfação completa das necessidades do 

                                                           
29 Cf. SALDANHA, 2020, subseção 1.1.2. 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1660 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

indivíduo.” (C.Hed., p. 188, grifo meu). Que a felicidade não é idêntica à 

satisfação imediata dos interesses particulares é algo que Hegel já havia 

criticado no eudaimonismo30. Marcuse, todavia, denega tal definição porque 

ela não discerne as verdadeiras necessidades das falsas. Por isso, essa 

definição da felicidade é julgada abstrata e incorreta, porque 

 

[...] aceita como dado último as necessidades na sua 

forma presente. As necessidades, enquanto tais, não 

estão além do bem e do mal, nem do verdadeiro e do 

falso. Enquanto estado de coisas histórico, estão 

sujeitas à pergunta sobre o seu “direito”: são elas de tal 

tipo que sua satisfação pode realizar as possibilidades 

objetivas e subjetivas do indivíduo? Para muitas 

formas de necessidades, precisamente aquelas 

características do estado dominante da humanidade, 

esta pergunta, em relação ao estágio já alcançado pelo 

desenvolvimento social, deveria ser respondida 

negativamente, pois esse estágio permite uma 

felicidade mais verdadeira que a alcançada hoje pelos 

próprios homens. (C.Hed., p. 188). 

 

Desse modo, para Marcuse, a teoria crítica deve estabelecer 

parâmetros filosóficos que a habilitem a instanciar a forma verdadeira das 

necessidades humanas, sendo isso uma conditio sine qua non para se 

determinar também a forma verdadeira — ou a mais verdadeira possível — 

da felicidade na situação social dominante. De acordo com Kellner, em 

todas as etapas de seu itinerário intelectual, Marcuse acreditou que o 

indivíduo autônomo era potencialmente capaz de distinguir essa instância 

de verdade: “desde 1930 até a sua morte”, atesta Kellner (1984, p. 123), 

“Marcuse esteve convencido de que a razão pode julgar entre verdadeiras e 

falsas necessidades, entre uma pseudofelicidade e uma felicidade real.”. Nos 

ensaios da ZfS, encontramos uma primeira tentativa de vincular a definição 

da felicidade à categoria de verdade. 

                                                           
30 Cf. C.Hed., p. 162ss. 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1661 

“A felicidade real”, escreve o filósofo, “pressupõe o conhecimento 

da verdade: que os homens saibam o que atingir como possibilidade 

suprema da existência e qual é seu verdadeiro interesse.” (C.Hed., p. 181, 

grifo meu). Aqui, Marcuse quer desvincular a felicidade da concepção 

hedonista, que a associa exclusivamente aos sentidos, e vinculá-la também 

à razão. Uma felicidade humana verdadeira, autêntica, não se completaria 

portanto na dimensão estritamente sensível da existência, mas mobilizaria 

também o domínio cognitivo, no sentido de que a forma verdadeira da 

felicidade humana conota não apenas o sentir, mas também o conhecer. 

Nomeadamente, os indivíduos devem conhecer (i) quais são as suas 

melhores possibilidades de existência e (ii) qual é o seu verdadeiro interesse, 

distinguindo-o, destarte, dos falsos. No entanto, essa definição do que seria 

uma felicidade verdadeira impõe um problema: quem estaria autorizado a 

sentenciar, terminantemente, quais são as possibilidades supremas de 

existência?  

Quanto a isso, Marcuse argumenta que os indivíduos não estão 

autorizados a uma resposta puramente subjetiva. Pois as suas possibilidades 

supremas de existência são prescritas objetivamente pelo nível de 

desenvolvimento técnico-científico da época e, por conseguinte, devem ser 

ajuizadas “com base nas condições objetivas dadas, históricas e naturais.” 

(C.Hed., p. 193). Essas possibilidades adquiriram uma força crítica 

historicamente particular, dado que a humanidade alcançou um nível de 

desenvolvimento das forças produtivas que permite conjecturar, talvez pela 

primeira vez na história, a possibilidade real de universalizar a felicidade, 

eliminando a miséria, a escassez, o sofrimento e a luta pela existência numa 

escala global. Por esta razão, Marcuse afirma que somente nas sociedades 

modernas a felicidade humana pôde tornar-se, de fato, “objeto da crítica”31. 

E uma crítica efetiva da felicidade deve confrontar necessariamente certas 

questões fulcrais, tais como: as forças produtivas atualmente existentes são 

capazes propiciar um modo de existência social com menos angústia, 

                                                           
31 “Só hoje, no último estágio do existente, quando amadureceram as forças objetivas que 

impulsionam para uma ordem superior da humanidade [...], pode a felicidade, junto com a 

totalidade do existente, tornar-se também objeto da crítica.” (C.Hed., p. 190). 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1662 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

submissão, privações e mais prazer para os indivíduos em geral? Se se 

pudesse empregar toda a riqueza produzida pelo trabalho humano para 

atenuar a luta pela existência, ainda nos submeteríamos às mesmas formas 

de vida, aos mesmos regimes de trabalho e prazer, que nos submetemos 

presentemente? Que modo de existência seria possível concretizar, se as 

capacidades produtivas atuais beneficiassem a sociedade como um todo, e 

não apenas os que detém a sua propriedade? Seria uma existência 

individualmente mais ou menos livre e feliz? Em suma, para Marcuse, os 

indivíduos só podem julgar corretamente sobre sua felicidade se forem 

capazes de conhecer que tipo de existência social seria possível instituir se 

eles participassem ativamente da administração política e econômica da 

sociedade; se pudessem decidir sobre a organização das relações de trabalho 

e a destinação dos produtos do trabalho social. Pois é no âmbito dessas 

relações materiais de existência que se resolve a preocupação da teoria 

crítica pelas “[...] potencialidades dos homens, pela liberdade, felicidade 

(Glück) e direito do indivíduo.” (F.&T.C., p. 144). 

Além de conhecer suas possibilidades supremas de existência, 

vimos que os indivíduos devem conhecer qual é o seu “verdadeiro 

interesse”, sendo este conhecimento também uma precondição para se 

instanciar a verdade da felicidade. A este propósito, Marcuse preconiza que 

esse interesse consiste na “preservação da liberdade universal” (C.Hed., p. 

192). Mas, ao mesmo tempo, ele afirma que “os indivíduos, educados para 

serem integrados ao processo de trabalho antagônico, [...] estão impedidos 

de conhecer seus verdadeiros interesses.” (C.Hed., p. 190). Mas, afinal, o 

que impediria os indivíduos de reconhecer a preservação da liberdade do 

todo como o seu verdadeiro interesse? Na resposta a essa pergunta, vemos 

uma vez mais a imbricação — aludida acima — entre as categorias de 

felicidade e necessidade nos ensaios. 

Isso porque, na visão de Marcuse, o interesse do indivíduo “[...] se 

exprime nas suas necessidades, e a satisfação destas corresponde a esse 

interesse.” (C.Hed., p. 189, grifo meu). Diante disso, o que obnubilaria a 

compreensão da liberdade universal como o verdadeiro interesse de cada 

indivíduo é o fato de que, sob o capitalismo e seu regime de trabalho, a não-



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1663 

liberdade se esconde nas próprias necessidades nas quais se exprime o 

interesse individual32.  

 

Quando as forças produtivas desenvolvidas são 

utilizadas pela sociedade apenas de forma restrita, se 

falseiam não só as satisfações, como também as 

necessidades. [...] Nelas está viva a situação de classe, 

em especial a situação do indivíduo no processo de 

trabalho. Essa situação formou os órgãos (corporais e 

espirituais) e as capacidades dos homens, assim como 

o horizonte de suas reivindicações. Visto que estas 

aparecem como necessidades somente na sua forma 

mutilada, com todas as suas repressões, renúncias, 

adaptações e racionalizações, podem normalmente ser 

satisfeitas no interior do quadro social estabelecido; 

porque essas reivindicações já não são livres enquanto 

tais, é possível a falsa felicidade da sua realização na 

não-liberdade. (C.Hed., p. 189, grifo meu). 

 

Noutras palavras, o teórico crítico assevera que o funcionamento da 

sociedade baseado na propriedade privada dos meios de produção 

(utilização restrita das forças produtivas) e no trabalho alienado (a situação 

do indivíduo no processo de trabalho) redunda na criação daquelas 

necessidades em que se imiscui a não-liberdade. Assim, porque a utilização 

das capacidades produtivas da sociedade não é livre, mas subordinada ao 

interesse de seus proprietários; e porque o trabalho também não é livre, mas 

“forçado”, “obrigatório”, executado sob “coerção física ou outra qualquer” 

(MARX, 2004, p. 83, grifo meu), as reivindicações que aparecem como 

necessárias aos indivíduos não podem ser senão repressivas, i.e., não-livres. 

Submetido a esse horizonte de necessidades, o indivíduo torna-se incapaz 

de ajuizar se a satisfação das necessidades que lhe são socialmente impostas 

concorre, de fato, para a sua verdadeira felicidade. 

                                                           
32 A este respeito, escreve o filósofo: “Enquanto a falta de liberdade estiver escondida nas 

necessidades e não somente na sua satisfação, aquelas [as necessidades] têm que ser liberadas 

primeiro.” (C.Hed., p. 191).  



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1664 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

 No excerto supracitado, essas necessidades manufaturadas pelas 

formas de vida do capitalismo são designadas como falsas. Para Marcuse, 

uma teoria crítica deve acusar como falsas todas as necessidades cuja 

satisfação implica “a própria mutilação” ou “a dos outros” ou fomenta o 

“interesse daqueles cujo poder só pode ser mantido à custa dessa mutilação.” 

(C.Hed., p. 190). Em contrapartida, a teoria crítica deve admitir como 

verdadeiras apenas aquelas necessidades nas quais “[...] atua a preocupação 

geral pelas possibilidades dos indivíduos” (C.Hed., p. 194), ou seja, que não 

podem ser perseguidas individualmente “[...] sem tornar melhores e mais 

dignas do homem as condições de vida do todo e sem libertar a 

coletividade.” (C.Hed., p. 193). Necessidades dessa natureza mereceriam o 

título de ‘verdadeiras’ porque sua satisfação predisporia os indivíduos para 

aquele conhecimento que é indispensável a uma felicidade humana 

autêntica, a saber: “que o verdadeiro interesse do indivíduo seja o interesse 

da liberdade, que a real liberdade individual possa coexistir com a real 

liberdade universal, melhor, que só seja possível com ela, e que a felicidade 

consista em última instância na liberdade.” (C.Hed., p.191).  

Em resumo, para a teoria crítica marcuseana, a ideia de felicidade a 

guiar os esforços práticos de configurar racionalmente a sociedade deve 

transcender o âmbito meramente subjetivo, no qual a felicidade do indivíduo 

corresponderia à simples satisfação de suas necessidades imediatas e 

poderia, assim, prescindir da felicidade do todo. Numa realidade social 

racional, os interesses particulares imediatos não constituiriam um dado 

último, mas deveriam ser permanentemente confrontados com o interesse 

verdadeiro pela liberdade universal, e avalizado por ele. Mais do isso, a 

liberdade universal se converteria ela mesma numa necessidade individual.  

 No entanto, a desaparição das falsas necessidades — aquelas 

baseadas na injustiça, na coerção social e nos interesses privados que se 

afirmam contra o interesse do todo — não resultaria de uma mudança 

simplesmente subjetiva, de um “ato de educação” ou “renovação moral do 

homem”, mas de “um processo econômico e político.” (C.Hed., p. 191). 

Afinal, como vimos nos parágrafos antecedentes, o falseamento das 

necessidades deriva dos regimes de propriedade e trabalho capitalistas, i.e., 



Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1665 

as falsas necessidades, na visão do filósofo, são produzidas por 

determinadas relações econômicas e políticas concretas. Por isso, no ensaio 

de 1938, Marcuse indica a natureza econômica e política do processo que 

favoreceria o surgimento de novas necessidades: “os meios de produção à 

disposição da coletividade, a reorganização do processo de produção 

visando as necessidades do conjunto, a redução da jornada de trabalho, a 

participação ativa dos indivíduos na administração do todo, pertencem ao 

conteúdo desse processo” (C.Hed., p. 191). Em outras palavras, em seus 

ensaios, Marcuse identifica a luta pela realização de uma liberdade e 

felicidade autênticas como uma luta de natureza socialista. 

 Em vista dos aspectos discutidos até aqui, é forçoso concluir que, 

no quadro dos ensaios da ZfS, a crítica da felicidade e das necessidades se 

afigura um dos tópicos fundamentais da teoria crítica marcuseana, razão 

pela qual a incluo no rol do que denomino seus imperativos. 

 

 

Conclusões 

 

Com base na epítome que busquei apresentar neste artigo, acedemos 

ao seguinte quadro: a partir de 1937, ano em que o projeto de elaborar uma 

teoria crítica da sociedade foi conceitualmente delineado pelo Instituto de 

Pesquisa Social, Marcuse empreendeu seus primeiros esforços no sentido de 

elaborar ele próprio uma teoria crítica. Esses esforços estão 

consubstanciados nos ensaios que ele publicou na ZfS entre 1937 e 1941, 

último ano de atividade da revista oficial do Instituto. Portanto, concluímos 

que é possível encontrar nesses ensaios a concepção mais primordial de 

Marcuse sobre a teoria crítica. Ademais, concluímos que essa concepção 

pode ser reconduzida a quatro eixos mais fundamentais. Tais eixos veiculam 

certas reivindicações que se afiguram imperativas — i.e., absolutamente 

necessárias ou imperiosamente obrigatórias — para o tipo de crítica da 

sociedade burguesa e de prospecção de uma sociedade racional que Marcuse 

desenvolve nos ensaios. Esses eixos são: 1) a crítica do trabalho, que 

exprime a necessidade de subordinar a economia às necessidades humanas, 



Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1666 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

a fim de que o processo de trabalho seja determinado por elas, e não mais 

contrário. Expressa nesses termos, a crítica do trabalho coloca para a práxis 

a tarefa de criar arranjos institucionais capazes de unificar racionalmente as 

esferas sociais da produção e do consumo, do trabalho e do prazer; 2) a 

crítica do prazer, que tematiza como o aviltamento do prazer um fim 

legítimo da existência humana e, sobretudo, os tabus sobre o prazer sexual 

são ideologicamente funcionais para manter os indivíduos submissos ao 

trabalho alienado. Uma crítica desse jaez sugere a sexualidade como uma 

potencial força de oposição na luta política contra o capitalismo; 3) a crítica 

da sensibilidade, que embora não pareça significativa elaborada nos ensaios, 

expressa a convicção marcuseana de que não é possível conjecturar uma 

alteração efetiva no campo social sem uma alteração efetiva no campo da 

sensibilidade. Ademais, a crítica marcuseana da sensibilidade conota que a 

superação do capitalismo não se circunscreve aos termos estritamente 

econômicos do que é possível empreender com a riqueza social, mas deve 

incluir também aquilo que os indivíduos são capazes de empreender com os 

seus sentidos corporais e espirituais; 4) a crítica da felicidade e das 

necessidades, que preconiza a necessidade de os indivíduos serem capazes 

de julgar as necessidades sociais e o ideal dominante de felicidade em 

termos de verdade e falsidade. Essa necessidade coloca para a teoria crítica 

a tarefa de instituir critérios filosóficos capazes instanciar a verdade das 

necessidades e da felicidade, de acordo com as condições históricas dadas. 

Essas quatro reivindicações que qualifiquei como imperativas para a teoria 

crítica de Marcuse parecem fornecer uma adequada chave de leitura para os 

quatro ensaios considerados no presente texto. 

 

 

Referências 

 

BOTTOMORE, Tom. The Frankfurt School and its critics. Routledge: 

London and New York, 2002. https://doi.org/10.4324/9780203407110  

FARR, Arnold. “Herbert Marcuse”. In: ZALTA, Edward N. (ed.). The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer, 2017 Edition). Disponível 

https://doi.org/10.4324/9780203407110


Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1667 

em: <https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/marcuse/> 

Acesso em: 15 jan. 2023. 

GEOGHEGAN, Vincent. Reason and Eros: The Social Theory of Herbert 

Marcuse. Londres: Pluto Press, 1981. https://doi.org/10.3817/0981049206  

FERREIRA DE SOUZA, Juliano Bonamigo. Ontologie et politique dans 

les premiers écrits de Herbert Marcuse. 2017. 117 f. Dissertação 

(Mestrado) – Curso de Filosofia, Faculté de Philosophie, Arts et Lettres, 

Université Catholique de Louvain, 2017. Prom: Maesschalck, Marc. 

Disponível em: 

<https://dial.uclouvain.be/memoire/ucl/fr/object/thesis%3A10232>. 

Acesso em: 15 jan. 2023. 

HABERMAS, J.; LUBASZ, H.; SPENGLER, T. Conversaciones con 

Herbert Marcuse (Jürgen Habermas, Heinz Lubasz, Tilman Spengler). 

Ideas Valores, Volumen 29, Número 57-58, p.  23-68, 1980. ISSN 

electrónico 2011-3668. ISSN impreso 0120-0062. Tradução e notas de 

Rubén Jaramíllo Vélez. 

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das ciências filosóficas em compêndio. 

Tradução de: Paulo de Meneses, com a colaboração de José Machado São 

Paulo: Loyola, 1995. 

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. 2. ed. Tradução de Paulo 

Meneses, com a colaboração de Karl-Heinz Efken e José Nogueira 

Machado, SJ. São Paulo: Editora Vozes; Universidade São Francisco, 

2003.  

HORKHEIMER, Max. A Presente Situação da Filosofia Social e as 

Tarefas de um Instituto de Pesquisas Sociais. Tradução de Carlos Eduardo 

Jordão e Isabel Maria Loureiro. Praga: estudos marxistas, n.7, 

março/1999, p. 121-132. 

KELLNER, Douglas. Herbert Marcuse and the Crisis of Marxism. 

Berkeley: University of California Press, 1984. 

https://doi.org/10.1007/978-1-349-17583-3  

https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/marcuse/
https://doi.org/10.3817/0981049206
https://dial.uclouvain.be/memoire/ucl/fr/object/thesis%3A10232
https://doi.org/10.1007/978-1-349-17583-3


Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1941) 

1668 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

KELLNER, Douglas. Herbert Marcuse and the Vicissitudes of Critical 

Theory. In: MARCUSE, H. Towards a Critical Theory of Society 

(Collected papers of Herbert Marcuse). v.2, London and New York: 

Routledge, 2001. Edited by: Douglas Kellner. p. 1-33. 

https://doi.org/10.4135/9781446219751.n5  

MARCUSE, Herbert. Filosofia e Teoria Crítica. In: MARCUSE, H. 

Cultura e sociedade. v.1. Tradução de Wolfgang Leo Maar, Isabel Maria 

Loureiro e Robespierre de Oliveira. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997, p. 

137-160. 

MARCUSE, Herbert. Novas Fontes para a Fundamentação do 

Materialismo Histórico. In: MARCUSE, H. Ideias sobre uma teoria crítica 

da sociedade. Tradução de Fausto Guimarães. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1972, p. 9-55. 

MARCUSE, Herbert. O Combate ao Liberalismo na Concepção Totalitária 

do Estado. In: MARCUSE, H. Cultura e sociedade. vol.1. Tradução de 

Wolfgang Leo Maar, Isabel Maria Loureiro e Robespierre de Oliveira. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1997a, p. 47-88. 

MARCUSE, Herbert. Para a Crítica do Hedonismo. In: MARCUSE, H. 

Cultura e sociedade. vol.1. Tradução de Wolfgang Leo Maar, Isabel Maria 

Loureiro e Robespierre de Oliveira. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997, p. 

161-199. 

MARCUSE, Herbert. Razão e Revolução: Hegel e o advento da teoria 

social. 2. ed. Tradução de Marília Barroso. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1978. 

MARCUSE, Herbert. Sobre o Caráter Afirmativo da Cultura. In: 

MARCUSE, H. Cultura e sociedade. vol.1. Tradução de Wolfgang Leo 

Maar, Isabel Maria Loureiro e Robespierre de Oliveira. Rio de Janeiro: Paz 

e Terra, 1997, p. 89-136. 

MARCUSE, Herbert. Uma história da doutrina da mudança social. In: 

MARCUSE, H. Tecnologia, guerra e fascismo. Tradução de Maria 

https://doi.org/10.4135/9781446219751.n5


Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1633-1669, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1669 

Cristina Vidal Borba. São Paulo: Fundação Editora da UNESP, 1999, p. 

137-150.  

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. Tradução, apresentação 

e notas de Jesus Ranieri. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004. 

OLIVEIRA, Robespierre de. O papel da filosofia da teoria crítica de 

Herbert Marcuse. São Paulo: Editora Unesp, 2012. 

SICHIROLLO, Livio. Dialéctica. Tradução de Lemos de Azevedo. 

Lisboa: Presença, 1973. 

SIEGEL, Elke. The Returns of Herbert Marcuse. In: Escape to Life. 

German Intellectuals in New York: A Compendium on Exile after 1933. 

Ed. by GOEBEL, E.; WEIGEL, S. De Gruyter: Berlin, Boston, 2012, p. 

391-413. https://doi.org/10.1515/9783110258684.391  

SALDANHA, V. H.. Interiorização, Idealismo e Negatividade na Cultura 

Afirmativa: uma análise desde os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-1938). 

Revista Ideação, v. 1, p. 565, 2020. 

https://doi.org/10.13102/ideac.v1i42.5155  

 

 

Data de registro: 01/08/2023 

Data de aceite: 20/09/2023 

https://doi.org/10.1515/9783110258684.391
https://doi.org/10.13102/ideac.v1i42.5155


Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1671 

 Mito e emancipação em Walter Benjamin e 

Herbert Marcuse 

 

 

 

Francisco De Ambrosis Pinheiro Machado* 

 

 

 

Resumo: O presente artigo traça um paralelo e faz uma aproximação entre a 

concepção de mito em Walter Benjamin e Herbert Marcuse. Busca-se mostrar como 

estes autores, em certo momento de suas obras, propõem uma superação do mito a 

partir do mesmo, ou seja, sem abdicar de um certo potencial emancipatório presente 

em sua dimensão imagética e em seu vínculo com a fantasia. 
 

Palavras-chave: Walter Benjamin; Herbert Marcuse; mito; emancipação; fantasia; 

imagem. 
 

 

Myth and Emancipation in Walter Benjamin and Herbert Marcuse 

 

Abstract: The present paper draws a parallel and approximation between the 

conception of myth in Walter Benjamin and Herbert Marcuse. It seeks to show how 

these authors, at a certain point in their works, propose an overcoming of myth 

based on it, that is, without giving up a certain emancipatory potential present in its 

imagetic dimension and in its link with fantasy. 
 

Keywords: Walter Benjamin; Herbert Marcuse; Myth; Emancipation; Phantasy; 

Image. 

 

 

                                                           

* Doutor em Filosofia pela Ludwig-Maximilians-Universität München (LMU). Professor do 

Departamento de Filosofia da Universidade Federal de São Paulo (UNIFESP). 

fapmachado@unifesp.br. ID Lattes: http://lattes.cnpq.br/2503845986593339. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-8458-627X . 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70298 

mailto:fapmachado@unifesp.br
http://lattes.cnpq.br/2503845986593339
https://orcid.org/0000-0001-8458-627X
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70298
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70298


Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1672 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

Mithos und Emanzipation bei Walter Benjamin und Herbert Marcuse 

 

Zusammenfassung: In diesem Beitrag wird eine Parallele und Annäherung 

zwischen dem Mythosbegriff bei Walter Benjamin und Herbert Marcuse gezogen. 

Es soll gezeigt werden, wie diese Autoren an einem bestimmten Punkt in ihren 

Werken eine Überwindung des Mythos von innen heraus vorschlagen, d.h. ohne ein 

gewisses emanzipatorisches Potenzial aufzugeben, das in seiner bildhaften 

Dimension und in seiner Verbindung mit der Phantasie vorhanden ist. 
 

Schlüsselwörter: Walter Benjamin; Herbert Marcuse; Mythos; Emanzipation; 

Phantasie; Bild  

 

 

 

1. Introdução 

 

Motivado pelo sugestivo título do I Colóquio de Teoria Crítica da 

UFU1 “Aporias da emancipação”, proponho neste artigo apresentar alguns 

apontamentos sobre as relações entre mito e emancipação em Walter 

Benjamin e Herbert Marcuse. Coloco assim em certo paralelo os termos 

“aporia” e “mito” no tensionamento de ambos em relação ao problema da 

possibilidade ou não de emancipação em dado contexto histórico, problema 

este que é constituinte de toda Teoria Crítica desde seu fundador, que foi 

Karl Marx. 

Num sentido mais primordial e comum dentro desta linha teórica, o 

mito, bem como um contexto mítico em geral, seria justamente algo que 

deve ser superado, algo do qual se deve emancipar. O mito constituiria uma 

das manifestações mais claras de uma aporia da emancipação, ou seja, 

daquilo que bloqueia um processo emancipatório. Minha proposta ao tratar 

do mito em Benjamin e Marcuse, no entanto, será a de destacar uma forma 

                                                           

1I Colóquio de Teoria Crítica da Universidade Federal de Uberlândia: Aporias da 

emancipação, em 02 de abril de 2021, organizado por Ana Paula Gomide, Rafael 

Cordeiro, Rafael Cordeiro, Gabriel Galbiatti Nunes e membros do Grupo de Estudo de 

Teoria Crítica da UFU. 



Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1673 

de superação do mito a partir dele mesmo, que não abdica de um certo 

potencial emancipatório presente em sua dimensão imagética e em seu 

vínculo com a fantasia. O mito mobiliza uma camada afetiva, em geral 

desprezada pela filosofia, que precisa ser levada em consideração em seu 

potencial libertador justamente para impedir e combater sua 

instrumentalização e manipulação no interesse da dominação e exploração. 

Nesse sentido, essa forma de abordagem do mito pode ajudar a contornar 

algumas daquelas aporias. 

Essa aproximação entre Benjamin e Marcuse em torno do mito tem 

como pano de fundo uma noção de utopia comum aos dois pensadores, que 

Irwing Wohlfahrt expressa de modo lapidar ao tratar do conceito de segunda 

técnica de Benjamin: 

 

A doxa gostaria de fazer crer que utopia e realismo são 

inconciliáveis. A noção de segunda técnica dá a pensar 

que a utopia poderia ser o único realismo que nos 

resta2. 
 

O conceito utópico de segunda técnica, do qual Wohlfahrt trata 

minuciosamente neste texto, aparece formulado na segunda versão do ensaio 

a Obra de arte na época de sua reprodutibilidade técnica3 e na versão 

francesa do mesmo ensaio. Muito resumidamente, podemos dizer que a 

característica fundamental desta segunda técnica benjaminiana, é que ela se 

funda em uma cumpliciade ou jogo conjunto entre humanidade e natureza. 

Nesse sentido, ela se opõe ao que seria a primeira técnica, aquela que se 

concebe como dominação e exploração da natureza pelo homem, que se 

reverte em exploração e dominação do próprio homem. A posição de 

Benjamin seria a de que a transformação material da sociedade para uma 

humanidade mais livre não pode ser compreendida como um mero progresso 

técnico linear dos meios de produção, o que somente ampliaria a exploração 

da natureza e do homem, mas como uma transformaçaão que atinge a 

                                                           

2 WOHLFARTH, 2016, p. 7. 

3  BENJAMIN, 2012. 



Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1674 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

própria técnica e a racionaldidade a ela subjacente. Que atinge, portanto, 

num nível antropológico e histórico mais profundo, o modo como se 

consumam as relações entre a humanidade e a natureza (seja a natureza 

exterior, seja a interior do homem). A relação lúdica com a natureza e entre 

homens se oporia diertamente à seriedade e enrigecimento de cunho 

dominador que em seu extremo fundamenta fenômenos políticos bestiais 

como o do fascismo. 

Como Wohlfarht mostra na parte final de seu artigo, Benjamin estaria aqui 

muito perto da noção de uma civilização não-repressiva, tal como Marcuse 

a antevê em seus escritos dos anos 1950. Em ambos trata-se de um conceito 

de livre jogo, como experimentação ou como prazer estético ou artístico 

como finalidade sem fim; ambos recorrem a Fourier; e, por fim, em ambos 

trata-se ou de interromper um processo histórico de opressão, abrindo 

espaço para outro desenvolvimento possível. Benjamin fala em revolução 

como freio da locomotiva; ou, em Marcuse, de uma interrupção no curso do 

progresso que destravaria um potencial de emancipação que está sendo 

historicamente represado. Minha proposta é mostrar essa proximidade no 

modo de recepção do mito por estes dois autores.   

 

 

2. Mito em Walter Benjamin 

 

Começo pela recepção do mito em Walter Benjamin, citando uma 

formulação muito atual que se encontra na Obra das Passagens: “Enquanto 

ainda houver um mendigo, ainda haverá mito4”.  

Como se infere desta citação, Benajmin se coloca aqui ao lado 

daqueles que definem mito como algo negativo, como terror diante das 

forças da natureza, como destino inexorável, violento e cego, como ciclo 

eterno de culpa e expiação. É neste sentido também que Adorno e 

                                                           

4  BENJAMIN, 1991, p. 505 (a partir de agora GS, seguida de volume e página). Cf. tradução 

brasileira um pouco diferente em: BENJAMIN.  2006, p. 444. 



Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1675 

Horkheimer na Dialética do Esclarecimento5 vão mostrar como a ciência 

positivista e a razão instrumental, que reduzem a natureza e o homem ao 

objeto de dominação cega, são uma forma de recaída no mito, que se 

desenvolve não por acaso no contexto da sociedade reificada na forma da 

mercadoria. 

O que se opõe ao mito aqui e também na obra de Benjamin não é 

tanto a razão, mas a história, como palco coletivo onde o ser humano exerce 

efetivamente sua liberdade e pode construir seu próprio destino. Na obra de 

Benjamin, esta a concepção de mito é a mais constante e podemos dizer que 

o seu principal esforço intelectual é refletir formas de emancipar o ser 

humano do jugo do mito. Lembro rapidamente três momentos nos escritos 

de Benjamin que apontam para esta direção: 

 

a) Em seu ensaio, “As afinidades eletivas de Goethe”6, Benajmin 

analisa esse romance mostrando como nele subjaz um elemento 

mítico, no sentido de destino natural ou químico a que os 

personagens obedecem, determinando um rearranjo dos casais e 

colocando em xeque as convenções sociais do casamento. O 

comentário crítico de Benjamin a esta obra, por sua vez, aposta no 

potencial anti-mítico da arte, como obra de gênio e criação. 

 

b) Como um segundo momento, podemos citar a conhecida crítica 

de que Benjamin faz, já nas primeiras anotações das Passagens, de 

1929, a Louis Aragon. Crítica que não se dirigia ao surrealismo 

como um todo, mas à tendência de Aragon no período heróico do 

movimento de não sair da esfera onírica, não dialetizá-la com o 

momento da vigília, tendência que Benjamin define como 

impressionista e mitológica: 

 

                                                           

5ADORNO e HORKHEIMER, 1985. 

6BENJAMIN, 2009, pp. 11-122. 



Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1676 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

Enquanto Aragon persiste no domínio do sonho, deve 

ser encontrada aqui a constelação do despertar. 

Enquanto em Aragon permanece um elemento 

impressionista – a ‘mitologia’ (…) trata-se aqui da 

destruição da ‘mitologia’ no espaço da história. Isso, de 

fato, só pode acontecer através do despertar de um 

saber ainda não consciente do ocorrido.7 
 

Mantendo-se na mitologia (mesmo sendo a moderna, aquela dos deuses 

efêmeros), Aragon se distanciaria do tipo de despertar que, em 1929, 

Benjamin via exatamente no surrealismo: 

 

No momento, os surrealistas são os únicos que 

conseguiram compreender as palavras de ordem que o 

Manifesto [comunista, FDAPM] nos transmite hoje. 

Eles trocam, um a um, sua mímica facial [Mienenspiel] 

pelo mostrador de um despertador que soa, a cada 

minuto, durante sessenta segundos.8 

 

c) O terceiro momento que gostaria de lembrar e desenvolver um 

pouco mais aqui é a compreensão do “conto fantástico”, como uma 

forma narrativa ficcional, coletiva, profana e popular que é capaz de 

se contrapor ao mito. Note-se, que é uma posição diferente daquela 

que Benjamin recorre em seu ensaio sobre o romance de Goethe 

citada acima, que contrapõe ao mito a noção de uma arte como 

criação de um artista ou gênio individual. 

 

O trecho central para entender essa posição de Benjamin é uma 

passagem do ensaio “O Narrador” ou “O contador de história”, como foi 

recentemente traduzido. Ali, Benjamin diz que o “conto fantástico” pode nos 

ensinar a nos livrar do pesadelo e terror da violência mítica. O conto 

fantástico, diz Benjamin, nos mostra: 

 

                                                           

7BENJAMIN, 2006, <Hº, 17>, p. 925. 

8BENJAMIN, 2012b, p. 36. Tradução modificada por mim. Cf. GS II, 310. 



Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1677 

que a natureza não só se compromete com o mito, mas 

prefere muito mais associar-se ao homem. O mais 

aconselhável, assim ensinou o conto fantástico há 

muito tempo à humanidade e ensina até hoje às 

crianças, é enfrentar as forças (Gewalten) do mundo 

mítico com astúcia e ousadia. (…) O feitiço libertador 

do conto fantástico não põe em cena a natureza de 

modo mítico, mas indica sua cumplicidade com o 

homem liberado.9 

 
O modo como o conto fantástico supera o mito, assim, não é 

submetendo a natureza a uma dominação mais rigorosa e eficiente, como se 

esperaria de uma solução unilateral ou unidimensional da razão instrumental 

e da ciência positivista. A felicidade para a qual o conto fantástico aponta, 

baseia-se em uma outra relação entre humanidade e natureza, uma relação 

mais livre, de cumplicidade, por meio de um jogo mimético perspicaz que 

revolve os sentidos e usos comuns das palavras e das coisas, reordenando-

as em novas relações. Liberdade lúdica, para a qual mesmo as leis físicas e 

naturais são suspensas (coisas e animais falam; homem se transforma em 

coisas e animiais; mortos ressuscitam) sem que isso seja considerado algo 

fora do comum ou milagroso. Observado sob este ponto de vista, o conto 

fantástico, assim como a brincadeira infantil, para além de sua ingenuidade, 

inocência ou fantasiação, tensiona-se em um contexto histórico 

antropológico mais amplo, de uma relação lúdica com a natureza e que 

apontam para caminhos possíveis de emancipação. 

Até aqui, mostramos na obra de Benjamin três momentos de 

superação do mito por elementos externos a ele. Benjamin, no entanto, 

vislumbra também uma possibilidade de superação ou reinterpretação do 

mito que ocorreria a partir de seu próprio interior. E isso é importante aqui, 

pois permitirá entender melhor a aproximação com o tipo de recepção que 

Marcuse faz do mito. 

Para mostrar a superação do mito a partir dele mesmo, proponho a 

análise da imagem de pensamento “Criança andando de carrossel”, que se 

                                                           

9BENJAMIN, GS II, 458. Cf. BENJAMIN. 2020, p. 47-48. 



Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1678 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

encontra no livro Rua de mão única10. Cito a imagem toda, na tradução de 

Rubens Rodrigues Torres Filho, pois é curta: 

 

A prancha com os animais prestadios gira rente ao 

chão. Tem a altura em que melhor se sonha voar. 

Começa a música e num solavanco gira a criança, 

afastando-se da mãe. Mas, em seguida, nota como ela 

própria é fiel. Ocupa o trono, como fiel senhor, sobre 

um mundo que lhe pertence. Na tangente, árvores e 

nativos formam alas. Então, em um oriente, emerge 

novamente a mãe. Em seguida, sai da floresta virgem 

um cimo, tal como a criança já o viu há milênios, tal 

como o viu pela primeira vez, justamente, no carrossel. 

Seu animal lhe é dedicado: como um Arion mudo ela 

viaja sobre seu peixe mudo, um Zeus-touro de madeira 

rapta-a como Europa imaculada. Há muito o eterno 

retorno de todas as coisas tornou-se sabedoria de 

criança e a vida, uma antiqüíssima embriaguez de 

dominação, com a retumbante orquestra, no centro, 

como tesouro da coroa. Se ela toca mais lentamente, o 

espaço principia a gaguejar e as árvores começam a 

voltar a si. O carrossel se torna base insegura. E emerge 

a mãe, a estaca multiplamente cravada, em torno da 

qual a criança que chega em terra ensroca a marra de 

seu olhar.11 

 
Nessa imagem de pensamento, Benjamin descreve o passeio de uma 

criança em um carrossel, no qual ela vivencia onírica e ludicamente o tempo 

cíclico do mito. A criança também é confrontada com a angústia mítica e 

com a separação e dominação correspondente da natureza: “o mundo lhe 

pertence”. Benjamin recorre também a duas narrativas míticas: a criança 

cavalga orgulhosa os animais de madeira do carrossel, seja como um Arion 

sobre um peixe, ou ainda, como Europa sobre Zeus-touro. Exatamente neste 

                                                           

10Tomo a liberdade de retomar de modo resumido a análise que fiz desta imagem de 

pensamento em um artigo sobre mito e conto fantástico no livro Infância berlinense em 

torno de mil e novecentos de Walter Benjamin. Cf. Autor, 2021. 

11BENJAMIN, 1994, p. 38-39. 



Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1679 

momento de dominação, Benjamin formula uma reflexão mais sóbria que 

resumiria a experiência da criança e também do leitor: "Há muito que o 

retorno de todas as coisas se tornou sabedoria das crianças e a vida uma 

antiquíssima embriaguez de dominação com o retumbante orquestrião no 

centro como tesouro da coroa". A partir deste momento, o carrossel vai 

parando e tudo vai voltando a si. 

Benjamin, nesta imagem, recorre ao mito, porém, ao modo do conto 

fantástico. A criança inicialmente é envolvida pelo universo mítico, é 

enfeitiçada pelo eterno retorno do mesmo, mas depois vê esse feitiço 

quebrado. O eterno retorno do mesmo se dilui em uma bricadeira, em um 

desejo de brincar de novo, longe de ser aquela reiteração de um destino 

inexorável. A natureza (árvore, animais do carrossel) aparecem como 

cúmplices da criança, estão ao lado dela. Cumplicidade que está presente no 

próprio conteúdo dos mitos citados. Arion era um músico da ilha de Lesbos, 

que retornando de uma viagem a Sicília, onde fez muito sucesso, foi 

assaltado pelos marinheiros e jogado ao mar. Com seu canto, de modo 

semelhante a Orfeu, ele atrai os golfinhos que o salvam. Coloca não por 

subjugação, mas por encanto, as forças da natureza a seu lado. 

Desse modo, toda a seriedade do mito, o medo diante das terríveis 

forças da natureza, são superadas “com astúcia e ousadia”, e tornam-se 

brincadeira de criança ao se lançar mão da simbologia, fantasia e imaginário 

que está presente também no mito. Trata-se por certo, de uma superação em 

um espaço da ficção e da brincadeira da criança, mas que aponta, por que 

não, para uma possível superação que ainda está por ser realizada na história 

humana não ficcional. É tarefa do adulto e não mais das crianças, porém, 

perceber e transformar em ação emancipadora estes indícios de felicidade 

nas experiências infantis. 

 

 

2. Mito em Herbert Marcuse 

 

É possível agora abordar como Marcuse também vê uma dimensão 

emancipadora no próprio mito. Recorrerei e me restringirei aqui ao Capítulo 



Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1680 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

“Imagem de Orfeu e Narciso” de Eros e civilização12. Por meio da análise 

destas narrativas míticas, Marcuse destaca uma tendência marginal na 

recepção da mitologia no Ocidente, para mostrar como estes mitos, em 

oposição a outros, carregam simbolicamente uma outra forma de relação 

entre humanidade e natureza, que estaria fundada em uma estrutururação 

não repressiva das pulsões. Este capítulo encontra-se em um momento chave 

do livro de Marcuse. Por isso, tentarei rapidamente situá-lo no movimento 

geral do argumento marcuseano. O livro é dividido em duas grandes partes. 

A primeira dedica-se a apresentar a teoria das pulsões e da 

civilização de Freud, sendo que o conceito central que organiza toda essa 

parte é o que Freud chama de Princípio de Realidade. Como forma de evitar 

cair no erro do revisionismo neo-freudiano que sociologiza conceitos 

psicanalíticos, Marcuse propõe uma extrapolação do princípio de realidade 

e da repressão necessária para a constiuição da civilização e da cultura 

segundo Freud, cunhando os conceitos de mais-repressão e princípio de 

desempenho. Estes últimos, expressariam as formas como os primeiros se 

apresentam no contexto histórico e social das sociedades industriais 

avançadas. O princípio de desempenho se constitui como um enrigecimento 

do princípio de realidade a partir da mais-repressão característica do 

trabalho alienado e da mera manutenção da dominação na organização 

social. Do ponto de vista das pulsões, o que a mais-repressão provoca é um 

desequilíbrio cada vez mais intenso entre a pulsão de vida (Eros) e a pulsão 

de morte (Thanatos), esta última tornando-se hegemônica, a ponto de 

ameaçar o indivíduo e a sociedade de auto-destruição (ex. Guerras 

Mundiais, bomba atômica, corrida nuclear na Guerra Fria).  Com essa 

extrapolação, Marcuse pode então, sem ferir a base orgânica e biológica das 

pulsões, refletir sobre outras formas sociais e históricas de desenvolvimento 

e arranjo das mesmas. 

Na segunda parte, intitulada “Para além do princípio de realidade”, 

Marcuse irá então investigar, partindo ainda de Freud, mas tirando 

consequêcias que se contrapõem ao pessimismo cultural deste, a 

                                                           

12MARCUSE, 1969. 



Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1681 

possibilidade de se ir além do Princípio de Desempenho dado. Se este, a 

despeito da base orgânica  de qualquer princípio de realidade,  tem uma 

dimensão histórica e social, então é passível de uma transformação, o que 

significaria que as instituições sociais criadas sub sua égide se tornariam 

obsoletas, reduzindo as repressões ao mínimo necessário e abrindo a 

possibilidade de uma organização e desnvolvimento não-repressivo das 

pulsões, tanto das pulsões de vida (Eros) quanto das de morte (Thanatos). 

As pulsões seriam desimpedidas de tal modo, que se estabeleceria um 

reequilíbrio entre ambas, no qual as pulsões de vida ganhariam novamente 

precedência, neutralizando a resultande excessivamente destrutiva da mais-

repressão. 

Segundo Marcuse, o próprio princípio de desempenho trouxe 

condições materiais para uma reordenação não repressiva das pulsões, na 

medida em que o progresso técnico e a mecanização da produção, resultante 

da divisão social do trabalho, permite, em princípio, a diminuição do tempo 

e da energia libidinal que os indivíduos precisam investir no trabalho 

alienado. O próprio desenvolvimento tecnológico permitira uma maior 

liberdade para satisfação de desenvolvimento não repressivo das pulsões. 

No entanto, é preciso ainda mostrar e validar do ponto de vista da teoria das 

pulsões essa possibilidade de desenvolvimento civilizatório (que está sendo 

de qualquer forma bloqueado). 

Quem apontaria a direção de tal desenvolvimento são aquelas forças 

mentais que não se submetem ao princípio de realidade e são, por isso, 

capazes de transmitir aquela liberdade à consciência madura. A saber: a 

fantasia. Esta, diz Marcuse, é capaz de: 

 

ligar as mais profundas camadas do inconsciente aos 

mais elevados produtos da consciência (arte), o sonho 

com a realidade; [é capaz de] preservar os arquétipos 

do gênero, as perpétuas, mas reprimidas ideias de 

memória coletiva e individual, as imagens tabus da 

liberdade.13 

                                                           

13MARCUSE, 1969, p. 132-133. 



Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1682 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

 
Isso significa também, que a fantasia retém uma verdade que é 

incompatível com a razão, sobretudo com a razão que, na civilização 

ocidental e na tradição filosófica desta, foi associada com a repressão das 

pulsões e ao princípio de realidade. Vale aqui para a razão, o que vale para 

o princípio de realidade, seu domínio pode ser hegemônico, mas nunca é 

completo. Nesse sentido, segundo Marcuse: 

 

a fantasia é cognitiva na medida em que preserva a 

verdade da Grande Recusa, ou, positivamente, na 

medida em que protege, contra toda a razão, as 

aspirações de realização integral do homem e da 

natureza, as quais são reprimidas pela razão.14 

 
É aqui que chegamos no capítulo onde Marcuse analisa então 

algumas narrativas míticas, que, como a literatura, a arte, o folclore, são 

formas simbólicas resultantes da fantasia e carregam aquela verdade da 

possibilidade de “realização integral do homem e da natureza”. Os mitos, 

assim, podem conter elementos da Grande Recusa e de uma crítica do real 

estabelecido. 

Segundo Marcuse, esse caráter simbólico já foi estudado e 

reconhecido, no entanto, não foi feito ainda um esforço consequente para 

derivar da fantasia um princípio de realidade não repressivo. Estas verdades 

permanecem nos mitos que só são aceitos como símbolos e arquétipos 

ultrapassados, de estágios filo- e ontogenéticos anteriores, não como 

expressões de uma maturidade individual e cultural. Marcuse se propõe, 

então, identificar as “verdades históricas” contidas na fantasia e simbologia 

mítica, que persistem na imaginação e determinam de alguma forma o 

destino da humanidade e da cultura. Ele começa, porém, negativamente. Ou 

seja, trata primeiro de narrativas míticas que seriam antes arquétipos do 

princípio de desempenho, a saber: o mito de Prometeu e de Pandora. 

                                                           

14MARCUSE, 1969, p. 147. 



Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1683 

 Prometeu seria o heroi embusteiro e rebelde, que criou a cultura do 

homem, ensinando-lhe as artes, as técnicas e o uso do fogo. Fez isso à revelia 

de Zeus, e foi punido. Representa assim a produtividade que cria a cultura e 

a civilização, traz o progresso às custas do sofrimento perpétuo e da 

repressão. A pena impretada por Zeus a Prometeu foi ser amarrado em uma 

pedra no monte Cáucaso. Durante o dia seu fígado, que para os antigos era 

considerado o centro das paixões, era comido por uma águia ou abutre, e, de 

noite se regenerava. Pode-se ver aí um símbolo do trabalho alienado que 

absorve durante o dia toda a energia libidinal do indivíduo. 

 

Prometeu é o herói-arquétipo do princípio de 

desempenho. E no mundo de Prometeu, Pandora, o 

princípio feminino, sexualidade e prazer, surge como 

maladição – desintegradora, destrutiva. (…) A beleza 

da mulher e a felicidade que ela promete são fatais no 

mundo do trabalho da civilização.15 

 
Vale lembrar que Pandora (cujo nome significa: plena de dons 

sedutores dados pelos deuses) foi criada para desfazer ou amaldiçoar o 

trabalho de Prometeu. Este (cujo nome significa: aquele que pensa antes), 

não se deixou enganar e seduzir. O mesmo, porém, não ocorreu com seu 

irmão Epimeteu (aquele que pensa depois). Pandora abriu sua caixa que 

continha todos os males, sobrando em seu fundo somente a esperança. 

Assim, este mito atribui os males civilizatórios não ao progresso (repressão) 

mas à sensibilidade e sensualidade (como livre satisfação das pulsões), 

representada pela figura feminina. 

Como contraposição à imagem prometeica-pandórica, Marcuse 

recorre a duas outras narrativas míticas, fazendo uma leitura não 

convencional das mesmas, na medida em que vê representados nelas 

elementos de uma civilização não-repressiva. Trata-se dos mitos de Narciso 

e Orfeu que, segundo Marcuse, constituem uma imagem de alegria, de 

fruição plena, de superação da morte e do tempo; que supõe uma unidade 

                                                           

15MARCUSE, 1969, p. 147-148. 



Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1684 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

com o divino e com a natureza; liberam Eros; sugerem paz, não terror, 

beleza, não destruição; reconciliam homem com natureza, sujeito com 

objeto; animado com inanimado, orgânico com inorgânico. 

Orfeu tem um canto tão belo, que é capaz de mover pedras e 

florestas, de pacificar o mundo animal,  fazer adormecer monstros como 

Cérbero (cão de três cabeças que protege o Hades), de se sobrepor ao canto 

das sereias (salvando os argonautas), fazer os mortos (Euridice, dríade 

vinculada a uma árvore) ressucistarem. Ele é capaz de colocar o mundo todo 

em harmonia, fazer tudo “comungar em alegria”16. A cultura (o canto) aqui 

é gratificação, é ampliação, não repressão de Eros. Orfeu viabiliza uma 

ordem sem repressão, onde liberdade e cultura se reconciliam. 

Narciso, por sua vez, aparenta ser a negação de Eros e entrega a 

Thanatos, pois recusou-se ao amor de Eco. Sua pena por este ato, impingida 

por Afrodite (deusa do amor!), foi enamorar-se da própria imagem, que 

passa a contemplar até falecer de desgosto por não poder alcançá-la. Parece 

ser ainda uma imagem do egoísmo, frigidez, tal como normalmente foi 

representado nas artes em geral. Marcuse, porém, faz uma interpretação 

diferente. Narciso representa antes de tudo uma entrega à contemplação do 

belo, do silêncio. Não nega Eros como um todo, pois tem um Eros próprio, 

que não é o o “normal”, voltado para uma figura feminina). Não se trata de 

um amor a si mesmo, mas à imagem que contempla sem saber que é reflexo 

dele mesmo. Seu amor acarreta a morte, mas como repouso, sono, estado de 

nirvana, no qual se metamorfoseia em flor.  Haveria aqui também uma 

ampliação de Eros para além de si mesmo, como a libido investida de modo 

indiferenciado, que Freud identifica no que denomina de “narcisismo 

primário”. Este não é tanto auto-erotismo, mas um Eros que abrange 

indiferenciadamente todo o meio circundante, extrapola o eu (que mal se 

formou), vendo-se em simbiose com tudo. Esta dinâmica, na fase adulta se 

mantém no “sentimento oceânico” de estar em unidade com o universo. 

A hipótese de Marcuse é que o narcisismo primário, expresso no 

mito de Narciso, pode conter um outro princípio de realidade: 

                                                           

16MARCUSE, 1969, p. 152. 



Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1685 

 

O investimento libidinal no ego (no próprio corpo do 

indivíduo) poder-se-á converter na fonte e reservatório 

para um novo investimento libidinal no mundo 

objetivo – transformando esse mundo em um novo 

modo de ser.17 

 

Fundamento dessa possibilidade estaria numa hipótese do próprio 

Freud, que diz respeito ao papel que o narcisismo exerce na sublimaçãol. 

Nesta, primeiro converte-se a libido do objeto sexual em libido narcisista 

para então, possivelmente, passar a outra finalidade. Essa hipótese significa 

para Marcuse uma revolução na ideia de sublimação, pois, diz Marcuse: 

“sugere um modo não repressivo de sublimação que resulta mais de uma 

ampliação do que de um desvio imperativo da libido.18” 

Narciso e Orfeu (este também associado a introdução da 

homosexualidade, pois após perder Eurídice, não quis mais ter relações 

como mulheres, sendo por isso morto pelas mulheres trácias) ao rejeitarem 

assim o Eros “normal”, não o fazem como negação ascética de Eros, mas 

como uma ampliação do mesmo, para além da sexualidade reduzida a sua 

função procriadora da ordem repressiva. Assim, nas palavras de Marcuse: 

 

 

Eros órfico e narcisista é, fundamentalmente, a 

negação dessa ordem – a Grande Recusa. No mundo 

simbolizado pelo horói-cultural Prometeu, trata-se da 

negação de toda ordem; mas nessa negação Orfeu e 

Narciso revelam uma nova realidade, com uma ordem 

própria, governada por diferentes princípios. O Eros 

órfico transforma o ser, domina a crueldade e a morte 

através da libertação. Sua linguagem é a canção e sua 

existência é a contemplação.19 

 

                                                           

17MARCUSE, 1969, p. 154. 

18MARCUSE, 1969, p. 154. 

19MARCUSE, 1969, p. 155. 



Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1686 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

Canção e contemplação remetem à dimensão estética, pela qual este 

princípio de realidade não repressivo pode ser procurado e validado. É o que 

Marcuse fará no capítulo seguinte, recorrendo a Kant e Schiller, mas que 

não será objeto deste artigo. Interessou-nos somente destacar como Marcuse 

recorre ao próprio mito, como manifestação da fantasia, para apontar saídas 

ao enrigecimento repressivo de uma civilização fundada na razão 

instrumental ou tecnológica, ou seja, da razão que se tornou mito. 

 

 

3. Conclusão 

 

Meu objetivo aqui foi abordar estas duas formas de ver um potencial 

de libertação no mito. A de Walter Benjamin, que compreende a superação 

literária do mito a partir de elementos do próprio mito, portanto, dentro de 

um universo ficcional e estético. Isso quer dizer, dentro de um jogo estético 

que permite rearranjos experimentais com elementos míticos, colocando-os 

em relações inusitadas nas quais seu caráter simbólico sem ser negado, perde 

porém o caráter ameaçador e de terror, indicando uma outra forma possível 

do homem lidar com as forças da natureza. Marcuse, por sua vez, explora o 

mito como portador de “verdades históricas”, entre elas imagens arcaicas 

que são indícios antiquíssimos de um outro princípio de realidade possível. 

A base desses indícios, como em Benjamin, é também a fantasia e sua 

possibilidade de lidar ludicamente com o real estabelecido, confrontando-o 

e desestabilizando-o com conteúdos inconscientes, com recordações de 

satisfações adiadas no passado da cultura ou do indivíduo. 

Nesses dois tipos de leitura do mito, é colocada uma outra relação 

entre humanidade e natureza, pautada num jogo conjunto, em uma 

cumplicidade ou unidade entre ambas. Tal relação constitui-se como uma 

crítica à dominação e ao trabalho alienado, bem como à razão instrumental 

controladora e dominadora e à redução dos indivíduos à mercadorias e 

meros meios de acúmulo de capital. Esta crítica tem um caráter utópico que 

foge aos moldes de uma crítica tradicional sob a égide do esclarecimento. 

Não se trata de negar o esclarecimento como mera recaída no mito, mas 



Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 1687 

revê-lo e ampliá-lo ao explorar um território que a razão esclarecida 

recusou-se a atribuir realidade e deixou obscurecido e, portanto, a mercê do 

irracionalismo e perversões destruidoras. A aposta utópica aqui é que é 

possível e necessário lidar de modo razoável, consciente e maduro com este 

território por meio da fantasia, liberando-o de modo a constituir uma 

sociedade fundada de fato na liberdade e gratificação vitais. 

Se for isso mesmo, então podemos tentar refletir nossa realidade 

atual e as aporias da emancipação. O que minha leitura propõe a partir de 

Benjamin e Marcuse é a possibilidade não de uma saída no final, mas de 

uma luz no meio do túnel em que nos encontramos. Essa luz permitiria o 

combate à irracionalidde e desumanidade da violência, do obscurantismo e 

do negacionismo que nos assola, não exclusivamente a partir de um ponto 

de vista da crítica e da auto-consciência do esclarecimento, que diante da 

massa manipulda é pouco eficaz, mas também, e sem com isso cair em uma 

“prática sem-conceito” (Adorno), a partir da inserção neste confronto da 

imaginação e da fantasia. A inclusão de modo consciente e maduro da 

dimensão afetiva e da fantasia num processo de esclarecimento, permite 

identificar e dar expressão criativa, lúdica, não violenta às motivações 

afetivas presentes na massa manipulada que, em sua maior parte, não 

percebe estar apoiando algo que vai contra seus próprios interesses e 

desejos, em função de uma situação em que, com razão, se percebe oprimida 

e sem saída. Só assim parece-me ser possível fazer valer o humanismo e 

desejo de liberdade que acredito presente, mas de forma obliterada, nas 

mesmas. 

 

 

Referências  

ADORNO, T. W. e HORKHEIMER, M. Dialética do Esclarecimento. 

(Tradução Guido de Almeida). Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 

BENJAMIN, Walter. “As afinidades eletivas de Goehte”. (Tradução: 

Mônica Krausz Bornebusch) In: BENJAMIN, Walter. Ensaios reunidos: 

escritos sobre Goethe. São Paulo: Editora 34, 2009. 



Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert Marcuse 

1688 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1671-1688, set./dez. 2023. e-ISSN 1982-596X 

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na época de sua reprodutibilidade 

técnica. (Tradução, apresentação e notas: Francisco De Ambrosis Pinheiro 

Machado) Porto Alegre: Zouk, 2012. 

BENJAMIN, Walter. O contador de histórias e outras textos. (Organização 

e pósfácio: Patrícia Lavelle; Tradução: Georg Otte, Marcelo Backes e 

Patrícia Lavelle). 2a Edição. São Paulo: Hedra, 2020. 

BENJAMIN, Walter. Das Passagen-Werk [K 6,4]. Gesammelte Schriften V. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1991. 

BENJAMIN, Walter. Passagens (Tradução Irene Aron e Cleonice Paes 

Barreto Mourão; Organização Wille Bolle e Olgáŕia Matos). Belo 

Horizonte: UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 

2006. 

BENJAMIN, Walter. Rua de mão única. (Tradução: Rubens Rodrigues 

Torres Filho) 4a Edição. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

BENJAMIN, Walter. “Surrealismo: o último instantâneo da inteligência 

europeia”. In: BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: 

ensaios sobre literatura e história da cultura. (Tradução: Paulo Sérgio 

Rouanet; Prefácio: Jeanne Marie Gagnebin; Revisão de tradução: Márcio 

Seligmann-Silva) 8a Edição revista. São Paulo: Editora Brasiliense, 2012b. 

MARCUSE, Herbert. Eros e civilização: uma interpretação filosófica do 

pensamento de Freud. (Tradução de Álvaro Cabral) 4a Edição. Rio de 

Janeiro: Zahr Editores, 1969. 

WOHLFARTH, I. Spielraum. O jogo e a aposta da “segunda técnica” em 

Walter Benjamin. Revista Limiar, [S. l.], v. 3, n. 6, 2016. DOI: 

https://doi.org/10.34024/limiar.2016.v3.9477. Disponível em: 

https://periodicos.unifesp.br/index.php/limiar/article/view/9477. Acesso 

em: 23 jun. 2023.  

 

 

Data de registro: 01/08/2023 

Data de aceite: 18/10/2023 

https://doi.org/10.34024/limiar.2016.v3.9477
https://periodicos.unifesp.br/index.php/limiar/article/view/9477


José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1689 

 Personalidade autoritária e personalidade 

antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

 

 

José Leon Crochick* 

 

Resumo: O objetivo deste texto é, com base em obras de Hannah Arendt e de 

Theodor W. Adorno, destacar o que pode estar proporcionando, em nossos dias, a 

adesão individual a movimentos e a regimes totalitários. Para isso, de início, dar-

se-á destaque à diferenciação feita por Arendt, em Origens do Totalitarismo, entre 

regimes autoritários, tal como o fascismo, e o totalitarismo, que como defende essa 

autora, caracterizou o nazismo e o stalinismo, para, em seguida, ressaltar 

modificações históricas do final do século XIX às décadas da primeira metade do 

século XX, conforme aqueles autores, que resultaram no isolamento dos indivíduos 

e na constituição de indivíduos autoritários e antidemocráticos, resultados esses 

devidos ao declínio da autoridade, da tradição e do pensamento, este último 

reduzido a repetições formais independentes de conteúdo. Por fim, propõe-se 

explicitar algumas das condições que permanecem, nos dias de hoje, que 

possibilitam formas distintas de violências expressadas pelos indivíduos autoritários 

e antidemocráticos, propícias a movimentos totalitários, a regimes fascistas e 

formalmente democráticos.  

Palavras-chave: formação, totalitarismo, personalidade antidemocrática.  

 

Authoritarian personality and anti-democratic personality: adherence to 

authoritarian regimes and totalitarian movements 

 

Abstract: The purpose of this text is, based on the works of Hannah Arendt and 

Theodor W. Adorno, to highlight what may be providing, in our days, individual 

                                                           

* Doutor em Psicologia Escolar e do desenvolvimento Humano pela Universidade de São 

Paulo (USP). Professor Titular pelo Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo. 

jlchna@usp.br. ID Lattes: http://lattes.cnpq.br/5516424346600815. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-2767-3091   Bolsista Produtividade em Pesquisa do CNPq, 

Processo n. 306916/2022-3. 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70306 

mailto:jlchna@usp.br
http://lattes.cnpq.br/5516424346600815
https://orcid.org/0000-0002-2767-3091
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70306
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70306


Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1690 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

adherence to totalitarian movements and regimes. For this, at first, emphasis will be 

given to the differentiation made by Arendt, in Origins of Totalitarianism, between 

authoritarian regimes, such as fascism, and totalitarianism, which, as this author 

defends, characterized Nazism and Stalinism, to , then highlight historical changes 

from the end of the 19th century to the decades of the first half of the 20th century, 

according to those authors, which resulted in the isolation of individuals and the 

constitution of authoritarian and anti-democratic individuals, results due to the 

decline of authority, of tradition and of thought, the latter reduced to formal 

repetitions independent of content. Finally, it is proposed to explain some of the 

conditions that remain today, which allow different forms of violence expressed by 

authoritarian and anti-democratic individuals, conducive to totalitarian movements, 

fascist and formally democratic regimes. 

Keywords: formation, totalitarianism, anti-democratic personality 

 

Personalidad autoritaria y personalidad antidemocrática: adhesión a 

regímenes autoritarios y movimientos totalitarios 

 

Resumen: El propósito de este texto es, a partir de los trabajos de Hannah Arendt 

y Theodor W. Adorno, resaltar lo que puede estar proporcionando, en nuestros días, 

la adhesión individual a los movimientos y regímenes totalitarios. Para ello, en un 

primer momento, se hará hincapié en la diferenciación que hace Arendt, en Los 

orígenes del totalitarismo, entre regímenes autoritarios, como el fascismo, y el 

totalitarismo, que, como defiende esta autora, caracterizó al nazismo y al 

estalinismo, para luego destacar históricamente cambios desde finales del siglo XIX 

hasta las décadas de la primera mitad del siglo XX, según esos autores, que se 

tradujeron en el aislamiento de los individuos y la constitución de individuos 

autoritarios y antidemocráticos, resultados debidos a la decadencia de la autoridad, 

de la tradición y del pensamiento, este último reducido a repeticiones formales 

independientes del contenido. Finalmente, se propone explicar algunas de las 

condiciones que subsisten en la actualidad, que permiten diferentes formas de 

violencia expresadas por individuos autoritarios y antidemocráticos, propicias para 

movimientos totalitarios, fascistas y regímenes formalmente democráticos. 

Palabras clave: formación, totalitarismo, personalidad antidemocrática. 

 

 

 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1691 

Introdução  

 

Hannah Arendt e Theodor Wiesengrund Adorno, conforme Zamora 

(2010) e Bueno (2013), viveram situações comuns que impactaram suas 

vidas e os fizeram ter experiências próximas: nasceram com três anos de 

diferença entre si na Alemanha; ela em uma família judaica, ele com pai 

judeu e mãe não judia. Seus cursos superiores, nas áreas das humanidades, 

foram feitos na República de Weimar, na Alemanha da década de 1920; 

tiveram de emigrar durante o regime nazista, ambos, ao final, se 

estabelecendo nos Estados Unidos da América, país que ambos admiraram. 

Ela talvez, porque a partir de 1951, deixou de ser apátrida, devido à 

possibilidade de ser estadunidense e por não ter voltado à sua terra natal, 

quando isso já era possível, e também por defender que a revolução 

americana, no século XVIII, pode proporcionar condições para a discussão 

política democrática como em nenhum outro lugar; ele também reconhece, 

já tendo retornado à Alemanha, que se trata de um país democrático, no qual  

aprendeu muito, sobretudo com as técnicas de investigação científica lá 

desenvolvidas. 

Se há muitos pontos em comum na obra de ambos os autores em 

suas análises do que ocorreu no surgimento e manutenção durante um longo 

período do terceiro Reich, as diferenças em suas análises e interpretações, 

ao que parece, indicam pontos importantes que permitem aprofundar o 

entendimento de sociedades opressivas e suas determinações na formação 

dos indivíduos. Uma dessas distinções ocorre entre sistemas autoritários, de 

um lado, e totalitários, de outro, que Arendt (2012 a) indica, e Adorno, não. 

Esse será o primeiro tema a ser apresentado neste texto; o seguinte trará, 

para os dois autores, as concepções de formas psíquicas subjacentes a esses 

sistemas sociais antidemocráticos; por fim, serão indicadas marcas da 

atualidade que remontam a esses sistemas e possibilitam a adesão individual 

a eles. 

 

 

 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1692 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Regimes sociais Fascistas e totalitários 

 

Para entender o que ocorreu em Auschwitz, e esse foi muito mais 

do que um campo de concentração e de extermínio, mas a expressão da 

morte em vida, Horkheimer e Adorno (1985)1  buscam sua origem na 

antiguidade grega, revelando um processo de adaptação, superação e limites 

da espécie humana dados a essa adaptação. Indicaram o fascismo como 

resultado do capitalismo dos monopólios, da sociedade administrada, que 

preserva os limites sociais que já poderiam ser superados; os grupos que 

ocuparam o poder em lugar da humanidade liberada impedem o surgimento 

desta pela violência direta, pela ameaça e pela ideologia: 

 

Nas condições atuais, os próprios bens da fortuna 

convertem-se em elementos do infortúnio. Enquanto 

no período passado a massa desses bens, na falta de um 

sujeito social, resultava na chamada superprodução, 

em meio às crises da economia interna, hoje ela produz, 

com a entronização dos grupos que detêm o poder no 

lugar desse sujeito social, a ameaça internacional do 

fascismo: o progresso converte-se em regressão. O fato 

de que o espaço higiênico da fábrica e tudo o que 

acompanha isso, o Volkswagen e o Palácio de 

Esportes, levem a uma liquidação estúpida da 

metafísica, ainda seria indiferente, mas que eles 

próprios se tornem, no interior do todo social, a 

metafísica, a cortina ideológica atrás da qual se 

concentra a desgraça real não é indiferente. 

(HORKHEIMER & ADORNO, 1985, p. 15) 

 

A mudança do capitalismo concorrencial para o dos monopólios, 

ainda que os autores, nesta citação, não a explicitem, promove a 

concentração do poder em poucos grupos que precisam de uma 

administração rígida para se manter, impedindo o avanço social, que 

                                                           
1 Dada a importância dessa obra escrita em conjunto com Horkheimer, e do reconhecimento 

desses autores da afinidade de seus pensamentos nesse texto, essa obra foi utilizada para 

expressar o pensamento de Adorno. 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1693 

objetivamente seria possível; em um texto publicado pouco antes, Adorno 

defende que: 

La fase más reciente de la sociedad de clases se ve 

dominada por los monopolios; esta empuja hacia el 

fascismo, hacia la forma de organización política digna 

de tal sociedad. Mientras que reivindica la doctrina de 

la lucha de clases con concentración y centralización, 

no estando mediados ni el poder ni la impotencia 

extremos, sino enfrentados entre sí en la contradicción 

más completa, permita que caiga en olvido la 

existencia de las clases hostiles. (ADORNO, 2004, p. 

350) 

 

A contradição mais aguda entre as classes sociais é ocultada, e esse 

esquecimento, conforme esse autor, permite a preservação dos monopólios, 

mais do que a ideologia, e a quase ausência da distinção entre representação 

e realidade dificulta a percepção que esta sociedade já poderia ter como 

sujeito social a humanidade, como proposto na citação anterior. Nesse texto, 

Adorno (2004) também sublinha que se nossa história é a da luta de classes, 

é porque nunca saímos da pré-história. E nessa pré-história está presente a 

dominação pela sobrevivência da espécie humana no processo de 

Esclarecimento, e é essa dominação que deve ser superada, como natureza 

não dominada para se obter a liberdade, conforme se depreende do último 

parágrafo do primeiro fragmento da Dialética do Esclarecimento. 

(HORKHEIMER & ADORNO, 1985, p. 52). Há algo a mais, portanto, 

nessa dominação do que a luta de classes, pois, ao contrário, essa parece ser 

expressão daquela e não o contrário; em um texto de 1968, Adorno explicita:  

 

El punto  central lo constituye  la cuestión del dominio 

(…) la tendencia – hablo expresamente de tendencia – 

según la cual la sociedad actual, si sus formas políticas 

debieran adherirse de forma radical y por la fuerza a las 

económicas, se dirige inmediatamente, en sentido 

pregnante, de forma metaeconómica, esto es, no ya por 

formas definidas mediante el intercambio clásico(…) 

Entonces el concepto de dominio alcanza nuevamente 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1694 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

de facto una cierta preponderancia  frente a los 

procesos puramente económicos. (ADORNO, 2004, p. 

540-541) 

 

Por essa citação depreende-se que a presença da dominação 

extrapola a dominação econômica, e se o capitalismo dos monopólios 

suscita a necessidade do fascismo, esse representa mais do que somente a 

dominação econômica, mas algo não superado, que mantém a humanidade 

em condições anacrônicas. Esses autores buscam na história de nossa 

civilização a barbárie oculta em sua forma civilizada: a tendência destrutiva 

sobreviveu inerente ao progresso material que, se é condição para a 

libertação social, torna-se seu oponente, quando se desenvolve 

independentemente do progresso da liberdade e perpetua o reino da 

necessidade; a dominação, dessa forma, ocorre também pelo avanço da 

tecnologia: a produção de armas capazes de destruir o planeta não visa à 

liberdade, e como defendem os autores (HORKHEIMER &ADORNO, 

1985): a técnica é tão democrática como a sociedade na qual se desenvolve. 

Horkheimer & Adorno (1985) não deixam de criticar o sistema 

soviético, à época, liderado por Stálin, que reduziu o reino da liberdade ao 

reino da necessidade, perpetuando a necessidade do trabalho. Nisso 

coincidem com Arendt, uma vez que para essa pensadora a esfera da 

liberdade não é a do labor, nem a da fabricação, mas a da Política 

(ARENDT, 1983). Para os frankfurtianos, o século XX teve três formas de 

domínios autoritários, que, por vezes, nomeiam de totalitários: o 

nazifascismo, o stalinismo e a democracia ocidental. Se as críticas aos dois 

primeiros sistemas são mais visíveis, o mérito desses autores está também 

em demonstrar a opressão sob a forma de democracia; não que esta – a 

democracia - não seja importante, mas seu limite, dado pelas forças sociais 

preponderantes, a possibilitam ruir por dentro. Arendt (2021) não deixa de 

criticar os problemas existentes nos países ditos democráticos, mas por seu 

caráter de sociedade de massas, pela burocracia, que restringe a 

possibilidade de ação e decisão políticas, limitando a possibilidade de 

liberdade. 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1695 

Para Adorno (2015, 2021), a violência é produto da totalidade 

social, que tem sido contraditória; essa violência é expressão de uma 

sociedade que se reproduz por meio de antagonismos, também expressados, 

mas não só, pela luta de classes. O conflito entre classes sociais, permeado 

pelo capital é próprio à dominação, que ele e Horkheimer descrevem como 

ingrediente essencial à contradição do Esclarecimento, cuja superação pode 

implicar na realização de uma humanidade pacificada. Para sua concepção, 

o contraste entre a cultura e a natureza é vital para compreender o 

desenvolvimento da primeira; indo além da explicação marxiana, admitem 

a distinção necessária entre ambas:  

 

Hoje, quando a utopia baconiana de “imperar na prática 

sobre a natureza” se realizou numa escala telúrica, 

tornou-se manifesta a essência da coação que ele atribuía 

à natureza não dominada. Era a própria dominação. É à 

sua dissolução que pode agora proceder o saber em que 

Bacon vê a “superioridade dos homens”. (Horkheimer & 

Adorno, 1985, p. 52) 

 

A crítica às massas, de Horkheimer & Adorno (1985), também é 

feita por meio de sua análise da indústria cultural, conceito pelo qual 

indicam que os meios de comunicação de massa não são da massa. Arendt 

(2019) também destaca o caráter manipulador ao qual as massas são 

submetidas. Mas, se para essa pensadora o caráter burocrático não é mais 

abstrato do que o de classes sociais (ARENDT, 2021), para Adorno (2004), 

o capitalismo, mesmo em sua forma industrial, é modo de expressão da 

dominação ainda não superada. E essa parece ser uma distinção fundamental 

entre os dois referenciais sobre o que constituiu os regimes totalitários do 

século XX. Para os frankfurtianos a dominação expressa pelo capital é 

essencial para compreender esses regimes; os interesses econômicos 

preponderantes lhes são subjacentes, e implicam a necessidade de 

dominação, como afirmado, não superada.    

Para Arendt (1983), não há ‘natureza humana’, pois, segundo ela, 

isso permitiria a ideia de uma essência humana que delimitaria a ação 

humana; prefere o conceito de “condição humana”, que descreve por meio 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1696 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

do labor, trabalho necessário à produção do que é necessário imediatamente 

para conservar a vida, da fabricação, para a produção de bens duráveis, que 

são sempre meios para outras produções, e da ação e do discurso, próprios 

à Política, esfera da liberdade; do que decorre que para um indivíduo ser 

livre é necessário que as outras atividades estejam sendo realizadas por 

outros, ou pela automação; nisso se aproxima de Adorno (1995a) para quem 

o trabalho desagradável já poderia ser reduzido a um mínimo em 

decorrência do desenvolvimento das máquinas que podem substituir os 

indivíduos. 

Para Horkheimer & Adorno (1985), a sociedade se encaminha para 

a total administração, e essa corresponde não somente aos interesses 

existentes no capital, mas à necessidade de subjugação de muitos por poucos 

e isso ocorre, como acentuado, também nas democracias formais; para 

Arendt (2021), a burocracia é uma tirania sem tirano, restringindo a ação 

das pessoas, sua liberdade, que poderia se expressar na política. Pode-se 

inferir que para ambos a política é reduzida à administração e à burocracia, 

e perde sua relativa autonomia necessária para superar as limitações de 

nosso tempo. 

Horkheimer & Adorno (1985) utilizam, como Arendt (2012 a), as 

expressões regimes ou sociedades totalitárias, mas sem distingui-las de 

regimes fascistas. Como ilustração, segue uma das muitas citações em que 

empregam aquela expressão ou similares: 

 

Pouco importa como são os judeus realmente; sua 

imagem, na medida em que é a imagem do que já foi 

superado, exibe os traços aos quais a dominação 

totalitária só pode ser hostil: os traços da felicidade sem 

poder, da remuneração sem trabalho, da pátria sem 

fronteira, da religião sem mito. (HORKHEIMER & 

ADORNO, 1985, p. 185) 

 

Em outra citação, o fascismo é considerado como totalitário: “O 

fascismo também é totalitário na medida em que se esforça por colocar 

diretamente a serviço da dominação a própria rebelião da natureza reprimida 

contra essa dominação.” (HORKHEIMER & ADORNO, 1985, p. 172). 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1697 

Se para os frankfurtianos, está no desenvolvimento do 

Esclarecimento, e já em sua origem, a tendência à dominação, na obra de 

Arendt (2012 a, 2021), o totalitarismo, como ela nomeia os regimes nazista 

e stalinista, é um fenômeno novo, distinto de outras formas autoritárias de 

regime social, como a tirania ou a ditadura unipartidária. Tem como seus 

antecedentes o declínio das classes sociais com o surgimento, em seu lugar, 

das massas e o declínio da tradição e da autoridade que representava essa 

tradição. Apresenta uma nova expressão de dominação, cuja lógica 

dificilmente pode ser compreendida pelo senso comum, que também 

enfraquece diante da ruptura com a tradição.   

Para Arendt, a distinção entre regimes fascista e totalitário é nítida; 

no período da segunda guerra mundial, ela compreende que a Itália, dirigida 

por Mussolini, era fascista, e a Alemanha de Hitler, totalitária:  

 

Depois da Primeira Guerra Mundial, uma onda 

antidemocrática e pró-ditatorial de movimentos 

totalitários e semitotalitários varreu a Europa: da Itália 

disseminaram-se movimentos fascistas para quase 

todos os países da Europa Central e oriental (...), 

contudo, nem mesmo Mussolini, embora useiro da 

expressão “Estado totalitário”, tentou estabelecer um 

regime inteiramente totalitário, contentando-se com a 

ditadura unipartidária (...). Os nazistas, cujo instinto 

era infalível para discernir essas diferenças, 

costumavam comentar com desprezo as falhas dos seus 

aliados fascistas, ao passo que a genuína admiração que 

nutriam pelo regime bolchevista da Rússia (...) só era 

igualada e refreada por seu desprezo em relação às 

raças da Europa oriental (ARENDT, 2012 a, p. 436-

437). 

 

Para haver um regime totalitário, segundo Arendt (2012 a), é 

necessária uma população suficientemente grande, que permita que parte 

dela seja expurgada e eliminada de tempos em tempos; Stalin já contava 

com essa população quando assumiu o poder, Hitler a foi obtendo após a 

guerra, com a conquista de outras nações. Diferencia entre ‘movimento 

totalitário’ que pretende atingir o poder, mas ainda não o tem, ou não o tem 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1698 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

por completo, do ‘regime totalitário’, para o qual não há mais oposição. Para 

se manter, o regime totalitário precisa de um ‘inimigo objetivo’ interno, para 

se justificar e obter apoio de parcela massiva da população. Quando o 

regime se instala, qualquer um pode se tornar inimigo a ser eliminado; 

segundo Arendt (2012 a), mesmo parte da população alemã, não considerada 

‘pura’ poderia ser eliminada. Na análise que Horkheimer & Adorno (1985) 

fazem do antissemitismo também a existência de um inimigo interno não 

precisa ser necessariamente o judeu, e há uma tendência de perseguição 

imanente a esta sociedade, relacionada à dominação da natureza. 

Considerando que esse ‘inimigo’ a ser exterminado era interno, as forças 

policiais ganham ascendência, segundo Arendt (2012 a), sobre o exército; e 

mesmo o poder policial era desdobrado em diversas corporações, quer para 

aumentar o número de adeptos do regime, quer para não deixar nítido a 

quem se deveria seguir e temer.  

Nas ditaduras unipartidárias, a constituição, ainda que restringida, 

não elimina inteiramente as demais formas de liberdade; a constituição, 

mesmo que algo modificada, ao menos, aparentemente, parece ser 

respeitada; nos regimes totalitários, o que importa é o movimento que 

cumpre os desígnios da natureza ou de uma história teleológica; o que 

importa não é o que se conserva, mas o próprio movimento de ‘libertação’ 

das forças da natureza, na Alemanha nazista, e das forças de uma história 

sem sujeito, na URSS stalinista.  

O totalitarismo não tem critérios de sucessão, pois como 

movimento, todos devem estar imbuídos do mesmo propósito, cuja 

expressão é o desejo do líder. Nos demais sistemas autoritários – ditadura, 

tirania – a hierarquia é fundamental, no totalitarismo, não, ainda que possa 

existir, mas sem ser essencial; a autora representa essas diferenças da 

seguinte forma: na ditadura, há uma hierarquia com diversas camadas 

intermediárias entre o topo e a base; na tirania, só há a hierarquia entre o 

tirano e o povo; no totalitarismo: 

 

Em contraposição tanto aos regimes tirânicos quanto 

aos autoritários, a imagem adequada para o governo e 

a organização totalitários parece-me ser a estrutura da 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1699 

cebola, em cujo centro, em uma espécie de espaço 

vazio, está o líder; o que quer que ele faça, seja integrar 

o corpo político como em uma hierarquia autoritária, 

seja oprimir seus súditos como um tirano, ele o faz de 

dentro e não de fora ou de cima. (ARENDT, 2021, p. 

113). 

 

O fato de ser um movimento totalitário e não poder se caracterizar 

como partido, pois paralisaria esse movimento, impede de se estabelecer 

leis, pois essas indicam estabilidade, e as regras a serem seguidas não são 

estáveis em uma sociedade em movimento: dependem de interpretar os 

desejos do líder, o que permite um ambiente cheio de dúvidas e de terror se 

esse desejo inferido, mas não necessariamente real, não for identificado e 

seguido. 

Para compreender o que ocorreu na matança de milhões de pessoas, 

eliminadas sem nenhum motivo, a não ser legitimar um sistema social 

destrutivo, conforme Arendt (2012 a), é necessário compreender essa nova 

forma de regime – o totalitarismo, que para Horkheimer & Adorno (1985) 

não é novo e nem distinto do fascismo. 

 

 

2- Personalidade autoritária ou antidemocrática? 

 

Adorno (2015) afirma a primazia da determinação social sobre a 

psíquica para explicar o fascismo, ainda que haja um momento psicológico 

que não possa ser desconsiderado; a mediação da totalidade social sobre a 

constituição individual é para ele fundamental para compreender quer a 

violência, quer seu oposto; a psique é uma agência social incrustrada no 

indivíduo de forma imperceptível, fazendo com que ele reproduza a 

sociedade, julgando-se autônomo: 

 

A psicologia individual é em grande parte uma agência 

através da qual as leis econômicas se tornam operantes 

em atitudes e comportamentos, sem que o indivíduo 

esteja ciente disso. Logo, na sociedade competitiva do 

liberalismo do século XIX, o funcionamento do 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1700 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

sistema de mercado era mediado por anseios e desejos 

subjetivos que não estavam cientes do fato de que sua 

satisfação dependia largamente do funcionamento do 

todo e apenas em um grau muito pequeno de iniciativa 

individual per se (ADORNO, 2021, p. 365-366). 

 

E à medida que a sociedade se torna mais integral, mais 

administrada, mais o indivíduo a reflete, perdendo inclusive a relativa 

autonomia que tinha durante o liberalismo: 

Se no liberalismo, a individuação de uma parte da 

população era uma condição da adaptação da sociedade 

em seu todo ao estágio da técnica, hoje, o funcionamento 

da aparelhagem econômica exige uma direção das 

massas que não seja perturbada pela individuação. 

(Horkheimer & Adorno, 1985, p. 190) 

 Tal concepção de mediação social não aparece na obra de Arendt 

(2012b) que também indica a prioridade da explicação sociológica sobre a 

psicológica, mas como conjunção de variáveis que explicam o fenômeno 

total. Aliás, se Adorno (2015,2021) utiliza a Psicanálise para entender a 

configuração dos indivíduos e seus comportamentos, mesmo quando essa se 

torna anacrônica (ADORNO, 2015), não é localizável nenhuma teoria 

psicológica predominante em diversas das  obras de Arendt (1983, 2012 a, 

2012 b, 2019, 2021), e dificilmente pode-se supor que ela não tenha 

conhecimento da Psicanálise; mas, não chegou, no entanto, a utilizá-la em 

seus estudos, o que não significa que o conceito de indivíduo não tenha sido 

importante, pois é sua atomização, desintegração na massa que, segundo ela, 

é uma das condições que possibilitam o totalitarismo; o isolamento do 

indivíduo expressa essa condição: 

 

A verdade é que as massas surgiram dos fragmentos da 

sociedade atomizada, cuja estrutura competitiva e 

concomitante solidão do indivíduo eram controladas 

apenas quando se pertencia a uma classe. A principal 

característica do homem de massa não é a brutalidade 

nem a rudeza, mas o seu isolamento e a sua falta de 

relações sociais normais. (ARENDT, 2021, p. 446)  

 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1701 

Arendt descreve a psicologia pelas condições sociais que 

condicionam seu comportamento, no caso, dos regimes totalitários: a 

atomização, a frustração, o abandono da necessidade de autoconservação, 

no que é seguida por Adorno (2015), ao indicar que no período do fascismo 

as pessoas tenderam a agir contra seus interesses racionais, inclusive contra 

a própria vida, e, segundo ele, é um indivíduo narcisista, que abandona a 

própria consciência, que sobrevive ao fascismo e no fascismo.  

Adorno apresenta o descuido com a própria vida de parcela da 

população e o sentimento de descartabilidade projetado sobre os judeus: 

 

A ideia expressa no tratamento dos judeus, nos campos 

de concentração e nas fábricas da morte, de que eles 

eram meros objetos de manipulação, cadáveres vivos, 

virtuais “bolos de sabão”, pode facilmente ter sido a 

projeção da fraca consciência da pessoa preconceituosa 

sobre sua própria situação social, uma consciência que 

ela só poderia suprimir com sucesso, se pudesse provar 

a si mesma e aos outros que é o outro sujeito que pode 

ser dispensado.  (ADORNO, 2021, p. 367) 
 

Pouco tempo antes, no entanto, Adorno et al. (1950) descreviam o 

indivíduo autoritário mais propriamente como sadomasoquista, com um eu 

frágil. Se Adorno (2015) indica, por meio de conceitos psicanalíticos, que o 

avanço da sociedade administrada pode prescindir de indivíduos 

diferenciados, esses tendem a se reduzir a respostas conformistas, meros 

reflexos do que é exigido para a adaptação. A histeria, a neurose obsessiva, 

eram próprias ao tempo de Freud; o narcisismo, o abandono da consciência, 

é mais frequente na época na qual escreveu esse texto. Arendt (2012a), por 

sua vez, mostra que compõem as massas dos movimentos e regimes 

totalitários, indivíduos desiludidos, que se julgam descartáveis, para os 

quais a própria autoconservação deixa de ser a principal preocupação; para 

eles qualquer outro estado de coisas é melhor do que o existente; constituem 

presa fácil para defender regimes nos quais a liberdade da natureza e/ou de 

uma história teleológica, de todo modo, afastadas dos designíos humanos, 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1702 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

substitui a liberdade necessária para a ação e o discurso humanos entre 

indivíduos. 

Se Horkheimer & Adorno (1985), conforme ressaltado antes, não 

distinguiram as expressões ‘fascismo’ e ‘totalitarismo’, tal ocorreu também 

com as expressões “personalidade autoritária” e “personalidade ou caráter 

antidemocrático” e, em alguma medida, com as diferentes formas de 

violência existentes sob o termo “preconceito”, que ora se refere ao existente 

ao final do século XIX, ora ao predominante no período hitleriano, pois, 

para eles, nesse período, o antissemitismo se alterou em sua forma e 

expressão.  

Na pesquisa sobre a personalidade autoritária (ADORNO, 2019), 

importante estudo realizado em conjunto pelo Instituto de Pesquisa Social e 

pelo grupo de pesquisadores de Berkeley, sob financiamento do Comitê 

Judaico de Nova York, é frequente o uso da expressão “caráter 

antidemocrático”, ainda que o título escolhido para a obra tenha sido “A 

Personalidade Autoritária”. No capítulo, “Tipos e Síndromes”, assinado 

somente por Adorno, o tipo autoritário tem, no nível da consciência, a defesa 

forte dos valores, princípios e ideias que permitem conservar a sociedade 

existente: os indivíduos com as características desse tipo são conservadores, 

mas, inconscientemente, gostariam de destruir o que esses valores, 

princípios e ideias representam; são caracterizados por esse conflito entre 

tendências de conservar ou destruir o existente; mas por viverem em um país 

de regime democrático, como o era, e continua a ser, o existente nos Estados 

Unidos da América, não podem ser plenamente antidemocráticos, e por isso, 

surge essa contradição lógica na análise dos dados desse estudo: se a 

personalidade autoritária tem uma dimensão convencional, defende os 

valores existentes no momento, ela é conservadora, ainda que seja ambígua 

em relação à autoridade: conscientemente a defende, inconscientemente 

desejaria destruí-la. Poderíamos nomeá-la, como os autores o fazem, de 

falsos conservadores, mas ainda assim, se na década de 1940, a democracia, 

nos EUA, era exaltada contra o fascismo, esse tipo não era plenamente 

contrário ao que defendia. Por isso, esse tipo autoritário pode ser distinguido 

do antidemocrático, representado por outros analisados por Adorno, como o 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1703 

psicopata ou o manipulador. O psicopata, conforme o autor, não foi atingido 

pela cultura e faz tudo de acordo com seus desejos, não respeitando, quando 

pode, nenhuma lei; o manipulador transforma tudo e todos, inclusive a si 

próprio em coisas a serem manipuladas, desrespeitando as relações sociais 

e pessoais. 

Seguindo a distinção feita no item anterior, podemos pensar que a 

personalidade autoritária pode se desenvolver em regimes democráticos ou 

em ditaduras unipartidárias, mas para expressar os desígnios do 

totalitarismo, que objetivam tudo destruir para que as leis externas – da 

natureza ou da história sem sujeito – possam ser libertadas, caberia pensar 

que o tipo antidemocrático seria mais adequado, nele o desejo de destruição 

não é limitado pelo medo da autoridade que o leva a querer preservar o 

estabelecido.  

No capítulo sobre a Escala do Fascismo, do livro sobre a 

personalidade autoritária, os autores indicam que os primeiros três fatores 

que caracterizam essa escala – agressão autoritária, submissão autoritária e 

convencionalismo – seriam próprios ao sadomasoquismo, e os outros seis 

fatores a um eu fragilizado, que expressaria outras formas de regressão 

psíquica - antiintracepção, superstição e estereotipia, poder e força, 

destrutividade e cinismo, projetividade e exagero de críticas ao sexo. Se as 

primeiras três indicam a necessidade de um objeto externo para se expressar, 

delimitado pela própria hierarquia social, as últimas são mais genéricas, sem 

um objeto definido para se expressarem. Sobre um desses fatores – 

destrutividade e cinismo -, escrevem os autores: 

 

Outros itens lidaram com o desprezo pela humanidade, 

sendo a nossa teoria a de que aqui a hostilidade é tão 

generalizada, tão livre de direcionamento contra 

qualquer objeto particular, que o indivíduo não 

necessita se sentir responsável por ela. Outra 

concepção orientadora foi a de que uma pessoa pode 

expressar agressividade mais livremente quando crê 

que todos estão fazendo o mesmo, por exemplo, que é 

da ‘natureza humana’ explorar e fazer guerra contra 

seus vizinhos. Não é necessário dizer que tal 

agressividade indiferenciada poderia por meio da 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1704 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

propaganda, ser facilmente dirigida contra grupos de 

minorias ou contra qualquer grupo cuja perseguição 

fosse politicamente vantajosa, (ADORNO, 2019, p. 

155) 

 

Quanto aos três primeiros fatores, argumentam: 

 

O indivíduo que foi forçado a renunciar aos prazeres 

elementares e a viver sob um sistema de rígidas 

restrições, e que, portanto, se sente sobrecarregado 

provavelmente não apenas buscará um objeto sobre o 

qual possa ‘descarregar’, mas também fica 

particularmente irritado com a ideia de que outra 

pessoa está ‘se safando de algo’. Assim, pode-se dizer 

que a presente variável representa o componente sádico 

do autoritarismo, assim como a imediatamente anterior 

representa seu componente masoquista. É de se 

esperar, portanto, que o convencionalista que não 

consegue fazer qualquer crítica real à autoridade aceita 

o desejo de condenar, rejeitar e punir aqueles que 

violam esses valores. (ADORNO, 2019, p.142-143) 

 

Adorno (2019,2021) insiste que se trata de uma síndrome com 

diversos tipos, que tem variada presença de mesmas características; isso, no 

entanto, é questionável, dadas as descrições que faz (ADORNO, 2019) 

desses diversos tipos: a dinâmica psíquica do psicopata não é a mesma do 

autoritário ou do convencional, ou mesmo do manipulador; a diferença de 

intensidade das diversas características indicadas entre os tipos como 

próprias a essa síndrome geram configurações psíquicas distintas, devido a 

conflitos psíquicos também diferençados. Podemos inferir, contradizendo 

Adorno, que os autores de A Personalidade Autoritária concebiam distintos 

tipos de personalidade: os propriamente autoritários, que teriam uma 

consciência moral mal constituída, por isso, teriam a necessidade de 

exagerar o apoio ao que de fato não apoiam, e os antidemocráticos, que 

possuíam um desejo de agressividade não diferenciada.  

Essa distinção entre personalidade autoritária e personalidade 

antidemocrática também pode ser inferida do texto de Horkheimer & 

Adorno (1985) - Elementos do Antissemitismo -, sobretudo no início do 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1705 

sétimo elemento, no qual os autores dizem que não há mais antissemitas, os 

últimos expressavam formas de burgueses exporem sua raiva ao final do 

século XIX; cabe lembrar, no entanto, que a diferenciação do antissemitismo 

de outrora do que examinam não elimina a contradição social, sempre 

enfatizada por eles, nesse caso, entre o passado e o presente: a convivência 

do antigo e as novas formas de expressão.  

Se, conforme Adorno (2015), não há uma estrutura de personalidade 

própria a cada época, mas, sim, que a sociedade leva às regressões psíquicas 

necessárias para sua reprodução, em uma sociedade contraditória, deve 

haver aquelas que tentam conservar o existente e aquelas que tentam 

transgredi-lo, mesmo que seja para a regressão social; assim como na obra 

desses autores aparecem diversos tipos de ideologia e seus significados: 

liberal, conservadora, técnica, mentira manifesta, também expõem formas 

diversas de personalidade em suas análises: sadomasoquista, narcisista, 

psicótica. Assim, podemos supor que os tipos predominantes de 

personalidade propícios a uma ditadura unipartidária e a um regime 

totalitário não sejam os mesmos, e que possam coexistir em uma mesma 

época, em regimes sociais distintos ou sob um mesmo regime social.  

Arendt critica a análise feita pelos autores da pesquisa sobre a 

personalidade autoritária, por pressupor a hierarquia nos sistemas 

totalitários:  

O princípio do Líder não estabelece nenhuma 

hierarquia no Estado totalitário, como não faz no 

movimento totalitário, a autoridade não se filtra de 

cima para baixo através de todas as camadas 

intermediárias até a base da estrutura política, como no 

caso dos regimes autoritários. A razão concreta é que 

não há hierarquia sem autoridade: e a despeito dos 

muitos erros de interpretação cometidos em relação à 

personalidade autoritária”, o princípio da autoridade é, 

para todos os efeitos, diametralmente oposto ao 

princípio do domínio totalitário. (ARENDT, 2012 a, 

p.543) 

 

Ainda que não explicite os erros que percebe na pesquisa sobre a 

personalidade autoritária, ao contrapor o princípio da autoridade ao domínio 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1706 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

totalitário, fortalece nossa suposição de que o tipo autoritário é propício às 

ditaduras unipartidárias e outros tipos, descritos por Adorno, como o 

psicopata, o manipulador e mesmo o delinquente sejam mais propícios aos 

regimes totalitários. No primeiro, há ambiguidade em relação à autoridade, 

o que força o autoritário a defender o que não aceita; no último, não há mais 

autoridade no sentido tradicional.  

A questão do declínio da autoridade também é tema das duas teorias. 

Para Adorno (1995b), com o avanço do Esclarecimento não houve a 

autonomia esperada com o enfraquecimento da autoridade, pois a 

necessidade dessa prosseguiu, em um sentido similar ao que Kant (2022) 

pode expor em seu texto “Resposta à pergunta o que é esclarecimento’, há 

pessoas que por medo ou por preguiça se recusam a guiar suas ações sem a 

tutela dos outros; em sentido próximo também à obra de Freud (2011), as 

necessidades psicológicas são base das grandes ilusões, e, assim, quando 

não conhecidas podem ser cooptadas por ideologias. Arendt (2019) 

argumenta que o enfraquecimento da autoridade é correlata ao da tradição, 

uma vez que a primeira se delimita por representar e apresentar essa última; 

a autoridade do professor, segunda ela, não é necessariamente devida às suas 

competências, certamente necessárias, mas por sua defesa do mundo 

existente, cujo passado deve ser transmitido para que as novas gerações 

possam modificá-lo. Essa queda da tradição e da sociedade de classes 

resulta, como salientado, em uma sociedade de massas e essas são formadas 

por indivíduos desiludidos. 

Em relação à educação, Adorno (2004) demonstra que ela se reduziu 

predominantemente à adaptação ou à formação como um fim em si mesmo, 

ambas formas de pseudoformação; já Arendt (2019), ao analisar a crise da 

educação nos Estados Unidos, na década de 1950, faz a crítica dos métodos 

que enfraquecem a autoridade que, para ela, representa a tradição e o amor 

pelo mundo. Ambos refletem sobre o declínio da autoridade na sociedade e 

na educação, mas se para Adorno (1995b) a educação é necessariamente 

política, para Arendt (2019), deve haver nítida distinção entre educação e 

política: não deve haver política na educação e nem se deve educar os 

indivíduos quando atuam politicamente: 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1707 

 

Cumpre divorciarmos decisivamente o âmbito da 

educação dos demais, e acima de tudo do âmbito da vida 

pública e política, para aplicar exclusivamente a ele um 

conceito de autoridade e uma atitude face ao passado que 

lhe são apropriados mas não possuem validade geral, não 

devendo reclamar uma aplicação generalizada no mundo 

dos adultos. (Arendt, 2016, p.246) 

 

Se não há autoridade nos regimes totalitários, Arendt indica que sua 

ideologia não apresenta a mesma lógica de conteúdos próprios ao senso 

comum, mas em sua forma reproduz os elementos da lógica formal; parte 

de uma premissa falsa, deduzindo cada uma de suas consequências; segundo 

ela, o que deveria corrigir o pensamento, o anula. É a forma lógica servindo 

ao delírio: 

 

Para a limitada mobilização das pessoas, que nem ele 

pode dispensar, o governante totalitário conta com a 

compulsão que nos impele para a frente; essa 

compulsão interna é a tirania da lógica, contra a qual 

nada se pode erguer senão a grande capacidade humana 

de começar algo novo. A tirania da lógica começa com 

a submissão da mente à lógica como processo sem fim, 

no qual o homem se baseia para elaborar os seus 

pensamentos (...) Tal como o terror é necessário para 

que o nascimento de cada novo ser humano não dê 

origem a um novo começo que imponha ao mundo sua 

voz, também a força autocoerciva da lógica é 

mobilizada para que ninguém jamais comece a pensar 

– e o pensamento como a mais livre e a mais pura das 

atividades humanas, é exatamente o oposto do 

processo compulsório de dedução. (ARENDT, 2012 a, 

p.631) 

 

O teor desta longa citação é confirmado pela frase dos 

frankfurtianos:” A expulsão do pensamento da lógica ratifica na sala de aula 

a coisificação do homem na fábrica e no escritório” (ADORNO & 

HORKHEIMER, 1985, p. 42). 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1708 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Adorno (2021) põe a questão de se, no período nazista, as pessoas 

efetivamente acreditavam na mentira manifesta que constituía a ideologia; 

são necessárias modificações psíquicas para suportar a defesa ou a 

confirmação de algo que se sabe não ser verdadeiro, mas se é obrigado a 

seguir. Em outro texto escrito em conjunto com Simpson (1986) mostra 

como alguém que não gosta da música popular industrializada se obriga a 

virar seu fanático defensor; o exagero do fanático é a defesa contra a não 

apreciação dessa música. Parece que algo similar ocorre com os adeptos de 

sistemas totalitários: obrigam-se a defender o que sabem ser indefensável, e 

a lógica sem conteúdo real, tal como Arendt indicou, pode servir de 

justificativa. 

A fúria expressa pelos adeptos desses regimes, para ambas as 

referências, dá vazão a algo que não é próprio somente a esses regimes: o 

ressentimento ou a violência desenfreada, próprios àqueles que a cultura não 

conseguiu modificar suas pulsões: 

 

O fato de que a demonstração de sua (do judeu) 

inutilidade econômica antes aumenta do que 

modera a força de atração da panaceia racista  

(völkisch) indica sua verdadeira natureza: ele não 

auxilia os homens, mas sua ânsia de destruição. O 

verdadeiro ganho com que conta o “camarada de 

etnia” (Volksgenosse) é a ratificação de sua fúria”. 

(Horkheimer  & Adorno, 1985, 159) 

 

 Para ambas as teorias, o desespero do indivíduo atomizado, que 

busca se integrar à multidão de indivíduos solitários é fundamental para que 

defenda ideias de sociedade contrárias a seus interesses mais racionais: para 

Adorno (2015), a própria vida e uma vida digna de ser vivida, para Arendt 

(2019), a vida e o apreço pelo mundo. 

O declínio do processo de individuação, processo este possível pela 

incorporação da cultura, como conhecimento da tradição, para Arendt 

(2019) ou como forma de expressão, para Adorno (2004), se não é causa dos 

movimentos fascistas e totalitários constitui-se sua base subjetiva. O 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1709 

empobrecimento da expressão, proporcionado pela Indústria Cultural 

(HORKHEIMER & ADORNO, 1985), obsta que os indivíduos possam ter 

formas para expressar seus sentimentos e pensamentos, que não sejam por 

fórmulas bastante reduzidas à realidade existente; o infantilismo que abriga 

a hiper-realidade para compensar um sujeito com dificuldades de existir, se 

já está presente nos estudantes (ADORNO, 1995b), prossegue sua existência 

na vida adulta. Para Arendt (2019), se a tradição não é transmitida de 

geração para geração, quem nasce não consegue contribuir com sua 

singularidade para a modificação do mundo. Para Adorno (1995b), o amor 

pelo conhecimento é fundamental para compreender o mundo e tentar 

superá-lo, mas, sobretudo, para formar as novas gerações que podem 

modificá-lo; para Arendt (2019), o amor pelo mundo é necessário para 

cumprir esse objetivo.  

 

 

3- Resquícios do totalitarismo 

 

Dada a determinação social sobre a configuração psíquica, para 

Horkheimer & Adorno (1985) e para Adorno (2019), como nossa sociedade 

é contraditória, há tendências autoritárias e tendências democráticas: 

dependendo de algumas variáveis determinadas socialmente – como a 

educação familiar, a educação escolar e a indústria cultural - o indivíduo 

pode ser mais autoritário ou mais democrático. Assim, foi possível para 

Adorno et al. (1950) localizarem na democracia dos Estados Unidos da 

América, na década de 1940, tipos autoritários e tipos não autoritários. 

Como esses autores entendem haver uma dialética do movimento social ao 

longo da história (HORKHEIMER & ADORNO, 1985), é esperado haver 

uma tendência autoritária mesmo em regimes democráticos. Mais do que 

isso, como salientado, esses autores notam que no capitalismo de 

monopólios, uma administração fascista é necessária, assim a organização 

política autoritária pode se expressar em uma democracia formal, que ainda 

não é plena, e a organização econômica pode ser dirigida de forma não 

democrática.  



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1710 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Essa contradição pode ser expressa pela eleição de Hitler na 

Alemanha, na década de 1930, assim como, atualmente, pela eleição de 

vários governantes, que são contrários à democracia, por meio do voto da 

população. Horkheimer & Adorno (1985) indicam que nossa sociedade 

caminha para ser uma sociedade administrada, mesmo em regimes 

democráticos, mas uma democracia que não expressa a vontade de cidadãos 

emancipados. Arendt (2012a), por seu lado, defende que o declínio das 

classes sociais, que possibilitavam partidos políticos que expressassem seus 

respectivos interesses, originou uma sociedade de massas, restringindo o 

âmbito da política; se na sociedade de classes, a maior parte da população 

não se interessava pela política e a delegava para seus representantes, 

quando a situação social e econômica piorou, revoltaram-se contra todo tipo 

de política; como deserdados da Polis passaram a integrar massas contra os 

poderes estabelecidos; dada sua atomização, seu sentimento de serem 

descartáveis possibilitou unir-se a causas ilusórias, julgando que qualquer 

sistema seria melhor do que o existente. 

Se, como desenvolvido no item anterior, pode haver a convivência 

entre estruturas psíquicas que expressam o sadomasoquismo, e as que 

expressam outros tipos – psicopatas, manipuladores, narcisistas – a forma 

de violência que exercem também não deve ser diferenciada, devido às suas 

distintas necessidades psíquicas? A configuração mais propícia a 

desenvolver preconceitos não seria a sadomasoquista, e a mais direcionada 

à prática da intimidação, da perseguição, do que hoje nomeamos bullying, 

não seria a narcisista? Do ponto de vista psíquico, o indivíduo 

sadomasoquista é mais desenvolvido que os demais citados, por já se 

relacionar com um objeto específico, ainda que imaginário, seja ao que 

obedece, ou ao que persegue; os demais dirigem a violência a objetos 

quaisquer sem significado específico que corresponda às suas necessidades. 

Se as respostas às questões acima forem afirmativas, pode-se considerar que 

o preconceito seria mais propício à conservação de democracias formais 

com tendências fascistas, que abrigariam a ambivalência da personalidade 

autoritária (sadomasoquista), e o que hoje é nomeado de bullying seria mais 

próximo de regimes totalitários, que precisariam de indivíduos mais 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1711 

regredidos psiquicamente. Como, segundo Freud (2011), formas mais 

evoluídas trazem consigo as do passado, as estruturas psíquicas mais 

desenvolvidas podem abrigar desejos mais primitivos, mas as menos 

desenvolvidas não devem conter o que será desenvolvido posteriormente. 

Dessa maneira, a estrutura sadomasoquista pode se associar quer com o 

preconceito, quer com o bullying, uma vez que traz consigo traços 

narcisistas; mas os narcisistas devem manifestar sua violência 

predominantemente pelo bullying, mesmo quando é contra alguém 

pertencente a minorias, que são presas do preconceito; quando isso ocorre, 

não é por essa pertença que é agredido, mas pelo desejo de destruição. 

Se as duas formas de estrutura psíquica – sadomasoquista e 

narcisista - e as correspondentes expressões de violência – preconceito e 

bullying - são contemporâneas, as duas referências teóricas são 

complementares, antes do que antagônicas, ainda que haja distinções 

importantes, como a crítica de Arendt à análise da personalidade autoritária, 

explicitada anteriormente. Assim, há os que se desenvolvem para obedecer 

autoridades mesmo que irracionais, que seriam preconceituosos, e aqueles 

que podem ser comandados por uma ordem que não tem no poder, mas na 

continuidade do movimento social, sua razão de ser, que seriam os 

intimidadores de quem quer que seja, realizando assim, com permissão 

social, sua necessidade de destruição generalizada. 

O preconceito é compreendido de formas distintas pelas duas 

referências. Arendt (2012b), de forma contraditória, o entende como algo 

necessário para a dinâmica da vida, para não se ter de conceituar tudo 

novamente, ao mesmo tempo que o trata como um conceito estabelecido em 

determinada época, que na seguinte perde seu significado, ainda que o 

preconceito se mantenha. Para Horkheimer & Adorno (1985), deve ser 

entendido considerando os conflitos cultura-natureza, com repercussões 

sobre a estrutura de personalidade. 

A agressão conhecida como bullying só recebeu esse nome a partir 

da década de 1970, pelos estudos de Olweus (1993); não obstante, sua 

existência é reconhecida há muito mais tempo (Fante, 2005; Antunes e Zuin, 

2008). Adorno relata episódio de sua vida escolar, que poderíamos definir 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1712 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

como bullying, e o associa com o nazifacismo que só irá ocorrer poucas 

décadas depois: 

 

A rigor eu deveria ser capaz de derivar o fascismo das 

lembranças de minha infância. Como faz um 

conquistador em relação a províncias longínquas, o 

fascismo enviara seus emissários muito antes de fazer 

sua entrada: meus camaradas da escola. (...) Todos os 

temas da catástrofe permanente tinham-me roçado tão 

de perto, os sinais de advertência do despertar da 

Alemanha tinham-me marcado de uma forma tão 

indelével, que fui capaz de identificar cada um deles 

nos traços da ditadura de Hitler(...)Os cinco patriotas 

que se precipitaram sobre um único colega, 

espancando-o, e que o difamaram como traidor da 

classe quando ele se queixou ao professor – não são 

eles os mesmos que torturaram  prisioneiros para 

desmentir os que, no exterior, diziam que torturavam 

prisioneiros? (ADORNO, 1993, p.168-169) 

 

Como se pode inferir, no episódio de sua infância, não havia para os 

agressores um objeto delimitado para a agressão. Como destacado antes, em 

alguns textos (HORKHEIMER & ADORNO, 1985; ADORNO, 2019), são 

feitas distinções entre diferentes formas de violência, associadas entre si, e 

a perda de um vínculo mais claro com o objeto da agressão passa a se tornar 

mais frequente. É possível supor que a ’mentalidade do ticket’, que 

Horkheimer & Adorno propõem substituir o antissemitismo do final do 

século XIX, seja próxima ao que nomeamos de bullying – guardam a mesma 

impessoalidade -, e como expressões do passado convivem com suas 

modificações, é possível fortalecer a hipótese acima enunciada de que 

ambas as formas de violência – preconceito e bullying – coexistam, mas que 

expressem necessidades sociais e psíquicas distintas. O preconceito, por sua 

associação maior com a moralidade e com o sadomasoquismo, com regimes 

definidos como ditaduras unipartidárias, nos termos de Arendt (2012a), e o 

bullying que pode prescindir de qualquer objeto delimitado, uma vez que 

pode se voltar contra qualquer um que não resista suficientemente (FANTE, 

2005; CROCHICK, 2019), a regimes totalitários. Neste sentido, é 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1713 

importante a análise que Arendt (2012a) faz do inimigo objetivo necessário 

aos regimes totalitários para unir o restante da população contra eles – o 

judeu, o comunista ou qualquer outro – e que podem ser substituídos um 

após o outro, pois têm como fim a realização da liberdade das forças naturais 

ou históricas, desse modo, pode sempre justificar novos obstáculos que 

surgem para serem eliminados.  

Ao considerarmos a análise de Adorno (2015) que indica que quanto 

mais a sociedade se aperfeiçoa do ponto de vista técnico e administrativo, 

menos os indivíduos se constituem, e a de Freud (2011) de que o 

desenvolvimento individual ocorre pela diferenciação possibilitada com a 

identificação com objetos externos, podemos supor que esta sociedade, cada 

vez mais administrada, menos ofereça objetos diferenciados para que o 

desenvolvimento individual ocorra; as pulsões individuais sem se 

vincularem a objetos, sem manterem com eles relações profundas e perenes 

não se diferenciam e têm uma precária associação com a cultura, o que 

dificultaria a formação de um Eu bem constituído e uma consciência moral 

adequada que guie suas ações, sem precisar de celebridades para seguir, e 

nem mesmo um Eu que expresse a ambiguidade frente à autoridade, como 

é o caso do sadomasoquista. A tendência, então, seria de termos indivíduos 

menos desenvolvidos e mais propensos a violências primitivas destituídas 

de objetos e objetivos, mais propícias assim a sistemas totalitários do que a 

democráticos e mesmo a ditaduras. Como salientado antes, no entanto, como 

a sociedade é contraditória não expressa somente essa tendência, mas a que 

se opõe a ela e que defende a democracia; se essa defesa, no entanto, for 

apenas devido à aderência a um ‘ticket progressista’, a pouca diferenciação 

individual e o risco de um regime totalitário permanecem.   

Em estudo recente (CROCHICK ET AL.2023), essas tendências 

foram assinaladas: indivíduos com um Eu mais frágil, como os narcisistas, 

tendem mais a praticar o bullying do que os sadomasoquistas que tendem a 

desenvolver mais preconceitos do que bullying; felizmente, há também os 

que não são nem preconceituosos, nem autores do bullying.  

Quando se examina as tendências atuais em alguns países como os 

Estados Unidos da América e o Brasil, pode-se constatar movimentos 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1714 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

antidemocráticos que não são somente conservadores, mas contrários às 

instituições democráticas existentes. De formas distintas, nesses dois países, 

essas tendências perderam as últimas eleições para forças democráticas, que 

se juntaram em frentes em defesa do status quo. Nessas frentes, podem-se 

destacar conservadores e progressistas, que, provavelmente vão disputar 

entre si, enfraquecendo a resistência a esses movimentos que seriam melhor 

nomeados de totalitários e não de extrema-direita.  

Essa distinção entre regimes antidemocráticos, feita por Arendt, 

mas não pelos frankfurtianos, é importante para compreender o como o 

terror se constitui na atualidade, quando movimentos totalitários se tornem 

regimes, ainda que mesmo o movimento já seja uma marca de retrocesso da 

civilização; de outro lado, quer a perspectiva histórica dos frankfurtianos, 

que indicam a gênese e o desenvolvimento do terror moderno na história, 

quer a crítica que fazem às democracias formais que não deixam de conter 

a barbárie, possibilitam uma crítica não da parte de movimentos e regimes 

totalitários, mas da humanidade, constituída até o momento, como um todo, 

a contradição, nesse caso, é interna, inclusive às democracias.  Nos termos 

de Adorno: 

 

Hoje em dia o nazismo sobrevive menos por que alguns 

ainda acreditam em suas doutrinas – e é discutível 

inclusive a própria amplitude em que tal crença ocorreu 

no passado – mas principalmente em determinadas 

conformações formais do pensamento. Entre estas 

enumeram-se a disposição a se adaptar ao vigente, uma 

divisão com valorização distinta entre massa e 

lideranças, deficiência de relações diretas e 

espontâneas com pessoas, coisas e ideias, 

convencionalismo impositivo, crença a qualquer preço 

no que existe (ADORNO, 1995b, p.62-63) 

 

O temor da pseudoformação e da volta de regimes totalitários (2021) 

também está presente na obra de Arendt, mas não é algo inerente a uma 

história da dominação que precisa ser superada, e, sim, algo que sob 

determinadas condições – existência de uma população massificada, 

descontentamento com a política e com a vida – pode voltar a existir. Ela 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1715 

também indica a restrição da esfera da política à burocracia, que transforma 

a ação em comportamento, e assim julga, tal como Adorno (2021), que o 

behaviorismo pode explicar, atualmente, melhor o comportamento reflexo 

das pessoas do que em outros tempos.  

Se Hannah Arendt e Theodor Wiesengrund Adorno receiam a volta 

ou a continuidade desses movimentos antidemocráticos, não deixam de 

indicar formas de resistências a eles, e têm na educação dos indivíduos um 

dos alicerces para a possibilidade de individuação pelo apreço ao 

conhecimento e ao mundo e, claro, por sua continuidade.    

Por fim, é importante ressaltar que estamos trabalhando com a ideia 

de tipos – de regimes sociais, de estruturas de personalidade, de violências 

-, que tentam se aproximar dos objetos que representam, sem nunca os 

esgotar por meio de uma pretensa identidade entre eles e seus objetos. Não 

cabe fazer uma leitura esquemática das relações entre tipos de regimes 

sociais, estruturas de personalidade e tipos de violência, mas indicar a 

coexistência de tendências diversas e, por vezes, antagônicas. Assim, uma 

sociedade democrática contém tendências autoritárias e vice-versa; há 

forças psíquicas conflitantes nos indivíduos, com predomínio de uma ou 

outra, predomínio que pode ser alterado ao longo do tempo; são tendências 

que se compõem e se contrapõem. 

Pela análise social dos frankfurtianos, a união de uma cultura 

avançada, do ponto de vista técnico e administrativo, com impulsos 

primitivos gerou a barbárie moderna, e essa necessita de indivíduos pouco 

diferençados que a sustentem, mesmo que eles não sejam os responsáveis 

por tal junção. Conforme Adorno, a individuação é necessária para não 

sermos mera espécie, nem tampouco seres transcendentais: 

 

É inverossímil que, no princípio, tenha surgido, 

primeiro, arquetipicamente um homem individual 

qualquer. A crença nisso projeta miticamente para o 

passado, ou para o mundo eterno das ideias, o 

‘principium individuationis’ já plenamente constituído 

na história. A espécie talvez se tenha individuado por 

mutação para, logo, através da individuação, 

reproduzir-se em indivíduos, apoiando-se no 



Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1716 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

biologicamente singular. O homem é resultado, não 

Eidos; o conhecimento de Hegel e de Marx funda suas 

raízes no mais íntimo das chamadas questões da 

constituição. (Adorno, 1995 a, p. 200)  

 

Desta citação depreende-se que a diferenciação individual, fruto do 

desenvolvimento social, é necessária para a constante diferenciação da 

própria sociedade; dessa forma, uma sociedade e uma cultura que não se 

reduzam à repetição percebida nas leis da natureza devem ter indivíduos 

singulares para se diferenciarem. Mas uma sociedade avançada, que tende à 

administração do desenvolvimento individual, torna-se alheia aos seus 

membros não os diferenciando em sua relação, mas distanciando-os de si, e 

o desencantamento possibilitado pelo Esclarecimento retira também o 

encanto da vida: “O animismo havia dotado a coisa de uma alma, o 

industrialismo coisifica as almas.” (HORKHEIMER & ADORNO, 1985, P. 

40). Trata-se, assim, de reencantar a vida ou o amor pelo mundo, segundo 

Arendt, ou de desencantar a objetificação sofrida. O declínio dos indivíduos, 

expressado por seu isolamento, por sua regressão psíquica, convive com a 

possibilidade de sua individuação, dadas as condições sociais objetivas, que 

podem deixar de ser fins em si mesmas e passarem a ser meios para a 

realização da liberdade e felicidade individuais, que não prescindem de sua 

diferenciação.  

Para o momento, no entanto, torna-se visível a tendência que associa 

movimentos totalitários a personalidades antidemocráticas e a formas de 

violência mais primitivas, como a intimidação sem nenhum objeto 

específico, mas como regra de comportamento; caberia estarmos atentos a 

essa tendência. 

 

 

Referências 

 

ADORNO, Theodor Wiesengrund. Palavras e Sinais: Modelos Críticos 2. 

Petrópolis: Vozes, 1995 a. 



José Leon Crochick 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718 set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1717 

ADORNO, Theodor Wiesengrund. Educação e emancipação. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1995b. 

ADORNO, Theodor Wiesengrund . Escritos Sociológicos I. Madri: Akal, 

2004. 

ADORNO, Theodor Wiesengrund . Sobre a relação entre sociologia e 

psicologia. Em ADORNO, Theodor Wiesengrund Ensaios sobre 

psicologia geral e psicanálise. São Paulo: ed. Unesp, 2015.  

ADORNO, Theodor Wiesengrund. Estudos sobre a personalidade 

autoritária. São Paulo: Editora Unesp, 2019.  

ADORNO, Theodor Wiesengrund; FRENKEL-BRUNSWIK, Elsie; 

LEVINSON, Daniel. & SANFORD, R.Nevitt. The authoritarian 

personality. Nova Iorque: Harper and Row, 1950. 

ADORNO, Theodor Wiesengrund & SIMPSON, George. Sobre música 

popular. In: COHN, Gabriel (org): Sociologia. São Paulo: Ed. Ática, 1986.  

ANTUNES, Débora; & ZUIN, Antonio. Do bullying ao preconceito: os 

desafios da barbárie à educação. Psicologia e Sociedade, São Paulo, 20(1), 

p.33-42, 2008. https://doi.org/10.1590/S0102-71822008000100004  

ARENDT, Hannah. A condição Humana.  Rio de Janeiro: Forense-

Universitária, 1983. 

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo.  São Paulo: Companhia das 

Letras, 2012 a. 

ARENDT, Hannah. A promessa da política. Rio de Janeiro: Difel, 2012b. 

ARENDT, Hannah.  Entre o passado e o futuro. .São Paulo: Perspectiva, 

2019. 

ARENDT, Hannah. Pensar sem corrimão: compreender 1953-1975.Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

BUENO, Sinésio Ferraz. Theodor Adorno e Hannah Arendt: confluências no 

campo da filosofia da educação. Educ. rev. 

(49), 2013. https://doi.org/10.1590/S0104-40602013000300016  

CROCHICK, José Leon. Preconceito e bullying: marcas da regressão 

psíquica socialmente induzida. Psicologia-Universidade de SP-USP 

(Impresso), v. 30, p. 1, 2019. https://doi.org/10.1590/0103-6564e190006  

CROCHICK, JOSÈ LEON (Org.); Meneses,B.M. (Org.) ; GALLUCH, M. 

T. B. (Org.) ; SILVA, P. F. (Org.) ; DIAS, M. A. (Org.) ; GOMIDE, A. P. 

https://doi.org/10.1590/S0102-71822008000100004
https://doi.org/10.1590/S0104-40602013000300016
https://doi.org/10.1590/0103-6564e190006


Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: adesão a regimes autoritários e a 

movimentos totalitários 

1718 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1689-1718, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

(Org.) . Fascismo e Nazismo, Preconcerito e Bullyint. 1. ed. São Paulo: 

Benjamin Editorial, 2023. v. 1. 178p . 

FANTE, Cleodelice Aparecida Zonato. Fenomeno Bullying: como 

prevenir a violência nas escolas e educar para a paz. Campinas: Verus 

ed., 2005. 

FREUD, Sigmund.O Mal-Estar na Civilização.  São Paulo: Companhia 

das Letras, 2011. 

HORKHEIMER, Max & ADORVO, Theodor Wiesengrund.  Dialética do 

Esclarecimento. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 

KANT, Immanoel. Resposta à pergunta o que é Esclarecimento? E outros 

textos. São Paulo: Penguin e Companhia das Letras, 2022. 

OLWEUS, Dan. Bullying in school: what we know and what we can do. 

Oxford: Blackwell; 1993. 

ZAMORA, José A. H. Arendt y Th.W. Adorno: pensar frente a la barbarie. 

ARBOR CLXXXVI 742 246-263, 2010. 

https://doi.org/10.3989/arbor.2010.742n1105  

 

 

Data de registro: 01/08/2023 

Data de aceite: 24/01/2024 

https://doi.org/10.3989/arbor.2010.742n1105


Autor: Walter Benjamim      -     Tradução: Gabriel Galbiatti Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1719-1726, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1719 

 Diário de 07 de agosto de 1931 até o dia de minha 

morte 

Walter Benjamim * 

 

 

Tradução: Gabriel Galbiatti Nunes ** 

 

 

Resumo: No final do ano de 1930, Benjamin muda-se para um pequeno 

apartamento em Wilmersdorf, em Berlim. Rodeado pelos seus cerca de dois 

mil livros e podendo, pela primeira vez, realizar plenamente a sua vocação 

de escritor, como crítico literário, ele vive o ponto alto de sua vida 

profissional. Contudo, em 1931, após Anton Kippenberg negar o pedido de 

Benjamin de publicação de um livro seu sobre o centenário de Goethe, o 

filósofo cai em profunda depressão. Ele escreve, então, o texto “Diário de 7 

de agosto de 1931 até o dia de minha morte”, que começa com uma sentença 

já não muito encorajadora: “Não prometo que este diário será muito longo. 

Hoje, recebi a resposta negativa de Kippenberg e, por isso, meu plano ganha 

a total atualidade que somente um impasse é capaz de oferecer”. Seu plano? 

O suicídio. Benjamin planejava reunir, neste escrito, uma síntese dos pontos 

centrais de seu pensamento, antes de tirar sua própria vida. O diário, de fato, 

                                                           
* Nascido em 15 de julho de 1892, em Berlim, Walter Benedix Schönflies Benjamin foi um 

filósofo, crítico literário e tradutor alemão. Com um pensamento que amalgama de um modo 

original o materialismo histórico, a teologia judaico-cristã, o romantismo alemão, assim 

como um conjunto de outras fontes difusas, Benjamin fez importantes contribuições não só 

à crítica ao pensamento burguês em decadência durante o período entre a Primeira e a 

Segunda Guerra Mundial, mas também à concepção de história, à estética e à filosofia da 

linguagem. 

** Mestre em Filosofia na Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Doutorando em 

Filosofia na Universidade Federal de Uberlândia; bolsista da FAPEMIG. E-mail: 

gabriel.galbiatti.nunes@hotmail.com; LATTES: http://lattes.cnpq.br/0820496417282003; 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5763-7171 

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70300 

mailto:gabriel.galbiatti.nunes@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0820496417282003
https://orcid.org/0000-0002-5763-7171
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70300
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v37n81a2023-70300


Diário de 07 de agosto de 1931 até o dia de minha morte 

1720 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1719-1726, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

não se estendeu longamente: ele segue apenas até o dia 16 de agosto, quando 

Benjamin desiste de dar continuidade ao texto e ao suicídio. Entretanto, seu 

anseio de sintetizar ao menos algumas de suas ideias mais originais consta 

nas poucas páginas, que ele se dedicou a produzir. No Diário, encontrar-se-

ão iluminações ao conceito de história proposto pelo autor – em especial, 

pela atenção a partir de nova ótica que o filósofo, aqui, oferece ao conceito 

de origem (Ursprung) –, informações a respeito do debate entre Benjamin e 

Kraus, assim como uma discussão a respeito do papel do romance, no 

contexto da modernidade. 

 

Diário de 7 de agosto de 1931 até o dia de minha morte.  

 

Não prometo que este diário será muito longo. Hoje, recebi a 

resposta negativa de [Anton] Kippenberg, e, por isso, meu plano ganha a 

total atualidade que apenas um impasse é capaz de oferecer. Eu deveria 

encontrar “um meio ao mesmo tempo conveniente, mas também um pouco 

menos definitivo”, eu disse hoje para I. Minha esperança em formulá-lo 

tornou-se pequeníssima. Contudo, se posso intensificar ainda mais a 

determinação, até mesmo a paz, com a qual penso este meu propósito, então 

terei alcançado um uso inteligente e humanamente digno dos meus últimos 

dias ou semanas. Nesse aspecto, aqueles que acabaram de passar deixaram 

coisas a desejar. Incapaz de fazer qualquer coisa que seja, deitei-me no sofá 

e comecei a ler. Frequentemente, no final das páginas, eu me entregava a 

uma ausência tão profunda, que até mesmo me esquecia de virá-las, quase 

sempre inquietado com meu plano, se ele seria indispensável, se seria 

melhor trabalhar aqui no ateliê ou no hotel etc. 

Eu li “O festival da paz” e “Homens solitários”. As pessoas se 

comportam de modo incivilizado nos arredores de Friedrichshagen. 

Contudo, os membros dessa “Nova Comunidade” de Bruno Wille ou 

Bölsche parecem ter se comportado realmente de um modo muito pueril. O 

leitor moderno se pergunta, se ele – quanto mais disciplina possui, e, 

sobretudo, quanto mais talento para, a partir de si próprio, ser capaz de não 

se atentar a si mesmo – se ele participa de uma geração de espartanos. Mas 



Autor: Walter Benjamim      -     Tradução: Gabriel Galbiatti Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1719-1726, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1721 

que patrono rudimentar não é este Johannes Vockerath, que Hauptmann 

apresenta com visível simpatia; a malandragem e a indiscrição parecem ser 

um pré-requisito desse heroísmo dramático. Ao mesmo tempo, porém pode-

se decifrar nessas figuras como perdem seu sentido as figuras dramáticas, 

que o autor se felicita ao se dedicar a elas. Quem se dedica a elas depois de 

quarenta anos, a fim de adentrá-las, não encontrará mais um abrigo, onde 

uma palavra ou uma expressão idiomática o olha fixamente a partir de cada 

janela. Estes homens estão num cortiço de reações e sentimentos esgotados. 

E, assim, pode-se interpretar nelas uma lei da verdadeira e grande figura 

dramática: ela possui vazios, pequenas células desinteressantes, que as 

asseguram sua vida, depósitos de silêncio ou grandes salões de paixão 

vazios, onde o visitante ainda se hospeda, após décadas ou séculos, quando 

não pode se fazer nativo. – Nessas peças de Hauptmann, uma grande 

particularidade de outro tipo é a doença. Ali, assim como na obra de Ibsen, 

as doenças parecem ser basicamente codinomes para a doença da virada do 

século, o mal de siècle. Nesses boêmios quase arruinados, como Braun e Dr. 

Scholz, o anseio por liberdade é mais forte. Por outro lado, muitas vezes, 

parece também que a ocupação mais intensiva com a arte, com os problemas 

sociais e coisas semelhantes faz com que as pessoas adoeçam. Em outras 

palavras: a doença é, aqui, um emblema social, mais ou menos como a 

loucura era entre os antigos. Os doentes possuem um conhecimento muito 

especial da condição da sociedade; seu descomedimento particular, em certa 

medida, se transforma no aroma que se inspira na atmosfera, que os 

“contemporâneos” respiram. Contudo, o clima, em que se dão essas 

transformações, é o do “nervosismo”. Seria importante verificar se até 

mesmo essa palavra não se tornou em si um modismo na Art Nouveau. Os 

nervos, de qualquer forma, são fios inspirados, parecidos com aquelas fibras, 

que se envolvem com rejuvenescimentos insatisfatórios, com enseadas 

cheias de anseios, em torno de móveis e de fachadas. A figura da boêmia, a 

emancipada – o naturalismo preferiu vê-la sob o disfarce de uma Daphne, 

transformada sob a abordagem de perseguir a realidade em um feixe de 

fibras nervosas expostas, semelhantes a plantas, tremendo no ar do tempo-

presente.  



Diário de 07 de agosto de 1931 até o dia de minha morte 

1722 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1719-1726, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Ontem à noite, reuni-me com Salomon e Holborn. A conversa 

girou em torno de problemas metodológicos para uma análise da história. 

Alguém citou uma excelente observação de Huizinga: a história (para o 

historiador comum) responde a mais perguntas do que um sábio questiona. 

Minha tentativa de expressar uma concepção de história, na qual o conceito 

de desenvolvimento seria completamente reprimido pelo de origem. O 

histórico, assim compreendido, não pode mais ser procurado no leito do rio 

de um decurso de desenvolvimento. Como certamente já constatei em outro 

lugar, ele entra em ação, aqui, não mais pela imagem do leito do rio, mas 

pela do redemoinho de água. Em tal redemoinho, aquilo que é anterior e 

posterior – a pré e a pós história de um acontecimento histórico, ou, melhor 

ainda, de um status histórico – orbitam em torno dele. Por isso, os 

verdadeiros objetos de tal concepção de história não são ocorrências 

específicas, mas sim status imutáveis, de caráter conceitual ou sensorial, 

como, por exemplo, o sistema agrário russo, a cidade de Barcelona, o 

deslocamento da população no Marquesado de Brandemburgo, as abóbadas 

de berço, etc. Desse modo, essa abordagem é seguramente estabelecida no 

interior de uma polaridade fértil específica, que se articula contra a hipótese 

do componente universal e evolucionista na história. Em tal concepção, 

ambos os polos são o historiográfico e o político. Poder-se-ia acentuá-los 

nitidamente como o historiográfico e o acontecimento histórico. Ambos se 

situam em níveis completamente diferentes. Por exemplo, jamais se pode 

falar que nós vivenciamos a história: tampouco no sentido de que uma 

apresentação desloque para perto de nós o historiográfico, fazendo com que 

este parecesse um acontecimento – tal apresentação seria inútil; sequer no 

sentido de que nós vivenciamos acontecimentos, os quais seguramente se 

tornarão história. Tal concepção é jornalística.  

Antes de fechar os portões, eu pego emprestado um título que 

Lichtenberg inventou: Professor philosophiae extraordinariae. 

12 de agosto. Conversando com Glück, compreendi o verdadeiro 

motivo da atitude de Kraus defronte minha “série de ensaios”. Por sua 

atitude, decerto, a consideração pelos fãs pode ter desempenhado um papel. 

Mas a verdadeira chave para compreender seu comportamento só pode ser 



Autor: Walter Benjamim      -     Tradução: Gabriel Galbiatti Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1719-1726, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1723 

encontrada no “Caso Diebold”, na última edição da Die Fackel. De fato, se 

meu trabalho abrangesse, ainda que num lugar mais escondido, o nome de 

Diebold e se se referisse, mesmo apenas vagamente, à calúnia de Kraus, este 

teria sabido dizer as coisas mais louváveis sobre ele. Mas agora ele procurou 

em vão o nome Diebold, em toda a sua extensão, e não esteve disposto a 

modificar seu posicionamento contrário a Frankfurter Zeitung por causa de 

meu ensaio – pois este também não lhe deu em mãos uma arma para 

combater. 

Quanto mais velho se é como escritor, tanto mais este se 

surpreenderá, de vez em quando, lendo uma palavra que ele mesmo nunca 

tenha escrito. Assim, tal palavra pode fazer emergir toda uma época. Mas 

não apenas essas palavras o surpreenderão quanto mais tempo passar, mas 

também o atingirão com mais frequência. Pois este sentido para a centelha 

do selo das palavras desperta muito tarde, quanto mais frequentemente se 

encontram palavras desgastadas, mesmo aquelas que já têm rastros de 

nossas próprias pegadas. 

16 de agosto, na casa de Willy Haas. Lá, no pequeno alpendre de 

vidro da casa, em que estavam presentes a esposa de Haas, Tritsch, Artur 

Rosen e Peter Huchel, uma conversa resultou em algumas coisas, que são 

dignas de serem registradas. Ao mesmo tempo em que eu relatava sobre a 

assembleia de protesto contra a censura, que se realizara nos salões Schubert 

no dia 13, surgiu a discussão óbvia sobre o marxismo e a arte, sobre a qual 

eu pude, naquele momento, desenvolver a dialética dessa relação. Eu 

apresentei duas teses que desde sempre – ou, precisamente, desde o 

surgimento do capitalismo – situam-se mutualmente em luta: 

1. A arte é para o povo; 

2. A arte é para o especialista.  

É óbvio que, por hora, tudo aponta para a segunda tese. Em primeiro 

lugar, demonstrou-se, a cada momento, que um exercício artístico voltado 

mais à vontade indiscriminada de prazer dos consumidores do que à 

colaboração crítica do especialista, surte muito rapidamente um efeito 

completamente brutalizado. Em tempos recentes, isso é detectável de modo 

marcante no romance. À primeira vista, o romance parece evidentemente ter 



Diário de 07 de agosto de 1931 até o dia de minha morte 

1724 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1719-1726, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

como alvo mais o consumo, o desfrute improdutivo, do que as demais 

formas de arte. Em outro lugar, eu pude realizar com maior exatidão uma 

analogia entre o romance e o alimento. Os dias, em que este alimento possuía 

algum valor nutricional, já passaram há muito tempo. A “popularidade” da 

arte, que hoje é essencialmente representada pelos romances de sucesso, não 

tem nada mais de produtivo ou nutricional há muito tempo, como teve o 

romance nos tempos da incipiente emancipação da classe burguesa. Pelo 

contrário, ele tornou-se a expressão de uma incorporação total desse tipo de 

escrito nas mercadorias em circulação. Ele serve única e integralmente ao 

conforto. Já há um século, os escritores de romances tentam introduzir no 

leitor a capacidade para compreender suas razões presentes no romance por 

meio de ousadas estruturas técnicas. A consequência disso, no entanto, foi 

que eles privaram o romance de qualquer popularidade. A antinomia é, 

assim, inconciliável no amplo campo de produção da literatura burguesa. 

Contudo, por outro lado, enquanto dura cada época, cada classe e cada 

camada social abre suas formas de vida e de linguagem únicas apenas para 

aquele que age ativamente a favor delas. Essas formas de vida e linguagem 

conduzem-se em direção ao agente, que as recoloca numa forma 

transformada para construir uma nova disposição. Isso quer dizer: todo 

exercício artístico, que abdica do apelo popular, não só de antemão, mas 

também em toda sua extensão, torna-se mais um produto banal para a 

movimentação do mercado de bens de luxo. Isto é, ele passa a ser vítima dos 

ditames da moda. Não obstante, é claro que toda literatura que floresceu 

sempre conheceu uma grande série de transições entre os extremos da poesia 

mais popular à poesia mais esotérica. O decisivo, porém, foi que esses níveis 

intermediários indicaram uma continuidade – não somente externa, em 

termos de sucesso ou de números de edições, mas também uma continuidade 

interna – entre as províncias específicas do escrito e elas mesmas. Para nós, 

essa continuidade foi quebrada, e isso implica nas tarefas mais importantes: 

o trabalho sobre novas formas de arte que utilizam todo o arsenal dos modos 

de vida e linguagem proletários tornou-se irresolúvel, pode-se dizer, quase 

informulável. Estas circunstâncias conduziram à chamada crise da arte e à 

exigência de sua abolição, assim como, posteriormente, à formulação de que 



Autor: Walter Benjamim      -     Tradução: Gabriel Galbiatti Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1719-1726, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1725 

o jornalismo tomaria seu lugar. Por mais obscuro que este mote esteja sob o 

julgo da hegemônica classe burguesa, ele é de grande significado para os 

fatos que ele pode fazer nascer sob ela, assim como seu valor prognóstico 

para ela. A assimilação integral da literatura por meio do jornal – que já se 

apropriou até mesmo do romance em forma de episódios e o está 

transformando visivelmente nesta nova forma – é, de fato, um processo 

dialético: por um lado, ela é o declínio da escrita nas relações sociais atuais; 

por outro lado, é a fórmula de sua restauração sob condições modificadas. 

E, como o presente e a mudança já estão basicamente interpenetrados, 

muitas coisas já podem ser vistas aqui. No entanto, a primeira consequência 

da autocracia jornalística do jornal é fazer com que a produção literária se 

torne mercadoria e assim se manifeste em todas as esferas, em que isso não 

era previamente evidente. A segunda consequência, entretanto, comporta-se 

já dialeticamente com essa primeira. Enquanto, de fato, a escrita ganha em 

extensão o que a arte perde em profundidade, a separação entre o autor e o 

público – que o jornalismo, de um modo corrupto, sustenta – começa, de 

uma maneira honrada, a tornar-se quebrada. O leitor já está a cada momento 

pronto para ser um escritor – isto é, de fato, ele tornou-se o que descreve e 

o que dita. A partir de cada conhecimento factual, abre-se acesso à 

capacidade de escrever: resumidamente, o próprio trabalho encontra as 

palavras e sua apresentação faz parte da maestria, que é exigida para sua 

execução. O conhecimento literário não se torna a sólida prática do 

procedimento do trabalho e, por isso, é popular. A popularidade do escrito 

não se embasa no consumo, mas sim na produção profissional. Isso é, em 

uma palavra, a literarização das condições de vida, que se torna mestra do 

que são as antinomias insolúveis que dominam toda a atividade artística de 

nossa era. E é o cenário da mais profunda degradação da palavra impressa, 

ou melhor, do jornal, cuja restauração ocorrerá em uma nova sociedade. 

Sim, esse não é o artifício mais depreciativo da ideia. É a pobreza que hoje 

comprime a produção dos nossos maiores talentos, com extraordinária 

pressão atmosférica. Deste modo, sua produção encontra refúgio nos ventres 

negros dos cadernos de cultura dos jornais, como se fossem um cavalo de 

madeira, para algum dia, atear fogo na Tróia que é essa imprensa. 



Diário de 07 de agosto de 1931 até o dia de minha morte 

1726 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1719-1726, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Referências 

 

BENJAMIN, Walter. Tagebuch vom siebenten August 

neunzehnhunderteinunddreissig bis zum Todestag. In: BENJAMIN, Walter. 

Gesammelte Schriften, VI. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1991, p. 441-

446. 
 

Data de registro: 01/08/2023 

Data de aceite: 24/01/2024 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1727-1730, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1727 

 

 INDEXAÇÃO EM REPERTÓRIOS 

 
 

Artigos publicados em “Educação e Filosofia” são repertoriados no: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – 

Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

5. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ),  

6. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

7. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 

Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

8. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

9. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research 

literature in philosophy (https://philpapers.org/). 

10. MIGUILIM - Diretório das revistas científicas eletrônicas 

brasileiras (https://miguilim.ibict.br/). 

11. ANPOF - Portal de Periódicos da ANPOF 

(https://anpof.org.br/periodicos). 

    

http://www.rbif.ucl.ac.be/
http://www.philinfo.org/
http://www.ciafic.edu.ar/
http://www.latindex.unam.mx/
http://www.migre.me/8b5bJ
http://www.sumarios.org/
http://diadorim.ibict.br/
http://educa.fcc.org.br/
https://philpapers.org/
https://miguilim.ibict.br/
https://anpof.org.br/periodicos


1728    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1727-1730, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Artikel, die in “Educação e Filosofia” erscheinen, warden 

aufgenommen in dem: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, 

Bélgica (www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center 

– Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia 

Filosofica y Cultura – Buenos Aires, Argentina 

(www.ciafic.edu.ar); 

4. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

5. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, 

Brasil (www.migre.me/8b5bJ), 

6. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

7. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 

Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

8. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

9. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research 

literature in philosophy (https://philpapers.org/). 

10. MIGUILIM - Diretório das revistas científicas eletrônicas 

brasileiras (https://miguilim.ibict.br/). 

11. ANPOF - Portal de Periódicos da ANPOF 

(https://anpof.org.br/periodicos). 

 

http://www.rbif.ucl.ac.be/
http://www.philinfo.org/
http://www.ciafic.edu.ar/
http://www.latindex.unam.mx/
http://www.migre.me/8b5bJ
http://www.sumarios.org/
http://diadorim.ibict.br/
http://educa.fcc.org.br/
https://philpapers.org/
https://miguilim.ibict.br/
https://anpof.org.br/periodicos


Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1727-1730, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1729 

Articles appearing in “Educação e Filosofia” are indexed in the:  

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – 

Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

5. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ),  

6. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

7. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 

Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

8. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

9. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research 

literature in philosophy (https://philpapers.org/). 

10. MIGUILIM - Diretório das revistas científicas eletrônicas 

brasileiras (https://miguilim.ibict.br/). 

11. ANPOF - Portal de Periódicos da ANPOF 

(https://anpof.org.br/periodicos). 

 

http://www.rbif.ucl.ac.be/
http://www.philinfo.org/
http://www.ciafic.edu.ar/
http://www.latindex.unam.mx/
http://www.migre.me/8b5bJ
http://www.sumarios.org/
http://diadorim.ibict.br/
http://educa.fcc.org.br/
https://philpapers.org/
https://miguilim.ibict.br/
https://anpof.org.br/periodicos


1730    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1727-1730, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Articles publiés dans la revue “Educaçâo e Filosofia” sont 

repertoriés dans le:  

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – 

Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

5. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ),  

6. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

7. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 

Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

8. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

9. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research 

literature in philosophy (https://philpapers.org/). 

10. MIGUILIM - Diretório das revistas científicas eletrônicas 

brasileiras (https://miguilim.ibict.br/). 

11. ANPOF - Portal de Periódicos da ANPOF 

(https://anpof.org.br/periodicos). 

 

http://www.rbif.ucl.ac.be/
http://www.philinfo.org/
http://www.ciafic.edu.ar/
http://www.latindex.unam.mx/
http://www.migre.me/8b5bJ
http://www.sumarios.org/
http://diadorim.ibict.br/
http://educa.fcc.org.br/
https://philpapers.org/
https://miguilim.ibict.br/
https://anpof.org.br/periodicos


Normas para envio de colaborações diretrizes para autores 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1731-1736, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1731 

 

NORMAS PARA ENVIO DE COLABORAÇÕES 

DIRETRIZES PARA AUTORES 

 

 

1.0       Natureza das Colaborações 

A Revista Educação e Filosofia aceita para publicação trabalhos originais nas 

áreas de Educação e de Filosofia de autores e autoras brasileiros (as) e 

estrangeiros (as), desde que doutores (as) ou doutorandos (as), que serão 

destinados às seções de artigos, dossiês, resenhas e entrevistas. Traduções 

serão eventualmente solicitadas ou aceitas pelo Conselho Editorial. 

A Revista Educação e Filosofia somente recebe e tramita para publicação um 

trabalho original por vez para cada um dos (as) autores (as) ou coautores (as), 

brasileiros (as) e estrangeiros (as), desde que doutores (as) ou doutorandos 

(as). 

 

2.0       Idiomas 

A Revista Educação e Filosofia publica em português, inglês, espanhol, 

francês, italiano e alemão. 

 

3.0       Identificação do(s) autor(es) 

É obrigatória a supressão de qualquer identificação ou de qualquer forma de 

autorreferência no arquivo que contém o trabalho a ser avaliado. Em arquivo 

separado (como documento suplementar: passo 4 do processo de submissão), 

deverão constar o título do trabalho; o nome completo do autor ou, quando for 

o caso, do autor principal e dos (as) coautores (as); a informação da 

qualificação acadêmica mais alta e a descrição da instituição na qual a obteve; 

descrição da ocupação e vinculação profissional atual, caso as tenha; o link de 

acesso ao perfil dos (as) autores (as) nas plataformas Lattes e Orcid, o 

endereço completo para contato, conforme exemplo abaixo: 

 

3.1       Exemplo: 

A Questão Paradigmática da Pesquisa em Filosofia da Educação. João 

Brasileiro da Silva. Doutor em Educação: História e Filosofia da Educação 

pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Professor de Filosofia da 

Educação do Curso de Ciências Humanas da Universidade Federal de 

Uberlândia. E-mail: joaob_silva@xxxx.com.br ORCID: https://orcid.org/0sx0-

0ss2-1xls-7xk1. CV: http://lattes.cnpq.br/19f7e0729x3x9fx5. Endereço: Rua 

    



Normas para envio de colaborações diretrizes para autores 

1732    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1731-1736, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Afonso Pena, nº 99, apto. 9999, Bairro Brasil, Uberlândia, Minas Gerais. 

CEP:22.222.222. Telefone: (34) 3333-3333. Fax: (34) 5555-5555. 

 

3.2       Todos (as) os (as) autores (as) e coautores (as) devem ser informados e 

cadastrados no ato da submissão. Não são aceitas inclusões de coautoria 

durante ou após o trâmite de avaliação do documento submetido. 

 

4.0       Apresentação dos originais 

 

4.1       Submissão: a submissão será feita na página eletrônica da Revista no 

seguinte endereço: www.seer.ufu.br , e ela deve cumprir os requisitos abaixo. 

4.1.1    É vedado que o autor submeta um texto simultaneamente à Revista 

Educação e Filosofia e a outro periódico, sob pena de não aceitação de 

futuras contribuições suas. 

 

4.2       Supressão de identificação: visando a assegurar a integridade da 

avaliação por pares cega, o texto deverá ser encaminhado sem a identificação 

do (a) autor (a) ou dos (as) autores (as), tanto no corpo do texto quanto nas 

propriedades do arquivo eletrônico, feito no formato DOC, RTF (ou 

compatíveis). Para isso, os (as) autores (as) devem: 

Excluir do texto nomes, substituindo o nome com "Autor (a)" e indicando o 

ano em referências e notas de rodapé, em vez de nomes de autores (as), título 

do artigo, etc. Em documentos do Microsoft Office, a identificação do autor 

(a) deve ser removida das propriedades do arquivo eletrônico (no menu 

Arquivo > Propriedades), iniciando em Arquivo, no menu principal, e clicando 

na sequência: Arquivo > Salvar como... > Ferramentas (ou Opções no Mac) > 

Opções de segurança... > Remover informações pessoais do arquivo ao salvar 

> OK > Salvar. 

 

4.3       Quantidade de títulos e resumos: os artigos deverão conter três 

resumos em três idiomas, acompanhados cada qual, com seu título e palavras-

chaves, com configurações de entrelinhas 1,15, alinhamento justificado e fonte 

Times New Roman, com corpo tamanho 10. São obrigatórios os resumos em 

português e em inglês; e o terceiro resumo a escolher entre espanhol, francês, 

italiano, alemão ou na língua materna do autor. Os títulos dos resumos em 

negrito e sem uso de caixa alta. 

 

4.3.1    Os títulos em português e em inglês são requeridos mesmo para 

traduções, resenhas e entrevistas, para que sejam utilizados na composição dos 

sumários em português e em inglês, bem como nos metadados da publicação. 

http://www.seer.ufu.br/


Normas para envio de colaborações diretrizes para autores 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1731-1736, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1733 

4.3.2    No caso das resenhas,  além do título que o autor  lhe atribuir, é 

requerido abaixo do título a referência completa da obra resenhada, segundo 

as normas da ABNT. 

 

4.4       Extensão dos resumos: cada resumo deverá ter no mínimo 100 e no 

máximo 200 palavras. Além disso, deve-se indicar de três a cinco palavras-

chave nos respectivos idiomas. 

 

4.5       Título principal: (no idioma do texto) fonte Times New Roman, 

tamanho 14, negrito, centralizado, sem uso de caixa alta.  

 

4.6       Títulos em outros idiomas: fonte Times New Roman, tamanho 10, 

negrito, centralizado, entrelinhas 1,15, sem uso de caixa alta.  

 

4.7       Resumos e palavras-chaves: fonte Times New Roman, tamanho 10, 

alinhamento justificado, entrelinhas 1,15, sem uso de caixa alta.  

 

4.8       Nota de título: marcada no título com o número 1 sobrescrito como a 

primeira nota de rodapé do artigo, fonte Times New Roman, tamanho 9, 

entrelinhas 1,0 (simples), alinhamento justificado, sem entrada de parágrafo, 

sem saltar espaço entre parágrafos de mesmo tipo. 

  

4.9       Corpo do texto: fonte Times New Roman, tamanho 11, entrelinhas 

1,15, alinhamento justificado, com entrada de parágrafo de 1,25 cm, sem saltar 

espaço entre parágrafos de mesmo tipo. 

 

4.10     Notas de rodapé: identificadas de forma numérica arábica sequencial 

(inseridas pelo editor de texto) iniciando em 1, no formato sobrescrito, fonte 

Times New Roman, tamanho 9, entrelinhas 1,0 (simples), alinhamento 

justificado, sem entrada de parágrafo, sem saltar espaço entre parágrafos de 

mesmo tipo. 

 

4.11     Citações recuadas: sem uso de aspas, fonte Times New Roman, 

tamanho 10, entrelinhas 1,0 (simples), alinhamento justificado, com recuo de 

4 cm, sem entrada de parágrafo, sem saltar espaço entre parágrafos de mesmo 

tipo. Os grifos em itálico ou negrito ou de outras formas deverão trazer ao 

final em parênteses informando se o grifo é do autor ou da obra utilizada. 

Todas as citações deverão conter a devida referência no sistema (AUTOR, 

data, página), sendo que a devida referência completa deverá constar ao final 

do artigo na seção Referências. 



Normas para envio de colaborações diretrizes para autores 

1734    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1731-1736, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

4.12     Citações no corpo do texto: ter seu início e fim delimitados com o 

uso de aspas, e seguir a mesma formatação do corpo do texto onde está 

inserida (fonte Times New Roman, tamanho 11, entrelinhas 1,15, alinhamento 

justificado), exceto nos casos em que se deseje ressaltar o grifo. Os grifos em 

itálico ou negrito ou de outras formas deverão trazer ao final em parênteses 

informando se o grifo é do autor ou da obra utilizada. Todas as citações 

deverão conter a devida referência no sistema (AUTOR, data, página), sendo 

que a devida referência completa deverá constar ao final do artigo na seção 

Referências.  

 

4.13     Referências: Times New Roman, tamanho 10, alinhamento à 

esquerda, com entrelinhas 1,0 (simples), não saltar espaço individual de 

parágrafos (o de enter) entre as referências saltando um espaço entre cada 

referência,  mas sim, na aba de formatações parágrafo desabilitar a caixa que 

diz: não saltar espaços entre parágrafos de mesmo estilo. 

 

4.14     Extensão dos originais: artigos (de 7000 a 21000 palavras); resenhas 

(até 7000 palavras); entrevistas (de 7000 a 21000 palavras); traduções (em 

conformidade com o original traduzido – de 7000 a 21000 palavras). 

 

4.15     Ilustrações: as ilustrações (fotos, tabelas e gráficos), quando forem 

absolutamente indispensáveis, deverão ser de boa qualidade, 

preferencialmente em preto e branco, acompanhadas das respectivas legendas 

e a referência. Os títulos e fontes de ilustrações em fonte Times New Roman, 

tamanho 9, entrelinhas 1,0 (simples), alinhamento justificado, sem entrada de 

parágrafo. 

 

5.0       Orientações específicas para o envio de colaborações relacionadas 

a pesquisas envolvendo seres humanos 

Os artigos que comuniquem resultado de pesquisa com conteúdo que esteja 

vinculado aos termos das Diretrizes e Normas Regulamentadoras de Pesquisas 

Envolvendo Seres Humanos (Resolução 196/96, de 10 outubro de 1996, do 

Conselho Nacional de Saúde) e suas normas complementares, deverão anexar 

à colaboração encaminhada, obrigatoriamente, o protocolo de pesquisa 

devidamente revisado por Comitê de Ética em Pesquisa legalmente 

constituído, no qual conste o enquadramento na categoria de aprovado e, 

quando necessário, pela Comissão Nacional de Ética em Pesquisa 

(CONEP/MS). 



Normas para envio de colaborações diretrizes para autores 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1731-1736, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1735 

Quando oriundos de países estrangeiros, artigos que comuniquem resultados 

de pesquisa envolvendo seres humanos deverão seguir as normas quanto às 

questões éticas em pesquisa que vigorem no país da instituição à qual esteja 

vinculado o autor - ou autor principal, no caso de publicação coletiva. 

 

6.0       Referências bibliográficas 

Devem conter todas as entradas de autores (as) e textos citados no trabalho e 

ser apresentadas ao final do texto, em ordem alfabética, obedecendo às normas 

atualizadas da ABNT ou de outro sistema coerente e reconhecido pela 

comunidade científica internacional. Colaborações que não contenham as 

referências bibliográficas ou que as apresentem de forma incorreta não serão 

consideradas para exame e publicação. 

 

7.0       Avaliação dos textos 

Os originais serão avaliados anonimamente por especialistas, cujo parecer será 

comunicado imediatamente "ao(s) autor (es) / à(s) autora(as)". A revista se 

reserva o direito de realizar algumas etapas de tramitação (avaliação, revisão) 

em sistema próprio, ou via e-mail do periódico, o que não impede os autores 

de entrar em contato com a revista para ter notícias (as mesmas notícias que 

podem ser encontradas dentro do sistema duplo cego) sobre o andamento do 

processo de tramitação avaliativa de seu texto. 

 

8.0       Política antiplágio 

A Resolução Interna nº 11/2020 do Conselho Executivo da Revista Educação 

e Filosofia, e anexo 6 de seu regimento interno resolve: 

Art. 1. Os textos recebidos pela Revista Educação e Filosofia serão analisados 

por software antiplágio no momento de sua submissão e da publicação. O 

relatório de análise obtido pelo programa será objeto de exame dos diretores 

de editoração. 

Art. 2. Havendo constatação de plágio, o texto será imediatamente recusado. 

Art. 3. Havendo constatação de autoplágio, a Revista obedecerá aos seguintes 

parâmetros: 

1. No caso de livros, capítulos de livros, artigos e textos de divulgação, 

poderá haver incidência de até 30% de autoplágio, excluindo-se do 

referido percentual as citações e referências. Se esse limite for 

ultrapassado, o artigo será recusado. 

2. No caso de textos já publicados em anais de eventos, será admissível 

uma incidência de 50% de autoplágio, excluindo-se do referido 

percentual as citações e referências. Deverá ainda constar em nota a 



Normas para envio de colaborações diretrizes para autores 

1736    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1731-1736, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

referência da primeira publicação. Se esse limite for ultrapassado, o 

artigo será recusado. 

III. No caso de textos que já estão disponíveis ao acesso público em 

repositórios de dissertações e teses, será admissível uma incidência de 70% de 

autoplágio, excluindo-se do referido percentual as citações e referências. 

Deverá ainda constar em nota a referência ao repositório. Se esse limite for 

ultrapassado, o artigo será recusado. 

Art. 4. Todos os casos não previstos nesta resolução ou os fatores 

supervenientes serão examinados pelo Conselho Editorial da Revista 

Educação e Filosofia. 

 

9.0       Direito autoral e responsabilidade legal 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 

dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 

original (título original, Educação e Filosofia, volume, nº, páginas). 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus autores, 

não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Revista ou 

à EDUFU. 

 

10.0     Política de Privacidade 

Os nomes e endereços informados nesta revista serão usados exclusivamente 

para os serviços prestados por esta publicação, não sendo disponibilizados 

para outras finalidades ou a terceiros. 

 

11.0     Contato 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil 

Página na Internet: www.seer.ufu.br 

Correio Eletrônico: revedfil@ufu.br 

Telefone: (55) (34) 3239-4252 

 

12.0     Exceções e casos omissos serão resolvidos pelo Conselho Editorial. 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:revedfil@ufu.br


Norms for submissions / Guidelines for authors 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1737-1742, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1737 

NORMS FOR SUBMISSIONS /  

GUIDELINES FOR AUTHORS 
 

 

1.0       Kinds of Submissions 

Educação e Filosofia (Education and Philosophy) accepts original works for 

publication in the areas of Education and Philosophy by Brazilian and foreign 

authors who have a doctoral degree or are doctoral students. These works will 

be directed to the sections of articles, dossiers, reviews, translations, and 

interviews. Possible request for or acceptance of translations will be 

determined by the Editorial Board. 

The Educação e Filosofia journal receives and processes for publication only 

one original paper per author or co-author per edition. Authors and co-authors, 

whether Brazilian or non-Brazilian, must have a doctoral degree or be doctoral 

students. 

 

2.0       Languages 

Educação e Filosofia publishes in Portuguese, English, Spanish, French, 

Italian, and German. 

 

3.0       Identification of author(s) 

The file that contains the work to be evaluated may not have any identification 

of the (co) author(s) or any manner of self-reference. 

A separate file (as a supplementary document: step 4 of the submission 

process) must contain the following information: the title of the work; the full 

name of the author or, if it be the case, of the main author and of the co-

author(s), with information on the highest academic qualification achieved and 

a description of the institution from which it was obtained; a description of 

current professional occupation and affiliation; the link for access to the 

author(s) profile(s) on the Lattes and Orcid platforms; and full address for 

contact, as shown in the example below: 

 

3.1       Example: 

The Paradigmatic Question of Research in Philosophy of Education. João 

Brasileiro da Silva. Doctor in Education: History and Philosophy of Education 

by the Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Professor of Philosophy 

of Education in the Human Sciences Course at the Universidade Federal de 

    



Norms for submissions / Guidelines for authors 

1738    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1737-1742, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Uberlândia. E-mail: joaob_silva@xxxx.com.br ORCID: https://orcid.org/0sx0-

0ss2-1xls-7xk1 CV: http://lattes.cnpq.br/19f7e0729x3x9fx5. Address: Rua 

Afonso Pena, nº 99, apto. 9999, Bairro Brasil, Uberlândia, Minas Gerais, 

Brazil. CEP: 22.222.222. Telephone: (34) 3333-3333. Fax: (34) 5555-5555. 

 

3.2       All authors and co-authors must be indicated and registered at the time 

submissions are made. Inclusions of co-authors are not accepted while the 

submitted document is being processed or afterwards. 

 

4.0       Presentation of original manuscripts 

4.1       Submission: material is to be submitted on the electronic page of the 

journal at the following address: www.seer.ufu.br , and it must meet the 

following requirements. 

4.1.1    The author cannot submit a determined text to the Educação e Filosofia 

journal and to another periodical at the same time, under penalty of non-

acceptance of future contributions. 

 

4.2       Removal of identification: with the aim of ensuring the integrity of 

the blind peer review process, the text must be sent without identification of 

the author or authors, either in the body of the text or in the properties of the 

electronic file that is in the format DOC or RTF (or compatible). To that end, 

authors must: 

Exclude names from the text, replacing the name with "Author" and indicating 

the year in references and footnotes, instead of names of authors, article title, 

etc. In Microsoft Office documents, identification of the author must be 

removed from the properties of the electronic file (in the menu File > 

Properties), accessing through File, on the main menu, and clicking in 

sequence on File > Save As... > Tools (or Options on Mac) > Security 

Options... > Remove personal information from file upon saving > OK > Save. 

 

4.3       Number of titles and abstracts: articles must include three abstracts 

in three languages, each with its title and keywords, with 1.15 line spacing, 

fully justified text, and Times New Roman font size 10. Abstracts must be in 

Portuguese and English; the third abstract may be in Spanish, French, Italian, 

German, or the language of the author. 

4.3.1    Titles in Portuguese and in English are required even for translations, 

reviews, and interviews so that they may be used in composing summaries in 

Portuguese and in English, as well as in the metadata of the publication. 

http://www.seer.ufu.br/


Norms for submissions / Guidelines for authors 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1737-1742, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1739 

4.3.2    In the case of reviews, the author must provide a title for the review 

and, below that title, the complete reference of the work reviewed, following 

the norms of the ABNT. 

 

4.4       Length of abstracts: each abstract must have a minimum of 100 and 

maximum of 200 words. Three to five keywords must also be indicated in the 

respective languages. 

 

4.5       Main title (in the language of the text): Times New Roman font size 

14, in bold print, centered, and not all in uppercase.  

 

4.6       Titles in other languages: Times New Roman font size 10, bold print, 

centered, 1.15 line spacing, and not all in uppercase.  

 

4.7       Abstracts and keywords: Times New Roman font size 10, justified 

text alignment, 1.15 line spacing, and not all in uppercase.  

 

4.8       Footnote of title: marked in the title with number 1 in superscript with 

the first footnote of the article, Times New Roman font size 9, 1.0 (single) line 

spacing, justified alignment, without paragraph indentation, and without 

additional spacing between paragraphs of the same type.  

 

4.9       Body of the text: Times New Roman font size 11, 1.15 line spacing, 

justified alignment, with 1.25 cm paragraph indentation, and without 

additional spacing between paragraphs of the same type. 

 

4.10     Footnotes: identified in sequential Arabic number form (inserted by 

the text editor) beginning with 1, in superscript format, Times New Roman 

font size 9, 1.0 (single) line spacing, justified alignment, without paragraph 

indentation, and without additional spacing between paragraphs of the same 

type. 

 

4.11     Indented quotes: without use of quotation marks, Times New Roman 

font size 10, 1.0 (single) line spacing, justified alignment, with 4-cm 

indentation, without paragraph indentation, and without additional spacing 

between paragraphs of the same type. Upon using italics, bold print, or other 

forms of emphasis, an indication should be made in parentheses at the end if 

the emphasis is from the author or from the work used. All quotes must 

include adequate reference in the system (AUTHOR, date, page), and a 

complete reference must be at the end of the article in the References section. 



Norms for submissions / Guidelines for authors 

1740    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1737-1742, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

4.12     Quotes in the body of the text: the beginning and end must be 

defined with the use of quotation marks and follow the same format as the 

body of the text in which the quote is inserted (Times New Roman font size 

11, 1.15 line spacing, justified alignment), except in the cases in which some 

form of emphasis is made. Upon using italics, bold print, or other forms of 

emphasis, an indication should be made in parentheses at the end if the 

emphasis is from the author or from the work used. All quotes must include 

adequate reference in the system (AUTHOR, date, page), and a complete 

reference must be at the end of the article in the References section.  

 

4.13     References: Times New Roman font size 10, justified alignment, with 

1.0 (single) line spacing, including a space between each reference. 

 

4.14     Length of original texts: articles (from 7,000 to 21,000 words); 

reviews (up to 7,000 words); interviews (from 7,000 to 21,000 words); 

translations (in accordance with the translated original – froom 7,000 to 

21,000 words). 

 

4.15     Illustrations: illustrations (photos, tables, and figures), when 

absolutely indispensable, must be of good quality, preferentially black and 

white, along with respective legends/captions and the reference. 

 

5.0       Specific guidelines for sending submissions related to research 

involving human beings 

For articles that communicate results of research with content connected with 

the terms of the Regulatory Guidelines and Standards for Research Involving 

Human Beings (Diretrizes e Normas Regulamentadoras de Pesquisas 

Envolvendo Seres Humanos - Resolução 196/96, de 10 de outubro de 1996, of 

the Conselho Nacional de Saúde) and complementary standards, the research 

protocol duly reviewed by the legally constituted ethics in research committee 

must be attached with the submission, showing the research has been 

approved and, when necessary, approval by the National Committee of Ethics 

in Research (Comissão Nacional de Ética em Pesquisa - CONEP/MS). 

Articles submitted from outside of Brazil that communicate results of research 

involving human beings must follow the standards regarding ethical questions 

in research in effect in the country of the institution with which the author is 

affiliated, or the main author in the case of a collective publication. 

 

6.0       Bibliographical references 



Norms for submissions / Guidelines for authors 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1737-1742, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1741 

References should contain all the authors and texts cited in the work and 

should be presented at the end of the text in alphabetical order, following the 

updated norms of the ABNT or other consistent system recognized by the 

international scientific community. Submissions that do not contain such 

bibliographical references or that present them in an incorrect manner will not 

be considered for examination and publication. 

 

7.0       Evaluation of texts 

Original texts will be evaluated anonymously by specialists, whose views will 

be immediately communicated to the author(s). The journal reserves the right 

to perform some steps of processing (evaluation, review) through its own 

system or through e-mail of the journal, but this does not impede authors from 

contacting the journal for information (the same information that can be found 

within the double-blind system) regarding the progress of the evaluation 

procedures of their texts. 

 

8.0       Anti-plagiarism policy 

The Resolução Interna nº 11/2020 of the Executive Board of the Educação e 

Filosofia journal, and annex 6 of its internal regulations, determine: 

 

Art. 1. Texts received by the Educação e Filosofia journal will be analyzed by 

anti-plagiarism software at the time of submission and publication. The report 

of analysis obtained by the program will be the object of examination of 

publishing directors. 

 

Art. 2. If plagiarism is confirmed, the text will immediately be rejected. 

 

Art. 3. If self-plagiarism is confirmed, the journal will observe the following 

parameters: 

1. In the case of books, book chapters, articles, and communications, up 

to 30% self-plagiarism is permissible, excluding quotes and 

references from said percentage. If this limit is exceeded, the article 

will be rejected. 

2. In the case of texts already published in annals of events, up to 50% 

self-plagiarism is permissible, excluding quotes and references from 

said percentage. A note making reference to the first publication 

should also appear. If this limit is exceeded, the article will be 

rejected. 

III. In the case of texts that are already available for public access in 

repositories of theses and dissertations, up to 70% self-plagiarism is 



Norms for submissions / Guidelines for authors 

1742    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1737-1742, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

permissible, excluding quotes and references from said percentage. A note 

making reference to the repository should also appear. If this limit is 

exceeded, the article will be rejected. 

Art. 4. All cases not foreseen in this resolution or unanticipated factors will be 

examined by the Editorial Board of the Educação e Filosofia journal. 

 

9.0       Copyright and legal responsibility 

The works published are the property of their authors, who can make use of 

them for later publications, always citing the original publication (original 

title, Educação e Filosofia, volume, no., pages).  

All the articles of this journal are wholly the responsibility of their authors; the 

journal and/or EDUFU are exempt from legal responsibility for their contente 

 

10.0     Privacy Policy 

The names and addresses indicated in this journal will be used exclusively for 

the services provided by this publication and will not be made available for 

other purposes or to third parties. 

 

11.0     Contact 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brazil 

On Internet: www.seer.ufu.br 

E-mail: revedfil@ufu.br 

Telephone: (55) (34) 3239-4252 

 

12.0     Exceptions and cases not dealt with here will be resolved by the 

Editorial Board. 

 

  

 

 

 

 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:revedfil@ufu.br


Normes pour envoyer des collaborations/ Lignes directrices pour les auteurs 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1743-1748, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1743 

 

NORMES POUR ENVOYER DES 

COLLABORATIONS/ 

LIGNES DIRECTRICES POUR LES AUTEURS 
 

 

1.0 Genre des collaborations 

La Revue Educação e Filosofia reçoit la soumission des manuscrits originaux 

dans les domaines de l'Éducation et de la Philosophie d'auteurs et d’autrices 

brésiliens et étrangers, doctorants et docteurs, sous la forme d'articles, des 

dossiers, des critiques et d'interviews. Le comité de rédaction accepte ou 

demande, éventuellement, des traductions. La Revue Educação e Filosofia ne 

reçoit et ne traite qu'un seul manuscrit par auteur/ autrice (ou bien auteur/ 

autrice et co-auteur/autrice) à la fois. 

 

2.0 Langues 

La Revue Éducation et Philosophie publie en portugais, en anglais, en 

espagnol, en français, en italien et en allemand. 

 

3.0 L’identification des auteurs/ autrice 

Il est obligatoire la suppression du nom de l’auteur/ autrice ; le texte ne doit 

contenir aucune mention ou auto-référence à lui, soit de manière directe ou 

indirecte. 

 

À l'étape quatre du processus de soumission, l’auteur/ autrice (et les éventuels 

co-auteurs/ autrice) devra présenter un document supplémentaire, en précisant 

le titre du manuscrit ; le nom et prénom de chaque auteur/ autrice ; le niveau 

de formation le plus haut ; le nom de l’institution de liaison ou par laquelle le 

titre a été obtenu ; l’adresse complet ; le statut professionnel ou institutionnel 

actuel (quand il y en aurait) ; le lien d'accès à l’identifiant sous le répertoire 

Orcid, l’adresse complète et l’adresse électronique, selon l’exemple suivant : 

 

3.1 Exemple 

La Question paradigmatique de la recherche en philosophie de l'éducation ; 

João BRASILEIRO DA SILVA ; Professeur de Philosophie de l'Éducation du 

cours de pédagogie de l'Université de Paris IV ; Docteur en Philosophie de 

l'Éducation par l'Université de Paris IV - Paris- FR ; Adresse complète : 99, 
Rue d'Alsace - A 25000 Besançon - FRANCE ; Téléphone fixe : 0033-

03.81.44.11.52; Portable: 0033.6.87.88.12.10; - Fax: 0033. 03.44.52.52.66; 

    



Normes pour envoyer des collaborations/ Lignes directrices pour les auteurs 

1744    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1743-1748, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Adresse électronique: joaob_silva@xxx.com.br; Orcid: SILVA, J. B. 

https://orcid.org/0065-1112-xxxx-6525 

 

3.2 Tous les auteurs/ autrices et co-auteurs/ autrices doivent être indiqués-e-s 

et enregistré-e-s au moment de la soumission. L'inclusion ultérieure des co-

auteurs/ autrices lors de la procédure d'évaluation du document présenté ne 

sera pas acceptée. 

 

4.0 Présentation des manuscrits 

4.1 Soumission : La soumission des textes doit être faite sous le site de la 

Revue Educação e Filosofia: www.seer.ufu.br et doit suivre les conditions 

suivantes : 

 

4.1.1 Il est interdit la soumission simultanée du même article à un autre 

périodique, sous peine du refus de futures soumissions des auteurs/ autrices 

qui n'ont pas respecté cette exigence. 

 

4.2 Suppression de l’identification : avec le but d’assurer la confidentialité de 

l’évaluation par les pair-e-s en double aveugle, l’article doit être soumis sans 

l’identification de l’auteur/ autrice, soit dans le corps du texte soit dans les 

propriétés du fichier électronique, en format électronique DOC, RTF (ou 

compatibles). Pour en faire, les auteurs/ autrices doivent : 

 

Exclure les autoréférence du texte, en remplaçant par "Auteur/ autrice" et en 

indiquant l'année dans les références et les notes de bas de page, au lieu des 

noms des auteurs/ autrices, du titre de l'article, etc. Dans les documents 

Microsoft Office, l'identification de l'auteur doit être supprimée des propriétés 

du fichier électronique. 

 

4.3 Quantité de titres et résumés : Le texte soumis doit être accompagné de 

trois résumés: le premier en portugais, le second en anglais, le troisième soit 

en espagnol, soit en français, soit dans la langue de l'auteur/ autrice. 

 

4.3.1    Des titres en portugais et en anglais sont nécessaires aussi dans les 

traductions, les critiques et les entretiens, afin qu'ils puissent être utilisés dans 

la composition de sommaires en portugais et en anglais, ainsi que dans les 

métadonnées de la publication. 

 



Normes pour envoyer des collaborations/ Lignes directrices pour les auteurs 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1743-1748, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1745 

4.3.2    Dans le cas des critiques, en plus du titre attribué par l'auteur, la 

référence complète de l'œuvre critiquée est requise sous le titre, conformément 

aux règles ABNT. 

 

4.4 Extension des résumes : chaque résumé doit contenir entre 100 et 200 

mots, et indiquer 3 à 5 mots-clés dans les respectives langues.   

 

4.5 Titre principal: (en la langue de l’article) police Times New Roman, taille 

14, gras, centré, sans majuscule.  

 

4.6 Titres dans d'autres langues: police Times New Roman, taille 10, gras, 

centré, entre les lignes 1,15, sans majuscules.  

 

4.7 Résumés et mots-clés: police Times New Roman, taille 10, alignement 

justifié, entre les lignes 1,15, sans majuscules.  

 

4.8 Note du titre: marqué dans le titre avec le numéro 1, en l’exposant comme 

la première note de bas de page de l'article, police Times New Roman, taille 9, 

entre les lignes 1.0 (simple), alignement justifié, sans entrée de paragraphe, 

sans sauter d'espace entre les paragraphes du même type.  

 

4.9       Corps du texte: police Times New Roman, taille 11, entre les lignes 

1,15, alignement justifié, avec une entrée de paragraphe de 1,25 cm, sans 

sauter d'espaces entre les paragraphes du même type. 

 

4.10 Notes de bas de pages : identifié sous forme de chiffre arabe séquentielle 

(insérée par l'éditeur de texte) à partir de 1, police Times New Roman, taille 9, 

entre les lignes 1.0 (simple), alignement justifié, sans entrée de paragraphe, 

sans saut d'espace entre les paragraphes du même type. 

 

4.11 Citations en retrait : sans guillemets, police Times New Roman, taille 10, 

interligne 1.0 (simple), alignement justifié, avec retrait de 4 cm, sans entrée de 

paragraphe, sans saut d'espace entre les paragraphes du même type. Les 

italiques doivent être identifiés entre parenthèses à la fin de la citation, en 

indiquant s’ils proviennent de l'auteur ou de l'œuvre utilisée. Toutes les 

citations doivent contenir la référence appropriée dans le système (AUTEUR, 

date, page), et la référence complète doit apparaître à la fin de l'article dans la 

section Références. 

 



Normes pour envoyer des collaborations/ Lignes directrices pour les auteurs 

1746    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1743-1748, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

4.12 Citations brèves : doivent être entre guillemets et suivre la même mise en 

forme du corps du texte (police Times New Roman, taille 11, entre les lignes 

1,15, alignement justifié), sauf dans les cas des italique. Les italiques doivent 

être identifiés entre parenthèses à la fin de la citation, en indiquant s’ils 

proviennent de l'auteur ou de l'œuvre utilisée. Toutes les citations doivent 

contenir la référence appropriée dans le système (AUTEUR, date, page), et la 

référence complète doit apparaître à la fin de l'article dans la section 

Références. 

 

4.13 Références : police Times New Roman, taille 10, alignement justifié, 

avec 1,0 ligne (simple), sautant un espace entre chaque référence. 

 

4.14 Longueur des manuscrits : articles :  7000 à 20000 mots ; critiques 

(jusqu’à 7000 mots) ; interview : 7000 à 20000 mots ; traductions : 

conformément à l’original (7000 à 20000 mots). 

 

4.15 Illustrations : les illustrations (images, tableaux et graphiques), 

lorsqu'elles sont absolument nécessaires, doivent être de bonne qualité, de 

préférence en noir et blanc, accompagnées des légendes respectives et de la 

référence. 

 

5.0 Orientations spécifiques pour l’envoi des textes concernant des 

recherches impliquant des participants humains 

Les articles de recherche provenant des pays étrangers qui communiquent des 

conclusions impliquant la participation des êtres humains doivent respecter les 

normes éthiques en vigueur au pays où se situe l'institution à laquelle les 

chercheurs sont liés. Cet engagement moral concerne l'auteur/ autrice de 

l'article ou l'auteur/ autrice principal (e), dans le cas d'une publication 

collective. 

 

6.0 Références bibliographiques 

Les références bibliographiques doivent contenir les données complètes des 

titres cités dans le travail et doivent être présentées à la fin du manuscrit, par 

l’ordre alphabétique, obéissant aux normes de l'ABNT en vigueur ou d'un 

autre système cohérent et reconnu par la communauté scientifique 

internationale. 

 

 

 

 



Normes pour envoyer des collaborations/ Lignes directrices pour les auteurs 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1743-1748, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X    1747 

7.0 Évaluation des manuscrits 

Les textes seront évalués anonymement, en double aveugle, par des 

spécialistes dont l'avis sera, immédiatement, communiqué à (aux) auteur (s)/ 

autrice (s). 

 

La Revue se réserve le droit de réaliser certaines étapes de traitement 

(évaluation, révision) dans son propre système, ou via e-mail institutionnel du 

périodique. 

 

8.0 Politique anti-plagiat 

Selon la résolution interne n ° 11/2020 du Conseil exécutif de la Revue 

Educação e Filosofia et l'annexe 6 de son règlement intérieur : 

 

Art. 1. Les manuscrits reçus par la Revue Educação e Filosofia seront analysés 

par un logiciel anti-plagiat au moment de la soumission et de la publication. 

Le rapport d'analyse obtenu par le programme sera examiné par les directeurs 

d'édition. 

 

Art. 2. En cas de plagiat, le texte sera immédiatement rejeté. 

 

Art. 3. En cas d'auto-plagiat, la Revue obéira aux paramètres suivants : I. Dans 

le cas de livres, chapitres de livres, articles et textes publicitaires, il peut y 

avoir une incidence allant jusqu'à 30% d'auto-plagiat, en excluant les citations 

et les références de ce pourcentage. Si cette limite est dépassée, le manuscrit 

sera rejeté.; II. Dans le cas de textes déjà publiés dans les annales des 

événements, une incidence de 50% d'auto-plagiat sera admissible, hors 

citations et références de ce pourcentage. La référence de la première 

publication doit également être incluse dans une note de bas de page. Si cette 

limite est dépassée, le manuscrit sera rejeté ; III. Dans le cas de textes déjà 

accessibles au public dans les référentiels de mémoires et thèses, une 

incidence de 70% d'auto-plagiat sera autorisée, en excluant les citations et les 

références de ce pourcentage. La mention au référentiel doit également être 

incluse dans une note de bas de page. Si cette limite est dépassée, le manuscrit 

sera rejeté. 

 

Art. 4. Tous les cas non prévus dans cette résolution ou les facteurs 

déterminants seront examinés par le Comité de rédaction de la Revue 

Educação e Filosofia. 

 

 



Normes pour envoyer des collaborations/ Lignes directrices pour les auteurs 

1748    Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1743-1748, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

9.0 Droits d'auteur/ d’autrice et responsabilité légal 

Les travaux publiés restent la propriété des auteurs/ autrice. Pour de futures 

publications ou citations de ce travail, il faudra citer l'édition de la Revue 

Educação e Filosofia, en indiquant le titre original, le numéro de la Revue et 

les pages. 

 

L'auteur/ autrice et les éventuels co-auteurs/ autrices des manuscrits se 

responsabilisent totalement pour le contenu de leurs articles. En cas litigieux, 

aucune responsabilité ne pourra être attribuée à la Revue ou à l’EDUFU. 

 

10.0  Politique de confidentialité 

Toutes les informations fournies à la Revue ne seront utilisées que pour les 

services de publication spécifiques accomplis par ce périodique et ne seront 

pas mises à disposition à d'autres fins ou à des tiers. 

 

11.0 Contact 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 - Campus Santa Mônica 

CEP - 38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais - Brasil  -  Telefone: (55) (34) 

3239-4252 

Sítio na Internet: www.seer.ufu.br  / Endereço eletrônico: revedfil@ufu.br 

 

12.0 Tous les cas particuliers seront considérés et résolus par le comité de 

direction éditorial 

 

 

 



Nominata dos pareceristas do volume 37 ano 2023 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1749-1754, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   1749 

      Nominata dos pareceristas do volume 37 - ano 2023 

 

Acylene Maria Cabral Ferreira (UFBA) 

Adrianna Machado Meneguelli (IFES) 

Adriano Jorge Torres Lopes (UFMA) 

Alberto Oliva (UFRJ) 

Alessandro Bandeira Duarte (UFRRJ) 

Alexandre Filordi de Carvalho (UFSP)  

Alexandre Saul (PUC-SP) 

Amanda Veloso Garcia (IFRJ) 

Ana Cláudia L. Pacheco (UNEB) 

Ana Maria Leite Lobato (IFPA) 

Anita Helena Schelesener (UTP) 

Antônio Basílio Novaes Thomaz de Menezes (UFRN) 

Antônio José Lopes Alves (UFMG) 

Antônio José Nascimento (UFS) 

Antonio Nunes Pereira (IFCE) 

Arary Lima Galvão de Oliveira (UFAL) 

Armando Marino Filho (UFMS) 

Arthur Araujo (UFES) 

Bianca Pereira Neves Vilhena Campinho Pereira (PUC-Rio) 

Bruno Martins Machado (UFS) 

Carla Rodrigues (UFRJ) 

Carlos Cardozo Coelho (UERJ) 

Carlos Eduardo Bao (UNIOESTE) 

Celio Juvenal Costa (UEM) 

Christian Lindberg Lopes do Nascimento (UFS) 

Cícero Cunha Bezerra (UFS) 

Clarissa Eckert Baeta Neves (UFRGS) 

Claudecir dos Santos (UFFS) 

Cláudio Almir Dalbosco (UPF) 

Cláudio Roberto Brocanelli (UNESP) 

Cleyde Rodrigues Amorin (UFES) 

                                                                                                              

  



Nominata dos pareceristas do volume 37 ano 2023 

1750  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1749-1754, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Conceição Solange Bution Perin (UNESPAR) 

Cristiane Almeida de Azevedo (UFRRJ) 

Cristiane Maria Marinho (UECE) 

Cristina de Souza Agostini (UFMS) 

Dalton José Alves (UNIRIO) 

Damião Bezerra Oliveira (UFPA) 

Daniel Alves Gilly de Miranda (UNIFESP) 

Danilo Arnaldo Briskievicz (IFMG) 

Davi da Silva San Gil (IFRJ) 

Deive Bernardes da Silva (UFNT) 

Delcio Junkes (PUC-Paraná) 

Denise Rocha Correia Lanner (UFRJ) 

Deniz Alcione Nicolay (UFFS) 

Derivaldo dos Santos (UFRN) 

Deyvison Rodrigues Lima (UFPI) 

Dirce Solis (UERJ) 

Elaine de Jesus Souza (UFCA) 

Elena Pagni (UFJF) 

Elisete Medianeira Tomazetti (UFFSM) 

Eliseu Riscaroli (UFNT) 

Enock da Silva Peixoto (UFRJ) 

Evandro Bilibio (UFFS) 

Fabiano Leite França (UFSJ) 

Fábio Coelho da Silva (UFU) 

Fábio Pessoa Vieira (UFBA) 

Fernando Luiz do Nascimento (PUC-CAMPINAS) 

Filipe Ceppas de Carvalho e Faria (UFRJ) 

Filipi Vieira Amorim (FURG) 

Flavio Fontenelle Loque (UFLA) 

Flávio Rovani de Andrade (UFP) 

Franciele Bete Petry (UFSC) 

Franciele Roos da Silva Ilha (UFPEL) 

Francisco de Ambrosis Pinheiro Machado (UNIFESP) 



Nominata dos pareceristas do volume 37 ano 2023 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1749-1754, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   1751 

Francisco Vitor Macedo Pereira (UNILAB) 

Gabriel Herkenhoff Coelho Moura (UFPR) 

Geovana Paz Monteiro (UFRB) 

Gilvan Luiz Hansen (UFF) 

Giseli do Prado Siqueira (PUC-MG) 

Glaucia Oliveira da Silva (UFF) 

Guadalupe Mettini (FHUC) 

Gustavo Araújo Batista (UNIUBE) 

Gustavo Cezar Ribeiro (IFTM) 

Halina Macedo Leal (FURB) 

Helena Lopes da Silva (UFMG) 

Helton Machado Adverse (UFMG) 

Ivanete Pereira (UFAM) 

Jadir Antunes (UNIOESTE) 

Jaiane Aparecida Pereira (UFMS) 

Jane Mery Richter Voigt (UNIVILLE) 

João Francisco Pereira Cabral (UFT) 

José Carlos Silva de Almeida (UFC) 

José Joaquim (UEM) 

José Silvio de Oliveira (UFJV) 

Joseffa Eliana Sousa (UFS) 

Julia Malanchen (UNIOESTE) 

Juliana Santana de Almeida (UFT) 

Kelly Janaína Souza da Silva (UNESP) 

Leandro Passarinho Reis Júnior (UFPA) 

Luana Mara Diogo (SEDUC/CE) 

Lucas Nascimento Machado (UFRJ) 

Luciano Ferreira Gatti (UNIFESP) 

Luís Carlos Ferreira dos Santos (UEFS) 

Luís Carlos Rodrigues dos Santos (IPS) 

Luís Felipe Netto Lauer (UFSC) 

Luís Thiago Freire Dantas (UERJ) 

Luiz Philipe de Caux (UFRRJ) 



Nominata dos pareceristas do volume 37 ano 2023 

1752  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1749-1754, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Magda Eugénia Pinheiro Brandão Costa Carvalho Teixeira (UAc) 

Manoel dos Santos Gomes (UESB) 

Manoel Messias de Oliveira (UFCAT) 

Marcela Cássia Sousa Melo Benicio Figueiredo (UFRPE) 

Marcelo Martins Barreira (UFES) 

Marcelo Senna Guimarães (UNIRIO) 

Marcio Danelon (UFU) 

Márcio José Andrade da Silva (SEE/SP) 

Marcio Jose Silveira Lima (UFSB) 

Márcio Luís Costa (UCDB) 

Marcos Carvalho Lopes (UFJ) 

Marcos de Camargo Von Zuben (UERN) 

Maria Cristina Theobaldo (UFMT) 

Maria do Socorro da Silva Jatobá (UFAM) 

Maria dos Remédios de Brito (UFPA) 

Mariana de Almeida Campos (UFBA) 

Mariana Fidelis Jerônimo de Oliveira (UFPE) 

Marlécio Maknamara (UFPB) 

Mateus Vinicius Barros Uchoa  (UVA) 

Matheus Fernandes Pinto (UFRJ) 

Maura Vanessa Silva Sobreira (UERN) 

Mauro Guimarães (UFRRJ) 

Mical de Melo Marcelino (UFU) 

Naiara Paula Eugenio (UFRRJ) 

Neide da Silveira Duarte de Matos (UNIOESTE) 

Neiva Caetano dos Santos (Secretaria Mun. Educação Ribeirão Preto) 

Nelson Matos de Noronha (UFAM) 

Neodir Paulo Travessini (UNEMAT) 

Nestor Cortez Saavedra Filho (UTFPR) 

Noeli Dutra Rossatto (UFSM) 

Olimar Flores Júnior (UFMG) 

Otávio Souza e Rocha Dias Maciel (UNB) 

Paula Mousinho Martins (UENF) 



Nominata dos pareceristas do volume 37 ano 2023 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1749-1754, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X   1753 

Paulo Roberto Brancatti (UNESP) 

Paulo Sérgio de Jesus Costa (UFSM) 

Pedro Falcão Pricladnitzky (UNIOESTE) 

Petrus Alves Freitas (UFRPE) 

Rafael César Pitt (UNIFAP) 

Rafael Lopes Azize (UFBA) 

Raquel Rodrigues Rocha (UNILAB) 

Reginaldo A. Bordin (PUC-PR) 

Renata Cristina de Sousa Nascimento (UFG) 

Rita de Cássia Oliveira (UFMA) 

Roberto Akira Goto (UNICAMP) 

Roberto Roque Lauxen (UESB) 

Robespierre de Oliveira (UEM) 

Rodrigo Barchi (UNISO) 

Rodrigo Barros Gewehr (UFAL) 

Rodrigo Guéron (UERJ) 

Rogério de Almeida (USP) 

Rosana Cristina Zanelatto Santos (UFMS) 

Samilo Takara (UNIR) 

Sara Juliana Pozzer da Silveira (UFMT) 

Scheila Cristiane Thomé (UFRGS) 

Sertório do Amorim Silva Neto (UFU) 

Silas Borges Monteiro (UFMT) 

Silvestre Grzibowski (UFSM) 

Silvia Cristina Lima (UFU) 

Silvia Sell Duarte Pillotto (UNIVILLE) 

Silvio Donizetti de Oliveira Gallo (UNICAMP) 

Simone Aparecida dos Passos (UFU) 

Simone Freitas da Silva Gallina (UFSM) 

Sirley Lizott Tedeschi (UERGS) 

Sônia Campaner (PUC-SP) 

Terezinha Oliveira (UEM) 

Thiago Ranniery Moreira de Oliveira (UFRJ) 



Nominata dos pareceristas do volume 37 ano 2023 

1754  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1749-1754, set./dez. 2023. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Vanessa Furtado Fontana (UNIOESTE) 

Vicente Zatti (IFRS) 

Vinícius Pereira Bezerra (IFMA) 

Vladimir Chaves dos Santos (UEM) 

Wécio Pinheiro Araújo (UFPB) 

Wilton José Marques (UFSCAR) 

Yvonélio Nery Ferreira (UFG) 

Zamara Araújo dos Santos (UESB) 

Zoraida Maria Lopes Feitosa (UFPI) 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1755 

 

Volume 37, Número 79 – jan./abr. – 2023 

 

 

 Editorial ................................................................................. 23 

 Márcio Danelon   

 

Dossiês  

Dossiê: A privatização da educação básica e suas implicações 

para o direito humano à educação na contemporaneidade 

 

 Apresentação ................................................................................. 31 

 Maria Vieira Silva  

 Theresa Adrião  

  

 Tristes trópicos: a cultura empresarial aplicada à educação 

pública .................................................................................. 39 

 Selma Venco   

  

O programa Jovem do Futuro no Pará e as implicações para o 

Direito Humano à Educação – DHE .................................... 69 

 Elisangela Maria Pereira  

 Márcia Cossetin  

 Teise Garcia  

 

Racionalidade empresarial, gestão escolar e avaliação na 

proposta de Ensino Médio Integral em Pernambuco (2008-

2018) ................................................................................... 115 

 Andreia Ferreira da Silva  

 Nadia Drabach  

 

             Sumário do Volume 37 – 2023 



1756 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

 As características do direito humano à educação como matriz 

analítica para estudos sobre consequências da privatização da 

educação básica .................................................................. 145 

 Adriana A. Dragone Silveira  

 Theresa Adrião  

 

Relações de trabalho no contexto do Programa Jovem do 

Futuro: dimensões da precariedade laboral ........................ 167 

 Maria Vieira Silva  

  

Programa Acelera Brasil na rede estadual de Goiás: 

implicações para o Direito Humano à Educação 

(DHE) ................................................................................. 201 

 Raquel Borghi  

 Cassia Alessandra Domiciano  

 

Ensino superior angolano: educação como bem público face ao 

mercado .............................................................................. 235 

 Isaac Paxe  

 Alberto Kapitango Nguluve  

O poder corporativo no debate educacional e constitucional no 

Chile ................................................................................... 267 

 Juan González López  

 Diego Parra Moreno  

 

 

Artigos  

Contribuições da perspectiva de Darwin sobre as expressões 

emocionais dos bebês para o desenvolvimento de práticas 

educativas   .......................................................................... 291 

 Renata Adrian Ribeiro Santos  

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1757 

Autonomia, racionalidade e liberdade: o feminismo liberal está 

falido?   ............................................................................... 315 

 Rafaela Weber Mallmann 

  

A digressão sobre o conhecimento na Carta Sétima 

platônica   ............................................................................ 345 

 Henrique Guimarães 

 

 Sobre a Educação ................................................................ 375 

 Rafael Lucas de Lima   

 

Governamentalidade e memória: quando a reflexão se torna 

flexão   ................................................................................ 409 

 Elias Dourado 

 

Negros em Programas de Pós-Graduação em Filosofia no 

Brasil   ................................................................................. 429 

 Fernando Sá Moreira 

Fetichismo da Mercadoria e Fantasmagoria na obra “Infância 

Berlinense: 1900”, de Walter Benjamin   ............................ 455 

 Alessandro Gomes Enoque 

 Ana Maria Said 

  

Conhecimento, conteúdo e utopia   ..................................... 505 

 Maria Angélica Cezario 

 

Entre o ranking e o rating:  A avaliação digital docente na era 

da sociedade métrica   ......................................................... 529 

 Antônio Alvaro Soares Zuin  

 Lucídio Bianchetti 

 

 Solidão demasiadamente humana   ..................................... 555 

 Roger Ponte  



1758 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

O ensino de filosofia:  uma via para emancipação, criticidade e 

autonomia do educando   ..................................................... 577 

 Vinicius Britto Moraes  

   

Divergência convergente: o diálogo entre Paul Ricoeur e 

Claude Lévi-Strauss   .......................................................... 599 

 Geison Amadeu Loschi  

 Jeanne Marie Gagnebin  

  

O Cuidado de si como perspectiva ética em Machado de 

Assis   .................................................................................. 623 

 Fábio Júlio Fernandes  

 Raquel Discini de Campos  

 

A mudança no processo de fabricação e a responsabilidade pelo 

mundo na perspectiva de Hannah Arendt   .......................... 653 

 Vinícius Silva de Souza  

 

Traduções  

O Senhor da Criação   .......................................................... 681 

 Clovis Salgado Gontijo Oliveira  

 

Formas de distribuição ................ ......................................................... 709 

 Doações nacionais   ............................................................. 711 

Doações internacionais ....................................................... 713  

 

Indexação em repertórios ...................................................................... 715 

 

Normas 

 Normas para envio de colaborações ....................................719 

 Norms for submissions ........................................................725 

 Normes pour envoyer des collaborations. ...........................731 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1759 

Volume 37, Número 80 – mai./ago. – 2023 

 

 Editorial .............................................................................. .754 

 Anselmo Tadeu Ferreira   

 

Dossiês  

Dossiê: Docência – ofício ou vocação? 

 Apresentação ................................................................. ............. 761 

 Ivan Fortunato 

 Osmar Hélio Alves Araújo 

 Emerson Augusto de Medeiros 

  

 Formação continuada docente: a perspectiva de caminhante e a 

(in)completude do ser ..........................................................767 

 Valderesa Moro 

 Hildegard Susana Jung 

  

Vocação ou ofício? A constituição da identidade docente de 

professores de Ciências: a contribuição do PIBID .............. 795 

Jeane Cristina Gomes Rotta 

Delano Moody Simões da Silva 

 Ana Júlia Pedreira 

 

Docência crítica: uma práxis que constrói vocações............ 825 

 Maria Amélia Santoro Franco 

 Daniella Gardini Scalet 

 

Representações sociais de professores da educação básica 

sobre leitura e escrita........................................................... 845 

 Lucilia Vernaschi de Oliveira 

 Solange Franci Raimundo Yaegashi 

 Alexandre Shigunov Neto 



1760 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

 Escarafunchando os sentidos da docência: ofício e 

vocação................................................................................ 875 

 Ivan Fortunato 

 Osmar Hélio Alves Araújo 

 Emerson Augusto de Medeiros  

 

Artigos 

Hume e o debate contemporâneo sobre as razões 

motivantes........................................................................... 899 

 André Chagas Ferreira de Souza 

 

“Tornarmo-nos o que nunca fomos”: a versão pós-humanista 

de Foucault para o mote tradicional da formação 

humana................................................................................ 933 

 Marcelo José Doro 

 Miguel da Silva Rossetto 

 

Performance como logos-pharmakon: Lacan para 

professores........................................................................... 955 

 Horacio Héctor Mercau 

 Marcus Vinicius da Cunha 
 

A subjetividade ideal na BNCC: reflexões sobre a formação na 

Educação Básica.................................................................. 979 

 Jeice Campregher 

 Rita de Cássia Marchi 

 Cássia Ferri 
 

O agonismo como conceito articulador entre educação, crise e 

democracia........................................................................ 1013 

 Lidiane Grützmann 

 Joel Cezar Bonin 
 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1761 

Coletividades interseccionais e justiça integradora: 

interpretando a relação entre justiça social e 

interseccionalidade............................................................ 1051 

 Aldenora Conceição de Macedo 

 Catia Piccolo Viero Devechi 
 

Æsthesis, Tecnologias Digitais e Educação: a formação dos 

sentidos humanos na era do virtual.................................... 1075 

 Antônio José Lopes Alves  

 Sabina Maura Silva  
 

 A realidade do mundo exterior em Ser e tempo à luz da crítica 

ao correlacionismo de Quentin Meillassoux...................... 1107 

 Christiane Costa de Matos Fernandes 
 

  

 Erich Fromm e a crítica à universalidade do Complexo de 

Édipo................................................................................. 1143 

 Jacqueline de Oliveira Moreira 

 Carlos Drawin  
 

 Semel in vita: considerações sobre a brevidade do projeto 

fundacionalista cartesiano................................................. 1169 

 Ana Cláudia Teodoro Sousa 
 

 O amigo-inimigo: contribuições da filosofia indígena à teoria 

da amizade......................................................................... 1191 

 João Jackson Bezerra Vianna 
 

Indexação em repertórios ............................................................... .... 1223 
 

Normas 

Normas para envio de colaborações................................... 1233 

 Norms for submissions...................................................... 1239 

 Normes pour envoyer des collaborations.......................... 1245 

 



1762 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

Volume 37, Número 81 – set./dez. – 2023 

 
  

 Editorial .................................................................................... 1269 

 Anselmo Tadeu Ferreira   

 

Artigos  

A ‘Pedagogia do ser e fazer’ em Os Trabalhos e os Dias 

.................................................................................................... 1273 

 José Joaquim Pereira Melo 

 

A Teoria do Design Inteligente: uma análise sob a ótica da Teoria da 

Ação Comunicativa e implicações para a Educação 

Científica................................................................................... 1303 

 Hernani Luiz Azevedo 

 Lizete Maria Orquiza de Carvalho 

 

A liberdade como experiência formativa ............................. 1349 

 Lúcia Schneider Hardt 
 

Autonomia como ideal regulador da Universidade Moderna: 

sentidos e limites...................................................................... 1377 

 Damião Bezerra Oliveira  

 Raphael Carmesin Gomes  
 

 Políticas de dominação e o processo pedagógico em Bell 

Hooks................................................................................ 1409 

 Lucas Antunes Machado 
  

 O itinerário de Agostinho de Hipona em busca da verdade e seu 

projeto de formação cristã.................................................. 1437 

 Juliana Calabresi Voss Duarte  

 Terezinha Oliveira 
 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 1763 

 Metamorfoses em Emanuele Coccia: composições para habitar a 

educação e a formação docente.......................................... 1465 

 Fernanda Monteiro Rigue 

 Tiago Amaral Sales 

 Alice Copetti Dalmaso 
 

 Contos radiofônicos: a emergência de uma forma moderna de 

narração em Benjamin....................................................... 1497 

 Eduardo Oliveira Sanches 

 Maria Terezinha Bellanda Galuch 

 Divino José da Silva 

 

Entrevistas   

 

 Entrevista com Prof. Dr. Rodrigo Duarte........................... 1525 

 Rafael Cordeiro Silva  

 Ana Paula de Ávila Gomide  

 João Paulo Andrade Dias  

 Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

 

Dossiês  

 

Dossiê: Teoria Crítica 100 anos 

 

 Apresentação do dossiê: Teoria Crítica 100 anos....................... 1541 

 Rafael Cordeiro Silva  

 Ana Paula de Ávila Gomide 

 Sertório de Amorim e Silva Neto 

  

 Les contradictions de la philosophie bourgeoise et de la raison 

moderne chez Lukács et Horkheimer................................. 1547 

 Raffaele Carbone 

 

 Horkheimer, o Absoluto e a ambiguidade conceitual da 

teologia negativa................................................................ 1567 

 Sinésio Ferraz Bueno 

  



1764 Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 37, n. 81, p. 1755-1764, set./dez. 2023, e-ISSN: 1982-596X 

 Ancoragem nos nomes, persistência nas ideias. Adorno 

interpreta Hölderlin........................................................... 1601 

 João Paulo Andrade Dias 
 

 Uma chave de leitura para os ensaios de Marcuse na ZfS (1937-

1941) ................................................................................. 1633 

 Victor Hugo de Oliveira Saldanha 

  

 Mito e emancipação em Walter Benjamin e Herbert 

Marcuse............................................................................. 1671 

 Francisco De Ambrosis Pinheiro Machado 

 

 Personalidade autoritária e personalidade antidemocrática: 

adesão a regimes autoritários e a movimentos 

totalitários.......................................................................... 1689 

 José Leon Crochick 

 

Traduções   

 Diário de 07 de agosto de 1931 até o dia de minha 

morte................................................................................. 1719 

 Walter Benjamim 

  

Indexação em repertórios........................................................................... 1727 

 

Normas 

Normas para envio de colaborações...................................... 1731 

 Norms for submissions........................................................... 1737 

 Normes pour envoyer des collaborations............................. 1743 

 

Nominata dos pareceristas ......................................................................... 1749 

 

Sumário do volume 37 ......................................................................... 1755 


