


 

 

ISSN Eletrônico: 1982-596X 

 

 

 

 

 

Educação e Filosofia 

 

 

 

 
 

 

 

 

Educação e Filosofia Uberlândia v. 35 n. 75 p. 1149-1666 set./dez. 2021 

                                                                                                                                     

                                                                                                    

  



 

 

Às casas editoras: serão feitas recensões ou estudos críticos das obras como interesse 

filosófico ou educacional que nos forem enviadas, cuja remessa seja de, no mínimo, dois 

exemplares. 
 

Na die Verleger: Bücher philosophischen oder pädagogischen Inhalts warden rezensiert, 

falls wir mindestens zwei Exemplare je Titel erhalten. 
 

To the publishers: there will be census or critical studies of the works with philosophical or 

educational interest which at least two copies are sent to us. 
 

Aux Editeurs: la Revue fera des comptes rendus ou des notes critiques des oeuvres, don’t 

l’intérêt soit philosophique ou éducationnel, par l’envoi de deux exemplaires de ces 

oeuvres. 
 

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais 

espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.  

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores. 
 

Desde o volume 32 ano 2018 este periódico não mais faz tiragens impressas. 

 

REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA, v.35 – n.75 – set./dez. 2021. 

Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Educação, Instituto de Filosofia, Programa de Pós-

Graduação em Educação e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Quadrimestral                                         ISSN Eletrônico: 1982-596X 

1. Educação. 2. Filosofia – Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Educação, Instituto de 

Filosofia, Programa de Pós-Graduação em Educação e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

CDU 37 + 1 

Biblioteca da UFU 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Reitor: Valder Steffen Júnior 
Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 
 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 
Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 
Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A  
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais 
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria] 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 
 

FAPEMIG – Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais  

Financiamento de publicação. 
 

mailto:livraria@ufu.br


Expediente Editorial n.75 v.35 set./dez. 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1151-1154, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X  1151 

 Expediente de Educação e Filosofia 

 

Revista semestral de investigação e difusão filosófica e educacional 

ISSN Eletrônico: 1982-596X 

Volume 35 Número 75 – set./dez. 2021 

 

 

EQUIPE EDITORIAL REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA 

 

CONSELHO EDITORIAL: 

 
Antônio Joaquim Severino, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Bernadete Angelina Gatti, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, 
Brasil) 

Betânia Leite Ramalho, Universidade Federal do Rio Grande de Norte - UFRN (Natal, RN, Brasil) 

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São 
Paulo, SP, Brasil) 

Carlos Roberto Jamil Cury, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo Horizonte, MG, 
Brasil) 

David Rosenthal, University of New York (New York, USA) 

Denice Bárbara Catani, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Dermeval Saviani, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Dietmar Pfeiffer, Universität Münster (Münster, Alemanha) Enrico Nuzzo, Universitá di Salerno 
(Fisciano, SA, Itália) 

Fernando Luis González Rey, Centro Universitário de Brasília - UniCEUB (Brasília, DF, Brasil) 

Fernando Rey Puente, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo Horizonte, MG, Brasil) 

Justino Magalhães, Universidade de Lisboa - UL (Lisboa, Portugal) 

Lucas Angioni, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Luiz Benedicto Lacerda Orlandi, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, 
Brasil) 

Marcelo Perine, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, Brasil) 

Maria Eugênia Castanho, Pontifícia Universidade Católica de Campinas - PUC-Campinas (Campinas - 
São Paulo, Brasil) 

Raúl Fornet-Betancourt, Missionswissenschaftliches Institut Missio e.V. (Aachen, Alemanha) 

 

 

CONSELHO CONSULTIVO: 

 
Álvaro Luiz Montenegro Valls, Universidade do Vale do Rio dos Sinos (São Leopoldo, RS, Brasil) 

                                                                                                                   

  



Expediente Editorial n.75 v.35 set./dez. 2021 

 

1152  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1151-1154, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

Andre Luis Mota Itaparica, Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (Cachoeira, BA, Brasil) 

Anne-Marie Chartier, Institut National de la Recherche Pédagogique (INRP), França 

Antônio Bosco de Lima, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Daniel Devereux, University of Virginia, (USA), Estados Unidos da América do Norte 

Decio Gatti Júnior, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Décio Krause, Universidade Federal de Santa Catarina (Florianópolis, SC, Brasil) 

Diana Gonçalves Vidal, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Ernani Pinheiro Chaves, Universidade Federal do Pará (Pará, PA, Brasil) 

Eurize Caldas Pessanha, Universidade Federal de Mato Grosso do Sul  - UFMS (Campo Grande, MS, 
Brasil) 

Fabrizio Lomonaco, Università degli Studi di Napoli Federico II (Itália) 

Geraldo Inácio Filho, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Gonzalo Armijos Palácios, Universidade Federal de Goiás (Goiânia, GO, Brasil) 

Hélio Rebello Cardoso Júnior, Universidade Estadual de São Paulo - UNESP (Assis, SP, Brasil) 

Jairo de Araújo Lopes, Pontifícia Universidade Católica de Campinas - PUC-Campinas (Campinas - 
São Paulo, Brasil) 

Janete Bolite Frant, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, Brasil) 

Jeanne-Marie Gagnebin de Bons, UNICAMP/ PUC-SP (São Paulo, SP, Brasil) 

José Claudinei Lombardi, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

José Gonçalves Gondra, Universidade Estadual do Rio de Janeiro - UERJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil) 

Laurence Renault, Universidade de Paris - Sorbonne (Paris IV), França 

Leandro Lajonquiére, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Lucíola Licínio dos Santos, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo Horizonte, MG, 
Brasil) 

Marcelo Dascal, Tel-Aviv University (Tel-Aviv, Israel) 

Marcelo Esteban Coniglio, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Marcio Chaves-Tannus, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Marcos Lutz Müller, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) (in 
memoriam) 

Maria Helena Camara Bastos, Pontífica Universidade Católica do Rio Grande do Sul - PUC-RS (Porto 
Alegre, RS, Brasil) 

Maria Isabel de Magalhães Papaterra Limongi, Universidade Federal do Paraná (Curitiba, PR, Brasil) 

Marta Maria Chagas de Carvalho, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Marta Maria de Araújo, Universidade Federal do Rio Grande de Norte - UFRN (Natal, RN, Brasil) 

Newton Carneiro Affonso da Costa, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Pablo Gentili, Universidade do Estado do Rio de Janeiro (Rio de Janeiro, RJ, Brasil) 



Expediente Editorial n.75 v.35 set./dez. 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1151-1154, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X  1153 

Ram Lakhan Pandey Vimal,  Vision Research Institute (USA) 

Salma Tannus Muchail, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, 
Brasil) 

Sueli Mazzilli, Universidade Católica de Santos - UNISANTOS (Santos, SP, Brasil) 

Wagner Rodrigues Valente, Universidade Federal de São Paulo - UNIFESP (São Paulo, SP, Brasil) 

Walter Alexandre Carnielli, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Walter Matias Lima, Universidade Federal de Alagoas - UFAL (Maceió, AL, Brasil) 

Wojciech Starzynski, Academia Polonesa de Ciências (Varsóvia, Polônia) 

 

 

COMITÊ EDITORIAL EXECUTIVO:  

 

EDITOR CHEFE:  

Marcos César Seneda, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 
 

EDITOR ASSOCIADO:  

Mario Borges Netto, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 
 

EDITOR ACADÊMICO:  

Anselmo Tadeu Ferreira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 
 

CURADOR DE MEDIA:  

Vanessa Matos, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 
 

EDITORES CIENTÍFICOS DE EDUCAÇÃO:  

Márcio Danelon, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 
 

Romana Isabel Brázio Valente Pinho, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, 

Brasil) 
 

EDITORES CIENTÍFICOS DE FILOSOFIA: 

Fillipa Carneiro Silveira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 
 

Humberto Aparecido de O. Guido, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, 

Brasil) 

 

 

SECRETARIA: 

 

ASSESSORIA TÉCNICA:   
Lilia Alves de Oliveira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

ESTAGIÁRIOS:   
Cecília Lemes Silva,  Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

Natalha Geralda Cunha,  Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 
 
 



Expediente Editorial n.75 v.35 set./dez. 2021 

 

1154  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1151-1154, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

 

EQUIPE TÉCNICA 

 

Revisão: Comitê editorial executivo 

Capa: Saulo Humberto Devós Ferreira 

Template/Diagramação versão impressa: Eduardo Moraes Warpechowski (EDUFU) 

Preparação versão eletrônica: Lília Alves de Oliveira (Instituto de Filosofia/UFU) 

 

Contatos: Página na Internet: www.seer.ufu.br 

Correio Eletrônico: Revedfil@ufu.br 

Telefone: +55 (34) 3239-4252 

Endereço: 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 – Uberlândia – Minas Gerais – Brasil 

 

Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Júnior 

Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 

Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 

Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – Sala 1 A 

Cep: 38408-144 Uberlândia – Minas Gerais 

Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria) 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 

 

“Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus autores, não cabendo qualquer 

responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Revista ou à EDUFU”. 
 

A Revista aceita permuta 

Wir bitten um Austausch 
We ask for Exchange 

On demande l’échange 

Rogamos canje 

 

 

 

 

 

 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:Revedfil@ufu.br
http://www.edufu.ufu.br/
mailto:livraria@ufu.br


Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.75, p. 1155, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1155 

Missão e política editorial 

 

A Revista Educação e Filosofia tem como propósito o incentivo à 

investigação e ao debate acadêmico acerca da educação e da filosofia em 

seus diversos aspectos, prestando-se como um instrumento de divulgação 

do conhecimento, especialmente dessas duas áreas, sendo, pois, objetivos 

da Revista: 

I – divulgar pesquisas e textos de caráter científico e didático nas áreas de 

Educação e Filosofia; 

II – manter relacionamento acadêmico interdisciplinar entre as Unidades 

Acadêmicas da UFU; 

III – aumentar o intercâmbio com outras instituições nacionais e 

internacionais. 

  

Political and editorial mission 

 

The journal Educação e filosofia aims to stimulate scientific investigation 

and academic debate concerning education and philosophy in their various 

aspects, serving as an instrument for diffusion of knowledge, especially for 

this both areas, being thus this journal’s proposals:  

I – to publish research results and texts of scientific and didactic character 

in Education and Philosophy areas; 

II – maintain academic interdisciplinary relationship between Academic 

Unities of Universidade Federal de Uberlândia; 

III – improve exchange with other national and international institutions.  

 

 

 

 

  

 

 

                                                                                                              

  



Titulo do artigo 

1156  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1156, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Sumário v.35 n.75 set./dez.2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1157-1161, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X   1157 

 

Educação e Filosofia 

 

Revista Quadrimestral da Faculdade de Educação (Faculdade de Educação - 

FACED) e do Instituto de Filosofia (Instituto de Filosofia - IFILO). Associado ao 

Programa de Pós-Graduação em Educação e ao Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 
 

Volume 35, Número 75 – Set./Dez. – 2021 

 

 

SUMÁRIO 
 

 Editorial ............................................................................. 1169 

 Mario Borges Netto 

 

Artigos 

A formação política do professor: um olhar sobre a história 

 ........................................................................................... 1175 

 Evandro Ghedin 

Carlos César Macêdo Maciel  

 

O conhecimento em essência e a linguagem como referência: 

uma discussão sobre as bases filosóficas da educação ...... 1213 

Valdomiro Teixeira Junior 

 

 

                                                                                                              



Sumário v.35 n.75 set./dez.2021 

1158  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1157-1161, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

 Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa 

d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística ............................ 1245 

 Gustavo Piovezan  

 

Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da 

fundamentação de uma teoria do enunciado para o cuidado de 

si ........................................................................................ 1267 

 Vinícius Dias de Melo 

Artur José Renda Vitorino 

 

 A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e 

da escrita em escolas e universidades ................................ 1297 

 Elisandro Rodrigues 

Márcio Luís Marangon 

Betina Schuler 

  

 Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos 

em práticas e estruturas escolares contemporâneas nas 

margens do capitalismo ..................................................... 1321 

 André Luiz Gonçalves de Oliveira 

 

Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do 

Desenvolvimento ............................................................... 1351 

Diandra Dal Sent Machado 

  



Sumário v.35 n.75 set./dez.2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1157-1161, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X   1159 

 Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites 

entre a filosofia e a interdisciplinaridade ........................... 1377 

 Marcelo Gomes 

 

 Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano 

do ser social na Estética de Lukács ................................... 1413 

 Adele Cristina Braga Araujo 

Jackline Rabelo 

  

 Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado 

Moderno ............................................................................ 1433 

Juliana Santos Monteiro Vieira 

Lucas de Oliveira Carvalho 

Dinamara Garcia Feldens 

 

Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de 

Michel Foucault e Jacques Derrida ................................... 1457 

Antonio Leonardo Figueiredo Calou 

Maria Teresa Nobre 

 

As possibilidades do cinema no ensino das humanidades . 1489 

André Luis La Salvia 

 

 



Sumário v.35 n.75 set./dez.2021 

1160  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1157-1161, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos 

afetos no mundo contemporâneo  ...................................... 1513 

Larissa Rezino 

Piero Detoni 

 

O anthropos de Protágoras: do singular ao comum ........... 1537 

Bianca Vilhena C. Pereira 

 

Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: 

contribuições para o ensino da filosofia no ensino médio 

profissional ........................................................................ 1563 

Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

 

Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: 

uma leitura a partir de Hannah Arendt .............................. 1593 

Leandro José de Souza Martins 

Jefferson Rodrigues-Silva 

 

 

Resenhas 

 Agonia do Eros e a Educação ............................................ 1625 

 Rodrigo Avila Colla 

  

 

 

 



Sumário v.35 n.75 set./dez.2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1157-1161, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X   1161 

Formas de distribuição 

 Exchanges with Brazilian periodicals …...........................1631 

 Exchanges with international periodicals ….....................1635 

 International donations .....................................................1639 

Brazilian donations ...........................................................1641 

 

Indexação em repertórios .................................................................... 1643 

 

 

Normas 

 Normas para envio de colaborações .................................1647 

 Norms for submissions .....................................................1655 

 Normes pour envoyer des collaborations. .........................1663 



Titulo do artigo 

1162  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1162, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Volume 35, Issue 75 – Set./Dez. – 2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1163-1167, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X  1163 

 

Educação e Filosofia 

 

Quarterly basis journal of the School of Education (Faculdade de Educação – 

FACED) and the Institute of Philosophy (Instituto de Filosofia – IFILO). 

Associated with the Graduate Studies Program in Education and the Graduate 

Studies Program in Philosophy of the Universidade Federal de Uberlândia 

(UFU) (Federal University of Uberlandia). 

 

Volume 35, Issue 75 – Set./Dez. – 2021 

 
 

 CONTENTS  
 

 

Editorial ............................................................................. 1169 

 Mario Borges Netto 

 

Articles 

Teacher policy education: a look at history ....................... 1175 

 Evandro Ghedin 

Carlos César Macêdo Maciel  

 

Knowledge in essence and language as a reference: a 

discussion on the philosophical bases of education........... 1213 

Valdomiro Teixeira Junior 

 

 

                                                                                                              

  



Volume 35, Issue 75 – Set./Dez. – 2021 

1164  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1163-1167, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

 Rhetorical notes on the concept of prayer in Teresa of Ávila: 

towards a mystical pedagogy ............................................ 1245 

 Gustavo Piovezan  

 

On the methodological continuity in Michel Foucault: from the 

foundation of a theory of the statement to the care of the self

 ........................................................................................... 1267 

 Vinícius Dias de Melo 

Artur José Renda Vitorino 

 

 Stultitia in contemporaneity and the importance of reading and 

writing in schools and universities .................................... 1297 

 Elisandro Rodrigues 

Márcio Luís Marangon 

Betina Schuler 

  

 Doubting about cartesian dualism and its consequences in 

contemporary school practices and structures on the margins of 

capitalism .......................................................................... 1321 

 André Luiz Gonçalves de Oliveira 

 

Becoming a citizen: Education, Politics and Developmental 

Psychology ........................................................................ 1351 

Diandra Dal Sent Machado 

 



Volume 35, Issue 75 – Set./Dez. – 2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1163-1167, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X  1165 

 Dialetic totality: contributions to drop the limits between 

philosophy and interdisciplinarity ..................................... 1377 

 Marcelo Gomes 

 

 Genesis and historical process of art complex in the quotidian 

of social being at Lukács’s Aesthetics ............................... 1413 

 Adele Cristina Braga Araujo 

Jackline Rabelo 

  

 Nietzsche and Education: knowledge and culture in the 

Modern State ..................................................................... 1433 

Juliana Santos Monteiro Vieira 

Lucas de Oliveira Carvalho 

Dinamara Garcia Feldens 

 

Devices of Queer Theoretical Formation: contributions from 

Michel Foucault and Jacques Derrida ............................... 1457 

Antonio Leonardo Figueiredo Calou 

Maria Teresa Nobre 

 

The possibilities of cinema in humanities teaching ........... 1489 

André Luis La Salvia 

 

 



Volume 35, Issue 75 – Set./Dez. – 2021 

1166  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1163-1167, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

Others as a challenge to difference. For a new ethics of 

affections in the contemporary world. ............................... 1513 

Larissa Rezino 

Piero Detoni 

 

The ánthropos of Protagoras: from singular to common ... 1537 

Bianca Vilhena C. Pereira 

 

Thinking about technique and technology with Álvaro Vieira 

Pinto: contributions to the teaching of philosophy in Technical 

High School ....................................................................... 1563 

Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

 

From Crises to Possibilities of Higher Education in Brazil: a 

Reading Based on Hannah Arendt ..................................... 1593 

Leandro José de Souza Martins 

Jefferson Rodrigues-Silva 

 

 

Reviews 

 From Crises to Possibilities of Higher Education in Brazil: a 

Reading Based on Hannah Arendt ..................................... 1625 

 Rodrigo Avila Colla 

  

 

 



Volume 35, Issue 75 – Set./Dez. – 2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1163-1167, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X  1167 

Manners of distribution 

 Exchanges with Brazilian periodicals …...........................1631 

 Exchanges with international periodicals ….....................1635 

 International donations .....................................................1639 

Brazilian donations ...........................................................1641 

 

 

Indexation in repertories ..................................................................... 1643 

 

 

Norms 

 Normas para envio de colaborações .................................1647 

 Norms for submissions .....................................................1655 

 Normes pour envoyer des collaborations. .........................1663 

 



Titulo do artigo 

1168  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1168, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Mario Borges Netto 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1169-1174, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1169 

 

 Editorial v.35 n.75 set./dez. 2021 

 

 

Mario Borges Netto* 
 

 

O ano de 2022 é um ano singular para a sociedade brasileira. 

Estamos às portas do bicentenário de nossa independência política e nos 

aproximando de mais uma disputa eleitoral para os cargos dos legislativos e 

executivos estaduais e federais. Ambos os eventos requerem de nós 

(professores, pesquisadores, cidadãos) problematizações, análises e 

condutas que instiguem a luta contra o aumento das desigualdades sociais e 

educacionais, bem como a defesa do direito à educação e a sua promoção 

como potência emancipatória para toda população brasileira. No horizonte 

destas reflexões e lutas está a esperança de estarmos construindo um 

momento de transição, uma mudança de ciclos, que nos conduza a novos 

esforços coletivos por democracia e justiça social. 

Entre o passado vivido e os horizontes de expectativas, num 

contexto de incertezas e lutas, a Revista Educação e Filosofia mantém o 

trabalho acadêmico de divulgação científica comprometido com a 

transformação social e publica o último número do ano de 2021, número 75, 

volume 35. São 16 artigos, sendo 9 da área da Educação e 7 da área da 

Filosofia, e 1 resenha. O número que o leitor tem em mãos corresponde ao 

último quadrimestre de 2021. Ele nos apresenta uma oportunidade para 

pensarmos a história que nos trouxe até aqui, ao passo que somos 

                                                           

* Doutor em Educação pela Universidade Estadual de Maringá (UEM). Professor do Magistério 

Superior da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: mario.netto@ufu.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7631482288936524. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5277-5789. 

Membro    do    Comitê    Editorial Executivo de Educação e Filosofia. 

                                                                                                              

  

mailto:mario.netto@ufu.br
http://lattes.cnpq.br/7631482288936524
https://orcid.org/0000-0001-5277-5789


Editorial v.35 n.75 set./dez. 2021 

1170  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1169-1174, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

provocados pelos dilemas sociais que se impõem a nós a pensar o presente 

e projetar o futuro. 

Começamos com o artigo “A formação política do professor: um 

olhar sobre a história”, de Evandro Ghedin e Carlos César Macêdo Maciel. 

O texto é parte de uma pesquisa que buscou a compreensão da formação 

política dos professores em uma sociedade capitalista. Trata-se de uma 

leitura sobre a necessidade da promoção de uma formação docente fundada 

no comprometimento político de um processo educativo satisfatório para 

todos os sujeitos. 

O segundo texto, “Apontamentos retóricos sobre o conceito de 

oração em Teresa d’Ávila: rumo a uma pedagogia mística”, de Gustavo 

Piovezan, buscou encontrar no pensamento de Teresa D’Ávila elementos 

teóricos que revelam uma possível pedagogia mística fundamentada nas 

experiências religiosas de sua autora. 

Em “A stutitia na contemporaneidade e a importância da leitura e 

da escrita em escolas e universidades”, Elisandro Rodrigues, Márcio Luís 

Marangon e Betina Schuler, refletem sobre os estudos de Foucault acerca da 

obra de Sêneca para recuperar o conceito de stutitia e orientar as reflexões 

sobre o tempo presente. Os autores defendem que tal conceito pode 

potencializar um processo formativo, calcado na leitura e escrita, voltado 

para o cuidado de si e do outro. 

André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira, em “Cismando com o 

dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas 

escolares contemporâneas nas margens do capitalismo”, descreve como os 

fundamentos dualistas cartesianos da ciência e da sociedade 

institucionalizam hábitos educacionais que estruturam as escolas brasileiras. 

A partir da crítica ao modo de viver moderno na periferia do capitalismo, o 

autor propõe encaminhamentos e alternativas conceituais que orientam 

práticas educacionais em direção à emancipação e superação das condições 

impostas pela modernidade/colonial/capitalista. 

Em “O conhecimento em essência e a linguagem como referência: 

uma discussão sobre as bases filosóficas da educação”, Valdomiro Pinheiro 

Teixeira Júnior apresenta uma discussão teórica acerca das bases filosóficas 



Mario Borges Netto 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1169-1174, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1171 

da educação, as filosofias realistas e idealistas, que apesar das diferenças, 

historicamente apresentam pontos em comuns, a saber, o essencialismo e o 

referencialismo. A partir da filosofia da linguagem, o autor se contrapõe a 

essas duas concepções, e defende a linguagem não mais só como referência, 

mas como lugar onde se dá o conhecimento. 

Vinícius Dias de Melo e Artur José Renda Vitorino apresentam 

“Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da 

fundamentação de uma teoria do enunciado para o cuidado de si”, um texto 

com duplo objetivo que se relacionam. O primeiro, oferece a descrição do 

enunciado e sua dependência do nível referencial no pensamento 

arqueológico de Foucault. O segundo, é mostrar que as reflexões que 

desembocam na concepção “cuidado de si” são reveladas pela finalidade 

última da análise arqueológica, a reconstituição das práticas concretas e seus 

desdobramentos no modo de dizer e saber de uma época. Os autores 

concluem que o método foucaultiano traz à tona a área principal a qual deve 

ser aplicada os valores estéticos, cuidar de si próprio, da própria existência. 

Haja vista que um dos princípios mais importantes da ética dos homens se 

relaciona a uma estética da existência. 

O pensamento de Jean-Jacques Rousseau é tratado por Diandra Dal 

Sent Machado em “Vir a ser cidadão: educação, política e psicologia do 

desenvolvimento”. A autora, motivada pela tese honnethiana do desenlance 

que vivemos entre educação e política, encontra no pensamento de Rousseau 

elementos para demonstrar que é possível o ser humano venha a ser cidadão. 

Acrescidas pelas contribuições da pesquisa psicogenética de Jean Piaget, 

Machado conclui sobre as possibilidades que pesquisas desse tipo 

promovem no debate educação, política e desenvolvimento e contribuem 

para o vir a ser cidadão. 

“Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a 

filosofia e a interdisciplinaridade”, de Marcelo Gomes, debate a tendência 

da filosofia em ser uma atividade intelectual voltada para a construção de 

um olhar de unidade que se objetiva em uma totalidade. Em vista de 

contribuir com o debate sobre a interdisciplinaridade, o autor coloca em 

suspeição a inovação atribuída a esta e resgata a totalidade como objetivo 



Editorial v.35 n.75 set./dez. 2021 

1172  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1169-1174, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

do processo gnosiológico e categoria lógica e epistemológica para defender 

a pertinência da visão unitária, sistêmica e dialética em vista da superação 

da “alienação esclarecida”. 

Fruto de uma tese de doutoramento, “Gênese e processo histórico 

do complexo da arte no cotidiano do ser social”, de Adele Cristina Braga 

Araújo e Jackeline Rabelo, apresenta a sistematização sobre a gênese da arte 

e sua tardia intervenção no mundo social, segundo o pensamento marxiano-

lukacsiano. Fundamentadas na obra de Georg Lukács, as autoras partem do 

trabalho como mote inicial do desenvolvimento do gênero humano, para 

então asseverar que é pelo trabalho que os seres sociais transpõem a 

dimensão da utilidade a dimensão da estética. A partir da arte, conclui as 

autoras, os seres sociais elucidam sobre si mesmo, compreendem o mundo 

interior e exterior, e alcançam a sua autoconsciência. 

O décimo texto, “Nietzsche e educação: conhecimento e cultura no 

Estado Moderno”, os autores, Juliana Santos Monteiro Vieira, Lucas de 

Oliveira Carvalho e Dinamara Garcia Feldens, tecem reflexões críticas sobre 

às instituições de ensino modernas e a educação ali engendrada, a partir da 

filosofia de Nietzsche. O modelo de conhecimento fixado e valorizado na 

modernidade, fundamentado no ideal metafísico e na crença incondicional 

da verdade, segundo o filosofo alemão, se deu atrelado ao processo de 

degeneração da potência instintiva do ser humano. Como resposta a isso, as 

autoras compreendem as contribuições para a educação da crítica 

nietzschiana sobre o Estado Moderno, a sua cultura, e ao papel de guias 

atribuídos aos filósofos, os quais se tornaram funcionários e mantenedores 

do Estado. 

Antonio Leonardo Figueiredo Calou e Maria Teresa Nobre traz as 

contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida para se pensar a 

formação da teoria queer. Os autores utilizam do itinerário histórico dos 

movimentos políticos queer como base para a elaboração teórica sobre o 

mesmo. Os pensamentos de Foucault e Derrida são apresentados como 

pressupostos para a potencialização e análise das normalizações de gênero 

e para além deles, elemento fulcral da teoria queer. 



Mario Borges Netto 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1169-1174, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1173 

André Luís La Savia discute a possibilidade do cinema no ensino 

das humanidades. O autor apresenta uma proposta de uso do cinema no 

ensino diferente do modo que é tradicionalmente utilizado, como ilustração 

e/ou sensibilização de conteúdos curriculares. Tendo os escritos de Gilles 

Deleuze como fundamento, o autor propõe assumir o cinema, e suas 

técnicas, como elemento instaurador de processos mentais próprios.  

Ao lado de Félix Guattari, Deleuze aparece em cena novamente 

como referência basilar das reflexões em torno do debate sobre a 

necessidade de construir uma ética dos afetos. Eis a discussão de Larissa 

Rezino e Piero Detoni no texto “Outrem como desafio à diferença. Por uma 

nova ética dos afetos no mundo contemporâneo”. Outrem é apresentado e 

debatido a partir das obras “Sexta-feira ou os limbos do pacífico”, de Michel 

Tournier, e das novas versões da personagem Robinson Crusoé, de Daniel 

Defoe. Para os autores, na relação entre as personagens observa-se uma 

existência ética, uma troca horizontal, a ser experienciada. Trata-se de 

pensar a criação de outros mundos possíveis e desnaturalizar o ethos cultural 

europeu, responsável por pautar o que é ou não civilizado. 

Bianca Vilhena C. Pereira, em seu artigo, busca compreender o 

termo ánthropos na conhecida sentença de Protágoras, “o homem é a medida 

de todas as coisas, das que são, enquanto são, das que não são, enquanto não 

são”. A partir da crítica platônica sobre os tipos percipientes de Protágoras, 

baseada no Teeteto, a autora apreende a dimensão protagórica do homem-

medida que expressa ao mesmo tempo o afastamento dos deuses e a 

centralidade da posição ocupada pelo homem na produção do conhecimento 

e da vida. Se homem (ánthropos) geralmente compreendido como 

individualidade, no Teeteto, é concebido por Platão ora na dimensão 

individual, ora na dimensão universal, transitando do singular ao comum. 

O pensamento do intelectual isebiano, Álvaro Vieira Pinto, é o tema 

do texto “Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: 

contribuições para o ensino da filosofia no ensino médio profissional”. Com 

base no livro “O conceito de Tecnologia”, volume 1, de autoria de Vieira 

Pinto, Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira analisa os conceitos 

presentes no livro ligados à técnica e à tecnologia na relação com problema 



Editorial v.35 n.75 set./dez. 2021 

1174  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1169-1174, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

do desenvolvimento nacional. Por fim, Pereira sinaliza as contribuições do 

pensamento de Vieira Pinto para o ensino de filosofia no ensino médio 

profissional, a partir da metodologia do ensino de filosofia por problemas. 

O último artigo, intitulado “Das crises às possibilidades da educação 

superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt”, Leandro José de 

Souza Martins e Jefferson Rodrigues Silva faz considerações sobre os 

limites e as possibilidades da educação superior à luz do pensamento de 

Arendt. Partem da tese da filósofa sobre a crise da modernidade para pensar 

a educação na contemporaneidade. As crises, pelas quais a educação passa, 

afetam e impedem o desenvolvimento das tarefas humanas na sociedade. Os 

autores encaminham suas considerações referenciadas nas contribuições de 

Arendt, defendendo a educação como uma atividade humana elementar para 

a definição do desenvolvimento e das transformações do mundo e, por isso, 

deve ter seu papel repensado criticamente na esteira da crise da modernidade 

e de suas instituições políticas e sociais. 

O número conta com a resenha do livro “A agonia do Eros e a 

educação” (Petrópolis, RJ: Vozes, 2017), de Byung-Chul Han, elaborada 

por Rodrigo Ávila Colla. O resenhista apresenta uma análise do livro em 

questão abordando a tendência do capitalismo atual de introjetar no sujeito 

a crença na liberdade, que não se efetiva. Isso fortalece os mecanismos de 

autoexploração do cidadão, que o torna algoz de si mesmo. 

Desejamos a todos proveitosa leitura. 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1175 

 

 A formação política do professor: um olhar sobre 

a história 

 

 

Evandro Luiz Ghedin* 

Carlos César Macêdo Maciel** 

 

 

Resumo: A presente pesquisa tem como finalidade possibilitar uma compreensão 

do desenvolvimento dos processos de formação política dos professores no âmago 

de um corpo social capitalista, objetivando fornecer as condições necessárias para 

repensar o contexto contemporâneo fundamentado na história. Partindo 

essencialmente da formação de professores, essa compreensão foi relacionada ao 

cenário político, econômico e social, uma vez que são as influências políticas 

reinantes no corpo social que sistematizam os processos formativos. A partir disso 

foram elaboradas observações a respeito dos referenciais teóricos que trabalham a 

temática; o exame dos contrassensos da formação política no corpo social 

capitalista; o professor enquanto intelectual orgânico; função política e social do 

professor no contexto da educação brasileira, assim como o delineamento dessa 

educação no contexto neoliberal e sua privatização. Tratou-se de uma Pesquisa 

Bibliográfica, de natureza Qualitativa. Este estudo permitiu compreender que é há 

a necessidade de discorrer sobre a formação de professores, uma vez que 

compreendemos que o contexto histórico da formação política do professor já 

necessitaria ser uma fase conquistada no momento em que objetivamos alcançar 

uma formação pedagógica de suma importância para todos os sujeitos. 

 

Palavras-chave: Formação Docente; Formação Política; História; Educação 

 

 

                                                           

* Doutor em Educação pela Universidade de São Paulo (USP). Professor na Universidade 

Federal do Amazonas (UFAM). E-mail: evandroghedin@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/5879015398476679. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2844-6122.   

** Doutorando em Educação na Professor na Universidade Federal do Amazonas (UFAM). E-

mail: carlosmacielufam@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/4475656102366988. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-6722-6712.   

                     http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-53523  

  

mailto:evandroghedin@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5879015398476679
https://orcid.org/0000-0002-2844-6122
mailto:carlosmacielufam@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/4475656102366988
https://orcid.org/0000-0002-6722-6712
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-53523
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-53523


A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1176  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Teacher policy education: a look at history 

 

Abstract: The purpose of this research is to enable an understanding of the 

development of teachers' political formation processes in the core of a capitalist 

social body, aiming to provide the necessary conditions to rethink the contemporary 

context grounded in history. Starting essentially from teacher education, this 

understanding was related to the political, economic and social scenario, since it is 

the reigning political influences in the social body that systematize the formative 

processes. From this, observations were elaborated about the theoretical references 

that work the theme; the examination of the countermeasures of political formation 

in the capitalist social body; the teacher as an organic intellectual; political and 

social function of the teacher in the context of Brazilian education, as well as the 

delineation of this education in the neoliberal context and its privatization. It was a 

Bibliographic Research, of a Qualitative nature. This study allowed us to understand 

that there is a need to talk about teacher education, since we understand that the 

historical context of political teacher education would already need to be a stage 

achieved when we aim to achieve a pedagogical training of paramount importance 

for all the subjects. 

 

Key-words: Teacher Training; Political Formation; Story; Education 

 

La formación política del profesor: una mirada a la historia 

 

Résumé: La presente investigación tiene como objetivo permitir una comprensión 

del desarrollo de los procesos de formación política de los docentes en el núcleo de 

un cuerpo social capitalista, con el objetivo de proporcionar las condiciones 

necesarias para repensar el contexto contemporáneo basado en la historia. 

Fundamentalmente basado en la formación del profesorado, esta comprensión 

estuvo relacionada con el escenario político, económico y social, ya que son las 

influencias políticas que prevalecen en el cuerpo social las que sistematizan los 

procesos de formación. En base a eso, se hicieron observaciones sobre los marcos 

teóricos que funcionan con el tema; el examen de las contradicciones de la 

formación política en el cuerpo social capitalista; el profesor como intelectual 

orgánico; función política y social del docente en el contexto de la educación 

brasileña, así como el diseño de esa educación en el contexto neoliberal y su 

privatización. Fue una Investigación Bibliográfica, de carácter Cualitativo. Este 

estudio permitió comprender que existe la necesidad de hablar de formación 

docente, pues entendemos que el contexto histórico de la formación política docente 

ya tendría que ser una etapa alcanzada en la que pretendemos lograr una formación 

pedagógica de suma importancia para todos los actores. asignaturas. 

 

Palabras clave: Formación Docente; Formación Política; Historia; Educación 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1177 

 

Introdução 

 

Em conformidade com a percepção histórico-crítica, 

compreendemos Educação enquanto acontecimento que se mostra como 

relação dialógica e comunicativa entre seres humanos livres em diferentes 

níveis de maturidade humana, presentes em uma determinada conjuntura 

histórica. Em razão disso, de acordo com Saviani (1989, p.51), pode-se 

definir como função das instituições educacionais: “ordenar e sistematizar 

as relações homem - meio para criar condições de desenvolvimento às novas 

gerações, cuja ação e participação permita a continuidade e a sobrevivência 

da cultura e, em última instância do próprio homem”. Dessa forma, o 

significado da educação precisa ser o do desenvolvimento do ser humano, 

e, conforme Saviani (1989, p.51): 

 

[...] se promover o homem significa libertá-lo de toda 

e qualquer forma de dominação; se, nas sociedades em 

que vigora o modo de produção capitalista, a 

dominação se manifesta concretamente como 

dominação de classe, então educar, isto é, promover o 

homem, significa libertá-lo da dominação de classe, 

vale dizer, superar a divisão da sociedade em classes 

antagônicas e atingir um estágio de sociedade regulada. 

 

Sob o prisma da educação, a promoção humana representa tornar o 

ser humano continuamente preparado para compreender os elementos de sua 

circunstância, intervindo sobre ela, modificando-a mediante um 

alargamento da liberdade, da comunicação e assistência mútua entre os seres 

humanos. Com esse entendimento, podemos argumentar que a educação é 

essencialmente um ato político na práxis. Ao afirmar isso, é imprescindível 

levar em consideração as diferenças que há entre a atividade técnica e a 

atividade política da educação e seus desdobramentos. A atividade técnica 

pode ser relacionada aos direcionamentos políticos distintos, sem que essa 

diferenciação resulte em uma imparcialidade. Apesar de não se uniformizar 

com a função política de maneira concreta, a atividade técnica mostra-se 

permanentemente relacionada a um direcionamento político determinado. 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1178  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Tal direcionamento pode variar, mas não deixa de existir em hipótese 

alguma. 

A partir de um panorama de grupo, acreditamos que a educação 

permanece militante em todos os meios sociais, desde as comunidades 

primitivas às mais heterogêneas, e, igualmente, nas sociedades 

contemporâneas. A Educação apresenta-se profusa e, em todos os âmbitos 

sociais, no momento em que os seres humanos dialogam entre si, apesar de 

não possuírem a intenção de educar, eles educam e se educam mutuamente. 

Assim sendo, refere-se a uma educação assistemática, na qual a ação 

pedagógica acontece sem intencionalidade. No momento em que educar 

torna-se o elemento categórico da atenção, e existe o desdobramento de uma 

ação pedagógica intencional, mostra-se uma educação sistematizada. O fato 

de a educação se mostrar como uma problemática, ou seja, o educar se 

mostrar como algo que necessita ser realizado e não se conhece 

precisamente a maneira de executá-lo, é o que determina a mudança da 

primeira para a segunda forma.  

Em face desta problemática, a inquietação faz com que a educação 

passe a ocupar a consciência do ser humano, refletindo continuamente sobre 

ela, ajuizando que os pesquisadores educacionais não devem se conformar 

com o primeiro modelo de educação. É necessário educar com 

intencionalidade, ou seja, atuar consoante aos objetivos antes estabelecidos. 

Enquanto processo de humanização, a Educação acontece no meio social 

com o claro objetivo de tornar os sujeitos partícipes do processo 

civilizatório, assumindo o compromisso pela continuação deste. Enquanto 

ação social é desempenhada por todas as instituições sociais como processo 

sistêmico e intencional, entre estas instituições se enfatiza a escola. 

Dessa maneira, uma análise reflexiva que se intencione relevante e 

organizada, em uma perspectiva de conjunto a respeito dos impasses que 

assombram a Educação, de modo inevitável, nos conduzirá à questão das 

instituições de ensino. As escolas, com isso, têm o compromisso social de 

analisar o processo de desenvolvimento da comunidade humana tendo em 

vista a sistematização da educação. O seio familiar, a religião, o trabalho, o 

lazer, assim como outras instituições sociais, desempenham atribuições de 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1179 

educação informal. A instituição escolar desponta da importância de se 

formalizar a educação mediante um agrupamento de especialistas 

designado, principalmente, para desempenhar determinadas atividades 

objetivando pensar e formular um projeto de ação permanente. A educação 

escolar fundamenta-se, essencialmente, no trabalho docente e discente. O 

objetivo desta educação é fornecer subsídios favoráveis ao processo de 

humanização de ambos através do trabalho comunitário e multidisciplinar 

destes com o saber, sob um panorama crítico e transformador. 

 

 

Educação Escolar 

 

A função mais premente da instituição escolar, principalmente a que 

pertence à esfera pública, objeto de nossa análise, é a preparação de homens 

e mulheres para atuarem ativamente na vida em sociedade. Esta função pode 

ser alcançada por meio do conhecimento e da instrução. O conhecimento 

oportuniza o domínio dos saberes sistematicamente organizados e o 

desenvolvimento das aptidões físicas e mentais dos estudantes. A instrução 

é a função conjunta de docentes e discentes, onde se desenvolve o processo 

de disseminação e entendimento dinâmico dos saberes, habilidades e 

costumes, tencionando a educação. 

O conhecimento e a instrução são as atividades elementares da 

instituição escolar e dos professores. O cumprimento de tais atividades 

efetiva uma função social determinada por todas as camadas da sociedade: 

oportunizar aos estudantes a tomada dos dispositivos culturais e científicos 

necessários para a continuação dos estudos e, dessa maneira, para a 

preparação ao trabalho, bem como para a conquista dos direitos da cidadania 

em comunhão com seus pares. O reconhecimento de um engajamento social 

e político por parte da instituição escolar e dos profissionais da educação se 

apresentam ao relacionar essas atividades elementares às verdadeiras 

pretensões e aos embates pelas mudanças econômicas, políticas e culturais 

do corpo social. Tão importantes compromissos demandam uma consistente 

formação profissional do professor. 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1180  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Em momento anterior tivemos a possibilidade de mencionar que: 

nos agrupamentos primitivos os seres humanos educavam e se educavam de 

forma coletiva; nas comunidades sociais antigas que defendiam a 

escravidão, apareceu uma classe hegemônica supérflua, que se aproveitava 

do trabalho de outrem, uma elite restrita que necessitava manter-se ocupada 

“dignamente”, ou seja, aprofundando seus estudos e distante do trabalho; na 

comunidade social capitalista moderna, a primazia dos grandes centros 

urbanos e do meio industrial sobre o campo e a agricultura se difundiu, 

demandando igualmente a difusão da instituição escolar, a partir da qual 

para ser considerado cidadão e/ou um trabalhador produtivo, seria 

imprescindível o acesso à cultura letrada. Portanto, a instituição escolar se 

transformou na instituição que tornaria possível, de forma sistemática, este 

acesso requerido pela modernidade. 

Como a conhecemos atualmente, a escola é uma invenção pautada 

em princípios burgueses do século XVI. Por meio de um demorado processo 

de transformações e alegando salvaguardá-las das ações maliciosas do 

mundo circundante, a educação escolar dividiu as crianças de adultos. A 

partir disso, seria de competência da instituição escolar não apenas ensinar, 

mas igualmente educar. Nesta mesma época, a sociedade brasileira entrou 

para a história da assim denominada Civilização Ocidental, e a sua história 

enquanto país decorre simultaneamente ao aparecimento e promoção da 

educação pública. 

A escola pública nasceu no século XVI em países de ascendência 

protestante. Em razão disso, a hegemonia parcialmente restritiva da 

instrução religiosa assinalou profundamente este século, como o advento do 

luteranismo em detrimento da predominância do catolicismo. As 

autoridades religiosas, principalmente as europeias, enfrentavam as 

autoridades civis ambicionando a abertura e a continuidade de instituições 

escolares de natureza pública, com finalidades fundamentalmente religiosas 

e éticas, possuindo como objetivo o ensinamento cristão. Nesta época, os 

padres jesuítas eram os responsáveis pela educação brasileira colonial. 

O estabelecimento do ensino público religioso em países 

desenvolvidos alcança efetividade quando do término do século XVII, 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1181 

principalmente por meio da compreensão educativa de Ratke e Comenius, 

que têm como objetivo atender à instrução fundamental. Dessa época até a 

Revolução Francesa protagoniza-se uma educação estatal resumida às 

noções elementares, essencial às camadas populares e principalmente 

direcionada a uma nova camada social em ascendência, a assim chamada 

burguesia. Uma escola estruturada e conduzida por esta camada social tendo 

em vista a promoção exclusiva de seus interesses. No alicerçamento da 

sociedade burguesa, a instituição escolar paulatinamente deixa de ser 

religiosa, privada e circunscrita, para transformar-se em universalizada, 

laica e pública. 

Os vínculos entre o poder estatal e a educação brasileira têm origem 

com a colonização, especificamente com a chegada dos jesuítas, os quais 

estabeleceram a Ratio Studiorum, um plano geral de educação, que 

beneficiava tão somente o processo formativo das elites, amparada 

financeiramente pela Coroa Portuguesa. A Revolução Industrial, a partir do 

século XVIII, ajudou na reforma de determinadas singularidades do 

ensinamento burguês. O processo formativo anterior, essencialmente 

humanista, cedeu espaço ao processo formativo técnico especializado e ao 

conhecimento científico. A partir de então, o processo de secularização e 

democratização pedagógica nos países desenvolvidos foi acelerado. No 

século XIX, as mudanças oriundas desta Revolução resultaram na requisição 

de uma instituição escolar pública, leiga, gratuita, obrigatória e acessível às 

camadas não favorecidas do corpo social. 

Logo após a expulsão jesuítica, as reformas pombalinas da educação 

pública foram colocadas no plano de reformas que modernizariam a 

sociedade brasileira. O marquês de Pombal intencionava dispor Portugal em 

conformidade com os princípios iluministas. No entanto, esta iniciativa 

nunca foi colocada em prática, em decorrência da escassez de pessoal e 

auxílio financeiro, bem como do receio da disseminação de pensamentos 

emancipatórios. Na Europa, ao término do século XIX, uma escolarização 

diminuta é ofertada à uma parcela significativa da população das classes 

burguesas. No século XX, a instituição escolar alcança a grande massa 

populacional, onde permaneceu por um longo período. Vale ressaltar que 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1182  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

este fenômeno ocorre nos países onde os relacionamentos assentados no 

capitalismo adentraram com antecedência e de maneira mais ampla. Apesar 

disso, no entanto, não atendia até aquele momento aos parâmetros de uma 

instituição escolar singular, conforme a compreensão de Althusser (1980, 

p.66): 

 

[...] Nenhum Aparelho Ideológico de Estado dispõe 

durante tanto tempo (dos 6 aos 16) da audiência 

obrigatória (e ainda gratuita), 5 a 6 dias por semana, à 

razão de 8 horas por dia da totalidade das crianças da 

formação social capitalista. 

 

Apesar de a sociedade brasileira fundamentar-se em princípios 

essencialmente capitalistas, sua estrutura econômica submissa e limítrofe, 

não espelhava, especificamente, esta circunstância. Neste contexto 

histórico, a verdadeira localização em que as escolas estavam na sociedade 

brasileira apresentava um certo distanciamento da realidade da Europa, de 

fato, passou-se completamente o século XIX sem que qualquer ensino 

público fosse desenvolvido. 

As hodiernas atribuições da burguesia europeia suscitaram 

mudanças na sistematização da instituição escolar, transformando–a 

profundamente. Tomando para si as hodiernas atribuições em face da 

complexificação da comunidade social capitalista, o poder estatal burguês 

igualmente assume maior complexidade. A partir desse momento, a escola 

teria a função de promover a nova ordem moral e intelectual imprescindível 

ao ordenamento econômico e político do Estado burguês. Gramsci (1981) 

intitula como Sociedade Política os organismos da denominada 

superestrutura: executivo, judiciário e forças armadas. E, de Sociedade 

Civil, o agrupamento dos organismos privativos, no qual podemos encontrar 

a instituição escolar. 

A partir da complexificação social, o poder estatal burguês deixa de 

ser ímpeto de repressão, que passou a ser desempenhada pela Sociedade 

Política, e passa a ser um “educador”, ou seja, promotor de entendimento 

por meio dos organismos da Sociedade Civil, comportando-se enquanto 

promotor de dominação hegemônica. 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1183 

Na conjuntura do século XX, principalmente a partir da segunda 

década, acontece um crescimento da oferta de escola pública na sociedade 

brasileira, assim como o aparecimento de movimentos organizados 

requerendo a qualidade educacional. Após da Revolução de 1930, tem início 

a confrontação dos impasses característicos do moderno corpo social 

burguês, isto é, o ensino público popular. Já no decurso o século XXI, 

porém, o Estado brasileiro permaneceu sem se apresentar como apto para 

tornar a instrução mais democrática, não sendo capaz de implementar a 

função da sociedade moderna para os séculos XIX e XX, ou seja, o 

desenvolvimento do ensino público nacional, fundamentado essencialmente 

na democracia. 

No âmago do corpo social brasileiro, embora a instituição escolar 

consistisse em uma estrutura da sociedade civil, esta estrutura se 

manifestava de modo debilitado, considerando que ela não espelhava o 

período capitalista do corpo social. Do começo ao fim, a instrução se 

limitava às elites, de onde uma ampla parcela das crianças brasileiras estava 

rechaçada. Esta instituição escolar também manifestava características 

feudais majoritariamente aristocráticas, que precisava somente de uma 

quantidade mínima de sujeitos letrados para assumir as funções de controle 

nas Sociedades Política e Civil. Porém, no âmago deste corpo social 

capitalista, a instituição escolar pode apresentar-se como uma estrutura 

consolidada da Sociedade Civil caso aumente sua ordenação instrumental e 

seus recursos humanos, propagando, com isso, seus níveis e direções para 

um período e uma quantidade de sujeitos gradativamente superior. 

A admissão da maioria pela instituição escolar é mostrada enquanto 

condição favorável, uma vez que, conscientes dos obstáculos de hegemonia 

cultural, a instituição escolar pode ultrapassar as ambições burguesas, 

exercendo a influência das classes operárias, mesmo no interior das suas 

limitações comprimidas. No processo de industrialização e urbanização, 

uma necessária expansão da rede escolar no Brasil encontraria justificação, 

por um lado, em decorrência das circunstâncias de trabalho não 

oportunizavam ao trabalhador o comando do processo de produção 

complicando o entendimento das relações sociais determinadas, e, por outro 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1184  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

lado, em decorrência do trabalho urbano demandava um certo nível de 

conhecimento especializado, conhecimento esse não somente alcançado na 

instituição escolar, porém, do mesmo modo, nela. 

O conhecimento disseminado na instituição escolar carrega em seu 

âmago o elemento ético- político, que acrescenta uma percepção de 

realidade que direciona atividades permanentes ao conjunto da população 

partindo das interpretações hegemônicas, mas, do mesmo modo, um 

elemento técnico. Tal elemento diz respeito ao saber fundamental requerido 

pela multiplicidade das grandes cidades, onde se encontram as organizações 

empresariais, a Sociedade Política e a Sociedade Civil. As vinculações 

capitalistas convertem grandes cidades em centros comerciais e industriais 

com amplos aglomerados da população. Neste decurso, os centros urbanos 

transformam-se em centros de afazeres econômicos, políticos e industriais. 

De forma direta, a instituição escolar está relacionada ao político e ao 

cultural, pois requer o desenvolvimento da intelectualidade humana e, do 

mesmo modo, o desenvolvimento da qualificação intelectual determinada 

pelas atividades econômicas modernas. 

Tendo em vista que a grande massa urbana pudesse conquistar um 

mínimo de cultura, a instituição escolar torna-se primordial, com a intenção 

de melhor se encontrar ou se movimentar. Assim sendo, o desenvolvimento 

cultural da população transcorreria, mesmo que de forma insuficiente, nos 

limiares do predomínio burguês, limiares estes que se apresentam ainda 

mais notórios nas comunidades sociais capitalistas marginais, como o 

Brasil. No entanto, o seu desdobramento constitui um crescimento favorável 

que ultrapassa a determinação burguesa. O fundamento do corpo social 

burguês se estabelece na privatização do capital e na socialização da força 

de trabalho e este contrassenso espelha-se na socialização da cultura sob este 

predomínio. A instituição escolar enquanto ambiente de socialização de 

cultura, necessita procurar a socialização da economia e da política em uma 

conjuntura maior. Gramsci (1995, p.09) apresenta esse componente 

histórico na seguinte indagação: 

 

Pode haver reforma cultural, elevação civil das 

camadas mais baixas da sociedade, sem uma 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1185 

precedente reforma econômica e uma modificação na 

posição social e no mundo econômico? Eis por que 

uma reforma intelectual e moral não pode deixar de 

estar ligada a um programa de reforma econômica. E 

mais, o programa de reforma econômica é o modo 

concreto através do qual se apresenta toda reforma 

intelectual e moral. O moderno Príncipe, 

desenvolvendo-se, subverte todo o sistema de relações 

intelectuais e morais, na medida em que o seu 

desenvolvimento significa de fato que cada ato é 

concebido como útil ou prejudicial, como virtuoso ou 

criminoso; mas só na medida em que tem como ponto 

de referência o próprio moderno Príncipe e serve para 

acentuar o seu poder, ou contrastá-lo. O Príncipe toma 

o lugar, nas consciências, da divindade ou do 

imperativo categórico, torna-se a base de um laicismo 

moderno e de uma laicização completa de toda a vida 

e de todas as relações de costume. 

 

Para acompanhar os acontecimentos e mudanças sociais, a 

instituição escolar do século XX formulou procedimentos dinâmicos pelo 

caminho das ciências humanas. O embate metodológico nesta ocasião foi 

empreendido entre a instituição escolar tradicional e a escola nova. A esse 

embate, assomaram-se as concepções socialistas, engendrando críticas às 

anteriores e, sugerindo uma instituição escolar com atenção voltada ao 

trabalho, apta para solucionar a incoerência “pensar–fazer”. No âmago desse 

ardor e multiplicidade de recomendações, despontaram os princípios de 

“desescolarização”. 

A história contemporânea tem manifestado que os segmentos 

populares vêm contestando demasiadamente o predomínio burguês. 

Independentemente da repressão política, enquanto classe submissa, sua 

ação no contexto da sociedade civil possivelmente transformará antigos 

organismos, oportunizando a elaboração e a disseminação de uma 

compreensão de escola de acordo com seus interesses. A influência de fora 

para dentro do espaço escolar produzida pela população organizada passa a 

integrar à exercida por professores e estudantes, no que tange o esforço de 

relacionar a sua atividade aos interesses da maioria submissa da população, 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1186  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

conquistando com esta ação um desenvolvimento mais rápido do seu nível 

de consciência. 

O embate hegemônico contemporâneo acontece entre a classe 

trabalhadora e a burguesia. Sem a dominação da sociedade política, o 

operariado desempenha a política no contexto da sociedade civil, na qual 

planta e faz brotar a democracia, que primordialmente necessita ser 

desenvolvida para a socialização da política. No cerne da ação política, as 

classes dominadas tornam-se conscientes de seus interesses de classe, assim 

como da relevância da instituição escolar na formulação e disseminação de 

uma compreensão de realidade conforme seus interesses. Porém, a 

circunstância de vida deste segmento comumente possui insuficiências 

gritantes, onde questões como emprego, saúde, habitação, entre outras, 

necessitam de prioridade, transformando o imperativo do direito à escola 

popular uma exigência extemporânea, pois para uma aquisição desse feitio 

se conjectura uma atividade sistematizada por parte das classes populares 

do meio social. 

Se por um lado, o desprestígio do trabalho manual é enganosamente 

atribuído à ausência de escolarização, de outro, a instituição escolar está, 

precisamente, relacionada ao desenvolvimento intelectual do homem, bem 

como à sua formação e desenvolvimento profissional. A questão principal é 

libertar a classe trabalhadora dos enganos, ampliando suas perspectivas, 

tornado possível, por meio de sua preparação intelectual, a eliminação dos 

estados objetivos de trabalho manual que empatam o operário de tecer 

reflexões acerca da sua ação profissional e social. A escolarização pode se 

transformar em um recurso indispensável para a superação da ação que 

vincula o trabalho, manual e igualmente o intelectual aos princípios 

burgueses, um elemento de exploração e hegemonia humana. 

Operando dessa forma, a burguesia não poderá corromper a 

socialização da cultura dominante da classe trabalhadora. Por conta disso, 

maior será aos “sujeitos políticos coletivos” a importância de conquistar 

uma instituição escolar pública de qualidade, em decorrência da relevância 

e necessidade de uma consciência mais ampla da conjuntura social onde se 

desenvolva uma ação que transforme o ser humano. 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1187 

Assentimos com o entendimento de que, na contemporaneidade, os 

sistemas de ensino brasileiros proporcionam inúmeros modelos de educação 

para crianças oriundas de classes diferentes. Assim, colaboram para o 

fracasso escolar de estudantes dos segmentos financeiramente não 

favorecidos, comportando-se, em grande parte, enquanto sistema reprodutor 

das instâncias produtivas que auxilia, predominantemente, à ideologia 

hegemônica, e não enquanto sistema a serviço de mudanças. O cerne dos 

sistemas educacionais são as instituições escolares, e, dessa maneira, 

compreende-se que as mesmas são causadoras, de forma direta, deste 

fenômeno. 

A modernidade revela uma concordância atípica de interesses, uma 

vez que tanto as classes populares quanto as camadas mais beneficiadas 

sustentam a questão da qualidade do ensino. Este fenômeno é incomum, 

posto que de há muito tempo existe uma oposição dos setores hegemônicos 

brasileiros referente ao aumento do grau de conhecimento das classes 

populares. Impreterivelmente, esta oposição foi ultrapassada com o advento 

da Revolução Tecnológica. A abertura do mercado ao exterior e o 

comportamento acirrado da concorrência apresentam aos proprietários dos 

meios de produção a obrigação de trabalhadores com a devida qualificação 

para manusear os instrumentos tecnológicos. E dessa forma, as classes 

populares conquistam gradualmente a consciência de que um processo de 

escolarização ineficaz minimiza, consideravelmente, as suas oportunidades 

de conseguir inserção no mercado de trabalho. 

É relevante salientar que embora possamos considerar que os 

sistemas de ensino funcionem majoritariamente como reprodutores, não 

tencionamos asseverar que esta especificidade seja imutável. Resultante do 

crescimento descontrolado dos conceitos neoliberais, a propagação da 

instabilidade social poderá encorajar os movimentos populares. Assim, a 

população será capaz de compreender que a origem da falta de emprego não 

é a péssima escolaridade, mas a contínua diminuição das funções de trabalho 

proveniente da automatização, da importação de mercadorias de países 

estrangeiros e das políticas de controle econômico empregadas pelo 

governo. 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1188  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

O aumento de vagas nas instituições escolares e a melhoria do 

ensino conseguirão viabilizar mudanças significativas na comunidade social 

em sua completude, conjecturando que sujeitos de maior esclarecimento 

intelectual irão atuar distintamente dos que foram marginalizados do sistema 

escolar em decorrência das suas origens sociais. Apesar de partirmos da 

pressuposição de que as escolas funcionem essencialmente a serviço do 

ordenamento social predominante, enxergamos a oportunidade destas 

instituições serem ressignificadas e passarem a colaborar com a superação 

desse ordenamento, uma vez que só é factível entender as funções, 

reacionária ou transformadora, no âmago de uma possiblidade histórica na 

qual determinadas circunstâncias propendem a favorecer a consolidação ou 

declínio destas. 

Compreendemos que, em qualquer nível de atuação, o processo de 

formação docente mostra-se como uma possibilidade singular para 

fortalecer a função transformadora da educação escolar, assunto este 

discutido no próximo item. 

 

 

A realidade histórica brasileira 

 

O cenário europeu de formação de professores não espelha o 

percurso da formação do professor no Brasil. Um estudo do processo 

histórico da educação brasileira aponta-nos ter sido um costume evidente, 

por exemplo, a presença de professores leigos, principalmente para o ensino 

das séries iniciais. Atualmente, isto ainda não significa uma ressalva. 

Segundo Azevedo (1961. p.567), professores improvisados que “mostravam 

não só uma espessa ignorância das matérias que ensinavam, mas uma 

ausência absoluta de senso pedagógico”. Os jesuítas foram os primeiros a 

organizar sistematicamente a educação escolar brasileira, considerados os 

únicos professores de profissão até serem expulsos do país pelas forças 

pombalinas em 1759. As Aulas Régias substituíram o predomínio da 

educação escolar jesuítica, ministradas por educadores leigos, sem formação 

peculiar.  



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1189 

Com a vinda ao Brasil da Família Real portuguesa, a partir de 1808 

as Aulas Régias começaram a ser ministradas pelos profissionais liberais 

formados em terras brasileiras. As Faculdades de Direito, Medicina, 

Engenharia e Escolas Militares se apresentavam como os centros de 

formação desses professores, atendendo, de modo particular, à aristocracia 

de Portugal. O sistema de Aulas Régias deixava muito evidente o privilégio 

da alta sociedade, uma vez que somente os alunos das camadas mais 

abastadas teriam a possibilidade de conquistar as circunstâncias 

imprescindíveis para a continuação dos estudos de ginásio. 

A Colônia não mostrou preocupação em estruturar qualquer modelo 

de sistema educacional popular por mais de três séculos. Enquanto alicerce 

político da estrutura de concordância coletiva, a Educação Popular e o 

Ensino Primário alcançaram determinada importância nos debates somente 

após a Independência do Brasil. A Constituição de 1823 intencionou 

disseminar a Escola Primária, no entanto o Império argumentou não poder 

realizá-lo por não apresentar condições orçamentárias. Neste período, os 

educadores eram insuficientes, uma circunstância demasiadamente 

prenunciada, pois este modelo de trabalho profissional não se mostrava 

como elemento de rendimento financeiro. 

Empregou-se o Método Lancaster de Ensino Mútuo por mais de 

duas décadas, método que dispensava o docente, substituindo-o por um 

estudante mais desenvolvido intelectualmente, objetivando complementar a 

escassez de professores e disseminar a educação das assim denominadas 

primeiras letras. Argumentava-se que essa iniciativa oportunizava 

solucionar o impasse da educação no Brasil de uma forma financeiramente 

ideal para o sistema de governo vigente, com maior rapidez e sem despesas. 

Não se encontrou em terras brasileiras uma única instituição escolar que 

preparasse os docentes para as séries iniciais até 1835, sendo que a 

predominância de docentes leigos, e não ocasionalmente sem provento 

financeiro, perdurou por quatro séculos. 

Em 1835, no Segundo Reinado, no Rio de Janeiro ocorreu a 

primeira tentativa de um curso de formação de professores no país. Ao 

mesmo tempo em que se destacava a quantidade absoluta e relativa de 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1190  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

docentes não habilitados para o magistério, as instituições de formação se 

difundiram gradativamente para outros estados. A escola Normal de São 

Paulo era destinada somente aos homens, contando apenas com um único 

professor, da Faculdade de Direito, sem formar mais que 20 professores em 

duas décadas. Nas instituições destinadas às mulheres, trabalhavam as 

professoras do Seminário das Educandas. A finalidade do governo era 

valer-se das estudantes no magistério como maneira de solucionar a falta de 

docentes. 

Estabelecida pelo Brasil a partir de 1870, a política liberal acarretou 

determinadas mudanças que foram obrigatoriamente colocadas pelas 

próprias circunstâncias sociais, em grande parte. O aumento populacional, 

uma quantidade progressivamente maior de sujeitos iletrados, assim como a 

necessidade de minimizá-los conduziram à disseminação da escola 

elementar, sem que para isso, contudo, ocorresse um crescimento abundante 

de despesas com a educação e, consequentemente, com a qualificação 

docente. Com o tempo as transformações foram ocorrendo. 

Mudanças para o ensino oficial derivaram do primeiro período do 

regime republicano brasileiro, e entre elas encontra-se a Lei Maximiliano, 

de 1915, que alterava os dispositivos concernentes à função docente, 

implementando condições referentes à integridade moral dos educadores, 

além de implementar um sistema de concurso com vistas à nomeação das 

cadeiras das instituições escolares oficiais e estabelecer as premissas para a 

legalização da educação privada. 

Logo após o término da Primeira Guerra Mundial, de acordo com 

Martins (1987), a disseminação do nacionalismo populista e o embate contra 

o analfabetismo, promovem o surgimento da categoria do político-educador 

na história da educação brasileira, o qual passou a assumir a liderança 

pedagógica, desde então. Os políticos-educadores vem a se tornar os 

teóricos educacionais, sendo significativo acentuar que os mesmos nunca 

vivenciaram o cotidiano de sala de aula, precursores dos “teóricos de 

gabinete” da educação brasileira, fechados em si mesmos. 

A categoria dos teóricos educacionais frequentemente apresentava 

concepções liberais e legislavam preferencialmente em defesa de 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1191 

agrupamentos econômicos, do que em defesa dos professores, manipulando-

os em razão da importância desses profissionais, mesmo com o recebimento 

de baixos salários, manterem-se no trabalho. De um lado, o político-

educador despontou para revelar as engrenagens manipulativas a que o 

professor se encontrava subordinado, no entanto, de outro, teve a capacidade 

de demonstrar a potencialidade política da escola e do professor, 

principalmente no que se refere ao assunto da educação popular. 

Na segunda década do século XX surge no Brasil o Movimento 

Escola Nova, promovendo determinadas mudanças na educação pública 

brasileira. As concepções escolanovistas mostram-se notoriamente em 1932 

no Manifesto dos Pioneiros da Educação Nova, sendo Fernando Azevedo, 

Anísio Teixeira e Lourenço Filho seus principais signatários. O Manifesto 

nasceu por conta de impasses ideológicos entre aqueles que defendiam a 

escola renovada e os católicos tradicionais que monopolizavam a educação 

aristocrática e conservadora. 

Por meio da psicologia, a primordialidade de tornar mais científica 

a educação constituiu a convicção generalizada pelo movimento 

escolanova. A função docente, nessa conjuntura, foi de simples promotora 

do desenvolvimento infantil. O escolanovismo foi o motivador da 

disseminação da crença da neutralidade pedagógica, recomendando uma 

função docente fincada na passividade. 

Esta percepção necessita ser entendida a partir da conjuntura em que 

foi concebida. A progressiva industrialização demandava o crescimento das 

instituições escolares, as intensas transformações exigiam o preparo para o 

novo e presumiam que as desigualdades sociais poderiam ser superadas por 

meio da mobilidade social conquistada mediante a escolarização. Esta 

percepção de instituição escolar redentora, na qual todos teriam a 

possibilidade de assegurar o seu espaço na sociedade, espelhava os 

princípios liberais burgueses. Pesquisas consecutivas demonstraram que a 

equalização prevista ocultava verdadeiramente a reprodução do sistema. 

Além do mais, favorecia a elitização do ensino, em decorrência das 

necessidades de infraestrutura e profissionalização de seus professores; a 

ponderação crítica sobre o comportamento autoritário da velha escola 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1192  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

tradicional irrompeu em atitudes indisciplinares e aceleração do conteúdo 

pedagógico. Saviani (2012) afirma que o perigo da péssima compreensão 

dos fundamentos da escola nova igualmente se encontra na ambiguidade 

entre ensino e pesquisa. 

Vejam que, com essa maneira de interpretar a 

educação, a Escola Nova acabou por dissolver a 

diferença entre ensino e pesquisa, sem se dar conta de 

que assim fazendo, ao mesmo tempo em que o ensino 

era empobrecido, se inviabilizava também a pesquisa. 

O ensino não é um processo de pesquisa. Querer 

transformá-lo num processo de pesquisa é artificializá-

lo (SAVIANI, 2012, p.51). 

 

Saviani (2012, p.46-47) explica também a razão pela qual a pesquisa 

tornar-se impraticável simultaneamente a artificialização do ensino: 

 

[...] se a pesquisa é a incursão do desconhecido, e por 

isso ela não pode estar atrelada a esquemas rigidamente 

lógicos preconcebidos, também é verdade que: 

primeiro – o desconhecido só se define por confronto 

com o conhecido, isto é, se não se domina o já 

conhecido, não é possível detectar o não conhecido, a 

fim de incorporá-lo mediante pesquisa, ao domínio do 

já conhecido. [...] Em segundo lugar, o desconhecido 

não pode ser definido em termos individuais, mas em 

termos sociais, isto é, trata-se daquilo que a sociedade 

e, no limite, a humanidade em seu conjunto 

desconhece. Só assim seria possível encontrar-se um 

critério aceitável para distinguir as pesquisas 

relevantes das que não o são, isto é, para se distinguir 

a pesquisa da pseudo-pesquisa, a pesquisa 

de”mentirinha”, da pesquisa de brincadeira, que, em 

boa parte, me parece constitui o manancial dos 

processos novos de ensino. 

 

Ao considerar a prática educativa indeterminada e a didática não-

diretiva, o movimento escolanovista colaborou extensamente para a 

ausência de sistematização educativa, eliminando totalmente as finalidades 

de ordenamento social intimamente relacionadas à ação do professor. Além 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1193 

de encontrar-se compromissada com a liberalização das instituições e 

relacionada ao progresso dos valores capitalistas no Brasil, o que resultou, 

a posteriori, na substituição dos debates passados acerca do 

desenvolvimento da educação pública pela do tecnicismo educacional, 

proporcionado pelo modelo econômico desenvolvimentista que foi 

empregado à educação escolar brasileira de maneira forçada. 

Substituindo o escolanovismo, a simplória convicção defendida 

pelos educadores do movimento tecnicista era a oportunidade de solucionar 

todos os problemas do nosso ensino por meio do planejamento pedagógico, 

adequado ao contexto social. Isso tão somente diminuía a importância 

teórica de ensino para tornar mais fácil a aprendizagem. De ensinamento 

pragmatista, o processo formativo tecnocrata conseguiu eliminar totalmente 

as percepções de campo social, implementando à prática educativa 

fundamentos severos e mecanizados. A prática docente alicerçada na 

tecnocracia educacional incitou o professor a reproduzir meramente um 

fundamento econômico.  

Ocorrem mínimas alterações entre 1920 a 1961, período da Lei de 

Diretrizes e Bases, nº 4024/61. Não haviam professores para assumir a 

docência em consequência do aumento da quantidade de matrículas. Por 

conta disso, para compensar esse déficit, começaram a recrutar o 

professorado em outras profissões, tornando a atividade do magistério 

somente um serviço secundário e incompleto. Tal iniciativa de recrutamento 

imprudente de professores foi colocada como forma de impedir a disposição 

e a unicidade da categoria profissional dos professores enquanto 

agrupamento. 

A perspectiva histórica da formação do professor brasileiro 

apresenta a completa desconsideração e insensatez por parte dos órgãos 

governamentais, tendo em vista a permanência de um processo de formação 

docente mediano, e em razão disso, esses processos foram permanentemente 

outorgados à imprevisibilidade. A cultura dos professores leigos permanece 

sendo benéfica ao assistencialismo sem compromisso da política de 

educação do Brasil, como se houvesse, de forma velada, um acordo bilateral 

desde o começo da história: O Estado não requerendo um desempenho 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1194  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

maior do professor, por outro lado, não assume a obrigação de retribuir o 

seu trabalho com melhores recursos materiais.  

A discriminação sobre a profissão de professor, com o predomínio 

feminino na docência, ocorreu por causa de um preconceito social e 

econômico, pois se reputava a profissão imensamente diminuta para a 

capacidade masculina. Ao declarar que a mulher se configurava um 

“componente padrão” para o magistério das Primeiras Letras, a visão 

positivista ratificou esta discriminação, uma vez que se atestava a “primazia 

moral” feminina. Isso serviu de amparo às manipulações salariais impostas 

à profissão de professor, principalmente das séries iniciais, e amparo, 

igualmente, a não profissionalização feminina, ao compreender a educação 

infantil como uma relação puramente afetiva, necessitando apenas de bom 

senso para lecionar. 

No Brasil, o percurso histórico da educação e da formação docente 

mostra-nos que o professor vem desempenhando diferentes representações 

a partir da expectativa sobre o papel que o mesmo necessita assumir em 

determinado meio social: na conjuntura tradicional, representa o educador 

iluminista, detentor do conhecimento; na tecnocrática, o executor de 

planejamento, no escolanovismo, o educador minimalista. 

Incriminações crítico-reprodutivistas podem ser acrescentadas à 

estas distintas representações, personificando o professor como reprodutor 

das desigualdades sociais, por ser conivente com a disseminação da 

ideologia dominante. Além disso, somam-se também a representação 

imagética do profissional proletarizado e o desmerecimento da ação docente 

que resultaram das subsequentes políticas de negligência educacional. Se 

faz iminente uma redefinição na política de educação diante dessas 

personificações antagônicas, ou seja, uma política que tencione a 

reestruturação educativa precisa impreterivelmente permear a revalorização 

da profissão docente, e, um elemento primordial dessa revalorização pode 

ser encontrado na formação do professor. 

Podemos constatar, considerando-se o processo de formação 

contemporâneo, que a literatura pedagógica de diversos pesquisadores já 

aventou a necessidade de se formar um professor apto a sistematizar o 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1195 

conhecimento escolar. Essa iniciativa pode assegurar que tal conhecimento 

venha a ser adequado aos estudantes que formam atualmente a clientela da 

escola pública, procedentes, em grande parte, das camadas menos 

favorecidas da sociedade. Precisa-se, com isso, preparar os professores para 

lidar com esses estudantes. 

Libâneo (1985) ajuíza que os programas de formação de professores 

brasileiros não vêm proporcionando os recursos conceituais elementares de 

que carecem os futuros profissionais da educação, objetivando compreender 

o conhecimento humano como algo questionável, como um fenômeno 

socialmente construído e historicamente condicionado. Como marco inicial 

do processo de formação docente, os cursos de formação de professores 

necessitam oportunizar um entendimento da relevância social e política da 

profissão aos futuros professores, atendendo as necessidades dos estudantes 

oriundos das camadas menos favorecidas do meio social, em um processo 

contínuo de organização, socialização e avaliação dos saberes escolares.  

A composição de um pensamento crítico sobre o ensino demanda, 

impreterivelmente, partir da ação reflexiva a respeito da prática social do 

estudante, da sua realidade social, do mundo que o cerca. É significativo 

desconsiderar o saber humano enquanto um agrupamento de fatos imutáveis 

e racionais, mas como um contexto em transformação contínua, sujeito a 

questionamentos e análises. Dessa maneira, o estudante aumentará seus 

conhecimentos, consciente da importância de desenvolver sua autonomia e 

seu comportamento crítico. Em última análise, isso leva o próprio estudante 

a uma postura reflexiva a respeito da sua própria vida, assim como da 

comunidade social onde vive (CUNHA, 1975). 

Trabalhar o conhecimento na sociedade contemporânea demanda 

sentido da identidade docente, bem como contínua formação dos aspectos 

técnico, pedagógico e político. De acordo com Giroux e McLaren (1994), 

as escolas de formação de professores têm necessidade de reconfiguração, 

oportunizando a formação de docentes conscientes e atentos às questões 

sociais. Para que isso aconteça, é imprescindível formá-los como pensadores 

críticos preparados para corroborar e pôr em prática o discurso democrático. 

 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1196  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

A formação política do professor 

 

Para examinar a formação política do professor empregaremos 

determinadas ponderações e colaborações do pensamento freireano, o que 

nos fornece profundos entendimentos sobre as oportunidades que possui o 

sistema educacional no processo de transformação social. Freire começa seu 

trabalho fazendo referência ao comprometimento do professor diante da 

comunidade social, onde desenvolve seu trabalho, podendo contribuir com 

um processo de mudança individual e coletiva. Afugenta a chance de um 

posicionamento imparcial do professor em face de seu contexto histórico, 

ou seja, assumir-se como imparcial representa expressar a fobia de 

demonstrar seu compromisso genuíno. 

Uma das questões essenciais no desenvolvimento pedagógico e na 

ação política refere-se à compreensão sobre a quem e porque é necessário 

desenvolver a educação e a participação política. Isto pode representar a 

ausência de imparcialidade educativa; ou, em muitas realidades sociais, a 

presença de uma ação política exaurida de significado educativo. A medida 

em que a referida questão estiver concretamente esclarecida, maior a 

compreensão da indissociabilidade entre educação e política, uma vez que 

não é possível desconsiderar a natureza pedagógica do ato político, do 

mesmo modo, não é possível desconsiderar a natureza política do processo 

pedagógico.  

O professor cumprirá a função de promotor da transformação por 

meio da conscientização dos sujeitos com os quais desenvolve suas 

atividades, bem como a própria conscientização enquanto resultado dessa 

relação. De acordo com a percepção freireana, é adequado falar de níveis de 

educação inerentes, ao invés de educados e não educados, compreendendo 

a educação enquanto processo em mudança contínua, onde os seres 

humanos educam-se mutuamente de forma incessante. O professor assume 

o papel do papel do trabalhador social, assumindo um comportamento 

acentuado na desmistificação da conjuntura social adulterada, o que 

ocasiona a revelação da autêntica realidade onde o trabalhador encontra-se 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1197 

submerso e o que se conseguirá mediante a compreensão crítica desta 

conjuntura.  

É importante ressaltar o fato de que a questão não se limita 

meramente em declarar, de forma verbal, a escolha pelas camadas sociais 

menos favorecidas, mas sim, em obter uma ação política e educacional 

estreitamente em consonância com aquilo que verbalmente se fala. De um 

lado, como educador, Freire não pode considerar que a educação venha a se 

configurar como a mola propulsora das mudanças em sociedade; de outro, 

no entanto, não pode desconsiderar a sua função inquestionável nestas 

mudanças. Função que se concretiza, entre outras circunstâncias, 

essencialmente no empenho que mobiliza as massas populares, 

organizando-as de forma eficaz. 

É a correlação entre ações e escolhas sustentadas que possibilitará o 

professor perceber-se, do mesmo modo, como educador das camadas 

populares. A sua responsabilidade enquanto formador é assumida no interior 

dos embates populacionais, no âmago dos movimentos sociais no qual tem 

origem, de onde não pode distanciar-se e com os quais tem necessidade de 

aprender permanentemente. Um fato é manifestar verbalmente a escolha 

pelas camadas oprimidas e outro é um comportamento elitista, momento em 

que sabemos que não é o discurso o que motiva a prática, mas a prática 

motiva o discurso. 

Segundo Brandão (1980), aquele (a) que domina o poder político de 

uma comunidade social domina sua educação formal; igualmente, domina o 

poder sobre a população por meio da educação. Ao mesmo tempo em que a 

estrutura política do país encontra-se amparada por concepções de 

desigualdade e autoritarismo, a educação possuirá duas finalidades: 1) 

disseminar e impor, enquanto “saber”, os “princípios morais” que 

fundamentam a condição contemporânea, dissimulando tudo que existe de 

autoritário e momentâneo no mesmo; 2) promover a separação entre 

categorias de trabalhadores e categorias de diretores intelectuais por meio 

do compartilhamento injusto do conhecimento e, por conseguinte, do poder 

que encontra-se neste. 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1198  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Três dimensões possuem importância crucial no âmago da 

formação: a técnica, a pedagógica e a política. Essa tríade é imensamente 

fecunda para o reconhecimento da instituição escolar pública, assim como 

do seu corpo docente. A primeira dimensão versa sobre a jurisdição dos 

saberes científicos imprescindíveis, a fim de que o profissional do 

magistério assegure a sua competência técnica, na qual nenhum indivíduo 

apresenta a capacidade de ensinar aquilo que desconhece; a segunda diz 

respeito ao processo formativo pedagógico, pois é mediante este que o ato 

de ensinar ultrapassará, com solidez, as barreiras do conformismo 

intelectual, passando a ser uma atividade com intencionalidade e 

sistematicamente organizada, munida de objetivos e métodos congruentes; 

a terceira dimensão refere-se ao processo formativo político. 

O professor não somente comporta a oportunidade de transformar o 

padrão comportamental do estudante, um dos principais fundamentos de 

todo desenvolvimento pedagógico, porém, do mesmo modo, comporta a 

oportunidade de instruí-lo para a composição de uma realidade nova, mais 

promissora e verossímil. E esta composição não pode processar-se 

individualmente, senão enquanto produto de atividade coletiva de docentes 

e discentes em seus embates por condições de vida mais auspiciosas. 

Defendemos o fato de que o profissional da educação comporta a 

oportunidade de promover um trabalho intelectual enquanto impulsionador 

de transformações na sociedade, e em decorrência disso escolhemos a última 

dimensão, a política.  

Acreditamos que é no centro da prática do professor que sobrevém 

a sua formação política, e que essa formação encontra maior aplicabilidade 

quando trabalhada desde a sua formação inicial, sendo por meio desta que 

os futuros profissionais do magistério poderão adquirir a consciência 

necessária para compreender que comungam dos mesmos interesses da 

grande parte da camada social subalterna brasileira. A confrontação das 

dicotomias que permanecem se sobrepondo à consciência do professor, 

conduz inúmeros desses profissionais à uma prática determinante que torna 

possível aumentar o nível de entendimento de seu estado enquanto 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1199 

trabalhador e de sua característica de professor escolar, em um meio social 

diretamente influenciado pelos princípios capitalistas. 

Na essência da ação pública, lideranças remotas se conectam às 

contemporâneas e avultam a sistematização. Nela o professorado alavanca 

o desenvolvimento de seus pensadores, cuja atividade encontra-se na 

manifestação dos interesses do agrupamento e na sua expansão, 

apresentando como objetivo a conscientização acerca da relevância da 

função social, da qual resultam seus interesses enquanto classe profissional. 

Uma ação pública demanda um processo reflexivo a respeito da 

circunstância experienciada, que oportuniza conhecer a verdadeira 

conjuntura social. De outra maneira, não se pode compor planejamentos de 

ação, tampouco decidir-se perante os mesmos, assim como predispor 

empenho em sua consumação. 

O professorado que assume a condição de líder é constituído através 

da força que a população simboliza no meio social, isto é, a camada 

controlada pelo poder hegemônico. Os intelectuais são primordiais para o 

desenvolvimento educacional da categoria dos professores, tendo como 

finalidade, em face dos problemas, serem capazes de entender com maior 

rapidez a realidade social e, por meio deste entendimento, assimilar e 

manifestar os interesses da categoria.  

Enquanto prática retratada nas atividades pedagógicas escolares, a 

práxis é de grande importância nos debates travados em torno das 

problemáticas sociais, propiciando que esses debates não se dissolvam em 

senso comum, dissipando, dessa forma, a percepção de conjunto. Do mesmo 

modo, a ação docente, implicada em categorias, se avoluma no 

envolvimento político na comunidade social, para demonstrar a negligência 

governamental e trabalhar em defesa do reconhecimento e democratização 

da instituição escolar pública e do seu corpo docente. Acredita-se que 

conhecer a condição social seja imprescindível, ao reputar necessário que o 

docente receba uma formação política consistente. Essa capacidade lhe 

oportuniza entender aquilo que apresenta maior relevância para ser ensinado 

e a maneira pela qual precisa sê-lo, objetivando as metas pedagógicas 

vinculadas à uma conjuntura social tangível.  



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1200  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

O senso comum prefigura não compreender que a instituição escolar 

possui uma função considerável na promoção da conduta política dos 

estudantes, isto é, a sua vontade para conservar ou buscar a transformação 

do meio social em sua completude. No âmago dessa conjuntura, o 

crescimento excessivo do tecnicismo é notório, ao mesmo tempo em que a 

participação política inclina-se a ser desconsiderada e revelar-se totalmente 

negligenciada. Em hodierna pesquisa abordando escolhas políticas, Ludwig 

(2000) ajuíza que o senso comum compreende que a finalidade da 

instituição escolar é tornar possível o desenvolvimento de habilidades e 

competências aos alunos, principalmente aquelas que contribuam em suas 

ações profissionais.  

A educação configura-se como um ato político por disseminar 

padrões reconhecidos pela sociedade, formando a personalidade e 

transmitindo aos estudantes concepções de mundo prevalecentes. Acontece 

que, imbuída do processo educacional sistematizado, a escola possui a sua 

compleição estrutural e funcionalidade dependentes das relações de poder 

implementadas no meio social. Em decorrência disso, inclina-se a propagar 

os conteúdos que dizem respeito, principalmente, às camadas que dominam 

os meios de produção. Amiúde, esses conteúdos são passados adiante 

enquanto preceitos axiomáticos, não ocasionalmente antiquados e sem 

articulação mútua, dissociados dos problemas e incoerências que existem no 

interior da comunidade social. 

Não somente os conteúdos que a instituição escolar transmite 

beneficiam as camadas que dominam os meios de produção, porém, a 

sistematização e a funcionalidade pedagógica tramam, com frequência, uma 

matriz curricular velada, a qual otimiza este benefício. O cotidiano, a 

ocupação do ambiente e a supervisão dos profissionais da educação 

destinam-se a estabelecer normatizações comportamentais e unidade 

comunitária, que são de amplo interesse à conservação do status quo social. 

Argumenta-se que, apesar da escola servir majoritariamente às 

camadas dominantes, por conta da conflagração de classes, a mesma poderá 

beneficiar o enfrentamento contra-ideológico das classes populares, 

possibilitando, dessa forma, ser diretamente influenciada pelos interesses 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1201 

das camadas desfavorecidas da sociedade. A instituição escolar 

contemporânea se percebe implicada com a qualidade do ensino, 

problemática que tem inquietado as classes populares, assim como as classes 

hegemônicas. As classes populares já possuem o entendimento de que uma 

escolaridade insuficiente minimiza, de modo significativo, suas chances de 

empregabilidade; e, as classes hegemônicas, que em épocas passadas 

receavam elevar o grau de intelectualidade do povo, nos dias de hoje, por 

conta do desenvolvimento tecnológico, passaram a inquietar-se com o 

ensino de qualidade, pois os meios de produção de que portam necessitam 

de operários progressivamente qualificados tendo em vista operar 

eficientemente as ferramentas tecnológicas e, com isso, conservarem-se em 

competição no mercado (LUDUWIG, 2000). 

A premência da classe dominante de um ensino de qualidade para 

conceber fileiras de trabalhadores que atuarão como “estoque de reposição” 

no campo mercadológico, vem induzindo pensadores do processo 

educacional a trabalharem em benefício da Pedagogia da Qualidade Total.  

Esta proposição educativa invoca conceitos como produtividade, eficiência, 

mérito e espírito competitivo, e desconsidera princípios morais vistos como 

ultrapassados, entre eles destacam-se a solidariedade, colaboração, 

igualdade e justiça. Dispondo como finalidade imprimir uma compreensão 

de cidadão na subjetividade social, cidadão este caracterizado pela 

competição, produção e consumo de produtos mercadológicos. 

Desclassificando e adulterando a representação do cidadão de direitos, 

partícipe do meio social e que se encontra em luta permanente para assegurar 

os interesses da coletividade (SUÁREZ, 1995). 

É necessário ressaltar que, uma educação de qualidade não assegura 

uma colocação no mercado de trabalho, cada vez mais assinalado pela 

competitividade avassaladora e ultrajante. Nos dias de hoje, o obstáculo 

mais evidente imposto à sociedade brasileira é o desemprego proveniente 

das premissas neoliberais assumidas pelo governo a partir dos anos 1990, 

que minimizou o número de vagas de trabalho por meio da 

desregulamentação, automatização, privatização e da abertura do mercado 

aos países estrangeiros. Atuando dessa forma, retêm os lucros, de maneira 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1202  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

categórica, sob o domínio de alguns poucos beneficiários e intensifica a 

supressão de grande parte da população já sem privilégios. 

Os princípios neoliberais recomendam uma economia de livre-

mercado, com abundante diminuição do envolvimento do setor público, 

acarretando a demolição dos serviços de saúde, proteção social e educação. 

Em nações onde foi implementado, o neoliberalismo intensificou a 

concentração de lucro, assim como a condição de miserabilidade das 

camadas menos favorecidas da sociedade. Esta é a bússola política da direita 

na contemporaneidade: o Estado precisa ser mínimo e a população uma 

consumidora permanente. Unidos às ambições da economia de mercado, os 

políticos de direita são os que contribuem direta e indiretamente com o 

crescimento desta tendência. Conforme Ludwig (2000), a eleição de uma 

quantidade significativa de políticos esquerdistas, envolvidos com os 

movimentos e interesses sociais da população, viria a ser resolutivo na 

morosidade deste crescimento. 

O empenho das representações políticas esquerdistas nas lutas em 

defesa da diminuição das desigualdades sociais, promoveria mudanças 

significativas na organização da sociedade. Em seus embates a favor da 

classe operária, teriam a possibilidade de implementar políticas sociais 

adequadas. Ao transmitir estas ponderações para a conjuntura educacional é 

relevante compreender a desmistificação da isonomia pedagógica. Não 

existe educação imparcial, por conta disso o docente necessita estar 

consciente da magnitude do seu comprometimento político e social com a 

atenuação das desigualdades e seus malefícios à dignidade humana. 

A primordialidade desse engajamento tem necessidade de ser 

ressaltada desde a formação inicial dos futuros professores e professoras. A 

instituições de ensino superior que lidam diariamente com essa formação, 

uma vez que assumam o compromisso com a diminuição das desigualdades 

sociais irão contribuir, especialmente, com um processo formativo com base 

na política transformadora de seus estudantes e incitará a participação dos 

mesmos em movimentos sociais organizados alicerçados nos interesses da 

coletividade. As associações organizadas são vitais para retardar o 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1203 

barbarismo universalizado propagado pelos princípios neoliberais impostos 

ao povo brasileiro de maneira reacionária. 

 

 

Sobre a práxis e sua relevância política 

 

Teoria e prática possuem um relacionamento proativo e paradoxal, 

sendo elementos da ação do ser humano sobre o mundo, em tensão mútua, 

o que engendra uma movimentação ativa de superação. A palavra práxis 

sumariza este relacionamento, empregada desde a Grécia Antiga, porém, é 

necessário saber que o seu conceito não possui a mesma configuração na 

contemporaneidade. Ao invés de utilizar a palavra práxis enquanto prática, 

como frequentemente denominamos nos dias de hoje, Aristóteles 

empregava-a em contraposição à poiesis, considerada uma atividade 

benéfica e promotora de grandes ideias. Os gregos rechaçavam a prática, 

por enaltecerem a contemplação da mente, contrapondo a atividade prática 

instrumental vista por muitos deles como indecorosa, praticada, de modo 

particular, pelos escravos. 

Platão indicou a conjunção entre teoria e prática, onde a teoria 

precisa ser prática, o pensamento e ação precisam continuar em conjunção, 

e o ambiente dessa união encontra-se na política. Ela, a política, representa 

a única prática proeminente, contanto que esteja imbuída da teoria. Neste 

relacionamento torna-se patente a predominância da prática teórica. Em 

contrapartida, Aristóteles não corrobora que a atividade política seja 

assentada sobre premissas meramente determinadas pela teoria, uma vez que 

a conjuntura de sua época o conduz ao impedimento da conjunção entre 

teoria e prática. Na concepção de Aristóteles, a práxis política configura-se 

como uma arte de administrar as questões sociais na prática, ou seja, é a 

tekne, o técnico é o ser humano que entende como produzir as coisas de 

forma a conquistar as metas de maneira proposital. 

A reflexão de Giordano Bruno, no período renascentista, expressa a 

atividade contemplativa enquanto personificação de grande importância, 

porém a atividade prática começa a ser postulada enquanto percurso 

indispensável para tornar mais fácil esta atividade contemplativa. No século 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1204  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

XVIII, amplifica-se a utilidade da atividade humana; Bacon corrobora que 

o ser humano intensifica suas forças por meio de um conhecimento que se 

alimenta dos fenômenos experienciados; Descartes preconiza que o saber 

transforma o ser humano em proprietário da natureza. Em uníssono os 

intelectuais mais conservadores afirmam que a dominação humana sobre a 

natureza acontece por meio do trabalho e dos procedimentos técnicos. 

Ricardo e Smith preconizam, na economia clássica, a práxis 

materialista de produção, sendo esta mesma produção não somente a 

ferramenta de dominação dos seres humanos sobre a natureza, por que não 

dizer sobre sua natureza individual. Produção e história constituem uma 

conjunção indissociável. A atividade humana é o manancial de toda 

economia e serventia monetária. Um momento determinante para a 

compreensão de práxis, enquanto conjunto primordial de ser humano nos 

princípios filosóficos idealistas da Alemanha. Hegel reitera que o trabalho 

possui a capacidade de aumentar a consciência do operário até a consciência 

de sua emancipação, por meio de um desenvolvimento teórico e prático de 

embate contra todas as formas exploração do ser humano, quando ao final o 

oprimido torna-se consciente de sua ignorância intelectual, e, por seu turno, 

de sua autonomia. 

Feuerbach compreende a práxis enquanto ação teórica ou prática 

que fomenta determinada correspondência entre sujeito e objeto em 

entendimento duplo: subjetivo, correspondente à religião, e objetivo, 

correspondente ao verdadeiro conhecimento. A teoria configura-se como 

exercício objetivo, a percepção teórica contrapõe-se ao religioso e sua 

natureza é antropológica. A categoria práxis, no pensamento de Marx, torna-

se fundamental e sob o prisma desta é que se necessitam analisar 

criticamente as problemáticas do saber humano, do desenvolvimento 

histórico do meio social e da própria conjuntura política. A compreensão 

oferecida pelos princípios marxistas à práxis concentra-se em um trabalho 

humano que concebe elementos ou reformas na conjuntura social. Na 

concepção gramsciana, a corrente marxista configura-se como a filosofia da 

práxis.  



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1205 

Na Tese II sobre Feuerbach, Marx sumariza sua colaboração na 

discussão a respeito do reflexão e interpretação do mundo real, atuando 

sobre o mesmo, tendo em mente a sua transformação genuína. Fazendo 

alusão à Filosofia enquanto área da teoria declara que os pensadores se 

abalizaram a compreender a realidade, ao invés de realizar sobre ela as 

transformações necessárias. Contrapondo a circunscrição da filosofia de 

assentir e explicar a realidade, Marx concorda que a filosofia é ação, que 

promove a transformação, em um relacionamento dialético no qual a 

percepção sobre o mundo real possui significado e regressa ao mesmo para 

modificá-lo. 

A concepção dialética compreende o encadeamento teoria e prática 

enquanto indivisível, uma relação mútua de potencialidades e inquietações, 

a presença de uma ou outra submete-se ao relacionamento bilateral entre 

ambas. Transcorrem desta concepção a importância de associar esse 

encadeamento com conjunturas de interpretação de ampla magnitude. Toda 

prática encontra-se introduzida em uma conjuntura maior da história do 

homem, edifica um novo contexto, possui um significado social e histórico. 

A Filosofia da Práxis representa, na concepção gramsciana, um 

planejamento funcional de estruturação de uma conjuntura moderna. 

A práxis representa, por conseguinte, uma concepção substancial à 

compreensão dialética do meio social e dos valores culturais nele 

transmitidos.  Enquanto decurso de relação entre a inteligência e a 

habilidade do ser humano, por um lado, e, por outro, das particularidades 

dos elementos. Assim sendo, é o relacionamento entre a consciência do ser 

humano e a matéria orgânica, no qual os elementos não são compreendidos 

enquanto ampliações simplórias das estruturas genéticas do ser humano, e 

sim enquanto unidades, que permanece existindo exterior e altivamente do 

querer humano, e que podem integrar os relacionamentos em sociedade, 

estabelecidas pelo saber humano sobre suas particularidades singulares. 

A filosofia moderna acarretou significativas colaborações à 

designação da práxis como emancipação, principalmente ao pensamento 

crítico sobre a ética e política. Iremos analisar o entendimento 

contemporâneo de práxis política dos educadores com base no marxismo, 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1206  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

principalmente por meio da disposição sistemática realizada por Vazquez 

(1997), em sua Filosofia da Práxis. Marx assevera que os seres humanos 

são sujeitos do processo histórico. O contexto objetivo é, dessa forma, 

concebido por seres humanos que, no mundo capitalista, encontram-se 

imperiosamente subdivididos em classes, subdivisão essa que conserva a 

condição de alienação. Assim sendo, superar a alienação demanda o 

entendimento da movimentação dialética da sistematização da conjuntura 

real, o entendimento de cada sujeito enquanto partícipe de uma classe e, 

superando da divisão de classes. 

Com base na percepção marxista, a práxis representa uma categoria 

verossímil da estrutura dialética, ou seja, um movimento subjetivo que, 

externado, efetua-se enquanto elemento, ganhando concretude. Ao sumariar 

no conceito o ser e seus axiomas históricos, tal movimento torna possível o 

entendimento da realidade que, com efeito, é antagônica. Esse entendimento 

oportuniza a reflexão crítica sobre as forças ideológicas onipresentes e, com 

isso, a práxis transforma-se em ação prática de emancipação do ser humano, 

possibilitando-lhe a efetivação de sua história. De acordo com Marx, a 

dinâmica dialética da história tem um alicerce materialista, onde se 

destacam os verdadeiros interesses dos seres humanos, promovendo a 

consciência. 

Entende-se a práxis enquanto atividade humana, concreta, factual e 

revolucionária. A práxis preambular encontra-se no trabalho humano, os 

produtos materiais, que torna compreensível a práxis social e o 

desenvolvimento histórico enquanto autoprodução do ser humano por si 

mesmo. O trabalho humano representa a tentativa de objetivar a 

subjetividade. Uma vez que o sujeito não identifica a subjetividade humana 

presente em cada elemento, encontra-se mergulhado em profunda alienação. 

Por meio da práxis o ser humano promove sua humanização. A objetivação 

só acontece mediante a práxis. O trabalho humano representa a práxis 

elementar. Por meio dela o ser humano se faz presente enquanto ser social, 

ao mesmo tempo em que torna-se maior enquanto ser consciente acerca da 

sua natureza e cultura singulares. Por um lado, a produção possui uma 

relevância econômica relacionada à produção de elementos convenientes 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1207 

que atendam aos interesses humanos, e, por outro, uma relevância filosófica 

relacionada a autoconstituição do ser humano. 

Segundo Vazquez (1997), a práxis permanece sendo entendia 

enquanto atividade onde um ser humano dinâmico transforma a matéria-

prima: objetos naturais, resultados de uma práxis precedente ou o próprio 

homem. Em seu cerne fulcral, a práxis é a efetivação dialética entre teoria e 

prática que oportuniza a emancipação humana. Os tipos da práxis irão 

depender da matéria-prima. No entanto, dois tipos possuem maior destaque: 

a práxis produtiva e a práxis política. A primeira é a práxis essencial ao 

planejamento das bases de uma organização econômica, que oferece 

sustentação e estabelece os outros tipos de práxis; e a segunda é onde a 

conjunção teoria e prática demanda um nível elevado de estruturação, pois 

sua matéria-prima são as classes sociais em incompatibilidade de interesses 

e em contínuo embate. 

Tendo em vista que a práxis política venha a ser devidamente 

cônscia, desenvolvida, compenetrada e operativa, tem necessidade da 

presença de um grupo partidário, onde serão construídos os procedimentos 

estratégicos e as formas de combate. Considera-se a prática política 

enquanto ação efetiva que modifica o elemento, as classes ou agrupamentos 

sociais, a sociedade e os relacionamentos pautados na economia, política e 

princípios ideológicos. Na conjunção teoria e ação prática verossímil, a 

práxis política procura influenciar os fundamentos econômicos e sociais 

onde se estabelece o domínio material e espiritual da classe hegemônica. 

Encaminhando esse esforço reflexivo para o ambiente educacional, 

o dever da práxis educativa é lidar com determinados princípios morais 

objetivos da realidade material dos seres humanos, pois a mesma se efetua 

sob as limitações que subsistiam antes da prática educativa e que a 

implementaram desse modo. O trabalho educativo se baseia em percepções 

vinculadas a objetivos, cujo elemento são seres humanos concretos, 

convivendo em sociedade e que possuem como meta uma mudança 

verdadeira e objetiva do âmbito. 

Os objetivos do processo educacional estão precisamente 

relacionados ao meio social que se procura entender e, essas metas não são 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1208  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

especulativas e/ou imparciais, porém tangíveis e assinaladas pela sua época. 

São finalidades sociais, e apontam que a perspectiva da educação escolar 

tornar-se uma ferramenta de modernização da vida em sociedade encontra-

se na possibilidade de consumar a relação entre saber produzido e 

pensamento comum, teoria e prática. O instrumento que o professor possui 

é um agrupamento de estudantes, de múltiplas classes sociais, que carregam 

consigo princípios morais e convicções de sua classe originária. O professor 

retira e reenvia os estudantes à práxis social e, a atividade do trabalho 

docente é reconduzir à sociedade da qual são oriundos esses estudantes, 

seres humanos concretos. 

A natureza de pujança política da práxis encontra sua realização por 

meio da modernização e da perspicácia de princípios no âmbito social. O ser 

humano é sujeito e elemento dessa práxis, agindo sobre si mesmo por meio 

dela e, dessa forma, concede ao mundo real um atributo a todo momento 

autêntico. É da responsabilidade do professor, consequentemente, 

sistematizar pelos caminhos educativos, a modernização da convivência em 

sociedade. A pujança da práxis educativa é social, pois em seu domínio está 

a oportunidade de transformação e/ou manutenção dos relacionamentos 

econômicos, políticos e sociais; e, os elementos desta práxis encontram-se 

nos agrupamentos que irão constituir a sociedade vindoura. 

A instituição escolar não representa a origem da disseminação das 

desigualdades, mas, efetivamente, a base de uma organização econômica 

que determina a circunstância de classe e que torna burocrática, além disso, 

a pedagogia, impondo sobre ela a segmentação, assegurando a hegemonia. 

Ao abordar o contrassenso entre práxis reiterativa e práxis criadora, Vasquez 

mostra que a burocracia presente nas relações educativas se encontra 

compromissada com as origens de classe que penetram as comunidades 

sociais, nas quais os princípios capitalistas, que monopolizam o estado, 

tornam burocráticas não somente os valores culturais, porém, igualmente a 

política, a economia e os modos de relação em sociedade. 

 

 

 

 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1209 

Considerações Finais 

 

Mesmo havendo um profundo e contínuo interesse sobre assuntos 

políticos no âmbito escolar, a relação entre política e as teorias da educação 

permanece sendo desvalorizada. Naturalmente existe uma considerável 

tradição intelectual de pensar sobre educação e política de forma conjunta, 

iniciando com Platão e continuando à luz das reflexões de pensadores como 

Rousseau e Dewey, até chegar à contemporaneidade. Esta tradição possui 

uma ampla diversidade, porém uma particularidade que aparece com 

frequência em muitas obras de grande relevância escritas até os dias de hoje 

é que a educação é pensada como parte de projetos políticos em grande 

escala, amiúde utópico, de compreensão mais satisfatória das comunidades 

sociais. 

A formação política destinada aos professores em sua formação 

inicial, embora se constituísse de maneira a proporcionar fundamentos 

elementares para que os docentes pudessem compreender que o meio escolar 

expressa as decisões de ordem política e econômica de sua realidade, mesmo 

assim não seria suficiente. Assinalada pelo comprometimento político, a 

atividade educativa passa imperiosamente por uma construção individual 

que é única em cada professor.  

Compreendemos a formação docente fundamentada no 

comprometimento político como imprescindível na formulação e 

desenvolvimento de um processo educativo coerente e satisfatório para 

todos os sujeitos. No momento em que evidenciamos esse processo 

educativo, tomamos novamente a premissa da qualidade, que continua sem 

alcançar sua primazia, apesar de se apresentar incessantemente através dos 

veículos de comunicação em massa, na manifestação discursiva do poder 

público, pois a educação pública brasileira permanece sem uma 

centralização adequada.  

Em face da abundância de problemas sociais, políticos e 

econômicos que permeia o sistema educacional do Brasil, destacamos o 

profissional que trabalha neste ambiente, o professor, cuja formação de sua 

identidade docente tem encontrado alicerce, ultimamente, em um discurso 



A formação política do professor: um olhar sobre a história 

1210  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

onde o mesmo assume a contragosto a responsabilidade pelas circunstâncias 

que atravessam a organização da escola enquanto instituição social. 

Desta forma, buscamos descrever o contexto histórico da formação 

política do professor, no qual a composição e desenvolvimento dessa 

formação não ocorre em um ambiente interno ou externo, mas no campo de 

interação entre eles. Compreendemos que a formação política dos 

professores precisa ser evidenciada e melhorada continuamente no instante 

em que o que se objetiva é aproximar e tornar mais forte os laços da ação 

educativa com as demandas da população.  

 

 

Referências 

 
ALTHUSSER, Louis. Ideologia e aparelhos ideológicos do Estado. 3. ed. Lisboa: 

Presença, 1980.  

AZEVEDO, Fernando. A cultura brasileira: introdução ao estudo da cultura no 

Brasil. 1961. p. 567. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Da educação fundamental ao fundamento da 

educação. 1980. 

CUNHA, Luis Rodrigues. Educação e desenvolvimento social no Brasil. 1975. 

GIROUX, Henri; McLAREN, Peter. Formação do professor como uma esfera 

contra-pública: a pedagogia radical como uma forma de política cultural. ln: 

MOREIRA, Antonio, SILVA, Tadeu. (Orgs). Currículo, cultura e sociedade. São 

Paulo: Cortez, 1994. 

GRAMSCI, Antonio. Maquiavel, a política e o estado moderno. 8.ed. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1991. 

GRAMSCI, Antonio. Os intelectuais e a organização da cultura. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1995. 

LIBÂNEO, José Carlos. Democratização da escola pública: a pedagogia crítico-

social dos conteúdos, 1985. 

LUDWIG, Antônio Carlos. Conservadorismo e progressismo na formação 

docente. 2000. 

MARTINS, Maria Anita Viviani. O professor como agente político. São Paulo, 

Loyola, 1987.  

SAVIANI, Dermeval. Educação: do senso comum à consciência filosófica. São 

Paulo, Cortez Editora: Autores Associados, 1989. 

SAVIANI, Dermeval. Escola e democracia. 42 ed. Campinas, SP: Autores 

Associados, 2012. 



Evandro Luiz Ghedin; Carlos César Macêdo Maciel 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1175-1211, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1211 

SUÁREZ, Daniel. O princípio educativo da nova direita: Neoliberalismo, Ética e 

Escola Pública. In: Pedagogia da Exclusão: Crítica ao Neoliberarismo em 

Educação. Petrópolis: Ed. Vozes, 1995. Cap. 9, p. 253-270. 

VAZQUEZ, Adolfo Sánchez. Filosofia da Práxis. Tradução de Luiz Fernando 

Cardoso. 2. ed, Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997. 

 

Data de registro: 03/04/2020 

Data de aceite: 20/10/2021 



Titulo do artigo 

1212  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1212, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1213 

 

 O conhecimento em essência e a linguagem como 

referência: uma discussão sobre as bases filosóficas da 

educação 

 

 

 

Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior * 

 

 

Resumo: Trata-se de uma discussão teórica a respeito de bases filosóficas da 

educação, as filosofias realista e idealista, que vêm se desenvolvendo no decorrer 

da história e apresentam alguns pontos em comum, dentre os quais destaco dois: o 

essencialismo e o referencialismo. A primeira relacionada ao conhecimento; a 

segunda, à linguagem. Apresento e discuto esses pontos, a partir das compreensões 

sobre conhecimento e linguagem dessas filosofias. E, então, apresento a filosofia da 

linguagem que se desenvolve, principalmente, no fim do século XIX, como uma 

contraposição a essas concepções. Desse modo, discorro sobre o realismo e o 

idealismo, suas consequentes compreensões sobre como é adquirido o 

conhecimento e o lugar da linguagem em cada um destes fundamentos, e como esta 

passa a ser entendida com a virada linguística. 

 

Palavras-chave: Essência; Referência; Bases Filosóficas; Educação; Linguagem  

 

 

 

 

                                                           

* Doutor em Educação em Ciências e Matemáticas pela Universidade Federal do Pará, Brasil 

(2016). Professor Adjunto da Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará, Brasil. E-mail: 

valdomiro@unifesspa.edu.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3200167526181886. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-1425-0049.  

                     http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-55174  

  

mailto:valdomiro@unifesspa.edu.br
http://lattes.cnpq.br/3200167526181886
https://orcid.org/0000-0002-1425-0049
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-55174
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-55174


O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1214  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Knowledge in essence and language as a reference: a discussion on the 

philosophical bases of education 

 

Abstract: It is a theoretical discussion about the philosophical bases of education, 

the realistic and idealistic philosophies, which have been developed throughout 

history and have some points in common, among which we highlight two: 

essentialism and referentialism. The first related to knowledge and the second to 

language. We seek to present and discuss these points, presenting the 

understandings about knowledge and language of these philosophies. And then, we 

present the philosophy of language that developed, mainly, at the end of the 19th 

century, as a counterpoint to these conceptions. In this way, we discuss realism and 

idealism, and their consequent understandings about how knowledge is acquired, 

and the place of language in each of these fundamentals, and how it comes to be 

understood with the linguistic turn.  

 

Key-words: Essence; Reference; Philosophical Bases; Education; Language 

 

 

La connaissance par essence et le langage comme référence : une discussion 

sur les bases philosophiques de l'éducation 

 

Résumé: Il s'agit d'une discussion théorique sur les bases philosophiques de 

l'éducation, les philosophies réalistes et idéalistes, qui ont été développées à travers 

l'histoire et qui ont quelques points en commun, parmi lesquels nous en soulignons 

deux : l'essentialisme et le référentialisme. Le premier concernait à la connaissance 

et le second au langage. Nous cherchons à présenter et à discuter ces points, en 

présentant des compréhensions sur la connaissance et le langage de ces 

philosophies. Et puis, nous présentons la philosophie du langage qui se développe, 

principalement, à la fin du XIXe siècle, en contraste avec ces conceptions. De cette 

façon, nous discutons du réalisme et de l'idéalisme, et de leurs compréhensions qui 

en découlent sur la façon dont les connaissances sont acquises, et la place du langage 

dans chacun de ces principes fondamentaux, et comment il devient compréhensible 

avec le tournant linguistique.  

 

Mots-clés: Essence ; Référence ; Bases Philosophiques ; Éducation; Langage 

 

 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1215 

Introdução 

 

A filosofia se inicia quando se passa a pensar sobre a vida. Os 

filósofos antigos, como os pré-socráticos, começaram a perguntar o porquê 

das coisas, e a partir daí começou-se a formular as respostas. Inicia-se 

também as indagações sobre a realidade o conhecimento e sobre o modo de 

vida que se tem a partir de tal compreensão. A resposta ou a discussão que 

se fazia a partir desta pergunta fundamentou não só a ciência, mas o modo 

de viver humano e consequentemente a educação.  

Dummet (1993), em sua análise sobre as origens da filosofia 

analítica, compreende a história da filosofia em três grandes períodos. A 

primeira vai do século VII a.C. até o século XIV d.C., compreendendo a 

idade antiga e a idade média. Esse período foi dominado pelo realismo. O 

segundo grande período vai do século XIV ao fim do século XIX, período 

que compreende, em grande parte a Idade Moderna, quando se desenvolveu 

o idealismo. O terceiro período vai do fim do século XIX até os tempos 

atuais, tendo sua maior efervescência no início do século XX, quando se 

rompe com a filosofia moderna, e a linguagem passa a ser estudada mais 

profundamente. No entanto, esta classificação pode não ser tão bem aceita 

com esse caráter cronológico, devido às características tanto do realismo 

quanto do idealismo, ou mesmo aos estudos sobre o papel da linguagem na 

filosofia aparecerem em outros momentos da história, mas para facilitar a 

discussão seguimos a classificação de Dummet. 

No realismo1, o objeto predomina em relação ao sujeito, e as 

percepções que temos dos objetos são reais, ou seja, correspondem de fato 

às características presentes nesses objetos. No idealismo, o sujeito 

predomina em relação ao objeto, e o importante é a percepção da realidade, 

produzida pelas nossas ideias.  

Na Grécia antiga, houve o desenvolvimento do realismo, 

principalmente com Platão e Aristóteles, que se mantém por quase toda a 

Antiguidade e Idade média. Na Idade Moderna, surge o idealismo com 

                                                           
1 Seguimos Gottschalk (2002) para as definições de realismo, idealismo, platonismo e 

empirismo que seguem no texto. 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1216  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Descartes, que se desenvolve com Kant e Hegel. Na Idade Moderna o 

realismo é remodelado por Locke, chamado agora de empirismo. E entendo 

que a filosofia se desenvolveu perguntando e teorizando sobre diversas 

questões, e tal desenvolvimento esteve sempre atrelado ao modo de se 

pensar a educação. Em uma perspectiva wittgensteiniana, que desenvolverei 

mais à frente, compreendo que tanto o realismo como o idealismo trazem as 

concepções essencialista e referencial, pois consideram que o conhecimento 

é extralinguístico, presente em um mundo ideal platônico, mental ou 

empírico, e que a linguagem teria apenas a função de referência de tal 

conhecimento. De acordo com Silveira, Teixeira Jr e Silva (2018):  

 

 

A filosofia essencialista está ligada ao conhecimento e 

o referencialismo à linguagem. Uma concepção 

essencialista do conhecimento é aquela que se refere à 

crença em uma suposta essência por trás dos conceitos, 

um significado essencial que perpassaria o uso das 

nossas palavras em diferentes contextos, como se 

houvesse uma referência última fora da linguagem. A 

concepção referencial da linguagem considera que a 

linguagem teria exclusivamente a função de se referir 

a algo extralinguístico desconsiderando todas as outras 

funções da linguagem. (SILVEIRA; TEIXEIRA JR; 

SILVA, 2018, p. 163) 

 

 

Nos séculos XIX e XX, há um florescimento de novas ciências, 

como a psicologia e a sociologia e o desenvolvimento de teorias 

educacionais em formas mais sistemáticas, que se apoiam em 

desenvolvimentos filosóficos realistas e idealistas. A educação do século 

XX se pautou em diversas teorias, com destaque para Dewey, Skinner, 

Piaget e Vygotsky. O Brasil seguiu essas tendências, que vinham da Europa 

e dos EUA.  

No final do século XIX, surgiu um movimento filosófico conhecido 

como virada linguística que realizou uma revolução copernicana quanto ao 

conhecimento, pois passou a enfatizar a linguagem em suas análises 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1217 

filosóficas. Wittgenstein é considerado um dos expoentes da virada 

linguística, assim como é o autor que melhor se interpôs às concepções 

essencialista e referencial, questionando não apenas tais concepções, mas o 

próprio fazer filosófico, que ele é tido como uma atividade. Portanto, a partir 

da virada linguística, começa um movimento de mudança da percepção 

sobre como se dá o conhecimento, que retira a linguagem de uma função 

apenas referencial e passa a não buscar os fundamentos últimos do 

conhecimento, mas é importante destacar que essa mudança não abrangeu 

toda a filosofia (assim como o realismo não deixou de existir após o 

desenvolvimento do idealismo) e inicialmente ficou restrito à Áustria 

(círculo de Viena), Cambridge e Oxford, na Inglaterra, e foi se 

desenvolvendo e ocupando cada vez mais espaços, algo que se mantém até 

os dias atuais. 

Quando se trata de educação, é imprescindível se perguntar sobre os 

fundamentos e a natureza dessa forma de conhecimento, para compreender 

como ela se dá, para que então possamos pensar sobre possibilidades (ou 

não) e/ou finalidades do ensino. A depender de determinadas concepções 

filosóficas e epistemológicas, pode-se encaminhar o ensino para 

determinados sentidos. Caso se siga o platonismo, pensar-se-á que tal 

conhecimento está fora da realidade empírica, em algum mundo 

suprassensível e, caso se apoie no empirismo, haverá o entendimento que o 

conhecimento seria um resultado das experiências com a realidade 

(GOTTSCHALK, 2002). Indo em outro sentido, ao seguir princípios 

idealistas ou racionalistas, a matemática já seria produto de nossa razão. 

Thom (1973, p. 204, tradução do autor) entende que “Na verdade, quer se 

queira quer não, toda pedagogia matemática, mesmo que com pouca 

coerência, repousa sobre uma filosofia da matemática”. 

Por isso considero de fundamental importância a discussão sobre os 

fundamentos filosóficos da educação e, assim, apresento neste texto as 

concepções tradicionais filosóficas que compreendo estarem presentes nas 

discussões sobre a educação, ou seja, trarei uma caracterização mais 

profunda do realismo e idealismo como exemplos de posicionamento 

filosóficos relacionados às concepções essencialista e referencial e a 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1218  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

filosofia da linguagem como uma contraposição a essas concepções. Desse 

modo, discorro sobre o realismo e o idealismo, suas consequentes 

compreensões sobre como é adquirido o conhecimento, o lugar da 

linguagem em cada um destes fundamentos e como esta passa a ser 

entendida com a virada linguística. 

 

 

Realismo 

 

Seguindo a classificação de Dummet (1993), o que marca o primeiro 

período, o realismo, é a preocupação fundamentalmente com a ontologia, 

pois se perguntava sobre o ser, o existir e a realidade em si. Desse modo, 

desejava-se saber o que é a verdade, a existência, o bem, o belo, o 

conhecimento, o triângulo, o número 1 etc., tomando essas questões como 

realidades em si, por isso é conhecido como realismo.  

O realismo tem como principal pensador o filósofo grego Platão. 

Considero-o realista na medida em que suas ideias tinham uma existência 

própria em outra realidade, denominada por ele de mundo das ideias, que 

estaria fora de nossa realidade conhecida, esta que para ele era apenas a 

aparência daquele mundo ideal e perfeito. Platão considerava que os objetos 

tinham uma forma divina de existência e o que havia em nossa realidade 

eram apenas sombras desse mundo ideal ou celestial, onde estariam as 

primeiras ideias do conhecimento, e no nosso mundo estavam apenas as 

cópias desse mundo ideal, e nós, humanos, precisaríamos descobri-las. 

Neste mundo em que vivemos, o sensível, precisaríamos através da dialética 

chegar ao conhecimento do mundo das ideias, ao inteligível. Para Platão, 

havia nos seres humanos um potencial natural, pois nossa alma já teria 

habitado esse mundo ideal antes de vir habitar no corpo terrestre. Para isso, 

nós precisaríamos ser levados a nos aproximar do conhecimento de fato, ou 

seja, recordar o que já sabíamos.  

É o que se vê no diálogo Mênon, no qual Platão conta que o filósofo 

Sócrates ensina a um escravo, que nunca havia tido aulas de geometria, e 

mostra, por meio de perguntas — método conhecido como Maiêutica 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1219 

Socrática — que o escravo consegue por conta própria deduzir o Teorema 

de Pitágoras; assim, Sócrates mostra que o escravo já sabia geometria, 

mesmo sem nunca tê-la visto (GOTTSCHALK, 2007). Pois, mesmo que as 

noções matemáticas não sejam ideias puras, elas refletem as ideias do 

mundo inteligível. Dessa forma, quem fosse lidar com o conhecimento 

deveria fazer uso do raciocínio, e não dos sentidos.  

De acordo com Meneghetti (2004), no platonismo a matemática 

encontra-se no mundo das ideias, num lugar inferior à dialética, sendo uma 

espécie de introdução a esta última, e o conhecimento que se poderia ter do 

ser e do mundo das ideias pela dialética é diferente do que se poderia ter 

pela matemática, porque, enquanto na matemática a alma se serve dos 

originais do mundo sensível, que necessita de hipóteses para concluir o que 

quer que seja, a dialética, contrariamente, leva ao bem, a um princípio não-

hipotético, sem auxílio das “sombras” do mundo sensível, como no caso da 

matemática. 

Meneghetti (2004) nos mostra que, no entanto, apesar de as noções 

matemáticas não constituírem ideias puras, elas as refletem e possuem seus 

protótipos no domínio das realidades eternas e, assim, é necessário, a quem 

faz uso da matemática, a obrigação de usar o raciocínio, e não os sentidos. 

Dessa forma, o primitivo conhecimento matemático empírico dos egípcios 

e babilônios é transformado na ciência matemática grega, dedutiva, 

sistemática, baseada em definições e axiomas (MENEGHETTI, 2004). 

Para Platão esse mundo ideal é um “mundo” fora da linguagem, que 

oferece os padrões, onde está a origem, a essência e o fundamento de todo 

conhecimento, e nossa linguagem seria apenas uma forma de representar 

(referência) esse mundo ideal. A linguagem, para Platão, deve descrever 

adequadamente a correspondência entre quem conhece e o que se é 

conhecido, mas ela não serviria para o próprio ato de conhecer, pois o real 

só pode ser conhecido em si mesmo, usando apenas o ato de pensar, sem a 

necessidade da linguagem. Assim, a linguagem para Platão 

 

 

 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1220  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

é reduzida a puro instrumento, e o conhecimento do 

real se faz independentemente dela. O puro pensar, a 

contemplação das Ideias, é para Platão um diálogo sem 

palavras, da alma consigo mesma [...]. A linguagem 

não é, pois, constitutiva da experiência humana do real, 

mas é um instrumento posterior, tendo uma função 

designativa: designar com sons o intelectualmente 

percebido sem ela. Sua tese fundamental é a distinção 

radical entre pensamento e linguagem, sendo esta 

reduzida à expressão secundária ou a um instrumento 

(organon) do pensamento. A palavra é reduzida a puro 

sinal, cujo ser se esgota em sua função designativa. 

(OLIVEIRA, 2001, p. 22) 

 

 

O realismo platônico está presente no movimento logicista2 que 

surgiu no fim do século XIX. No logicismo, o mundo ideal não seria mais 

aquele celestial apontado por Platão, mas passa a ser de outro tipo. Para 

Gottlob Frege, é a lógica. Frege defende que há uma ligação interna, de 

sentido, entre a lógica e a matemática, e que, assim, a linguagem e a 

matemática possuem formas lógicas comuns (essência), como uma espécie 

de isomorfismo. No logicismo, a lógica é o mundo ideal onde há o 

fundamento para todas as coisas. Pela lógica, sabe-se que não tem como 2 + 

2 não ser 4. Imaguire (2006, p. 122) declara que, para Frege, as entidades 

matemáticas seriam objetos abstratos independentes do pensamento 

humano. Tal afirmação, de acordo com Imaguire (2006), pode ser 

considerada um “platonismo matemático” e declara que o próprio Frege 

coadunou sua tese matemática com uma postura metafísica platonista. 

Frege, e podemos acrescentar até mesmo Russell e Peano, acreditavam em 

um mundo matemático objetivo que existia por si mesmo, com entes e 

relações que precisavam ser descobertos, e não inventados, ou seja, 

podemos dizer que eram platônicos. 

O programa logicista, iniciado por Frege e desenvolvido por 

Bertrand Russell, Alfred Whitehead e, de certa forma, por Ludwig 

                                                           
2 O logicismo é uma das três correntes filosóficas, juntamente com o intuicionismo e o 

formalismo, que buscaram discutir os fundamentos da matemática no fim do século XIX.  



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1221 

Wittgenstein e outros, foi um fracasso, por não conseguir mostrar que a 

matemática clássica se fundamentava na lógica por meio de provas 

consistentes. No entanto, é comum que os matemáticos adotem o 

platonismo. Frápolli (1996), por exemplo, entende que a necessidade com 

que os fatos se impõem ao intelecto não permite outra opção que não se 

deixar levar por essa necessidade tão clara. A discussão sobre onde estaria 

esse mundo ideal é ampla, mas o fato fundamental, para quem o defende, é 

que ele continua a existir. 

Entendo que Frege aponta para uma nova percepção a respeito da 

linguagem, sendo considerado um dos precursores da filosofia da 

linguagem. Frege realiza uma separação entre sentido e referência, ou seja, 

uma proposição pode ter sentido sem a sua exata referência. O sentido é 

compreendido como independente do sujeito, mas é considerado, por Frege, 

como algo ideal, e apesar de refutar qualquer explicação psicologista, 

subjetiva ou mental e de buscar realizar sua análise a partir da linguagem, e 

não de intuições, mantém a noção da linguagem como expressão de uma 

lógica que é o fundamento das coisas. Frege se manteve preso a uma ideia 

representativa da linguagem, onde esta, em sua forma cotidiana e na sua 

função comunicativa, representaria uma linguagem ideal, e não buscou, 

nessa própria linguagem prática e utilizada, as origens do conhecimento, 

tomando-a apenas como lugar para ser realizada a análise lógica. 

O realismo, ainda na Grécia antiga, continuou com Aristóteles. Este 

pretendeu desfazer a dualidade, que Platão havia realizado, entre o mundo 

sensível e o mundo das ideias, unindo os dois mundos em um só, que ele 

chamou de substância. Para Aristóteles, o passo inicial era a realidade 

empírica, de onde se fazem abstrações levando em consideração 

características comuns dos objetos. Então, tais objetos são agrupados em 

grupos de equivalência e por fim chega-se a um conceito abstrato, onde 

estão todas as determinações em que o objeto está de acordo, a essência. Os 

objetos próprios do intelecto nascem no sensível, mas se separam por meio 

da abstração e são as essências universais das coisas. Para muitos, 

Aristóteles é considerado um empirista, pois ele avança no sentido da ação 

do sujeito sobre o objeto, mas ainda pode ser considerado um realista, pois 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1222  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

entende que o objeto em si é uma realidade, ou como diz Machado (2004), 

Aristóteles também é realista, pois aceita a concepção realista de verdade 

matemática, assim como Platão. Por exemplo, os números seriam entidades 

abstratas com existência própria, independentes do pensamento, que só 

podem ser alcançados por meio da abstração, que seria o método para a 

construção dos conhecimentos.  

De acordo com Silva (2007), tanto Aristóteles como Platão 

comungam da ideia de que a matemática existe independentemente da ação 

do sujeito — o que os une na concepção realista —, mas discordam de qual 

deve ser a atitude do sujeito para descobrir as verdades matemáticas. 

Enquanto Platão considerava que os objetos da matemática existiam em um 

mundo não humano, Aristóteles compreendia que tais objetos estão neste 

mundo, acessíveis pelos sentidos. Silva (2007) nos alerta, no entanto, que 

para Aristóteles não se deve confiar plenamente nos sentidos, o que o afasta 

de uma concepção empirista mais radical, não deixando o homem como 

apenas um descobridor, como acreditava Platão, mas também como um 

construtor do mundo matemático.  

 

 

Idealismo 

 

O segundo período, de acordo com Dummet (1993), é a filosofia 

idealista, que iniciou no século XVII, quando inicia a epistemologia, pois 

não se pergunta mais sobre a realidade em si, mas sobre o conhecimento de 

tal realidade. Essa foi a virada epistemológica, que passou a compreender a 

filosofia como epistemologia, e assim se tornaram praticamente sinônimos. 

Antes se pensava que a obtenção do conhecimento era algo plenamente 

possível, precisando apenas se utilizar do método adequado, mas tal 

perspectiva muda na filosofia moderna, onde o sujeito de conhecimento é 

colocado no centro, e se questiona se este pode de fato conhecer tudo, e, se 

pode, quais as condições para que tal conhecimento se efetue (MORENO, 

2014). Nesse momento, passou-se a estudar o conhecimento, sua natureza e 

repercussões, e daí enfatizou-se na mente, na consciência ou na 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1223 

subjetividade como centro de análise sobre as possibilidades do 

conhecimento, gerando as filosofias apontadas pelo idealismo, empirismo e 

seus consequentes desenvolvimentos. 

Não se pensa mais em um mundo divino, do qual este nosso seria 

apenas uma sombra, mas se passa a entender que a possibilidade de 

conhecimento está na mente. Essa concepção compreende o “mundo” fora 

da linguagem como sendo o mental. Para a concepção idealista, as entidades 

abstratas nascem do pensar, possuindo um tipo de realidade, embora não 

tenham existência independente, como para Platão (GOTTSCHALK, 2002). 

É necessário compreender que as ideias que fundamentaram o idealismo, 

inaugurado por René Descartes, não modificaram a visão sobre o 

conhecimento do dia para a noite, mas se colocaram dentro de um 

desenvolvimento no qual se pode dizer que nos encontramos até hoje.  

Meneghetti (2003) nos informa que, a partir da certeza “Penso, logo 

existo”, Descartes construiu toda sua filosofia, tomando como regra geral 

que somente o que pode ser concebido claramente é verdadeiro. Ele refutou 

a experiência como fonte de conhecimento e buscou fundamentar a ciência 

em princípios lógicos e racionais. Descartes provocou uma “virada 

cartesiana”, mudando a ordem realista grega, com a nova ideia de um sujeito 

que se relaciona com o objeto, dominando-o, e não sendo dominado por ele. 

O cartesianismo fundamentou as ideias de separação entre alma e corpo, 

criando os métodos de análise e síntese, dedução e indução, de experiência 

e observação e a noção de razão baseada na autoconsciência do indivíduo, 

que fundamenta toda a idade moderna até os nossos tempos.  

Compreendo que a ideia de uma racionalidade subjetiva permeia os 

trabalhos de Kant (2011), Georg Hegel3 e Edmund Husserl4 e muitos outros 

filósofos que surgiram após Descartes. E é este escopo filosófico idealista 

que baseia grande parte da educação nos séculos seguintes, a partir do modo 

como se compreende que se dá o conhecimento, antes percebido como algo 

metafísico exterior ao nosso mundo que precisava ser descoberto, agora 

compreendido como uma possibilidade que está na própria mente do sujeito. 

                                                           
3 Fenomenologia do Espírito (1807). 
4 Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenológica (1913). 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1224  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Muda-se a ideia de que se deve pensar sobre o conteúdo filosófico, mas que 

se deve investigar sobre o sujeito. O sujeito passa a ser o centro da discussão 

filosófica. Descartes mudou o foco do “ser” para o sujeito, e a partir de então 

a compreensão passa a ser entendida como responsabilidade do sujeito e de 

sua consciência, e então os filósofos que o seguiram, criticando ou não 

alguns pontos seus, aproximam-se de sua linha de pensamento: a 

possibilidade de conhecimento encontra-se na consciência. Da existência 

passamos à consciência. A possibilidade de conhecimento passa a ser 

compreendida como algo dentro da existência, e não fora dela, sendo 

direcionado para a consciência. 

Para Descartes (1996), as ideias surgem a partir de uma intuição 

intelectual e são trabalhadas pelo processo dedutivo/indutivo, sendo 

possível pela intuição aprender os conceitos básicos e, por dedução/indução, 

fazer as generalizações e relações entre os conceitos. Dessa maneira, para se 

conhecer algo novo é necessário analisar as partes de tal conhecimento, para 

estabelecer relações. 

De acordo com Meneghetti (2004), a filosofia cartesiana 

proporcionou à matemática um alto poder de generalização, que ocorreu, 

principalmente, na álgebra simbólica e nas interpretações geométricas da 

álgebra. A álgebra formal, que vinha progredindo desde a renascença, tem 

seu ponto culminante em sua obra La géométrie, que marca o início da 

matemática moderna, visto que favoreceu o advento de novas criações, entre 

elas, o próprio cálculo infinitesimal (MENEGHETTI, 2004). Para o 

idealismo, a racionalidade humana seria matematizada ou elas — a mente e 

a matemática — estariam interconectadas de alguma forma, em uma espécie 

de isomorfismo.  

Paralelamente ao idealismo que vinha se desenvolvendo na Europa 

continental a partir de Descartes, surge na Inglaterra uma filosofia original, 

chamada de empirismo, fundamentada principalmente em John Locke 

(1999), Francis Bacon5 e David Hume6, onde se retira a possibilidade do 

conhecimento da consciência e passa para a experiência sensível. 

                                                           
5 Novum Organom (1620). 
6 Tratado da natureza humana (1739). 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1225 

Compreendo que para o empirismo o conhecimento se dá a partir da 

experiência sensorial com o mundo exterior, estando aí a possibilidade de 

se obter o conhecimento, e, por isso, tal é por vezes compreendido como 

uma espécie de realismo, mas ao não colocar o foco no conteúdo, nem no 

sujeito, mas na experiência — na ação sobre o objeto e em seus efeitos —, 

também pode ser compreendida como uma nova forma de pensar ou uma 

espécie de desenvolvimento do realismo, que traria também traços do 

idealismo, em alguns aspectos de sua concepção. No empirismo se diminui 

a preocupação com a questão metafísica e se aproxima do psicologismo, por 

meio da ênfase na experiência sensível. O introdutor dessa nova concepção 

foi Bacon, que viveu antes de Descartes. Ele se destaca pela introdução do 

método indutivo, que entende que, em uma análise para se obter o 

conhecimento pleno de algo, deve-se partir de fatos singulares para se 

generalizar, e assim une o conhecimento técnico ao especulativo.  

Mas é Locke (1999) quem vai desenvolver a concepção empirista 

de modo mais pleno, compreendendo-a diferentemente de Descartes, que o 

conhecimento é fruto da experiência, e não de uma autoconsciência 

imanente. Para Locke (1999) a mente é uma tábula rasa, um papel em 

branco, algo vazio, sem qualquer ideia, que só pode ser preenchida pela 

experiência, que para ele era o fundamento de todo o nosso conhecimento e 

de onde ele deriva que só pode tirar da experiência o que se pode conhecer. 

Neste caso, a possibilidade de conhecimento estaria na experiência frente a 

uma realidade empírica. 

Para Locke (1999) as ideias não são inatas, mas procedem da 

experiência, podendo ser uma sensação (percepção externa mediante os 

sentidos) ou uma reflexão (percepção interna de estados psíquicos). Deveria 

haver uma concordância entre essas ideias, então, se há tal concordância 

entre as ideias e a realidade, o conhecimento é de fato real. Percebe-se que 

Locke ainda mantém a questão mental, mas subjuga essa à experiência, por 

isso o empirismo parece trazer marcas do realismo (discussão sobre os 

objetos como conteúdos reais) e do idealismo (discussão sobre processos 

internos do sujeito).  



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1226  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

No empirismo há uma relação muito clara da matemática com o 

mundo natural, e ela poderia ser aprendida por meio da experimentação, 

utilizando o método das ciências naturais. Assim como deve-se levar o aluno 

a ver os conceitos matemáticos na realidade ou como realidades, por 

exemplo, ao invés de mostrar uma soma com os algarismos, deve-se partir 

de objetos que substituam os valores, e, assim, vemos nessa concepção um 

esforço pelo uso do cotidiano, a partir de contextualizações. Deve-se dar 

sentido aos conceitos, o qual      só pode ser tomado pela experiência, pela 

ação sobre o objeto que geraria sensações, percepções ou reflexões que 

criariam ideias na consciência, então vazia.  

Também no empirismo a linguagem aparece em sua função 

referencial, pois ela se torna apenas a representação simbólica da realidade 

material e das experiências sensoriais. As palavras só têm significado 

quando se referem à realidade, e elas são tomadas apenas como meio entre 

tal realidade e a ideia, que só pode ser expressada pela linguagem, ou seja, 

assumindo assim uma função comunicativa. Seria a necessidade de 

entendimento que leva à criação dos símbolos linguísticos que possam 

comunicar as ideias, os pensamentos.  

Diante desse embate entre o idealismo cartesiano e o empirismo, 

surge Kant, que tenta superar tanto um quanto o outro com seu idealismo 

transcendental. Ele provocou uma revolução na história da filosofia ao tentar 

suprimir o problema da relação entre sujeito e objeto. De acordo com Silva 

(2007), Kant distingue conhecimento a priori do conhecimento a posteriori 

e o conhecimento analítico do conhecimento sintético. O conhecimento é 

denominado por Kant de juízo e pode ser: 1) juízo a priori: antecede as 

experiências sensoriais com a realidade empírica; não dependendo dela, 

seria universal, necessário e atemporal, mas depende apenas da razão; 2) 

juízo a posteriori: está fundamentado na empiria e só pode ser considerado 

após a experiência sensorial. O juízo analítico é explicativo e o juízo 

sintético é o que acrescenta algo de novo ao que já existe.  

Assim, o juízo analítico a priori é o que se sabe ser verdade por 

análise lógica, como se fosse algo evidente, como a frase “filhos possuem 

pais biológicos”, que é o que o idealismo defende. O juízo analítico a 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1227 

posteriori é racionalmente impossível, pois não há como algo ser explicativo 

sobre algo que nem existe ainda. E o juízo sintético a posteriori é o 

conhecimento empírico em si, como já falado anteriormente. O juízo 

sintético a priori é a grande novidade da filosofia kantiana. Pode ser 

exemplificado pela frase “um segmento de reta é a distância mais curta entre 

dois pontos”, pois é um acréscimo a algo já existente que são pontos e retas, 

mas é um juízo que, de acordo com Kant, já existe. Seria o conhecimento 

matemático. Esse tipo de conhecimento ocorre quando o sujeito afirma a sua 

própria existência a partir dos referenciais de tempo e de espaço e sintetiza 

toda a realidade à sua própria consciência. Ainda é um tipo de idealismo, 

mas mais avançado do que o iniciado por Descartes. 

A solução kantiana para a interpretação das necessidades analítica e 

sintética em nosso conhecimento é de que as necessidades analíticas são 

realizadas pelo pensamento, livre de qualquer conteúdo ou forma 

expressiva, e as necessidades sintéticas são realizadas pelo pensamento 

determinado por princípios a priori da percepção sensível (MORENO, 

1996). A necessidade sintética é uma espécie de forma de produção de 

conhecimentos que independe da experiência, como se o pensamento fosse 

capaz de produzir novos conhecimentos, isto é, para Kant o pensamento é 

capaz de produzir conhecimentos matemáticos que independem da 

experiência, pois é transcendental e a priori. Kant (2011) descreve o 

processo de sua filosofia transcendental da seguinte maneira: 

 

Na Estética transcendental, primeiramente iremos 

separar a sensibilidade, tirando tudo o que nela o 

entendimento pensa por seus conceitos, de modo que 

reste apenas a intuição empírica. Depois, ainda 

isolaremos tudo o que pertence à sensação, para restar 

somente a intuição pura e a simples forma dos 

fenômenos (o que a sensibilidade nos dá “a priori”). 

Dessa pesquisa resultará que existem duas formas 

puras da intuição sensível, como princípios do 

conhecimento “a priori”: o espaço e o tempo, de cuja 

avaliação ocupar-nos-emos agora. (KANT, 2011, p. 

25) 

 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1228  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

De acordo com Gottschalk (2002), Kant acredita que os indivíduos 

apresentam capacidades que possibilitam a experiência e o próprio 

conhecimento, as quais seriam apriorísticas, que seriam as intuições, que 

permitiriam ligar duas coisas tão heterogêneas, de um lado os conceitos e do 

outro, a realidade. E a matemática pode servir como exemplo desta questão: 

como é possível termos em nossa razão a possibilidade do conhecimento 

matemático e como pode, ao mesmo tempo, este ser tão bem aplicável à 

realidade? Kant respondeu tal questão alegando que temos intuições puras 

relacionadas ao espaço e ao tempo pelas quais compreendemos e 

organizamos a experiência. Dessa forma, a matemática é a prova de que 

existe o conhecimento a priori e que este estaria em nosso intelecto, ou seja, 

no mental.  

De acordo com Kant, a intuição pura temporal era o fundamento da 

intuição numérica. De acordo com Gottschalk (2002), na filosofia kantiana, 

nosso conhecimento dos números decorreria da capacidade do espírito de 

repetir seguidamente o ato de contar e que a “pura intuição” da contagem 

temporal é o ponto de partida para a matemática do número. “Os objetos 

matemáticos como os números e os conjuntos seriam, portanto, entidades 

abstratas nascidas do pensar” (GOTTSCHALK, 2002, p. 19). E então, no 

pensamento estaria a origem de toda a matemática, pois, a partir dos 

fundamentos da aritmética e da geometria, toda a matemática se 

desenvolveu, como, por exemplo, a álgebra.  

A intuição espacial estaria ligada à geometria, mais particularmente 

à geometria euclidiana. Tal geometria permite compreender que há no ser 

humano uma intuição espacial, não como Platão acreditava, isto é, de que a 

geometria estaria em um mundo ideal, mas para Kant tal geometria se 

encontrava em uma intuição pura, inerente ao ser humano, que permite 

compreender o que é ponto, reta, círculo etc. Mas, pode-se dizer que tanto 

Platão quanto Kant acreditavam que a geometria euclidiana era um 

conhecimento a priori. 

No entanto, no século XIX, surgiram as chamadas geometria não-

euclidianas formuladas, a partir de mudanças em alguns axiomas de 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1229 

Euclides, pelos matemáticos Carl Friedrich Gauss, Nikolai Lobachevsky, 

Bernahard Riemann e Giovanni Saccheri. Tais geometrias se mostraram 

logicamente consistentes — favorecendo até o desenvolvimento da teoria da 

relatividade de Albert Einstein, que se utilizou da geometria de Riemann —

, e enfraqueceram a ideia de que a geometria euclidiana é a priori, levando 

à ideia de que esta não passou de uma abordagem particular que ganhou o 

mérito de universal, devido a sua aplicabilidade. 

Posteriormente, Jean Piaget, baseado na filosofia kantiana 

(RAMOZZI-CHIAROTTINO, 1984), utilizou a teoria dos conjuntos como 

uma descrição simbólica de estruturas mentais. A geometria euclidiana e a 

teoria dos conjuntos demonstram como teorias psicológicas, a partir de suas 

compreensões referencialistas e essencialistas, se utilizam de teorias 

matemáticas para justificar tais compreensões.  

De acordo com Silva (2007), as ideias de Kant inspiraram Brouwer, 

fundador do intuicionismo ou construtivismo7 matemático. Para esta 

concepção relacionada à intuição, não há o objeto como fundamento do 

conhecimento e, se não há como conhecer tal objeto, o conhecimento é 

concebido como uma capacidade a priori do ser humano, que permite 

relacionar conceitos à realidade. O intuicionismo concebe o pensamento 

matemático como uma construção mental que parte dos números naturais, 

devido à intuição pura do tempo e se desenvolve de forma limitada e 

independente da experiência, pois, para o intuicionismo, a matemática é uma 

ciência que inicia e permanece na mente, não possuindo existência fora do 

espírito humano (SILVA, 2007). Desse modo, a linguagem se constitui em 

uma estrutura imperfeita para comunicar as ideias matemáticas criadas na 

mente humana.  

De acordo com Gottschalk (2002), inspirados pelas ideias de Kant, 

os intuicionistas postularam que a matemática é uma criação da mente 

humana e, portanto, não necessitaria de fundamentos, uma vez que seus 

resultados devem ser claros e evidentes para a mente. Também prescindiria 

de uma linguagem, a utilização das linguagens tanto natural como formal 

                                                           
7 Neste caso não se refere ao construtivismo educacional, inspirado em Piaget, mas ao 

construtivismo matemático. 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1230  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

teria fins puramente comunicativos. Os entes matemáticos seriam 

construídos paulatinamente, independentemente da experiência empírica e, 

nesse sentido, esse conhecimento é considerado a priori. Por exemplo, para 

os intuicionistas, um número só está bem definido se é dado um método para 

calculá-lo. Assim, entendo, como Gottschalk (2002), que o intuicionismo é 

um tipo de idealismo, pois procura fundamentos extralinguísticos, que 

independem da experiência, como, por exemplo, as “intuições 

matemáticas”. 

Gottschalk (2002) ainda afirma que haveria uma autonomia do 

mundo matemático, condicionada apenas à exibição de sua construção. À 

questão de como, então, todos os homens chegam à mesma matemática, 

respondem recorrendo às estruturas mentais, comuns a todos os homens. 

Embora os intuicionistas não atribuam aos entes matemáticos uma 

existência independente do pensamento matemático — não creem na 

existência transcendente dos números inteiros ou de qualquer outro objeto 

matemático, um “céu platônico”, para o qual esses pensamentos 

convergiriam —, por vias “mentalistas” também concebem um mundo 

matemático que independe do conhecimento empírico. Nesse sentido, os 

intuicionistas se aproximam da concepção platônica do conhecimento, pois, 

para eles, os objetos matemáticos são obtidos “naturalmente” através de uma 

construção mental. 

Mesmo que, com Descartes e Kant, tenha havido mudanças que vão 

do objeto ao sujeito, a base filosófica continua em concepções essencialista 

e referencial. Essencialista, porque tanto a cosmologia grega quanto o 

racionalismo moderno buscam os fundamentos últimos do conhecimento e 

se mantém em ambos a compreensão da linguagem como secundária no 

conhecimento.  

O desenvolvimento do idealismo no século XIX não ficou restrito a 

Kant, mas se alargou e ficou conhecida como tradição idealista alemã, que 

tem como alguns de seus expoentes Wilhelm Von Humboldt, Friedrich 

Schelling, e, principalmente, com o idealismo absoluto de Hegel. Despontou 

novamente no século XX com a fenomenologia de Husserl, quando este 

busca realizar suas análises a partir do que ele chama de idealidade da pura 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1231 

expressão. Esses desenvolvimentos filosóficos idealistas realizam 

consideráveis saltos com relação à concepção de conhecimento e linguagem, 

mas, a nosso ver, mantêm-se ainda ligados às concepções essencialista e 

referencial8. 

Habermas (2000) define esse período dominado pelo idealismo 

como filosofia da consciência que se refere àquelas tradições que, de 

Descartes a Jean-Paul Sartre e a Maurice Merleau-Ponty, passando por Kant, 

Hegel e Husserl, “colocam a consciência, concebida como capacidade do 

ser humano de apreender o mundo e a si próprio (auto reflexividade), no 

centro de seus sistemas filosóficos” (SILVA, 2000, p. 59). A filosofia da 

consciência, também chamada de filosofia da subjetividade, filosofia da 

razão, ou simplesmente, racionalidade, marca a idade moderna e vem se 

desenvolvendo até nossos tempos.  

Rorty (1990) buscou realizar uma síntese da filosofia; compreende 

que esta se divide em antes e depois da virada linguística, que ocorreu no 

fim do século XIX, sendo a filosofia anterior chamada por Rorty de 

fundacional, pois tal buscava os fundamentos, as primeiras ideias, aquilo 

que estaria na base de todas as coisas, e assim, do próprio conhecimento ou 

da possibilidade deste, ou seja, a essência. A filosofia fundacional é o 

resultado da união destas três ideias: da mente como espelho da natureza; 

do conhecimento como representação; e da filosofia como pesquisa e posse 

dos fundamentos do conhecimento (RORTY, 1990). Baseia esta filosofia 

fundacional em três princípios: mente, representação e fundacionismo. Para 

Rorty, após a virada linguística, há uma pós-filosofia, pois de acordo com 

ele até a intenção própria de ser filosofia deixa de existir. Tanto o realismo, 

idealismo ou empirismo estão alicerçados nestes princípios, o que leva a 

concluir e colocá-los sob às concepções essencialista do conhecimento e 

referencial da linguagem. 

                                                           
8 Esta nossa constatação se deve, quanto a Husserl, à análise realizada por Moreno (2003), 

quando este compara a fenomenologia de Husserl com o segundo Wittgenstein. Quanto a 

Hegel, deve-se a Richard Rorty, que entende que no pensamento hegeliano a essência está na 

história. 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1232  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Portanto, desde Platão, passando por Descartes, nota-se um 

crescente desenvolvimento do subjetivismo, passando por Kant, Hegel, 

Husserl, e se desenvolvendo em vários ramos, como na psicologia, com 

Sigmund Freud, Piaget, Carl Rogers e outros, evidentemente, tomando 

caminhos diferentes, mas preocupados com a consciência subjetiva. E 

houve, então, um crescimento do que se denominou filosofia da consciência, 

como conceitua Habermas (2000), e dentro desta se desenvolve o 

cognitivismo. 

Segundo Rocha (2008), o termo cognitivismo, na literatura, não 

indica nenhuma perspectiva metodológica específica, mas um conjunto de 

metodologias que buscam explicar os processos mentais de níveis 

superiores, como a resolução de problemas e a tomada de decisão. Podemos, 

então, associar o cognitivismo aos estudos dos “níveis” superiores da 

cognição.  

 

 

Linguagem 

 

No final do século XIX, a chamada virada linguística passa a 

considerar o papel das nossas expressões linguísticas na constituição dos 

significados. A linguagem deixa de ser vista apenas como um suporte 

referencial, e se deixa buscar fundamentos para o conhecimento. O foco 

passa da consciência ou da realidade empírica para a linguagem. 

Na virada linguística, houve uma mudança epistemológica, onde o 

sujeito deixou de ser compreendido como um ser totalmente autônomo e 

autoconsciente, pois entendeu-se que este reflete questões que são externas 

a ele. É tomado agora como dependente da intersubjetividade, e nesse 

sentido, a linguagem é privilegiada (mesmo as teorias fora da filosofia da 

linguagem passaram a dar mais destaque a esta). O conhecimento não pôde 

mais ser pensado independentemente da linguagem. Por isso, o que 

prevalece nesse período é a análise da linguagem, de onde praticamente vem 

se desenvolvendo a filosofia até hoje.  



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1233 

Na filosofia da linguagem, se evita buscar essências 

extralinguísticas, não a tomando mais apenas como uma referência; esta 

passa a ser uma de suas funções. Assim, a linguagem passa a ser considerada 

como fundamental na construção do conhecimento, e por onde se pode ter 

acesso a ele. Isso ocorre a partir do século XIX, como uma reação aos 

pensamentos idealista — cartesiano, kantiano, hegeliano ou husserliano — 

e empirista, de Locke e Hume. Compreendo que Frege, Hegel e Husserl 

deram os primeiros passos na direção a uma nova compreensão sobre a 

linguagem, quando passaram a realizar suas análises na própria linguagem, 

mas se mantiveram, de certa forma e cada um a seu modo, ainda presos à 

uma concepção referencialista da linguagem, pois sempre consideraram que 

havia “algo” superior à linguagem, seja a lógica para Frege, a história para 

Hegel ou a intuição pura, no sentido fenomenológico, para Husserl, mas não 

se pode desprezar que estes pensadores iniciaram um novo “afluente” para 

a filosofia, que foi “desaguar” na filosofia da linguagem. 

De acordo com Rorty (1990), o termo virada linguística é 

primeiramente utilizado por Gustav Bergman, em um artigo de 1953, 

intitulado Positivismo lógico, linguagem e a reconstrução da metafísica, mas 

o termo se tornou canônico de fato com a obra de Rorty The linguistic Turn, 

de 1967, quando apresenta os pensadores que desenvolveram o que ele 

denomina filosofia linguística. 

Habermas considera que um novo paradigma se firmou, afastando-

se de um paradigma anterior denominado filosofia da consciência. Neste 

novo paradigma, a linguagem passa a protagonizar a cena filosófica, e daí 

surgem duas vertentes que ele chama de hermenêutica filosófica e filosofia 

pragmática. Os pensadores da filosofia pragmática são também conhecidos 

como filósofos analíticos — ou como filósofos de língua inglesa —, pois se 

desenvolveram a partir dos estudos realizados por Frege e Russell, 

considerados de fato analíticos, mesmo que alguns tenham se afastado 

destes, indo a uma linha mais pragmática, como o segundo Wittgenstein e 

John Austin. Os pensadores da hermenêutica filosófica são chamados de 

filósofos continentais, pois são, principalmente, da França e Alemanha. De 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1234  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

acordo com Habermas (1989), a filosofia pragmática e a hermenêutica 

filosófica 

 

abandonam o horizonte no qual se move a filosofia da 

consciência com seu modelo do conhecimento baseado 

na percepção e na representação de objetos. No lugar 

do sujeito solitário, que se volta para objetos e que, na 

reflexão, se toma a si mesmo por objeto, entra não 

somente a idéia de conhecimento lingüisticamente 

mediatizado e relacionado com o agir, mas também o 

nexo da prática e da comunicação quotidianas, no qual 

estão inseridas as operações cognitivas que têm, desde 

a origem, um caráter intersubjetivo e ao mesmo tempo 

cooperativo. (HABERMAS, 1989, p. 24) 

 

Com Martin Heidegger e Hans-Georg Gadamer, o fenômeno 

hermenêutico ganhou força e importância, e a discussão filosófica se afasta 

do paradigma metafísico, trazendo-a para o mundo do sujeito, ou melhor, 

dos sujeitos, pois a hermenêutica filosófica enfatiza a intersubjetividade, 

buscando fazer a interpretação no interior dessas relações humanas. 

Heidegger propõe um novo método para explicar a apreensão do 

conhecimento que busca se afastar da concepção idealista. O filósofo parte 

de uma analítica existencial que se volta para o ser, como sujeito existencial, 

e compreende que tal análise só pode ser feita na linguagem, não a partir 

dela, mas nela em si, pois passa a considerá-la como a “morada do ser”. “A 

linguagem deixa de ser transmissora de imanências humanas para se tornar 

condição de possibilidade do ser, condição de possibilidade de manifestação 

do sentido” (MARCELLINO JR, 2007, p. 553). Assim não se buscariam 

mais verdades eternas, pois tais tornam-se relativas, já que dependem das 

relações humanas. 

De acordo com Rocha (2008), essa hermenêutica existencialista 

levou à ideia de um sujeito autônomo, livre e intencional, que é capaz de 

produzir sentido, assumir responsabilidades e transformar a realidade, e 

assim, o sujeito não poderia ser conduzido para fins pré-determinados, mas 

necessitaria ser automotivado, isto é, deveria conduzir a si mesmo. “Para 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1235 

Heidegger, por exemplo, o professor tem de deixar seus alunos aprenderem, 

e não impor a eles os ensinamentos” (ROCHA, 2008, p. 73). Heidegger e a 

hermenêutica buscam partir da reflexão na linguagem, destacando aspectos 

intencionais do sujeito. 

Azevedo (2007) apresenta algumas diferenças entre os filósofos 

analíticos e os continentais. Os primeiros compreenderam a hermenêutica 

mais no sentido teológico, e assim se afastaram desta concepção. O autor 

ainda acrescenta que as diferenças não se devem só às tradições nacionais, 

mas às diferentes abordagens. 

 

 

Se de um lado a filosofia analítica do significado parte 

da semântica lógica de uma linguagem ideal, 

terminando por desenvolver uma semântica e uma 

pragmática da linguagem natural, a hermenêutica 

moderna, por outro lado, parte de uma metodologia da 

interpretação histórico-filológica, resultando por fim 

numa filosofia quase-transcendental da compreensão 

comunicativa. [...]. No seu desenvolvimento histórico, 

a fundação da hermenêutica filosófica no século XIX 

foi excessivamente marcada pelo psicologismo, 

enquanto a filosofia analítica do significado, partindo 

do antipsicologismo do século XX que inspirou a 

semântica lógica dos fundadores, manteve a recusa de 

enfrentar o problema do sujeito da interpretação, o que 

está implícito na questão da compreensão 

comunicativa e da intencionalidade, sendo isto 

remetido para o âmbito da pragmática de corte 

behaviorista. (AZEVEDO, 2007, p. 38) 

 

Geralmente a virada linguística é associada à filosofia analítica, e a 

hermenêutica filosófica é tida como participante que usufruiu deste 

desenvolvimento. No entanto, esse processo de mudança se deu 

gradualmente, e não ocorreu a partir de um exato pensador ou de uma exata 

teoria, referente a uma data ou a publicação de alguma obra — nota-se, por 

exemplo, aspectos semelhantes à discussão da filosofia da linguagem em 

Jean-Jacques Rousseau e em Humboldt (NIGRO, 2009). A fundamentação 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1236  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

filosófica na linguagem foi um movimento que se desenvolveu, ganhando 

corpo a partir de diversos pensadores e obras, que foram influenciando os 

pensadores seguintes. Outros movimentos se seguiram no decorrer do 

século, como o Estruturalismo, o Existencialismo, Pragmatismo, entre 

outros, que se apropriaram de elementos dessas “filosofias da linguagem” 

citadas até aqui. 

Mas alguns autores defendem que a virada linguística se deu a partir 

de um determinado ponto. De acordo com Bernstein (2013), o mais 

defendido é que a virada linguística se deu a partir da obra Tractatus lógico-

philosophicus de Wittgenstein. No entanto, ele lembra que muitos acreditam 

que, na verdade, a virada se deu com o inspirador de Wittgenstein, Frege.  

Considera-se que Wittgenstein teve dois pensamentos filosóficos, 

marcados por duas obras: Tractatus lógico-philosophicus e Investigações 

filosóficas. No Tractatus ele buscou esclarecer as condições lógicas que 

o pensamento e a linguagem devem atender para poder representar o mundo 

— ele buscava desvelar a essência da linguagem. Nessa fase, Wittgenstein 

era essencialista e considerava a linguagem como referência da lógica. O 

filósofo estava bastante próximo do logicismo, devido às influências de seus 

mentores, Frege e Russel. Nas Investigações Wittgenstein trata da 

linguagem, não mais sob um ponto de vista da lógica, pois passa a entender 

que a busca de uma essência na linguagem está fadada ao fracasso, já que 

não há uma essência a ser descoberta.  

Nessa fase o filósofo entende que a própria linguagem não é uma só 

linguagem, mas um aglomerado de linguagens, uma variedade de usos em 

diferentes situações, que o autor chamou de jogos de linguagem, isto é, são 

os contextos de usos de determinadas linguagens. Wittgenstein realizou uma 

virada em seu próprio pensamento, percebendo que sua primeira filosofia 

fazia parte de uma concepção referencial da linguagem, que em sua segunda 

fase considerou equivocada. 

Para o segundo Wittgenstein, na linguagem está a possibilidade de 

construção e transmissão de significados. É nela e por ela que se pode 

conhecer algo. É no uso da linguagem que se constrói os significados que 

adotamos e, desta forma, não há uma realidade última e fora da linguagem 

http://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Pensamento
http://pt.wikipedia.org/wiki/Linguagem
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mundo_(filosofia)


Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1237 

que rege os significados que damos às coisas. Não há uma essência fora da 

linguagem. Determinadas proposições da linguagem exercem uma função 

transcendental, que são condições de sentido para outras proposições.  

Wittgenstein se opõe ao essencialismo e ao referencialismo, 

concepções presentes nas filosofias que o antecederam, e que ele mesmo 

seguiu em sua primeira fase. Na filosofia de Wittgenstein, não se possui uma 

essência, mas ela é considerada um aglomerado de práticas, uma variedade 

de usos afins aplicados a diferentes situações, aos quais Wittgenstein 

denomina de jogos de linguagem. O segundo Wittgenstein se opõe ao 

essencialismo, ou melhor, ao tipo de essencialismo que praticava, pois, de 

certa forma, ele ainda continua a crer na existência de uma essência, porém 

não mais a priori e não mais externa à linguagem, mas uma essência que é 

construída na linguagem. 

O segundo Wittgenstein passa a não ver mais a linguagem apenas 

como função de referência a um significado externo a ela, mas como a 

própria fonte de significados. Moreno (2005, p. 245) afirma que 

Wittgenstein “passa a incidir sobre o pensamento expresso linguisticamente, 

e não mais sobre a expressão linguística do pensamento”. 

As concepções essencialista e referencial levam aqueles que se 

apoiam nelas a buscar fundamentos últimos e a tomar a linguagem apenas 

em sua função referencial, e desse modo o ensino estaria pautado na crença 

de que o conhecimento se dá em âmbito extralinguístico, que poderia ser 

ideal, mental ou empírico. Dessa forma, o conhecimento estaria em algum 

lugar ideal platônico, ou em uma potencialidade natural no aluno ou em 

atividades empíricas, concretas, cotidianas ou contextualizadas, e sua 

linguagem seria apenas a expressão de tal conhecimento. As concepções 

essencialistas e referencialistas parecem acreditar que há uma essência a 

priori, e a filosofia da linguagem passa a entender a essência a posteriori, 

com variados usos. O uso vai ampliando os significados, e com o tempo um 

aprendiz experiente conseguirá olhar para atividades diversas e enxergar o 

que há em comum entre elas. 

 

 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1238  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Algumas considerações 

 

As filosofias realista e idealista vêm se desenvolvendo no decorrer 

da história e apresentam algumas concepções em comum, dentre as quais 

destaco duas: a essencialista e a referencial. Essas filosofias e, em particular, 

esses aspectos se mostram no desenvolvimento da educação e persistem até 

a atualidade. Quanto à primeira concepção, essa leva à busca por essências, 

aquilo que seria comum, pois seria a base dos conteúdos e dos conceitos. 

Por exemplo, quando se considera que aritmética e álgebra tratam da mesma 

coisa, mas vistas de modo diferente. Essa essência poderia ser considerada 

a partir da perspectiva de um mundo lógico ou ideal que existiria na 

matemática como um todo ou estaria na mente, na empiria ou em um 

combinado desses lugares.      Quanto cada teoria educacional vai tomar do 

realismo e do idealismo definirá essa essência. Quanto à concepção 

referencial, essa está ligada à linguagem, que é tomada apenas como uma 

referência do conhecimento propriamente dito, isto é, uma representação, ou 

dos objetos do mundo ideal platônico, ou os da realidade empírica ou os da 

mente humana. Portanto, utilizando o último exemplo dado, a aritmética e a 

álgebra têm em suas linguagens apenas representações de um conhecimento 

que está além da própria linguagem. Essas duas concepções estariam 

interligadas, pois para elas haveria um fundamento semântico, uma origem 

de todo conhecimento em um dado lugar fora da linguagem, e assim todos 

os conteúdos do conhecimento possuiriam uma essência, e a linguagem 

apenas os representaria.  

Compreendo que a educação atual ainda está bastante impregnada 

nas filosofias realista e idealista. Realista, pois temos muito fortes as ideias 

de investigação e de descoberta próprias das ciências naturais; desse modo, 

os objetos matemáticos estariam na experiência empírica ou mesmo 

adotando um realismo platônico; esses objetos teriam sua realidade na 

lógica, por exemplo. Nas duas situações, seriam independentes do 

pensamento. A filosofia idealista se mostra na compreensão de que existiria 

na criança um conhecimento matemático a priori que se potencializa na 

escola gradualmente até a construção de conceitos matemáticos. Isso se 



Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1239 

daria pelo raciocínio, mas poderia se desenvolver a partir da interação com 

o empírico, de fato, trazendo aqui uma utilização tanto do realismo quanto 

do idealismo, não necessariamente separados. O construtivismo educacional 

é um exemplo de uma teoria que considera a razão e sua interação com a 

empiria nos processos de ensino e aprendizagem. Para Piaget os objetos 

matemáticos são produtos do pensamento e a experiência empírica não seria 

a causa, mas um pretexto para a construção dos significados matemáticos 

(GOTTSCHALK, 2002). Então, assim é como se se adotasse o idealismo 

como base teórica e o realismo/empirismo como base metodológica. 

No entanto, como mostrado nesse texto, a partir da segunda metade 

do século XIX, passou-se a se ter um novo olhar sobre a linguagem, onde a 

ideia de essência passou a ser discutida, e a linguagem em si começou a 

deixar de ser tomada apenas como referência, mas como um lugar onde o 

conhecimento se dá. Esse movimento ficou conhecido como virada 

linguística, que muda completamente a forma de se ver o conhecimento. 

Muitos problemas de linguagem sempre foram debatidos na filosofia, mas 

sempre partindo para explicações fora da própria linguagem. Há inúmeros 

problemas com a linguagem na educação e esse novo olhar sobre a 

linguagem pode oferecer novas perspectivas de discussão e práticas. 

Diante dos problemas na educação, percebe-se que a linguagem é 

um ponto chave na discussão. Para concepções que tomam a linguagem 

como referência, as soluções para estes problemas estariam em lugares 

extralinguísticos, como a realidade empírica ou a mente. Tomando a 

linguagem como fundamental, compreende-se que a filosofia da linguagem 

oferece alguns caminhos para outras possibilidades de reflexões sobre 

alguns desses problemas. 

De fato, existe processos mentais e experiências empíricas que 

podem estar presentes na compreensão de determinados conceitos 

matemáticos, e os professores podem se utilizar de quaisquer metodologias 

que considerem eficazes para o ensino de determinados conteúdos, mas é 

preciso que compreendam as limitações que as teorias podem ter. Trazer a 

perspectiva da linguagem é dar acesso a uma nova forma de ver o 

conhecimento que não exclui as concepções anteriores, mas corrige e 



O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1240  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

acrescenta uma nova percepção sobre a linguagem, não mais como 

representação apenas, mas como lugar em que se dá o conhecimento. 

Esta nova perspectiva não desconsidera a mente, mas não deixa o 

conhecimento como algo abstrato, que teria uma demonstração por uma 

linguagem que talvez não dispusesse o que de fato está na mente, e sim como 

algo que é de fato o que temos acesso; o que está na mente é o que se mostra 

na linguagem. Se não está “como deveria”, é porque ainda não se tem uma 

compreensão completa. Não se desconsidera a empiria, mas se entende que 

os processos de aprendizagem também podem se dar com a 

manipulação/compreensão sintática. Entender o sistema de numeração 

utilizando material dourado é uma das aprendizagens que não leva 

automaticamente à sua compreensão na forma simbólica, mas que precisa 

ser explicada também, o que se acrescenta às compreensões anteriores.  

Considerando o exemplo da aritmética e álgebra já dado, uma 

compreensão realista/idealista levaria à ideia de que, ao se aprender 

aritmética, pode-se generalizar os números e compreender álgebra, pois 

teriam a mesma essência, apenas visto de perspectivas diferentes. Em uma 

concepção a partir da linguagem, considera-se que aritmética e álgebra não 

têm uma essência, pois são linguagens diferentes, e não é garantido que um 

aluno veria a álgebra como uma aritmética generalizada. Então, seria 

necessário trabalhar nas linguagens e indicar as aproximações entre ambas. 

 

 

 

 

Referências  

AZEVEDO, Edmilson. A linguagem na hermenêutica e na filosofia analítica. 

Perspectiva Filosófica, Recife, v. 1, n. 27, p. 35-43, 2007. Disponível em: 

https://www3.ufpe.br/ppgfilosofia/images/pdf/linguagemnah_edmilson.pdf. 

Acesso em: 23 nov. 2022. 

BERNSTEIN, Richard. Experiência após a virada linguística. Cognitio, São Paulo, 

v. 14, n. 2, p. 291-318, 2013. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/article/viewFile/18381/13674. 

Acesso em: 23 nov. 2022. 

https://www3.ufpe.br/ppgfilosofia/images/pdf/linguagemnah_edmilson.pdf
https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/article/viewFile/18381/13674


Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1241 

DESCARTES, René. O discurso do método. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 

DUMMETT, Michael. Origins of Analytical Philosophy. London: Duckworth; 

Cambridge: Harvard University, 1993.  

FRÁPOLLI, Mariá. Releitura de Miguel Espinoza. El desmigajador de la realidad: 

Wittgenstein y las matemáticas. Modern Logic, [s. l.], v. 6, n. 1, p. 171-186, 1996. 

Disponível em: https://projecteuclid.org/euclid.rml/1204835642. Acesso em: 23 

nov. 2022. 

GOTTSCHALK, Cristiane. Uma concepção pragmática de ensino e 

aprendizagem. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 33, n. 3, p. 459-470, 2007. 

DOI: https://doi.org/10.1590/S1517-97022007000300005. Disponível em: 

http://www.revistas.usp.br/ep/article/view/28060. Acesso em: 23 nov. 2022. 

GOTTSCHALK, Cristiane. Uma reflexão filosófica sobre a matemática nos PCN. 

2002. Tese (Doutorado em Filosofia da Educação) - Faculdade de Educação, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2002. Disponível em: 

https://repositorio.usp.br/item/001241354. Acesso em: 23 nov. 2022. 

HABERMAS, Jürgen. Consciência Moral e Agir Comunicativo. Tradução de 

Guido de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989. 

HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade: doze lições. São 

Paulo: Martins Fontes, 2000.  

IMAGUIRE, Guido. A filosofia da matemática de Wittgenstein para além do 

platonismo e do nominalismo. In: MORENO, Arley Ramos (Org.). Wittgenstein: 

ética, estética, epistemologia. Campinas: UNICAMP, 2006. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. 3. ed. São Paulo: Ícone, 2011.  

LOCKE, John. Ensaio acerca do entendimento humano. São Paulo: Nova 

Cultural, 1999. 

MACHADO, Alexandre Noronha. Lógica e Forma de Vida: Wittgenstein e a 

natureza da necessidade lógica e da filosofia. 2004. Tese (Doutorado em Filosofia) 

– Departamento de Filosofia, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto 

Alegre, 2004. Disponível em: 

https://www.academia.edu/231515/Lógica_e_Forma_de_Vida_Wittgenstein_e_a_

Natureza_da_Necessidade_Lógica_e_da_Filosofia. Acesso em: 23 nov. 2022. 

MARCELLINO JR, Júlio Cesar. O giro linguístico contemporâneo e os 

contributos de Heidegger e Gadamer: o renascer da hermenêutica jurídica. Revista 

Eletrônica Direito e Política, Itajaí, v. 2, n. 3, p. 544-565, 2007. DOI: 

https://doi.org/10.14210/rdp.v2n3.p544-565. Disponível em: 

https://periodicos.univali.br/index.php/rdp/article/view/7655. Acesso em: 23 nov. 

2022. 

MENEGHETTI, Renata. O conhecimento matemático no realismo e no idealismo: 

compreensão e reflexão. Episteme, Porto Alegre, n. 16, p. 137-149, 2003. 

Disponível em: https://philpapers.org/rec/MENOCM-2. Acesso em: 23 nov. 2022. 

MENEGHETTI, Renata. O realismo e o idealismo: focalizando o conhecimento 

matemático. In: MARTINS, R. A. et al. (Eds.). Filosofia e história da ciência no 

https://projecteuclid.org/euclid.rml/1204835642
https://doi.org/10.1590/S1517-97022007000300005
http://www.revistas.usp.br/ep/article/view/28060
https://repositorio.usp.br/item/001241354
https://www.academia.edu/231515/Lógica_e_Forma_de_Vida_Wittgenstein_e_a_Natureza_da_Necessidade_Lógica_e_da_Filosofia
https://www.academia.edu/231515/Lógica_e_Forma_de_Vida_Wittgenstein_e_a_Natureza_da_Necessidade_Lógica_e_da_Filosofia
https://doi.org/10.14210/rdp.v2n3.p544-565
https://periodicos.univali.br/index.php/rdp/article/view/7655
https://philpapers.org/rec/MENOCM-2


O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas 

da educação 

1242  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Cone Sul: 3º Encontro. Campinas: AFHIC, 2004. p. 371- 377. Disponível em: 

http://www.afhic.com/wp-content/uploads/2018/12/O-realismo-e-o-idealismo-

1.pdf. Acesso em: 23 nov. 2022. 

MORENO, Arley Ramos. Descrição fenomenológica e descrição gramatical: 

idéias para uma pragmática filosófica. Revista Olhar, UFSCar, v. IV, n.7, p. 94-

139, 2003. 

MORENO, Arley Ramos. Breves anotações sobre educação e filosofia 

contemporânea. In: GOTTSCHALK, Cristiane M. C.; PAGOTTO-EUZEBIO, 

Marcos Sidnei; ALMEIDA, Rogério de (Orgs.). Filosofia e Educação: Interfaces. 

1. ed. São Paulo: Képos, 2014. (v. 1). p. 101-110. 

MORENO, Arley Ramos. Introdução a uma pragmática filosófica: de uma 

concepção de filosofia como atividade terapêutica a uma filosofia da linguagem. 

Campinas: Editora da UNICAMP, 2005. 

MORENO, Arley Ramos. Por uma pragmática filosófica. Caderno de Estudos 

Linguísticos, Campinas, n. 30, p. 9-20, 1996. DOI: 

https://doi.org/10.20396/cel.v30i0.8637035. Disponível em: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cel/article/view/8637035. Acesso 

em: 23 nov. 2022. 

NIGRO, Rachel. A virada linguístico-pragmática e o pós-positivismo. Direito, 

Estado e Sociedade, Rio de Janeiro, n. 34, p. 170-211, 2009. DOI: 

https://doi.org/10.17808/des.34.231. Disponível em: https://revistades.jur.puc-

rio.br/index.php/revistades/article/view/231. Acesso em: 23 nov. 2022. 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Reviravolta lingüístico-pragmática na filosofia 

contemporânea. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2001. 

RAMOZII-CHIAROTTINO, Zélia. Em busca do sentido da obra de Jean Piaget. 

São Paulo: Ática, 1984. 

ROCHA, Gustavo Rodrigues. Perspectivas metodológicas: Uma Proposta de 

Modelo Meta-Teórico para as Teorias de Aprendizagem. Caderno de Física da 

UEFS, Feira de Santana, v. 6, n. 1-2, p. 31-85, 2008. Disponível em: 

http://dfisweb.uefs.br/caderno/vol6n12/Gustavo.pdf. Acesso em: 23 nov. 2022. 

RORTY, Richard. El giro linguistico. Madri: Paidos, 1990. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Teoria Cultural e Educação: um vocabulário crítico. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2000. 

SILVA, Jairo José da. Filosofias da matemática. São Paulo: Editora da UNESP, 

2007. 

SILVEIRA, Marisa Rosâni Abreu; TEIXEIRA JR, Valdomiro; SILVA, Paulo 

Vilhena. A terapia filosófica wittgensteiniana: perspectivas para a Educação 

Matemática. Revista de Educação, Ciência e Cultura, Canoas, v. 23, n. 1, p. 161-

175, 2018. DOI: https://doi.org/10.18316/recc.v23i1.4247. Disponível em: 

https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/Educacao/article/view/4247. Acesso 

em: 23 nov. 2022. 

http://www.afhic.com/wp-content/uploads/2018/12/O-realismo-e-o-idealismo-1.pdf
http://www.afhic.com/wp-content/uploads/2018/12/O-realismo-e-o-idealismo-1.pdf
https://doi.org/10.20396/cel.v30i0.8637035
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cel/article/view/8637035
https://doi.org/10.17808/des.34.231
https://revistades.jur.puc-rio.br/index.php/revistades/article/view/231
https://revistades.jur.puc-rio.br/index.php/revistades/article/view/231
http://dfisweb.uefs.br/caderno/vol6n12/Gustavo.pdf
https://doi.org/10.18316/recc.v23i1.4247
https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/Educacao/article/view/4247


Valdomiro Pinheiro Teixeira Junior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1213-1243, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1243 

THOM, René. Modern Mathematics: does it exist? In: HOWSON, A. G. (Ed.). 

Developments in mathematical education. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1973. p. 194-209. DOI: https://doi.org/10.1017/CBO9781139013536.011. 

Disponível em: https://www.cambridge.org/core/books/abs/developments-in-

mathematical-education/modern-mathematics-does-it-

exist/A0078C10D77A436CB21A73850CCD94BC. Acesso em: 23 nov. 2022. 

 

Data de registro: 01/06/2020 

Data de aceite: 01/12/2021 

https://doi.org/10.1017/CBO9781139013536.011
https://www.cambridge.org/core/books/abs/developments-in-mathematical-education/modern-mathematics-does-it-exist/A0078C10D77A436CB21A73850CCD94BC
https://www.cambridge.org/core/books/abs/developments-in-mathematical-education/modern-mathematics-does-it-exist/A0078C10D77A436CB21A73850CCD94BC
https://www.cambridge.org/core/books/abs/developments-in-mathematical-education/modern-mathematics-does-it-exist/A0078C10D77A436CB21A73850CCD94BC


Titulo do artigo 

1244  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1244, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1245 

 

 Apontamentos retóricos sobre o conceito de 

oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia 

mística 

 

Gustavo Piovezan* 

 

Resumo: Neste texto apresento algumas reflexões que se constituíram por meio de 

leituras do pensamento filosófico e religioso de Teresa D’Ávila. Meus objetivos 

concentram-se em identificar elementos teóricos vinculados à educação do 

pensamento renascentista-moderno na Espanha. Dentre os conceitos investigados, 

ressalto a relação entre ensino, oração e praxis no discurso cristão, inferindo, neste 

contexto, sobre a possibilidade de uma pedagogia teresiana. O foco de minha análise 

repousa na obra Castelo interior, a qual, do ponto de vista retórico, configura-se 

como um relato da experiência vivida pela autora. Tal fato leva-me a refletir os 

escritos da monja carmelita como um certo tipo de ensino, fundado na experiência 

mística. Assim, a estrutura do conceito de oração em Teresa desvela-se em uma 

prática de meditação que gera e impulsiona o conhecimento de si e para o outro. A 

oração, então, pode ser apreendida tal como qualquer outro tipo de instrução 

(técnica), por meio de etapas (método), e apresentando um resultado: a união entre 

a alma e Deus. Dessa união resulta um tipo subjetivo de conhecimento, a saber: o 

conhecimento místico. 
 

Palavras chaves: Oração; Técnica; Ensino; Retórica; Conhecimento 

 

Rhetorical notes on the concept of prayer in Teresa of Ávila: towards a 

mystical pedagogy 
 

Abstract: In this paper, I present some reflections resulting from readings on Teresa 

of Ávila philosophical and religious thought. My objectives are focused on 

                                                           

* Doutor em Educação para a Ciência e a Matemática pela Universidade Estadual de Maringá 

(UEM). Professor na Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: gpiovezan@unir.br. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0241426638379939. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8483-

6283.  

                     http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59384   

  

mailto:gpiovezan@unir.br
http://lattes.cnpq.br/0241426638379939
https://orcid.org/0000-0001-8483-6283
https://orcid.org/0000-0001-8483-6283
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59384
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59384


Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1246  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

identifying theoretical elements that are linked to education in the Renaissance 

Modern thought in Spain. Among the concepts investigated, I highlight the 

relationship between teaching, prayer and praxis in Christian discourse, inferring, 

in this context, the existence of a Teresian pedagogy. The focus of my analysis is 

on  Interior castle, which, from a rhetorical point of view, is configured as an 

account of the experience lived by the author. This fact leads me to reflect on the 

writings of the Carmelite nun as a certain type of teaching, based on mystical 

experience. Thus, the structure of the concept of prayer in Teresa is revealed in a 

meditation practice that generates and impels knowledge of oneself and for the 

other. Prayer, then, can be apprehended just like any other kind of instruction 

(technique), through stages (method), and presenting a result: the union between the 

soul and God (mystical knowledge). From this union results a subjective type of 

knowledge, namely: mystical knowledge. 
 

Key-words: Prayer; Technique; Teaching, Rhetoric; Knowledge 

 

 

Note retoriche sul concetto preghiera in pensiero teresiano: verso uma 

pedagogia mistica 
 

Astratto: In questo testo presentiamo alcune riflessioni che sono state costituite 

attraverso letture del pensiero filosofico e religioso di Teresa de Ávila. Nostri 

obiettivi sono focalizzati sull'individuazione di elementi teorici legati all'educazione 

del pensiero medievale. Tra i concetti indagati, si evidenzia il rapporto tra 

insegnamento, preghiera e prassi nel discorso cristiano, inferendo, in questo 

contesto, la possibilità di una pedagogia teresiana. Il fulcro della nostra analisi 

poggia sull'opera Castelo interior, che, da un punto di vista retorico, si configura 

come racconto dell'esperienza vissuta dall'autore. Questo fatto ci porta a riflettere 

gli scritti della monaca carmelitana come un certo tipo di insegnamento, basato 

sull'esperienza mistica. Così, la struttura del concetto di preghiera in Teresa si rivela 

in una pratica meditativa che genera e spinge alla conoscenza di sé e per l'altro. La 

preghiera, quindi, può essere appresa proprio come qualsiasi altro tipo di istruzione 

(tecnica), attraverso passaggi (metodo), e presentando un risultato finale: l'unione 

tra l'anima e Dio (conoscenza mistica). 

 

Parola chiave: Preghiera; Técnica; Insgnamento; Retorica; Conoscenza 

 



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1247 

I 

 

Na discussão filosófica em teoria do conhecimento, boa parte da 

produção realizada desde os gregos, na antiguidade filosófica, repousa em 

um debate que se dá acerca da universalidade do conceito na explicação do 

real. Entretanto, aqui neste texto, gostaria de evocar um tipo específico de 

conhecimento que se situa fora do campo da universalidade, constituindo-

se à medida que o sujeito se dedica a um determinado objeto de reflexão: o 

Todo, o Absoluto, ou Deus. Esse processo de reflexão, denominado pela 

tradição mística de oração/meditação, proporciona um fenômeno que se 

classifica, na literatura acadêmica, como Estado Místico de Consciência 

(EMC).  

O conhecimento místico, fruto do EMC, impõe-se como uma 

verdade àquele ou àquela que o experiencia. Exploro esta noção de verdade 

subjetiva dentro do discurso teresiano com a finalidade de indicar esse tipo 

de conhecimento e seu ensino no âmbito da técnica. Para tanto, realizei uma 

análise argumentativa da mística relacional da pensadora católica presente 

em sua obra Castelo interior. Como método de análise, fiz uso da tradição 

retórica para interpretar o discurso, os argumentos e as ideias teresianas. 

Pautado na obra de Perelman e Tyteca, Tratado da Argumentação: a nova 

retórica, exploro elementos que nos indicam um ensino (técnica) para uma 

pedagogia mística (aprendizado da oração).  

A Retórica, considerada como um saber estruturado, é uma das mais 

antigas teorias da humanidade. Suas primeiras formulações no ocidente 

apresentam-na em um caráter de técnica, como a arte do bem falar, desde a 

Grécia antiga (BRETON, 2003; PERELMAN & TYTECA, 1996). De lá 

para cá, a teoria passou por diversos desenvolvimentos e revisões até 

culminar nos estudos datados de meados do século XX, momento em que 

houve significativas contribuições para o campo da argumentação e, 

consequentemente, em efeitos de análise e compreensão dos diferentes tipos 

de discurso que encontramos em nossas sociedades.  

Evocamos, aqui, as ideias desenvolvidas pela corrente latina em 

argumentação a partir dos trabalhos de Chaim Perelman e Lucy Obretch-



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1248  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Tyteca (1996). No âmbito das teorias retóricas, os autores apresentam uma 

discussão tipológica em contextos discursivos. Este pressuposto impulsiona 

uma análise de discurso que considera elementos sociais e pessoais, 

advindos do contexto histórico do logos-objeto. Assim, em consonância 

com o tempo histórico, interpretamos a obra de Teresa d’Ávila na tentativa 

de extrair elementos que se relacionam ao ensino da prática de meditação.  

Antes de adentrar no tema, vale chamar atenção para um ponto 

importante e que se constitui em um axioma em nossa análise: o discurso 

pedagógico. Em linhas gerais, Perelman e Tyteca (1996) afirmam que o 

discurso pedagógico se torna matéria de análise ao elaborar arranjos 

estéticos que visam o discurso didático (e, consequentemente, o ensino). Um 

sujeito, portanto, no ato da fala, traz consigo ilustrações, ênfases, exageros, 

analogias, metáforas, metonímias, argumentos de sofrimento e outros tantos 

elementos do bem dizer que auxiliam na explicação de uma determinada 

opinião.  

No caso do ensino, por exemplo, o emissor promove um discurso 

que visa facilitar o aprendizado de determinado conhecimento; o receptor 

da mensagem, quando em uma comunhão de espíritos, apropria-se desse 

discurso com maior facilidade. Aqui, a comunhão de espíritos pode ser 

concebida como uma manifestação favorável que se estabelece em um 

momento argumentativo, sobretudo quando aquela ou aquele que fala ocupa 

a posição de mestre – de professora ou professor –, teoricamente considera-

se que a pessoa falante saiba se comunicar com o público ao qual lança sua 

mensagem de ensino, preparando suas ideias previamente. Teresa, no 

Castelo interior, ocupou a posição docente.  

Devemos considerar Teresa uma mulher questionadora – ainda mais 

quando levamos em conta o fato de ter vivido em um período no qual as 

mulheres (e, em menor grau, os homens) não podiam interrogar. Seus 

questionamentos e conduta, fundamentados em uma noção cristã de vida 

interior, levaram-na a vivenciar experiências de cunho místico. Do ponto de 

vista epistemológico, tais experiências situam-se em um campo da discussão 

filosófica denominada mística relacional. Na obra teresiana, a via 

argumentativa impulsiona um debate pouco explorado pela tradição 



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1249 

filosófica até então, delineando um tipo de saber não universal, com 

características subjetivas: o conhecimento de um saber indizível, mas sobre 

o qual se deve falar para que todos possam dele desfrutar. 

Em linhas gerais, desde Platão e Aristóteles, a filosofia, ao ocupar-

se do real e da problemática do conhecimento, fazia-o com relação aos 

universais1. Dito em outras palavras, a filosofia visava uma explicação geral 

sobre um determinado fenômeno, de modo que, em qualquer espaço e 

tempo, tal explicação pretendesse uma validade lógica, firmando-se, deste 

modo, como um tipo de conhecimento categorial, objetivo e universal – e, 

desta forma, qualificando-se em verdade.  

Os escritos teresianos, contudo, resgatam um debate que se iniciou 

com leituras e interpretações das obras platônicas pelos primeiros teóricos 

cristãos da antiguidade. Processo esse que resultou em uma nova abordagem 

do conceito de verdade. A aletheia grega já não se encontrava mais exterior 

a nós tal como no mundo das ideias platônicas e, tampouco, na 

correspondência com a realidade, como apregoava o pensamento 

aristotélico. A verdade, agora, jazia em uma busca interior, dentro de nosso 

ser. Nas Confissões (2008, p. 32-33), Agostinho indicou o caminho de 

interiorização e do recolhimento meditativo a partir do qual se investiga a 

verdade interior: 

E, admoestado a voltar daí para mim mesmo, entrei no 

mais íntimo de mim, guiado por ti, e consegui, porque 

te fizeste meu auxílio. Entrei e vi com o olhar da minha 

alma, seja ele qual for, acima do mesmo olhar da minha 

alma, acima da minha mente, uma luz imutável, não 

esta vulgar e visível a toda a carne, nem era uma maior 

como que do mesmo género, como se ela brilhasse 

muito e muito mais claramente e ocupasse tudo com a 

sua grandeza. Ela não era isto, mas outra coisa, outra 

coisa muito diferente de todas essas, nem tampouco 

estava acima da minha mente como o azeite sobre a 

                                                           

1 Esta afirmação não faz referência à querela dos universais, estruturada por Porfírio, na 

Isagoge. Antes disso, ao falar sobre os universais enquanto um problema filosófico, fazemo-lo 

em referência à construção do universal como um meio que possibilita a elaboração do 

conhecimento objetivo, por meio da criação da ideia ou do conceito. 



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1250  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

água, nem como o céu sobre a terra, mas era superior a 

mim, porque ela própria me fez, e eu inferior, porque 

feito por ela. Quem conhece a verdade, conhece-a, e 

quem a conhece, conhece a eternidade. O amor 

conhece-a. Oh, eterna verdade e verdadeiro amor e 

amorosa eternidade! Tu és o meu Deus, por ti suspiro 

dia e noite. 

 

O caminho apontado por Agostinho mais de um milênio antes do 

período histórico no qual Teresa se encontrava, foi por ela esmiuçado no 

início da modernidade, marcando, assim, seu lugar na filosofia, sendo 

considerada um expoente do humanismo e da mística espanhóis. Hoje, início 

da terceira década do século XXI, sabemos que os estudos comparados em 

espiritualidade mostram a experiência mística em diversas tradições cristãs 

e não cristãs, tais como no judaísmo, com a cabala, e no islamismo, com os 

sufis (MERTON, 1972). 

A ciência contemporânea também se ocupou com este tipo de 

experiência subjetiva. Na medicina, por exemplo, as investigações sobre os 

Estados Místicos de Consciência (EMC) visam compreender esse fenômeno 

a partir da biologia humana; de modo semelhante, os estudos sobre o gozo 

levados a cabo pela psicanálise lacaniana tentam perceber que tipo de 

manifestação é essa que atravessa o sujeito de um modo que lhe causa em 

uma reviravolta psíquica, modificando a sua vida, por assim dizer. Na 

educação, o estudo das técnicas meditativas e suas implicações no processo 

de aquisição conceitual durante o aprendizado auxiliam na reflexão sobre 

metodologias práticas e cognição (VASCOUTO; SBISSA e TAKASE, 

2013). Neste sentido, nosso objetivo é traçar paralelos entre a discussão 

filosófica educacional e o discurso teresiano, determinando, assim, um tipo 

de práxis educativa no âmbito da mística. 

 

 

II 

 

Nascida no dia 28 de março de 1515, em Ávila, na Espanha, Teresa 

de Cepeda y Ahumada viveu sua infância em um período histórico repleto 



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1251 

de novos acontecimentos. A descoberta das Américas, as guerras territoriais 

vividas pela Espanha e outros países europeus e a reconquista da Península 

Ibérica pelos reis católicos Fernando e Isabel foram alguns desses novos 

acontecimentos. Quanto à sua formação, Teresa foi criada em uma família 

católica tradicional e de economia estável. Fato esse que lhe proporcionou 

uma educação destoante da maioria das pessoas daquele período 

(D’ÁVILA, 1995).  

Vale lembrar que era raro encontrar pessoas com o conhecimento 

necessário da língua para a decodificação das palavras e a realização da 

leitura. Esse não era o caso de Teresa, que nutria grande apreço pelos 

romances de cavalaria (D’ÁVILA, 1995). Suas leituras, inclusive, 

possibilitaram-na constituir-se como uma mulher considerada audaciosa 

para seu tempo e, ainda assim, fiel à doutrina cristã, afirmou Guerson 

(2013).  

Assim, quando pensamos este contexto, considerando os estudos de 

Aníbal Ponce (1989) em Educação e luta de classes, começamos a perceber 

Teresa como uma mulher diversa do que comumente se via na sociedade 

moderna que germinava na Espanha daquele período. Em geral, as mulheres 

não tinham estudo, salvo raros casos. Estudar era algo garantido e dirigido 

quase que exclusivamente aos homens, que posteriormente exerceriam os 

ofícios da cidadania. Às mulheres, quase sempre, a ignorância.  

A mãe de Teresa veio a falecer, acarretando-lhe grande tristeza e 

sofrimento. Por outro lado, com a morte da mãe, intensificaram-se suas 

práticas meditativas. Nelas, escreve o estudioso da pensadora cristã, 

habitavam o alívio para as dores de sua alma, a oração era o seu consolo. 

Por volta dos dezenove anos, decidiu-se ingressar na vida religiosa, 

consagrando-se ao celibato e à vida reclusa quando ingressou no Mosteiro 

das Irmãs Carmelitas Mitigadas da Encarnação (D’ÁVILA, 1995).  

Logo após sua entrada, Teresa teve sua saúde acometida por uma 

enfermidade que lhe causava fraqueza física, febres intermitentes, 

convulsão, entre outros sintomas. O tratamento durou três anos consecutivos 

que a distanciaram da vida em clausura. Após melhorar, retornou ao 

Mosteiro da Encarnação e continuou com sua devoção religiosa.  



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1252  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Cerca de vinte anos depois, isto é, aos trinta e nove anos de idade, a 

santa católica começou a questionar as práticas vividas durante a 

organização da vida diária do mosteiro. Havia pouco sacrifício e, além disso, 

as regalias eram demasiadas para aquelas mulheres que, voluntariamente, 

teriam escolhido um modo ascético de vida. Ao observar esses aspectos da 

vida religiosa que lhe desagradavam, a pensadora cristã iniciou o processo 

de mudança comportamental mais rigoroso, o qual acabou por se estender 

às suas irmãs e, posteriormente, ficou conhecido como a reforma do 

Carmelo (SÉSE, 2008). 

Aqui vale uma nota biográfica importante. Sése (2008) afirmou que 

Teresa experimentou, por um período de mais ou menos de dez anos, um 

profundo vazio denominado pela autora de secura e aridez espirituais. Além 

de vivenciar constantes oscilações de humor, medos, temores, impaciência, 

enfim, momentos que a afastavam da prática meditativa ou mesmo da oração 

reflexiva.  

Nesse cenário encontramos um marco que podemos determinar 

como sua segunda mudança comportamental: certa vez, ao entrar no 

oratório, Teresa deparou-se com uma imagem do Cristo em sofrimento e 

aquela imagem causou-lhe grande impacto. A elaboração de uma concepção 

interior das dores sofridas por Jesus permitiu uma identificação com o outro. 

Seu desejo, agora, era enxugar o suor do seu Senhor e aliviar-lhe as dores 

(D’ÁVILA, 1995; SÉSE, 2008). Essa experiência causou-lhe um incômodo 

de tal modo que já não era mais possível permanecer da mesma maneira, 

inerte. Começou, então, o processo de construção de sua obra.  

Com o passar do tempo, Teresa dedicava-se mais à oração e à 

prática do amor. À medida que a sua vontade era deixada de lado para dar 

lugar à vontade de seu Amado, o Cristo, a monja carmelita vivia 

experiências de arroubos, êxtases e outros fenômenos derivados da oração. 

Os estados que resultaram a partir de sua prática meditativa logo vieram ao 

conhecimento dos homens da inquisição, os quais não tardaram em 

investigar o que lhe sucedia. Teresa, ainda assim, continuou realizando 

orações e, ao mesmo tempo, preparava-se para dar início ao seu ensino.  



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1253 

Poucos meses depois, trabalhava com as monjas carmelitas 

instruindo em temas como o amor, a oração e o conhecimento de si na vida 

prática de uma comunidade. Aqui cabe-nos uma nota retórica: o impacto de 

seu discurso pedagógico no público-alvo (as monjas com as quais vivia) teve 

um efeito de verossimilhança e, como consequência, grande adesão aos seus 

ensinamentos emitidos (doxa). Isso fez que com seu ensino se estendesse 

também aos monges – uma mulher que formava homens!  

Sua experiência, então conhecida por homens da Igreja, teve uma 

reação direta que a levou enfrentar acusações no Tribunal do Santo Ofício 

na qualidade de herege, tal como afirma Menezes (2017, p. 10): 

 

Teresa era acusada por ter lido e mantido livros 

proibidos em seu poder; por ter atrevido a alfabetizar 

as madres que lhe acompanhavam em clausura; por ter 

ousado, como mulher querer reformar uma ordem de 

frades. Caluniaram-na, alegando ter ela cometido 

crime de heresia; se comportando com depravação; 

mantido relações carnais; dado à luz uma criança e ter 

adotado “práticas iluministas”, ou seja, de haver-se 

tornado membro praticante de um movimento religioso 

espanhol do século XVI, uma espécie de seita mística, 

perseguida e considerada herética e relacionada ao 

protestantismo, que se originou em pequenas cidades 

da região central de Castela em torno de 1511.  

 

Refutou todas as acusações que lhe foram imputadas. Não havendo 

provas para a sua condenação, continuou seu trabalho com a fundação do 

mosteiro de São José (SÉSE, 2008). 

No ano de 1563 o mosteiro foi inaugurado, recebendo os chamados 

à vida consagrada na espiritualidade carmelita. Aos poucos, e cada vez mais, 

novos mosteiros foram por ela fundados. Até que, em 1582, novamente 

encontrou-se acamada com vômitos, hemorragias, acessos de paralisia e um 

esgotamento intenso que durou pouco mais de três dias. No segundo dia, 

compreendendo que a morte se aproximava, solicitou a confissão com frei 

Antônio, antigo companheiro da reforma do Carmelo. No dia 3 de outubro 

recebeu a extrema-unção. Faleceu no dia 4 de outubro de 1582. 



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1254  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

III 

 

Na história do pensamento ocidental, sobretudo para o cristianismo 

de tradição romana, os escritos de Teresa se tornaram referência no que 

tange à espiritualidade, à compreensão do amor de Deus, do amor ao outro 

e, principalmente, no que se refere à prática da oração. Guerson (2013), ao 

mencionar aspectos sociais daquele momento histórico, afirmou que, 

diferente do que o mundo experimentou durante o século XVI, com a 

descoberta do novo mundo e do maior período de expansão vivido pela 

humanidade até então, o convite feito pela monja carmelita é o de viajar para 

dentro de si, para o mundo interior onde habita a alma humana. Essa viagem 

tem um único objetivo: encontrar o maior bem de todos – Deus.  

É uma viagem em direção ao Amado, uma experiência com o 

Absoluto. A grande descoberta, contudo, não se trata de ganhos materiais 

ou de terras não exploradas, mas de ganhos metafísicos no plano do 

autoconhecimento. Neste sentido, as metáforas e analogias presentes em o 

Castelo interior caminham e ganham importância para a compreensão de 

seu significado teológico (místico e dogmático) e filosófico (especulativo e 

técnico). Do ponto de vista retórico, o discurso empreendido na obra é 

concebido por meio de construções argumentativas incrementadas com 

descrições, imagens, transposições de sentidos e comparações.  

Para analisar o discurso de Teresa, apresentamos três noções em 

retórica: função, argumento e figura. No que diz respeito à função, Olivier 

Reboul (2004) mencionou quatro tipos de funções em um discurso (logos): 

(i) a persuasão, (ii) a hermenêutica, (iii) a heurística e (iv) a pedagógica. Em 

linhas gerais, a primeira função visa o convencimento de um auditório 

(pathos) a partir de um caráter (ethos) que emana da fala (logos) do orador. 

A segunda função apresenta-se como uma arte de interpretar textos (logos). 

Na terceira função, a heurística, o uso da teoria tem um caráter de técnica da 

descoberta do que aparenta ser verdade. A quarta função, por fim, é 

tradicionalmente pedagógica, uma vez que ela permite o bem falar ao nos 

ensinar a elaboração de argumentos durante o processo de convencimento – 



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1255 

na Idade Média, a retórica foi parte essencial do currículo escolar, 

preparando os homens para o exercício da cidadania ou para sacerdócio 

(REBOUL, 2004; PONCE, 1989). 

Chamamos atenção para a primeira e a quarta funções, pois o 

discurso de Teresa tem um caráter persuasivo e, ao mesmo tempo, 

pedagógico. Ele visa, por meio do ensino da oração, o convencimento para 

que todos aqueles que leiam os argumentos autorais possam perceber o 

caráter verossímil que ali se encontra e adotar a opinião que se manifesta 

(doxa). Esses são os principais artifícios utilizados por Teresa no Castelo 

interior. A obra tem um aspecto de manual didático para aqueles que 

desejam ser iniciados nas artes da reflexão meditativa e da vida interior. 

Os argumentos construídos no texto seguem, em sua maioria, dois 

tipos: exemplos e ilustrações. Neste contexto, Perelman e Olbrechts-Tyteca 

(1996) contribuem para a percepção de como tais argumentos se constituem. 

Em linhas gerais, o exemplo é um tipo de formação discursiva, por meio do 

qual o orador apresenta dados de sua própria vida e/ou experiência. O orador 

trará ao auditório um determinado evento como forma de explorar sua tese 

abstrata e indicar, no real, a relação dele com a teoria. O exemplo vivido 

mostra, de certo modo, a eficácia daquilo que foi proposto.  

Em termos retóricos, isso contribui para gerar uma comunhão dos 

espíritos, pois o orador torna-se próximo do auditório, oferecendo elementos 

de sua vida pessoal e, consequentemente, isso proporcionará um terreno 

mais fértil para a adesão a uma nova doxa. Ao ler o Castelo interior, 

verificamos na narrativa teresiana dados autobiográficos, indicados nas 

dificuldades e alegrias que a alma vive quando decidida e dedicada a 

aprimorar sua vida interior e buscar seu Amado. Em notas, a depender da 

tradução, observa-se que os fenômenos descritos foram vividos pela própria 

autora.  

Antes de falar das ilustrações, faz-se necessário dizer uma breve 

nota sobre as figuras. Na tradição retórica, conseguimos detectar dois tipos 

de investigações: uma corrente que se debruça sobre a categorização dos 

argumentos e outra que se dedica ao estudo das figuras. Tanto uma quanto 



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1256  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

outra contribuem para o desenvolvimento da teoria. Neste sentido, 

resgatamos novamente as ideias do filósofo Olivier Reboul (2004), 

sobretudo por explorar o uso da figura no raciocínio e suas relações com os 

argumentos.  

A figura como um tipo de raciocínio que se realiza no âmbito da 

linguagem é amplamente utilizada pela arte e a poesia, sobretudo porque tais 

áreas do fazer humanos não são limitados como em outros tipos de discursos 

(o da ciência, por exemplo). Dentro desse caminho, afirmamos que uma 

figura de analogia pode auxiliar na confecção de um argumento de 

ilustração. Assim, ao comparar a alma com o castelo, Teresa faz uso de uma 

metáfora e constrói um argumento de comparação: da mesma forma que o 

castelo, a alma também tem diversos aposentos. 

Neste sentido é que as ilustrações levadas a cabo em Castelo interior 

serão diversas em sua estrutura, ainda mais quando em oposição à estrutura 

dos exemplos. Ao desenhar a sua fala, os argumentos ilustrativos são 

apresentados com figuras de analogia ou metáforas. Fornecem sentido, 

proporcionando imagens que auxiliam no processo de compreensão do 

fenômeno da oração, conferindo, assim, significado à realidade vivida 

(REBOUL, 2004).  

Dito de outro modo: existem analogias e metáforas que contribuem 

para a relação entre ethos e pathos no momento de uma situação discursiva; 

ao estruturar figuras de sentido, cujo conteúdo continha elementos do 

imaginário de sua época (o castelo), Teresa estabeleceu uma comunhão dos 

espíritos com seus leitores, causando impacto no que diz respeito à adesão 

ao seu discurso (PERELMAN e OLBRECHTS-TYTECA, 1996). 

O texto do Castelo interior foi um pedido feito pelo Frei Gerónimo 

Gracián, seu confessor e amigo. Gracián solicitou para Teresa que 

escrevesse um pouco sobre suas experiências, acreditando que elas 

ajudariam outras pessoas nos caminhos da vida interior (SÉSE, 2008). 

Teresa prontamente respondeu, escrevendo uma das principais obras sobre 

vida interior da história do ocidente.  



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1257 

A analogia ao castelo, com a qual o leitor se depara antes de abrir o 

livro, já no título da obra, tem um fundamento estético: de um lado, é uma 

referência à literatura que permeou a infância e a adolescência da autora, 

com os romances de cavalaria. De outro lado, uma referência da arquitetura 

de um período que se encontrava em declínio, as grandes construções 

casteleiras. Esse princípio estético fez parte do cenário vivido pela 

pensadora na cidade de Toledo – lá se encontrava o palco onde estavam os 

cavalos, as trovas e os castelos que lhes serviram de inspiração (SÉSE, 

2008). O adjunto adnominal interior que sucede o termo castelo 

complementa a construção analógica e concomitantemente metaforiza a 

alma humana. O castelo interior não trata de um romance de cavalaria, 

efêmero, mas de uma história de amor e eterna, entre a alma e Deus. 

A apresentação da obra possui um tom autoral, às vezes cômico, 

mas, sobretudo, pedagógico. Seu estilo tece palavras em uma rede 

complexa, detalhando e ensinando às suas irmãs de clausura como percorrer 

um caminho de autoconhecimento e disciplina. Essa busca depende da 

decisão e da força de vontade de unir-se com o eterno, na persona do Cristo. 

O método, na metáfora do caminho, traduz-se como prática na técnica da 

meditação, a começar pelo recolhimento interior e a oração reflexiva (SÉSE, 

2008).  

À medida que progredimos nos estágios da oração, avançamos, 

também, nas moradas do castelo. O castelo é o próprio corpo e nele a alma 

encontrará a si mesma. Antes de desposar o Amado, a alma necessariamente 

realizará uma investigação sobe si, buscando autoconhecimento e 

reconhecendo suas verdades íntimas, até mesmo porque não se conhecer é 

também não conhecer a Deus. Escreve Pádua (2006, p. 9): 

 

Há algo de tremendamente trágico no 

desconhecimento da vocação humana: “Que lástima é 

não saber quem somos”. Por falta de autoconhecimento 

– que não é apenas teórico, mas especialmente 

existencial – não nos realizamos como pessoas, 

permanecendo do lado de fora de nós mesmos! Em 



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1258  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

consequência, negamos aos outros, à comunidade e à 

sociedade, o melhor que somos e podemos dar. 

 

Segundo D’Ávila (2008), nas primeiras e segundas moradas as 

pessoas ainda estão ligadas ao exterior, não enxergam a luz e nem a si. A 

meditação é o único procedimento que permitirá reconhecer-se 

interiormente como ser e ser-de-Deus e, da mesma forma, modificar o 

comportamento a partir de uma autopercepção moral. A interiorização não 

deve ser confundida com um fechar-se em si, ou ainda, negar o mundo 

corpóreo, ou tampouco o real. Ao contrário, ela é o encontro com o novo ser 

que surge em contraste com a luz de Deus irradiada em seu interior, 

refletindo para o serviço concreto. Esse serviço concreto é o amor traduzido 

em obras de caridade direcionadas ao outro (ser-para-outro).  

Conforme a alma permanece insistente na prática da oração, avança 

e começa a ouvir Deus em seu interior. Esse momento é caracterizado por 

aquilo que mencionamos como secura e aridez, cansando e, muitas vezes, 

privando a alma de qualquer sensação. Teresa aponta para o conceito de 

angústia quando associa aflições e memórias do mundo exterior que nos 

afastam do ser-de-Deus. Seus conselhos seguem objetivos: não desistam, 

perseverem no caminho mesmo que seja difícil andar pela estrada.  

Após a caminhada levar às terceiras moradas, a alma sente-se um 

pouco mais segura de si, pois superou algumas dificuldades iniciais e 

mudanças comportamentais foram operadas em seu ser. A prática da 

caridade tornou-se parte da sua vida, ela evita o pecado e procede de forma 

correta. Conhecendo-se, avança com humildade, adentrando no interior do 

castelo. Ainda existem momentos de angústia, mas a monja reitera seu 

conselho a todos: permaneçam firmes e obedientes a si e a Deus. Dentro das 

três primeiras moradas Teresa deixa claro que o maior esforço empreendido 

é o da alma, que luta com todas suas forças para prosseguir fiel aos 

propósitos da criação. Em termos filosóficos, esse seria o momento de 

aprendizado e efetivação da técnica. Às pessoas que desejam se firmar no 

caminho da meditação, o conselho de Teresa poderia ser traduzido da 

seguinte forma: não é fácil a prática do recolhimento e da reflexão, esse é 



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1259 

um processo que exige dedicação e se faz necessário a todos que nele se 

aplicam.  

Nas quartas moradas a alma está mais próxima dos aposentos do 

Rei. A busca pelo Amado se dará interiormente, na meditação, e 

exteriormente, nas obras de caridade e no exercício do amor ao próximo. 

Praticar o amor e contentar a Deus em tudo é o que devemos fazer. Aqui há 

um mecanismo psicológico de sublimação do desejo individual, o para-si 

modifica-se em um para-o-outro. As sementes plantadas na alma durante o 

percurso das primeiras moradas começam a crescer e se transformam 

continuamente em uma árvore de autoconhecimento, proporcionando uma 

reorganização das prioridades no nível do desejo.  

De acordo com Pádua (2003), na obra teresiana, uma das mensagens 

centrais existentes é o imperativo do amor e a união com Deus. A 

experiência mística está endereçada para esse fim, para o amor que se traduz 

em obras, um amor servil. Nesse momento ocorre aquilo que a pensadora 

espanhola denomina alinhamento de vontades, a partir do qual o sujeito 

deseja viver a vontade do divino. Em um dos versos de seu poema Glosa, 

Teresa fala que seu coração foi trocado pelo coração do Amado, esse foi o 

momento da entrega total, quando a alma endereçada a viver de amor 

permite-se desfrutar dos prazeres divinos:  

 

Entreguei-me toda e assim 

Os corações se hão trocados 

Meu Amado é para mim 

E eu sou para o meu Amado 

 

Ao passar pelas quatro primeiras moradas, a alma segue em um 

movimento constante de recolhimento interior (D’ÁVILA, 2008). Nela há 

paz, quietude, segurança e um coração dilatado. Ao falar sobre a oração de 

recolhimento e a interioridade, Guerson (2003) mencionou que Teresa 

compreendeu o corpo como o lugar de encontro com Deus. É no corpo que 

a vontade de Deus se realiza em nós e por meio de nós. A oração é interior 

e se constrói em uma relação de intimidade dos sujeitos que nela estão 



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1260  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

envolvidos, mas o amor e a caridade são exteriores, direcionados para Deus 

e para o outro.  

Em consonância com Guerson (2003), acreditamos no corpo como 

ponto de encontro entre Deus e a alma. Teresa, inclusive, oferece-nos 

indícios desse lugar em seu poema Buscando a Deus: 

 

Sim, porque és meu aposento, 

És minha casa e morada; 

E assim chamo, no momento 

Em que de teu pensamento 

Encontro a porta cerrada. 

 

Busca-me em ti, não por fora 

Para me achares ali 

Chama-me que, a qualquer hora 

A ti virei sem demora 

E a Mim, buscar-me-ás em ti 

 

Novamente verificamos uma metáfora e uma analogia. Essas figuras 

retóricas fazem referência aos antigo e novo testamentos. Na referência do 

antigo testamento, temos os Cânticos dos cânticos (BÍBLIA, 2002), em 

particular, o Cântico 5, em que lemos: 

 

Eu dormia, mas meu coração velava e ouvi o meu 

amado que batia: "Abre, minha irmã, minha amada, 

pomba minha sem defeito! […] Ponho-me de pé para 

abrir ao meu amado […]. Abro ao meu amado, mas o 

meu amado se foi... Procuro-o e não o encontro. 

Chamo-o e não me responde... […]. Encontraram-me 

os guardas que rondavam a cidade. Bateram-me, 

feriram-me, tomaram-me o manto as sentinelas das 

muralhas! (BÍBLIA, 2002, p. 505) 

 

João da Cruz, em Noite escura da alma (2002) viu nessa passagem 

bíblica uma cena de enamoramento entre os dois jovens e transpôs tal cena 

em analogia ao que ocorre entre Deus e a alma. A interpretação do pensador 

espanhol visa a união mística, tal como a obra de Teresa. No cenário do 

Cântico, vemos elementos de um percurso voluntário da alma para Deus, no 



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1261 

qual também verificamos a presença da angústia – o Amado que chama a 

Amada, entretanto, desaparece. Em João da Cruz, essa angústia será 

estilizada discursivamente no conceito de noite escura, a noite em que a 

alma necessariamente passará no caminhar para Deus. Nesse momento, a 

ausência da divindade parece tão certa que a alma se aflige e acredita estar 

longe do divino (CRUZ, 2002). 

Em Teresa também verificamos esse movimento de silenciamento e 

angústia. Com base em suas teorizações místicas, tal Cântico afirmaria que 

o Amado, no interior de sua casa (ou morada), chama por sua amada 

<…abre, minha irmã, minha amada, pomba minha sem defeito>. A alma, 

com o auxílio da meditação e da oração reflexiva, movimenta-se em sua 

direção. Nesse percurso, enfrenta angústias, securas e aridez espiritual – o 

silêncio de Deus – <…ponho-me de pé, para abrir ao meu amado... 

procuro-o e não o encontro >. (D’ÁVILA, 2008) 

Ao avançar por entre as moradas interiores, as investidas do mundo 

externo emergem na tentativa de nos afastar do matrimônio espiritual 

<…encontravam-me os guardas que rondavam a cidade. Bateram-me e 

feriram-me, tomaram-me o manto as sentinelas da cidade>. Na passagem 

bíblica, o Cântico segue com uma descrição das qualidades que os 

enamorados trazem consigo, um exalta a qualidade do outro. Tal descrição 

qualitativa também é verificada em Teresa, quando aborda as 

transformações comportamentais pelas quais a alma passará antes de a união 

espiritual se efetivar. Assim, após os afagos e dizeres de amor, ao final do 

Cântico, a Amada reitera, assim como Teresa, em seu poema Glosa, <eu sou 

do meu amado e o meu amado é meu>. 

A segunda referência ocorre com o evangelho de João (BÍBLIA, 

2002, p. 813), que no capítulo quatorze diz “na casa de meu Pai há muitas 

moradas”. A casa é o corpo, o local da alma e da morada de Deus no ser 

humano. A segunda referência, por sua vez, estabelece-se em uma 

comparação com o dito de Mateus (BIBLIA, 2002, p. 734), no versículo 

seis, que diz “Tu, porém, quando orares, entra no teu quarto e, fechando a 

tua porta, ora ao teu Pai que está lá, no segredo”. Ao contrário do que 



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1262  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

poderia parecer, ir ao encontro de Deus não significa sair de si e, tampouco, 

abandonar a própria humanidade, mas, ao contrário, ir para o encontro de 

Deus é penetrar a nossa humanidade até as suas últimas consequências em 

termos de ser, somente assim chegar-se-á ao centro do Castelo. 

A oração de união caracteriza a quinta morada. Essa oração traz 

consigo uma mudança profunda no sujeito que a experimenta. Deus toma o 

ser do sujeito que ali se encontra e exige tudo para Si. A memória e o 

intelecto não interferem mais nesse processo e elas conseguem separar o 

divino e metafísico do não divino e material. Além disso, o alinhamento das 

vontades acontece com maior intensidade. Nessa morada, o que Teresa diz 

ser uma verdadeira morte para o mundo, torna-se o nascer para Cristo 

(D’ÁVILA, 2008).  

A sexta morada caracteriza-se na noção de noivado. Teresa afirma 

que a alma foi ferida pelo amor e anseia viver o estado de união. Tudo 

depende do Amado, sua vontade e desejo estão centradas n’Ele. A alma, 

contudo, sofre muito nessas moradas, pois inda se encontra em secura 

espiritual. A analogia ao noivado presente remete-nos à preparação 

cerimonial do matrimônio e, ao mesmo tempo, anuncia a mais importante 

alegria que o percurso da prática meditativa pode acarretar à existência 

humana: a união mística consumar-se-á (D’ÁVILA, 2008) 

Por fim, o momento da total união com o Absoluto, na última 

morada. O casamento se consuma e uma das principais características da 

alma que se encontra em tal estado é a oração de quietude. A alma agora 

tem apenas a percepção de Deus, já não sofre pelas securas e inquietações, 

deleita-se em seu amor. Ao finalizar as últimas moradas, D'Ávila (2008) 

orienta para a importância da reflexão na oração e da meditação para 

alcançar a plenitude da espiritualidade, saindo do estado de oração vocal, 

internalizando a meditação e transformando a reflexão em ação. 

Da primeira à última morada, o leitor atento percebe um ensino 

gradual de um percurso técnico: a meditação reflexiva ou a prática da oração 

orientada pela imaginação. Como ressalta Pádua (2003, p. 178), “a 

linguagem, entremeada por orações, ensina, orando a oração. Com seus 



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1263 

símbolos, figuras de linguagem e poesias fazem o leitor participar de alguma 

maneira de sua experiência”. Deste modo, acreditamos que a oração se 

constitui como um elemento pedagógico na busca do conhecimento de si, 

permitindo-nos conhecer a Deus e se desdobrar em amor ao próximo, 

sobretudo porque, em Teresa, amor é o principal resultado da união entre a 

Alma e o Absoluto, entre o Perfeito e o Imperfeito. 

 

 

 

 

 

IV 

 

É perceptível que os escritos de Teresa expressam as necessidades 

de seus espaço e tempo: a elaboração de instrumentos e técnicas 

pedagógicas para a formação humana e espiritual de suas irmãs monjas. Sua 

intenção em ensinar e educar é inegável. Tal afirmação se fundamenta na 

história do pensamento espanhol, além disso, as memórias teresianas 

deixam-nos evidente a característica pedagógica de seus escritos. A retórica, 

por sua vez, contribui para reiterar tal ideia, a obra o Castelo interior 

promove um ensino prático, voltado para si e para o outro, isto é, um ensino 

fundamentado em uma noção germinal de eu existencial. 

Durante o século XVI, o ensino das pessoas que se consagravam à 

vida religiosa era marcado pela leitura e transmissão oral como instrumentos 

didáticos, sobretudo nos mosteiros, os lugares onde o conhecimento foi 

produzido durante séculos (PONCE, 1989). Nesses instrumentos, o ensino 

de Teresa se fez vivo tanto com a escrita, quanto com a transmissão oral. 

Deste modo, pautada em um ensino que não fosse distante ou que facilitasse 

a compreensão de suas irmãs, Teresa aproximava o itinerário da busca de si 

ao encontro da alma com Deus.  

De acordo com Barboza (2010), parte dessa perspectiva pedagógica 

era devida à influência da corrente filosófica humanista. A filosofia 



Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1264  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

humanista acreditava que Deus só podia ser encontrado nas profundezas da 

alma; já não bastava procurá-lo na natureza, nos exercícios corporais, em 

palavras ou leituras. Tornavam-se necessários, agora, exames de 

consciência, já que a vida espiritual é a vida interior. O caminho até Deus 

resulta de uma interiorização progressiva. 

Historicamente, o recolhimento interior como base para a meditação 

remonta à emersão do movimento mendicante no cristianismo. Por volta do 

século XIII, tal como indica Oliveira (2007), as ordens mendicantes sugiram 

como resposta à crise vivida pelo cristianismo. No âmbito social, tais ordens 

estavam vinculadas às ações pastorais e criticavam a riqueza, observando 

um modo de vida pautado na simplicidade e na pobreza. No âmbito 

espiritual, por sua vez, os mendicantes trouxeram à tona uma prática que 

ficava restrita aos muros do claustro: a meditação reflexiva. Segundo 

Barboza (2010), a oração por meio da meditação era encontrada apenas nas 

casas franciscanas, expandindo-se para as demais ordens religiosas. 

Buscavam, diretamente, a união ou a transformação da alma em Deus e, 

indiretamente, a reforma das ordens religiosas e da Igreja.  

Na obra Castelo Interior identificamos um dinamismo espiritual 

pelo qual a alma humana incorre quando dedicada à oração reflexiva. Nesse 

processo, o meditar tem um desenvolvimento progressivo e, a cada passo, 

ou a cada morada, seus conteúdos psicológicos são revisitados e seu 

comportamento aprimora-se em função do divino. O conhecimento 

adquirido ao longo do percurso traz consigo um valor pedagógico 

fundamental à medida que representa o conhecimento de si. Trata-se, então, 

de um tipo de aprendizagem que se dá pela experiência e se concretiza 

interiormente, contribuindo para a subjetivação do ser que a vive.  

 

 

 

 

 



Gustavo Piovezan 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1265 

Referências 

 
AGOSTINHO, SANTO. Confissões (Livros VII, X e XI. Tradução de Arnaldo 

Espírito Santo, João Beato e Maria Cristina Castro-Maia de Souza Pimentel. 

Covilhã: LusoSofia, 2008. 

BARBOZA, Marcos A. Pedagogia, mística e espiritualidade na configuração do 

pensamento de São João da Cruz (1542-1591). Maringá: Aduem, 2010. 

BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

CRUZ, João da. Noite escura da alma. In: Obras Completas. Petrópolis: Vozes, 

2002, p.437-572. 

D´ÁVILA, Teresa. Castelo interior ou moradas. 14. ed. Tradução das Carmelitas 

Descalças do Convento de Santa Teresa do Rio de Janeiro. São Paulo: Paulus, 

2008. 

D´ÁVILA, Teresa. Livro da vida. In: Obras completas. Coord. Frei Patrício 

Sciadini. Trad.texto estabelecido por T. Álvarez. São Paulo: Carmelitanas, Loyola, 

1995. p. 21-294. 

D´ÁVILA, Teresa. Castelo interior ou moradas. In: Obras completas. Coord. Frei 

Patrício Sciadini. Trad. texto estabelecido por T. Álvarez. São Paulo: 

Carmelitanas, Loyola, 1995. p. 433-590. 

D´ÁVILA, Teresa. Poesias. In: Obras completas. Coord. Frei Patrício Sciadini. 

Trad. Texto estabelecido por T. Álvarez. São Paulo: Carmelitanas, Loyola, 1995. 

p. 955-1036. 

GUERSON, Cláudio V. O amor na perspectiva de Teresa de Ávila. Tese de 

Doutorado. Pós Graduação em Ciência da Religião, Universidade Federal de Juiz 

de Fora, MG. 2013.  

MERTON, Thomas. Místicos e mestres Zen. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1972. 

MENEZES, Léa de Sousa Campos de. Teresa de Ávila: fatos, feitos e preceitos. 

In: Hispanista, Rio de Janeiro, s/v, n. 68 Jan/Março. 2017. Disponível 

<http://www.hispanista.com.br/revista/artigo548.htm> Acesso em: 20 Jan. 2019 

OLIVEIRA, Terezinha. Os mendicantes e o ensino na universidade medieval: 

Boaventura e Tomás de Aquino. In: Anais do XXIV Simpósio Nacional de 

História - Anpuh (Associação Nacional de História). São Leopoldo – RS; 2007. 

PÁDUA, Lúcia Pedrosa. “Que lástima é não saber quem somos”: mística e 

antropologia no “Castelo Interior ou Moradas” de Santa Teresa de Ávila. In: 

Revista do Depto Teologia da PUC – Rio, ano X, nº 22, jan-abr. 2006. 

PÁDUA, Lúcia Pedrosa. Teresa de Ávila, testemunha do mistério de Deus. In: 

Persp. Teol, p.156-186. 2003.  

PERELMAN, Chaim.; OLBRECHTS-TYTECA, Lucy. Tratado da argumentação: 

a Nova Retórica. Tradução de Maria Ermantina Galvão. São Paulo: Martins 

Fontes, 1996.  

http://www.hispanista.com.br/revista/artigo548.htm


Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística 

1266  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1245-1266, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

PONCE, Aníbal. Educação e Luta de Classes/ Aníbal Ponce; tradução de Jose 

Severo de Camargo Pereira. 9ª ed. São Paulo: Cortez: Autores Associados, 1989. 

REBOUL, Olivier. Introdução à Retórica. Tradução de Ivone Castilho Benedetti. 

São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

SESÉ, Bernard. Teresa de Ávila: a mística e andarilha de Deus. 1 ed. São Paulo: 

Paulinas, 2008. 148p. 

VASCOUTO, Helena Dresch; SBISSA, Pedro; TAKASE, Emílio. A utilização da 

meditação no contexto escolar: uma análise da literatura. Revista Caminhos, Rio 

do Sul, a. 4, n. 6, p.87-106, 2013. 

 

Data de registro: 19/02/2021 

Data de aceite: 20/10/2021 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1267 

 

 Sobre a continuidade metodológica em Michel 

Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

 

Vinícius Dias de Melo* 

Artur José Renda Vitorino** 

 

Resumo: Uma das dificuldades em se compreender a categoria de enunciado no 

pensamento de Michel Foucault está relacionada com múltiplas definições 

tautológicas dessa categoria no livro A arqueologia do saber. O primeiro objetivo 

deste artigo é oferecer uma descrição do enunciado e sua íntima dependência do 

nível referencial no pensamento arqueológico de Michel Foucault. O segundo 

objetivo, interrelacionado ao primeiro objetivo, será mostrar o quanto as reflexões 

que desembocaram na concepção “cuidado de si”, vieram à tona porque o fim da 

análise arqueológica é a reconstituição das práticas concretas de uma época que 

definiram as condições do dizer e evidenciavam os modos de saber, pois o nível 

referencial é o nível de maior relevância para a reconstituição histórica das práticas 

discursivas por fontes discursivas. Esse método trouxe à luz, a ideia de que o 

trabalho fundamental da arte, de que temos de cuidar, a área principal à qual se deve 

aplicar valores estéticos, é a si próprio, à própria existência. Consequentemente, 

para esse pesquisador, não temos que escolher entre o nosso mundo e o mundo 

grego, desde que se possa ver que alguns dos princípios mais importantes de nossa 

ética têm sido relacionados num certo momento a uma estética da existência. 
 

Palavras-chave: Enunciado; Referencial; Formação dos Objetos; Cuidado de Si; 

Foucault  

                                                           

* Doutorado em andamento em Educação. Universidade Estadual de Campinas, UNICAMP, 

Brasil. E-mail: vinicius.diasdemelo@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/9356596279095377. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1689-7206.  

** Doutor em História. Universidade Estadual de Campinas, UNICAMP, Brasil. E-mail: 

arturvitorino@uol.com.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3811004108670430. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-8654-3182.  

                     http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59471  

  

mailto:vinicius.diasdemelo@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9356596279095377
https://orcid.org/0000-0003-1689-7206
mailto:arturvitorino@uol.com.br
http://lattes.cnpq.br/3811004108670430
https://orcid.org/0000-0002-8654-3182
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59471
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59471


Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1268  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

On the methodological continuity in Michel Foucault: from the foundation of 

a theory of the statement to the care of the self 

 

Abstract: One of the difficulties in understanding the category of enunciation in 

Michel Foucault's thought is related to multiple tautological definitions of this 

category in the book The archeology of knowledge. The first objective of this article 

is to offer a description of the statement and its intimate dependence on the 

referential level in Michel Foucault's archaeological thought. The second objective, 

interrelated to the first objective, will show how the reflections that led to the 

concept of “self-care”, came to light because the end of the archaeological analysis 

is the reconstitution of the concrete practices of an era that defined the conditions 

of saying and evidenced the ways of knowing, because the referential level is the 

most relevant level for the historical reconstruction of discursive practices by 

discursive sources. This method brought to light, the idea that the fundamental work 

of art, that we have to take care of, the main area to which aesthetic values must be 

applied, is itself, to existence itself. Consequently, for this researcher, we do not 

have to choose between our world and the Greek world, as long as it can be seen 

that some of the most important principles of our ethics have been related at a certain 

moment to an aesthetics of existence.  

 

Key-words: Statement; Referential; Formation of Objects; Self-Care. Foucault 

 

 

Sobre la continuidad metodológica en Michel Foucault: de la fundación de 

una teoría del enunciado al cuidado del yo 

 

Resumen: Una de las dificultades para comprender la categoría de enunciaciado en 

el pensamiento de Michel Foucault está relacionada con las múltiples definiciones 

tautológicas de esta categoría en el libro La arqueología del saber. El primer 

objetivo de este artículo es ofrecer una descripción del enunciado y su íntima 

dependencia del nivel referencial en el pensamiento arqueológico de Michel 

Foucault. El segundo objetivo, interrelacionado con el primero, será mostrar cómo 

las reflexiones que llevaron al concepto de “cuidado de sií”, salieron a la luz porque 

el fin del análisis arqueológico es la reconstitución de las prácticas concretas de una 

época que definió las condiciones del decir y evidenció las formas de conocer, 

porque el nivel referencial es el nivel más relevante para la reconstrucción histórica 

de prácticas discursivas por fuentes discursivas. Este método sacó a la luz la idea de 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1269 

que la obra de arte fundamental, que tenemos que cuidar, el ámbito principal al que 

se deben aplicar los valores estéticos, es ella misma, la existencia misma. En 

consecuencia, para este investigador, no tenemos que elegir entre nuestro mundo y 

el mundo griego, siempre y cuando se pueda constatar que algunos de los principios 

más importantes de nuestra ética se han relacionado en un momento determinado 

con una estética de la existencia.   

 

Palabra clave: Enunciado; Referencial; Formación de Objetos; Cuidado de Sí; 

Foucault 

 

 

Introdução 

 

No livro A arqueologia do Saber (2010), Michel Foucault 

desenvolveu um conjunto de possibilidades metodológicas e categóricas que 

abrissem caminho para um novo tipo de análise, a Análise Arqueológica do 

Discurso (AAD). Esse conjunto de possibilidades tem o objetivo de 

reconstituir a história humana a partir da principal fonte primária utilizada, 

as fontes documentais discursivas. 

Além da memória nervosa, presa às experiências individuais e 

coletivas, o passado chega a nós presentemente pela via dos registros que 

tiveram correspondência com esse passado, que, como evidência, 

substancializa-se em materialidades ao representarem-no tais, mas não só, 

como registros discursivos. Aqui será enfatizado estes últimos, na tarefa do 

historiador de tratar metodologicamente o conteúdo discursivo para 

reconstituir, na medida do possível, a realidade histórica na qual foi 

produzida a sua representação discursiva. 

O que Foucault intentou em sua pesquisa foi abrir quatro direções 

que possibilitam analisar relações discursivas nas fontes primárias como 

meio de reconstituir o passado histórico. Essas quatro direções de 

investigações são originais no sentido de evitar reduzir o exame das fontes 

discursivas pela via explicativa de um contexto histórico concreto ou pela 

via de um contexto de mentalidades. Essas quatro direções fazem o sentido 

inverso, a mentalidade de um conjunto de indivíduos e o contexto concreto 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1270  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de uma realidade histórica só é acessível pelas fontes, nas regularidades que 

o discurso em si deixa transpassar ao longo do tempo.  

As quatro direções dessa análise são compostas: por um referencial, 

uma posição subjetiva, um domínio associado e uma materialidade 

repetível. Essas quatro direções permitem descrever os signos e conjunto de 

signos como enunciados, ou melhor, descrevem o nível enunciativo da 

existência dos signos. 

Especificar a categoria de enunciado como um nível de análise dos 

signos é fundamental. Essa categoria, definida e redefinida diversas vezes 

por Foucault (2010), gera confusão nos leitores pelo fato da pluralidade de 

definições que Foucault estabeleceu. Considera-se que precisar exatamente 

a definição dessa categoria é o primeiro passo para compreender o 

pensamento arqueológico de Foucault. Pois os enunciados, como ele 

afirmou (Foucault, 2010, p. 89-90), são os objetos de sua pesquisa.  

Para especificar que a categoria de enunciado é indispensável, há de 

se comentar alguns excertos em que Foucault tenta definir essa categoria e, 

ao mesmo tempo, será demonstrado que o nível referencial, uma das 

direções de análise da pesquisa arqueológica, é o nível mais relevante das 

quatro direções de análise, pois ele é definido como o nível que tem 

preponderância na caracterização donível enunciativo de uma formulação. 

Ou seja, sem o referencial do enunciado, as outras três direções de análise 

são inviáveis de se realizarem. Para deixar isso claro, iremos comentar 

algumas tentativas de definição do enunciado realizadas por Foucault, e, 

posteriormente, descreveremos o nível referencial, numa buscar de 

demonstrar sua preponderância para se conceber de modo claro o enunciado 

e argumentando sobre a dependência dos outros três níveis de análise 

(posições subjetivas, domínio associado e materialidade repetível) em 

relação ao nível referencial. 

 

 

O que é enunciado para Foucault 

 

Foucault, em diversos momentos no seu livro A Arqueologia do 

Saber (2010), alterna no uso das categorias para se referir ao enunciado: ora 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1271 

utiliza a expressãoenunciado, ora faz usodo termo função enunciativa, mas 

de fato são a mesma coisa, pois o enunciado está intimamente relacionado 

com o significado dos signos, não no sentido a que eles remetem, pois esta 

é sua função existencial, mas nas condições em que essa função foi 

historicamente desempenhada. 

 

Não há razão para espanto por não se ter podido 

encontrar para o enunciado critérios estruturais de 

unidade; é que ele não é em si mesmo uma unidade, 

mas sim uma função que cruza um domínio de 

estruturas e de unidades possíveis e que faz com que 

apareçam, com conteúdos concretos, no tempo e no 

espaço (FOUCAULT, 2010, p.98). 

 

Se o enunciado é uma função que, ao cruzar a estrutura de 

significantes, faz com que apareçam conteúdos concretos no tempo e no 

espaço, essa função está relacionada com o significado. Logo, o signo 

comporta o sentido do significado de acordo com uma função enunciativa, 

de acordo com um enunciado. Como e por que a função, ou seja, o 

enunciado, faz aparecer o conteúdo concreto nos signos? Porque é a própria 

função existencial da linguagem, o signo é uma forma materializada da 

linguagem, se não houvesse signos em forma material, escrita ou oral, não 

haveria possibilidade de comunicação entre indivíduos, porque esta se dá 

por uma exterioridade discursiva. Poderia se objetar que gestos poderiam 

substituir a linguagem escrita ou oral, mas, tomando de exemplo a língua de 

sinais, ela também se estrutura por significantes gestuais dotados de um 

significado, ou seja, a função das formas gestuais da língua de sinais 

comporta também um determinado conteúdo significativo. 

A partir disso, pode-se deduzir um axioma da compreensão de 

linguagem e de realidade concreta para Foucault. Se a linguagem só 

comporta conteúdos concretos, materializados por estruturas significantes, 

por causa de uma função que cruza tais estruturas, essa função deve provir 

de um domínio ainda não discursivo, anterior às estruturas da linguagem, 

pois estas só passam a existir com capacidade significativa a partir da função 

enunciativa.  



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1272  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Se essa função vem de um domínio a priori à estrutura linguística, 

e faz com que nelas apareçam conteúdos concretos, ou seja, significados, 

sentidos ou verdades, o domínio do qual a função provém já deve estar 

dotado de certas significações. Porém, ainda não estruturadas na forma de 

signos materiais, somente significações na concretude real mediada pelos 

sentidos e intelecções dos seres humanos e registrada pela memória. 

Nesse domínio, anterior à linguagem, existe significações mediadas 

pela relação dos sentidos com o intelecto, caracterizando a interioridade da 

consciência de um indivíduo. Essa interioridade tem como pressuposto 

obrigatório para a possibilidade de comunicação, o seu registro pela 

memória; caso contrário, toda impressão sensorial sobre a realidade, assim 

como as interações que um ser humano mantém com a realidade seriam 

reguladas somente por impulsos naturais, sendo impossível o registro, a 

repetição e a modificação das práticas e compreensões sobre a realidade, 

não haveria movimento de registro e nem possibilidade de transmissão e 

atualização das práticas e significações, por consequência, não haveria 

cultura humana.  

Num suposto estado natural, no momento do surgimento da 

memória, as primeiras memórias se conservavam e se atualizavam somente 

na consciência dos indivíduos. Ao conceber formas de transmitir pela 

exterioridade dos gestos e dos fonemas vocais, os acordos sociais das 

impressões e interações sobre a realidade se materializam e se constituem 

na forma de signos. E pela capacidade de memória, os acordos se perpetuam, 

são transmitidos e passíveis de serem modificados. A partir dessa convenção 

era possível estabelecer transmissão e compreensão da forma de dizer o 

mundo, e, por essa condição do acordo, a realidade também passa a ser, se 

transformar, e ser transmitida a partir dos acordos de comunicação.  

Ao considerar essa situação, o estado natural, hipoteticamente, 

nunca mais volta a existir, a compreensão do mundo não é mais zerada a 

cada geração de indivíduos, pois a prole já nasce situada em uma cultura de 

acordos sobre as significações do mundo. Um circuito pré-estabelecido de 

estruturas linguísticas é estabelecido para poder dizer o mundo; logo, 

quando dizemos o mundo, fazemos mais do que isso, deixamos vestígios 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1273 

das relações e práticas concretas que estabelecemos para poder em 

sequência objetivar discursivamente a realidade empírica. Enfim, torná-la 

dizível, conservada, transmissível e passível de manipulação.  

Pois, se a linguagem faz a realidade, em nível discursivo, ser 

artificialmente representada e ser conservada na forma de signos, esse fazer 

deixa pistas de práticas discursivas e históricas, pois todo fazer é uma prática 

de produção. Por essa perspectiva, a análise arqueológica entende a 

enunciação como um acontecimento histórico, o ato de representar e 

objetivar um mundo concreto a partir de uma prática que precisa relacionar 

certas coisas para poder fazer aparecer um objeto discursivo. 

Os signos são dotados deum significado que remete a algo ou 

alguma coisa que não seja ele mesmo. Porém, ao mesmo tempo, o 

significado e o quê por ele é remetido mantém uma similitude, quando num 

acordo sociolinguístico, estranhamente idêntica, pode-se afirmar que essa é 

a função da linguagem, esse fazer aparecer. Contudo, a análise arqueológica 

não tem como finalidade a detecção daquilo a que o signo remete, mas, em 

sentido inverso, objetiva demonstrar que essa remissão foi produzida sob 

certas condições e pressupostos; definidos por certas práticas históricas: 

 

[...] a estrutura significante da linguagem remete 

sempre a outra coisa; os objetos aí se encontram 

designados; o sentido é visado; o sujeito é tomado 

como referência por um certo número de signos, 

mesmo se não está presente em si mesmo. [...] Não é 

ela o lugar de aparecimento de algo diferente de si e, 

nessa função, sua própria existência não parece se 

dissipar? Ora, se queremos descrever o nível 

enunciativo, é preciso levar em consideração 

justamente essa existência; interrogar a linguagem, não 

na direção a que ela remete, mas na dimensão que a 

produz; negligenciar o poder que ela tem de designar, 

de nomear, de mostrar, de fazer aparecer, de ser o lugar 

do sentido ou da verdade e, em compensação, de se 

deter no momento - logo solidificado, logo envolvido 

no jogo do significante e do significado – que 

determina sua existência singular e limitada. Trata-se 

de suspender, no exame da linguagem, não apenas o 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1274  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ponto de vista do significado (o que já é comum agora), 

mas também o do significante, para fazer surgir o fato 

de que em ambos existe linguagem, de acordo com 

domínios de objetos e sujeitos possíveis, de acordo 

com outras formulações e reutilizações eventuais 

(FOUCAULT, 2010, p.126). 

 

Nesse excerto é perceptível a ênfase que Foucault faz sobre qual 

tipo de existência o nível da análise arqueológica é empregada. Descrever 

os signos em seu nível enunciativo é justamente considerar a existência da 

linguagem na dimensão que produziu sua capacidade e precisão remissiva a 

certos objetos. De um lado, temos aquilo que o signo remete, o conteúdo 

concreto que nele aparece sob certas definições; de outro, temos a dimensão 

que produz essa remissão, ou melhor, de acordo com aquilo que ele remete. 

Assim, podemos detectar o que foi articulado e pressuposto para definir tal 

remissão do modo como se apresenta. Se os signos têm poder remissivo, 

trata-se de indagar a possibilidade de um poder virtual, pois sempre é 

possível poder remeter, porém sempre de acordo com certas condições de 

possibilidade. Cabe à arqueologia detectar sob quais condições produziu-se 

um sentido e/ou sob quais critérios e condições assenta-se a pretensão de 

uma verdade.  

 

 

O Referencial do Enunciado 

 

O objeto de descrição da análise arqueológica é a função enunciativa 

dos signos, e ela não está separada deles, é sua relação de existência. Esse 

conjunto de condições, que autorizam ou não determinado sentido ou 

verdade, perde sua tautologia quando Foucault descreve o referencial dos 

enunciados: 

Como definir a relação que caracterizaria, 

exclusivamente, o enunciado - relação que parece 

implicitamente suposta pela frase ou pela proposição e 

que lhes aparece como anterior? Como separá-la, em si 

mesma, das relações de sentido ou dos valores de 

verdade com os quais usualmente a confundimos? Um 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1275 

enunciado - qualquer que seja e por mais simples que 

o imaginemos - não tem como correlato um indivíduo 

ou objeto singular que seria designado por determinada 

palavra da frase [...] Em compensação, o que se pode 

definir como correlato do enunciado é um conjunto de 

domínios em que tais objetos podem aparecer e em que 

tais relações podem ser assinaladas [...] Um enunciado 

não tem diante de si (e numa espécie de conversa) um 

correlato - ou uma ausência de correlato, assim como 

uma proposição tem um referente (ou não), ou como 

um nome próprio designa um indivíduo (ou ninguém). 

Está antes ligado a um "referencial" que não é 

constituído de "coisas", de "fatos", de "realidades", ou 

de "seres", mas de leis de possibilidade, de regras de 

existência para os objetos que aí se encontram 

nomeados, designados ou descritos, para as relações 

que aí se encontram afirmadas ou negadas. 

(FOUCAULT, 2010, p.102) 

 

Sem esse excerto, considero que toda definição do enunciado seria 

tautológica, pois não seria possível analisar os outros três níveis da função 

enunciativa sem o nível referencial, não seria possível determinar os 

domínios sob os quais certos pressupostos e condições são considerados 

para a delimitação da possibilidade do sentido ou do valor de verdade de 

uma formulação. Sem a definição do nível referencial do enunciado, seria 

impossível saber qual é o sentido mais provável de acordo com as condições 

de sentido, pois é pelo nível referencial que se torna possível detectar as 

práticas históricas através das condições enunciativas supostas para a 

produção de determinado sentido ou verdade de uma determinada 

formulação. 

O referencial pode ser definido como um conjunto de relações 

axiomáticas, articuladas entre elementos e relações situados em um recorte 

social e histórico, está sempre “[...] suposto pela frase e pela proposição [...] 

(Foucault, 2010, p.102)”, e, por ser suposto, constitui-se como condição. 

É a partir da suposição de relações referenciais que qualquer 

pretensão de comunicação, no julgamento dos indivíduos em comunicação, 

tornar-se capaz de se realizar e de ser efetivamente inteligível. Compreende-



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1276  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

se que o que está sendo dito por pressupor determinados referenciais, devem 

estar relacionados com um fundamento referencial para as relações entre 

significante e designação do sentido em uma formulação. Logo, o 

referencial do enunciado é sempre suposto tanto no ato da escrita, como no 

ato da leitura. As possibilidades de compreensão do sentido pelo leitor, em 

relação ao que o autor escreveu, residem sempre na convergência entre os 

referenciais dos quais o autor partiu para estabelecer suas significações com 

os referencias que o leitor ou analista do discurso especula. Quando não 

convergem, podem ocorrer duas situações, ou a total incompreensão ou uma 

compreensão errônea. Esta última pode ser diagnosticada e corrigida pela 

análise quando esta tenta especular e estabelecer qual era o referencial, mais 

provável, no qual o discurso, em seu momento histórico de acontecimentos, 

estava fundamentado. Dada a importância do referencial do enunciado, 

convém destacar como Foucault (2010) o definiu. Para ele, então, o 

referencial do enunciado é: 

 

[...] um conjunto de domínios em que tais objetos 

podem aparecer e em que tais relações podem ser 

assinaladas[...] O referencial do enunciado forma o 

lugar, a condição, o campo de emergência, a instância 

de diferenciação dos indivíduos ou dos objetos, dos 

estados de coisas e das relações que são postas em jogo 

pelo próprio enunciado; define as possibilidades de 

aparecimento e de delimitação do que dá à frase seu 

sentido, à proposição seu valor de verdade. É esse 

conjunto que caracteriza o nível enunciativo da 

formulação, por oposição a seu nível gramatical e a seu 

nível lógico: através da relação com esses diversos 

domínios de possibilidade, o enunciado faz de um 

sintagma, ou de uma série de símbolos, uma frase a que 

se pode, ou não, atribuir um sentido, uma proposição 

que pode receber ou não o valor de verdade 

(FOUCAULT, 2010, p. 102-103). 

 

Supor o referencial de um enunciado significa considerar que um 

conjunto de signos, quando analisados sob a perspectiva arqueológica, 

sempre mantém relação com um domínio referencial. Essa premissa impõe, 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1277 

consequentemente, à função de remissão do signo ao sentido, em seu 

exercício, estar sempre de acordo com um referencial, um domínio que 

comporta um conjunto de suposições que em correlação formam o domínio 

de possibilidade do sentido e da verdade. É sempre sobre essas condições 

pressupostas que um objeto é discursivamente formado e relações são 

estabelecidas. Esse fundo correlativo forma a possibilidade prática da 

remissão do sentido e do estabelecimento dos valores de verdade. 

A análise do referencial permite descrever e delimitar as 

possibilidades e condições que fornecem à frase um sentido e à proposição 

seu valor de verdade. É exatamente por esse motivo que o domínio 

referencial do enunciado foi considerado como o conjunto que “[...] 

caracteriza o nível enunciativo da formulação [...]” (Foucault, 2010, p.103). 

Como foi afirmado na introdução deste texto, há outros três níveis 

de análise dos enunciados, são eles: o nível do sujeito do enunciado, do 

domínio associado e da materialidade repetível. Esses níveis também não 

orientam sua análise sob as perspectivas gramaticais, hermenêuticas ou 

lógicas, têm sua própria originalidade no trato dos signos enquanto 

enunciados. Porém, conforme a caracterização e reflexão sobre o nível 

enunciativo, defende-se que os outros níveis, para serem analisados, são 

totalmente dependentes de uma análise referencial, não porque sejam 

desdobramentos do referencial, mas é a partir do referencial que se pode 

primeiramente determinar o sentido do discurso para no mínimo 

compreendê-lo.  

Pois, se foi considerado como premissa que qualquer escrita e 

qualquer leitura, para serem efetuadas, sempre partem de relações 

referenciais implicitamente supostas e se o analista do discurso, tanto na 

perspectiva arqueológica como em qualquer outra perspectiva analítica, 

necessita ler os discursos para poder fazer sua análise, obrigatoriamente 

precisa especular, argumentar e estabelecer quais são os referenciais dos 

signos que compõem determinado texto, para saber como e sob quais 

relações eles formam seu sentido e suas verdades. Caso o arqueólogo do 

discurso infira as análises do sujeito, do domínio associado e da 

materialidade repetível sem antes verificar os possíveis referenciais do 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1278  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

sentido, a chance de compreensões errôneas ou intepretações ilimitadas 

aumentam. A leitura também sempre parte de um referencial imediatamente 

suposto, no caso do leitor, porém, no caso do arqueólogo do discurso, não 

se trata de interpretar indefinidamente, mas tentar detectar certeiramente as 

possibilidades e limites referenciais que o autor e o discurso em questão 

estavam submetidos e com os quais suas significações estão correlacionadas 

e fundamentadas. 

Além desses fatores outras duas definições da função enunciativa 

corroboram para a relevância hierárquica do domínio referencial perante os 

outros três níveis de análise.  

Primeiro, se compreendemos que a função da existência dos signos, 

enfim, da linguagem, é o “[...] aparecimento de algo diferente de si e, nessa 

função, sua própria existência não parece se dissipar?” (Foucault, 2010, 

p.126). Deve-se considerar que essa função é a função de remissão aos 

objetos e relações expressos pelo significado dos signos.  

Segundo, a partir dessa definição de função soma-se a definição da 

descrição do nível enunciativo, esta deve “[...] levar em consideração 

justamente essa existência; interrogar a linguagem, não na direção a que ela 

remete, mas na dimensão que a produz [...] “(Foucault, 2010, p.126). 

Isso indica que se a função da linguagem é a função de fazer sentido, 

e, por consequência, se todo fazer é uma prática, o trabalho de análise 

discursivo da arqueológica consiste em reconstituir quais práticas históricas 

e concretas definiram numa determinada época axiomas e pressupostos que 

funcionavam como condições da remissão de determinados sentidos, 

significações e verdades. Investiga-se, portanto, o sentido, a verdade e as 

significações discursivas na dimensão de sua produção, determinando quais 

axiomas, pressupostos e condições são necessários para determinado 

sentido, verdade e significação para depois medir sua relação com a 

realidade concreta e histórica, na qual certas práticas devem ter sido 

empregadas e correlacionadas na formação desses pressupostos, axiomas e 

condicionantes do sentido, da verdade e de significações.  

Por essa perspectiva, a direção da análise reconstitui o passado 

histórico a partir de fontes discursivas pela sequência sentido-condições-



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1279 

práticas. Com isto, as práticas discursivas são o fim da análise, e isso fica 

claro com alguns excertos. O primeiro trata justamente de como Foucault 

(2010) compreende a dimensão discursiva em relação à dimensão reflexiva 

e à dimensão concreta: 

As condições para que apareça um objeto de discurso, 

as condições históricas para que dele se possa ‘dizer 

alguma coisa’ e para que dele várias pessoas possam 

dizer coisas diferentes [...] são numerosas e 

importantes. [...] Isto significa que não se pode falar de 

qualquer coisa em qualquer época; não é fácil dizer 

alguma coisa nova; não basta abrir os olhos, prestar 

atenção, ou tomar consciência, para que novos objetos 

logo se iluminem e, na superfície do solo, lancem sua 

primeira claridade. [...] o objeto [...] não preexiste a si 

mesmo [...] mas existe sob as condições positivas de 

um feixe complexo de relações. [...] estabelecidas entre 

instituições, processos econômicos e sociais, formas de 

comportamentos, sistemas de normas, técnicas, tipos 

de classificação, modos de caracterização; e essas 

relações não estão presentes no objeto [...] quando se 

faz sua análise [...] Elas não definem a constituição 

interna do objeto, mas o que lhe permite aparecer [...] 

Essas relações se distinguem, de início, das relações 

que poderiam ser chamadas ‘primárias’ e que, 

independentemente de qualquer discurso ou de 

qualquer objeto de discurso podem ser descritas entre 

instituições, técnicas, formas sociais etc.  [...] Mas é 

preciso distinguir além disso, as relações secundárias 

que podem estar formuladas no próprio discurso: o que, 

por exemplo, os psiquiatras do século XIX puderam 

dizer sobre as relações entre a família e a criminalidade 

não reproduz, sabemos bem, o jogo das dependências 

reais; mas não reproduz tampouco o jogo das relações 

que tornam possíveis e sustentam os objetos do 

discurso psiquiátrico.  [...] As relações discursivas, 

como se vê, não são internas ao discurso: não ligam 

entre si os conceitos ou as palavras; não estabelecem 

entre as frases ou as proposições uma arquitetura 

dedutiva ou retórica. Mas não são, entretanto, relações 

exteriores ao discurso, que o limitariam ou lhe 

imporiam certas formas, ou o forçariam, em certas 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1280  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

circunstâncias, a enunciar certas formas.  Elas estão, de 

alguma maneira, no limite do discurso [...] determinam 

o feixe de relações que o discurso deve efetuar para 

poder falar de tais ou tais objetos, para poder abordá-

los, nomeá-los, analisá-los, classificá-los, explicá-los 

etc.[...] caracterizam [...] o próprio discurso enquanto 

prática. (FOUCAULT, 2010, p. 50-52) 

 

Esse excerto primeiramente revela uma premissa de Foucault: os 

objetos não preexistem às práticas que os formam, são objetos precisamente 

porque objetivados, e a sua produção é desempenhada sob certos feixes de 

relações e pressupostos definidos pelas práticas de uma sociedade. Pela 

categoria de objeto compreende-se qualquer coisa ou relação que esteja 

sendo formada discursivamente, é aquilo de que se fala, é objeto de um 

discurso, nele ganha existência, nele recebe suas propriedades, definições, 

classificações e relações. 

Os objetos de um discurso não são extensões e coerções da realidade 

concreta (primária) sob o discurso. O contrário também é negado por 

Foucault, os discursos não são traduções fiéis da realidade concreta, não é, 

como um espelho, perfeitamente reflexivo. Isso significa que para Foucault 

(2010) existem três tipos de dimensão: a primária (concreta, real, não 

discursiva) e a secundária (reflexiva). Nem uma e nem a outra sozinhas 

formam os objetos presentes no discurso, pois para ele a dimensão 

discursiva é um conjunto de relações que os conjuntos de signos devem 

efetuar para fornecer existência aos objetos. Enfim, entre o texto e a 

realidade concreta, podemos, a partir dos enunciados, detectar e descrever 

relações referenciais que o discurso correlaciona para falar sobre algo, a fim 

de torná-lo objeto dizível. 

Não compete à análise arqueológica, sob essa perspectiva, 

simplesmente validar se os objetos do discurso são verdadeiros ou falsos, se 

traduzem fielmente sua realidade exterior com exatidão ou se o discurso é 

imposto e determinado pelo jogo das dependências reais. No limiar entre o 

nível das relações reais (primárias) e as relações reflexivas(secundárias), 

estão no “[...] limite do discurso: oferecem-lhe objetos de que ele pode falar, 

ou antes [...] determinam o feixe de relações que o discurso deve efetuar 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1281 

para poder falar de tais ou tais objetos [...]” (Foucault, 2010.p.51) Essas 

relações caracterizam o discurso como prática, são relações que o discurso 

precisa efetuar para poder fornecer existência discursiva aos objetos, essas 

relações são caracterizadas como um conjunto de “[...] regras que são 

imanentes a uma prática discursiva.” (Foucault, 2010, 52). Por regra, não 

estabelecemos somente a ideia de uma condição, mas de uma condição 

regular, com uma certa frequência observável nas práticas deum tempo 

histórico. 

As práticas discursivas são definidas como:  

 

[...] um conjunto de regras anônimas, históricas, 

sempre determinadas no tempo e no espaço, que 

definiram, em uma dada época e para uma determinada 

área social, econômica, geográfica ou linguística, as 

condições de exercício da função enunciativa. 

(FOUCAULT, 2010, p.133) 

 

Por meio da análise referencial, investiga-se no próprio discurso as 

condições e pressupostos referenciais no qual a função enunciativa pode 

desempenhar com valor de sentido e verdade suas significações. 

Posteriormente, investiga-se pelos procedimentos de análise da formação 

dos objetos, ao nível das práticas discursivas (determinadas no tempo e no 

espaço, em uma dada época e para uma área social), quais tipos de regras 

no tempo histórico de um discurso formavam esses pressupostos e condições 

que, em suas inter-relações, formavam a base do saber para poder dizer isto 

ou aquilo sobre um objeto, num discurso com pretensão de verdade. 

Por serem imanentes, essas regras devem estar vinculadas a uma 

realidade concreta, histórica, que definiram para um determinado conjunto 

de indivíduos um modo regular de perceber e falar dos elementos de sua 

realidade. A partir desse modo regulado de percepção, inserção e 

manipulação da realidade, os modos de dizer a realidade e seus elementos 

constituintes, o que constitui a objetivação discursiva, estão sempre 

fundamentados nas práticas imanentes de interação e percepção da 

realidade. Desta forma, o discurso não é expressão reflexa da realidade, e 

sim que nele encontramos vestígios de práticas e relações concretas que 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1282  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

deveriam estar articuladas no momento da objetivação discursiva da 

realidade. 

O fim imanente da arqueologia consiste na reconstituição histórica 

das práticas imanentes que por funcionarem como regularidades nas formas 

de perceber e interagir com o mundo, deixaram rastros de seu 

funcionamento nos dizeres sobre mundo, pois tudo que é dito, na perspectiva 

foucaultiana do referencial, é dito sob certas condições, considerando certos 

pressupostos. Esse conjunto de condições e pressupostos, identificados pela 

análise referencial, é regulado por um conjunto de relações e regras imantes 

às práticas discursivas de um tempo histórico, e essas regras são 

evidenciadas pelo conjunto de procedimentos da formação dos objetos do 

discurso.  

Os excertos acima citados, estão justamente no tópico da formação 

dos objetos (Foucault, 2010, p.45-55), tópico este, que é delimitado por meio 

de três procedimentos de reflexões que são propostos para se exercerem sob 

o referencial dos enunciados, descrevendo as possíveis práticas e relações 

concretas que definiram regras da objetivação discursiva da realidade 

prática. 

Os três procedimentos são: a demarcação das primeiras superfícies 

de emergência dos objetos, das instâncias de delimitação dos objetos e as 

grades de especificação dos objetos (Foucault, 2010, p.46-47), com o 

exemplo da medicina psiquiátrica e psicopatológica, Foucault (2010, p.46-

47) descreveu os procedimentos de análise da formação dos objetos: 

 

A) Seria preciso inicialmente demarcar as superfícies 

primeiras de sua emergência: mostrar onde podem 

surgir, para que possam, em seguida, ser designadas e 

analisadas essas diferenças individuais que, segundo os 

graus de racionalização, os códigos conceituais e os 

tipos de teoria, vão receber a qualificação de doença, 

alienação, anomalia, demência, neurose ou psicose, 

degenerescência etc. Essas superfícies de emergência 

não são as mesmas nas diferentes sociedades, em 

diferentes épocas e nas diferentes formas de discurso. 

Permanecendo na Psicopatologia do século XIX, é 

provável que elas fossem constituídas pela família, 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1283 

pelo grupo social próximo, o meio de trabalho, a 

comunidade religiosa (que são todos normativos, 

suscetíveis ao desvio, que têm uma margem de 

tolerância e um limiar a partir do qual a exclusão é 

requerida, que têm um modo de designação e de 

rejeição da loucura, que se não transferem para a 

medicina a responsabilidade da cura e do tratamento, 

pelo menos o fazem com a carga da explicação) [...] B) 

Seria necessário descrever, além disso, instâncias de 

delimitação: a medicina [...] tornou-se, no século XIX, 

a instância superior que nomeia e instaura a loucura 

como objeto; mas não foi a única [...] C) Analisar, 

finalmente as grades de especificação: trata-se dos 

sistemas segundo os quais separamos, opormos, 

associamos, reagrupamos, classificamos, derivamos, 

umas das outras, as diferentes ‘loucuras’ como objeto 

do discurso [...] 

 

Pela análise desse conjunto de procedimentos, e pela comparação 

das correlações dos procedimentos entre si, Foucault (2010, p.49-50) afirma 

que é por esse feixe de relações que se formam os objetos do discurso,  

 

[...] essas relações são estabelecidas entre processos 

econômicos e sociais, formas de comportamentos, 

sistemas de normas técnicas, tipos de classificação, 

modos de caracterização; e essas relações não estão 

presentes no objeto [...] elas não definem a constituição 

interna do objeto, mas o que lhe permite aparecer 

[como objeto] [...] As relações discursivas, como se vê, 

não são internas ao discurso [...] Mas não são, 

entretanto, relações exteriores ao discurso, que o 

limitariam ou lhe imporiam certas formas [...] Elas 

estão, de alguma maneira, no limite do discurso [...] 

determinam o feixe de relações que o discurso deve 

efetuar para poder falar de tais ou tais objetos, para 

poder abordá-los, nomeá-los, analisa-los, classificá-

los, explicá-los etc. 

 

Essas relações caracterizam o discurso como prática, se o discurso, 

produz ou reproduz os objetos sob o feixe de certas relações de determinada 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1284  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

época, é uma prática discursiva histórica que é caracterizada pelas relações 

que deve colocar em interação para poder falar de um objeto deste ou 

daquele modo, estabelecendo um fundo referencial de relações práticas que 

funciona como base da coerência, verdade e sentido do que está sendo dito 

sobre determinado objeto. Por essas perspectivas, o método de Foucault 

segue o seguinte percurso, discurso-referencial da função enunciativa-

condições de formação dos objetos-prática discursiva. Parte-se dos signos 

que dizem algo sobre um objeto, detectando as condições referenciais do 

sentido, investigando quais possíveis superfícies emergência, instâncias de 

delimitação e grades de especificação estão relacionadas em sua 

objetivação, e, por fim, demonstrar como esse conjunto de relações formam 

a base regular de saber e de práticas da enunciabilidade num determinado 

discurso em uma determinada época sobre um determinado grupo de 

objetos. 

 

 

Resultados 

 

Dado que o referencial do enunciado apresenta um conjunto de 

reflexões para detectar condições e axiomas da remissão do sentido dos 

signos, e, se essas condições e pressupostos são regulados por certas regras 

imanentes à práticas discursivas, e, dado que a formação dos objetos é 

conjunto de procedimentos que revelam as práticas e relações que regulam 

e definiram as condições referenciais, fica claro que o nível referencial e a 

formação dos objetos são níveis correlatos. Essa correlação é admitida por 

Foucault (2010, p.129), e, considerando isto, o nível que de fato permite 

reconstituir as práticas concretas de uma sociedade, o nível referencial é o 

nível enunciativo que de fato permite reconstituir as práticas concretas de 

uma sociedade no tempo e no espaço, ou seja, o nível referencial é o nível 

que permite reconstituir as práticas discursivas de um tempo histórico que 

definiram as condições de produção do sentido e da formação dos objetos 

do discurso. 

Se a realidade é dotada de relações, significações e práticas, e, se 

estas podem chegar ao futuro pela materialidade duradoura dos discursos e 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1285 

suportes materiais, e estes suportes são a única via de acesso do historiador 

aos vestígios do passado, o nível referencial é o nível que permite ir das 

condições referenciais para as práticas concretas. Essa sequência de 

operações é explicitada por Foucault (2010, p.133) no seguinte excerto: 

 

Finalmente, o que se chama "prática discursiva" pode 

ser agora precisado. [...] é um conjunto de regras 

anônimas, históricas, sempre determinadas no tempo e 

no espaço, que definiram, em uma dada época e para 

uma determinada área social, econômica, geográfica 

ou linguística, as condições de exercício da função 

enunciativa. 

 

Por serem determinadas no tempo e no espaço, são imanentes, são 

elas que definem as condições de exercício da função enunciativa. A função 

enunciativa e a função existencial dos signos, no caso, a remissão ao sentido. 

Se a direção da análise arqueológica, como foi dito, é o exame não da 

remissão, mas das condições da produção de determinado sentido remetido, 

o nível referencial é o nível em que se examina os referenciais 

condicionantes dos sentidos de um conjunto de signos, enfim, os referenciais 

daquilo que o discurso fala, seus objetos. 

Ao elencar as condições e pressupostos do sentido, a análise é 

direcionada à operação de reconstituição histórica das práticas discursivas, 

um conjunto de regras, relações e comportamentos de percepção e interação 

dos indivíduos com a realidade. Vale ressaltar que a categoria regra em 

Foucault (2010) carrega o sentido de regularidade, o que traz a ideia de 

costume e frequência, a qual pode ser entendida como a positividade de uma 

época.  

Por ser costume e frequente, e por atravessar os indivíduos de uma 

época, não existe a ideia de autoria e liberdade subjetiva. Pela perspectiva 

arqueológica, existem indivíduos que enunciam suas significações 

discursivas sob certos pressupostos e condições positivadas pela cultura que 

o circunda. Isso significa que, na perspectiva arqueológica, a reconstituição 

da cultura de uma época, entendido aqui como regularidades de percepção 

e interação do indivíduo com sua realidade histórica, depende, a nível 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1286  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

discursivo, dos referencias das significações. Por isso mesmo, o nível 

referencial foi defendido, neste texto, como nível indispensável e de maior 

relevância da análise arqueológica para a reconstituição histórica de um 

determinado período a partir de fontes discursivas. 

 

 

A reconstituição histórica do “cuidado de si” 

 

Foi por meio desse método que Foucault delimitou o que é “cuidado 

de si”. Como para ele a positividade (compreendida como aditamento) de 

um discurso caracteriza-lhe a unidade através do tempo e muito além das 

obras individuais, dos livros e dos textos, e essa positividade desempenha o 

papel do que se poderia chamar a priori histórico, pôs a investigar se havia 

algum paralelo – uma semelhança de problema - da preocupação da ética 

grega que era constituir um tipo de ética que era uma estética da existência 

com o nosso problema atualmente de constituir uma ética que não esteja 

fundada na religião, e nem num sistema legal que interfira na nossa vida 

moral, pessoal, privada. 

Em outras palavras, pelo trabalho de história do pensamento – e 

história do pensamento quer dizer não simplesmente história das ideias ou 

representações - mas também a tentativa de responder à pergunta: como é 

que um saber pode se constituir? Outrossim: como é que o pensamento, 

enquanto relacionado à verdade, pode ter também uma verdade? Nessa 

seção buscar-se-á expor sinteticamente como Foucault problematizou o 

nascimento de uma ética, de uma ética enquanto reflexão sobre a 

sexualidade, sobre o desejo, o prazer.  

E pela expressão problematização, Foucault não quer dizer 

representação de um objeto preexistente, nem criação pelo discurso de um 

objeto que não existe. Para ele, problematização é o conjunto das práticas 

discursivas ou não discursivas que faz alguma coisa entrar no jogo do 

verdadeiro e do falso (seja sob a forma de reflexão moral, do conhecimento 

científico, da análise política, etc.). Assim, trata-se trazer à tona uma forma 

de fazer história das relações que o pensamento mantém com a verdade, 

compreendida como história do pensamento enquanto pensamento da 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1287 

verdade. Convém notar: todos aqueles que dizem que para Foucault a 

verdade não existe são espíritos simplistas. Foucault, então, parte de um 

problema nos termos em que ele se coloca atualmente e tenta fazer disso a 

genealogia. E por genealogia ele queria dizer que levava a análise a partir 

de uma questão presente. 

Para Foucault, qual seria então essa questão? Durante muito tempo 

imaginava-se que o rigor dos códigos sexuais, na forma como os 

conhecemos, era indispensável às sociedades ditas “capitalistas”. 

Entretanto, a suspensão dos códigos e o deslocamento das proibições se 

fizeram sem dúvida mais facilmente que se havia acreditado (o que parece 

indicar que sua razão de ser não era a que se acreditava); e o problema de 

uma ética como forma de dar a seu comportamento e à sua vida se colocou 

novamente. Em resumo, se enganava quando se acreditava que toda moral 

estava nas interdições e que a retirada destas trazia a ela apenas a questão da 

ética. 

Especificamente quando redigiu o seu opúsculo para sua 

candidatura ao Collège de France em substituição à cadeira de história do 

pensamento filosófico, Foucault exprimiu a seguinte fórmula: “seria 

necessário empreender a história dos sistemas de pensamentos” (1994, p. 

846). Anos depois, no mesmo Collège de France, mais precisamente na 

primeira hora da aula de 5 de janeiro de 1983, ao se ater às questões de 

método, Foucault (2010, p. 4-8) disse aos seus ouvintes que os seus 

trabalhos desenvolvidos até então durante os últimos dez ou doze anos 

estavam sob o signo da “história do pensamento”, pela qual realizava de 

uma forma diferente – ou mesmo queria distanciar-se de dois métodos – 

tanto do que se chama de história das mentalidades quanto de uma história 

das representações ou dos sistemas representativos.  

Assim, o seu projeto geral, da perspectiva metodológica, foi 

procurar investigar o que ele denominou de focos ou matrizes de 

experiências, como a loucura, a criminalidade, a sexualidade, e analisá-las 

segundo a correlação dos três eixos que constituem essas experiências, quais 

sejam: o eixo da formação dos saberes, o eixo da normatividade dos 

comportamentos, e, enfim, o eixo da constituição dos modos de ser do 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1288  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

sujeito. Deste modo, Foucault indicou quais foram os deslocamentos 

teóricos que esse gênero de análise implicou, pois se tratava de estudar a 

formação dos saberes, a normatividade dos comportamentos e os modos de 

ser do sujeito em sua correlação. E a análise da formação dos saberes, nessa 

perspectiva, foi realizada não tanto como a história do desenvolvimento dos 

acontecimentos, e sim a partir e do ponto de vista da análise das práticas 

discursivas e das formas de veridicção. Essa passagem, esse deslocamento 

de desenvolvimento dos conhecimentos para a análise das formas de 

veridicção constituiu para Foucault um primeiro deslocamento teórico que 

era necessário operar. Deste deslocamento, foram realizados mais dois 

deslocamentos teóricos. O segundo deslocamento consistiu quando se tratou 

de analisar a normatividade dos comportamentos, em se desprender do que 

seria uma Teoria Geral do Poder ou das explicações pela Dominação em 

geral, pois Foucault tentava fazer valer a história e a análise dos 

procedimentos e das tecnologias de governamentalidade. Por fim, o terceiro 

deslocamento teórico foi no sentido de realizar uma passagem de uma teoria 

do sujeito a partir da qual Foucault procurou destacar, em sua historicidade, 

os deferentes modos de ser da subjetividade, à análise das modalidades e 

técnicas da relação consigo mesmo, ou ainda à história dessa pragmática do 

sujeito em suas diferentes formas. Resumindo, os três deslocamentos 

teóricos propostos e realizados por Foucault foram: análise das formas de 

veridicção; análise dos procedimentos de governamentalidade; análise da 

pragmática do sujeito e das técnicas de si. 

Como estabelecer uma correlação desses três eixos, até então 

estudados sucessivamente cada um deles, sem qualquer inter-relação entre 

eles? Ou seja, como mostrar a relação entre o eixo da formação dos saberes 

e das práticas de veridicção, o da normatividade dos comportamentos e da 

tecnologia do poder, o da constituição dos modos de ser do sujeito a partir 

das práticas de si? Para tentar ver e tentar apreender alguns pontos, alguns 

elementos, algumas noções e algumas práticas que possibilitam assinalar 

essa correlação e mostrar efetivamente se tal estudo pode ser levado a cabo, 

Foucault examinou a questão do governo de si e dos outros, especialmente 

como o dizer-a-verdade [le dire-vrai], a obrigação e a possibilidade de dizer 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1289 

a verdade nos procedimentos de governo podem mostrar de que modo o 

indivíduo se constitui como sujeito na relação consigo e na relação com os 

outros. 

Para Foucault, tal empreendimento teórico para examinar o governo 

de si e dos outros foi realizado por meio de três domínios na genealogia. 

Primeiro, uma ontologia histórica de nós mesmos com relação à verdade 

através da qual nós nos constituímos como sujeitos de conhecimento; 

segundo, uma ontologia histórica de nós mesmos relacionada a um campo 

de força através do qual nós nos constituímos como sujeitos agindo sobre 

outros; terceiro, uma ontologia histórica relacionada à ética através da qual 

nos constituímos como agentes morais. Desta forma, há três linhas centrais 

possíveis para a genealogia. Todas essas três linhas estiveram presentes – 

embora de um modo um tanto confuso – n’ A História da Loucura (1961). 

A linha da verdade foi estudada n’O Nascimento da Clínica (1963) e A 

Ordem do Discurso (1971). A linha da força foi estudada em Vigiar e Punir 

(1975), e a linha ética n’A História da Sexualidade (volumes II e III, 1984) 

– presente nas matérias de O uso dos prazeres (volume II) e O cuidado de 

si (volume III). 

E Foucault não se propôs fazer genealogias de morais, porque ele 

considerava que os códigos morais são relativamente estáveis, e sim ele 

estava fazendo uma genealogia da ética; genealogia esta, que era uma 

genealogia do corpo de ações éticas, ou genealogia do desejo como um 

problema ético. Sendo assim, se tomarmos a ética na filosofia clássica grega 

ou na medicina, a substância ética é a aphrodisia, a qual é ao mesmo tempo 

atos, desejo e prazer. Como modo de assujeitamento, o que se tinha de ser 

constituído era conceber a existência como existência maravilhosa, uma 

existência pelo modo estético. E essa existência maravilhosa era um 

empreendimento a ser realizado por quem queria ter boa reputação, ser 

capaz de governar os outros, e estas eram obrigações aceitas de forma 

consciente por quem buscava a beleza e glória da existência. Esse modo de 

assujeitamento era uma escolha pessoal. De acordo com Foucault, no 

estoicismo, o modo se assujeitamento foi alterado, pois a partir dele o modo 

de assujeitamento deixa de ser uma escolha para ser algo racionalmente 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1290  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

imposto: “Você tem de fazer isso porque você é um ser humano racional”. 

No cristianismo, as regras sexuais para o comportamento eram naturalmente 

justificadas pela religião, e as instituições pelas quais elas foram impostas 

eram instituições religiosas, pelas quais havia um tipo de jurisdição interna 

da lei religiosa dentro do cristianismo. Já após o século XVIII, a estrutura 

religiosa daquelas regras desaparece em parte, abrindo espaço para a 

competição entre uma abordagem médica ou científica e a estrutura jurídica 

– a qual continua sem resolução até os nossos dias. 

Em outras palavras, a substância ética para os gregos era a 

aphrodisia; o modo de assujeitamento era uma escolha político-estética, a 

forma de ascese era a techne que era usada sobre o corpo, e a teleologia era 

o domínio de si mesmo. Mas isso muda com relação à ética clássica, na 

relação consigo próprio – há uma mudança nesta estética. Mas essa mudança 

não afeta a substância ética, pois ela é ainda aphrodisia. Há mudanças no 

modo de assujeitamento, quando os estóicos reconhecem a si próprios como 

seres universais. Há também mudanças no ascetismo, o tipo de técnicas que 

era usado para reconhecer, constituir a si próprio como um sujeito de ética. 

O objetivo também é alterado, pois na perspectiva clássica ser senhor de si 

mesmo significava, inicialmente, levar em consideração apenas a si mesmo 

e não o outro, porque ser senhor si mesmo significava que você era capaz 

de governar os outros. Sendo assim, o domínio de si mesmo estava 

diretamente ligado a relações assimétricas com os outros. Você deve ser 

senhor de si próprio em um sentido de atividade, assimetria, e não 

reciprocidade; mais tarde, o domínio de si mesmo é algo que não está 

fundamentalmente ligado ao poder sobre os outros; temos de ser senhores 

de nós mesmos não apenas para governar os outros, como no caso de 

Alcebíades ou Nicocles, mas temos de ser senhores de nós mesmos porque 

somos seres racionais. E neste domínio de nós mesmos, estamos ligados a 

outras pessoas, que são também senhores de si próprios. E este tipo de 

ligação com o outro é muito menos não recíproco do que antes. Deste modo, 

Foucault realça que não há ligação completa e idêntica entre as técnicas e a 

tele, mas há ligações privilegiadas, algumas técnicas privilegiadas 

relacionadas a cada telos. Já com o cristianismo toda essa ética mudou pelo 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1291 

fato de o telos ter mudado: com o cristianismo o telos é imortalidade, pureza. 

O ascetismo mudou porque agora o auto-exame toma a forma de auto-

interpretação. O modo de assujeitamento é agora a lei divina. A substância 

ética alterou porque não é aphrodisia, mas desejo, concupiscência, carne. 

Com isso, Foucault deixa explícito que na cultura helenista, na 

cultura greco-romana, a partir de cerca do século III a.C. até o século I ou II 

da era Cristã, o que o interessou foi o preceito para o qual os gregos tinham 

uma palavra específica επιμέλεια ηεαυτου (epimeleia heautou), que 

significa cuidar de si mesmo. Não significa simplesmente estar interessado 

em si, nem significa ter uma certa tendência a auto-ligação ou auto-

fascinação. Epimeleia heautou é uma expressão muito forte em grego que 

significa trabalhar sobre algo ou estar ligado a algo. Por exemplo: Xenofonte 

usava a palavra epimeleia heautou para descrever gerência agrícola. A 

responsabilidade de um monarca por seus concidadãos era também 

epimeleia heautou. O que um médico faz no tratamento de um paciente é 

epimeleia heautou. É, consequentemente, uma palavra muito forte: descreve 

um tipo de trabalho, uma atividade; implica atenção, conhecimento, técnica.  

Mas aqui o conhecimento desempenhou um papel diferente ao 

cuidado clássico do corpo. Para Foucault, há coisas muito interessantes para 

analisar a respeito das relações entre o conhecimento científico e a epimeleia 

heautou. Quem cuidasse de si mesmo tinha de escolher entre todas as coisas 

conhecidas através do conhecimento científico, apenas aquelas espécies de 

coisas que eram relativas a si e importantes à vida. O problema e a discussão 

deles estavam ligados a tipos limitados do conhecimento, úteis à epimeleia 

heautou. Por exemplo, para os epicuristas, o conhecimento geral do que é o 

mundo, do que é a necessidade do mundo, e relação entre o mundo, a 

necessidade e os deuses – tudo isso era muito importante para o cuidado do 

corpo. Pelo fato de ser primeiro um problema de meditação: se você fosse 

capaz exatamente de entender a necessidade do mundo, então você poderia 

controlar muito melhor as paixões. Assim sendo, para os epicuristas havia 

um tipo de adequação entre todo o conhecimento possível e o cuidado do 

corpo. A razão que se tinha para se lidar com o físico ou cosmologia era que 

se tinha de cuidar do corpo. Para os estóicos, o verdadeiro corpo era definido 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1292  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

apenas pelo que posso dominar. Então, pode-se afirmar que o conhecimento 

estava subordinado ao fim prático do domínio sobre si mesmo. Epíteto era 

muito claro quanto a isto. Como exemplo: ele dá como exercício caminhar 

toda manhã nas ruas olhando, observando. E se encontra uma figura 

consular, dizia ele, você interroga a si mesmo: “o cônsul é algo que posso 

dominar?”. Não. Então, nada tenho a fazer. Se eu encontrar uma garota ou 

rapazinho bonito, a beleza deles, o poder de atração deles é algo que depende 

de mim, etc?  

Para os cristãos tudo isso muda, e fica bastante diferente. Para os 

cristãos a possibilidade de que Satanás possa entrar em sua alma e lhe dar 

pensamentos que você não consegue reconhecer como satânicos, porém 

você pode interpretá-los como oriundos de Deus, isso leva à incerteza de 

conhecer qual é a raiz real de seu desejo, pelo menos quando não é realizado 

um trabalho hermenêutico. Assim, para Foucault, o que o interessou sobre 

o conceito clássico de cuidado do corpo foi que ele conseguiu ver que o 

surgimento do desenvolvimento de um certo número de temas ascéticos 

comumente atribuídos ao cristianismo – pois acreditava-se que o 

cristianismo tenha substituído o estilo de vida greco-romano, via de regra 

tolerante, por um estilo de vida austero marcado por uma série de renúncias, 

interdições, ou proibições – especialmente na atividade do corpo em si, os 

antigos desenvolveram uma série inteira de práticas de austeridade que os 

cristãos mais tarde diretamente tomaram deles. Mas convém frisar: na 

Antiguidade, esse trabalho sobre o corpo com sua austeridade presente não 

era imposto sobre o indivíduo por meio de lei civil ou obrigação religiosa, e 

sim era uma escolha sobre a existência feita pelo indivíduo. As pessoas 

decidiam por si mesmas cuidar ou não de si próprias. 

 

 

Conclusões 

 

A partir da definição de função enunciativa como a função 

existencial dos signos, especificamente como a função de remissão ao 

sentido, e, considerando que a análise arqueológica busca reconstituir as 

condições de produção e fundamentação do sentido remetido, a análise do 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1293 

referencial do enunciado foi evidenciada como nível de análise enunciativo 

indispensável para a reconstituição dessas condições.  

Também foi mostrado que Foucault fracionou a realidade em três 

níveis, sendo o nível discursivo, na perspectiva da reconstituição histórica 

por fontes discursivas, o nível onde em que se encontram vestígios das 

regularidades imanentes a um conjunto de práticas, históricas, determinadas 

no tempo e no espaço, que definiam os modos de percepção e interação dos 

indivíduos com sua realidade. Esses modos de percepção e interação, 

formam o conjunto de pressupostos e condições do dizer, evidenciado que 

tudo aquilo que é dito, mesmo não sendo reflexo direto da realidade 

empírica, é dito a partir do modo como se vive, se interage, se conhece, se 

sabe e se percebe a realidade. A reconstituição dessas práticas, objetivo da 

análise histórico-discursiva de Foucault, é empregada por um conjunto de 

procedimentos da formação dos objetos que se exerce sobre as condições 

referenciais do sentido, portanto, sem determinar os referenciais dos 

sentidos, seus critérios e domínios de validade e de coerência, seria 

impossível chegar ao fim da análise arqueológica, a reconstituição do 

passado histórico pelas fontes discursivas. Por essa dependência, conclui-se 

que o nível referencial é indispensável e de maior relevância, sem o qual 

seria impossível uma reconstituição das práticas discursivas de um tempo 

histórico pela perspectiva foucaultiana. 

Nota-se, hoje, que não temos quase vestígio algum da ideia, em 

nossa sociedade, de que o trabalho fundamental da arte - e de que temos de 

cuidar -, a área principal à qual se devem aplicar valores estéticos, é a si 

próprio, à própria vida, à própria existência. Não temos que escolher entre o 

nosso mundo e o mundo grego. Porém, desde que podemos ver muito bem 

que alguns dos princípios mais importantes de nossa ética têm sido 

relacionados num certo momento a uma estética da existência, tal análise 

histórica realizada por Foucault pode ser útil, especialmente de uma 

perspectiva educacional. Afinal, durante séculos temos nos convencido de 

que entre a nossa ética, nossa ética pessoal, nossa vida diária e as grandes 

estruturas políticas, sociais e econômicas, há relações analíticas, e que não 

podemos mudar nada, por exemplo, na nossa vida sexual ou nossa vida 



Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do 

enunciado para o cuidado de si 

1294  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

familiar, sem arruinar a nossa economia, nossa democracia, etc. Foucault 

nos ajuda a perceber que temos de nos livrar desta ideia de uma ligação 

analítica ou necessária entre a ética e outras estruturas sociais, econômicas 

ou políticas. Considera-se que é essa a ideia que fica quando Foucault se 

enveredou a investigar a linha ética pela História da Sexualidade, com 

ênfase nos seus volumes 2 e 3. 

Esse retorno de Foucault à filosofia como modo de vida pelo estudo 

histórico da técnica de vida, ao empreender uma análise da pragmática do 

sujeito e das técnicas de si, indica que quando as pessoas individualmente 

olham para dentro de si mesmas, que há necessariamente dois prismas: o de 

sua liberdade e o de sua racionalidade, e que assim o que se vê analogamente 

traz a marca do prisma pelo qual foi visto. Assim, se quisermos ver nossa 

interioridade pelo prisma da razão, cada ato de nossa liberdade nos parecerá 

ser apenas um acréscimo à soma dos determinismos que existem na 

realidade, o mundo que nos cerca; agora, se encararmos nossa interioridade 

pelo prisma da liberdade, o que veremos é algo de totalmente diferente, pois 

a liberdade nos aparecerá então como um dinamismo que ignora a 

causalidade da razão, e por sua causa estaríamos prontos a praticar todos os 

atos que a razão evitaria. Por isso, tal histórico pela técnica de vida trouxe 

novamente à luz que pensar o cuidado de si significa pensar que liberdade e 

racionalidade entram ao mesmo tempo na existência e que cada uma delas 

tem seu destino próprio. Foucault parece nos querer mostrar que a obsessão 

pela racionalidade – daí sua leitura crítica à elisão do desejo de saber 

inaugurada por Aristóteles, especialmente exposta na sua leitura interna e 

externa do livro A da Metafísica de Aristóteles (FOUCAULT, 2014b) – era 

a seu ver o indício do trabalho de intelecção de sobrepor o problema da 

exterioridade ao problema da interioridade, de certo desinteresse pela 

subjetivação, pelas pessoas, como indivíduos em sua existência particular, 

como morada das emoções, de aspirações, de crenças, de experiências de 

imanência e de transcendência, da realização própria de um cuidado de si 

mesmo. 

 

 



Vinícius Dias de Melo; Artur José Renda Vitorino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1267-1295, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1295 

Referências 

 
FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Trad. Luiz Felipe Baeta Neves. 

7ºed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010. 

FOUCAULT, Michel. Titres et travaux, in Dits et Écrits, 1954-1988, Ed. D. 

Defert e F. Ewald, colab. J. Lagrange, Paris: Gallimard, 1994, 4 vols.; cf. vol. I. 

https://doi.org/10.14375/NP.9782070739899 

FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros: curso no Collège de France 

(1982-1983). Trad. Eduardo Brandão. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 

2010. 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito: curso dado no Collège de 

France (1981-1982). Trad. Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. 

São Paulo: wmf Martins fontes, 2014a. 

FOUCAULT, Michel. Aulas sobre a vontade de saber: curso no Collège de 

France (1970-1971). Trad. Rosemary Costhek Abílio. São Paulo: wmf Martins 

fontes, 2014b. 

 

 

Data de registro: 24/02/2021 

Data de aceite: 01/12/2021 

https://doi.org/10.14375/NP.9782070739899


Titulo do artigo 

1296  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1296, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1297 

 

 A stultitia na contemporaneidade e a importância 

da leitura e da escrita em escolas e universidades 

 

 

Elisandro Rodrigues * 

Márcio Luís Marangon ** 

Betina Schuler*** 

 

 

Resumo: Este artigo é um ensaio teórico que parte de investigações da antiguidade 

greco-romana por Foucault, principalmente de seus estudos sobre Sêneca, para 

recuperar o conceito de stultitia e com ele pensarmos o nosso tempo. A partir do 

diagnóstico de um presente da superaceleração e do superdesempenho, em que se 

compete consigo mesmo e a atenção está dispersa, a passividade está em justamente 

não conseguirmos parar para olhar para nós mesmos e para os demais. Para essa 

agitação contemporânea, afirmamos a importância de escolas e universidades, bem 

como da figura do mestre, que, por meio da leitura e da escrita, poderá convidar o 

outro a cuidar de si mesmo e dos demais. 

 

Palavras-chave: Stultitia; Educação; Cuidado de Si; Leitura; Escrita  

                                                           

* Doutor em Educação pela Universidade do Vale do Rio dos Sinos de São Leopoldo/RS. 

Professor no Programa de Pós-Graduação em Avaliação de Tecnologias para o Sistema Único 

de Saúde (SUS) e da Residência Multiprofissional em Saúde da Escola GHC, Porto Alegre. E-

mail: elisandromosaico@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/4466204282399825. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-9146-4841.   

** Doutor em Educação pela Universidade de Passo Fundo. Professor de Filosofia no Colégio 

Notre Dame em Passo Fundo. E-mail: mlmarangon@yahoo.com.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0392287237069453. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3020-4429.  

*** Doutora em Educação pela Universidade Católica do Rio Grande do Sul. Professora no 

Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade do Vale do Rio dos Sinos 

(UNISINOS), São Leopoldo. E-mail: beschuler@unisinos.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/5324014715865436. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2424-7601.  

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62463  

  

mailto:elisandromosaico@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/4466204282399825
https://orcid.org/0000-0002-9146-4841
mailto:mlmarangon@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/0392287237069453
https://orcid.org/0000-0003-3020-4429
mailto:beschuler@unisinos.br
http://lattes.cnpq.br/5324014715865436
https://orcid.org/0000-0002-2424-7601
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62463
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62463


A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1298  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Stultitia in contemporaneity and the importance of reading and writing in 

schools and universities 

 

Abstract: This paper is a theoretical essay grounded on Foucault’s investigations 

of Greek-Roman Antiquity, particularly his studies on Seneca, in order to recover 

the concept of stultitia and use it to think about our times. From the diagnosis of a 

present of super-acceleration and super-performance, in which one competes with 

oneself and attention is dispersed, passivity is precisely in not being possible to stop 

and look at the others and ourselves. For this contemporary unrest, we point out the 

importance of schools and universities, as well as the figure of the master, who, by 

means of reading and writing, may invite the other to look after the others and 

oneself. 

 

Key-words: Stultitia; Education; Care of the Self; Reading; Writing 

 

 

La stultitia à l´époque contemporaine et l´importance de la lecture et de 

l´écriture dans les écoles et les universités 

 

Résumé: Cet article est un essai théorique qui part des investigations de l'antiquité 

gréco-romaine de Foucault, principalement de ses études sur Sêneca, pour récupérer 

le concept de stultitia pour penser à notre époque. Du diagnostic d'un présent de 

super accélération, de super performance, dans lequel on est en compétition avec 

soi-même, dans lequel l'attention est dispersée, la passivité est simplement de ne 

pas pouvoir s'arrêter pour se regarder et se regarder les autres. Pour cette agitation 

contemporaine, nous affirmons l'importance des écoles et des universités et la figure 

du maître qui, par la lecture et l'écriture, peut inviter l'autre à souci de lui-même et 

des autres.  

 

Mots-clés: Stultitia; Éducation; Souci de Soi; Lecture; L'écriture 

 

 

 

 

 

 

 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1299 

Um início de conversa 
 

A complexidade é um elemento da resposta e da 

maneira de se responder ao mundo mas, quando penso 

naquele filósofo que não quer que a gente reduza "un 

phénomène historique terrible et ambigu" - para ele, o 

colonialismo - a simplesmente "un crime contre 

l'humanité" enquanto que, quando o assunto é 

educação, ele prefere simplificar e dizer "esses 

arruaceiros não pedem, e sim queimam escolas" e, 

quanto ao desemprego, "a pessoa não vai para a sala de 

aula para ser empregada mas para ser ensinada" [...] 

isso - discursos desse tipo - dá vontade também de se 

fazer de simplista ao extremo e responder: imbecil. 

(KAPLAN, 2018, p.14). 

 

Um olhar sobre a sociedade atual é capaz de apontar que, pouco a 

pouco, um movimento de supressão da preocupação diante da violência de 

gênero, etnia ou classe social se expande pelo mundo. É possível afirmar 

que tal movimento avança como uma “onda”, atingindo vários países de 

maneira intensa e (re)acendendo a preocupação com temas que se imaginava 

terem sido suprimidos (ou erradicados) desde a II Guerra Mundial, 

atualizando um discurso superficial e sem comprometimento, conivente 

com uma produção e um rastro histórico de violência e desumanização.  

Faz-se difícil descrever a velocidade com que essa onda ganha força 

em tempos em que a informação está disponível para um grande percentual 

da população mundial (percentual este, diga-se de passagem, bem superior 

ao que tinha acesso à informação na II Guerra Mundial) e atinge não 

somente classes desfavorecidas (como podemos ver no poema de Leslie 

Kaplan, acima transcrito), como também “intelectuais” que influenciam nas 

decisões políticas e econômicas dos países. Por isso, sem pensar em 

respostas fáceis para perguntas difíceis, optamos por problematizar o nosso 

contemporâneo superacelerado, em que competimos com nós mesmos e em 

que a passividade está justamente em não conseguir parar (HAN, 2015). 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1300  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A partir dos estudos de Foucault sobre a ética, podemos retomar a 

problemática da stultitia, mas agora uma stultitia espetacularizada1.  Nas 

escolas e nas universidades, podemos perceber uma dispersão 

hiperconectada que não permite que nada dure o suficiente para que se viva 

uma experiência. Para Foucault (2010, p. 119), "o stultus é alguém que de 

nada se lembra, que deixa a vida correr, que não tenta reconduzi-la a uma 

unidade pela (re)memorização do que merece ser memorizado”. É o sujeito 

que deixa sua existência passar, sem fazer marca, sem fazer memória e sem 

ter vontade; ele “não [dirige] sua atenção, seu querer, em direção a uma meta 

precisa e bem determinada” (Ibidem, p. 19).   

Seria possível pensar que, no presente, o acesso à internet, a 

princípio, poderia democratizar o acesso à informação de forma nunca antes 

vivida na história da humanidade. Todavia, o que podemos descrever é um 

tipo de lidação que pouco passa pelo estudo, pela leitura e pela escrita, que 

pouco passa pelo olhar para o outro, mas que se dispersa na 

espetacularização das redes sociais, afirmando estereótipos, preconceitos e 

violências de toda ordem, sem questionamentos.  

Nesse contexto, o stultus contemporâneo caracterizar-se-ia como 

uma esponja, que absorve tudo que vem de fora, mas, da mesma forma, 

rejeita tudo. É alguém que, justamente por não conseguir parar, porque está 

competindo consigo mesmo, pouco consegue questionar o que se passa e o 

que se passa no pensamento com tamanho bombardeio de informações e das 

novas técnicas de marketing digital2.  

Diante de tais constatações, seguindo o "aconselhamento" de 

Sêneca (1884) para pensarmos em nossos modos de escravidão, seja aos 

outros ou a nós mesmos, este artigo objetiva esboçar historicamente o 

conceito de stultitia, apresentando como o mesmo pode ser pensado 

hodiernamente e como ele é potencializado, como conceito e como 

                                                           

1 Conceito criado pelo Grupo de Pesquisa “Carcarás: Grupo de Estudo e Pesquisa entre 

Educação Filosófica, Escrita e Leitura” (PPGEDU/UNISINOS). 

2 Bons exemplos práticos são as “ondas” de fake news produzidas diariamente e os ataques 

sofridos por pessoas públicas pelos haters no ambiente virtual. 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1301 

problema, frente as nuances da contemporaneidade. Assim, trazemos como 

questionamento central: de que modos podemos nos equipar para enfrentar 

essa stultitia com características de superdesempenho no presente? Para 

tanto, trazemos a elaboração ativa do passado mediante a escrita da memória 

como uma possibilidade para tomar as práticas pedagógicas-formativas. 

Assim, este artigo está dividido em três partes. Na primeira parte, o 

conceito de stultus é apresentado, buscando-se recuperar, historicamente, 

seu sentido. Na segunda parte, este conceito é abordado em suas 

características na contemporaneidade. Na terceira, são apresentadas 

possibilidades para pensarmos de outros modos essa questão.   

Como bibliografia básica, são utilizados autores como Foucault, 

tendo-se como fundamento suas concepções sobre o stultus, bem como 

sobre a elaboração da memória e do contemporâneo em Hannah Arendt, 

Giorgio Agamben, Zygmunt Bauman, Paula Sibilia, Byun-Chul Han e 

Georges Didi-Huberman.  

 

  

O conceito de stultus e sua concepção histórica 
 

O Stultus está aberto ao mundo exterior na medida em 

que deixa essas representações de certo modo 

misturarem-se no interior do seu próprio espírito – com 

suas paixões, seus desejos, sua ambição, seus hábitos 

de pensamento, suas ilusões, etc. – de maneira que o 

stultus é aquele que está assim à mercê de todos os 

ventos das representações exteriores e que, depois que 

elas entraram em seu espírito, não é capaz de fazer a 

separação, a discriminatio entre o conteúdo dessas 

representações e os elementos que chamaríamos, por 

assim dizer, subjetivos, que acabam por misturar-se 

com ele. Esse é o primeiro caráter do stultus. 

(FOUCAULT, 2010, p. 118). 

 

É assim que Foucault descreve a noção que traz do conceito de 

stultus, noção esta que ele mesmo aponta construir a partir do que Sêneca 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1302  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

expressa em suas cartas e tratados. Entretanto, a noção de stultus pode ser 

compreendida ainda além do que se vê em Sêneca e na análise de Foucault. 

Em sua obra Hitler e os alemães, por exemplo, Voegelin (2008) 

aponta que o conceito de stultus implica a noção de “idiota”, de “tolo”, e 

recupera a emergência desse conceito de modo resumido, mas que pode dar 

um norte para a percepção de como ajuda a compreender a situação 

existencial da contemporaneidade, que colabora para a derrocada da 

democracia e para a crise social. Diz ele:  

 

Esse fenômeno sempre foi reconhecido nas 

civilizações antigas. O tolo, o nabal, em hebraico, que 

por causa de sua tolice, nebala, cria desordem na 

sociedade, é o homem que não é um crente, nos termos 

israelitas da revelação. O amathes, o homem 

irracionalmente ignorante, é para Platão o homem que 

simplesmente não tem a autoridade da razão ou que não 

pode curvar-se a ela. O stultus, para Tomás, é o tolo, 

no mesmo sentido da amathia de Platão e do nebala 

dos profetas israelitas. Este stultus agora sofreu uma 

perda de realidade e age com base numa imagem 

deficiente da realidade e, assim, cria desordem. 

(VOEGELIN, 2008, p. 121). 

  

Tal recuperação permite um aprofundamento direcionado para a 

compreensão desse conceito. Em sua obra A República, por exemplo, Platão 

analisa a reflexão socrática a respeito da distinção entre bem e mal, usando 

o termo amathes para expor aqueles que não possuem sabedoria para 

compreender o mundo em que vivem e, por isso, não sabem se conduzir. 

Sua amathía (ignorância) relaciona-se com a falta de cultura ou com a 

incapacidade de captá-la e compreendê-la, impedindo a verdadeira 

liberdade, visto que, em Sócrates – e também em Platão –, a verdadeira 

liberdade está vinculada à ideia de agir bem, de agir justamente. 

Neste caso, o amathes, ao não conseguir distinguir o justo do 

injusto, o bem do mal, não consegue desenvolver-se plenamente. Também 

não é plenamente livre, tornando-se, em certa medida, um problema para a 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1303 

sociedade, onde, para Platão, todos os cidadãos3  precisam desenvolver-se 

em plenitude para que ela possa evoluir individualmente e, dialeticamente, 

também coletivamente. Por sua incapacidade de compreender o mundo 

assertivamente, o amathes não consegue a concretização subjetiva da 

dialética de maneira plena, não constituindo a “autoridade da razão” e, dessa 

forma, não podendo participar da política (polis) – assim quebrando ou 

impossibilitando o ciclo dialético evolutivo da sociedade. 

Se, em Platão, o problema da stultitia ganha notória preocupação, 

também na Idade Média esse tema adquire importância com Tomás de 

Aquino. Este prefere utilizar a palavra stultus para designar o problema da 

falta de esclarecimento dos indivíduos e preocupa-se em buscar sua gênese, 

apresentando dois modos: “De um modo, por indisposição natural, como se 

dá com os loucos. E tal estultícia não é pecado. De outro, por mergulhar o 

homem os sentidos nas coisas terrenas, o que o torna de senso incapaz de 

perceber as coisas divinas, conforme aquilo do Apóstolo” (AQUINO, s/d, 

p.2036).  

Deste segundo modo (o mais preocupante para Aquino), podem 

ocorrer diversos “tipos” de stultitia. Mesmo assim, é possível identificá-los 

por duas gêneses específicas: a primeira é a paralisia, que leva ao estupor, 

processo que, diferentemente da admiração, impede uma atitude positiva de 

interpretação das situações: “o fátuo carece do senso judicativo; o estulto 

tem esse senso, mas embotado” (AQUINO, s/d, p. 2035)]; a segunda é a 

falta de sensibilidade.  

Para Aquino, o stultus é, então, alguém que, acima de tudo, não tem 

(ou perdeu) a sensibilidade e por isso difere do sábio. O sábio, assim como 

a faculdade do “gosto” – que sabe discernir o sabor das coisas –, sabe 

discernir as coisas e as causas: “diz Isidoro no mesmo lugar, a denominação 

de sapiente é derivada de sabor; porque assim como o gosto tem por função 

                                                           

3 Lembrando que, na sociedade ateniense da época, apenas uma pequena porcentagem de 

indivíduos era considerada “cidadã”. 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1304  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

discernir o sabor dos alimentos, assim o sapiente, a de discriminar as coisas 

e as causas” (AQUINO, s/d, p.2036). Por essa capacidade desenvolvida, o 

sábio teria a possibilidade de perceber-se e de perceber, da mesma forma, 

para diferenciar e discernir o que é bom do que não é bom. Sem tal 

capacidade, o stultus perde a capacidade do juízo (de julgar o que é certo e 

errado) e acaba opondo-se “aos preceitos que regulam a contemplação da 

verdade” (AQUINO, s/d, p.2036). Isso significa que, como em Platão, suas 

ações causarão problemas à comunidade.  

Tomás de Aquino, inclusive, utiliza uma passagem do Menon de 

Platão para reforçar outro problema do stultus: por não poder (ou não querer) 

ir além daquilo que percebe, toma por falso aquilo que não pode 

compreender, impedindo a ampliação dos saberes, e assim se torna má 

exemplo para a sociedade. Para Tomás de Aquino, o indivíduo pode nascer 

com esta condição ou adquiri-la.  

Desse modo, podemos perceber que o conceito de stultitia, em 

Platão, está vinculado à lógica da verdade original e, em Tomas de Aquino, 

ao pecado. Em uma perspectiva em que o fim último seria a vida e que se 

desloca da perspectiva do conhecimento de si para o cuidado de si, podemos 

citar o conceito de stultitia em Sêneca, ainda no primeiro século de nossa 

era. Em suas Cartas a Lucílio, o pensador afirma com veemência que “o 

sábio não carece de nada, porém, necessita muitas coisas: ao contrário, o 

tolo não necessita nada, por que nada sabe usar, mas carece de tudo” 

(SÉNECA, 1884, p.22 – Tradução nossa). 

Evidencia-se, dessa maneira, que o que diferencia o sábio (sapiens) 

do stultus é o modo como o mundo que o circunda é lido. O sábio, ao 

conseguir fazer a leitura correta de seu recorte espaço-temporal, sabe 

usufruir apenas do que é necessário. Porém, o stultus, por não conseguir 

fazer tal leitura, acaba usufruindo desmedidamente daquilo que o cerca, 

tornando-se um peso para a sociedade. 

E é por este mesmo caminho de Sêneca que o problema da stultitia 

é retomado na contemporaneidade por Foucault. Para este autor, a stultitia 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1305 

também é um estado patológico dos indivíduos, caracterizado pela 

incapacidade de “dar a si mesmo um ponto fixo na posse de uma verdade 

adquirida” (FOUCAULT, 2014, p. 147), sendo o polo contrário do cuidado 

de si “um horror à vida”, como diria Sêneca. 

Neste caso, o stultus, para Foucault (2010), é aquele que não tem 

cuidado consigo mesmo e está aberto ao mundo de tal forma que deixa as 

representações4 “misturarem-se no interior do próprio espírito” 

(FOUCAULT, 2010, p.118). Desse modo, o espírito do stultus está, para 

Foucault, à mercê de “todos os ventos”, disperso no tempo, sendo incapaz 

de fazer uma leitura adequada do mundo à sua volta e constituindo uma 

condição existencial “sem memória e sem vontade”, ou de vontade 

“limitada, relativa, fragmentária e cambiante” (Ibidem, p. 118). Por isso, o 

indivíduo nesta condição não é capaz de querer como convém. Esta falta de 

“querer”, ou este “querer sem determinação”, tem duas perigosas 

consequências: primeiro, que o stultus é determinado pelo que vem do 

exterior; e, segundo, que ele passa a querer “várias coisas ao mesmo tempo, 

coisas divergentes sem serem contraditórias” (FOUCAULT, 2010, p.119). 

Diante de tais afirmações de Foucault – e fazendo uma breve 

retrospectiva do que se apresentou até aqui –, ao analisar-se separadamente 

o conceito de stultus, é possível perceber que: em Platão, o conceito está 

ligado à incapacidade de captar e compreender a cultura, impedindo a 

verdadeira liberdade; em Tomás de Aquino, está ligado ao estupor, do qual 

decorre a falta de sensibilidade e a consequente perda da capacidade do 

                                                           

4 Aqui seria interessante remeter a Deleuze (1988, p. 54), quando fala sobre a possibilidade do 

aprender como fuga de uma imagem dogmática do pensamento, como uma imagem da 

representação, “a aprendizagem não se faz na relação da representação com a ação (como 

reprodução do mesmo), mas na relação do signo com a resposta (como encontro com o Outro). 

[…] Eis por que é tão difícil dizer como alguém aprende: há uma familiaridade prática, inata ou 

adquirida, com os signos, que faz de toda a educação alguma coisa amorosa, mas também 

mortal. […] Aprender é constituir este espaço do encontro com os signos, espaço em que os 

pontos relevantes se retomam uns nos outros e em que a repetição se forma ao mesmo tempo 

em que se disfarça". 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1306  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

juízo; e, em Sêneca e Foucault, o stultus é também aquele incapaz de fazer 

uma leitura adequada do mundo. Dessa maneira, a partir de ambos os 

autores, podemos pensar que a incapacidade de leitura adequada do mundo 

que caracteriza a stultitia aponta para um estado disfuncional que, se não 

impossibilita, dificulta muito o desenvolvimento de um estado democrático.  

Não se trata neste artigo, portanto, de mostrar a origem que leva um 

indivíduo a perder-se na stultitia, mas sim de descrever as condições de 

possibilidade e a emergência desse funcionamento no presente. Para tanto, 

é preciso retornar à Grécia Antiga e relembrar a diferença entre homens e 

deuses segundo as lendas gregas.  

Para este povo, duas características marcavam a superioridade dos 

deuses: a eternidade (capacidade de viver todas as experiências) e a 

onipresença (do alto do Olimpo, podiam ver todas as coisas acontecendo em 

seu contexto). Aos meros mortais caberia, então, em sua perfectibilidade, 

suprir estas duas potencialidades: precisaria o indivíduo perceber que, 

diferentemente dos deuses, sua compreensão e ação sobre as coisas eram 

limitadas em um recorte espaço temporal, por isso, precisaria desenvolver 

sua capacidade de raciocínio, fosse pela subjetivação em concentração, 

fosse pela relação com o outro – principalmente por meio da interferência 

de um mestre, que contribuiria para o indivíduo encontrar-se e assim almejar 

uma vida reta e uma ação verdadeira.  

Pois bem, diante dessa racionalidade, é possível apontar que a 

stultitia, por ser a incapacidade de leitura adequada do espaço e do tempo, 

carece justamente de um olhar criterioso, de ferramentas a serem 

constituídas para que possa ver de modo mais lúcido o mundo e a relação 

consigo mesmo, neste “situar-se no mundo em que vive”. Isso significa, em 

outras palavras, que falta ao stultus o reconhecimento da necessária 

condução, lhe falta abertura, lhe falta o reconhecimento de sua 

incompletude. Assim, podemos pensar a stultitia como uma razão vulgar. E, 

como comenta Souza sobre a razão vulgar (218, p. 44),  

 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1307 

é a expressão medíocre de um viver por inércia, um 

semiviver kafkiano, o pretenso ‘habitar’ um mundo 

sem realmente percebê-lo. Pela razão vulgar, 

transforma-se insignificâncias em relevância, e se 

retira da relevância o seu significado, sua 

singularidade, inofensibilizando-a. Suporta-se o 

insuportável.  

 

Padece, assim, perante a ignorância de sua própria ignorância, 

perante o descaso de si para consigo e perante o não acompanhamento de 

sua situação pela sociedade. Necessita de uma intervenção que lhe permita 

parar, analisar e constituir um olhar mais criterioso sobre a relação espaço-

temporal em que está inserido e as importantes consequências e 

responsabilização de seus atos e omissões além do que pode vislumbrar. É 

alguém que, de algum modo, sofreu por uma formação inferior, que não 

assume a condução da própria vida como um objetivo principal da sua 

existência: “[...] o stultus quer algo e ao mesmo tempo o lastima. É assim 

que ele quer a glória e, ao mesmo tempo, lastima por não levar uma vida 

tranquila”. (FOUCAULT, 2010, p. 119). 

A partir disso, a figura do mestre assume grande importância na 

formação do outro – para arrancar-lhe da stultitia, para colocá-lo frente a 

frente consigo mesmo, justamente para arrancar-se de si. Daí se tratar de um 

mestre não que suprirá uma ignorância ou transmitirá um saber útil, mas de 

um mestre que convida o outro a cuidar de si mesmo, que o puxa para fora. 

Então que, “entre o indivíduo stultus e o indivíduo sapiens, é necessário o 

outro”. (FOUCAULT, 2010, p. 120).  

 

 

Atravessamentos na contemporaneidade: a agitação da atenção 

 

Se o stultus traz, dentre suas características, a impossibilidade de 

compreender, sentir ou ler a realidade de maneira adequada, é de se 

compreender que, na atualidade, esta impossibilidade tende a ser 

potencializada. Foucault (2010) fala da má qualidade moral e intelectual de 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1308  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

quem se agita o tempo todo, incapaz de ter uma atenção concentrada em 

algo. Se pensarmos nessa espetacularização de nós mesmos que vivemos no 

presente (SIBILIA, 2016), em que escolas e universidades disputam a 

atenção dos alunos em tempos em que eles pedem a mesma velocidade da 

internet e do marketing às clássicas práticas de leitura e escrita, poderemos 

conseguir levantar sintomas importantes do nosso presente. Uma existência 

distraída de si e dos modos de conduzir a si mesmo. 

Para pensarmos o nosso presente, recuperamos também os escritos 

de Bauman (2001), que caracteriza a sociedade contemporânea como 

líquida, pois, assim como os líquidos, ela é incapaz de manter uma forma 

definida. Isso porque está embasada na velocidade, e não na duração, e até 

os “quadros de referência” mudam antes mesmo de serem solidificados; com 

isso, “são reduzidos à mera sequência de experiências instantâneas que não 

deixam traço, ou então cujo traço é odiado como irracional, supérfluo ou 

‘suplantado’ no sentido literal do termo”. (BAUMAN, 2009, p.174). 

Disso tudo, nos apontamentos de Bauman, é possível perceber que 

se desencadeiam vários outros problemas. Tudo aquilo que regulamenta e 

institui algo estático ou regulador torna-se “ameaçador” e “descartável”, 

devendo ser excluído ou minimizado ao máximo: tanto os projetos de longo 

prazo quanto as relações se tornam líquidas5, a exemplo das relações afetivas 

descartáveis, das relações de trabalho uberificadas e das metas de curto 

prazo que a educação busca alcançar como sendo sua finalidade última 

(metas pragmáticas e instrumentais facilmente aplicáveis).  

Escolas e universidades passam por “reformas”, que na verdade são 

“liquidações” (LAVAL, 2019), a partir de todo um léxico empresarial que 

leva a educação escolarizada a atender imediatamente aos interesses 

individuais dos alunos, enfraquecendo-se as instituições como espaços do 

coletivo e do bem comum. Como comenta Bauman (2011, p. 171):  

 

                                                           

5 Mutáveis e maleáveis, por exemplo, as relações convivem com a desconfiança da ameaça do 

movimento individual em contraposição à concorrência por espaço e trabalho (BAUMAN, 

2007). 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1309 

a presente versão liquefeita, fluida, dispersa, espalhada 

e desregulada da modernidade pode não implicar o 

divórcio e ruptura final da comunicação, mas anuncia 

o advento do capitalismo leve e flutuante, marcado 

pelo desengajamento e enfraquecimento dos laços. 

 

Daí a importância de problematizarmos quando escolas e 

universidades se organizam a partir de um currículo montado ao gosto do 

cliente, entupido de informações rápidas, a partir de estratégias prazerosas 

para não entediar os alunos, cuja atenção migra a cada segundo. Essa 

perspectiva individualizante em que se compete consigo mesmo enfraquece 

os laços sociais e as instituições de ensino como espaços possíveis do 

coletivo e do bem comum. 

Han (2015, p.16) alerta que cada época possui suas enfermidades 

quando trata da nossa sociedade do esgotamento por excesso, quando trata 

dessa “[...] violência da positividade que resulta da superprodução, do 

superdesempenho ou supercomunicação [...]”. Desse modo, se faz coincidir 

liberdade e autocoerção, quando se busca sempre bater as próprias metas 

nessa educação contemporânea das habilidades e das competências.  Esse 

mundo multitasking muda profundamente a economia da atenção, 

fragmentando-a, dispersando-a em uma hiperconectividade. Assim, 

vivemos a partir de laços cada vez mais precários, em uma falta de 

narratividade nunca antes vivida, neste excesso e entupimento de 

informações, nesta tagarelice contemporânea em que todos têm opinião 

sobre tudo, nesta necessidade de entretenimento a todo momento. Sibilia 

(2016, p. 86) contribui dizendo que “[...] a opinião substituiu o pensamento, 

e a informação ocupa o lugar do saber e do conhecimento”.  

Isso significa que, na contemporaneidade, o stultus (além de sua 

incapacidade de leitura de mundo e espaço) sofre também pela onda de 

“desengajamento” social, pelo abandono da preocupação com sua situação, 

o que lhe permite a falsa impressão de que, frente ao montante de 

informações disponíveis, não necessita do “outro”. Imagina-se em plena e 

constante “interpretação” assertiva, indiferente ao que possa ser dito ao 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1310  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

contrário. Atinge, neste caminho, como menciona Foucault (2010), a 

ignorância da ignorância, a incapacidade de perceber-se em situação de 

equívoco, a exemplo do que vivemos com o absurdo do negacionismo da 

pandemia do novo coronavírus que assola nosso país, provocando mais de 

600.000 mortes. 

Seguindo as análises de Voegelin (2008), é possível dizer que o 

stultus, na contemporaneidade, acaba constituindo uma “segunda realidade” 

(conceito desenvolvido inicialmente por Musil). Para Voegelin (2008), a 

segunda realidade é uma pseudorrealidade, criada como alternativa pelo 

espírito doente (stultus). É uma realidade em que tal espírito tentará viver e 

expressar-se, independentemente dos desejos dos seus semelhantes, alheio 

aos problemas e às suas próprias necessidades (autonegação). É, em outras 

palavras, uma negação de tudo, inclusive de si mesmo. Uma negação da vida 

que pode nos levar a uma perspectiva de desumanização. 

Como exemplo desse funcionamento de existência, Voegelin (2008) 

aponta Hitler, o qual, ao conduzir os alemães para uma segunda realidade 

(impossível em condições normais), constituiu todos os artifícios e 

potencialidades para desenvolver o genocídio. Para o autor, Hitler nunca 

fora um grande líder, mas sim, um estúpido criminoso, o exato oposto do 

spoudaios (homem maduro) de Aristóteles.  

O que isso nos faz pensar sobre o presente em nosso país? Souza 

(2018, p. 37) diz que “[...] a realidade não é, essencialmente, uma questão 

cognitiva. Ela é como um novo bebê abandonado a cada momento à porta 

de nosso agir, ou instante que se sucede apesar do (instante) anterior”.  

Em tempos em que a técnica substituiu a moral, como aponta Souza 

(2018), e em que líderes se orgulham de não ter argumento nenhum, 

expandem-se covardias, ressentimentos e preconceitos de todo tipo em 

proporção geométrica no culto ao barato. Nesse anestesiamento da relação 

consigo e com os demais, ignoram-se as violências de gênero, étnicas, de 

classe social. Anestesiamento que não mais se comove com a dor do outro, 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1311 

mesmo que sejam mais de 600.000 mortos, apenas no Brasil, com a 

pandemia do novo coronavírus. Nosso presidente responde: “e daí”6?  

Desse modo, o sujeito do desempenho, esgotado de si mesmo, 

incapaz de confiar no outro e no mundo, “[...] desgasta-se correndo numa 

roda de hamster que gira cada vez mais rápida ao redor de si mesma. 

Também os novos meios de comunicação e as técnicas de comunicação 

estão destruindo cada vez mais a relação com o outro” (HAN, 2015, p. 91). 

Assim, podemos dizer que a linguagem da produção, do desempenho, do 

consumo e da concorrência adentra as instituições de ensino e passa a guiá-

las linguisticamente como nunca antes havia acontecido (LAZZARATO, 

2014; HAN, 2015, SIBILIA, 2016).  

Pode-se pensar que o capitalismo contemporâneo vai operar com 

um “mercado da vida”, com “feiras de vidas” (LAZZARATO, 2014). Cada 

indivíduo consome a existência que puder comprar, e as empresas, a mídia, 

a indústria cultural, funcionarão como condutores das condutas. 

Veja-se que, como mencionado aqui, o stultus é como uma esponja 

que absorve tudo que vem de fora, mas que não tem nenhuma consistência, 

estando sempre pronto para esvaziar-se, sem guardar nada, sem deixar 

marcas. É possível compreender que a história e seus ensinamentos não 

parecem ser atrativos para o espírito do stultus – até porque, como se viu, 

ele participa do processo de desengajamento –, e ele pode estar constituindo 

uma segunda realidade, onde o que importa é somente sua própria 

“felicidade” e sua própria constituição7.  

                                                           

6 Em entrevista na porta do Palácio da Alvorada, no dia 28 de abril de 2020, o presidente do 

Brasil, Jair Messias Bolsonaro, comenta “E daí? Lamento. Quer que eu faça o quê? Eu sou 

Messias, mas não faço milagre”. Neste dia o Brasil registrava um recorde no número de mortes 

diárias, com 474 óbitos, ultrapassando a China no número total de óbitos pelo coronavírus 

(CHAIB; CARVALHO, 2020).  

7 Um exemplo de que esse movimento toma formas concretas é o que acontece nas redes 

virtuais, onde é possível viver sem preocupação, onde se ataca, se desestabiliza e se aniquila o 

outro. 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1312  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

É possível, ainda, que as características da contemporaneidade 

estejam constituindo um exército de stultus, questão essa que precisa ser 

enfrentada com urgência na constituição da formação humana, em todos os 

países. Isso, a partir das constatações e preocupações trazidas até aqui, 

impele a uma nova questão que se coloca frente ao tema da stultitia: como 

podemos enfrentá-la? Como? Como deve ser enfrentado esse “não cuidado” 

consigo mesmo, essa paralisia do pensamento?  

 

 

A construção da memória: a potência da leitura e da escrita em escolas 

e universidades 

 

Após analisar e conceituar a stultitia, cabe aqui, antes de 

adentrarmos na sequência do texto, trazer algumas colocações que podem 

contribuir para dar dignidade à pergunta deixada ao final da segunda seção.  

Em primeiro lugar, uma colocação de Arendt (2008)8 sobre a 

existência atual de "tempos sombrios"9. Para Arendt (2008, p. 8), contudo, 

os tempos sombrios não são novos, "como não constituem uma raridade na 

história", mas "mesmo no tempo mais sombrio temos o direito de esperar 

alguma iluminação".  

Em um segundo momento, por sua vez, Agamben (2009, p. 64) diz 

que se vive na contemporaneidade e no escuro de nosso tempo: 

"contemporâneo é aquele que recebe em pleno rosto o facho de trevas que 

provém do seu tempo". Entretanto, assim como Arendt, Agamben (2009, 

p.65) não pensa somente nos tempos sombrios em si, mas também nas 

possibilidades de sair das situações que ofuscam nosso pensamento. Neste 

caminho, acredita ser necessário "manter fixo o olhar no escuro de nossa 

época" para perceber os pontos de iluminação.  

                                                           

8 Deixada na apresentação de seus ensaios sobre Os homens em tempos sombrios. 

9 Pegando emprestada a expressão de Brecht. 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1313 

Esses pontos luminosos são identificados ainda por outro autor: 

Georges Didi-Huberman. São as colocações dele que trazem alguns 

pequenos pontos de luz – ao falar da sobrevivência dos vaga-lumes –, 

lembrando que é na noite mais profunda que somos capazes de "captar o 

mínimo clarão… ainda que tênue" (DIDI-HUBERMAN, 2011, p. 30). 

Segundo Didi-Huberman, as palavras e as imagens podem tornar-se 

lampejos – palavras-lampejo, imagens-lampejo – e estes lampejos podem 

iluminar e apontar caminhos a percorrer. Ora, se Didi-Huberman estiver 

correto, frente a essa problematização, neste momento, parece bem possível 

perguntar: poderiam a leitura e a escrita nas escolas e universidades tornar-

se um lampejo (escrita-lampejo) e contribuir para os indivíduos saírem da 

stultitia contemporânea? Seria a palavra um possível enfrentamento?  

Inicialmente, é importante recordar que, se é da carta 52 de Sêneca 

que Foucault retira seu apontamento inicial para indicar a necessidade da 

superação da stultitia, logo adiante, na carta 84 (Do ler e escrever) de 

Sêneca, é possível perceber que este autor aponta uma saída para superar, 

continuamente, a condição de stultus: ela se dá pela leitura e escrita. Para 

Sêneca, leitura e escrita são fatores indispensáveis, visto que permitem 

evitar o contentamento consigo mesmo e perceber, a partir do que é deixado 

pelos outros, como é possível e necessário conduzir-se. Nesta carta, a escrita 

e a leitura aparecem como um recolher e um recolher-se, a partir dos quais 

vamos dispondo os recolhidos para transformá-los em força, em certa 

equipagem de si, para que passemos a ser outros.   

Da mesma maneira, para Foucault (2010), a escrita parece ser uma 

possibilidade para escaparmos do estado de stultitia, mesmo que em 

brechas. Ora, diz ele: se "a stultitia é alguma coisa que a nada se fixa e que 

em nada se apraz" (Ibidem, p. 118), que não consegue manter certa memória, 

certa lembrança de processos históricos, é necessário sair dela por meio dos 

exercícios de si. Nesse sentido, Foucault buscará a noção do cuidado de si 

nos textos gregos e romanos na antiguidade, apontando como as práticas de 

si, por meio da escrita, referem-se a formas e modos de atividades dos 

sujeitos sobre si mesmos, como um movimento que rompe com um não 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1314  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

pensar, sendo um exercício, uma experiência de si, uma constituição de 

determinados modos de vida.  

Para Foucault, escrever está associado ao "exercício de 

pensamento" (FOUCAULT, 2014, p. 143), ou seja, "escribir también era 

importante en la cultura del cuidado de sí. Una de las características más 

importantes de este cuidado implicaba tomar notas sobre sí mismo". 

(FOUCAULT, 1990, p. 62).  

Para aprofundar ainda mais essa questão, é mister recordar que, no 

texto “L’écriture de soi”10,  Foucault trabalha com dois exercícios de escrita: 

os cadernos de anotações – os hypomnêmata – e as correspondências. A 

escrita hypomnêmata11 constituía um arquivo de memória; nele eram 

registrados anotações, citações, fragmentos de obras, "exemplos e acções de 

que se tinha sido testemunha ou cujo relato se tinha lido, reflexões ou 

debates que se tinha ouvido ou que tivessem vindo à memória". 

(FOUCAULT, 2014, p. 148). Escrever, em tal prática, era um exercício de 

pensamento e constituía "uma memória de material das coisas lidas, ouvidas 

ou pensadas; ofereciam-nas assim, qual tesouro acumulado, à releitura e à 

meditação ulterior". (FOUCAULT, 2014, p. 149). Em uma entrevista 

realizada em 1968, Foucault comenta sobre a escrita: 

 

No fundo, não escrevo porque tenho alguma coisa na 

cabeça, não escrevo para demonstrar aquilo que já, em 

meu foro interior e para mim mesmo, demonstrei e 

analisei [...] Quando começo a escrever um estudo, um 

livro, qualquer coisa, não sei realmente aonde isso vai, 

nem em que vai dar, nem o que demonstrei. Só 

                                                           

10 Texto publicado em fevereiro de 1983 na Revue Corps Écrit, intitulado “L´écriture de soi” 

(A escrita de si). Nesse texto, a stultitia é definida como uma agitação da mente, uma 

instabilidade da atenção, referindo-se ao que Sêneca diz (carta 02 a Lucilius) “se o escrever 

muito esgota (Sêneca pensa aqui no trabalho do estilo), o excesso de leitura dispersa”. 

11 "Os hypomnemata não deveriam ser encarados como um simples auxiliar de memória, que 

poderiam consultar-se de vez em quando, se a ocasião se oferecesse. Não são destinados a 

substituir-se à recordação porventura desvanecida. Antes constituem um material e um 

enquadramento para exercícios a efectuar frequentemente: ler, reler, meditar, entreter-se a sós 

ou com outros, etc.". (FOUCAULT, 2014. p. 148). 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1315 

descubro o que tenho para demonstrar no próprio 

movimento da escrita, como se escrever fosse 

precisamente diagnosticar aquilo que eu queria dizer 

no exato momento em que comecei a escrever [...] esse 

diagnóstico quero fazê-lo a partir da escrita. 

(FOUCAULT, 2016, p. 49). 

 

A escrita pode ser, então, para Foucault, uma ferramenta, uma 

armadura, uma equipagem de si, uma prática possível de subjetivação. E, 

retornando a Didi-Huberman, uma ferramenta que possibilita fixar alguns 

pontos luminosos no escuro de nosso tempo.  

Foucault (2014, p. 146-147), ao falar sobre a escrita e a leitura, diz 

que “a escrita, como maneira de recolher a leitura feita e de se recolher nela, 

é um exercício racional que se opõe ao grande defeito da stultitia, 

possivelmente favorecida pela leitura interminável”. Partindo de sua própria 

experiência, demonstra que a escrita (enquanto memória) se torna uma 

forma de presentificação. Uma forma de escapar a um aprisionamento do 

movimento da vida em “minúsculos arrepios”, que possibilitam certo viver, 

certo fortalecimento de si, indo de encontro ao estado do stultus, que “é 

aquele que não quer, não quer a si mesmo, não quer o eu”. (FOUCAULT, 

2010, p. 120).  

Por isso, para o autor, a saída da stultitia, da dispersão e da não 

reflexividade sobre si não é uma situação que pode ser resolvida sozinha, 

mas que necessita da figura do outro, do mestre. É preciso, menciona o autor 

(recuperando Sêneca), que alguém estenda a mão ao stultus e o puxe para 

fora deste estado em que se encontra. Ou seja, o stultus, por si só, tem muita 

dificuldade em encontrar o caminho de uma relação consigo com o menor 

nível de escravidão. Mas como é possível que alguém consiga chegar até o 

stultus e lhe estender a mão? “Há que constituir-se como sujeito e é nisso 

que o outro deve intervir” (FOUCAULT, 2010, p. 117). A leitura e a escrita, 

nesse sentido, também se tornam importantíssimas. É pela escrita, ao expor 

o pensamento e a memória no texto, que o indivíduo poderá expor a si 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1316  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

mesmo e aos demais e problematizar os valores valorados, permitindo que 

a figura do outro entre em conversação.  

Então, se o stultus é alguém incapaz de fazer uma leitura adequada 

do mundo – analisando e agindo a partir de um pequeno fragmento do tempo 

e do espaço e formando (em muitos casos) uma segunda realidade –, a 

escrita apresenta-se como técnica de si capaz de proporcionar a exposição e 

a consequente problematização de sua leitura de mundo. Ao analisarem-se 

outras escritas, podem-se observar outras leituras de mundo, compará-las e 

situá-las em seu tempo e espaço; a escrita coloca-se como uma “pedra de 

toque”, onde a stultitia encontra uma confrontação. Assim, os marcos 

espaço-temporais podem ser analisados e projetados, o que nos permite 

pensar na potência da leitura e da escrita na formação dos indivíduos em 

escolas e universidades.  

Quando tomamos a leitura e a escrita como possibilidade de parada 

para olhar para si e para os demais, entendemos que “[...] palavras podem se 

transformar em abismo” (SOUSA, 2018, p. 56), auxiliando-nos a manter a 

perplexidade com o mundo e comovendo-nos com a dor do outro. Por isso 

que a perspectiva de Sêneca do recolhimento por meio da leitura e da escrita 

pode ser entendida como formação, pois estaria atravessada na produção de 

nossos modos de existência. Assim, a leitura e a escrita na escola e na 

universidade não seriam mercadorias a serem consumidas, para as quais 

temos que ter sempre uma opinião pronta para emitir e postar em redes 

sociais, mas possibilidades de abertura para si e para o outro – muito mais 

uma escuta atenta a si e aos demais, e não uma tagarelice estéril 

desconectada da vida. 

Por isso, é necessário que sejam uma leitura e uma escrita que 

ataquem nosso conformismo, para que não nos contentemos com nós 

mesmos; que nos interroguem sobre nossos modos de vida; que façam com 

que nos arrisquemos em uma ruminação mais lenta, multiplicando as 

perspectivas para aprendermos a viver e a morrer. Ou seja, trata-se de 

concentrarmos o pensamento na própria ação, na constituição de um corpo. 

 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1317 

Considerações Finais 

 

Neste artigo, recuperamos a figura do stultus e seu perigo na 

contemporaneidade, quando a atenção se encontra fragmentada e dispersa, 

justamente pelo volume e pelo excesso de informações. A passividade, 

então, está em não conseguir parar para olhar de forma mais atenta e 

problematizadora para si, para os demais, para o mundo.  

Podemos pensar esse sintoma mundial de adesão massiva a 

elementos de extrema direita que grande parte das nações vem presenciando 

na atualidade. Necessitamos pensar o quanto o outro, nessa perspectiva, é 

narrado como a fonte de todo mal e todo tipo de preconceito, discriminação 

e covardia na aniquilação do outro ganha força. A partir disso, podemos 

pensar, ainda, na potência formativa de instituições como escolas e 

universidades para termos outra lidação com toda essa velocidade e volume 

de informações, para que as questões técnicas não substituam o lugar 

importante das questões morais e para que o excesso de opinião e 

espetacularização ainda deixe algum espaço para o exercício do pensamento 

e do bem comum. 

E, como uma micropossibilidade desse exercício para sermos 

arrancados da stultitia, há a figura do mestre, que nos arranca de nós mesmos 

e nos dá tempo para ler e escrever, nos dá tempo para escutar e narrar a vida, 

nos dá tempo. Porém, esse não é um exercício no sentido de tornarmo-nos 

um objeto para o discurso verdadeiro, mas de transformarmos essa verdade 

em um ethos. 

Vale recordar, neste movimento final – para compreender por que 

se indica a leitura e a escrita como ferramentas –, a relação que Pasolini faz 

entre os vaga-lumes e as palavras, ao escrever uma carta em 1941. Nessa 

carta, Pasolini diz ver pequenos pontos a dançar no escuro: são palavras “de 

um jovem em plena treva, buscando seu caminho através da selva obscura e 

dos lampejos moventes do desejo” (DIDI-HUBERMAN, 2011, p. 18). 

Alguns anos depois, Pasolini menciona o aparecimento desses pequenos 

lampejos e volta a falar dos vaga-lumes, mas agora com seu 



A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1318  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

desaparecimento: “os vaga-lumes desapareceram, esses sinais humanos da 

inocência aniquilados pela noite – ou pela luz feroz dos projetores – do 

fascismo triunfante” (Ibidem, p. 26).  

Na primeira observação, Pasolini expõe a grandiosidade do uso das 

palavras como potencializadoras dos desejos; já na última, Pasolini referia-

se ao avanço da onda de fascismo que assolava a Itália e que, aos poucos, 

silenciava os jovens. Em sua esperança, Pasolini acreditava que, após vencer 

o fascismo de Mussolini nos anos 1930 e 1940, se viveria em outros tempos. 

No entanto, como nos lembra Didi-Huberman (2011, p. 26), “sobre as ruínas 

desse fascismo” estava atrelado o próprio fascismo, um novo terror ainda 

mais profundo e devastador que se apresentava aos olhos de Pasolini: o 

domínio e a manipulação, o uso de potentes projetores de luz que 

impossibilita ver os vagalumes, ou seja, que impossibilita o pensamento, 

paralisa o pensar:  

Não foi na noite que os vaga-lumes desapareceram, 

com efeito. Quando a noite é mais profunda, somos 

capazes de captar o mínimo clarão, e é a própria 

expiração da luz que nos é ainda mais visível em seu 

rastro, ainda que tênue. Não, os vaga-lumes 

desapareceram na ofuscante claridade dos “ferozes” 

projetores: projetores dos mirantes, dos shows 

políticos, dos estádios de futebol, dos palcos de 

televisão. (DIDI-HUBERMAN, 2011, p. 31). 

 

Tal problematização leva-nos a compreender que o processo de 

negação de si, a negação do cuidado de si pela condição de stultitia, continua 

operando no presente, agora com outras características, e produzindo outras 

violências. Ao mesmo tempo, como aponta Pasolini (citado por Didi-

Huberman), é mister compreender que o verdadeiro fascismo “é aquele que 

tem por alvo os valores, as almas, as linguagens, os gestos, os corpos do 

povo” (DIDI-HUBERMAN, 2011, p. 29) . Ou seja, é preciso tomar cuidado 

para que a própria escrita não seja dominada pelo fascismo. É preciso 

trabalhá-la, cultivá-la, utilizá-la como uma ferramenta de si, uma técnica de 

si capaz de transformar-se em múltiplos vagalumes, luzes, por assim dizer, 



Elisandro Rodrigues; Márcio Luís Marangon; Betina Schuler 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1319 

que se tornem referências para o escape da stultitia, esta, tão disseminada e 

potencializada pelos efeitos das transformações da contemporaneidade. 

 

 

Referências 

 
AGAMBEN, Giorgio. O que é contemporâneo? e outros ensaios. Trad. Vinícius 

Nicastro Honesko. Chapecó, SC: Argos, 2009. 

AQUINO, Tomas. Suma Teológica. Disponível. S/D. Disponível em 

https://sumateologica.files.wordpress.com/2017/04/suma-teolc3b3gica.pdf. 

Acessado em 05 de Janeiro de 2019. 

ARENDT, Hannah. Os homens em tempos sombrios. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2008. 

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: J. Zahar, 2001. 

BAUMAN, Zygmunt. Tempos líquidos. Rio de Janeiro: J. Zahar, 2007. 

BAUMAN, Zygmunt. Vida líquida. 2. ed. Rio de Janeiro: J. Zahar, 2009. 

CHANTRAINE, Pierre. Dictionnaire Étymologique de la Langue Grecque. 

Histoire des Mots. Paris: Éditions Klincksieck, 1900. 

CHAIB, Julia; CARVALHO, Daniel. ‘E daí? Lamento, quer que eu faça o quê?’, 

diz Bolsonaro sobre recorde de mortos por coronavírus. Folha de São Paulo, São 

Paulo, 28 abr. 2020. Saúde/Coronavírus. 

DELEUZE, Gilles. Diferença e Repetição. Tradução de Luiz Orlandi e Roberto 

Machado. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. A Sobrevivência dos Vaga-Lumes. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2011. 

FOUCAULT, Michel. Ditos e escritos (volume V): ética, sexualidade, política. 3º 

ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2014. 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito: curso dado no Collège de 

France (1981-1982). 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

FOUCAULT, Michel. Tecnologías del yo y otros textos. Barcelona: Paidós 

Ibérica, 1990. 

FOUCAULT, Michel. O Belo Perigo: Conversa com Claude Bonnefoy. Tradução 

de Fernando Scheibe. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 

HAN, Byung-Chul. Sociedade do Cansaço. Tradução de Enio P. Giachini. 

Petrópolis: Vozes, 2015. 

KAPLAN, Leslie. O inferno é verde. Tradução de Zéfere. São Paulo: Luna 

Parque, 2018. 

LAVAL, Christian. A escola não é uma empresa: o neoliberalismo em ataque ao 

ensino público. Tradução de Mariana Echalar. São Paulo: Boimtempo, 2019. 

LAZZARATO, Maurizio. Signos, máquinas, subjetividades. Tradução de Paulo D. 

Oneto. São Paulo: Edições Sesc São Paulo: n-1 edições, 2014. 

https://sumateologica.files.wordpress.com/2017/04/suma-teolc3b3gica.pdf


A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades 

1320  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1297-1320, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

NOVAES, Adauto (org). Mutações: o silêncio e a prosa no mundo. São Paulo: 

Edições SESC, 2014. 

RODRIGUES, Elisandro; MARANGON, Márcio Luís; DAMICO, José Geraldo 

Soares. A poesia como cuidado de si: formação e educação. Educação & 

Formação, Fortaleza, CE, v. 3, n. 7, p. 85-103, jan./abr. 2018. 

https://doi.org/10.25053/redufor.v3i7.173  

SÉNECA, Lucio Anneo. Epistolas Morales. Madrid, ESP: Colegiata, 1884.  

SIBILIA, Paula. Redes ou Paredes: a escola em tempos de dispersão. Tradução de 

Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 2016.  

SOUZA, Ricardo Timm de. Ética do escrever: Kafka, Derrida e a Literatura como 

crítica da violência ética. Porto Alegre: Zouck, 2018.  

VOEGELIN, Eric. Hitler e os Alemães. São Paulo: É Realizações, 2008. 

 

Data de registro: 21/07/2021 

Data de aceite: 20/10/2021 

https://doi.org/10.25053/redufor.v3i7.173


André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1321 

 

 Cismando com o dualismo cartesiano e seus 

desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo1 

 

 

André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira* 

 

Resumo: Esse texto relaciona conceitos que, advindos de áreas do conhecimento 

diferentes, fundamentam estruturas de subordinação e controle, próprios de muitas 

práticas e hábitos da vida de diversos povos que habitam as margens do capitalismo 

moderno e colonialista. Ao articular os desdobramentos trazidos por cada um desses 

personagens conceituais, nota-se o quanto eles se interseccionam ao fundamentar 

muito da forma de viver da modernidade, sobretudo em contextos da periferia do 

capitalismo. Essa articulação se dá por meio de uma investigação bibliográfica sem 

deixar de refletir sobre as práticas da vida. Para tanto, inicia-se com uma descrição 

dos fundamentos dualistas cartesianos da ciência e da sociedade ocidental moderna. 

A seguir, busca-se descrever como esses conceitos se enredam em uma teia que 

institucionaliza hábitos típicos da estrutura de escola que vigora no país. Por fim, 

encaminham-se possibilidades de alternativas conceituais que refletem e sustentam 

práticas educacionais em direção à emancipação e superação das condições 

impostas pela modernidade/ colonialidade/capitalismo. Encerra-se o artigo com 

dois apontamentos resultantes do curso da pesquisa: conhecimento é criação, 

cultivo, cuidado; emancipar-se envolve, necessariamente, a ação de narrar a própria 

história.  
 

Palavras-chave: Educação; Emancipação; Modernidade/ Colonialidade/ 

Capitalismo 

                                                           
1 Pesquisa desenvolvida na Faculdade de Educação da UNICAMP com recursos da própria 

instituição. 

* Doutor em Arte pela Universidade de Brasília (UnB). Professor na Universidade Estadual de 

Campinas (UNICAMP). E-mail: andrelcg@unicamp.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/1442878244715511. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2932-0089.  

                     http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62855  

  

mailto:andrelcg@unicamp.br
http://lattes.cnpq.br/1442878244715511
https://orcid.org/0000-0002-2932-0089


Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1322  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Doubting about cartesian dualism and its consequences in contemporary 

school practices and structures on the margins of capitalism 

 

Abstract: This text relates concepts that, coming from different areas of knowledge, 

underlie structures of subordination and control, typical of many practices and 

habits of life of different peoples who inhabit the margins of modern and colonialist 

capitalism. By articulating the developments brought about by each of these 

conceptual characters, it is possible to notice how much they intersect in grounding 

much of the way of living of modernity, especially in contexts on the periphery of 

capitalism. This articulation goes through a bibliographic investigation, without 

ceasing to reflect on the practices of life. To do so, it begins with a description of 

the Cartesian dualist foundations of science and modern Western society. Next, we 

seek to describe how these concepts are entangled in a web that institutionalizes 

typical habits of the school structure in force in the country. Finally, possibilities of 

conceptual alternatives that reflect and sustain educational practices towards 

emancipation and overcoming the conditions imposed by 

modernity/coloniality/capitalism are presented. The article ends by pointing out two 

paths resulting from the course of the research so far, that knowledge is creation, 

cultivation, care, and that emancipating oneself necessarily involves the action of 

narrating one's own history.  

 

Key-words: Education; Emancipation; Modernity/Coloniality/Capitalism 

 

 

Dudando del dualismo cartesiano y sus consecuencias en las prácticas y 

estructuras escolares contemporáneas al margen del capitalismo 

 

Resumen: Este texto relaciona conceptos que, provenientes de diferentes áreas del 

conocimiento, subyacen en estructuras de subordinación y control, propias de 

muchas prácticas y hábitos de vida de diferentes pueblos que habitan los márgenes 

del capitalismo moderno y colonialista. Al articular los desarrollos provocados por 

cada uno de estos personajes conceptuales, es posible notar cuánto se cruzan al 

fundamentar gran parte de la forma de vida de la modernidad, especialmente en 

contextos en la periferia del capitalismo. Esta articulación se produce a través de 

una investigación bibliográfica, sin dejar de reflexionar sobre las prácticas de la 

vida. Para hacerlo, comienza con una descripción de los fundamentos dualistas 

cartesianos de la ciencia y la sociedad occidental moderna. A continuación, 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1323 

buscamos describir cómo estos conceptos se enredan en la red que institucionaliza 

hábitos típicos de la estructura escolar vigente en el país. Finalmente, se presentan 

posibilidades de alternativas conceptuales que reflejan y sustentan las prácticas 

educativas hacia la emancipación y la superación de las condiciones impuestas por 

la modernidad/colonialidade/capitalismo. El artículo finaliza señalando dos 

caminos resultantes del curso de la investigación hasta el momento, que el 

conocimiento es creación, cultivo, cuidado, y que emanciparse implica 

necesariamente la acción de narrar la propia historia. 

 

Palabras-clave: Educación; Emancipación; Modernidad/ Colonialidade/ 

Capitalismo 

 

 

Introdução 

 

Há algum tempo, venho cismando com o dualismo cartesiano. 

Quanto mais vivo e leio, mais o mundo contemporâneo (os constantes 

desdobramentos da modernidade) me parece fundado sobre a ideia 

cartesiana básica de mente e corpo como substâncias distintas e 

hierarquicamente estruturadas. Junto a essa cisma, tenho pensado na 

importância de cruzar algumas noções, de encruzilhar pensamentos e pensar 

em saídas diferentes daquelas que trouxeram a sociedade ocidental até o 

mundo de hoje. 

Este texto, portanto, nasceu para tratar de amarrar, de relacionar 

alguns conceitos, tais como: processamento de informações, cognição, 

aprendizagem, educação bancária, experiência, entre outros, que, quando 

não são tratados juntos, acabam por gerar, além de confusão epistemológica, 

uma avenida enorme para a cooptação de ideias e conceitos libertadores por 

forças de dominação e subalternização. Acontece que ele foi sendo escrito 

em concomitância com outros afazeres próprios de minha função: 

orientações, aulas para graduação e pós-graduação, e ainda, junto à escrita 

de outros textos. O resultado disso é que algumas leituras e autores foram 

incorporados sem que estivessem no plano inicial desta escrita. Penso que 

isso possa fazer com que o texto represente melhor o momento da pesquisa 

em desenvolvimento e qualifique também os encaminhamentos para o 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1324  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

fechamento do projeto de pesquisa que desenvolvo em minha Universidade, 

ou sua atualização em uma nova etapa. Penso ainda que tal método, que se 

deixa atravessar por contingências da própria pesquisa, e que pode alterar os 

rumos enquanto se faz, é algo que se possa chamar de fenomenológico e que 

se vincula mais à vida, ao dia a dia, que um laboratório com condições 

parametrizadas e controladas. 

O contexto em que as escolas brasileiras funcionam, nesse início de 

segunda década do século, apesar de um tanto variado, ainda envolve 

práticas ligadas e derivadas de uma rígida estrutura, que tem entre seus 

valores centrais a disciplina, o controle e a subalternização de pessoas, 

lugares e seus conhecimentos. Este artigo não envolve a coleta de dados no 

campo; antes, visa localizar, em uma estrutura de educação formal, aspectos 

legalmente instituídos e reformados nas últimas leis e documentos que 

organizam a educação brasileira.2 Não se trata também de uma investigação 

da própria legislação, mas de localizar conceitos, como dizem Deleuze e 

Guattari (2010), personagens conceituais, que fundamentam algumas das 

estruturas atualmente obrigatórias da educação formal brasileira. 

Principalmente aquelas mais relacionadas com práticas de segregação, 

obediência e controle - que se constituem como valores bastante legitimados 

hoje - e que Paulo Freire (2016) chamou de práticas de educação bancária. 

A proposta central do texto é localizar conceitos de diferentes áreas 

que se cruzam e que criam e sustentam uma teia de práticas e hábitos muito 

presentes nas escolas brasileiras e em sua forma de conceber educação. 

Noções como aprendizagem, conhecimento, memória, consciência e 

percepção, aparecem na obra de Paulo Freire para além de suas formulações 

no paradigma dualista cartesiano. Nesse sentido, parece ser relevante 

relacionar conceitos das áreas que se propõem a construir teorias do 

desenvolvimento cognitivo, com aqueles que fundamentam práticas 

emancipatórias em educação. Principalmente, porque esse exercício de 

                                                           
2 Preciso dizer que estou refletindo, a partir das leituras que venho fazendo como base 

bibliográfica de meu projeto de pesquisa atual, sobre a realidade das escolas que eu vivencio 

enquanto professor na área de formação de professores há mais de 20 anos. 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1325 

relacionamento pode abrir novas possibilidades de pesquisas inter e 

transdisciplinares que cruzem diferentes áreas do conhecimento.  

A perspectiva de relacionar áreas e descrever possibilidades de 

transições paradigmáticas no campo da educação parece ser bastante 

relevante e presente em um contexto de aprofundamento da crise do 

capitalismo e da modernidade. As periferias desse sistema econômico 

encontram-se em situação particular de consequências drásticas do aumento 

das desigualdades sociais que se mostram profundamente cruéis e mórbidas. 

Nesse ambiente, a escola tem papel central, seja na articulação de 

movimentos de dominação, controle e segregação, ou de libertação e 

emancipação. As práticas vivenciadas na escola tendem a legitimar e 

consolidar estruturas hegemônicas da sociedade 

moderna/capitalista/colonialista, a sociedade do controle (DELEUZE, 

2013). E o fazem por meio de um conjunto específico de tecnologias, mas, 

acima de tudo, de uma concepção instrumental e instrumentalizadora da 

técnica. Entretanto, o ponto atual de desenvolvimento da presente pesquisa 

tem mostrado que as descrições e explicações das tecnologias e dos 

conceitos que fundamentam suas práticas, estudados por diferentes áreas, 

deixam escapar aspectos importantíssimos quando tomados isoladamente. 

Uma perspectiva transdisciplinar pode cruzar os caminhos, as linhas de fuga 

desses personagens conceituais de distintas áreas de conhecimento. Um tipo 

de conhecimento mais amplo e dinâmico, com mais potência, emerge da 

atitude de encruzilhar os diferentes caminhos explicativos e descritivos. 

Dessa maneira, o texto segue com três etapas. A primeira espera 

localizar naquilo que se chama de dualismo cartesiano, um paradigma que 

suporta personagens conceituais, hábitos e estruturas sociais específicas da 

modernidade/capitalismo/colonialidade. A separação entre mente e corpo 

parece ter implicações diretas nas concepções que fazem a escola ser o que 

ela tem sido na história do Brasil enquanto periferia do capitalismo. A 

segunda parte se atenta mais diretamente às práticas que são comuns e 

próprias do modelo de escola que decorre das concepções e estruturas 

brasileiras contemporâneas. Busca-se, nessa etapa, estabelecer 

aproximações entre práticas vividas e aspectos de teorias do paradigma 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1326  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

dualista cartesiano. O texto se encerra com um encaminhamento de 

alternativas conceituais e práticas que se distanciam do paradigma dualista 

cartesiano e buscam superar valores e lógicas 

modernas/capitalistas/colonialistas.  

Para que se alcance o proposto, apresenta-se um referencial teórico 

que acontece e que se realiza enquanto conjunto de práticas emancipatórias 

e libertadoras no contexto da escola e fora dela. Partindo das ideias 

apresentadas na pedagogia do oprimido (FREIRE, 2016), encontra-se a 

proposta da pedagogia das encruzilhadas, de Luiz Rufino (2019); da 

pedagogia da transgressão, de bell hooks3 (2017) e de uma pedagogia anti-

racista e anti-colonialista, na crítica de Grada Kilomba (2019). Isso em meio 

a numerosas vozes que se erguem entre os diversos povos oprimidos pelo 

sistema do capital na modernidade colonialista. Durante a pesquisa, 

encontramos também o pensamento ameríndio, com caminhos riquíssimos 

apontados por autores como A. Krenak, D. Mundurucu ou D. Kopenawa. E 

a discussão incluindo esses pensadores precisa de produção textual 

específica para ser abordada adequadamente.  

O que proponho aqui trata mais diretamente das relações possíveis 

e necessárias, em fundamentos não cartesianos (não dualistas) de pensar o 

ser, que se dá entre autores ainda europeus, advindos sobretudo do caminho 

da fenomenologia, e uma importante ampliação de seus conceitos por 

pensadores afrodiaspóricos, como os citados acima. O que de certa forma 

acontece quando Franz Fanon encontra a fenomenologia sartreana, ou 

quando Walter Mignolo amplifica a potência de conceitos heideggerianos. 

Esse encontro de possibilidades alternativas e libertadoras aponta para como 

práticas e conceitos, alternativos à instituição do mundo moderno dualista-

cartesiano, são criados, existem e se fortalecem nas frestas e lutas dos povos 

que vivem sob a força da dominação.  

Essas possibilidades de resistir são formas de produzir presenças 

(GUMBRECHT, 2010) no mundo, antes de produzir e reproduzir sentidos 

                                                           
3 De acordo com informações constantes na quarta capa de hooks (2020), seu nome é um 

pseudônimo de Glória J. Watkins e é “grafado em letras minúsculas para deslocar o foco da 

figura autoral para suas ideias.” 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1327 

alienados, alienantes e epistemicídas impostos pelo sistema do capital, 

sobretudo aos que são mantidos à sua margem. As presenças nas margens 

parecem mesmo formar o que Mészáros (2010) chama de alternativas para 

além da lógica do capital. Ainda que sejam menores e feitas nas frestas, elas 

existem há muito tempo, desde que se instalou esse sistema violento e 

assassino. Uma vez que é na margem que se encontra a fronteira, é aqui na 

margem que proponho (acompanhando Rufino e outros autores) encruzilhar 

esses conhecimentos a partir dessa constante cisma com a separação e 

hierarquização entre mente e corpo.  

 

 

Dualismo cartesiano como suporte filosófico-científico do mundo em 

que vivemos hoje 

 

Diversos personagens conceituais próprios das descrições 

experimentadas nesse início de século XXI parecem ter suas origens, ou 

amadurecimento, em noções como o dualismo mente/corpo de Descartes. 

Entre tais noções, estão: processamento de informações, razão independente 

de emoção, conhecimento como coisa além dos corpos e lugares, entre 

tantas que sustentam o que Merleau-Ponty (1996, p. 32) chama de “ciência 

objetiva da subjetividade”.  

No século XVII, R. Descartes distingue duas substâncias, res-

cogitans e res-extensa, que compõem respectivamente a mente e o corpo. 

Para Descartes, no ser humano, é esse ego-cogito (esse ser da consciência 

sem corpo, pura mente) aquilo que garante a própria existência de si e do 

mundo em volta. Há também, na caracterização cartesiana, uma clara 

hierarquização daquilo que é racional, intelectual, metafísico, sobre o corpo, 

a matéria, o mundo físico. Como vai dizer Gumbrecht (2010, 2015), o 

dualismo cartesiano, aos moldes do platonismo, institui um mundo do 

sentido que é superior, mais importante, do que o mundo da presença de 

corpos em lugares específicos. Vários outros autores também localizam 

nesse pressuposto teórico o suporte racional para uma série de 

posicionamentos políticos, econômicos e sociais.  



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1328  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Autores como os que lembramos nas citações a seguir, ligados aos 

chamados estudos decoloniais, apontam para a perspectiva de que 

desdobramentos do dualismo de substância entre mente e corpo de Descartes 

fundamentam diversas ideias na cultura ocidental que sustentam opressões, 

segregações e violências.  

 

O ego-cogito cartesiano (“Penso, logo, existo”) é o 

fundamento das ciências modernas ocidentais. Ao criar 

um dualismo entre mente e corpo, entre mente e 

natureza, Descartes conseguiu proclamar um 

conhecimento não-situado, universal [...]. 

(GROSFOGUEL, 2018, p. 409) 

 

Grosfoguel é bastante direto ao mostrar tal dualismo como 

fundamento do que o senso comum contemporâneo entende por ciência e 

por conhecimento verdadeiro. Não só a física, como a química, ou a 

biologia, em suas práticas mais basais, ainda hoje, na segunda década do 

século XXI, seguem premissas analíticas fundamentadas na ideia de que 

corpo e mente são substâncias distintas e que, apesar disso, mantêm íntima 

relação causal. Tais concepções fundamentais constituem modos 

específicos de conhecer e mesmo de conceber o que seja conhecimento. É 

por isso que Grosfoguel afirma que o conhecimento produzido a partir de 

Descartes e com suas premissas tem essa característica de ser imposto como 

universal, de desprezar o lugar, a situação na qual acontece e se generalizar 

para qualquer outro caso que seja considerado propriamente semelhante. 

Isso permite transportar a lógica de mundo centrada na Europa para todos 

os outros povos atacados, saqueados e conquistados por europeus. 

Também cabe ampliar o que propõe a citação e relacionar o que se 

diz sobre o conceito de conhecimento com aquilo que parte da ciência 

cognitiva contemporânea argumenta (GARDNER, 1996; NEWEN; DE 

BRUIN; GALLAGHER, 2018; VARELA; THOMPSON; ROSCH, 2003). 

Para tais autores, entre outros, esse conhecimento produzido com o 

fundamento do dualismo cartesiano é descorporificado e des-situado. Ou 

seja, ele pode ser reproduzido em qualquer corpo, independente de suas 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1329 

histórias e marcas de raça, classe ou gênero, desde que ele faça uso daquilo 

que o ocidente chama de razão. Com isso, o conhecimento generalizado para 

qualquer situação, do qual fala Grosfoguel, torna-se também universal para 

qualquer corpo e qualquer lugar, como se não houvesse a diferença entre 

tais corpos e lugares, como se o padrão hegemônico fosse o modelo para 

todos os outros. Também como se o conhecimento não fosse criação de 

corpos específicos em lugares nos quais habitam. Os tais desdobramentos 

da produção de conhecimento a partir dos fundamentos do dualismo 

cartesiano têm sido uma forma de esconder e extinguir os corpos e lugares 

que fogem ao padrão hegemônico. Corpos e lugares esses que têm sido o 

foco da exploração, segregação e controle da sociedade 

moderna/colonialista/capitalista. 

A ideia geral de que conhecer, ou aprender, é processar informações 

recebidas do mundo, é algo bastante enraizado no senso comum da 

mentalidade ocidental. Aquilo que Freire (2016) critica como “educação 

bancária”, aquela que deposita um conhecimento já pronto na mente do 

aluno, é exatamente o que Varela, Thompson e Rosch (2003), entre outros 

autores da ciência cognitiva contemporânea, criticam como conhecimento 

descorporificado e des-situado. A crítica e proposta freireana encontram 

muita semelhança com os encaminhamentos da teoria enaccionista da 

ciência cognitiva (e mesmo com versões mais atuais chamadas de 4E 

Cognition). Ambas têm fundamentos na fenomenologia existencialista. 

Costurando esses dois conjuntos de ideias, é possível notar também 

a aproximação com as críticas propostas pelos estudiosos da 

decolonialidade, que partem da noção de ser-aí, heideggeriana e a 

radicalizam, propondo, então, um ser-colonializado (ou colonizado). Uma 

vez que o “aí” dos seres que vivem na periferia do capitalismo é a colônia 

(ou colonialidade, como um regime colonial que persiste mesmo depois da 

reconfiguração por meio da independência formal do país), então, tais seres 

são melhores descritos como colonializados.  

O filósofo E. Dussel, no trecho que segue, dá pistas muito nítidas 

sobre tal estado de subalternização, exploração e dominação imposto aos 

corpos dos povos colonizados à periferia do capitalismo e da colonialidade 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1330  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

moderna. Ele aponta para o dualismo cartesiano como fundamento da 

modernidade, ainda que Descartes não tivesse a noção que temos hoje sobre 

o contexto no qual operava. 

 

Nada sabia, nem podia saber, o novel filósofo, de todo 

um mundo periférico e colonial que a modernidade 

tinha instaurado. O seu futuro ego-cogito iria constituir 

um cogitatum que, entre outros entes à sua disposição, 

situaria a corporalidade dos sujeitos coloniais, como 

máquinas exploráveis […]. Às costas da modernidade, 

iria tirar-se para sempre aos sujeitos coloniais o seu 

“ser humano”, até hoje. (DUSSEL, 2018, p. 353) 

 

A normalização e banalização do genocídio dos povos americanos 

e africanos pelos povos europeus, desde o século XV, vai se solidificando 

com a construção de uma mentalidade racista, patriarcal e que tem no lucro 

e na propriedade privada dos meios de produção seus maiores valores. Nesse 

sentido, os corpos dos povos negros e indígenas foram considerados, pelas 

autoridades intelectuais europeias do início da modernidade, como não 

humanos, ou sub-humanos. Esse fato autorizava as atrocidades mais 

absurdas realizadas contra tais povos.  

Conceitos como o de “guerra justa”, usado no século XVI para 

justificar o assassinato em massa nas Américas, forjado pelos debates de 

Valladolid no século XVI, se articulam com, ou se desenvolvem no conceito 

de “eugenia”, disseminado pela cultura ocidental ainda no início do século 

XX. Como o que deu origem e fundamento a políticas de imigração e 

distribuição de terras e benefícios, para imigrantes brancos e não para negros 

e indígenas, no Brasil da era Vargas. Essa ampla teia de relações entre tais 

noções tem servido de fundamento para um profundo processo de 

dominação, exploração e controle.  

 

Quais são as relações entre, por um lado, as tendências 

instrumentalistas e monológicas da modernidade, e, 

por outro, o mito do vazio de terras e do vazio de 

racionalidade dos povos dessas terras? 

(MALDONADO-TORRES, 2018, p. 373-374) 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1331 

 

A resposta à pergunta de Maldonado-Torres desdobra essa relação 

colonial em um amplo processo de dominação a partir do assassinato em 

massa das pessoas (seus corpos e lugares), de suas histórias e de seus 

conhecimentos. Tais desdobramentos não acontecem uma única vez e se 

encerram, ao contrário, o investimento do grande capital em recursos de 

dominação é amplo , múltiplo e contínuo. Quando lhe interessa, revela sua 

face violenta e gera terror; quando não, mostra-se como belo e fonte de 

prazer inesgotável.  

O sistema do capital na modernidade colonial desenvolve a ciência 

como uma ferramenta com especial capacidade de aniquilação das verdades 

e conhecimentos dos povos não ocidentais. Ao propor sua Pedagogia das 

Encruzilhadas como uma forma de resistir e lutar contra as forças de 

dominação da colonialidade/modernidade/capitalismo, Rufino (2019) fala 

de como o dualismo cartesiano fundamenta a criação da ciência moderna 

enquanto essa ferramenta epistemicida. 

 

No cruzo da dicotomia moderna “mente e corpo”, 

denunciamos que o extermínio das materialidades é 

também o extermínio dos elementos que vagueiam no 

plano do sensível. As oposições bem versus mal estão 

nas bases da formação das mentalidades no mundo 

ocidental. As batalhas das luzes versus a escuridão 

projetam a ciência moderna - suas razões - como a 

prática de conhecimento que vem a produzir o 

esclarecimento […] Porém, essa ciência a serviço do 

esclarecimento operou/opera fielmente a serviço das 

pretensões coloniais, mantendo sua dominação, em 

detrimento da subalternização e aniquilação de outras 

formas de conhecimento. (RUFINO, 2019, p. 50) 

 

A perspectiva de que a ciência ocidental consegue determinar o que 

é correto e bom se dá por meio da classificação dos outros tipos de 

conhecimento e narrativas sobre o mundo como errados, como incertos ou 

maus e inválidos. Ainda como um elemento a mais nessa costura, lembro-

me de W. Mignolo (2012) e suas colocações acerca do que ele trata por 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1332  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

diferença colonial, que produz uma semiose colonial, ou seja, todo um 

sistema de significações que se impõe e antecipa a presença, a matéria, a 

experiência dos corpos no mundo, enquanto possibilidade polissêmica. 

Ao cooptar as práticas científicas e as tornar epistemicidas e 

servidoras do mercado, a lógica da modernidade/colonialidade/capitalismo 

desenvolve instituições para garantir o bom funcionamento desse sistema 

perverso. Entre tais instituições, encontra-se um padrão de escola decorrente 

de desdobramentos desse fundamento dualista-cartesiano na colonialidade 

capitalista.  

A seguir, o texto se propõe a olhar para algumas condutas que 

acontecem nas escolas, fundamentadas nesses personagens conceituais 

cartesianos e que fazem parte de um amplo escopo de construção das 

desigualdades sociais e violências próprias de nossa sociedade marginal ao 

capitalismo. 

 

 

O modelo de escola tecido na modernidade/colonialidade/capitalismo 

 

Como não se trata de uma pesquisa de campo, o exercício a seguir 

é de articulação de conceitos. Mas não é o caso de operar com conceitos 

distantes da realidade. Ao contrário. Lido com os conceitos daquilo que 

venho vivenciando em minha prática de professor por mais de vinte anos em 

diferentes espaços de educação formal e não-formais. Esta seção se ocupa 

de pensar a escola a partir das reflexões feitas até agora na primeira parte e 

também encaminha para a conclusão com propostas alternativas à 

instrumentalização da escola pelo dominador. Assim, não se pretende 

aprofundar a discussão conceitual que de tão relevante precisa de um texto 

específico, sobre escola, o que ela é hoje, de onde vem esse projeto e para 

onde pode ir.  

A pesquisa tem me colocado frente a alguns autores (LAROSSA, 

2018; MASSCHELEIN; SIMONS, 2018, PISTRAK, 2018) que pensam a 

escola e que abrem importantes questões para a sequência dos estudos. Mas 

a tarefa de articular diretamente suas ideias com as perspectivas apontadas 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1333 

aqui ainda precisa ser tópico de um ensaio ou artigo também específico. No 

momento, procedo uma descrição bastante peculiar e sumarizada de minha 

experiência de escola a partir dos fundamentos conceituais expostos até 

aqui. 

A escola da contemporaneidade, e que experimento há mais de 

quarenta anos (se somar o tempo de estudante e de professor), está colocada 

como lugar de conflitos próprios do tipo de vida que ela sistematiza e 

oferece. Assim como outras instituições da sociedade ocidental, há na escola 

a ação de forças de dominação e opressão, tais como as vividas na sociedade 

em geral, mas também há forças de resistência, libertação e produção de 

presenças das práticas de vidas subalternizadas pelo opressor. Não se 

intenciona aqui nenhum tipo de mapeamento, cartografia ou levantamento 

das práticas que se possa considerar dominadoras ou libertadoras.  

Tão pouco este texto vai ao encontro de leis e normas para analisar 

e pensar a escola a partir delas. Por mais que elas sejam constituintes do que 

se entende por escola, um exame de legislação, ou ainda dos regimes e 

políticas que elas instituem seria um trabalho muito além do escopo aqui 

desenhado. O que esta seção propõe é descrever como alguns dos 

personagens conceituais apresentados anteriormente fundamentam práticas 

habituais nas escolas, que seguem produzindo e legitimando sentidos longe 

das presenças (GUMBRETCH, 2010) que, por sua vez, instituem, atualizam 

e legitimam a mentalidade moderna/colonializada/capitalista. 

No Brasil todo, as práticas escolares, embora com algum grau de 

diversidade, encontram-se sob um formato e um conjunto de legislação e 

documentação normativa específicas construídas por diversos atores em 

níveis municipais, estaduais e federal (LDB, PCNs, BNCC, entre tantas 

outras normatizações e leis nos diferentes níveis administrativos). Isso faz 

com que estruturas específicas de organização de tempos, espaços, pessoas 

e, portanto, de criação/produção de conhecimentos, sejam comuns à grande 

maioria das escolas. Tais estruturas são mantidas e reconfiguradas para 

consolidar as lógicas e hábitos das sociedades contemporâneas da periferia 

do capitalismo na medida em que reproduzem e legitimam valores 

específicos dessas sociedades, tais como obediência, controle, dominação e 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1334  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

subordinação. Essas estruturas, como os horários de funcionamento das 

escolas, sua organização predial, a seriação dos estudantes por idades, a 

distribuição das tarefas na escola, a organização dos saberes e 

conhecimentos por disciplinas e os tipos de currículo possíveis, são 

desdobramentos diretos das personagens conceituais (como os tratados na 

seção anterior) que fundamentam concepções e ideias sobre educação.  

A estrutura do tipo de escola própria da periferia do capital, nesse 

caótico início de segunda década de século XXI, demanda e reflete uma 

rígida organização do tempo. Os tempos na escola, em suas diferentes 

escalas, são importantíssimos. Os tempos diários tendem a ser marcados por 

sinais sonoros (por vezes, bem estridentes para que ninguém deixe de 

perceber) que mobilizam todas as pessoas do ambiente escolar 

simultaneamente. Para as diferentes pessoas, em suas diferentes funções na 

escola, os tempos são imposições distintas, porém sempre muito intensas. 

Zeladoras, cozinheiras, professoras, estudantes e suas famílias têm de estar 

em sincronia temporal para que a escola funcione. Qualquer um desses 

atores que escapar à ordem cronológica imposta sobre a escola estará 

atrapalhando e impedindo seu bom funcionamento.  

O estabelecimento de um tempo universal a ser vivido em uma 

função específica é uma condição inicial de organização da escola, 

independente do que se esteja fazendo. É como se o tempo fosse algo fora 

da experiência da produção de conhecimento que a escola realiza. Essa 

concepção do que seja conhecimento é uma das que influenciam e 

estruturam as ideias de ordem temporal para a escola. Nesse caso, 

conhecimento é concebido como algo que pode ser medido e produzido em 

um determinado período fixo e estabelecido de tempo, independente de 

qualquer outro fator. Esse parece mesmo ser um dos fundamentos do que 

Paulo Freire nomeia por conhecimento bancário. Há uma quantidade (de 

conhecimento) a ser depositada no aluno pelo professor na escola. Trata-se 

de uma concepção bastante objetiva, como aquela criticada por Merleau-

Ponty sobre a ciência objetiva da subjetividade. Trata-se também daquela 

concepção de conhecimento entendida como resultado efetivo de um 

processamento de informações.  



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1335 

Essa leitura inicial da organização dos tempos na escola pode ainda 

ser pensada em diferentes escalas. A mesma lógica objetivista, cartesiana, 

que, de acordo com Gumbrecht (2010), privilegia o tempo em função do 

espaço, pode ser notada na organização do dia das pessoas, bem como das 

semanas, meses e mesmo dos anos. O estabelecimento de estruturas 

temporais rígidas e independentes de outros aspectos, é condição 

fundamental para a instituição escolar (em seu modelo 

moderno/colonializado/capitalista) funcionar e para regular a vida das 

pessoas e da sociedade. 

Outra marca da escola contemporânea vivida em geral no Brasil é 

sua organização predial, a localização e caracterização dos seus diferentes 

tipos de salas e lugares, fechados ou abertos. Na medida em que a lógica 

cartesiana entende que os lugares não importam para a constituição do ser, 

e que os conhecimentos podem ocorrer sem implicação na construção e 

experiência dos lugares, a escola que se experimenta pela grande maioria 

das pessoas no Brasil hoje é situada em prédios construídos com uma lógica 

que não data de mais do que o século XVIII. Pode-se dizer isso como uma 

descrição da disposição do prédio todo, de todo o espaço da escola no bairro 

e na cidade, bem como da disposição dos espaços internos.  

Uma marca forte dos prédios das escolas nas quais vivi por toda a 

minha vida de estudante e de professor é o isolamento da unidade escolar de 

seu entorno, do bairro no qual ela está. E isso, principalmente, em bairros 

da periferia. Com muros altos e muitas grades, esse tipo de escola é fundado 

na lógica de segregação. O mundo, o entorno, não é ambiente próprio para 

o cultivo do conhecimento, sobretudo as periferias abandonadas pelos 

interesses do grande capital. É preciso se isolar para que o conhecimento 

não se contamine e seja “transmitido” e processado, como propõe a lógica 

de educação bancária, em locais higienizados, controlados e parametrizados. 

Esse modelo de escola é acolhido por um modelo de cidade e de sociedade, 

são partes da mesma engrenagem nas margens do sistema do capital na 

modernidade colonializada. 

Dentro desses prédios, a experiência de desconexão entre vida e 

conhecimento segue intensa. Salas fechadas, separando as pessoas por 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1336  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

idades, nas quais se organiza a distribuição e o depósito de conhecimentos 

sobre os alunos. Não há como não pensar em uma analogia entre as salas 

que separam pessoas com a própria desconexão dos conhecimentos. 

Tomado como objeto, pronto e acabado, esse conjunto específico (de 

conhecimentos) cabe em caixas específicas que o diferenciam de outros 

conhecimentos. Salas separadas, para conhecimentos desconectados 

depositados em pessoas separadas. Também a administração escolar segue 

esse modelo estanque, ao mesmo tempo segregado e segregador. Na escola 

que experimento em minhas atividades profissionais, a administração não 

se mistura com a atividade de lecionar ou de aprender. Também a 

manutenção dos lugares da escola é desconectada das outras atividades. E 

para além da separação e não contaminação entre atividades de aprendizado, 

manutenção e administração, há uma hierarquização que consolida ainda 

mais tal sistema de segregação.  

Essa forma de organizar e viver o espaço e o tempo nas escolas 

delimita, marca e legitima padrões de conduta muito próprios das sociedades 

subalternizadas. As pessoas envolvidas nesse projeto de escola vivem 

experiências com poucas ou nenhuma oportunidade de emancipação e 

libertação da constante dominação e exploração de suas vidas pelos 

operadores do sistema do capital. Sobretudo, nas periferias das cidades e do 

capitalismo internacional como um todo, a função explícita das escolas tem 

sido a de gerar mão de obra qualificada e barata o suficiente para o mercado 

que aqui tem de ser imposto. Essas estruturas de organização pessoal 

impõem um sentido dado antes da experiência das presenças das pessoas 

nos lugares. Funções específicas na escola, como as das pessoas estudantes, 

das cozinheiras, das professoras ou da diretora, são tomadas como 

independentes, são fetichizadas. Essa reificação é fundamento da produção 

alienada de conhecimentos e da consequente produção de sentido alienada 

da produção das presenças.  

Tais maneiras de operar com tempos, espaços e pessoas na escola 

tendem a estar intimamente ligadas à noção de conhecimento como algo 

pronto, estanque, que se encontra no domínio do professor e deve ser 

passado, transmitido, entregue ao aluno. Essa concepção de conhecimento 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1337 

ainda pode estar suportada na ideia de que são necessárias essas condições 

específicas da modernidade/colonialidade/capitalismo para que os alunos 

possam processar corretamente as informações e produzir o conhecimento 

que se quer. Mas mesmo colocando o estudante como protagonista de tal 

construção ou processamento, a noção de conhecimento continua muito 

perto do conceito criticado por Paulo Freire (2016):  

 

Se o educador é o que sabe, se os educandos são os que 

nada sabem, cabe àquele dar, entregar, levar, transmitir 

o seu saber aos segundos. Saber que deixa de ser 

“experiência feita” para ser de experiência narrada ou 

transmitida. (FREIRE, 2016, p. 107) 

 

Ainda que se descreva esse saber com uma forma específica de 

racionalizar, ou de agir, que seja construída ou processada por um sujeito do 

conhecimento, o problema maior está no fato de que o resultado desse 

processamento, ou da transmissão de um saber, seja portador de um sentido 

fechado, pronto e acabado, dado antes da experiência. Um sentido 

construído com intencionalidades que não são as dos sujeitos do 

conhecimento. Na citação, Paulo Freire se mostra bastante próximo da 

perspectiva fenomenológica na medida em que critica a noção de 

conhecimento para a educação bancária como algo pronto, experiência 

narrada e não feita.  

Essa atualização da personagem conceitual4 “conhecimento” ou 

“saber” vivida nas escolas é, hoje, acentuada por esse momento pandêmico 

de atividades remotas emergenciais nas quais as imagens em telas, imagens 

bidimensionais, ganham toda a atenção. Na medida em que a presença dos 

corpos está proibida (durante a pandemia de COVID-19), todo o sentido tem 

de ser aprendido longe das experiências de trocas corporais. Ao tirar o corpo 

dessa produção de experiências, produzimos sentidos sem presenças 

                                                           
4 Deleuze e Guattari (2010) apresentam essa noção de “personagem conceitual”. Peso que ela 

seja relevante aqui por conta de entender definições de maneira dinâmica. A ideia de “conceito” 

tende a ser compreendida como algo fixo, algo pronto, dado. Enquanto a noção de “personagem 

conceitual” é apresentada como dinâmica. Um personagem se desenvolve em sua linha de vida, 

acontece no tempo. 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1338  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

(GUMBRECHT, 2010). Ao tirar a experiência do jogo, experiência que 

sempre é realizada em e por corpos e onde os conhecimentos são criados, 

sobra apenas a narrativa pronta, o sentido pronto, dado de outras 

experiências, feitas por outros corpos em outros lugares. É importante 

entender também que essa “retirada” da experiência não acontece de forma 

absoluta. O aumento das camadas de mediação também distancia as pessoas, 

distancia a ação do lugar próprio do corpo e, com isso, diminui a importância 

tanto dos corpos como dos lugares.  

 

 

Alternativas ao paradigma cartesiano e desdobramentos em práticas 

escolares 

 

Se a descrição feita na segunda seção cabe, de alguma maneira, 

como geral para as condições da educação escolar no Brasil, é também 

necessário dizer que ela não dá conta de descrever o que acontece de fato no 

dia a dia de muitas unidades escolares. Se por um lado a escola tende a ser 

instrumento de dominação e opressão, por outro, desde sempre, houve 

movimentos de resistência e de luta pela libertação. Quando se nota que uma 

intelectual negra estadunidense como bell hooks que - depois de viver a 

experiência de escolas não mais separadas entre brancos e negros - conhece 

textos de Paulo Freire e os toma como base para sua pesquisa sobre 

educação, pode-se começar a entender o que obras como a desse pensador, 

e de tantas outras e outros entre os que vivem nas margens do capitalismo e 

da modernidade, têm estimulado e realizado. Os povos do continente latino-

americano, bem como tantos outros usurpados pelos colonizadores e 

mantidos subjugados à periferia do capitalismo, têm muita força e 

criatividade de resistência e luta. Não fosse tamanha potência, a força de 

dominação não seria tão violenta e cruel.  

Ao se buscar superar e se libertar da dominação por um processo 

emancipatório social, é preciso pensar as pedagogias que já acontecem nas 

frestas do sistema e que, cada vez mais, inspiram o sonho e as práticas de 

libertação. Pedagogia do oprimido, da autonomia, da indignação, são 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1339 

caminhos que Paulo Freire apontou rumo à libertação. Diversas outras 

pedagogias, e não cabe a essa seção nenhum tipo de levantamento ou 

cartografia delas, podem ser encontradas ao se olhar para as e os intelectuais 

afrodiaspóricos como bell hooks, Grada Kilomba e Luiz Rufino, entre tantas 

(os). E no encontro com os caminhos dos povos oprimidos historicamente, 

espera-se, nesta seção, apontar como eles têm desfeito a marafunda colonial 

(RUFINO, 2019), por meio de tecnologias como os ebós epistemológicos 

(RUFINO, 2019) e tantas outras formas criativas e fortes de resistir e 

colaborar na luta pela superação da dominação. Mesmo no centro do 

capitalismo, na Europa e suas colônias mais próximas, encontram-se 

aberturas relevantes para cruzar essas pedagogias do sul. Entre tais 

aberturas, cabe aqui lembrar autores como I. Mészáros e J. Rancière.  

Ao pensar a educação como prática da liberdade, Freire aponta um 

caminho para a emancipação, para a libertação do oprimido e do opressor. 

Ele parte da mesma perspectiva fenomenológica da qual partiram os autores 

citados acima, ligados aos estudos decoloniais, e encontra um sistema de 

opressão. O filósofo húngaro I. Mészáros, tratando desses aspectos ligados 

à educação e à opressão do capitalismo, faz apontamentos bastante 

relevantes para o que se pretende discutir nesta última seção. Entre eles, 

destaca-se o seguinte:  

 

Limitar uma mudança educacional radical às margens 

corretivas e interesseiras do capital significa abandonar 

de uma só vez, conscientemente ou não, o objetivo de 

uma transformação social significativa. Do mesmo 

modo, contudo, procurar margens de reforma sistêmica 

na própria estrutura do sistema do capital é uma 

contradição em termos. É por isso que é necessário 

romper com a lógica do capital, se quisermos 

contemplar a criação de uma alternativa educacional 

significativamente diferente. (MÉSZÁROS, 20108, p. 

27) 

 

Comecei esta seção com uma ressalva de que existe, mesmo nas 

escolas que são instrumentos de opressão, ações e movimentos de 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1340  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

resistência e construção de lutas de libertação. São muitas autoras e autores 

ocupados nessa luta e produzindo farta documentação sobre experiências 

com muito a ensinar. Agora, encaminho o final do texto para pensar em 

como algumas pedagogias como as de Freire, Kilomba, Rufino, hooks, 

articulam-se com conceitos como os de Meszàros, Rancière e Merleau-

Ponty, e oferecem experiências de emancipação. 

Quando Mészáros (2008) fala que não há solução para sair da 

opressão do sistema do capital, limitando as transformações educacionais 

pela regra do sistema do capital, ele está localizando naquilo que ele trata 

por manutenção da “lógica do capital” o centro do problema da opressão. É 

essa lógica que tem como fundamento alguns princípios geradores de 

violência e subordinação, como a propriedade privada dos meios de 

produção e o lucro máximo com mínimo de gasto. Mas muitas ações são 

propostas nas escolas como sendo emancipadoras e, portanto, alternativas a 

violências hegemônicas específicas, ainda que, por poucas vezes, 

interseccionem marcas de opressão distintas, como as de classe, raça e 

gênero. A busca da emancipação social, nesse sentido, parece passar 

necessariamente pela perspectiva de fortalecer as populações, seus corpos e 

lugares que trazem as marcas de opressão, em sua luta de libertação.  

Faz-se importante aqui apontar para uma virada conceitual trazida 

pela fenomenologia de Merleau-Ponty, que encontra forte reverberação em 

obras de autores como Freire, conforme apontamos antes, e também em 

Rancière, como se nota na citação a seguir: 

 

A emancipação, por sua vez, começa quando se 

questiona a oposição entre olhar e agir, quando se 

compreende que as evidências que assim estruturam as 

relações do dizer, do ver e do fazer pertencem à 

estrutura da dominação e da sujeição. Começa quando 

se compreende que olhar é também uma ação. 

(RANCIÈRE, 2012, p. 17) 

 

Ao compreender o olhar como ação, Rancière retoma a perspectiva 

da fenomenologia da percepção, e mesmo da ecologia, que entende perceber 

como agir. A relevância disso, para esse texto, está em descrever, a partir 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1341 

daí, o ato de aprender como intencional, suportado por percepções que são 

também profundamente intencionais. E, se aprender depende das intenções 

de quem está aprendendo, há aí a formação do que Merleau-Ponty (1996, p. 

225) chama de “campo de possibilidades”, no qual quem aprende age de 

modo criativo para conhecer, mais do que recebendo algo que já está pronto. 

Para Merleau-Ponty, é nesse campo que se desenvolvem as vontades e 

intenções. Assim, quando a educação não permite ao estudante operar nesse 

campo de possibilidades de forma criativa, ela é portadora de vontades já 

prontas, de intencionalidades que não são as das (os) estudantes. E, nesse 

caso, ver, ouvir, sentir em geral é apenas decifrar, interpretar um sentido 

pronto e acabado, decidido como correto fora de seus campos de 

possibilidades. É o oposto disso que Rancière (2012) aponta como a atitude 

inicial do processo de emancipação. 

Essa perspectiva de compreender a experiência e a percepção como 

ação, a partir dos encaminhamentos feitos pela fenomenologia, encontra, nas 

periferias do capitalismo, uma potência ainda maior do que em outros 

contextos. O teatro do oprimido, de Augusto Boal (2019), na década de 

1970, trazia enquanto sequência da pedagogia do oprimido, a noção de 

spect-atores, propondo uma emancipação, ou libertação, do espectador de 

sua condição passiva de receber um mundo de significados prontos.  

 

O espectador, ser passivo, é menos que um homem e é 

necessário reumanizá-lo, restituir-lhe sua capacidade 

de ação em toda a sua plenitude. Ele deve ser também 

um sujeito, um ator, em igualdade de condições com os 

atores, que devem, por sua vez, ser também 

espectadores. Todas essas experiências de teatro 

popular perseguem o mesmo objetivo: a libertação do 

espectador, sobre quem o teatro se habituou a impor 

visões acabadas de mundo. (BOAL, 2019, p. 169) 

 

Vários aspectos nessa citação apontam para caminhos alternativos à 

lógica do sistema do capital, na medida em que resgatam a ideia de perceber 

como agir e com isso recolocam a importância do corpo e dos lugares para 

pensar sobre educação. Tanto Boal (2008, 2019) quanto Freire (2016) 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1342  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

propõem tirar o espectador e o estudante de suas condições passivas. Ambos 

propõem uma lógica na qual a experiência precisa ser partilhada de forma 

comum entre diferentes participantes de sua produção, e que essa 

participação precisa ser ação de corpos em seus lugares de vida.  

O teatro tradicional criticado por Boal, bem como a educação 

bancária criticada por Freire, são engrenagens fundamentais do sistema de 

opressão que apresenta ao dominado apenas uma visão de mundo, apenas 

um caminho de significação para perceber o mundo, o caminho de sua 

subordinação e desumanização. E, nesse caminho, é fundamental a ideia de 

que perceber é receber o mundo de significados prontos e que a tarefa do 

aluno e do espectador é decifrar, interpretar corretamente tais significados. 

O problema é que o que é correto, nesse caso, é a manutenção do sistema de 

exploração e opressão por parte dos dominadores sobre os passivos e 

subordinados. 

O próprio J. Rancière indica também a necessidade de contar a 

própria história e não apenas repetir as histórias dadas pelo colonizador. Ele 

diz isso se remetendo à estrutura moderna do teatro de separar espectador e 

atores, criadores. E aí está um tópico muito relevante para se levar em conta 

o encaminhamento de práticas libertadoras a partir de concepções 

corporificadas e situadas de conhecimento, percepção e aprendizagem. 

Ampliando o que Rancière (2012) afirma quando localiza história e ficção 

como práticas de experiência do real, a artista e filósofa Grada Kilomba, ao 

relatar a experiência de escrever seu livro “Memórias da plantação”, aponta 

para a relevância da narração da própria vida e história como fundamentos 

do ser: 

 

Eu sou quem descreve minha própria história, e não 

quem é descrita. Escrever, portanto, emerge como um 

ato político. […] enquanto escrevo, eu me torno a 

narradora e a escritora da minha própria história. Nesse 

sentido, eu me torno a oposição absoluta do que o 

projeto colonial predeterminou. (KILOMBA, 2019, p. 

28) 

 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1343 

Afirmação que desenvolve também a lógica freireana e 

fenomenológica de que ser-no-mundo envolve contar sua própria história, 

narrar suas experiências. Uma escola que pretenda valorizar o ser em sua 

plenitude não pode prescindir dessa perspectiva de que o estudante venha a 

narrar suas experiências, em partilha de suas emoções, criando campos de 

possibilidades de conhecimento.  

A compreensão de que perceber é agir está ancorada no 

entendimento de que o dualismo cartesiano precisa ser superado. Mas 

perceber não é agir quando se concebe corpo diferente de mente. Para o 

senso comum da modernidade/colonialidade/capitalismo, perceber é 

passivo, é receber algo que já está pronto e que só cabe ser interpretado por 

uma mente independente de um corpo e do lugar no qual vive. Esse dualismo 

tem sido o motivador de uma série de desdobramentos que desprezam 

corpos e lugares em detrimento de narrativas prescritas, prontas e dadas de 

antemão. Muito útil e estratégico ao dominador. Estratégia esta na qual a 

ciência ocidental tem papel central.  

Porém, apontar para essa realidade e encontrar saídas para superá-

la, para transgredi-la, tem sido o trabalho de resistência e libertação 

proposto, entre tantos exemplos, por autoras (es) como Grada Kilomba, bell 

hooks e Luiz Rufino. Este último, na citação que segue, articula ideias que 

são encontradas também na fenomenologia com outras de conhecimentos da 

tradição afrodiaspórica que têm, na figura do orixá Exu, uma perspectiva 

pedagógica de potência muito ampla contra a hegemonia 

colonialista/capitalista/moderna.  

 

A tara por uma composição binária, que ordena toda e 

qualquer forma de existência, não dá conta da 

problemática de seres paridos no entre. A existência 

pendular, a condição vacilante do ser é, a princípio, o 

efeito daquilo que se expressa a partir do fenômeno do 

cruzo. (RUFINO, 2019, p. 16) 

 

O conceito de “entre” da fenomenologia de Merleau-Ponty é 

ampliado com a perspectiva de Exu e a “condição vacilante do ser”. E essa 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1344  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

condição, que tem sido própria da luta por libertação, envolve diretamente 

a ideia de cruzar fronteiras que estão impostas pelo dominador, como as que 

aparecem nas escolas instrumentalizadas pelo capitalismo e suas estruturas 

de controle e hierarquização.  

A esse cruzamento de fronteiras, Luiz Rufino tem chamado de 

encruzilhada: 

 

As encruzilhadas são campos de possibilidades, 

tempo/espaço de potência, onde todas as opções se 

atravessam, dialogam, se entroncam e se contaminam. 

Uma opção fundamentada em seus domínios não versa, 

meramente, por uma subversão. Dessa forma, não se 

objetiva, meramente, a substituição de uma perspectiva 

por outra. A sugestão pelas encruzilhadas é a de 

transgressão, é a traquinagem própria do signo aqui 

invocado. (RUFINO, 2018, p. 76) 

 

O autor associa diretamente sua ideia de encruzilhada à noção 

merleau-pontyana de campo de possibilidades. Rufino insiste que a partir de 

cismar com esse jeito colonizado de viver é preciso transgredi-lo, 

encruzilhá-lo, trocar as vontades, deixar a vontade do oprimido de se libertar 

aparecer mais do que a vontade do opressor. A encruzilhada, como 

reaparecimento da vontade das pessoas em situação de opressão, tem como 

potência o fortalecimento da luta por emancipação, uma vez que é nesse 

campo de possibilidades que a percepção enquanto ato intencional acontece.  

A pedagogia das encruzilhadas de Rufino (2018, 2019) traz Exu de 

volta para a escola, porque ele é força própria do ato de conhecer, mas de 

conhecer enquanto descobrir, inventar no encontro, para muito além do que 

receber o que já está pronto. Há um componente de transgressão, no sentido 

de que o corpo pode aquilo que está sendo forçado pelo opressor a não poder, 

na ideia de aprender para a pedagogia de Exu. E, nesse sentido, bell hooks 

indica um caminho por meio das frestas do próprio sistema acadêmico 

eurocêntrico, para quebrar sua lógica capitalista/moderno/colonialista: 

 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1345 

A academia não é o paraíso. Mas o aprendizado é o 

lugar onde o paraíso pode ser criado. A sala de aula, 

com todas as suas limitações, continua sendo um 

ambiente de possibilidades. Nesse campo de 

possibilidades, temos a oportunidade de trabalhar pela 

liberdade, de exigir de nós e dos nossos camaradas uma 

abertura da mente e do coração que nos permita encarar 

a realidade ao mesmo tempo em que, coletivamente, 

imaginamos esquemas para cruzar fronteira, para 

transgredir. Isso é uma educação como prática de 

liberdade. (HOOKS, 2017, p. 273) 

 

Ao tratar aprendizado como lugar de criação, a autora encaminha o 

que aqui este texto começa a esboçar como percurso possível na 

continuidade da pesquisa sobre arte e emancipação. A ideia de educar como 

prática de liberdade não acontece quando se compreende conhecimento 

como coisa pronta e acabada, não pode acontecer quando só cabe ao 

aprendiz, como uma mente descorporificada e des-situada, decifrar 

mensagens de uma história já narrada, que não é sua nem de ninguém dos 

seus. É a partir do entendimento de que mentes são corpos agindo com e 

entre outros corpos em seus campos de possibilidades; de que perceber é 

agir e, portanto, intencional, que conseguiremos transgredir as fronteiras e 

muros que a modernidade/colonialidade/capitalismo impõe. É o caminho do 

dualismo que separa corpo de mente que forças, como as exuísticas, têm 

tanto nos ensinado a transgredir em direção à libertação.  

Mesmo sem nenhuma ilusão de que mudando conceitos 

magicamente as práticas sejam outras, parece mesmo que é preciso ter outras 

formas de pensar, compreender e descrever os mundos, se queremos 

inventar outros para além desse no qual vivemos hoje. Nesse caminho, a 

pesquisa tem apontado para pensar a escola enquanto uma instituição em 

disputa, em encruzilhada. Ela tem sido instrumento de criação de uma 

sociedade subordinada e dominada, sobretudo porque é um instrumento 

muito potente. E, por isso, pode e precisa ser pensada na direção da 

libertação das opressões, porque é um lugar estratégico na constituição da 

sociedade. 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1346  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Considerações finais 

 

A partir do que foi desenvolvido até aqui, costurando ideias e 

reflexões sobre experiências, a pesquisa indica dois caminhos a se seguir, 

que parecem ser igualmente relevantes ao pensar em conceitos como o 

dualismo cartesiano e desdobramentos que instrumentalizam e produzem 

conhecimentos epistemicidas. Esses conceitos fundamentam ainda uma 

estrutura escolar que ensina a obedecer e a ser subordinado, mas que 

também tem frestas e movimentos de resistência, libertação e emancipação 

social.  

O primeiro desses caminhos diz respeito a entender a noção de 

conhecimento como envolvendo sempre algum grau de criação, o que vai 

além da sua compreensão enquanto produção ou construção. Porque tanto 

construção quanto produção podem envolver planos e projetos fechados à 

criação, apenas reprodutórios ou que realizam algo que ja está planejado 

antes, por outras pessoas e em outros lugares e tempos. A busca por 

emancipação social nos contextos escolares, de acordo com 

encaminhamentos apontados nesta pesquisa, indica, portanto, que se 

conceba conhecer como envolvendo sempre a ação de criar, inventar e 

mesmo de cuidar. Essa perspectiva encontra Deleuze e Guattari (2010), que 

afirmam que o filósofo cria conceitos e que criação também é atividade do 

cientista e do artista. E aqui parece ser relevante pensar em termos de quais 

aspectos da ação de conhecer podem ser aproximados de aspectos da ação 

de criar, ou de cuidar. Também há um desdobramento possível para se 

pensar o caminho ao desenvolvimento de saberes e conhecimentos 

responsáveis, ou seja, que não se desvinculem, não se alienem dos contextos 

nos quais são criados. 

O segundo caminho para o qual esta pesquisa tem apontado, a partir 

da leitura de Paulo Freire e da costura com Rancière (2012), hooks (2017), 

Rufino (2018, 2019) e Kilomba (2019), é que se emancipar envolve 

necessariamente a possibilidade de narrar sua própria vida, de contar, por si, 

suas próprias histórias. Descrever suas experiências feitas a partir de suas 

intencionalidades presentes na percepção de seus campos de possibilidades. 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1347 

Ao contrário do que as experiências modernas, colonializadas do sistema do 

capital apresentam, tais autores apontam para a necessidade da valorização 

das diferentes formas de descrever o mundo e contar as próprias histórias 

que os povos à margem do sistema do capital possuem. Essas autoras e 

autores afirmam que isso é o fundamento dos processos de emancipação e, 

portanto, precisa ser parte das práticas vividas por uma educação que se 

queira libertadora e que abandone os fundamentos do dualismo cartesiano. 

Por fim, a partir desses dois encaminhamentos apontados aqui e 

resultantes do ponto em que a pesquisa se encontra, penso que se possa 

ampliar as descrições sobre as relações entre a noção de conhecimento 

enquanto criação, cultivo ou cuidado e a noção de emancipação como 

capacidade de narração da própria história. A mudança nessa concepção de 

conhecimento pode também despertar e fortalecer caminhos que entendam 

percepção como ação, e que permitam as experiências de corpos e lugares 

criarem seus próprios conhecimentos. Desse modo, um trajeto para práticas 

de educação feitas como práticas de liberdade pode se consolidar por meio 

da força criativa e inventiva experimentada por tradições não ocidentais, 

como as africanas e latino americanas. Tradições como as que se afastam do 

dualismo cartesiano e se fundam nas ações criativas, e não meramente 

reprodutivas, dos corpos que habitam lugares próprios, precisam ser as 

orientadoras para a criação de uma educação como prática de libertação e 

liberdade. 

 

 

Referências 

 

BOAL, Augusto. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. São Paulo: 

Editora 34, 2019. 

BOAL, Augusto. A estética do oprimido. Rio de Janeiro: Garamond, 2009. 

DELEUZE, Gilles. Conversações. Tradução de Peter Pál Pelbart. São Paulo: 

Editora 34, 2013. 

DELEUZE, Gilles.; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Tradução de 

Bento Prado Jr e Alberto Alonso Muñoz. São Paulo: Editora 34, 2010. 

DUSSEL, Enrique. Meditações anticartesianas sobre a origem do 

antidiscurso filosófico da modernidade. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; 



Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1348  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

MENESES, Paula Maria. (Orgs.). Epistemologias do sul. São Paulo: Cortez 

Editora, 2018. p. 207 - 358. 

FREIRE, Paula. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2016. 

GARDNER, Howard. A nova ciência da mente. Tradução de Cláudia M. 

Caon. São Paulo: EDUSP, 1996. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política 

e os estudos pós-coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e 

colonialidade global. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Paula 

Maria. (Orgs.). Epistemologias do sul. São Paulo: Cortez Editora, 2018. p. 

405 - 440. 

GUMBRECHT, Hans Ulrich. Nosso amplo presente: O tempo e a cultura 

contemporânea. Trad. de Ana Isabel Soares. São Paulo: Editora Unesp, 

2015. 

GUMBRECHT, Hans Ulrich. Produção de presença: o que o sentido não 

consegue transmitir. Trad. de Ana Isabel Soares. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 2010. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da 

liberdade. Trad. Marcelo B. Cipolla. São Paulo: Editora WMF Martins 

Fontes, 2017. 

HOOKS, Bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. 

Trad. B. Libânio. Rio de Janeiro: Rosa dos Ventos, 2020. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 

Trad. Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

LAROSSA, Jorge. (Org.). Elogio da escola. Trad. Fernando Coelho. Belo 

Horizonte: Autêntica editora, 2018.  

MALDONADO-TORRES, Nelson. A topologia do ser e a geo-política do 

conhecimento: modernidade, império e colonialidade. In: SANTOS, 

Boaventura de Sousa; MENESES, Paula Maria. (Orgs.). Epistemologias do 

sul. São Paulo: Cortez Editora, 2018. p. 359 - 404. 

MASCHELEIN, Jan.; SIMONS, Maarten. Em defesa da escola: uma 

questão pública. Trad. Cristina Antunes. Belo Horizonte: Autêntica editora, 

2018. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Trad. Carlos 

A. R. de Moura. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 

MÉSZÁROS, István. A educação para além do capital. Trad. Isa Tavares. 

São Paulo: Boitempo, 2018. 



André Luiz Correia Gonçalves de Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1349 

MIGNOLO, Walter. Local Histories /Global Designs: coloniality, subaltern 

knowledges, and border thinking. Princeton: Princeton University Press, 

2012. https://doi.org/10.1515/9781400845064-009  

https://doi.org/10.1515/9781400845064-008  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0009  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0004  

https://doi.org/10.1515/9781400845064-bm  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0001  

https://doi.org/10.1515/9781400845064-006  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0008  

https://doi.org/10.1515/9781400845064-007  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.001.0001  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0002  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0007  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0003  

https://doi.org/10.1515/9781400845064  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0006  

https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0005 

 

NEWEN, Albert; BRUIN, Leon; GALLAGHER, Shauan. The Oxford 

Handbook of 4E Cognition. Oxford: Oxford University Press, 2018. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198735410.001.0001 
PMCid:PMC6265368 
PISTRAK, Moisey M. Fundamentos da escola do trabalho. Trad. Luiz 

Carlos de Freitas. São Paulo: Expressão popular, 2018. 

RANCIÈRE, Jacques. O espectador emancipado. Trad. Ivone C. Benedetti. 

São Paulo: WMF Martins Fontes, 2012. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Revista Periferia, Rio de 

Janeiro, v. 10, n. 1, p. 71-88, 2018. DOI: 

https://doi.org/10.12957/periferia.2018.31504. Disponível em: 

https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/periferia/article/view/31504/0. Acesso em: 

24 nov. 2022. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula 

Editorial, 2019. https://doi.org/10.24065/2237-9460.2019v9n4ID1012 

STRECK, Danilo; REDIN, Euclides; ZITKOSKI, Jaime José. (Orgs.). 

Dicionário Paulo Freire. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2017. 

https://doi.org/10.1515/9781400845064-009
https://doi.org/10.1515/9781400845064-008
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0009
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0004
https://doi.org/10.1515/9781400845064-bm
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0001
https://doi.org/10.1515/9781400845064-006
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0008
https://doi.org/10.1515/9781400845064-007
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.001.0001
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0002
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0007
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0003
https://doi.org/10.1515/9781400845064
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0006
https://doi.org/10.23943/princeton/9780691156095.003.0005
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198735410.001.0001
https://doi.org/10.12957/periferia.2018.31504
https://doi.org/10.24065/2237-9460.2019v9n4ID1012


Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares 

contemporâneas nas margens do capitalismo 

1350  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1321-1350, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

VARELA, Francisco; THOMPSON, Evan; ROSCH, Eleanor. A mente 

incorporada: ciências cognitivas e experiência humana. Trad. Maria R. 

Secco Hofmeister. Porto Alegre: Artmed, 2003. 

 

 

Data de registro: 18/08/2021 

Data de aceite: 20/10/2021 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1351 

 

 Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia 

do Desenvolvimento 

 

 

Diandra Dal Sent Machado* 

 

 

Resumo: Considerando a tese honnethiana de que, hodiernamente, há um desenlace 

entre Educação e Política, e afirmando um forte nexo entre essas áreas no 

pensamento de Jean-Jacques Rousseau, neste trabalho, apresentamos alguns 

aspectos de como, para este, é possível que o ser humano, como membro da espécie, 

venha a ser cidadão. Em seguida, contando com a crítica de Nussbaum sobre como 

muitas propostas educacionais não explicitam uma psicologia do desenvolvimento, 

aventamos uma vinculação entre Educação, Política e ideias psicológicas em 

Rousseau. Adiante, trazemos elementos da pesquisa psicogenética de Jean Piaget, 

propondo que esse tipo de pesquisa permite um fortalecimento do nexo entre as 

áreas da Educação, Política e, agora, Psicologia do Desenvolvimento, contribuindo 

para a discussão ainda atual acerca do vir a ser cidadão. 

 

Palavras-chave: Cidadão; Desenvolvimento; Formação; Rousseau; Piaget 

 

 

Becoming a citizen: Education, Politics and Developmental Psychology 

 

Abstract: Considering the Honnethian thesis that there is today a disconnexion 

between Education and Politics, and asserting a strong link between these fields in 

the thought of Jean-Jacques Rousseau, in this work we present some aspects of how, 

for him, it is possible for a human, as a member of the species, to become a citizen. 

Then, relying on Nussbaum's critique of the fact that many educational proposals 

                                                           

* Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). E-mail: 

diandra_mac@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0105021249830498. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-0421-5124. 

                     http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59480   

  

mailto:diandra_mac@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/0105021249830498
https://orcid.org/0000-0003-0421-5124
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59480
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59480


Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1352  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

do not make developmental psychology explicit, we suggest a link between 

Education, Politics and psychological ideas in Rousseau. Ahead, we bring elements 

of Jean Piaget's psychogenetic research, proposing that this type of research allows 

a strengthening of the nexus between the fields of Education, Politics and, now, 

Developmental Psychology, contributing to the still current discussion about 

becoming a citizen. 

 

Keywords: Citizen; Development; Formation; Rousseau; Piaget 

 

 

Devenir citoyen: Éducation, Politique et Psychologie du développement 

 

Résumé: Considérant la thèse honnéthienne selon laquelle, aujourd'hui, il y a une 

déconnexion entre éducation et politique, et affirmant un lien fort entre ces 

domaines dans la pensée de Jean-Jacques Rousseau, nous présentons dans cette 

étude certains aspects de la façon dont, pour lui, il est possible pour l’être humain, 

en tant que membre de l'espèce, devenir citoyen. Puis, en nous appuyant sur la 

critique de Nussbaum sur le nombre de propositions éducatives qui ne rendrent pas 

explicite une psychologie du développement, nous avons suggéré un lien entre 

l'éducation, la politique et les idées psychologiques chez Rousseau. En avant, nous 

apportons des éléments de la recherche psychogénétique de Jean Piaget, en 

proposant que ce type de recherche permette un renforcement du lien entre les 

domaines de l'éducation, de la politique et, maintenant, de la psychologie du 

développement, contribuant à la discussion encore actuelle sur le devenir citoyen. 

 

Mots-clés: Citoyen; Développement; Formation; Rousseau; Piaget 

 

 

Introdução  

 

Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) é um clássico da Filosofia 

Política e da Educação. Ao compreendermos o clássico como atual, embora 

não recente (CALVINO, 1993), com Cassirer (1999, p. 39) entendemos que 

“[a]s questões levantadas por Rousseau em seu século não são, ainda hoje, 

de modo algum obsoletas; também para nós elas não estão simplesmente 

‘resolvidas’.”. Há questões que não se encerram com o passar do tempo e 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1353 

com o acúmulo de discussões que lhes acompanham. São questões que 

precisam ser tomadas em mãos por cada nova geração. Entre as tantas 

questões que poderiam compor uma lista do tipo, e dentro das elaborações 

realizadas por Rousseau no que diz respeito à vinculação entre Política e 

Educação, destacamos: Como cada ser humano, como membro da espécie e 

vivendo em sociedade, pode vir a ser cidadão? 

Se essa questão não se esgota nas discussões já empreendidas e se 

faz importante que cada geração a tome em mãos, ao mesmo tempo e como 

auxílio para esse movimento de tomar em mãos, cabe olhar para ela 

contando também com o acúmulo de discussões que a acompanha. 

Entendendo que as elaborações de Rousseau acerca do tema podem auxiliar 

no movimento de tomar em mãos a ser realizado pelas gerações hodiernas, 

neste artigo, apresentamos aspectos de sua contribuição sobre a questão da 

constituição do ser humano como cidadão. A partir de Honneth (2014), 

buscamos chamar a atenção para o enlace entre Política e Educação 

existente em Rousseau. Ao fazermos isso, e com algum cuidado quanto ao 

uso do termo, mobilizamos certa dimensão psicológica do pensamento de 

Rousseau. Considerando essa dimensão psicológica de seu pensamento, e 

com o intuito de fortalecer o enlace sublinhado por Honneth entre Política e 

Educação, incluímos nessa discussão a participação do campo da Psicologia 

do Desenvolvimento, contando com elementos da proposta de Jean Piaget 

(1896-1980). Nosso objetivo geral é o de olhar para a questão da 

constituição do ser humano como cidadão a partir de algumas imbricações 

entre Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento, utilizando um 

arranjo teórico que mobiliza aspectos dos pensamentos de Rousseau e de 

Piaget. 

 

 

Educação e Política 

 

Em Educação e esfera pública democrática: um capítulo 

negligenciado da filosofia política (2014), Honneth discute a relação entre 

Educação e organização democrática em um governo republicano, ou ainda, 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1354  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

a relação entre formação e democracia. Para fazer essa discussão, o autor 

remonta a alguns representantes da tradição filosófica ocidental e recupera 

parte de seus pensamentos. 

 

É essa vinculação extremamente estreita e interna que 

fez com que, no discurso político-filosófico da era 

moderna, quase todos os teóricos da democracia 

famosos tenham produzido uma contribuição 

sistemática para a teoria da educação; iniciando por 

Rousseau e Kant, passando por Schleiermacher (2000) 

e chegando até Emile Durkheim (1973) e John Dewey 

(1993), sempre houve grandes e importantes 

pensadores para os quais era natural dedicar uma 

monografia própria ao tema da educação pública. A 

pedagogia, entendida como a teoria dos critérios e 

métodos de uma instrução adequada das gerações 

futuras, era compreendida como irmã gêmea da teoria 

da democracia, porque sem orientações equilibradas 

sobre como se devem despertar na criança, ao mesmo 

tempo, a capacidade para a cooperação e a iniciativa 

moral própria, não parecia possível se explicar o que 

significaria falar da cooperação conjunta na 

autodeterminação democrática. A ideia do “bom 

cidadão” não era uma fórmula vazia ou peça decorativa 

de discursos políticos festivos, e sim um desafio 

prático, e era preciso se mostrar à altura dele através do 

esboço teórico e até do teste experimental de formas 

escolares e métodos de ensino apropriados. 

(HONNETH, 2014, p. 546) 

 

Recorrendo aos modos como essa parcela da tradição lidou com o 

tema das relações entre Educação e Política, Honneth (2014) apresenta 

ambas como espécie de faces de um mesmo fenômeno, como instâncias 

interdependentes que permitem uma constituição e manutenção da outra. De 

acordo com autor Honneth (2014), para Kant, 

 

[...] uma boa educação e uma ordem estatal republicana 

dependem completamente uma da outra, porque a boa 

educação produz concretamente, por meio de uma 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1355 

instrução geral e pública, as capacitações culturais e 

morais com cuja ajuda a ordem estatal republicana 

pode existir e prosperar [...] (HONNETH, 2014, p. 

546). 

 

Ao falar dessa interdependência entre “a arte do governo” e “a arte 

da educação” em Kant, Honneth (2014, p. 545) destaca que, para aquele, 

isso “[...] resultava da consideração de que ambas são instituições criadas 

pela sociedade que têm de cumprir a mesma tarefa em diferentes âmbitos da 

história da espécie e do indivíduo, na filogênese e na ontogênese.”. Desse 

modo, podemos entender que essa tarefa não se esgota enquanto seguirem 

nascendo seres humanos. Entretanto, Honneth (2014, p. 547) identifica que, 

sobretudo a partir do século XX, “[...] a vinculação de democracia e 

concepção educacional, de filosofia política e pedagogia está rompida.”.1 O 

autor ainda pondera que “[...] há repetidamente iniciativas de refletir sobre 

a necessidade de uma educação democrática, mas elas geralmente vêm de 

uma ciência educacional que foi deixada sozinha, e não mais no centro da 

própria filosofia política.” (HONNETH, 2014, p. 547). Mais que isso, para 

Honneth (2014, p. 547), “[q]ualquer noção de que uma democracia vital 

precisa primeiro gerar, através de processos de formação geral, os 

pressupostos de sua própria subsistência cultural e moral foi entrementes 

perdida pela filosofia política.”. Ainda chamando atenção para o enlace 

existente entre as teorias políticas e educacionais em momentos anteriores 

da História da Filosofia, Honneth (2014) observa que, 

                                                           
1 Honneth (2014) recorre a alguns argumentos para explicar a desvinculação entre política e 

educação, entendendo que tal desvinculação não pode ser explicada tão somente pela 

crescente especialização das áreas. Para o autor, essa desvinculação pode ser explicada muito 

mais por algumas outras ideias que ocupam a esfera pública atual como, por exemplo, a 

concepção de que “[...] todos os esforços estatais de organização de uma educação 

democrática são em vão porque não podem gerar as virtudes morais que são vitalmente 

necessárias para a subsistência de democracias.” (HONNETH, 2014, p. 550). Todavia, ele 

salienta que a presença desse tipo de concepção não é o único motivo dessa desvinculação. 

Há que se considerar também “[...] a propensão a interpretar o imperativo da neutralidade do 

estado de modo tão restritivo que até mesmo os princípios da formação da vontade 

democrática não podem mais se expressar de modo algum no ambiente escolar.” 

(HONNETH, 2014, p. 551). 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1356  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

[...] como já no Emílio de Rousseau, na Pedagogia de 

Kant a ideia do “bom cidadão” (ibid., p. 760) constitui 

o elo [...] entre a teoria da educação e a do governo, 

entre concepção de formação e filosofia política: sem 

uma, a outra não seria possível, porque ambas 

explicam pressupostos de uma coletividade 

democrática que não poderiam existir 

independentemente um do outro. (HONNETH, 2014, 

p. 546) 

 

Emílio ou Da Educação foi publicado em 1762, mesmo ano de 

publicação de Do Contrato Social ou Princípios do direito político. Dizer 

que o Contrato trata de Política e que o Emílio trata de Educação não é de 

todo equivocado. Entretanto, essa leitura impõe certas limitações 

interpretativas. De outra parte, essas obras têm sua interpretação ampliada 

quando se considera a vinculação fundamental entre Política e Educação 

presente no pensamento de Rousseau, e que pode ser encontrada em ambas 

as obras, ainda que com acentos distintos em cada uma delas. Conforme 

Assmann (1998, p. 33), “[...] não há uma primazia de Émile sobre o Contrato 

Social, nem vice-versa. Separar as duas análises equivaleria a perder o chão 

sobre o qual foram produzidas.”; chão em que os projetos político e 

educacional estão intimamente enraizados e se alimentam conjuntamente. 

O século XVIII, de acordo com Boto (2017, p. 178), é marcado pelo 

que se pode chamar de “[...] uma concepção otimista de mundo [...]”. A 

autora também afirma que nesse período há uma intensificação de um 

pensamento pedagógico e de uma preocupação com o que seria uma atitude 

educativa, e que, sobretudo entre os filósofos e pensadores franceses, isso 

está ligado ao entendimento de que o processo educativo promove a 

constituição do ser humano como tal, ganhando força a ideia de que o ser 

humano pode ser “pedagogicamente reformado” (BOTO, 1996, 21). 

Considerando essa espécie de espírito do tempo, Boto (2017) sublinha certa 

distinção do pensamento de Rousseau em relação ao pensamento de outros 

iluministas, particularmente, no que diz respeito ao tema dos progressos da 

razão e da civilização. Sobre os rumos da civilização e sua solução para o 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1357 

que identificou como danoso nesses rumos, Boto (2017) ainda observa que, 

para Rousseau, 

 

[...] a civilização, tal como ela caminhara, não 

aprimorou, mas corrompeu os costumes. Isso porque – 

dirá Rousseau – o estado civil que retirou o homem do 

mundo da natureza pautara-se exclusivamente na 

defesa do direito irrestrito de propriedade. Cumpria, 

portanto, estabelecer um novo contrato social, que 

viesse a refundar a vida civil. O novo pacto asseguraria 

direitos e seria ancorado na ideia de virtude. Os escritos 

pedagógicos de Rousseau são fundamentais para 

entendermos o que o autor compreende por natureza 

humana. A construção do Emílio toma por hipótese a 

convicção de que a infância recupera características 

que teriam sido aquelas do homem no estado natural. 

O desenvolvimento do menino Emílio tomará como 

critério a formação ética de um sujeito capaz de se 

tornar o cidadão da sociedade do novo contrato. Em 

toda a obra rousseauniana, política e pedagogia 

caminham juntas. (BOTO, 2017, p. 185) 

 

Considerando os pontos apresentados no trecho supracitado, Boto 

(2017) salienta que Rousseau tanto apresenta uma forte crítica ao processo 

civilizador moderno, quanto nutre uma esperança na regeneração da vida 

em sociedade. Em Rousseau, há uma espécie de conciliação entre crítica ao 

processo civilizador moderno e possibilidade de regeneração da vida social. 

De acordo com Machado (2020), 

 

[s]obretudo no Segundo Discurso, Rousseau apresenta 

uma posição em que acentua o caráter degradante da 

passagem da vida no estado de natureza para a vida no 

estado civil. Podemos dizer que há ali uma espécie de 

diagnóstico dos modos de vida da sociedade em que 

vivia. Esse diagnóstico se faz presente sobretudo no 

Segundo Discurso, mas também em algumas passagens 

do Contrato e do Emílio. Todavia, no Contrato e no 

Emílio, esse diagnóstico é acompanhado por uma 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1358  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

espécie de prognóstico amarrado à via educativa [...]. 

(MACHADO, 2020, p. 140) 

 

Vislumbrando a possibilidade de regeneração da vida social por 

meio da Educação, no Emílio, Rousseau se dedica ao tema da formação do 

ser humano. Rousseau aposta na regeneração da vida social por meio da 

atividade educativa do ser humano como indivíduo e como cidadão. Em 

linhas gerais, no Emílio, Rousseau apresenta sua concepção acerca do que é 

e do que pode vir a ser o ser humano. Considerando o ser humano como é e 

como pode vir a ser, sua proposta educacional é apresentada como uma 

proposta de formação humana que pode ser lida como uma proposta de 

formação total. Acerca disso, destacamos a defesa de Francisco (2010) de 

que não há em Rousseau uma sobreposição da educação doméstica à 

educação pública, isto é, não há uma sobreposição da educação do indivíduo 

à educação do cidadão. A proposta rousseauniana é a de que Emílio – seu 

sujeito ideal e aluno modelo; categoria operatória (BOTO, 2017) – aprenda 

um ofício, mas que sua formação não se restrinja a isso. Saber um ofício é 

componente importante dessa formação, mas não é toda a formação. É 

preciso que Emílio tanto aprenda um ofício quanto aprenda a ser cidadão. 

Educar para a cidadania é uma das grandes preocupações de Rousseau, sem 

abrir mão, para isso, de educar o indivíduo, e de educá-lo também para o 

exercício de algum ofício. 

Conforme menciona Contardo Calligaris, em seu texto de 08 de 

julho de 2020 na Folha de São Paulo, “[...] desde a Revolução Francesa, 

‘cidadão’ é a mais nobre maneira de os membros de uma comunidade se 

chamarem uns aos outros.”. Mesmo antes da nomeada revolução, a partir de 

1750, Rousseau passou a assinar seus textos como “J.-J. Rousseau, Cidadão 

de Genebra”, em uma espécie de defesa da cidadania como um valor pelo 

qual vale a pena investir esforços individuais e coletivos. A ideia de 

cidadania foi eleita como referência pela modernidade (BOTO, 1996). 

Conforme o Dicionário eletrônico Houaiss da língua portuguesa (2009), 

cidadão é todo “[...] indivíduo que, como membro de um Estado, usufrui de 

direitos civis e políticos por este garantidos e desempenha os deveres que, 

nesta condição, lhe são atribuídos”. Pode-se dizer ainda que o cidadão 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1359 

moderno é agente social e político que tem sua ação reconhecida como 

realizadora de dimensões da vida comum, e ao qual se atribui 

responsabilidades, dispondo também de liberdades. Rousseau,  

 

[c]omo um autor do século XVIII, Rousseau tem diante 

de si a tarefa de pensar o homem como um ser livre 

para conduzir sua ação, tomar suas decisões e ser 

responsabilizado por elas. Do ponto de vista filosófico, 

isso significa poder justificar a tese de que a vontade 

humana é capaz de se determinar racional e livremente, 

independente de forças externas e estranhas a ela. 

(DALBOSCO, 2007, p. 138) 

 

É no Emílio que Rousseau apresenta a narrativa do que podemos 

chamar de um vir a ser do cidadão dentro de sua proposta formativa. O vir 

a ser do cidadão se dá pela formação do ser humano como cidadão. 

Considerando a passagem da vida no estado de natureza para a vida no 

estado civil, há uma transformação do ser humano, passando a ter uma 

existência parcial, isto é, uma existência como parte de um todo, que é o 

todo social (ROUSSEAU, [1762]1973). É lidando com esse ponto que 

Barros (s.d.) diz: 

 

Não é possível, ensina Rousseau, conservar em 

sociedade a mesma condição do estado natural. A 

desnaturação gesta um novo homem, que passa a viver 

com os outros e, nessa nova condição, sofrerá 

mudanças, virtualmente possíveis em seu estado 

natural. Serão benéficas se favorecerem a conservação 

da integridade de sua natureza. Na base dessas 

mudanças está a necessidade primária de criação de um 

artifício, o espírito social, assentado sobre uma 

condição existencial básica. Que condição é essa? Que 

idéia a traduz? É a condição de homem ao mesmo 

tempo “integrado” (súdito) e “integrante” (cidadão). A 

idéia que a traduz? A de ser parte. (BARROS, s.d., 

s.p.) 

O que significa ser parte? O exame dessa idéia implica, 

logicamente, a análise do processo em que se dá a 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1360  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

socialização, nesta incluídas a fundação da sociedade 

política e a convivência dos seres humanos que a 

integram. (BARROS, s.d., s.p.) 

 

Complementando o que se apresenta no trecho supracitado, e 

reforçando o papel da formação no processo que possibilita que o ser 

humano venha a ser cidadão, Barros (s.d.) ainda afirma:  

 

Mas Rousseau julga que, para o êxito desse 

procedimento é preciso algo mais do que leis escritas; 

é preciso gestar no indivíduo o espírito social e, com 

ele, um sentimento único: o de ser parte. Ser social, 

então, vai ser mais do que fazer parte ou tomar parte: 

será não algo passageiro, mas um estado de alma 

permanente, pelo qual o cidadão mostra não apenas 

conhecer o que é o bem, mas também amá-lo. 

(BARROS, s.d., s.p.) 

 

Ser capaz de fazer algo considerando o dever não se dá 

simplesmente para o ser humano. É preciso, para tanto, um processo 

formativo capaz de engendrar essa transformação do “[...] ter de em querer 

e em dever.” (CASSIRER, 1999, p. 64). O processo formativo é necessário 

para sustentar esse tipo de fazer, uma vez que, “[a] lei per se, sem os 

sentimentos apropriados para sustentá-la, nada pode fazer.” (DENT, 1996, 

p. 81). Cabe considerar que agir autonomamente não é agir de acordo com 

a liberdade natural, mas com a liberdade convencional, liberdade que é 

específica ao estado civil e à vida compartilhada com outros cidadãos que 

também existem como parte (ROUSSEAU, [1762]1973). De acordo com 

Dalbosco (2007), a liberdade convencional está ligada à ideia 

 

[...] de liberdade “bem regrada” (la liberté bien réglée) 

que é ponto de partida da indispensável consciência 

que cada cidadão deve ter de seus limites, isto é, da 

consciência sobre até onde vão seus direitos e onde 

estão seus deveres, consciência essa que é 

indispensável para viabilizar uma boa sociabilidade. 

(DALBOSCO, 2007, p. 140) 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1361 

 

Esse modo de agir encontra sua orientação na consciência da 

vontade geral. Formar um cidadão capaz de agir orientado pela consciência 

da vontade geral, ou ainda, pela “consciência da liberdade” (CASSIRER, 

1999, p. 103) não é algo que se dê sem que existam esforços empreendidos 

nessa direção, tampouco é algo que se dê abruptamente ou de que se tenha 

qualquer garantia de efetividade. Em linhas gerais, para o ser humano, o vir 

a ser cidadão depende da “[...] subordinação do interesse particular ao 

interesse público, alcançada em primeiro lugar por meio da formação de 

costumes sadios.” (BARROS, s.d., s.p.). É da formação de costumes sadios 

que depende a regeneração da vida social; uma regeneração que depende da 

constituição do indivíduo como um “eu” que, vivendo em sociedade, não 

tem como existir de modo separado de um “nós”. 

 

A partir daqui desvela-se com força total o 

compromisso da teoria formativa de Rousseau com a 

sua teoria política e a natureza desse compromisso. 

Porquanto, [...] para constituir e manter esse liame 

Rousseau reclama, na sociedade legítima, algo mais do 

que a mera adesão às leis. Rousseau reclama uma 

autêntica conversão interior, que qualifica aquele 

sentimento de ser parte. À verdadeira ordem social 

corresponde a ordem no interior do homem. A melhor 

adesão à disciplina da lei comum é espontânea. Mas 

para chegar a essa espontaneidade é preciso formar no 

homem o cidadão, [...] E essa ênfase na adesão 

espontânea à lei pelo controle da vontade, constituída 

em sua substância pela educação, indica a matriz ética 

da política de Rousseau. 

Ordem política, ordem social, ordem moral. Tudo 

sustentado, na sociedade legítima, pela harmônica 

coordenação entre o “eu” e o “nós” [...]. (BARROS, 

s.d., s.p.). 

 

 

Educação e Psicologia do Desenvolvimento 

 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1362  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

É “[...] quase um consenso entre os historiadores da psicologia o 

estabelecimento do século XIX como marco institucional do surgimento 

dessa disciplina.” (FERREIRA apud JACÓ-VILELA; FERREIRA; 

PORTUGAL, 2007, p. 13). Mas uma área não surge ex abrupto, de modo 

que, antes disso, há o que se convencionou denominar como uma história 

das ideias psicológicas (PENNA, 1991). Conforme Penna (1991), Rousseau 

é um dos autores que compõem essa história das ideias psicológicas. Nas 

palavras de Gusdorf (1973, p. 205, tradução nossa)2, “[h]á no Emílio uma 

psicogênese das qualidades sensíveis; Rousseau mostra como elas oferecem, 

cada uma por sua parte, uma perspectiva de desenvolvimento para uma 

inteligência procedendo da sensibilidade ao julgamento.”. 

Circunscrevendo essa psicogênese, Rousseau ([1762]2004, p. 89) 

afirma que, entre todas as faculdades do ser humano, “[...] a razão [...] é a 

que se desenvolve com mais dificuldade e mais tardiamente [...]”. Contando 

com uma razão plenamente desenvolvida, como razão intelectual 

(ROUSSEAU, [1762]2004), o autor ainda apresenta um movimento de 

elaboração do sujeito como ser de moralidade, como alguém capaz de se 

orientar pela consciência da vontade geral. O desenvolvimento da razão e 

da moralidade no sujeito sustentam o vir a ser cidadão, e consiste em uma 

elaboração por parte do sujeito ao se relacionar com o entorno, incluído 

nesse entorno a figura do preceptor de Emílio. De tal forma,  

 

[...] para Rousseau, ser cidadão não é algo dado como 

pronto, mas um modo do ser humano viver em 

sociedade que precisa ser desenvolvido [...]. O ser 

humano se torna cidadão. Melhor dizendo: ele pode vir 

a se tornar cidadão. Existir como cidadão demanda 

certas capacidades por parte de cada ser humano. Em 

Rousseau, pensar o vir a ser do cidadão moderno é 

também pensar o vir a ser do sujeito como ser racional 

e moral [...]. (MACHADO, 2020, p. 51) 

 

                                                           
2 “Il y a dans l'Emile une psychogenèse des qualités sensibles; Rousseau montre comment 

elles offrent, chacune pour sa part, une perspective de développement pour une intelligence 

procédant de la sensibilité au jugement.” (GUSDORF, 1973, p. 205). 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1363 

O desenvolvimento do sujeito como ser racional e moral é a própria 

formação do sujeito como ser racional e moral. Em Rousseau, 

desenvolvimento e formação estão integrados. A formação inicia com o 

nascimento de Emílio, sob esta orientação geral: “Uma criança suportará 

mudanças que um homem não suportaria; as fibras da primeira, moles e 

flexíveis, tomam facilmente a forma que lhes damos; as do homem, mais 

duras, só com violência mudam a forma que receberam.” (ROUSSEAU, 

[1762]2004, p. 24). O autor destaca o caráter maleável da constituição da 

criança, o qual reafirma e demarca extensão quando diz: 

 

Nascemos capazes de aprender, mas sem nada saber e 

nada conhecendo. Acorrentada a órgãos imperfeitos e 

semiformados, a alma não tem nem mesmo o 

sentimento de sua própria existência. Os movimentos, 

os gritos da criança que acaba de nascer são efeitos 

puramente mecânicos, carentes de conhecimento e de 

vontade. (ROUSSEAU, [1762]2004, p. 46) 

 

A capacidade para aprender é posta por Rousseau como 

característica fundamental de cada ser humano como membro da espécie, 

sendo-lhe próprio nascer sem nada conhecer e sem vontade, ou seja, sem 

estar dado de modo pronto, como ser racional e moral. Recorrendo a essa 

capacidade do ser humano para aprender, o autor garante espaço para a 

atividade educativa no desenvolvimento da razão e da moralidade. Pela via 

da reflexão filosófica e compondo parte do que se convencionou, mais tarde, 

denominar como uma história das ideias psicológicas, ao narrar o 

desenvolvimento de seu pupilo desde o nascimento até a vida adulta, 

Rousseau apresenta o que pode ser compreendido em termos de uma 

psicogênese intimamente atrelada à atividade educativa. 

Aproximadamente dois séculos e meio depois de Rousseau, 

Nussbaum (2015, p. 30) chama a atenção para o ponto de que, “[...] como 

muitas propostas educacionais não explicitam uma psicologia do 

desenvolvimento humano, não fica claro quais problemas precisam ser 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1364  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

solucionados ou de que recursos dispomos para solucioná-los.”.3 Rousseau 

não integra o grupo a que Nussbaum direciona sua crítica, na medida em 

que, embora não haja em sua obra uma Psicologia do Desenvolvimento 

propriamente dita, firmada no terreno da Psicologia como disciplina 

científica, ele apresenta um significativo investimento na discussão, 

colocando-a junto da problemática acerca de como o ser humano pode vir a 

ser cidadão. 

No domínio da Psicologia, há diversas propostas para como ocorre 

o desenvolvimento do ser humano. A proposta de Jean Piaget é uma delas, 

conferindo-lhe um lugar como clássico da área, em especial, da Psicologia 

do Desenvolvimento, que, em linhas gerais, “[...] se caracteriza pelo 

interesse em mudanças de comportamento que ocorrem durante um longo 

período, enquanto outras áreas da Psicologia focalizam mudanças de 

comportamento geralmente a curto prazo.” (BIAGGIO, 2015, p. 21). Ao 

olhar para essas mudanças em longos períodos, a Psicologia do 

Desenvolvimento atenta para estágios e sequências do desenvolvimento 

(BIAGGIO, 2015). Em consonância com essa caracterização e enfoque, de 

acordo com La Taille (2009), 

 

fala-se em desenvolvimento cada vez que se observa 

que determinada dimensão psíquica evolui, passando 

por etapas identificáveis. Tome o exemplo da 

inteligência: ela está presente desde os primeiros dias 

de vida, mas, longe de estar pronta e acabada no recém-

nascido, ela paulatinamente evolui, atingindo novos 

patamares de organização que podem ser descritos com 

a ajuda da Lógica (as estruturas cognitivas). Ora, a 

mesma coisa ocorre com o juízo moral. (LA TAILLE, 

2009, p. 227) 

 

Piaget empreendeu investigações específicas acerca do 

desenvolvimento da razão e da moralidade no sujeito, ou ainda, do 

                                                           
3 Ao fazer a defesa de certo tipo de educação, Nussbaum (2015) mobiliza alguns aspectos da 

compreensão de Donald Winnicott (1896-1971), pediatra e psicanalista britânico, acerca do 

desenvolvimento do ser humano. 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1365 

desenvolvimento das estruturas cognitivas e do juízo moral.4 Para isso, fez 

uso do método clínico, com o qual buscou superar limitações do método dos 

testes e do método da observação pura (PIAGET, [1926]2005), e “[...] 

alcançar as principais vantagens da experimentação.” (PIAGET, 

[1926]2005, p. 14). Figueiredo e Santi (2018) contam um pouco sobre esse 

modo de fazer pesquisa em Psicologia ao dizerem que Piaget  

 

[...] observa o comportamento de crianças e pede a elas 

que descrevam o que estão fazendo; pede, também, que 

justifiquem o que e como estão fazendo, propõe a elas 

algumas tarefas para [realizarem], sempre as 

observando e conversando com elas. (FIGUEIREDO; 

SANTI, 2018, p. 82) 

 

Aplicando o método clínico, Piaget obteve dados que auxiliaram na 

elaboração de uma explicação para como, do ponto de vista do 

desenvolvimento individual (PIAGET; INHELDER [1966] 2021), mesmo 

o conhecimento mais abstrato está ligado às ações mais elementares do ser 

humano e, em última instância, à organização biológica (PIAGET, 

[1970]1978).5 Dito de outro modo, a pesquisa psicogenética permitiu 

investigar o processo de desenvolvimento no âmbito do indivíduo e 

subsidiou a criação de um construto explicativo para o desenvolvimento, 

mais especificamente, as teorias da equilibração e da abstração 

reflexionante, que constituem parte importante da Epistemologia Genética 

elaborada por Piaget, como uma proposta construtivista em Epistemologia. 

Ao definir o que é uma proposta construtivista em Epistemologia, Delval 

(1998, p. 18) pontua que “[u]ma posição construtivista pode se basear em 

                                                           
4 Piaget estudou Biologia e, contando com esses estudos, “[...] começou seus trabalhos de 

psicologia experimental no laboratório de Binet e continuou-os no instituto de Claparède.” 

(BATTRO, 1976, p. 13) e, adiante, em seu Centro de epistemologia Genética. O instituto 

mencionado por Battro é o Instituto Jean-Jacques Rousseau, criado em Genebra, no ano de 

1912, por Pierre Bovet (1878-1944), Adolphe Ferrière (1879-1961) e Édouard Claparède 

(1873-1940). 
5 A pesquisa psicogenética e a pesquisa histórica do desenvolvimento do conhecimento, tanto 

científico quanto pré-científico, sustentaram a elaboração da proposta de Piaget em 

Epistemologia, a saber, sua Epistemologia Genética (DONGO MONTOYA, 2004). 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1366  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

uma teoria psicológica, que explique como se constrói o conhecimento no 

sujeito individual.”. Esse é o caso de Piaget. 

No que diz respeito ao desenvolvimento individual, “[a] 

Psicogênese [...] torna-se um instrumento poderoso na pesquisa do 

conhecimento-processo [...]” (DONGO MONTOYA, 2004, p. 159). Foi 

buscando acompanhar o conhecimento em seu processo de elaboração que 

Piaget observou bebês, bem como observou e entrevistou crianças e 

adolescentes utilizando seu método clínico. Contando com um número 

suficiente (para os critérios do método clínico) de observações e entrevistas 

clínicas, identificou e descreveu alguns estágios do desenvolvimento, a 

saber: sensório-motor, pré-operatório, operatório-concreto e operatório-

formal. Os estágios têm algumas características, em que destacamos: eles se 

dão sequencialmente e que cada estágio prepara o estágio subsequente. É 

nesse sentido que Piaget ([1967]1973) nos diz:  

 

Não é possível chegar nas operações “concretas” sem 

passar por uma preparação sensório-motora [...] e não 

é possível alcançar as operações proposicionais sem 

apoio nas operações concretas prévias, etc. 

Encontramo-nos pois em presença de um sistema 

epigenético, cujas etapas podem ser caracterizadas por 

estruturas suficientemente precisas [...]. (PIAGET, 

[1967]1973, p. 28) 

 

Os estágios do desenvolvimento existem como possibilidade para 

os membros da espécie humana, e possibilidade não é o mesmo que garantia. 

Piaget investiga o conhecimento como processo, seu desenvolvimento. O 

desenvolvimento, que não se dá compulsoriamente para qualquer que seja o 

indivíduo, é compreendido como “[...] uma equilibração progressiva, uma 

passagem contínua de um estado de menor equilíbrio para um estado de 

equilíbrio superior.” (PIAGET, [1964]1978, p. 11). Nesse sentido, cada 

estágio “[...] constitui então, pelas estruturas que o definem, uma forma 

particular de equilíbrio, efetuando-se uma evolução mental no sentido de 

uma equilibração sempre mais completa.” (PIAGET, [1964]1978, p. 14). A 

elaboração de um novo estágio de desenvolvimento é a conquista de um 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1367 

estado de equilíbrio superior ao estado anterior, e é superior pois mais 

adaptado (PIAGET, [1964]1978). Estar mais adaptado significa ter 

melhores condições estruturais de se relacionar consigo e com o mundo. Em 

Piaget, há uma gênese que permite essa constituição de estados mais 

adaptados para o sujeito. “[A] gênese é certa forma de transformações 

partindo de um estado A e alcançando um estado B, sendo este mais estável 

que o primeiro.” (PIAGET, [1964]1978, p. 134). No curso do 

desenvolvimento mental, a razão plenamente desenvolvida, como estrutura 

operatório-formal, é a conquista do estado mais equilibrado para o sujeito, 

como equilíbrio relativo, “equilíbrio móvel” (PIAGET, [1964]1978, p. 12). 

Desde as etapas mais elementares do desenvolvimento, um novo estado de 

equilíbrio não surge abruptamente, e sim como resultado de processos de 

equilibração, de adaptação – “[...a] adaptação é uma equilibração [...]” 

(PIAGET, [1967]1973, p. 235). Como estrutura operatório formal, isto é, 

como a característica estrutural que define o estágio operatório-formal, a 

razão não é um ponto de partida para o sujeito (PIAGET, 1950), ela é ponto 

de chegada de uma série de equilibrações que elaboram novos estados mais 

equilibrados, mais adaptados. Há um longo processo de desenvolvimento 

que permite a passagem do estado em que o ser humano, como membro da 

espécie, existe como “[...] lactente [que] tudo relaciona a seu corpo, como 

se ele fosse o centro do mundo, mas um centro que a si mesmo ignora” 

(PIAGET, [1970]1978, p. 7), ao estado em que é capaz de lidar com o 

mundo e consigo mesmo mobilizando suas estruturas operatório-formais, 

contando, por exemplo, com a reversibilidade que pode ser empreendida 

totalmente em pensamento, como marca importante da estrutura operatório-

formal. Essa passagem se dá por construção ativa do sujeito em relação com 

o mundo do objeto. 

Apoiando-se mais uma vez em pesquisas psicogenéticas, Piaget 

([1932]1994, p. 103) afirma que, assim como há uma gênese da razão, há 

uma “[...] evolução moral da criança [...]”, que vai se realizando mediante o 

surgimento de “novas formas de sentimentos” (PIAGET, [1932]1994, p. 

95). No âmbito moral, entretanto, não é o caso de existir estágios de 

heteronomia e de autonomia, “[...] mas apenas [...] fases de heteronomia e 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1368  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de autonomia, definindo um processo que se repete a propósito de cada novo 

conjunto de regras ou de cada novo plano de consciência ou de reflexão.” 

(PIAGET, [1932]1994, p. 75). Como ponto de chegada de um igualmente 

longo e em nada garantido processo de desenvolvimento, cabe destacar o 

surgimento da vontade como uma regulação mais equilibrada para o sujeito 

no âmbito de suas relações propriamente morais (PIAGET, [1964]1978). No 

campo da moralidade, a vontade equivale às operações formais no âmbito 

cognitivo. É por meio dela que o sujeito, em situação de conflito entre 

tendências, é capaz de fazer uma escolha contando com sua escala de valores 

– que também não é algo que se dê de modo pronto para os indivíduos. Esse 

rumo do desenvolvimento depende, entre outros, da superação do 

egocentrismo, entendido como “[...] uma conduta intermediária entre as 

condutas socializadas e as puramente individuais.” (PIAGET, [1932]1994, 

p. 40), e da constituição da personalidade, entendendo-a como a construção 

do “[...] eu que se situa e se submete, para se fazer respeitar, às normas da 

reciprocidade e da discussão objetiva.” (PIAGET, [1932]1994, p. 82). O 

desenvolvimento moral, assim como o cognitivo, não se realiza como “[...] 

apanágio do indivíduo isolado e [presume], necessariamente, a colaboração 

e o intercâmbio entre os indivíduos.” (PIAGET, [1948]2011, p. 89). Novas 

formas de sentimentos se dão na dependência das relações com o entorno, 

particularmente, das relações interindividuais. Consciência intelectual e 

consciência moral: para o indivíduo,  

 

[...] nem uma nem outra lhe são conferidas já prontas, 

no ponto de partida da evolução mental, e tanto uma 

quanto a outra se elaboram em estreita conexão com o 

meio social: as relações da criança com os indivíduos 

dos quais depende serão [...] formadoras [...]. 

(PIAGET, [1948]2011, p. 104) 

 

Indicado esse horizonte possível do desenvolvimento individual, 

observe-se que a realização do desenvolvimento não pode ser explicada por 

um único fator, mas por distintos fatores combinados, a saber: maturação, 

experiência física e lógico-matemática, transmissão social e equilibração 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1369 

(PIAGET, [1972]1978). Iremos nos deter sobre os fatores transmissão social 

e equilibração. Vimos que, para Piaget, o desenvolvimento se dá como 

equilibração progressiva. O processo de equilibração se desenrola por meio 

de dois tipos de ação disparadas pelo sujeito em relação com o objeto: como 

assimilação, ao integrar às suas estruturas algumas das qualidades do objeto, 

e como acomodação, ao se reorganizar como modo de responder às 

solicitações do objeto para as quais ainda não dispunha de estruturas 

adequadas. O fator equilibração, com as ações de assimilação e de 

acomodação, isto é, como interação, salienta a fundamental atividade do 

sujeito em seu processo de desenvolvimento. É justamente a ação 

acomodadora, como ação do sujeito sobre si mesmo, sobre sua organização 

estrutural que, ao se reorganizar, constrói novos patamares de equilíbrio. O 

fator equilibração, sobretudo ao se considerar o papel crucial da 

acomodação, realiza o desenvolvimento pela construção de novos patamares 

de equilíbrio para o sujeito. 

A equilibração é fator crucial ao desenvolvimento, e ponto alto, 

podemos dizer, do construto explicativo piagetiano. Junto da equilibração, 

vimos que Piaget inclui o fator da transmissão social, em que está 

contemplada a atividade educativa. Se esse fator, sozinho, não explica todo 

o desenvolvimento, este tampouco pode ser explicado sem ele. Na 

realização ativa do desenvolvimento por cada membro da espécie, a 

transmissão social tem seu papel, e ele não é de modo algum pequeno. É 

como “[...] um psicólogo levado por suas pesquisas ao estudo dos problemas 

da formação do homem.” (PIAGET, [1948]2011, p. 44) que ele frisa o 

específico papel da educação no desenvolvimento quando pontua: 

 

A educação, é, por conseguinte, não apenas uma 

formação, mas uma condição formadora necessária ao 

próprio desenvolvimento natural. Proclamar que toda 

pessoa tem o direito à educação não é pois unicamente 

sugerir tal como o supõe a psicologia individualista 

tributária do senso comum, que todo indivíduo, 

garantido por sua natureza psicobiológica ao atingir um 

nível de desenvolvimento já elevado, possui além disso 

o direito de receber da sociedade a iniciação às 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1370  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

tradições culturais e morais; é, pelo contrário e muito 

mais aprofundadamente, afirmar que o indivíduo não 

poderia adquirir suas estruturas mentais mais 

essenciais sem uma contribuição exterior, exigindo um 

certo meio social de formação, e que em todos os níveis 

(desde os mais elementares até os mais altos) o fator 

social ou educativo constitui uma condição do 

desenvolvimento. (PIAGET, [1948]2011, p. 52) 

 

O desenvolvimento acontece também pela fundamental 

contribuição da Educação, sobretudo contando com o arranjo entre os 

diferentes fatores do desenvolvimento, e aqui indicamos, de modo especial, 

aquele que se dá entre os fatores da equilibração e da transmissão social. 

Piaget distingue aprendizagem e desenvolvimento, sendo este um processo 

mais amplo e aquela caracterizando-se por situações provocadas, contando 

com o que é ofertado, por exemplo, pela transmissão social. Todavia, 

mobilizando conjuntamente o fator equilibração, a assimilação nem sempre 

dá conta de integrar na organização estrutural do sujeito aquilo que é 

transmitido – quando a assimilação é suficiente, fala-se em aprendizagem 

stricto sensu –, de modo que se abre o caminho para uma acomodação que, 

por sua vez, ao ser efetuada pelo sujeito, produz seu próprio 

desenvolvimento – caracterizando uma aprendizagem lato sensu. Conforme 

Becker (2011, p. 226), “[a]prendizagem não é apenas assimilação [...]; é 

acomodação dos esquemas de assimilação. Ela prolonga, portanto, o 

processo de desenvolvimento [...]”. Parrat-Dayan (2007, p. 17), apoiando-

se nos trabalhos de Piaget, e séculos depois de Rousseau ter se dedicado ao 

tema de como o ser humano pode vir a ser cidadão, retoma a questão 

dizendo: “O indivíduo não nasce cidadão, torna-se cidadão pela 

aprendizagem. A cidadania é o produto da educação.”. Insistindo nessa 

ideia, e contando com um aporte piagetiano e com outras pesquisas mais 

recentes da área da Psicologia, Dani e Freitas (2017) salientam certa 

condição humana e a importância da atividade educativa para o 

desenvolvimento considerando-se essa condição: 

 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1371 

Nós, seres humanos, nascemos inacabados, e por esta 

razão temos uma infância longa. Dependemos de 

outros não apenas para sobreviver, mas também para 

nosso pleno desenvolvimento como pessoas. A 

Natureza nos equipou com uma possibilidade de 

sermos empáticos (De Waal 2010) e até mesmo com 

um senso rudimentar de justiça (Bloom 2013). 

Todavia, estas habilidades estão longe de serem 

suficientes para convivermos de forma livre, 

harmônica e democrática uns com os outros. Do ponto 

de vista moral/ético, também nascemos inacabados e, 

portanto, não é possível uma pessoa tornar-se 

moral/ética sem uma educação em valores. (DANI; 

FREITAS, 2017, p. 7) 

 

 

Piaget não postulou dependência da Pedagogia em relação à 

Psicologia, mas compreendeu que a Pedagogia pode se apoiar em 

conhecimentos produzidos pela pesquisa psicológica, na medida em que 

esta permite, por exemplo, investigar processos e mecanismos envolvidos 

nas aprendizagens (DONGO-MONTOYA, 2004), e, podemos acrescentar, 

processos e mecanismos envolvidos no desenvolvimento. Em suma, a 

pesquisa psicogenética empreendida por Piaget, ao permitir conhecer o 

indivíduo, seus modos de funcionamento e como se estrutura ao longo do 

desenvolvimento, auxilia a conhecer aquele que está posto como educando. 

Desse modo, a ação educativa poderá ser mais bem direcionada ao 

considerar não apenas seus objetivos – em que aqui destacamos, entre 

tantos: formar o cidadão – mas também como organizar mais 

adequadamente os caminhos para alcançá-los. De acordo com Mota (2005, 

p. 107), “[a]través da identificação dos fatores que afetam o 

desenvolvimento humano podemos pensar sobre trabalhos de intervenção 

mais eficazes, que levem a um desenvolvimento harmônico do indivíduo.”. 

É nesse sentido que Piaget ([1932]1994, p. 22) assevera: “Portando, nada é 

mais útil para formar os homens do que ensinar a conhecer as leis dessa 

formação.”. Relembrando Nussbaum (2015), podemos dizer que isso 

permite que se identifique melhor os problemas que precisam ser 



Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1372  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

solucionados e os recursos de que dispomos para solucioná-los ao 

pensarmos a Educação, e a Educação em sua vinculação com a Política. 

 

 

 

Considerações finais 

 

O vir a ser cidadão, dentro da proposta rousseauniana, revela um 

profundo enlace entre Educação e Política, que pode ser acompanhado pela 

narrativa do desenvolvimento-formação de Emílio como sujeito racional e 

moral. Para além do nexo fundamental entre Educação e Política, em 

Rousseau há uma vinculação entre Educação, Política e o que indicamos, 

apoiando-nos em Penna (1991), como ideias psicológicas, na medida em 

que, a partir da Filosofia, aborda a formação do cidadão atrelada ao 

desenvolvimento do sujeito em seus âmbitos racional e moral. Aventando 

esse nexo já em Rousseau, compreendemos que as contribuições elaboradas 

no solo próprio da Psicologia do Desenvolvimento, aqui representada por 

aspectos do trabalho de Piaget, auxiliam a lidar com o que Nussbaum 

(2015), ao pensar a Educação, pontua como problemas dessa área e recursos 

para solucioná-los. Esse auxílio se dá na medida em que direciona o olhar 

aos mecanismos e processos envolvidos no desenvolvimento individual. 

Ademais, propomos que, ao salientar a atividade educativa como um dos 

fatores do desenvolvimento, atentando, sobretudo, para a sua imbricação 

com o fator equilibração, a contribuição da pesquisa psicogenética 

estabelece um fortalecimento desse nexo, agora, entre Educação, Política e 

Psicologia do Desenvolvimento, colaborando para a discussão acerca da 

questão do vir a ser cidadão, como uma questão que ainda não está resolvida 

para nós, relembrando a ponderação de Cassirer (1999), e que mantém sua 

atualidade e necessidade de ser tomada em mãos. Percorrido esse caminho, 

e entendendo com Honneth (2014) que hodiernamente há um desenlace 

entre Política e Educação, compreendemos que, especialmente no que diz 

respeito à discussão acerca de como o ser humano, como membro da espécie 

e vivendo em sociedade, pode vir a ser cidadão, faz-se urgente tanto uma 



Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1373 

retomada do enlace entre as áreas da Política e da Educação, quanto uma 

vinculação entre essas áreas e a Psicologia do Desenvolvimento. 

Compreendemos que a vinculação entre essas três áreas pode contribuir para 

a criação de propostas educacionais que, ao levar em conta pesquisas 

psicogenéticas e explicações para o desenvolvimento do indivíduo 

ancoradas nessas pesquisas, delineiem-se mais assertivamente quanto ao 

intuito de formar pessoas capazes de viver em sociedades democráticas, 

como pessoas que se entendam e se sintam como parte, nos termos de 

Rousseau, ou ainda, como personalidades, nos termos de Piaget.  

 

 

Referências 

ASSMANN, Selvino José. Sobre a política e a pedagogia em Rousseau (É 

possível ser homem e ser cidadão?). Perspectiva, Florianópolis, v. 6, n. 11, p. 22-

45, 1988. DOI: https://doi.org/10.5007/%25x . Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/10773 . Acesso em: 

25 fev. 2021. 

BARROS, Gilda Naécia Maciel. Rousseau e a questão da cidadania. Disponível 

em: http://www.hottopos.com/convenit2/rousseau.htm. Acesso em: 06 jan. 2021. 

BATTRO, Antonio. O Pensamento de Jean Piaget: Psicologia e Epistemologia. 

Tradução de Lino de Macedo. Rio de Janeiro: Editora Forense Universitária, 1976. 

BECKER, Fernando. Aprendizagem: reprodução, destino ou construção. In: 

DONGO-MONTOYA, Adrian O. et al. (Org.). Jean Piaget no século XXI: escritos 

de epistemologia e psicologia genéticas. São Paulo: Cultura Acadêmica; Marília: 

Oficina Universitária, 2011. 236 p. DOI: https://doi.org/10.36311/2011.978-85-

7983-165-2.p209-230. Disponível em: 

https://ebooks.marilia.unesp.br/index.php/lab_editorial/catalog/book/25. Acesso 

em: 24 nov. 2022. PMCid:PMC3264764  

BIAGGIO, Angela M. B. Psicologia do Desenvolvimento. 24. ed. Petrópolis: 

Vozes, 2015. 

BOTO, Carlota. A Escola do Homem Novo: Entre o Iluminismo e a Revolução 

Francesa. São Paulo: Unesp, 1996. 

BOTO, Carlota. Instrução pública e projeto civilizador: o século XVIII como 

intérprete da ciência, da infância e da escola. São Paulo: Editora Unesp, 2017. 

CALLIGARIS, Contardo. Fala 'cidadão, não' mostra restos de uma atrasada 

estrutura de classes. Folha de São Paulo, São Paulo, 8 jul. 2020. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/colunas/contardocalligaris/2020/07/fala-cidadao-

https://doi.org/10.5007/%25x
https://periodicos.ufsc.br/index.php/perspectiva/article/view/10773
http://www.hottopos.com/convenit2/rousseau.htm
https://doi.org/10.36311/2011.978-85-7983-165-2.p209-230
https://doi.org/10.36311/2011.978-85-7983-165-2.p209-230
https://ebooks.marilia.unesp.br/index.php/lab_editorial/catalog/book/25
https://www1.folha.uol.com.br/colunas/contardocalligaris/2020/07/fala-cidadao-nao-mostra-restos-de-uma-atrasada-estrutura-de-classes.shtml


Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1374  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

nao-mostra-restos-de-uma-atrasada-estrutura-de-classes.shtml. Acesso em: 23 jan. 

2021. 

CALVINO, Ítalo. Por que ler os clássicos. Tradução de Nilson Moulin. 2. ed. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

CASSIRER, Ernst. A questão de Jean-Jacques Rousseau. Tradução de Erlon José 

Paschoal e Jézio Gutierre. São Paulo: Editora UNESP, 1999. 

CIDADÃO. In: HOUAISS, Antônio. Dicionário eletrônico Houaiss da língua 

portuguesa. São Paulo: Objetiva, 2009. 

DALBOSCO, Claudio Almir. Determinação racional da vontade humana e 

educação natural em Rousseau. Educação e Pesquisa, v. 33, p. 135-150, 2007. 

DOI: https://doi.org/10.1590/S1517-97022007000100009. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ep/a/BMqYkjyyGCzhmXSqXDXXnnf/. Acesso em: 17 

jul. 2023. 

DALBOSCO, Claudio Almir. A história como experiência formativa em 

Rousseau. Revista Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, v. 21, n. 67, p. 923-

944, 2016. DOI: https://doi.org/10.1590/S1413-24782016216747. Disponível em: 

https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1413-24782016000400923. Acesso em: 25 

fev. 2021.  

DANI, Lúcia Salete Celich; FREITAS, Lia Beatriz de Lucca. (Orgs.). Reflexões 

sobre educação moral. Campinas: Mercado das Letras, 2017. 

DELVAL, Juan. Teses sobre o construtivismo. In: RODRIGO, Maria José; 

ARNAY, José. (Orgs.) Conhecimento cotidiano, escolar e científico: 

representação e mudança. São Paulo: Ática, 1998. p. 15-35. 

DENT, N. J. H. Dicionário Rousseau. Tradução de Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar, 1996. 

DONGO MONTOYA, Adrian O. Contribuições da Psicologia e Epistemologia 

Genéticas para a Educação. In: CARRARA, Kester (Org.). Introdução à 

Psicologia da Educação. São Paulo: Avercamp, 2004. p. 157-186. 

FIGUEIREDO, Luís Claudio Mendonça; SANTI, Pedro Luiz Ribeiro de. 

Psicologia, uma (nova) introdução: uma visão histórica da psicologia como 

ciência. 3 ed. São Paulo: EDUC, 2018. 
FRANCISCO, Maria. F. S. Rousseau e a questão das educações pública e doméstica. 

Cadernos de Ética e Filosofia Política, São Paulo, v. 16, n. 1, p. 59-78, 2010. Disponível 

em: https://www.revistas.usp.br/cefp/article/view/82594. Acesso em: 25 fev. 2021. 

GUSDORF, Georges. Les sciences humaines et la pensée occidentale. Tome VI. 

L’avènement des sciences humaines au siècle des lumières. Paris: Les Éditions 

Payot, 1973. 

HONNETH, Axel. Educação e esfera pública democrática: um capítulo 

negligenciado da filosofia política. Civitas - Revista De Ciências Sociais, Porto 

Alegre, v. 13, n. 3, p. 544-562, 2014. DOI: https://doi.org/10.15448/1984-

7289.2013.3.16529. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/colunas/contardocalligaris/2020/07/fala-cidadao-nao-mostra-restos-de-uma-atrasada-estrutura-de-classes.shtml
https://doi.org/10.1590/S1517-97022007000100009
https://www.scielo.br/j/ep/a/BMqYkjyyGCzhmXSqXDXXnnf/
https://doi.org/10.1590/S1413-24782016216747
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1413-24782016000400923
https://www.revistas.usp.br/cefp/article/view/82594
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2013.3.16529
https://doi.org/10.15448/1984-7289.2013.3.16529


Diandra Dal Sent Machado 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1375 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/civitas/article/view/16529. 

Acesso em: 25 fev. 2021.  

JACÓ-VILELA, Ana Maria; FERREIRA, Athur Arruda Leal; PORTUGAL, 

Francisco Teixeira (Orgs.). História da psicologia: rumos e percursos. Rio de 

Janeiro: Nau Editora, 2007. 

LA TAILLE, Yves de. Formação ética: do tédio ao respeito de si. Porto Alegre: 

Artmed, 2009. 

MACHADO, Diandra Dal Sent. Afetividade e desenvolvimento da razão: Jean-

Jacques Rousseau e Jean Piaget. 2020. Tese (Doutorado em Educação) - Programa 

de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 

Porto Alegre, 2020. Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/214204. 

Acesso em: 25 fev. 2021. 

MOTA, Márcia Elia da. Psicologia do Desenvolvimento: uma perspectiva 

histórica. Temas em Psicologia, Ribeirão Preto, v. 13, n. 2, p. 105-111, 2005. 

Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-

389X2005000200003. Acesso em: 25 fev. 2021. 

NUSSBAUM, Martha. Sem fins lucrativos: por que a democracia precisa das 

humanidades. Tradução de Fernando Santos. São Paulo: Editora WMF Martins 

Fontes, 2015. 

PARRAT-DAYAN, Silvia. A discussão como ferramenta para o processo de 

socialização e para a construção do pensamento. Educação em Revista, Belo 

Horizonte, v. 45, p. 13-26, 2007. DOI: https://doi.org/10.1590/S0102-

46982007000100002. Disponível em: 

https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-

46982007000100002&script=sci_abstract&tlng=pt. Acesso em: 25 fev. 2021. 

PENNA, Antonio Gomes. História das Idéias Psicológicas. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Imago Ed., 1991. 

PIAGET, Jean. A representação do mundo na criança: com o concurso de onze 

colaboradores. Tradução de Adail U. Sobral. Aparecida: Ideias & Letras, 2005. 

(Originalmente publicado em 1926) 

PIAGET, Jean. Biologia e Conhecimento: ensaio sobre as relações entre as 

regulações orgânicas e os processos cognoscitivos. Tradução de Francisco M. 

Guimarães. Petrópolis: Vozes, 1973. (Originalmente publicado em 1967) 

PIAGET, Jean. Introduction à l’épistémologie génétique: la pensée biologique, la 

pensée psychologique et la pensée sociologique. Paris: Presses Universitaires de 

France, 1950. 

PIAGET, Jean. O juízo moral na criança. Tradução de Elzon Lenardon. São 

Paulo: Editora Summus, 1994. (Originalmente publicado em 1932) 

PIAGET, Jean. O nascimento da inteligência na criança. Tradução de Alvaro 

Cabral. 4. ed. Rio de Janeiro: Zahar Ed., 1987. (Originalmente publicado em 

1936) 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/civitas/article/view/16529
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/214204
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-389X2005000200003
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-389X2005000200003
https://doi.org/10.1590/S0102-46982007000100002
https://doi.org/10.1590/S0102-46982007000100002
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-46982007000100002&script=sci_abstract&tlng=pt
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-46982007000100002&script=sci_abstract&tlng=pt


Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento 

1376  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1351-1376, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

PIAGET, Jean. Para onde vai a educação? Tradução de Ivette Braga. 21. ed. Rio 

de Janeiro: José Olympio, 2011. (Originalmente publicado em 1948) 

PIAGET, Jean. Problemas de psicologia genética. Tradução de Nathanael C. 

Caixeiro, Zilda Abujamra Daeir e Célia E. A. Di Piero. São Paulo: Abril Cultural, 

1978. (Originalmente publicado em 1972, Coleção Os Pensadores) 

PIAGET, Jean. Psicologia e Epistemologia: Por uma teoria do conhecimento. 

Tradução de Agnes Cretella. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1978. 

(Originalmente publicado em 1970) 

PIAGET, Jean. Seis estudos de Psicologia. Tradução de Maria Alice Magalhães 

D’Amorim e Paulo Sérgio Lima Silva. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

1978. (Originalmente publicado em 1964) 

PIAGET, Jean; INHELDER, Bärbel Inhelder. A Psicologia da criança. Trad. 

Octavio Mendes Cajado. 11 ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 2021. 146 p.  

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem e os fundamentos da 

desigualdade entre os homens. Tradução de Lourdes Santos Machado. 1. ed. Porto 

Alegre: Editora Globo, 1973. (Originalmente publicado em 1754) 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Do Contrato Social ou Princípios do Direito Político. 

Tradução de Lourdes Santos Machado. 1. ed. Porto Alegre: Editora Globo, 1973. 

(Originalmente publicado em 1762) 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Emílio ou Da Educação. Tradução de Roberto Leal 

Ferreira. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004.  

 

Data de registro: 25/02/2021 

Data de aceite: 19/01/2022 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1377 

 

 Totalidade dialética: contribuições para 

derruir os limites entre a filosofia e a 

interdisciplinaridade 

 

 

Marcelo Gomes* 

 

 

Resumo: O presente artigo busca trazer para o debate alguns elementos que 

denotam uma tendência na filosofia de ser uma atividade intelectual voltada para a 

construção de um olhar de unidade objetivando a totalidade. A categoria totalidade 

primeiro aparece como objetivo do processo gnosiológico para em seguida aparecer 

como categoria lógica e epistemológica, sendo significante e explicativa. Esta 

tendência da filosofia ainda colocaria em suspeição a ideia de interdisciplinaridade 

como pensamento inovador fundado na década de sessenta na França. Este trabalho 

ainda busca contribuir com o debate interdisciplinar ao colocar a pertinência da 

visão unitária, sistêmica e dialética, que nos conduza para uma superação do que 

podemos chamar de “alienação esclarecida”. 

 

Palavras-chave: Filosofia; Animismo; Interdisciplinaridade; Totalidade; Dialética 

 

 

Dialetic totality: contributions to drop the limits between philosophy and 

interdisciplinarity 

 

Abstract: This article seeks to bring to the debate some elements that denote a 

tendency in philosophy to be an intellectual activity aimed at building a look of 

unity aiming at totality. The totality category first appears in history as the objective 

of the gnosiological process and then appears as a logical and epistemological 

category, being significant and explanatory. This trend in philosophy would still put 

the idea of interdisciplinarity as an innovative thought founded in the sixties in 

                                                           

* Doutor em Sociologia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professor na 

Universidade Estadual do Oeste do Paraná (UNIOESTE). E-mail: mgsociais@yahoo.com.br. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1765128528172775. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7268-

6935.  

 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59947  

  

mailto:mgsociais@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/1765128528172775
https://orcid.org/0000-0001-7268-6935
https://orcid.org/0000-0001-7268-6935
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59947
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59947


Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1378  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

France under suspicion. This work still seeks to contribute to the interdisciplinary 

debate by placing the pertinence of the unitary, systemic and dialectical view, which 

leads us to overcome what we can call "enlightened alienation".  

 

Key-words: Philosophy; Animism; Interdisciplinarity; Totality; Dialectic 

 

 

Totalidad dialética: contribuciones para abandonar los límites entre filosofía 

e interdisciplinaridad 

 

Resumen: Este artículo busca traer al debate algunos elementos que denotan una 

tendencia en la filosofía a ser una actividad intelectual orientada a construir una 

mirada de unidad con miras a la totalidad. La categoría de totalidad aparece primero 

como el objetivo del proceso gnosiológico y luego aparece como una categoría 

lógica y epistemológica, siendo significativa y explicativa. Esta corriente filosófica 

aún pondría bajo sospecha la idea de la interdisciplinariedad como pensamiento 

innovador fundado en los años sesenta en Francia. Este trabajo también busca 

contribuir al debate interdisciplinario colocando la pertinencia de la mirada unitaria, 

sistémica y dialéctica, lo que nos lleva a superar lo que podemos llamar "alienación 

ilustrada".  

 

Palabras clave: Filosofía; Animismo; Interdisciplinariedad; Totalidad; Dialéctico 

 

 

Ilustrações da totalidade na pré-história e na antiguidade 

 

O processo gnosiológico engendrado pela práxis consciente humana 

é imanente à manifestação desta vida, não importa o quão vetusta é sua 

expressão. Ser e conhecer são resultados dialéticos de um só processo do 

devir humano — até o advento da divisão social do trabalho que separou o 

trabalho manual do intelectual — e é isso o que entendemos por práxis. Um 

ser que dá respostas, como diria Lukács, é um ser que se propõe perguntas. 

E não é outro o motivo do drama de Hamlet, atormentado que era pela sua 

consciência: um ser cônscio dos males e perfídias de seu reino e cônscio da 

finitude e efemeridade da vida. E, por isso, a humanidade não manifesta sua 

vida de modo indiferente aos conteúdos desta existência, sendo obrigada a 

representar, significar ou processar racionalmente os fenômenos e eventos 

que a cercam. Cada ocorrência exige uma explicação; clama por um sentido. 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1379 

Ainda que, na ausência da capacidade de elucidar corretamente suas causas, 

a imaginação apareça para cumprir a função explicativa. Nas palavras de 

Godelier, 

O homem primitivo pensa na natureza por 

ANALOGIA. O pensamento primitivo pensa 

espontaneamente a natureza de maneira analógica ao 

mundo humano. Quais são o conteúdo e a forma destas 

analogias? Representam as forças e realidades 

invisíveis da natureza como “sujeitos”, quer dizer, 

como seres dotados de consciência, de vontade, 

comunicando-se entre si e com o homem. A natureza, 

mais além das suas aparências visíveis, se desdobra, 

portanto, para a consciência em mundos profundos 

imaginários habitados por sujeitos, ideias, que 

personificam as forças invisíveis, os poderes superiores 

e misteriosos da natureza. As idealidades criadas pelo 

pensamento humano se apresentam, portanto, como 

um mundo coerente e organizado de representações 

ilusórias, mundo que domina a prática e a consciência 

humanas (GODELIER apud CARVALHO, 1981, p. 

150). 

 

A vida social — e toda vida humana é assim, como já prenunciava 

o zoon politikon aristotélico — exige um sentido. Ou este sentido é captado 

na imediaticidade da práxis ou é criado, pouco importando se se trata de uma 

ficção criada espontaneamente ou se inerente ao fenômeno vivido. A criação 

de um sentido é possivelmente a função básica de toda ideologia, ou seja, 

de toda representação tomada como correta adequação do pensamento ao 

objeto. Por isso é que a ideologia, mesmo sendo uma representação grosseira 

e fantasiosa da vida humana, tem grande poder sobre a normatização da vida 

social1, pois a eficácia está assegurada pela crença subjetiva e não pela 

correção objetiva que esta possui. E não é apenas uma ocorrência ou evento 

isolado que exigem e clamam por este sentido, mas a totalidade da vida. E 

                                                           

1 Como bem explicita Maurice Godelier, “[...] na sua origem e no seu conteúdo, a religião é 

representação espontânea e ilusória do mundo, mas representação tal que, pelo seu próprio 

conteúdo, do seu próprio interior, ela funda e exige uma prática que lhe corresponde” 

(GODELIER apud CARVALHO, 1981, p. 153). 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1380  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

este é um fundamento genealógico da expressão ideológica religiosa. E aqui 

comungamos com outros autores que também sustentam que a religião é a 

primeira manifestação da criação de respostas e sentidos para a vida 

humana. 

O processo gnosiológico não começa evidentemente na 

modernidade e nem no seu momento mais glamoroso. E não sabemos 

quando nem como, mas temos conhecimento hoje de que a sistematização 

mais rudimentar de uma forma explicativa de mundo se deu já com uma 

preocupação de totalidade. Um conhecimento que almeja uma explicação 

universal ou uma abordagem integral, ao contrário de uma visão 

fragmentária do real, não é produto inovador de adversários da ciência 

moderna e da hiperdimensionada fragmentação cartesiana. É algo tão velho 

quanto as primeiras manifestações religiosas sistematizadas. Por isso 

podemos dizer que a primeira grande síntese explicativa já se caracterizava 

por uma visão unitária do real. Por óbvio, esta síntese não era resultado da 

aplicação de métodos ou de verificação científica, mas performava uma 

primeira visão de mundo ou cosmovisão.  

É o animismo que representa bem esta primeira Weltanschauung. 

Não só pelo fato de que o relativo simplismo produzido pela fantasia marca 

a carência de ferramentas intelectuais para a explicação das causas que hoje 

se sabem triviais a respeito de fenômenos cotidianos, mas também pelo fato 

de que esta visão de mundo busca abarcar e explicar a totalidade da vida 

numa concepção de unidade. E este termo de origem alemã, como bem 

explica Freud, evidencia adequadamente a característica destas concepções 

religiosas2. 

Entendo que uma visão de mundo é uma construção 

intelectual que, a partir de uma hipótese geral, 

soluciona de forma unitária todos os problemas de 

nossa existência, na qual, portanto, nenhuma questão 

fica aberta, e tudo que nos concerne tem seu lugar 

definido. É fácil compreender que a posse de uma visão 

de mundo se inclui entre os desejos ideias de um ser 

                                                           

2 Ainda que o termo religião se aplique aqui de forma inadequada segundo a própria 

classificação feita por Freud, Frazer ou Tylor. 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1381 

humano. Acreditando numa visão de mundo, podemos 

nos sentir seguros na vida, saber a que devemos aspirar 

e como alocar da maneira mais apropriada os nossos 

afetos e interesses (FREUD, 2010, p. 217). 

 

A crença animista tem como fundamento a ideia de que todas as 

coisas possuem vida, portanto, alma — palavra que em latim se pronuncia 

anima e que, ipso facto, este pensamento mágico leva o nome de animismo. 

Segundo este pensamento, o todo é uno e redutível a um elemento universal. 

Se trata de um reductio ad unum. Há nesta crença uma única substância que 

unifica toda a criação e isso também explica que tudo tem uma consciência 

e uma intenção. Diga-se, uma ideia interessante e ao mesmo tempo 

rudimentar, que auxiliava na criação de explicações para os fenômenos 

naturais, uma vez que tudo era interpretado como dotado de propósito. Ou 

seja, na ausência de uma clara e independente causalidade natural para as 

coisas, todos os eventos eram tomados como emanados de uma vontade. 

Tudo tinha um anima, o que significava para estes que tudo possuía vida e 

pensamento. Para aquela consciência atormentada sobre a qual falamos 

acima a realidade não deveria aparecer entrópica, uma vez que a estrutura 

causal não era evidente e nem alcançável pelo grau gnosiológico daqueles 

povos. Então a grande chave explicativa para o pensamento primitivo é 

compreender que tais povos não só buscavam uma explicação, mas 

explicavam por analogia e, neste caso, sendo eles a origem analógica 

inconsciente. Há um claro processo de antropomorfização das forças 

naturais e todos os eventos a elas relacionados. A humanidade se sentia 

imersa e componente de uma grande comunidade de seres viventes. E tudo 

era vivo, das ervas às estrelas; dos seres humanos às montanhas3. Estes 

                                                           

3 Embora ainda controverso e já não ligado diretamente ao animismo, tal fato deve explicar 

muito bem o motivo de rituais e oferendas para aplacar a “fúria dos deuses” (em verdade, dos 

eventos naturais, uma vez que catástrofes são recorrentes na história). Afinal, na incapacidade 

de declarar guerra a oponentes tão superiores, sua inteligência prática os conduzia para os 

acordos de paz. E o que seria melhor do que dar presentes valiosos para conquistar a simpatia e 

perdão destes oponentes? E embora seja fenômeno universal de tais povos — quiçá até o 

presente momento em muitas comunidades — o conteúdo é diverso na história e culturas. Para 

uns, alimentos eram o bem mais precioso, pois mantinham a vida. Para outros, isso significa 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1382  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

povos viam como causa da dinâmica natural a presença de espíritos em todas 

as coisas e por isso acreditavam que estes eram “as causas dos processos 

naturais e acreditam que não apenas os animais e plantas, mas também as 

coisas inanimadas são animadas por eles” (FREUD, 2013, p. 74). 

Estes sistemas de pensamento mítico e religioso já na sua origem 

convergem para uma explicação total, fazendo jus ao teor da expressão 

acima mencionada de uma Weltanschauung. A explicação do real como 

totalidade não é como a coruja de minerva lembrada por Hegel, que apenas 

alça voo ao cair da tarde. Ela está presente já na origem das primeiras 

sistematizações gnosiológicas. O que pode bem ser explicado, se Freud 

neste caso estiver certo, de que como queria Ernst Haeckel, a origem da 

humanidade percorre o mesmo caminho da origem do indivíduo. Se de fato 

assim for, ainda que tal analogia carregue seus limites, os primórdios da 

humanidade espelham a infância do indivíduo em muitos aspectos. Para 

Freud, a infância é marcada pelo espírito narcisista e egocêntrico da criança. 

Neste egotismo ou egolatria, a criança tem dificuldade em estabelecer o 

limite entre o ego e o mundo. Tudo seria parte imanente de seu ser e a ela 

pertenceria. Talvez aí resida a causa de esta “infância” primitiva não 

conseguir enxergar as coisas na sua distinção e multiplicidade mais ou 

menos independente. E a utilização dos recursos da magia e feitiçaria não 

seria outra coisa que não a comprovação de um desejo profundo de controle 

                                                           
que a vida era bem ainda mais valioso. Podendo assim ser a vida de escravos ou de filhos e 

crianças. Ou em outros locais a vida da mulher, uma vez que eram elas que — pensava-se — 

eram o receptáculo quase espontâneo da vida. E acompanhando a suposta psicologia primitiva, 

a vida de uma mulher nova, em detrimento de uma idosa, uma vez que sabiam que esta primeira 

poderia gerar muito mais filhos (vidas) do que as segundas. Logo, a oferenda da virgem não 

parece ser apenas uma fantasia desmedida e produto de cineastas contemporâneos. Embora fato 

hoje contestado pelo egiptólogo Bassan El-Shammaa, até séculos recentes o sacrifício anual de 

uma virgem lançada nas águas do Nilo é bem conhecido e documentado desde o século XIV, 

ou antes, em Plutarco. Também há fontes importantes que testemunham o sacrifício de crianças 

e mulheres nativas, e não apenas de prisioneiros de guerra distantes, entre povos pré-

colombianos da Meso-América, pelo menos entre os Olmecas e povos Nahuas ou Náuatles, 

como os Toltecas e Astecas e os Maias. “Ao referir-se ao sacrifício de meninos de sete a oito 

anos em honra a Tláloc, Pomar [...] diz que, uma vez degolados, ‘... os jogavam em uma caverna 

[pela] abertura natural que havia numas pedras junto ao ídolo, muito escura e profunda’. Em 

outras partes os meninos eram enterrados” (GRAULICH e OLIVIER, 2004, p. 130). 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1383 

subjetivo sobre a objetividade. A crença de que palavras, rituais ou objetos 

homológicos (ritual da chuva ou bonecos vodus) possam de fato interferir 

sobre a dinâmica do real evidencia fortemente a causa destas crenças na 

posição narcísica e seu desejo profundo. 

 

Não há dúvida quanto ao que é considerado eficaz em 

todos esses exemplos. É a semelhança entre o ato 

realizado e o evento esperado. Daí Frazer chamar de 

imitativa ou homeopática essa espécie de magia. Se eu 

quero que chova, preciso apenas fazer algo que pareça 

ou lembre a chuva (FREUD, 2013, p. 80). 

 

Ainda segundo Freud em Totem e tabu, as neuroses modernas 

calcadas nos mesmos desejos reprimidos e na incompletude de maturação 

da psique narcísica engendravam patologias típicas desta concepção 

anímica. Estas patologias eram marcadas pela crença do doente de que seu 

pensamento ou ação teriam um poder involuntário sobre o universo. Assim 

como os pensamentos involuntários no âmbito da ideia, o transtorno 

obsessivo compulsivo (TOC) expressa bem esta neurose no âmbito prático, 

em ambos o doente de fato acredita que seu pensamento involuntário ou seus 

“rituais” cotidianos incidiriam num ou noutro tipo de desfecho para coisas 

completamente independentes de sua vontade. A isso Freud chamou de 

onipotência do pensamento, ou seja, uma crença do indivíduo de que suas 

palavras ou pensamentos podem ter alguma força causal sobre coisas ou 

eventos que de fato o indivíduo não tem.4 “Podemos agora dizer, 

                                                           

4 A onipotência do pensamento seria uma neurose com clara vinculação àquele espírito 

narcísico de uma psique doente. E contemporaneamente podemos especular sobre a relação 

deste mesmo fenômeno com a postura idealista ingênua, seja na filosofia, seja no universo 

daquilo que se convencionou chamar de literatura de autoajuda. Característica que se constata 

na seguinte passagem: “Vemos como se mostra pertinente a mencionada característica da magia 

estabelecida por Tylor: ‘tomar erradamente um vínculo ideal por um real’, ou, tal como foi 

expressa por Frazer, com palavras quase iguais: ‘os homens tomavam erradamente a ordem de 

suas ideias pela ordem da natureza, e por isso imaginavam que o controle que têm, ou parecem 

ter, sobre seus pensamentos, permitia-lhes exercer um controle correspondente sobre as coisas’” 

(FREUD, 2013, p. 82). Podemos incluir aqui também algumas tendências do charlatanismo 

quântico que utiliza da complexidade da física subatômica para construir enredos nos quais a 

subjetividade parece produzir efeitos sobre a matéria. Tal conclusão, infelizmente, encontra 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1384  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

sintetizando, que o princípio diretor da magia, a técnica do modo de pensar 

animista, é o da ‘onipotência do pensamento’” (FREUD, 2013, p. 85). 

Assim, o espírito narcísico, tendo dificuldades em reconhecer os 

limites e fronteiras entre o eu e o mundo objetivo, acaba transbordando sua 

subjetividade e desejos para o mundo. Essa extensão da estrutura psíquica 

ao mundo se revela sempre uma antropomorfização involuntária e 

inconsciente. É o ego como um buraco negro que, como centro gravitacional 

hiperbólico, consome tudo ao seu redor. Nem a luz escapa5. E por isso essa 

antropomorfização age como uma pareidolia doentia. O humano vê-se em 

tudo. E atrás de tudo há uma intenção e um propósito a serem 

compreendidos e, se possível, controlados. A ideia de alma é o centro 

unitário e o elemento constitutivo de todas as coisas nesta primeira visão de 

mundo que nossos antepassados formularam para si. Tudo é um e o mesmo 

ser. “O animismo é um sistema de pensamento, ele não só explica um 

fenômeno particular, mas permite compreender o mundo como unidade, a 

partir de um ponto” (FREUD, 2013, p. 76). O animismo já representa então 

essa unidade do real, ainda que sob um manto místico e pré-científico. 

E não é apenas a crença animista que possui tal característica. De 

fato, todo o pensamento mitológico produz e tende a este mesmo efeito. Há 

uma inegável tendência de buscar uma explicação total que ligue o cotidiano 

social à ordem do universo, comandados ambos pelas vontades ou capricho 

dos deuses. E é esse um dos fatores para que a vida cotidiana exija rituais 

                                                           
lastro em interpretações de alguns físicos que aludem o mesmo grau de interferência quando 

testam modelos ou experimentos sobre posições de partículas, fazendo crer que de fato há uma 

ligação entre o observador e o observado. “Este seu comportamento, assim como a superstição 

que põe em prática na vida, mostra-nos como ele está vizinho do selvagem, que acredita mudar 

o mundo exterior apenas com os pensamentos” (FREUD, 2013, p. 87). 

5 E embora a tese de que o indivíduo é uma invenção tardia, ligado à ideia de um ego histórico, 

pareça desmentir esse argumento acima, devemos lembrar que nesta infância humana da horda 

o ego em questão é um ego coletivo que não se desenvolve como oposição à comunidade, mas 

como comunhão, tal como dizia Durkheim sobre a solidariedade mecânica e unidade por 

similitude. Isso deve conduzir uma relação ainda indistinta entre o eu individual e o coletivo 

(alteridade não reconhecida). Distinção que só será estimulada pelo conflito entre grupos em 

disputa, donde a importância da guerra e das contendas para reforço das identidades do grupo. 

Essa característica reforça a ideia de unidade das coisas neste período histórico. 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1385 

religiosos e que os mitos ritualizem a vida cotidiana, num emaranhado que 

amalgama a vida temporal e o sagrado e místico. O equilíbrio do cosmos 

depende dos seres humanos segundo esta crença — e novamente aqui se 

apresenta a característica recorrente da onipotência do pensamento.  

 

Como conjunto destas narrativas e doutrinas, o mito 

caracteriza-se por oferecer uma explicação total, que 

forneça respostas para os problemas e enigmas mais 

prementes e fundamentais acerca da origem e natureza 

do Universo, do homem, da civilização e da técnica, da 

organização social, etc. Ao opor-se às explicações de 

caráter mítico, a filosofia não renunciará a esta 

dimensão de resposta última acerca da totalidade do 

real; pelo contrário, tal dimensão constituirá um dos 

traços essenciais do pensamento filosófico 

(NAVARRO CORDÓN e MARTÍNEZ, 2016, p. 26-

7). 

 

Interessante notar que em muitas estruturas mitológicas, como em 

muitas explicações primitivas, a unidade é intuída como a fonte primária 

que, a partir da divisão, dá início à criação do cosmos. No início há um caos 

original que se confunde numa totalidade difusa. Caos que se desdobra na 

criação pela mera divisão. Então ocorre uma criação distinta do processo de 

clonagem — este processo que produz o igual a partir de uma fração de si 

— que consiste num processo de criação pela separação e diferenciação. Um 

tornar-se outro a partir de si. O caso da mitologia egípcia é bem expressivo, 

ainda que os mais de três mil anos de civilização e a disputa política de cada 

cidade para priorizar seu deus fundador produzam uma miríade de narrativas 

difusas e variadas, sendo não raras vezes contraditórias. Mesmo assim, 

tomando por fonte a sentença 600 da coletânea dos chamados Textos das 

Pirâmides, vemos Atum Kheprer erguendo-se e escarrando seus primeiros 

dois filhos, Shu e Tefnut, respectivamente o ar e a umidade (água). Em outras 

fontes há o oceano primordial ou nebulosa caótica, Nun. Deste se ergue o 

monte do qual brota uma flor de lótus e Atum ou Atum-Rá dá início à criação 

a partir de uma decomposição, extrusão ou mesmo fecundação. 

 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1386  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Diversas versões da história heliopolitana da criação 

podem ser reconstruídas a partir das alusões 

encontradas em textos de diferentes períodos. Todas 

elas começam com Atum (“o todo” ou “o completo”) 

ejaculando de dentro de si mesmo Shu (“ar” — 

masculino) e Tefnut (“umidade” — feminino). Shu e 

Tefnut, por sua vez, geram Geb (“terra” — masculino) 

e Nut (“céu” — feminino). Na geração seguinte, Geb e 

Nut dão origem a dois filhos e duas filhas, e o número 

crescente de irmãos inevitavelmente conduz ao 

conflito [...] (SHAFER, 2002, p. 113). 

 

Em outra fonte e também passagens sagradas a criação já não 

acompanha esta origem de um elemento primordial se decompondo, mas a 

criação ex-nihilo, por mera vocalização dos nomes. Desta vez é o deus Ptah 

de Mênfis quem vocaliza e a partir deste verbo a criação se inicia gerando a 

Atum, também ligado a Nun e Naunet (SHAFER, 2002). Essas mudanças 

dos conteúdos cosmogônico muitas vezes decorrem na exterioridade de uma 

igual mudança da composição política ou das relações sociais destes povos. 

Algo parecido também ocorreu na Grécia antiga com os mitos de criação. 

Nas suas primeiras versões, de Pelasgo e também a descrita por Homero e 

pelos órficos, a criação obedece a uma descendência direta das deusas, não 

sofrendo ainda um domínio total do patriarcado (GRAVES, 2018, p. 50). 

No primeiro caso foi a deusa Eurínome e no segundo Tétis. “No início, 

Eurínome, a Deusa de Todas as Coisas, ergueu-se nua do Caos, mas, não 

encontrando nenhum lugar firme onde pudesse descansar os pés, separou o 

mar do céu, dançando sozinha sobre as ondas” (GRAVES, 2018, p. 43). Já 

na narrativa homérica, “conta-se que todos os deuses e todas as criaturas 

vivas originaram-se da torrente com que Oceano cerca o mundo, e que Tétis 

foi a mãe de todos os filhos dele” (GRAVES, 2018, p. 48). Já no caso da 

versão da criação olímpica, embora seja também a deusa (Gaia) quem 

emerge do Caos adormecida, é o deus Urano — seu consorte — quem irá 

fecundar a terra (Gaia), dando origem a todos os demais deuses e elementos 

naturais. Em todos os casos, porém, mantém-se a estrutura de uma totalidade 

inicial e difusa, ora descrita como caos e ora como a “potestade” Oceano, 

que circunda o mundo ou universo. 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1387 

No início de todas as coisas, a Mãe Terra (Gaia) 

emergiu do Caos e pariu seu filho Urano (Céu) 

enquanto dormia. Fitando-a com carinho a partir das 

montanhas, ele fez cair uma chuva fértil sobre suas 

fendas secretas, e ela pariu grama, flores e árvores, com 

todos os animais e pássaros característicos. Essa 

mesma chuva fez os rios fluírem, preenchendo os 

lugares côncavos com água, formando, assim, os lagos 

e mares (GRAVES, 2018, p. 50). 

 

Como característica destas narrativas míticas temos não apenas a 

unidade como ponto inicial da criação, mas também a totalidade como alvo 

da explicação cosmogônica. A estrutura mítica parte do Uno e almeja a 

explicação total demonstrando de onde derivou-se todos os particulares que 

parecem se opor ao Uno. Este início gnosiológico não visa apenas um ou 

outro aspecto do real, mas sua integralidade. E, no caso do animismo, este o 

faz reduzindo tudo a um (anima). Segundo Mondolfo, essa estrutura mítica 

nos vários povos e culturas pavimenta a estrada na qual a filosofia iria 

passar, antepondo em discussão conceitos caros ao início da filosofia, como 

a unidade originária ou substância partilhada e universal das coisas. Em 

sequência, entre os aspectos que denotam essa linha de continuidade entre 

as narrativas míticas e a filosofia, estão: 

 

1) A ideia da unidade universal, afirmada entre 

egípcios e mesopotâmicos sob a forma de unidade 

divina, em vagas formas de panteísmo (“o Deus dos 

inumeráveis nomes, que cria os próprios membros, que 

são os Deuses”; “o Uno, único, pai dos pais, mãe das 

mães”; “soma das existências e dos seres”, de que surge 

todo devir, que logo reflui a ele. 2) a Cosmogonia 

concebida, nas suas várias exposições, como passagem 

da unidade caótica indistinta primordial à distinção dos 

seres, como passagem do caos (caos aquoso: Tiamat, 

em Babilônia, Nun, no Egito) e das trevas à ordem e à 

luz (com Marduk, na Babilônia, Ra ou Rie, no Egito); 

3) as diferentes explicações dadas ao processo 

cosmogônico, quer pela potência intrínseca do mesmo 

princípio originário (como na Babilônia Tiamat “mãe 

da totalidade, criadora de todas as coisas”), quer pela 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1388  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

intervenção de um espírito sobre a matéria que contém 

os germes de todos os seres (como Aton Ra, o espírito 

que sobrenada as águas de Nun, na cosmogonia egípcia 

de Heliópolis) (MONDOLFO, 1971, p. 10). 

 

 

A totalidade e unidade na filosofia antiga 

 

Como podemos ver, há de fato um aspecto em comum na estrutura 

mítica e na filosófica. Nesta primeira, a explicação recaí sobre o 

sobrenatural, pois reduz o ser seja à alma seja aos deuses. “Para Homero e 

para Hesíodo, que constituem o ponto de referência das crenças próprias da 

religião pública, pode-se dizer que tudo é divino, porque tudo o que ocorre 

é explicado em função da intervenção dos deuses” (REALE e ANTISERI, 

2014, p. 17). Este elemento de unidade será superado pelas primeiras 

especulações cosmológicas que já não apelarão aos mitos, fazendo jus à 

exortação aristotélica de que qualquer filosofia que recorra aos deuses não 

é digna deste nome. 

Outra característica do epos homérico é a de procurar 

apresentar a realidade em sua inteireza, ainda que de 

forma mítica: deuses e homens, céu e terra, guerra e 

paz, bem e mal, alegria e dor, a totalidade dos valores 

que regem a vida do homem (basta pensar, por 

exemplo, no escudo de Aquiles que, 

emblematicamente, representava “todas as coisas”). 

Escreve W. Jaeger: “A realidade apresentada em sua 

totalidade: o pensamento filosófico a apresenta em 

forma racional, ao passo que a épica a apresenta em 

forma mítica. O tema clássico da filosofia grega — 

qual é a ‘posição do homem no universo’ — também 

está presente em Homero a cada momento” (REALE e 

ANTISERI, 2014, p. 15). 

 

E embora haja uma ruptura entre o pensamento filosófico em 

relação ao pensamento mítico, sendo o primeiro de natureza distinta e agora 

balizado por método e sistematicidade cada vez mais lógica e conceitual, há 

uma continuidade entre estes, pois o objeto e o escopo da filosofia ainda é a 

totalidade. “Inicialmente, a totalidade do real era vista como physis 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1389 

(natureza) e como cosmos. Assim, o problema filosófico por excelência era 

a questão cosmológica (REALE e ANTISERI, 2014, p. 24). Esta mesma 

característica encontraremos em muitas variações das explicações 

filosóficas. Principalmente no início da filosofia grega, conhecida como 

período fisicalista ou pré-socrático.  

Quando em seu início Tales proclama que tudo é constituído pelo 

úmido6 ou quando Anaximandro e Anaxímenes, respectivamente, sugerem 

que tudo seja composto pelo ápeiron ou pela pneuma; quando Heráclito 

afirma panta rei! E que, devido a isso, tudo seria constituído por um fogo 

que produzia a dinâmica incessante de tudo; quando Pitágoras e os 

pitagóricos afirmam que tudo é número e que este é uma entidade física e 

constitutiva da existência; quando Anaxágoras enfim chega à conclusão de 

que todas as coisas são compostas por todas as coisas, ainda que estas sejam 

uma única coisa primordial — as homeomerias — o que o início da filosofia 

em geral propõe é que tudo é redutível a uma unidade, um elemento 

primordial (Arché) que constitui e informa todas as demais coisas variáveis 

e manifestas nos entes; quando enfim ela assim procede, por outros 

caminhos e métodos, afirma a mesma unidade primordial que o animismo 

também o fazia. Nesta crença, a alma perfazia a função da Arché pré-

socrática. E embora a filosofia tenha deixado de lado a preocupação 

originária de buscar o elemento primordial ou constituinte de todas as coisas 

como essências imutáveis, ela mantém-se fiel, ao longo de toda sua tortuosa 

trajetória, em explicar a totalidade do ser. Há, por certo, divisões que darão 

origem às ciências particulares e há tematizações epistemológicas distintas 

que se preocupam muito mais com o ato, capacidade ou processo de 

conhecimento do que com a explicação total ao longo de sua história. Mas 

esta preocupação originária, ainda que abandone esta posição ingênua e 

                                                           

6 Até mesmo na época contemporânea a Aristóteles essa proposição de Tales é vista como 

influenciada pelas narrativas míticas, uma vez que elegendo o úmido como causa primária 

estaria tocando o mesmo solo mítico da gênese a partir de Oceano ou as águas primordiais. 

“Alguns pensam que os homens de tempos muitos antigos, [...] também sustentavam essa 

mesma opinião sobre o princípio primordial, uma vez que representavam Oceano e Tétis como 

sendo os pais da criação” (ARISTÓTELES, 2016, p. 48). 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1390  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

reducionista da busca pela Arché, será sua marca distintiva que a separa 

claramente das ciências particulares, ainda que tenha nestas uma fonte 

consistente para suas reflexões. 

 

No que se refere ao conteúdo, a filosofia pretende 

explicar a totalidade das coisas, ou seja, toda a 

realidade, sem exclusão de partes ou momentos dela. 

Assim, a filosofia distingue-se das ciências 

particulares, que assim se chamam exatamente porque 

se limitam a explicar partes ou setores da realidade, 

grupos de coisas ou de fenômenos. E a pergunta 

daquele que foi e é considerado como o primeiro dos 

filósofos — “Qual é o princípio de todas as coisas?” 

— já mostra a perfeita consciência desse ponto. 

Portanto, a filosofia se propõe como objeto a totalidade 

da realidade e do ser (REALE e ANTISERI, 2014, p. 

21). 

 

Esta acima uma visão muito comum dos historiadores da filosofia, 

ainda que aqui se constate uma certa tendência de leitura ou releitura do 

significado não material da palavra grega Physis. Por certo, seu significado 

alhures cumpria o designo de origem. Mas esgotá-lo aí seria negar o 

inequívoco vínculo desta origem com o elemento sensível que cumpria, 

ainda que obscuramente, a função demiúrgica. O elemento água de Tales ou 

pneuma de Anaxímenes por certo não é mais de natureza representativa, mas 

conceitual. Todavia, advinda de igual modo do objeto corpóreo material. A 

maneira como o pensamento aí se apropria da coisidade é inédita e marca de 

modo distintivo o pensar filosófico. Não está preso à pura determinação 

particular das formas representativas. Mas não se trata também de um 

universal meramente abstrato, característica amplamente negada pela ousía 

aristotélica. E esta seria uma chave para se alvejar a universalidade imanente 

à estrutura ontológica como em toda tradição materialista que desembocará 

na ciência moderna. Apreende o elemento na universalidade conceitual (a 

estrutura ontológica transposta para o plano gnosiológico) e só por isso, 

pensamos, aspira à função de Arché. E por isso é inequivocamente um 

conceito referente a um sensível que em sua origem (Physis) tangencia o 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1391 

não ser próprio da indeterminação, tal é seu poder conceitual (portanto não 

mais confinado à determinação pura e simples) de mover-se (causar) no 

sentido da determinação exterior e da pluralidade. E o faz porque é 

entendido não mais como elemento isolado, mas relacional7. Daí sua função 

demiúrgica. É, portanto, ente material paradoxal que guarda em si a 

contradição de ser imanência e transcendência a um só tempo. E aí se 

manifesta o caráter transitório da filosofia enquanto ruptura e continuidade 

com o pensamento mítico. O lógos luta nesse processo por desvencilhar-se 

do Mithós, ainda que ocasionalmente o manifeste enquanto forma ou 

conteúdo, ou ambos. As referências nos diálogos platônicos ilustram bem 

esta tensão. E a oposição dos filósofos iniciais entre si a respeito da religião 

também demonstram como essa transição é por vezes obscura. 

Reale e Jaeger, que negam de forma mais ou menos explícita este 

inequívoco materialismo físico pré-socrático são obrigados a trair suas teses 

ao reconhecer que até mesmo o aparentemente insuspeito número pitagórico 

não é outra coisa para estes que não um elemento sensível e material e não 

mera representação quantitativa. Sua descrição leva a crer que estamos 

mesmo defronte a um elemento físico já em sua origem. 

 

Considerando a concepção arcaica aritmético-

geométrica do número de que falamos, não será difícil 

compreender como os pitagóricos puderam deduzir as 

coisas e o mundo físico do número. Com efeito, os 

números eram concebidos como pontos, ou seja, como 

massas, e consequentemente eram concebidos como 

sólidos — assim, era óbvia a passagem do número para 

as coisas físicas (REALE e ANTISERI, 2014, p. 44). 

 

Em tom semelhante, embora procurando corrigir a interpretação de 

Aristóteles na Metafísica8, Jaeger faz uma consideração sobre a qualidade 

                                                           

7 Estrutura relacional que adquire importância na ciência moderna, ainda que dela não se tirou 

todas as implicações que nos leva inexoravelmente a um entendimento a um só tempo dialético 

e interdisciplinar do real. 

8 Aristóteles não parece ambíguo nesta passagem da Metafísica na qual ele descreve o 

entendimento de alguns físicos sobre o número: “Ora, é evidente que esses pensadores também 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1392  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

do número, e ainda que lhe negue a sua dimensão física (senão como 

representação), revela que sua posição diante desta imaterialidade não é 

unânime — contrariando indevidamente, a nosso juízo, Aristóteles. 

 

A doutrina pitagórica nada tem a ver com a ciência 

matemática natural, no sentido atual. Os números têm 

nela um significado muito mais vasto. Não significam 

a redução dos fenômenos naturais a relações 

quantitativas e calculáveis. A diversidade dos números 

representa a essência qualitativa de coisas 

completamente heterogêneas: o céu, o casamento, a 

justiça, o kairos, etc. Por outro lado, quando Aristóteles 

nos diz que os pitagóricos faziam consistir as coisas em 

números, no sentido de matéria, refere-se 

indiscutivelmente a uma materialização indevida desta 

identificação abstrata do número com o ser (JAEGER, 

2010, p. 205). 

 

Esta querela se torna relevante por demonstrar que a busca da 

unidade e da totalidade, ainda que se incline pelo misticismo de princípio, 

se aproxima paulatinamente de uma versão racional e natural (no sentido 

mesmo material) neste período físico ou pré-socrático e, portanto, se afasta 

— relutantemente para alguns — do fundamento sobrenatural e demiúrgico-

intencional, ambos características precípuas do pensamento mítico ou 

animista vistos acima. Assim, o essencial desta mudança é tanto a forma 

quanto o conteúdo da explicação que, neste caso, já não é mais 

cosmogônica, mas cosmológica. E não é mais lastreada na representação, 

mas no conceito do elemento originário. Como o próprio Aristóteles explica 

no seu livro Metafísica, os primeiros filósofos se dividem quanto à sua 

cosmologia, ora explicando a origem como unidade e ora como pluralidade, 

mas em qualquer caso “como julgando de natureza material”, introduzindo 

como complemento o problema do movimento. 

                                                           
consideram que o número é um primeiro princípio, tanto como a matéria das coisas quanto 

como o elemento constituinte de suas propriedades e estados. Os elementos do número, de 

acordo com eles, são o par e o ímpar; destes o primeiro é ilimitado e o segundo limitado; o um 

consiste de ambos (visto que é tanto ímpar quanto par); o número é derivado da unidade, e os 

números, como dissemos, compõem todo o céu [visível]” (ARISTÓTELES, 2016, p. 54). 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1393 

 

Com base nas considerações que acabamos de fazer e 

na avaliação desses pensadores que já debateram essa 

questão, obtivemos as seguintes informações. Dos 

primeiros filósofos, aprendemos que o primeiro 

princípio é corpóreo (considerando-se que a água, o 

fogo e similares são corpos); alguns o conceberam 

como único, enquanto outros como múltiplo, mas uns 

e outros os julgando de natureza material. Outros 

supõem adicionalmente a essa causa, a fonte do 

movimento, que alguns sustentam ser uma, enquanto 

outros afirmam serem duas (ARISTÓTELES, 2016, p. 

56). 

 

E como a busca da origem não era o único problema filosófico à 

época — de fato, sua resolução engendrou novos e mais profundos 

problemas — os filósofos logo se depararam com o aparente paradoxo do 

movimento. Sabemos que a escola eleática, representada por Parmênides e 

seguidores, se dedicou arduamente a negar a existência ou a efetividade da 

mudança, enquanto Heráclito afirmava não só a efetividade da mudança, 

mas supunha ser ela (no conceito de fogo) o elemento constituidor de todas 

as coisas. Porém, o movimento era de fato um problema em relação ao 

conhecimento. Os pré-socráticos o sabiam em sua maioria que conhecer 

algo pressupõe uma identidade do objeto consigo mesmo, pois do contrário 

qualquer mudança implicaria na parcialidade ou inutilidade do 

conhecimento. Como saber de algo que já não é? Por isso o ser deveria 

guardar coerência consigo e manter sua identidade, o que leva 

inexoravelmente à ideia de imutabilidade e eternidade do ser. Conhecer 

deveria ser compreendido como ato de captar esta identidade. Se há 

mudança, ela se altera. E o conhecimento passado negaria o presente da 

existência porque o captado já seria não ser. E de fato isso não é um mero 

sofisma semântico. Mesmo hoje, a crítica relativista que se faz à ciência ou 

à sua história, quando absolutiza a efemeridade do conhecimento e do saber, 

refunda o mesmo problema filosófico. Se nada guarda identidade consigo 

ao longo do tempo, todo saber parece ser histórico e datado, tendo uma 

validade muito limitada no tempo. Quando se absolutizam as “revoluções 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1394  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

científicas” — como chamaria (KUHN, 1998) — no sentido de uma 

completa ruptura com as escolas ou saberes anteriores, a ideia de crise dos 

paradigmas parece mesmo colocar em cheque a validade científica a longo 

prazo. À época, afirmar o devir transformador parecia sustentar a negação 

da existência e a inadequação do saber. Portanto, buscar uma identidade 

inalterável do ser consigo mesmo parecia a saída plausível. E assim o foi 

para Parmênides e seus seguidores. 

Foi Aristóteles quem formulou uma saída brilhante deste aparente 

paradoxo, mas até então tivemos na história da filosofia duas buscas de 

resoluções que propunham uma síntese entre movimento e conhecimento 

como processos compatíveis. Um deles se deu de forma materialista, 

representado pelo pensamento atomista de Leucipo e Demócrito. O outro, 

de forma idealista, teve Platão como seu fundador. Neste primeiro caso, o 

pensamento atomista compreendia que a mudança seria de fato constitutiva 

do ser e a natureza seria composta de combinações infindáveis que dariam 

origem aos diferentes particulares. Mas isso não necessariamente 

contrariava a imutabilidade essencial, pois os corpos eram constituídos, 

como sabemos, pelos elementos indivisíveis da matéria9, estes sim eternos 

e imutáveis. Então, mesmo na mudança, a essência imutável estaria 

preservada. Os corpos compostos mudam e são recombinados ao longo do 

tempo, mas haveria uma identidade essencial em seus componentes, 

permitindo aliar a um só tempo Parmênides e Heráclito. Tal pensamento 

derivava da longa trajetória pré-socrática que durante toda a sucessão de 

                                                           

9 Hoje sabemos que o átomo (aquilo que não pode ser dividido) não é a partícula indivisível da 

matéria. Enquanto conceito, o átomo foi refinado no século XIX por Dalton e Thomson e 

finalmente comprovados pelo experimento de Rutherford no início do século XX, que cria o 

modelo planetário, tendo o seu núcleo orbitado por elétrons. Posteriormente ele mesmo intui a 

existência do próton no núcleo e a Chadwick coube identificar o nêutron. Esse modelo também 

seria superado por Bohr e outros físicos contemporâneos enquanto outras partículas 

subatômicas foram descobertas posteriormente, alocadas nas famílias dos quarks e léptons que, 

além das partículas já citadas, incluem neutrinos, fótons, bósons, mésons dentre outros, deitando 

por terra a concepção de átomo como indivisível, mas comportando ainda a ideia de partícula 

material constituinte dos corpos. Com a teoria da conversibilidade de Einstein poderíamos então 

compreender finalmente que energia e matéria se equivalem na famosa equação E=MC². 

 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1395 

teses pode abrir caminho para o entendimento atomista. A ideia de que as 

coisas derivam de um ou alguns elementos é refinada na ideia de 

homeomeria de Anaxágoras, que antecipava a tese de partículas com 

qualidades e formas geométricas distintas compondo os corpos. Daí ao 

átomo foi um pequeno salto. 

Já a resolução idealista de Platão foi mais elaborada, ainda que não 

necessariamente mais real. Todavia, ganhava em complexidade. Como 

sabemos, a grande “tese” platônica era a de que o mundo sensível, no qual 

habitamos e no qual nos defrontamos com os corpos, não é um mundo 

essencial. Ou seja, a existência material seria uma espécie de simulacro no 

qual reverbera apenas de forma imperfeita (e mutável) o ser, cuja essência 

é dada pela forma (eidos). A própria prática manifestaria essa essência 

universal na comunicação diária, na qual há uma apreensão universal de um 

dado objeto mesmo diante de sua pluralidade de determinações possíveis. 

Então, por detrás desta universalidade oculta da definição a essência das 

coisas só poderia sê-la enquanto garantindo sua identidade consigo mesma.  

 

As ideias, portanto, são a resposta platônica à pergunta 

sobre como se pode esclarecer conceitos universais 

(universais) não apreensíveis empiricamente. Segundo 

Platão, as ideias são o fundamento pelo qual os 

fenômenos são assim como são (Euthyphr. 6d). [...] 

Quem quiser construir uma mesa, tem de voltar o “olho 

espiritual” de sua alma, retirando-o da multiplicidade 

das formas de aparição, para a ideia, que é sempre igual 

a si mesma e possui uma única forma (ERLER, 2013, 

p. 223). 

 

Daí supor que houvesse um mundo superior e mais real, no qual 

estas formas vigeriam, e ainda que neste ponto receba uma inusitada 

interpretação contrária do neokantiano Paul Natorp10, tal era o mundo 

inteligível no qual a essência era imutável, existindo o sensível apenas na 

sua forma corruptível por participação nas formas. Enquanto aquele mundo 

                                                           

10 Cf. (NATORP, 2012). 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1396  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

seria o reino corruptível do sensível, cujas determinações o condenariam à 

pluralidade e imperfeição, este inteligível guardaria coerência e identidade, 

atributo da universalidade das definições pela forma. Portanto, a resolução 

de Platão também parece ter conciliado Parmênides e Heráclito11, pois ainda 

que reconheça o caráter mutável do sensível e da natureza, a ideia (ou forma) 

— essência de todas as coisas — expressaria a imutabilidade do ser. 

Até aqui, a busca filosófica continua sendo o elemento ou elementos 

constitutivos da totalidade, como essências universais que pudessem 

explicar a constituição de todas as coisas. Com Aristóteles, essa 

preocupação se expressou na causa material, uma das quatro das quais ele 

elaborou para explicar a constituição do ser e do devir. Toda a filosofia até 

Platão teria se focado basicamente na causa material. Sua — de Aristóteles 

— preocupação, contudo, parecia ser superlativa. E a resolução aristotélica 

a este aparente paradoxo nos parece mais ousada, pois nem precisou buscar 

a transcendência da essência e nem deixar a causa do movimento e da 

transformação sem uma base consistente, como fizeram Demócrito e 

Epicuro. A enteléquia aristotélica conciliava o movimento e a identidade no 

mesmo mundo sensível, sem ter que recorrer, como Platão o fez, a um 

mundo imaginário. A transformação e mudança de todas as coisas 

dependiam do processo de atualização compreendida pela passagem da 

potência ao ato. Mas esta mudança não contradiria a essência porque 

justamente ao mudar, as coisas não negam, mas afirmam sua essência. Esta 

passagem não é mudança de essência, mas a realização desta, pois esta já 

estaria disposta na forma de potência, in nuce. Mesmo na mudança o ser 

guardaria identidade consigo mesmo. Entretanto, restava o problema da 

universalidade. E se de fato Aristóteles rompe com seu antigo mestre no que 

tange à sua doutrina do mundo inteligível, que negava o conhecimento a 

partir do sensível, o acompanha na tese de que o verdadeiro conhecimento 

se encontra radicado no universal. Por isso Aristóteles precisava, ainda que 

aceitando partir do sensível, elevar-se ao universal, (potência gnosiológica 

evidenciada pelo silogismo), amparado por sua classificação que separava a 

                                                           

11 Cf. (ERLER, 2013, p. 224). 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1397 

existência em espécies e gêneros. “A substância aristotélica não é um 

universal abstrato, ao contrário do gênero que indica o pertencimento da 

espécie” (REALE, 2012, p. 66-8). Neste caso, os universais deveriam se 

manifestar neste último tipo e nele estar radicado, enquanto a ideia de 

totalidade estaria disposta como movimento fundado na causa primeira ou 

primeiro motor, ainda que existissem outros motores que teriam certa 

independência com relação à causa primeira. E por isso não podemos 

afirmar ser um filósofo que reduziu tudo a um, ainda que este seja o conteúdo 

da sua “tese”. 

Devido a este reconhecimento, Aristóteles sabia que o 

conhecimento não precisava nem negar a mudança e nem negar a realidade 

da matéria ou sua expressão sensível. Apenas reconhece que o 

conhecimento das formas particulares do ser não permite atingirmos o nível 

gnosiológico mais profundo que está sediado na posse dos universais. As 

intuições participavam da construção do conhecimento, mas não atingiam 

seu fim último. Portanto, já neste período, com este pensador, temos a 

afirmação da separação da atividade científica. 

 

[...] se não há uma substância além das que são 

naturalmente compostas, a física será a ciência 

primeira; mas se há uma substância que não está sujeita 

ao movimento, a ciência que estuda essa substância 

será anterior à física e será a filosofia primeira, e, neste 

sentido, universal, porque é primeira. E caberá a essa 

ciência investigar o ser enquanto ser — tanto o que é 

quanto os atributos que lhe pertencem enquanto ser 

(ARISTÓTELES, 2016, p. 173). 

 

Embora não houvesse ciência no sentido moderno, sabia que o 

processo gnosiológico exigia uma dedicação mais ou menos especializada 

por parte dos filósofos. Haveria aqueles que se dedicariam mais à filosofia 

da natureza enquanto outros se dedicariam mais ao campo estético, ético, 

geometria ou mesmo à metafísica, esta última sendo a atividade filosófica 

dedicada ao ser enquanto ser, ou seja, ao ser independente de suas 

determinações particulares e, portanto, dedicada ao universal. Neste ponto, 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1398  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

concordante com Hegel, para quem “[...] é princípio da verdadeira filosofia 

conter em si todos os outros princípios particulares” (HEGEL, 2005, p. 55). 

Mutatis mutandis, poderíamos sugerir que Aristóteles aqui já aproxima a 

tarefa da filosofia em estabelecer-se neste terreno da universalidade 

enquanto elemento metodológico que possibilita a busca de uma totalidade. 

Enquanto as ciências particulares se dedicam ao estudo e reunião dos 

conhecimentos particulares, a filosofia (embora ele restrinja esta tarefa 

apenas à filosofia primeira dos universais ou metafísica — também 

compreendida ora como teologia ora como ontologia) poderia de forma 

menos experimental se dedicar ao conhecimento primordial destas 

essências. 

Das qualidades descritas, o conhecimento de todas as 

coisas tem, necessariamente, que pertencer àquele que, 

no mais elevado grau, possui conhecimento do 

universal, porque ele conhece, num certo sentido, todos 

os particulares compreendidos no universal. Estas 

coisas, quais sejam, as mais universais, são talvez as de 

mais difícil apreensão para o ser humano, porque são 

as mais distanciadas dos sentidos12 (ARISTÓTELES, 

2016, p. 45). 

 

Aqui Aristóteles deixa muito clara sua posição sobre a distinção 

entre saber universal e saber dos particulares, assim como da característica 

daquela atividade que pleiteia buscar a totalidade (“todas as coisas”). 

Caberia ao metafísico, ou seja, ao filósofo que se dedica à ciência primeira 

ou ao ser enquanto ser fazer o estudo das essências, tendo como escopo a 

totalidade ou, o que dá no mesmo, buscar o ser não nas suas determinações 

plurais, mas ascender ao gênero e, deste, à totalidade. Ao que parece, o que 

pretende não é mais, como outros, reduzir o real a uma unidade ou causa, 

ainda que disso se aproxime com sua descrição sobre as causas do 

                                                           

12 Neste ponto Aristóteles, ainda que metodologicamente contrário a Platão, parece comungar 

da mesma tese. Erler assim descreve a tese platônica a este respeito: “[...] a filosofia, segundo 

Platão, é excludente, porque se ocupa menos com as coisas do mundo dos fenômenos do que 

com a realidade espiritual. Ela se destina apenas a pessoas com uma predisposição especial, 

restringindo-se assim a um pequeno círculo” (ERLER, 2013, p. 97). 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1399 

movimento e causa final. É o que diz Reale quando expressa que “[...] a 

metafísica aristotélica não é voltada, como sua sucessora, para a reductio ad 

unum a qualquer preço, mas para a distinção dos vários aspectos da 

realidade”. (REALE, 2012, p. 66). Ainda assim, para este filósofo, 

justamente porque o movimento é contemplado de forma imanente, o real 

seria um todo repleto de entes em devir. Nota-se também que Aristóteles 

fala da totalidade enquanto objeto gnosiológico a que se pretende abarcar. 

Não é ainda a totalidade enquanto categoria epistemológica, que podemos 

tributar à dialética do século XIX, ou seja, a totalidade enquanto chave 

explicativa do real, na qual esta categoria entra no processo lógico como 

liame estrutural causal, que produz ou altera o significado, função ou 

determinação das coisas nesta interação dialética entre todo e parte. E 

podemos dizer que “sem a compreensão de que a realidade é totalidade 

concreta — que se transforma em estrutura significativa para cada fato ou 

conjunto de fatos — o conhecimento da realidade concreta não passa de 

mística, ou a coisa incognoscível em si” (KOSIK, 2011, p. 44)13. Do mesmo 

modo, Hegel postulava que “um conteúdo só tem sua justificação como 

momento do todo; mas, fora dele, [só] tem uma hipótese não fundada e uma 

certeza subjetiva” (HEGEL, 2005, p. 55). 

 

 

 

 

                                                           

13 É importante aqui delimitar a compreensão de Kosik sobre a ação epistemológica da categoria 

totalidade e não associá-la a uma espécie de semiótica. A esse respeito, cf. (KOSIK, 2011, p. 

28), uma vez que se pode confundir compreensão das estruturas causais e subjacentes ao 

fenômeno com a construção e criação destas estruturas na manifestação e apropriação da vida 

efetivada na praxis cotidiana. A distinção entre produções de sentidos, representações e 

conceitos nesta esfera e na esfera científica se constata na seguinte citação: “A dialética não 

considera os produtos fixados, as configurações e os objetos, todo o conjunto do mundo material 

reificado, como algo originário e independente. Do mesmo modo como assim não considera o 

mundo das representações e do pensamento comum, não os aceita sob o seu aspecto imediato: 

submete-os a um exame em que as formas reificadas do mundo objetivo e ideal se diluem, 

perdem a sua fixidez, naturalidade e pretensa originalidade, para se mostrarem como fenômenos 

derivados e mediatos, como sedimentos e produtos da praxis social da humanidade” (KOSIK, 

2011, p. 21). 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1400  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A filosofia como ciência do universal e a totalidade dialética 

 

Mas para se entender plenamente esta posição aristotélica sem 

cairmos em um retorno místico, precisamos interpretar que este universal 

entendido como distante dos sentidos não necessariamente implica algo 

sobrenatural ou transcendente14. Se o fizéssemos assim, estaríamos 

retroagindo a uma forma apenas mais sofisticada de animismo ou 

misticismo. Muitos acusam Hegel e sua posição dúbia de exatamente assim 

proceder. Todavia, precisamos entender que de fato a ideia de totalidade 

reduzida ao entendimento de conjunto das partes tem um profundo sentido 

positivista irreal. E isso porque esta tese positivista tem a limitação de não 

ver o caráter inconciliável e até antitético da reunião de saberes positivos 

que ignoram não apenas a discussão epistemológica, mas também o 

complexo de contradições de níveis interativos. Nunca é demais lembrar que 

a realidade é síntese de múltiplas e contraditórias determinações. Há 

miríades de exemplos na ciência sobre isso. No campo lógico-matemático 

ainda chama atenção os teoremas de Richard ou de Gödel. Na física 

contemporaneamente aliar a força forte e a força fraca ainda parece ser um 

destes problemas insolúveis. Segundo consta, Einstein teria dedicado a 

maior parte de sua vida após a fama tentando resolver sem sucesso esse 

problema. Hoje, pelo conhecimento das teorias da complexidade e dos 

sistemas autopoiéticos, sabemos o quão árdua é a tarefa daqueles que se 

dedicam ao estudo do real enquanto síntese relacional, na qual os sistemas 

e suas partes interagem de tal modo que a mera analítica e reconstituição 

positiva de partes não são metodologicamente capazes de esgotar sua 

compreensão integral. E isso se refere — antes mesmo de Edgar Morin 

(MORIN, 2016) e (MORIN, 2015) — à discussão da dialética. Mas isso não 

nos conduz inevitavelmente, ao contrário do que muitos alardeiam, à crise 

da ciência ou dos paradigmas. Estamos apenas diante das conquistas de 

nossas faculdades cognitivas e na penumbra da fronteira gnosiológica de 

nosso tempo. O desafio da ciência sempre foi o horizonte a ser vencido. 

                                                           

14 Nem mesmo quando Aristóteles se refere ao “divino” parece estar falando de uma realidade 

transcendente, mas algo imanente à natureza, como o são os seus “motores”. 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1401 

Então, quando estamos diante de um saber positivo ainda pouco profundo 

ou amadurecido, a tarefa de conciliação e unificação parece num primeiro 

momento insustentável e impossível. Principalmente se aceitamos de forma 

equivocada que real é igual ao conjunto dos fenômenos. Kosik assim expõe 

essa visão e se contrapõe a ela de forma didática, ao dizer que segundo a 

visão positivista 

[...] a realidade é entendida como o conjunto de todos 

os fatos. [E] como o conhecimento humano não pode 

jamais, por princípio, abranger todos os fatos — pois 

sempre é possível acrescentar fatos e aspectos 

ulteriores — a tese da concreticidade ou da totalidade 

é considerada uma mística. Na realidade, totalidade 

não significa todos os fatos. Totalidade significa: 

realidade como um todo estruturado, dialético, no qual 

ou do qual um fato qualquer (classes de fatos, 

conjuntos de fatos) pode vir a ser racionalmente 

compreendido. Acumular todos os fatos não significa 

ainda conhecer a realidade; e todos os fatos (reunidos 

em seu conjunto) não constituem, ainda, a totalidade. 

Os fatos são conhecimento da realidade se são 

compreendidos como fatos de um todo dialético [isto 

é] [...] se são entendidos como partes estruturais do 

todo (KOSIK, 2011, p. 43-4). 

 

Será preciso estar de posse da estrutura dos eventos e fenômenos, 

que nem sempre estão já dispostos como produtos dos saberes positivos — 

uma vez que são produtos mesmo da totalidade constituída — para 

podermos almejar a totalidade efetiva. O outro pressuposto desta visão 

ingênua é que a totalidade das partes só poderia ser de fato concluída, como 

diz Kosik, se tivéssemos de posse de todas as partes. E Pode-se até 

argumentar que embora isso pareça impossível, tal limite é contornável com 

o princípio da generalização, muito empregada na atividade científica, mas 

já aí não seria matéria tanto dos métodos empíricos, e sim dos racionais. 

Desde a crítica baconiana ao sistema aristotélico e toda a 

escolástica, não é mais pertinente e factível sustentar sua visão física ou 

defender a realidade de essências — Ao menos no sentido metafísico deste 

conceito. E isso porque desde Bacon, Newton e Galileu pudemos 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1402  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

compreender que este “mundo das essências” era uma criação que 

expressava a debilidade do pensamento ainda incipiente, tanto quanto Kant 

manifestou ser a metafísica uma atividade inócua e infrutífera, por seu 

objeto estar além de nossos juízos (KANT, 2001). As qualidades e também 

os eventos poderiam ser compreendidos e sua causalidade apreendida 

mesmo através de experimentos sistemáticos que indicavam a quantificação 

do mundo capaz de compreender constantes físicas e propriedades da 

matéria que distam e muito de causas teleológicas de Aristóteles. Para este 

pensador, uma pedra atirada para cima voltava para a terra porque este era 

o centro do universo e o destino e local natural das coisas “pesadas”, como 

terra e água, enquanto o céu era o destino das coisas leves, como ar e fogo. 

A força gravitacional como propriedade de toda matéria, embora possa ter 

sido compreendida de modo especulativo, foi verificada e posteriormente 

mensurada matematicamente até se calcular sua constante. Os eventos 

medidos podem variar, mas a constante universal foi extraída a partir deles 

e são, de certa forma, universais naquele mesmo sentido. Aristóteles 

avançou muito quando sugeriu quatro causas para a existência, embora hoje 

saibamos haver uma complexidade causal e um número maior de constantes 

físicas que Aristóteles não poderia sequer sonhar em sua época. 

Mas tomado o significado de essência como estrutura causal de 

fenômenos e eventos, podemos então entender que por detrás dos 

fenômenos existe essa teia de determinações e por isso cabe ao pensamento 

científico e filosófico perscrutar sobre estas causas e determinações. Como 

universo autopoiético, não podemos sonhar com a redutibilidade a uma 

única causa ou uma única estrutura substancial. Ao contrário, nesses 

processos que são em essência dialéticos, o que é produto se torna causa que 

incide sobre si mesmo. O chamado Big Bang pode ter dado origem 

primeiramente aos átomos de hidrogênio e, posteriormente, a outros gases, 

mas não é verdade que o hidrogênio seja a quintessência de tudo e é graças 

às estrelas que temos a origem de outros elementos no universo, tendo aí 

outras variáveis causais, como pressão e temperatura resultando em fusão 

atômica. Poderemos reduzir tudo a esta grande explosão sem perder a 

complexidade das estruturas causais formadas durante todo o processo? A 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1403 

resposta é não. E mesmo neste caso, ainda que consideremos um conjunto 

limitado de causas ou “essências”, é pertinente postular que podemos 

conhecer a realidade em níveis cada vez mais profundos, ainda que este 

processo de aquisição não seja linear e ausente de alguns retrocessos. E é 

possível também pensar ser factível que uma área do conhecimento possa se 

dedicar com maior grau de aproximação da reunião destas “essências” 

enquanto outras mais especializadas se aprofundam ao invés de se estender. 

O pensamento filosófico em menor ou maior medida sempre se propôs a 

isso. É o que vemos nos pré-socráticos e vemos em Platão. 

 

O conceito platônico de filosofia é propriamente 

totalizante, isso porque a filosofia se esforça por 

alcançar um conhecimento da totalidade do âmbito da 

realidade (Rep. 511b-d. 534c; Parm. 136e) e porque 

todas as coisas são aparentadas umas com as outras 

(Men. 81c-d; Symp. 202e). Por isso, torna-se difícil 

haurir separadamente da concepção platônica de 

filosofia disciplinas filosóficas parciais como lógica, 

física, ética (ERLER, 2013, p. 97). 

 

E conclusão similar também teve Aristóteles ao expor sua 

concepção de filósofo nestas duas passagens de sua obra Metafísica: 

 

É óbvio que a investigação desses axiomas também 

cabe a uma única ciência, nomeadamente a ciência do 

filósofo, já que se aplicam a todas as coisas existentes, 

e não a uma classe particular separada e distinta das 

outras (ARISTÓTELES, 2016, p. 110).  

 

Ou então: 

 

Assim, fica claro que diz respeito a uma ciência 

fornecer uma explicação tanto desses conceitos quanto 

da substância (sendo esta uma das questões suscitadas 

nas dificuldades), e cabe ao filósofo ser capaz de 

investigar todos os assuntos (ARISTÓTELES, 2016, p. 

108). 

 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1404  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Sobre o conceito de filosofia enquanto uma ciência do universal, 

Hegel, para quem a ideia absoluta é a expressão máxima da universalidade 

enquanto conceito, vai além e parece atribuir mesmo à natureza do 

pensamento e do próprio ser humano esta tendência inevitável de 

ascendência ao universal e à unidade do todo. Há aqui uma concepção 

alternativa e menos patológica, mas próxima a de Freud sobre esta 

tendência. O pensamento humano, por ser pensamento lógico, teria a 

faculdade de transcender as formas sensíveis do imediato e reconstituí-los 

na forma de gêneros e de universais. O pensar por conjunção é uma inerência 

humana e já se revela na própria ideia de “eu”, expressão máxima deste 

universal cujo conteúdo pode abranger o conjunto de intuições, 

representações e conceitos. Nesta concepção, vemos que  

 

O homem é pensante e é [um] universal; porém só é 

pensante enquanto o universal é para ele. O animal 

também é em si [um] universal, mas o universal não é, 

enquanto tal, para ele, mas [para ele] é o singular, 

somente e sempre. O animal vê algo singular; por 

exemplo, seu alimento, um homem etc. No entanto, 

tudo isso para ele é apenas algo singular. Igualmente a 

impressão sensível sempre só lida com o singular (esta 

dor este sabor gostoso etc.). A natureza não traz por si 

o “nous” à consciência; só o homem se duplica de 

modo a ser o universal para o universal (HEGEL, 

2005, p. 79). 

 

Portanto, não é sem propósito que tal faculdade para este pensador 

nos leve à ciência do universal (filosofia). E embora ao longo da história da 

filosofia Hegel também reconheça que o pensamento se lançou ao objetivo 

de conhecer a própria capacidade de conhecimento, ou seja, inquirir sobre a 

sua real potência de conhecer, fundando assim a filosofia do conhecimento 

na qual o sujeito se debruçou sobre si mesmo, ela resguardou esse legado de 

ir além do conhecimento imediato e do conhecimento empírico ou 

particular. Aliás, segundo ele mesmo, o próprio processo de constituição das 

ciências particulares nos leva ao conhecimento do universal e prepara o 

terreno de atuação da filosofia, como já dissemos anteriormente. 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1405 

 

As ciências empíricas, de um lado, não ficam no 

perceber das singularidades do fenômeno; mas, 

pensando, elas elaboram o material para a filosofia, 

enquanto descobrem as determinações universais, os 

gêneros e as leis; preparam assim aquele primeiro 

conteúdo do particular para que possa ser acolhido pela 

filosofia. Incluem com isso, de outra parte, para o 

pensar a premência de progredir, ele mesmo, até a essas 

determinações concretas (HEGEL, 2005, p. 53) 

 

Que esta tarefa de reunião do conhecimento particular seja 

executado com maior acurácia por equipes multidisciplinares ou por 

profissionais mais generalistas com capacidades interdisciplinares ou 

transdisciplinares não muda o fato de que é mister a tarefa de preparação de 

pessoas neste sentido mesmo filosófico que vá além da formação de peritos 

na história da filosofia e se dediquem à apropriação das ciências particulares 

para pensarem a reunião deste saber. Pois desse modo os filósofos estiveram 

certos mesmo quando cometiam os mais grosseiros e pueris erros. 

 

A busca do permanente e comum está associada a uma 

segunda convicção fundamental: que todo o universo 

se reduz, em última análise, a um ou poucos 

elementos. Esta convicção constitui outros dos pilares 

sobre os quais assenta a investigação racional acerca do 

Universo. Sem esta convicção, a ciência é igualmente 

impossível. 

É esta perspectiva que permite compreender a 

originalidade e a transcendência histórica da 

interrogação dos filósofos gregos acerca da arché ou 

princípio último real. Com efeito, a partir desta 

perspectiva é possível compreender que a própria 

interrogação da arché ou princípio é muito mais 

importante do que as variadas respostas que os 

filósofos gregos foram sucessivamente tentando 

(NAVARRO CORDÓN e MARTÍNEZ, 2016, p. 31 – 

grifo do autor). 

 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1406  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Todavia, sabemos que isso contraria a lógica da formação numa 

sociedade cujo princípio de sociabilidade está calcado na lógica de mercado 

e nos interesses mais imediatos para a reprodução de capital. Muitas das 

grandes descobertas são feitas, como não poderia ser diferente, a partir de 

divisões e especializações da atividade científica. O quão perniciosa é esta 

divisão para a fragmentação de uma “visão de mundo” é de fato uma questão 

relevante. E saber se há uma superação factível para isso é também uma 

questão aberta de nosso tempo. A discussão interdisciplinar bem sabe tudo 

isso e, quando não é movida cegamente e marcada por ingenuidades, sabe o 

quão distante a superação parece estar de nós no momento, podendo apenas 

contornar parcialmente o problema com suas “equipes” e com a reunião de 

“olhares”15. O que em si já é um monumental problema metodológico. 

Do mesmo modo, sabemos que as divisões de saberes, se o são 

patologias como quer Japiassu16, também estreitam vínculos com a grande 

divisão social do trabalho, opondo trabalho intelectual e manual. Querer 

alterar a primeira divisão sem alterar esta segunda nos parece reintroduzir 

pela porta da frente o que se pretendeu dispensar pela porta dos fundos. Há 

inegáveis óbices metodológicos e sociais para isso. E isso incide 

inexoravelmente sobre nossa capacidade de pensar o todo. 

 

O trabalho se dividiu em milhares de operações 

independentes e cada operação tem seu próprio 

operador, seu próprio órgão executivo, tanto na 

produção como nas correspondentes operações 

burocráticas. O manipulador não tem diante dos olhos 

a obra inteira, mas apenas uma parte da obra, 

abstratamente removida do todo, parte que não permite 

a visão da obra no seu conjunto. O todo se manifesta 

ao manipulador como algo já feito; a gênese para ele 

existe apenas nos particulares, que por si mesmos são 

irracionais (KOSIK, 2011, p. 74). 

 

                                                           

15 Cf. (JANTSCH e BIANCHETTI, 2011). 

16 Cf. (JAPIASSU, 1976). 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1407 

Como superar a fragmentação gnosiológica sem superar aquele 

reino material que aí se espelha e que tem como fundamento a praxis 

fragmentária do cotidiano? Querer superar a divisão parcelar da ciência sem 

superar a divisão social do trabalho e ao estranhamento que esta enseja nos 

parece paradoxal e comprometida. O avanço da ciência é dependente do 

avanço das relações sociais tanto quanto das forças produtivas. A história da 

ciência nos atesta isso. O salto científico dos grandes impérios, do 

florescimento dos reinos italianos culminando no renascimento ou mesmo 

revoluções astronômicas pela invenção do telescópio por Galileu são alguns 

dos inúmeros exemplos. Devemos ainda lembrar que superações de 

disciplinas por fusões, diálogos ou mesmo por objetos que transpassem a 

elas, não dependem unicamente da vontade ou de uma nova postura 

epistemológica, mas em alguns casos dependem também destas mudanças 

nas relações sociais como um todo bem como na descoberta e adoção de 

novas tecnologias e forças produtivas ou investigativas. 

 

A relação entre a estrutura social e as formas de 

consciência é seminalmente importante. Isso porque a 

estrutura social efetivamente dada constitui o quadro e 

o horizonte gerais nos quais os pensadores particulares, 

em todos os campos do estudo social e filosófico, estão 

situados e em relação aos quais têm de definir sua 

concepção do mundo. Conforme mencionado, os 

parâmetros metodológicos e ideológicos das épocas 

históricas particulares, incluindo a era do capital, são 

firmemente circunscritos pelos limites estruturais 

últimos de sua força social dominante, em 

conformidade com o tipo prevalente de atividade 

produtiva e a correspondente modalidade de 

distribuição (MÉSZÁROS, 2009, p. 17). 

 

 A visão de totalidade inerente ao ser humano e manifesta já nas 

formas de vida primitivas é testemunho de uma capacidade intuitiva seja 

ligada a uma suposta natureza e estrutura cognitiva ou seja derivada de uma 

praxis omnilateral que nos instava constantemente e gritava pela 

integralidade da vida. Era a visão de sistema na sua forma primitiva derivada 

desta atividade sócio-orgânica entre a vida humana e a natureza. Então, 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1408  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

como resgatar esta visão nos níveis mais elevados exigidos pela 

cientificidade moderna sem resgatar sua estrutura fundante? Ainda em 

Kosik, vemos que 

Cada objeto percebido, observado ou elaborado pelo 

homem é parte de um todo, e precisamente este todo 

não percebido explicitamente é a luz que ilumina e 

revela o objeto singular, observado em sua 

singularidade e no seu significado. A consciência 

humana deve ser, pois, considerada tanto no seu 

aspecto teórico-predicativo, na forma do conhecimento 

explícito, justificado, racional e teórico, como também 

no seu aspecto antepredicativo, totalmente intuitivo 

(KOSIK, 2011, p. 31). 

 

E é por isso que podemos dizer que esta condição psicológica aliada 

àquela outra vista em Freud, se de fato existem e operam, e a praxis 

interativa e integral, nos conduzem de forma inexorável a uma visão de 

totalidade. E ainda que espontaneamente não resulte numa visão científica 

e sustentada, mas antes, nas formas do animismo ou na intuição 

simplificadora do indivíduo comum na praxis utilitária do cotidiano, essa 

propensão devidamente dotada de instrumentos intelectuais e cultivada pode 

nos servir aos objetivos originais do que podemos chamar de grande 

filosofia. Esta mesma condição quando associada a uma educação filosófica 

dialética nos fornece o entendimento da totalidade enquanto categoria lógica 

e não apenas como objetivo do processo de conhecimento. A totalidade aqui 

é o meio e não o fim. E o filósofo aquele que antes de qualquer modismo 

recente já reconhecia que conhecer a realidade é conhecer em sua totalidade 

e universalidade para além das formas transitórias. 

 

 

Conclusão 

 

Tentamos demonstrar neste artigo como uma visão totalizante de 

mundo nos acompanha desde tempos primitivos e que esta mesma tendência 

está ligada também à origem da filosofia. A busca de uma visão total e 

integradora que se vê nos debates das correntes interdisciplinares portanto 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1409 

não é nem exclusiva e nem atual. A melhor tradição da filosofia nunca se 

afastou deste seu compromisso e hoje tem um grande papel de voltar para 

sua origem e buscar a reunião dos conteúdos das ciências particulares. Ainda 

que para tal objetivo precise realizar uma crítica não apenas de sua formação 

acadêmica, restritiva a tal compromisso, mas também uma crítica das 

próprias condições de existência e da reprodução social, fundadas que são 

na divisão do trabalho e na redução dos indivíduos e das suas atividades a 

meros suportes da lógica do capital. 

A filosofia tal como tradicionalmente se colocou, a saber, como 

ciência do universal, não necessariamente se confunde com a proposta 

interdisciplinar quando esta se propõe a uma derrubada das fronteiras e ao 

fim das especialidades. E não o faz porque a filosofia assim entendida não é 

a dissolução das ciências particulares, mas tem nestas sua condição de 

existência e ancoragem materialista e objetiva. Não aparece, pois, como 

negação da ciência, mas como ampliação dos limites dentro dos marcos 

científicos racionais, ainda que a colisão de métodos seja algo inerente a este 

processo. Seria então algo tão paradoxal quanto o que alguns grupos 

interdisciplinares hoje manifestam: fazer do generalista uma nova 

especialidade. 

Por fim, há ainda um paralelo inusitado entre uma narrativa mítica 

e esse projeto interdisciplinar. Conta-se no mito heliopolitano do antigo 

Egito que a disputa entre os irmãos Seth e Osíris levou ao assassinato do 

segundo. Graças a um estratagema, Seth conseguiu aprisionar Osíris que foi 

jogado ao Nilo e levado por suas águas. Como foi trazido de volta por sua 

irmã Isis e escondido, Seth novamente o descobre e o esquarteja, espalhando 

seus pedaços por todo o reino. E novamente suas partes, à exceção de uma, 

foram reunidas por Ísis que as juntou e ressuscitou seu irmão. A partir disso 

Osíris reinou na vida post-mortem e ambos copularam e tiveram um filho, 

Hórus, que jurou vingança ao pai e lutou contra Seth. Ferido em batalha, 

perde um olho que ficou conhecido como o olho de Hórus ou olho que tudo 

vê, uma verdadeira antecipação do panóptico foucaultiano. Percorre as 

terras do Egito voando como um falcão e é considerado o sol que ilumina a 

tudo. 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1410  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Lembramos essa passagem porque por vezes a discussão 

interdisciplinar ganha ares míticos da luta do bem contra o mal, quando não 

é tida como a estrutura narrativa de uma teodiceia. Por vezes, podemos ver 

a transposição de uma missão mística no anseio do movimento acadêmico 

interdisciplinar, que luta contra a fragmentação do saber pela busca de uma 

recomposição redentora e a reconstrução de uma ciência ampla, não mais 

míope ou fragmentária, fundando uma nova visão de mundo (em geral, 

científica, pensa-se), portadora de uma nova luz (um novo sol como Hórus)? 

Tais paixões ou apelos irracionais se misturam em alguns postulados e 

autores de modo a eivar a discussão que é não só atual como pertinente. 

Porém, é preciso separar estas questões e se livrar das propensões de 

refundação de uma Weltanschauung mística e mistificadora. A origem da 

filosofia também é marcada por esta mesma tendência, mas como no mito, 

talvez ela cumpra este papel — deixando de lado a mística — uma vez que 

nunca o abandonou, de recolher as descobertas particulares e constituí-las 

em novas sínteses (tal como o fez Ísis) e, com ela, uma nova consciência. 

Mas esta tarefa, lembramos, não se restringe a uma tarefa puramente 

gnosiológica, mas igualmente ontológica. 

 

 

Referências 

 
ARISTÓTELES. Metafísica. Tradução de Edson Bini. 2ª. ed. São Paulo: Edipro, 

2016. 

CARVALHO, E. D. A. (org.). Godelier, Coleção grandes cientistas sociais. 

Tradução de Evaldo Sintoni et al. São Paulo: Ática, 1981. 

ERLER, M. Platão. Tradução de Enio Paulo Giachini. 1ª. ed. São Paulo; Brasília: 

Annablume Clássica; Editora Universidade de Brasília, 2013. 

FREUD, S. O mal-estar na civilização, Novas conferências introdutórias à 

psicanálise e outros textos. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, v. 18, 2010. 

FREUD, S. Totem e Tabu. Tradução de Paulo César de Souza. 1ª. ed. São Paulo: 

Pinguim Classics Companhia das Letras, 2013. 



Marcelo Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1411 

GRAULICH, M.; OLIVIER, G. Deidades insaciables? La comida de los dioses en 

el México Antiguo. Estudios de cultura Náhuatl, nº 35, Ciudad de México, 2004. 

121-155. 

GRAVES, R. Os mitos gregos. Tradução de Fernando Klabin. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, v. I, 2018. 

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das ciências filosóficas em compêndio. Tradução 

de Paulo Meneses. 2ª. ed. São Paulo: Loyola, 2005. 

JAEGER, W. Paideia: a formação do homem grego. Tradução de Artur M. 

Parreira. 5ª. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

JANTSCH, A. P.; BIANCHETTI, L. Interdisciplinaridade: para além da filosofia 

do sujeito. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. 

JAPIASSU, H. Interdisciplinaridade e patologia do saber. Rio de Janeiro: Imago 

Editora, 1976. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. 5ª Ed. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 2001. 

KUHN, Thomas S. A estrutura das revoluções científicas. 5ª Ed. São Paulo: 

Perspectiva SA, 1998. 

KOSIK, K. Dialética do concreto. Tradução de Célia Neves e Alderico Toríbio. 

2ª. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2011. 

MÉSZÁROS, Ístvan. Estrutura social e formas de consciência: a determinação 

social do método. São Paulo: Boitempo, 2009. 

MONDOLFO, R. O pensamento antigo: história da filosofia greco-romana. 

Tradução de Lycurgo Gomes da Motta. 3ª. ed. São Paulo: Mestre Jou, v. I, 1971. 

MORIN, Edgar. O método 1: a natureza da natureza. 5ª Ed. Porto Alegre: Sulina, 

2015. 

MORIN, Edgar. O método 3: o conhecimento do conhecimento. Porto Alegre: 

Sulina, 2016. 

NATORP, P. Teoria das ideias de Platão: uma introdução ao idealismo. Tradução 

de Saulo Krieger Euclides Calloni. 1ª. ed. São Paulo: Paulus, v. I, 2012. 

NAVARRO CORDÓN, J. M.; MARTÍNEZ, T. C. História da filosofia: dos pré-

socráticos à filosofia contemporânea. Tradução de Alberto Gomes. Lisboa: 

EDIÇÕES 70, 2016. 

NOBREGA, F. P. Compreender Hegel. Petrópolis, RJ: Vozes, 2005. 

REALE, G. Introdução a Aristóteles. Tradução de Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 2012. 

REALE, G.; ANTISERI, D. História da filosofia: Antiguidade e Idade Média. São 

Paulo: Paulus, v. I, 2014. 



Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade 

1412  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1377-1412, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

SHAFER, B. E. (. ). As religiões no Egito antigo: deuses, mitos e rituais 

domésticos. Tradução de Luis S. Krausz. São Paulo: Nova Alexandria, 2002. 

STIRN, F. Compreender Aristóteles. 4ª. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2006. 

 

 

Data de registro: 21/03/2021 

Data de aceite: 19/01/2022 



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1413 

 

 Gênese e processo histórico do complexo da arte 

no cotidiano do ser social na Estética de Lukács1 

 
 

Adéle Cristina Braga Araujo* 

Josefa Jackline Rabelo** 

 

Resumo: Esse artigo tem como objetivo apresentar o entendimento onto-histórico 

sobre o trabalho e a origem tardia do complexo da arte no cotidiano dos seres 

sociais. Trata-se de uma pesquisa teórico-bibliográfica e fundamenta-se, 

especialmente, na obra “Estética: la peculiaridad de lo estético”, de Georg Lukács. 

É pela via do trabalho que a significação de utilidade se transpõe a uma dimensão 

estética. O complexo da arte se estrutura a partir do tempo livre (ócio), do 

desenvolvimento da técnica e, ademais, pela experiência do agradável e pela 

consciência do estético. Considera-se, com efeito, que muito mais do que se acercar 

dos fatos históricos a respeito da arte, é imprescindível reconhecê-los 

ontologicamente, compreendendo as necessidades assentes ao cotidiano dos 

indivíduos enquanto partícipes do gênero humano. 
 

Palavras-chave: Origem da Arte; Trabalho; Formação Estética 

                                                           

1 Este artigo é resultado dos estudos sistematizados em tese intitulada “Gênese e função 

social da arte e os desdobramentos no processo formativo-educativo: uma análise 

fundamentada na estética lukacsiana”, defendida no Programa de Pós-Graduação em 

Educação da Universidade Federal do Ceará em 2020. 

* Doutora em Educação pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Professora da subárea 

Fundamentos da Educação, Política e Gestão Educacional do Instituto Federal de Educação, 

Ciência e Tecnologia do Ceará, Campus de Horizonte (IFCE). E-mail: 

adele.araujo@ifce.edu.br Lattes: http://lattes.cnpq.br/4698247619300122. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-0386-4053.  

** Doutora em Educação pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Pós-doutorado pela 

École des Hautes Études en Sciences Sociales de Paris. Professora Titular da Universidade 

Federal do Ceará (UFC), lecionando no curso de Pedagogia e no Programa de Pós-

Graduação em Educação. E-mail: jacklinerabelo@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/8231954289757480. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4933-631X.   

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62122  

  

http://lattes.cnpq.br/4698247619300122
https://orcid.org/0000-0002-0386-4053
mailto:jacklinerabelo@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/8231954289757480
https://orcid.org/0000-0002-4933-631X
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62122
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62122


Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1414  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Genesis and historical process of art complex in the quotidian of social being 

at Lukács’s Aesthetics 

 

Abstract: This article aims to present the onto-historic understanding about labor 

and the late origin of the art complex at the social beings’ quotidian. It is a 

theoretical-bibliographic research which is based, specially, at the work “Estética: 

la peculiaridad de lo estético”, written by Georg Lukács. It is through labor that the 

significance of utility is transposed to an aesthetical dimension. The art complex 

develops itself from the free time (idleness), from the developing of technics and, 

also, from the experience of agreeable and from the consciousness of the aesthetic. 

It is considered, undeniably, that much more than approaching by the historical facts 

about art, it is essential to ontologically recognize them, understanding the needs 

which are part of the individual’s quotidian as partakers of the human gender. 

 

Keywords: Origin Of Art; Labor; Aesthetics Formation 

 

 

Génesis y proceso histórico del complejo del arte en el cotidiano del ser social 

en la Estética de Lukács 

 

Resumen: Este artículo pretende presentar la comprensión ontohistórica sobre el 

trabajo y el origen tardío del complejo del arte en la vida cotidiana de los seres 

sociales. Una investigación teórica y bibliográfica que se basa, especialmente, en la 

obra “Estética: la peculiaridad de lo estético”, de Georg Lukács. Es a través del 

trabajo que el significado de la utilidad se traslada a una dimensión estética. El 

complejo del arte se estructura desde el tiempo libre (ocio), desde el desarrollo de 

la técnica y, además, por la experiencia de lo agradable y por la conciencia de lo 

estético. Se considera, de hecho, que mucho más que acercarse a los hechos 

históricos del arte, es imprescindible reconocerlos ontológicamente, entendiendo las 

necesidades basadas en la vida cotidiana de los individuos como partícipes del 

género humano.   

 

Palabras clave: Origen del Arte; Trabajo; Formación Estética 

 

 

 



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1415 

Introdução 

 

O surgimento do complexo universal da arte é tardio e paulatino 

com relação ao trabalho, tendo em vista que o estético nos faz presumir que 

exista certa elevação técnica, além da ocupação do agradável no plano de 

criação.  

O complexo da arte, no sentido ontológico, é uma maneira do ser 

social compreender a própria vida na natureza e na sociedade. Nos termos 

de Lukács (1969, p. 29), é, também, encargo da arte “uma continuidade do 

comportamento do homem em relação à sociedade e à natureza.” A arte é 

um fenômeno social. Seu objeto é, portanto, um fundamento da existência 

social do gênero humano. 

Este artigo apresenta uma sistematização sobre a gênese da arte e 

seu processo tardio de intervenção no mundo social, fundamentando-nos, 

sobretudo, no legado marxiano-lukacsiano. Para tanto, discutimos 

primeiramente sobre o trabalho, uma vez que este é o complexo central para 

o desenvolvimento do gênero humano constituído socialmente. Em seguida, 

expomos o debate sobre a arte e o seu desprendimento do solo cotidiano, 

procurando apresentar considerações sobre o mundo próprio da arte e o 

processo de autoconsciência humana. 

 

 

O trabalho como mote inicial 

 

No livro “O capital”, Marx (1983, p. 149) interpela a categoria 

trabalho como fundante no mundo dos homens, uma vez que “[...] o trabalho 

é um processo entre homem e Natureza, um processo em que o homem, por 

sua própria ação, medeia, regula e controla seu metabolismo com a 

Natureza.” Dessa maneira, “põe em movimento as forças naturais 

pertencentes à sua corporeidade, braços e pernas, cabeça e mão, a fim de 

apropriar-se da matéria natural numa forma útil para sua própria vida.” (p. 

149). De tal modo, além de modificar a natureza em-si, o ser social 

transforma a sua própria natureza. 



Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1416  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

O trabalho é uma atividade propriamente humana, vai orientar o ser 

social, mediante o reflexo da realidade objetiva, nas mudanças qualitativas 

da vida cotidiana. Ancorado em Marx, Lukács (1974) define três momentos 

essenciais acerca do trabalho: 

 

Agora o único importante é notar que Marx, em breves 

sugestões, distingue três períodos essenciais. O 

primeiro se caracteriza “pelas primeiras formas de 

trabalho, animais e instintivas”, como estágio prévio ao 

desenvolvimento que foi superado quando alcança o 

nível, ainda muito pouco articulado, da simples 

circulação de mercadorias. O terceiro é a variedade da 

economia mercantil desenvolvida pelo capitalismo, 

variedade que mais adiante teremos que estudar com 

detalhes e na qual a impetuosa ciência aplicada ao 

trabalho produz transformações decisivas. Nessa fase 

deixa o trabalho de determinar-se primeiramente pelas 

forças somáticas e intelectuais do trabalhador. (Período 

do trabalho maquinista, crescente determinação do 

trabalho pelas ciências). Entre esses dois períodos têm 

lugar o desenvolvimento do trabalho a um nível menos 

complicado que o terceiro e profundamente vinculado 

às capacidades pessoais dos homens (período do 

artesanato, da proximidade entre a arte e a obra dos 

artesãos), nível que é pressuposto do terceiro período. 

(LUKÁCS, 1974, p. 40).  

 

Os três momentos supracitados têm como característica comum que 

o trabalho é especificamente humano, uma vez que carrega a marca do 

princípio teleológico, ou seja, nos três momentos, o ser social, ao 

transformar a natureza, planeja antecipadamente aquilo que irá desenvolver.  

Entendemos que na vida cotidiana primitiva do ser social, este é 

obrigado a intervir naquela, sob a forma do trabalho, de acordo com as 

necessidades imediatas postas historicamente. Nesse processo, segundo 

Lukács (1974, p. 88): “a generalização já está presente, sob a forma de 

necessidade ainda inconsciente; ‘apenas’ falta que se converta de mero em-

si em um para-nós reconhecido.” Portanto, no ato do trabalho há uma relação 

dialética da individualidade e a sua generalização, considerando as 



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1417 

objetivações humanas. Todo e qualquer resultado do trabalho dos indivíduos 

terá seu imo cravado nas necessidades objetivas histórico-sociais e, desse 

modo, será parte da generalidade dos seres sociais. 

A generalidade humana – ou seja, aquilo que se estabelece como 

herança do gênero humano – torna-se cada vez mais engrandecida, como 

afirmam Guerra e Jimenez (2016, p. 45), uma vez que “[...] o gênero humano 

enquanto categoria que expressa o resultado da história social-humana é 

portador tendencialmente de uma essência humana cada vez mais rica.” 

Contudo, aqui cabe uma advertência, sobre não existir uma relação de 

identidade entre sociabilidade e generalidade, como nos alertam as autoras: 

 

[...] a estrutura social de uma sociedade dada em uma 

época dada não necessariamente encarna por completo 

a generidade humana posta historicamente. Assim, 

pois, decorre da relação indivíduo-gênero que o 

indivíduo enquanto exemplar singular da 

individualidade humana se aproprie mais ou menos do 

gênero humano aí cristalizado e se exteriorize enquanto 

ser genérico em diferentes níveis e mesclas, uma 

individualidade singular, na relação com os resultados 

da história humana. (GUERRA; JIMENEZ, 2016, p. 

45). 

 

Lukács (1972) relata que a arqueologia pode conhecer a forma 

social, a partir do resultado de determinado objeto, fenômeno do trabalho. 

Diante desse objeto, é possível reconhecer o trabalho individual e o que este 

pode proporcionar para a riqueza do gênero humano. De acordo com o 

filósofo húngaro: 

[...] a arqueologia pode decifrar nos produtos do 

trabalho de culturas desaparecidas, os conteúdos 

destas, suas formas, sua natureza, sua estrutura, etc. 

Pois estes produtos mostram de forma objetivada o que 

foi decisivo das necessidades sociais objetivamente 

presentes e o modo de sua satisfação em cada caso. Sua 

mudança é a melhor bússola para descobrir os 

caminhos ascendentes ou descendentes, os períodos de 

estagnação etc. dessas culturas. (LUKÁCS, 1972, p. 

249-250). 



Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1418  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Nesse ponto, retomamos Marx (1983) como fundamentação basilar 

do filósofo húngaro, no que toca ao uso e à criação dos meios de trabalho, 

isto é, aquilo que o indivíduo coloca entre si e o objeto de trabalho e que 

serve como guia de sua atividade no desenvolvimento do objeto. Marx 

atenta para a importância da arqueologia, concentrada na análise dos 

vestígios dos meios de trabalho, para compreensão do que se viveu em um 

passado remoto. 

A mesma importância que a estrutura de ossos fósseis 

tem para o conhecimento da organização de espécie de 

animais desaparecidas, os restos dos meios de trabalho 

têm para a apreciação de formações socioeconômicas 

desaparecidas. Não é o que se faz, mas como, com que 

meios de trabalho se faz, é o que distingue as épocas 

econômicas. (MARX, 1983, p. 151).  

 

O complexo do trabalho, portanto, oferece elementos para 

investigar a realidade objetiva como ela é em-si, inclusive a pesquisa sobre 

o entendimento da gênese humana. Vale destacar que o arqueólogo Gordon 

Childe considera que um dos fundamentais desígnios da arqueologia pré-

histórica é a resolução das tradições sociais manifestadas nas diferenças 

presentes entre os objetos do período constituído. Para o arqueólogo 

australiano, o advento do humano na Terra é apontado pelos instrumentos 

que o ser social criou, pois houve necessidade objetiva de suprir 

determinadas funções que a sua própria materialidade fisiológica não 

permitia desenvolver em dado momento de sua existência. “As primeiras 

ferramentas foram, presumivelmente, pedaços de madeira, osso ou pedra, 

levemente aguçados ou acomodados à mão pela quebra ou lascagem.” 

(CHILDE, 1978, p. 61). 

Nesse sentido, Lukács (1974, p. 46-47) assevera que no momento 

inicial “o homem primitivo não produz ainda ferramentas, se limita a tomar 

pedras de determinadas formas para utilizá-las segundo suas necessidades”; 

posteriormente, depois de algumas ocorrências, “tendo praticado certas 

observações sobre as pedras que por sua dureza, sua forma etc., são 

adequadas para determinadas operações”, ele começa a escolher a pedra 



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1419 

adequada para uma situação específica. De tal modo, passamos a entender 

que “o homem é mais ou menos consciente de que tem que atuar em um 

mundo externo que existe independentemente dele.” (LUKÁCS, 1974, p. 

47). 

É muito provável que os primeiros instrumentos ou ferramentas 

serviram às diversas situações nas quais os humanos estavam envolvidos. 

Somente mais tarde, os seres sociais foram capazes de guiar cada 

instrumento, cada ferramenta a uma função mais específica. Portanto: 

 

O homem primitivo teve de aprender gradualmente, 

pela experiência, quais as pedras mais adequadas à 

manufatura de ferramentas, e como lascá-las 

corretamente. Até a pederneira – o melhor material 

natural – é muito dura para ser manipulada com êxito, 

como o leitor mesmo poderá constatar, facilmente, 

batendo uma pedra contra outra e procurando produzir 

uma “lasca”. No curso da confecção de ferramentas, as 

comunidades mais antigas tiveram de construir uma 

tradição científica, notando e transmitindo quais eram 

as melhores pedras, onde podiam ser encontradas e 

como deveriam ser tratadas. (CHILDE, 1978, p. 62). 

 

Em síntese, o humano, por intermédio do trabalho, tem como 

objetivo tentar compreender e dominar o novo. Nesse sentido, as leis da 

natureza que perpassam o cotidiano do humano primitivo são em-si. A 

consciência humana, nesse momento inicial, conforme Lukács (1974, p. 46), 

“trata espontaneamente tudo isso como entidades que existem e funcionam 

independentemente dela”, como por exemplo, o perigo que intimida a vida 

do ser social primitivo e este age de modo espontâneo ao passar por alguma 

situação que o ameace. Entretanto, esse ser social está imerso em um 

cotidiano com indefinidos fatos e tal situação remete “Somente no e com o 

trabalho, o meramente conhecido se converte em conscientemente 

reconhecido” (LUKÁCS, 1967a, p. 19), uma vez que o que não se conhece 

passa a ser modificado e se torna consciente. 

Portanto, os seres sociais, no processo de desenvolvimento do 

trabalho, atuam e reagem, nos estágios primitivos, com finalidades 



Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1420  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

imediatas e urgentes da vida cotidiana, gerando uma produção material e 

espiritual, acumulando o conhecimento que vai se constituindo na 

historicidade do gênero humano. Para Lukács (1974, p. 63), “as ações 

imediatas dos homens alteram consideravelmente esse complexo 

instrumental de modo que o que nele estava antes implícito se faz explícito 

e as ações vão mais além do diretamente desejado.” 

Outros complexos da vida social, tendo sua base no trabalho, são 

requeridos e desenvolvidos, como a linguagem, a ciência, a educação, a arte, 

entre outros, em relação recíproca entre os indivíduos. Nesse contento, 

passaremos a ter um aumento das mediações no desenvolvimento humano. 

“A liberdade de ação – sem dúvida relativa – ou, melhor, a eleição razoável 

entre diversas possibilidades, significa um domínio cada vez mais rico de 

mediações objetivamente dadas.” (LUKÁCS, 1974, p. 90).  

Na próxima seção discutiremos sobre o mundo criado para a arte 

pelo ser social, procurando especificar quais os elementos que Georg Lukács 

empreende no campo da gênese e do processo histórico da arte, quais sejam: 

tempo livre (ócio), técnica, processo do agradável e consciência do estético.  

 

 

A criação de um mundo próprio: o complexo da arte e o ser social 

 

Lukács (1967a, 1967b, 1972, 1974) refere-se, continuadamente em 

sua sistematização sobre a estética, à dificuldade de sabermos a origem da 

arte, assinalando como é difícil delinear, com precisão, a divisão entre 

formação pré-artística e a arte. Para Lukács (1974, p. 265): “Vale a pena 

repetir cada vez que vem ao relato: não sabemos praticamente nada da 

origem histórica real da arte”, posto que haja a ausência de material histórico 

e, embora existam brechas no que se refere aos nossos conhecimentos acerca 

das origens, o autor húngaro se utilizará do lineamento marxiano para 

autenticar sua própria teoria com a máxima: “a anatomia do homem fornece 

a chave para a do macaco; o que significa que aqui também vamos procurar 

a gênese a partir de desenvolvimentos posteriores e procedendo para trás.” 

(LUKÁCS, 1974, p. 334).  



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1421 

Assim como Marx, que partiu da análise da forma de sociabilidade 

capitalista para reconstituir o processo de origem e desenvolvimento dos 

sistemas sociais antecedentes, o filósofo húngaro teve o anseio de evidenciar 

que a origem da atividade estética do ser social foi antecedida, em seu 

germe, por um movimento que foi se transformando, no qual foi razoável 

examinar os elementos contínuos da atividade estética desde o salto 

ontológico até as configurações maturadas de seu tempo. 

Compreendemos que o surgimento da arte só foi possível por 

intermédio de muitas mediações, devido a dois fatores principais: o tempo 

livre para a criação e o desenvolvimento da técnica, ambos constituídos a 

partir do trabalho. Todavia, além desses dois termos, ainda seria necessária 

a relação entre o útil e o agradável, bem como a consciência da atividade 

estética. Consideraremos cada um desses elementos, entendendo ser 

necessário compreendê-los numa totalidade e não de modo isolado.  

Iniciamos pela possibilidade do ócio, ocasionada pelo trabalho. De 

acordo com Marx: 

O tempo livre, que é tanto tempo de ócio quanto tempo 

para atividades mais elevadas, naturalmente 

transformou o seu possuidor em outro sujeito, e é 

inclusive como este outro sujeito que ele então ingressa 

no processo de produção imediato. Esse processo é 

disciplina, no que se refere ao ser humano em 

formação, e ao mesmo tempo experiência prática, 

ciência experimental e ciência materialmente criativa e 

que se objetiva, no que se refere ao ser humano já 

formado, em cujo cérebro existe o saber acumulado da 

sociedade. (MARX, 2011, p. 594). 

 

O tempo livre que se configura, nos escritos de Marx, como “tempo 

de ócio” e “tempo para atividades mais elevadas”, modificou esse novo 

sujeito a partir da transformação gradual e progressiva proporcionada pelo 

trabalho. Lukács (1967b, p. 286) assevera que “graças ao ócio possibilitado 

pela evolução do trabalho, o homem pode, sem dúvida, se elevar cada vez a 

um nível superior de desenvolvimento de suas capacidades.”  

Isto posto, o tempo livre foi possibilitado à humanidade quando 

houve um aumento das capacidades humanas e da própria produção dos 



Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1422  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

objetos. Assim, expandiram-se o ócio e as atividades mais elevadas, “e no 

curso desse processo as conquistas do intensificado intercâmbio com a 

natureza fecundaram progressivamente todas as relações do homem com 

ela.” (LUKÁCS, 1967b, p. 314). Todo esse avanço não foi automático, 

sendo acidentado e ocorrendo de modo distinto nos indivíduos e nas 

sociedades, especialmente quando a sociedade ganhou um caráter classista. 

O tempo livre para o ócio e para as atividades mais elevadas “se manifestam 

exclusiva ou quase exclusivamente nas classes dominantes, enquanto entre 

os explorados não se produz durante séculos ou talvez milênios nenhuma 

alteração de tais relações com a natureza.” (LUKÁCS, 1967b, p. 315). 

Em síntese, compreendemos que a classe explorada, diante da 

situação de não poder desfrutar integralmente do tempo livre para 

desenvolver atividades mais elevadas e se apropriarem do ócio para criar, 

fica obstaculizada de desenvolver potencialmente os sentidos humanos nas 

artes e se apropriar do conjunto de fruição artística, criado pelo próprio 

gênero humano, já que o processo de trabalho, no modo de produção 

capitalista, se dá de modo alienado.  

Por outro lado, ao nos remetermos aos tempos atuais, é plausível 

considerar que com o alargamento das forças produtivas, através da técnica 

e da tecnologia, por intermédio do trabalho, foi permitido um grande avanço 

que poderia proporcionar ao conjunto dos seres sociais o tempo livre para 

realizar atividades concernentes ao campo da estética, com maiores 

possibilidades de fruição para desenvolver os sentidos humanos. Contudo, 

diante de uma sociabilidade que tem como premissa principal o lucro, o 

tempo livre para atividades que desenvolvam a criação e a fruição estética 

não é permitido para maioria das pessoas.  

Diante das breves considerações até aqui apresentadas, sobre o 

tempo livre, entendemos o quão difícil é, à classe trabalhadora, conseguir 

desenvolver suas potencialidades tanto para a criação quanto para fruição 

estética, sobretudo no momento atual. Na sociabilidade capitalista, apesar 

do avanço da técnica, evidenciamos obstáculos à classe trabalhadora para 

que esta se aproprie do tempo livre, sendo explorada continuamente ao 

longo da história da luta de classes.  



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1423 

Conforme expusemos na seção anterior, na Idade da Pedra, ou seja, 

no período histórico em que os humanos desenvolveram 

instrumentos/ferramentas a partir da pedra, o ser social procurava e separava 

aquela que fosse adequada para certo uso em alguma atividade. Aqui 

podemos relacionar com o primeiro momento do trabalho, no qual Marx 

estabelece que esse desenvolvimento é pouco articulado, atrelado 

essencialmente às propensões basilares dos indivíduos. Lukács (1974) 

assevera ser impossível, no período supracitado, que se produzisse uma ação 

artística. Para tanto, seria indispensável que além da pedra ser talhada ou 

polida, transformada em ferramenta pela mão humana, houvesse uma 

intenção estética. O autor considera essa atividade como apenas “uma boa 

adaptação técnico-artesã à finalidade prática imediata do trabalho.” 

(LUKÁCS, 1974, p. 219). 

Embora na Idade da Pedra o ser social tivesse pouco discernimento 

para o desenvolvimento da técnica, ele era capaz de escolher e conservar 

pedras apropriadas a determinadas atividades. Entretanto, nesse período 

ainda era impraticável uma experiência de atividade artística, uma vez que: 

 

[...] é preciso alguma capacidade de abstração, de 

generalização das experiências de trabalho, de superar 

as impressões subjetivas, pouco ordenadas, para poder 

apreciar claramente a conexão entre a forma de uma 

pedra e sua adequação a determinadas ações. 

(LUKÁCS, 1974, p. 219). 

 

Apesar do desenvolvimento da técnica, a modificação da pedra em 

ferramenta pela mão humana, “isso não é suficiente: pois a técnica utilizada 

talvez não permita nem mesmo a recepção inconsciente de motivos 

artísticos, mas apenas em um nível relativamente alto.” (LUKÁCS, 1974, p. 

219). Seria necessária a relação entre o útil e o agradável e, ademais, a 

consciência da atividade estética. 

Destacamos primeiro a autonomia da arte pelo processo do 

agradável. O filósofo húngaro considera que o agradável é um dos alicerces 

fundamentais do estético, inclusive, nas palavras do autor: “Não é exagero 

dizer que, se a natureza dos homens não fora como é, tal que o agradável 



Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1424  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

desempenha um papel importante e até essencial – vital e socialmente – em 

sua vida, talvez pudesse nunca ter nascido a arte.” (LUKÁCS, 1967b, p. 

242). O fato de apresentar uma reação positiva ou negativa diante do 

agradável vai imperar categoricamente na gênese do complexo da arte, pois 

além de transpor a variedade caótica das experiências postas na 

cotidianidade, influencia no desenvolvimento do complexo da arte, 

positivamente ou negativamente, como obra histórico-social. 

Lukács assevera que não há um caminho que leve do útil ao 

agradável, pois, muitas vezes, é necessário suprimir do seu plano de 

objetivação momentos subjetivos, seguindo toda a atenção à objetividade de 

determinada situação. O útil se diferencia do agradável porque aquele se 

centra no plano mais próximo à objetividade e este, por seu turno, está 

adjacente à subjetividade. Para Lukács (1967b, p. 219): 

 

[...] na medida em que o homem pode se afirmar a si 

mesmo nessa relação de objetos ou grupos de objetos 

com sua própria pessoa, direta ou indiretamente – 

falamos da emoção do agradável. Já em uma 

determinação tão abstrata torna-se visível a estreita 

conexão do agradável e o útil, embora, ao mesmo 

tempo, com as importantes determinações que os 

diferenciam um do outro. Também essa distinção se 

concebe com frequência de uma maneira rigidamente 

metafísica, mas mesmo quando um se esforça por 

explicitar as transições e os pontos nodais dialéticos 

segue subsistindo como fundamento relativamente 

justificado da distinção nitidamente factual o fato de 

que o útil é por sua essência uma categoria objetiva e o 

agradável uma categoria subjetiva. 

 

A objetividade da utilidade se centraliza no que é majoritariamente 

desantropomórfico, uma vez que, por exemplo, a estrutura de uma morada 

precisa se manter em pé com todas as suas propriedades e legalidades. A 

subjetividade do agradável implica de modo individual no ser social, 

obviamente considerando a circunstância histórico-social em que estiver 

inserido, na qual suas escolhas se dão no campo antropomórfico. 

Geralmente o que pode ocorrer são interações que saem do caráter útil e 



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1425 

estabelecem uma experiência agradável naquelas objetivações que 

conseguiram êxito na vida cotidiana. 

Vale ressaltar que o agradável permite um grau de satisfação muito 

extenso, que pode variar, por exemplo, no contentamento ocasionado pelo 

trabalho, estabelecido através do ritmo; pela ornamentação cometida nos 

instrumentos do trabalho; e pela própria agilidade no processo de 

desenvolvimento das objetivações humanas. O filósofo húngaro apresenta 

dois exemplos concretos do processo do agradável nas tendências evolutivas 

que os revelam:  

No caso de tendências como a ornamentação de 

ferramentas ou outras relacionadas a elas, se manifesta 

uma clara tendência a influenciar na própria arte, ou, 

pelo menos, na missão social que determina seu 

nascimento e suas transformações; ou pense sobre 

nossas considerações sobre a gênese da arquitetura. 

(LUKÁCS, 1967b, p. 221). 

 

Embora sejam exemplos distintos, fica claro que a ornamento trará 

o caráter agradável ao que tinha o valor útil inicialmente. Como já referido, 

o processo do agradável, ainda que em acordo com o período histórico-

social, influencia na origem e no desenvolvimento das diferentes formas do 

complexo estético. É válido destacar que a utilidade não submerge quando 

o objeto artístico se estabelece na condição de agradável. Nas palavras de 

Lukács (1974, p. 338): “A utilidade não desaparece nunca totalmente da 

vivência evocadora, mas apenas se reduz a uma utilidade genérica e, com 

ela, em última instância, baseada nela.” 

O desenvolvimento dos fatos estéticos objetivos é o que mais vale 

para o filósofo húngaro no momento inicial do complexo da arte. O que 

tenham pensado sobre os fatos que realizaram não é o mais importante, pois 

na prática artística, vale destacar, há divergências entre o fato e a 

consciência. Caso o objeto tenha sido realizado para determinado fim, que 

não o conscientemente estético, contudo, tenha se tornado uma produção 

artística, nesse sentido, recorremos mais uma vez ao mote, recuperado de 

Marx, posto como epígrafe na obra “Estética”: “Não sabem, mas o fazem”, 

considerando que: 



Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1426  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A estrutura categorial objetiva da obra de arte faz com 

que todo o movimento da consciência – até o 

transcendente tão natural e frequente na história do 

gênero humano – transforme-se outra vez em 

imanência ao obrigá-la a aparecer com o que é, como 

elemento da vida humana, da vida imanente, como 

sintoma de seu ser-assim de cada momento. 

(LUKÁCS, 1974, p. 28). 

 

Nessa ocasião, ocorre o que o filósofo húngaro considera uma fase 

distinta da “consciência de si” do desenvolvimento humano. Aquilo que é 

avaliado como necessidade antropomórfica, todavia, atinge o estágio da 

imanência, não mais com o apelo ao transcendente, fixamos a dialética entre 

objetividade-subjetividade, própria do complexo da arte. O reflexo 

antropomorfizador estético, tanto no que se refere à realidade esteticamente 

refletida nas obras de arte, quanto em relação às novas aptidões cultivadas 

no ser social diante desse reflexo, concentra-se no desenvolvimento da 

autoconsciência. Desse modo, a gênese da estética é uma ação propriamente 

humana: “O princípio antropomorfizador não é aqui nenhuma deficiência, 

nenhuma falsa projeção em um mundo de objetos mágicos-fictícios, mas a 

descoberta de um novo mundo para o homem: o mundo do homem.” 

(LUKÁCS, 1974, p. 294). 

A gênese do estético é endossada pelo processo de autoconsciência 

do ser social sobre a prática cotidiana. O construto do complexo da arte se 

desenvolve no cotidiano em um constante processo de interações, 

assumindo uma configuração especificamente estética, deliberando-se 

esteticamente de acordo com tais interações, “e assim o alcance da conquista 

estética da realidade desembocam ininterruptamente na vida cotidiana, 

enriquecendo-a objetiva e subjetivamente.” (LUKÁCS, 1974, p. 229). 

O cotidiano tem um peso central para o entendimento de todas as 

atividades humanas, tendo em vista que: “O comportamento cotidiano do 

homem é começo e final ao mesmo tempo de toda atividade humana” 

(LUKÁCS, 1974, p. 11), pois é no cotidiano que surgem os problemas 

humanos e nesse mesmo cotidiano se cobram respostas. O autor faz analogia 

a um rio em movimento, representando a vida cotidiana. Todo esse 



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1427 

movimento do rio se transforma em seu curso, de acordo com os acidentes 

e as curvas do rio. Aquela necessidade expressa no cotidiano dos seres 

sociais, considerando aqui os complexos humano-sociais – a exemplo da 

arte – após seu desenvolvimento, retorna ao cotidiano de modo a enriquecê-

lo. 

O modo como se desprende o complexo da arte sobre a vida 

cotidiana é considerado por Lukács (1974) de maneira lenta, contraditória e 

irregular com relação aos aspectos relacionados à vida, ao pensamento, às 

emoções, etc. Compreendemos, nesse sentido, que a origem da arte se deu a 

partir de anseios heterogêneos para depois se estabelecer em um meio 

homogêneo e, desse modo, expandir-se para o mundo dos seres sociais. O 

filósofo húngaro assegura que o meio homogêneo serve para apreender e 

elucidar melhor as propriedades, as relações e os preceitos da realidade em-

si: “Somente quando se constitui assim o meio homogêneo de uma arte [...] 

pode-se dizer que foi concluída a gênese desta.” (LUKÁCS, 1967b, p. 90). 

Isto posto, é no cotidiano dos seres sociais que nascem novos 

problemas, novos contentos; e o mesmo acontece também no campo da 

conformação artística. Temos, assim, o que Lukács (1972) apresenta como 

“mundo próprio da arte”, o qual pela evocação imitativa desperta a essência 

estética. Esse mundo será resultado do enriquecimento histórico-social que 

abrigará novas capacidades e novas possibilidades. “A força progressiva da 

evolução da arte é precisamente – em última instância – essa sua relação 

com a vida cotidiana; a arte tem que resolver num sentido artístico os novos 

problemas colocados pela vida cotidiana.” (LUKÁCS, 1972, p. 137). 

Lukács (1972) destaca, ademais, que o mundo próprio da arte não é 

imaginário, uma vez que é uma criação do ser social a partir de suas 

necessidades objetivas e subjetivas que se efetivam em situações concretas. 

O mundo próprio da arte apresenta, desse modo, um duplo sentido: por um 

lado “como qualidade da objetividade fechada em si, independente do 

sujeito”, tendo em vista que o ser social ao transformar a vida humana em 

objeto, a obra de arte se apresenta com sua identidade absoluta e, por outro 

lado “como mais profundo descobrimento do que no sujeito é essencial” 

(LUKÁCS, 1972, p. 177), considerando os aspectos subjetivos dos seres 



Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1428  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

sociais. Portanto, temos tanto os aspectos objetivos quanto os subjetivos, 

expressos no mundo próprio da arte.  

Sobre a forma e o conteúdo dispostos nesse mundo próprio da arte, 

entendemos que esta atém momentos que unificam na singularidade dos 

indivíduos o geral e permanente do que se constituiu como universal. Nas 

palavras de Lukács (1972, p. 197): 

 

A particular missão da arte nessa continuidade é o que 

já descrevemos: a arte consegue fixar os momentos 

(homens e destinos, causas e ocasiões, reações 

emocionais a tudo isso etc.) que incorporam em sua 

singularidade individual essa vinculação indissolúvel 

com o geral e permanente, os momentos nos quais se 

torna imediatamente evidente que o homem não apenas 

reconhece neste contexto seu próprio mundo, aquele 

coproduzido por ele, isto é, pela humanidade da qual 

ele faz parte, mas também o vive como tal mundo 

próprio; a arte os coloca para toda a humanidade como 

momentos de sua evolução, como momentos da 

hominização do homem. 

 

Isto posto, repetimos uma vez mais que o ser social transforma o 

mundo externo e se transforma, criando o novo, criando novas 

possibilidades, criando um mundo próprio para arte. Para Lukács (1967b, 

1974), a verdade artística, em sua gênese, é como verdade histórica e se 

estrutura no hic et nunc – traduzindo a expressão latina – nesse exato instante 

e local, no período de sua vigência, que se estabelece não apenas pela sua 

descoberta e/ou manifestação, mas pela consecução da experiência de um 

período do aperfeiçoamento humano. Vale lembrar que a arte é um 

complexo tardio, “o estético nasce passo a passo no curso da evolução da 

humanidade, e não é uma relação com o mundo nascido simultaneamente 

com o ser humano.” (LUKÁCS, 1967b, p. 88). 

Nesse contexto, o trabalho artístico ou a implicação estética que ele 

proporciona, ao estabelecer o passado em presente, acende e alarga no ser 

social a autoconsciência da humanidade, ou seja, o gênero humano tem a 

“consciência de viver em um mundo que é seu, que ele mesmo criou e nunca 



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1429 

deixará de criar como parte que é da humanidade.” (LUKÁCS, 1972, p. 

198). Entretanto, não é apenas isso, a autoconsciência se refere às 

experiências pré-artísticas e à produção do criador. Advertimos novamente 

a dialética do indivíduo em sua singularidade, de uma particularidade, alça 

ao universal na experiência estética, e ademais: 

 

A conquista da realidade objetiva, várias vezes exposta 

como fundamento imprescindível de toda a arte, a 

infinidade intensiva do conteúdo, a crítica da vida, a 

universalidade do estético, que se revela no pluralismo 

das artes e obras, todos esses momentos são caminhos 

para uma tal autoconsciência da humanidade. 

(LUKÁCS, 1972, p. 542-543).  

 

A gênese da autoconsciência, portanto, implica uma apurada 

elevação da consciência da realidade objetiva, imersa na vida cotidiana dos 

seres sociais. O seu objeto é a vida concreta destes, a própria sociedade, a 

transformação da natureza e do próprio ser social. Para Lukács (1974), isso 

vai sugerir que qualquer atividade artística, considerando a criação de seu 

mundo próprio, deverá conduzir ao seguinte questionamento: “até que ponto 

este mundo é realmente um mundo do ser social, um mundo que ele pode 

afirmar como seu próprio mundo, adequado à sua humanidade?” (p. 254). 

Nas Ciências Sociais, por exemplo, o mundo próprio torna-se um 

objeto e seu conteúdo é constituído por acontecimentos, relações, etc., dos 

seres sociais. Na arte, de outro modo, a ação evolutiva do gênero humano 

considera cada indivíduo singular. Como já mencionamos, toda análise 

estética pressupõe uma evocação, ou seja, uma memória ou recordação que 

fará com que o indivíduo recorra ao que a humanidade produziu ou 

produzirá no processo de desenvolvimento humano. “O indivíduo deve 

encontrar-se a si próprio – seu próprio passado ou seu presente – nesse 

mundo e, assim, tornar-se consciente de si mesmo como parte da 

humanidade e de sua evolução.” (LUKÁCS, 1967a, p. 309). 

 

 

 



Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács 

1430  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Considerações finais 

 

Entendemos, após essa análise constatada em Lukács, na sua obra 

“Estética: la peculiaridade de lo estético” que o complexo da arte é tardio 

com relação a outros complexos desenvolvidos no mundo dos seres sociais 

e que, assim como todos os demais complexos, desprende-se do trabalho. O 

objeto fundamental do reflexo estético é, nas palavras de Lukács (1974, p. 

260): “a sociedade em seu intercâmbio com a natureza em sua referência a 

um sujeito explicitador da autoconsciência”, que vai conjecturar a sincronia 

intrínseca “da reprodução e tomada de posição, da objetividade e tomada de 

partido”. Tal simultaneidade constitui a historicidade de toda obra de arte, 

pois esta “não se limita a fixar simplesmente um fato em si, como a ciência, 

senão que eterniza um momento da evolução histórica do gênero humano.” 

O complexo da arte serve aos seres sociais como modo de elucidar 

o ser social sobre si mesmo, compreender seu mundo interior e exterior, 

alçando sua autoconsciência. “O homem se torna verdadeiramente ele 

mesmo quando cria seu mundo e se apropria dele no seio do mundo refletido 

por ele.” (LUKÁCS, 1972, p. 143). Com base nos resultados do trabalho, 

que proporciona o desenvolvimento do gênero humano, o ser social vai 

compreendendo novas formas de abstrações sociais, que se orientam diante 

da composição do novo ser social e do novo objeto, criando um mundo 

próprio. 

 

 

Referências 

 
CHILDE, Gordon. A evolução cultural do homem. Tradução de Waltensir Dutra. 

Rio de Janeiro, Zahar Editores, 1978. 

GUERRA, Betania Moreira de Moraes; JIMENEZ, Susana Vasconcelos. Tornar-

se indivíduo: bases ontológicas e processo histórico. Sobral, Edições UVA, 2016. 

LUKÁCS, Georg. Estética I: la peculiaridad de lo estetico – categorías 

psicológicas y filosóficas básicas de lo estético. Traducción castellana de Manuel 

Sacristán. Barcelona: Ediciones Grijalbo, 1967a. v. 3.  

LUKÁCS, Georg. Estética I: la peculiaridad de lo estetico – cuestiones liminares 

de lo estético. Traducción castellana de Manuel Sacristán. Barcelona: Ediciones 

Grijalbo, 1967b. v. 4. 



Adéle Cristina Braga Araujo; Josefa Jackline Rabelo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1413-1431, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1431 

LUKÁCS, Georg. Conversando com Lukács: entrevista concedida a Hans Heinz 

Holz; Leo Kofler e Wolfgang Abendroth. Tradução de Giseh Vianna Konder. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1969. 

LUKÁCS, Georg. Estética I: la peculiaridad de lo estético – problemas de la 

mímesis. Traducción castellana de Manuel Sacristán. Barcelona: Ediciones 

Grijalbo, 1972. v. 2. 

LUKÁCS, Georg. Estética I: la peculiaridad de lo estetico – cuestiones 

preliminares y de principio. Traducción castellana de Manuel Sacristán. 

Barcelona: Ediciones Grijalbo, 1974. v. 4.  

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política. Tradução Regis Barbosa e 

Flávio R. Kothe. São Paulo: Abril Cultural, 1983. 

MARX, Karl. Grundrisse: manuscritos econômicos de 1857-1858. Tradução de 

Mário Duayer e Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2011. 

 

 

Data de registro: 01/07/2021 

Data de aceite: 19/01/2022 



Titulo do artigo 

1432  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1432, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1433 

 Nietzsche y Educación: 

conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

 

 

Juliana Santos Monteiro Vieira*  

Lucas de Oliveira Carvalho** 

Dinamara Garcia Feldens*** 

 

Resumen: Este texto busca tejer algunas reflexiones sobre la relación entre la 

filosofía de Friedrich Nietzsche y el campo educativo, entendiendo sus 

indagaciones sobre las instituciones educativas modernas y los valores vinculados 

a este tipo de hombre. Vinculado al proceso de degeneración de la potencia 

instintiva humana y su animalidad, se estableció un modelo de conocimiento, 

basado en el ideal metafísico y la creencia incondicional de la verdad. La crítica 

dirigida al Estado Moderno y su modelo de cultura, que pretendió instituir a 

filósofos/as y estudiosos/as como guías, considera que es necesario volver a hacer 

crecer los usos y funciones de estos sujetos en la sociedad, al buscar superar el 

dilema que los constituye hoy, como empleados y mantenedores del Estado. 

Pasando por distintas fases de su pensamiento, buscó ser un instrumento más para 

dotar al ámbito de la Filosofía de la Educación de un vínculo sólido con el filósofo 

alemán, a través del estudio de las relaciones entre Nietzsche y la Educación. 

 

Palabras-Clave: Conocimiento; Cultura; Educación; Friedrich Nietzsche 

                                                           

* Doutoranda em Educação no Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade 

Federal de Sergipe (PPGED/UFS). Mestre em Educação (2017) e Graduada em Psicologia 

(2014) pela Universidade Tiradentes/ SE. E-mail: juhsantosvieira@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/1164772162073102. ORCID: http://orcid.org/0000-0003-3332-6640.  

**  Doutorando em Educação no Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade 

Federal de Sergipe (PPGED/UFS). Bolsista CAPES. E-mail: lucas.historiando@gmail.com. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2568315535291643. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0826-

4567.  

***  Doutora em Antropologia e corpo na educação. Professora do Programa de Pós-graduação 

em Educação da Universidade Federal de Sergipe (PPGED / UFS). E-mail: 

dfeldens@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/4179393626052599. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-6471-3876.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62765   

  

mailto:juhsantosvieira@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1164772162073102
http://orcid.org/0000-0003-3332-6640
mailto:lucas.historiando@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2568315535291643
https://orcid.org/0000-0002-0826-4567
https://orcid.org/0000-0002-0826-4567
mailto:dfeldens@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/4179393626052599
https://orcid.org/0000-0001-6471-3876
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62765
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62765


Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1434  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Nietzsche e Educação: conhecimento e cultura no Estado Moderno 

 

Resumo: Este texto busca tecer algumas reflexões acerca da relação entre a filosofia 

de Friedrich Nietzsche e o campo educacional, compreendendo suas indagações 

acerca das instituições de ensino modernas e os valores vinculados ao este tipo de 

homem. Atrelado ao processo de degeneração da potência instintiva humana e de 

sua animalidade ocorreu a fixação de um modelo de conhecimento, fundamentado 

no ideal metafísico e na crença incondicional da verdade. A crítica dirigida ao 

Estado Moderno e ao seu modelo de cultura, que pretendeu instituir os filósofos e 

eruditos enquanto guias, entende que é necessário o resgate dos usos e funções 

destes sujeitos na sociedade, buscando superar o dilema que os constitui hoje, como 

funcionários e mantenedores do Estado. Perpassando diferentes fases de seu 

pensamento buscou-se ser mais um instrumento para fornecer ao âmbito da 

Filosofia da Educação um vínculo sólido com o filósofo alemão, por meio do estudo 

das relações entre Nietzsche e a Educação. 

 

Palavras-chave: Conhecimento; Cultura; Educação; Friedrich Nietzsche 

 

 

 

Nietzsche and Education: knowledge and culture in the Modern State 

 

Abstract: This text seeks to do some reflections on the relationship between 

Friedrich Nietzsche's philosophy and the educational field, understanding his 

inquiries about modern educational institutions and the values linked to this type of 

man. United with the process of degeneration of human instinctual power and its 

animality, there was the establishment of a model of knowledge, based on the 

metaphysical ideal and on the unconditional belief of truth. The criticism directed 

at the Modern State and its model of culture, which intended to establish 

philosophers and scholars as guides, understands that it is necessary to rescue the 

uses and functions of these subjects in society, seeking to overcome the dilemma 

that constitutes them today, as employees and keepers of the state. Passing through 

different phases of his thought, we sought to be one more instrument to provide the 

scope of Philosophy of Education with a solid link with the German philosopher, 

through the study of the relationship between Nietzsche and Education. 

 

Keywords: Knowledge; Culture; Education; Friedrich Nietzsche 

 

 

 

 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1435 

1. Introducción 

 

Este texto pretende corroborar la consolidación de los estudios del 

filósofo alemán Friedrich Nietzsche (1844-1900) en el campo de la 

Educación, entendiendo su obra como una rica fuente de interrogantes y 

cuestionamientos sobre el modelo de pensamiento y conocimiento en 

Occidente. Pasando por la fase juvenil, desde la concepción de la cultura 

griega desde “El nacimiento de la tragedia” (1872) y las cinco conferencias 

tituladas “Sobre el futuro de nuestras instituciones educativas” (1872), hasta 

la crítica de la metafísica racional y el lugar de instintos y tradición, que se 

encuentran en “Humano demasiado humano” (1878), al mirar los valores y 

la necesidad de superar el modelo de hombre construido en la Modernidad, 

presente en “Así habló Zaratustra” (1885), “Más allá del bien y del mal” 

(1886) y “La genealogía de la Moral” (1887), entre otros. 

 La vacilación sobre el conocimiento científico es protagonista en 

su obra, buscando indagar y levantar sospechas sobre el alcance y la 

posibilidad de educar a alguien, cuestionando nociones como la libertad de 

voluntad y la constitución de la identidad.  

Su modelo de cultura auténtica proviene de la sensibilidad artística 

griega, que tenía el arte y la religión como hijas idénticas de un mismo 

instinto productor, como formas de hacer la vida deseable y posible, 

imaginando estrategias y espejismos de apariencia para alejarse del 

conocimiento destructivo (MACHADO, 2017). La metafísica del artista o 

la transformación de la barbarie dionisíaca en arte apolínea, con el equilibrio 

entre ilusión y verdad, es el primer camino adoptado por Nietzsche para 

pensar las contradicciones del saber y de la cultura presentes en el siglo XIX. 

 

El Logos gana el Pathos de la tragedia. La tragedia 

terminará cuando el lenguaje se emancipa de la música 

y haga sobrar su propia lógica. ¿Qué es idioma? Un 

órgano de conciencia. Pero la música es Ser. Con el fin 

de la tragedia, el Ser y la conciencia ya no se 

armonizan. La conciencia se cierra contra el Ser. Se 

vuelve superficial. Con el fin de la vieja tragedia de 

Pathos, para Nietzsche, comienza la nueva tragedia del 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1436  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Logos. Y de esta tragedia, dice Nietzsche, todavía 

estamos en el medio (SAFRANSKI, 2017, p. 54 – 

tradução nossa). 

 

A partir de la desclasificación de la tragedia griega por su 

supuestamente oscura irracionalidad, se establece el hilo conductor del 

socratismo estético como lógica de interpretación de la vida. La crítica de 

Nietzsche a la formación del pensamiento occidental comienza con la 

producción, evaluación y subordinación del arte al pensamiento consciente, 

al concepto y la capacidad intelectual; esto se debe a una profunda 

desconexión de los sentidos y del cuerpo, necesariamente conducida por el 

placer o por el dolor. En este proceso de producir varios dominios 

simbólicos, optamos por sentidos insensibles, intelectualizados y, en 

consecuencia, embotados, escuchando no por los oídos, mirando no por los 

ojos, sino por el cerebro1. 

Además de la desconexión de los instintos, el conocimiento en la 

cultura moderna está siempre en busca de una esencia para lo común, 

articulándolo con los órdenes de los discursos y con el intuito de sostener 

una supuesta estabilidad del ámbito social. Esta crítica no se dirigirá a un 

conocimiento específico, sino al valor que se le da a la verdad, al 

                                                           

1 En el Aforismo 217 de HHI (1878) titulado “La desensualización del gran arte”, Nietzsche 

explica cómo el ejercicio del intelecto se impuso sobre el arte y sobre nuestros sentidos, 

entrenándonos para escuchar, mirar y sentir más “racionalmente”. Así, donde antes se sentía el 

placer y se veían las formas, inmediatamente hoy se buscan motivos, propósitos y significados 

para explicar cuáles son nuestras expresiones más profundas. Para Nietzsche, cuanto más 

capaces de pensar a través de los ojos y los oídos, transfiriendo el placer de este disfrute al 

cerebro, más insensibles y contundentes serán nuestros órganos de los sentidos. “[...] Gracias al 

extraordinario ejercicio impuesto al intelecto por la evolución artística de la nueva música, 

nuestros oídos se volvieron cada vez más intelectuales. Es por eso que hoy apoyamos un 

volumen de sonido mucho más alto, mucho más 'ruido', porque estamos mucho más entrenados 

que nuestros predecesores para escuchar la razón que existe en él. Porque por el hecho de que 

ahora buscan inmediatamente la razón, es decir, 'lo que significa', y ya no 'lo que es', nuestros 

sentidos se han vuelto algo embotados [...] algunos pintores han hecho el ojo más intelectual y 

han más allá de lo que solía llamarse el placer de los colores y las formas [...] cuanto más capaces 

de pensar se vuelven el ojo y el oído, más se acercan a la frontera donde se vuelven insensibles: 

el placer se transfiere al cerebro, los órganos mismos de los sentidos se embotan y debilitan, lo 

simbólico ocupa cada vez más el lugar de lo que es - y así llegamos a la barbarie de esta manera, 

tan seguramente como en cualquier otra ”(NIETZSCHE, 2005b, pág. 134 – tradução nossa). 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1437 

establecimiento de esta idea de la verdad como algo superior, al dotarla de 

privilegios y sin considerar tantos otros valores en intersección. La conexión 

entre verdad y bondad, a partir de Sócrates y consolidada por Platón, se 

establece en Filosofía no bajo un sesgo epistémico, sino puramente moral. 

Existe, por lo tanto, una reducción de la función filosófica a la elaboración 

de teorías del conocimiento, que priorizan la visión de la razón como juicio 

bajo la vida. 

Como señala Losurdo (2009), las reflexiones estéticas de Nietzsche 

se entrelazan con las luchas políticas de su tiempo, comprendiendo 

principalmente los efectos catastróficos del optimismo moderno, cuyo 

origen está en el hombre teórico socrático. Para él, era muy importante 

denunciar los problemas de su presente, invocando la transfiguración de un 

remoto pasado griego. La idea de felicidad común, presente en la 

“Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano” (1793), fruto 

de ese optimismo ilusorio y anulador de las diferencias fundamentales que 

componen la cultura, es el explosivo necesario para el triunfo de la 

Ilustración, que a través de la lógica racional y del conocimiento declara el 

fin de la miseria humana y la liberación de todo el dolor de la existencia, 

utilizando como justificación para un “mayor disfrute”, el aliciente y el 

anhelo de un materialismo ávido. 

La Europa, desde el punto de vista genealógico, se convierte en el 

mayor emprendimiento escolar para la formación del pensamiento en 

Occidente, comportándose como un dominio cultural de vasta ocupación, 

que consolidó fundamentos como el Humanismo Romano-Helenístico, la 

Tradición Ético-Religiosa Cristiana y la Racionalidad Científica Griega. Las 

virtualidades articuladas al dominio del saber, en las utopías emancipadoras 

anunciadas por él, se afiliaron allí desde su primera formulación (GIACOIA, 

2000). Europa es considerada como nombre de una perspectiva refinada y 

que se perfecciona, de la cual derivó una cultura de idolatría de lo civilizado 

y del hombre de manada, despojada de su animalidad más íntima. 

Junto a la moral cristiana establecida como una forma de tiranía 

contra los instintos y la naturaleza humana, la Filosofía, aunque vestida con 

su supuesto escepticismo, comparte el instinto de autoconservación, 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1438  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

reduciendo su tarea a las especialidades utilitarias de la teoría del 

conocimiento, identificadas con los hombres de la ciencia. En este sentido, 

para Nietzsche, el intelectual ideal para la Modernidad es aquel que está 

sujeto a todo lo que debe ser conocido, como un funcionario del Estado que, 

siguiendo los modelos de pensamiento producidos en Occidente, presupone 

como sustancial el conjunto de valores ya legitimado, generando fórmulas 

lógicas para que sean manejadas, entendidas y ampliadas. 

 

 

2. Cultura y conocimiento en el Estado Moderno 

 

2.1. Animalidad y Hominización: el proceso de degeneración de los 

impulsos 

 

Es necesario, inicialmente, presentar la teoría de Nietzsche como 

algo que habla del cuerpo, de nuestra psicofisiología. Estos campos de 

conocimiento no son asumidos por él en su totalidad al inicio de su obra, y 

aunque ya estén presentes en su juventud, forman parte de su compleja 

consideración acerca de la voluntad de poder. En este sentido, debido a la 

escasez de condiciones para un trabajo más detallado, buscaremos 

corroborar aquí muy brevemente para un comienzo de comprensión acerca 

de la dinámica de los instintos en Nietzsche. 

 

En el contexto de la doctrina de la voluntad de poder, 

la noción de instinto tiene el mismo significado que las 

nociones de impulso (Trieb), afecto (Affekt) y fuerza 

(Kraft), es decir, el instinto se puede entender como un 

cuanto poder que surge como tendencia a incrementar 

en [...] poder cada instinto expresa una cierta necesidad 

(Bedürfniss) de dominación, formada en medio de 

ciertas circunstancias o condiciones de existencia, que, 

establecido e inconscientemente, evalúa bajo un cierta 

perspectiva lo que impide o permite aumentar la 

potencia (FREZZATTI JR, 2016, p. 272 – tradução 

nossa).  

 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1439 

Como explica Müller-Lauter (1997), el concepto de “Wille zur 

Macht” (voluntad de poder/potencia – VP) sustenta en Nietzsche la 

destrucción de la metafísica a partir de sí misma. Este deseo ya se expresaba 

en la obra de la juventud en la figura de lo Uno Primordial en “El nacimiento 

de la tragedia” (1872), la fuerza originada en el dolor, que necesita ser 

liberada en apariencia; esta idea, sin embargo, todavía está imbuida de la 

influencia de Schopenhauer. A medida que madura su pensamiento, 

Nietzsche entiende la VP como formaciones complejas e incesante proceso 

de cambio, que se manifiestan en un ámbito orgánico e inorgánico, sujeta a 

diversos grados de cuanto de fuerza, que tiene como naturaleza fundamental 

ejercer poder sobre todos los demás movimientos resistentes, que siempre 

se colocan en contraposición. 

La voluntad, entonces, es la particularización de cuanto de fuerza, 

que se da al actuar y reaccionar con el otro resistente, ajustando 

jerárquicamente una estructura de varias voluntades de poder, como un 

juego de oposición, que siempre carece de contravoluntad. Como una 

formación primitiva de nutrición de funciones orgánicas, la lucha de la 

voluntad no es por aniquilar, sino incorporar, asimilar su adversario. Así 

como el cuerpo establece principalmente relaciones con los afectos, los 

procesos fisiológicos son descargas de fuerza, multiplicidades irreductibles 

en un juego conflictivo de instintos. En medio de esto hay complejidades 

como la naturaleza, la vida, la sociedad, la religión, el arte, la moral, la 

humanidad. En el análisis de Nietzsche, estos deseos tienden a buscar la 

uniformidad falsificadora a través de la conciencia y del intelecto como 

medios de autoconservación y, en consecuencia, de autoengaño (MÜLLER-

LAUTER, 1997). 

Este movimiento de descomposición puede 

caracterizarse no como un estado permanente, sino 

como un proceso que puede durar milenios. Uno de sus 

rasgos más característicos es que impide el 

establecimiento de un contraideal, expresión de un 

movimiento ascendente de la vida. La decadencia se 

manifiesta principalmente como ausencia de cohesión 

orgánica, como independencia y destrucción recíproca 

de elementos y funciones, cuya acción conjunta 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1440  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

constituye el principio de unidad en la vida de un 

pueblo o cultura. Por ello, el rasgo característico de la 

sociedad moderna es el desgarro y autonomía de sus 

segmentos constituyentes, el individualismo 

patológico, que la hace incapaz de integrarse en una 

totalidad viva, basada en un proyecto ético común 

(GIACOIA, 2000, p. 39 – tradução nossa). 

 

El trabajo civilizador y el proceso de hominización fue algo 

milenario, que contó con la colaboración de varios campos del conocimiento 

humano. Subordinar el arte al pensamiento y al concepto, desnudarse de la 

animalidad natural, despreciar los instintos y el cuerpo, someter a la razón y 

a la conciencia todos los procesos constitutivos de lo humano, inculcar la 

moral en la filosofía y reducir su importante tarea a una teoría del 

conocimiento: estos son algunos de los problemas señalados por Nietzsche 

durante su obra, comprendiendo genealógicamente el largo proceso de 

legitimación de un tipo de ser humano débil y esclavo. Todas las ideologías 

"igualitarias" suenan, para Nietzsche, como políticas esclavizantes y que 

despotencializan el individuo de su naturaleza singular, que nunca es neutral 

ni democrática, ya que está en constante lucha de fuerzas. La vida civilizada, 

sin embargo, es un recordatorio incesante de la incapacidad de la 

autosuficiencia humana, de la necesidad esclavizante de preservar el rebaño, 

que a través de la educación dirige estilos singulares al gusto medio 

(LEMM, 2019). 

Hay que preguntarse, entonces, ¿cuál es la relación entre 

conocimiento y vida? ¿Hasta qué punto este juicio promueve la vida? ¿En 

qué tipo de vida se coloca el conocimiento? 

 

 

2.2. El instinto del conocimiento y la voluntad de verdad: los valores 

regidos por la moral 
 

¿Qué es, por la verdad? Un ejército móvil de metáforas, 

metonimias, antropomorfismos, en una palabra, una 

suma de relaciones humanas que se han resaltado 

poética y retóricamente, traspuestas y adornadas, y 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1441 

que, tras un largo uso, parecen a un pueblo 

consolidado, canónico y obligatorio: las verdades son 

ilusiones de las que se ha olvidado que lo son, una 

metáfora que se ha desgastado y sin fuerza sensible, 

monedas que han perdido su dado y ahora se tienen en 

cuenta sólo como metal, y ya no como monedas 

(NIETZSCHE, 2001 p. 37 – tradução nossa).  

 

La creencia en el conocimiento y en la verdad como tendencias 

innatas y naturales fueron, para Nietzsche, las mayores fábulas inventadas y 

producidas en el pensamiento occidental, considerando llamar natural a un 

largo proceso coercitivo contra nuestros impulsos. El intento de organizar el 

pensamiento siguiendo la tríada “razón-conocimiento-virtud”, además de 

establecer valores éticos civilizadores, fueron la base para la idealización 

del período moderno, cuyo proyecto fundamental fue el establecimiento de 

la verdad y de la moralidad como ideales fundadores de la racionalidad. 

Desde la creencia en un mundo ordenado por valores morales, un impulso 

involuntario hacia la verdad y la justicia parece orientar la estética de este 

modelo de cultura, al formular positividades para preservar los ideales de la 

manada e imponer bajo los instintos naturales un conflicto con el deber 

moral, en la convicción de que esto nos conduciría al triunfo del “bien y de 

la justicia” (NIETZSCHE, 2005a). 

Las condiciones para la posibilidad del surgimiento de estas 

creencias están directamente relacionadas con las exigencias de la vida 

gregaria, necesaria para hacer posible la vida social; a través de las leyes del 

lenguaje, se establecen convenciones de designaciones uniformemente 

válidas y obligatorias, donde la moralidad y la necesidad de veracidad dan 

las bases para los Estados. La situación se agrava partir del establecimiento 

de la ciencia como matriz de lo verdadero, consecuencia del postulado 

metafísico de que lo falso o la apariencia es inferior a lo que se considera 

real/hecho/efectividad. 

Las ficciones, simplificaciones y tendencias ilusorias son parte de la 

existencia humana, de la cual no podemos desenredarnos porque nuestra 

vida solo es posible a través de ellas. Atribuir valor, interpretar y conceder 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1442  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

perspectivas2 son parte del movimiento de fuerzas y del choque de 

voluntades – estar en un lugar, mirar de cierta manera y, en consecuencia, 

producir evaluaciones – en su ímpetu constante por la dominación de la 

carga contraria. La “lupa” lógico-racional entendida como un ideal del 

intelecto humano nos revela la imposibilidad de captar el interior de la 

naturaleza de los hechos, y así solo nos proporciona los resquicios de lo real. 

El conocimiento, sin embargo, goza de innumerables privilegios, ya que 

busca negar la realidad como apariencia, al atribuirle caracteres morales, 

donde el valor del verdadero conocimiento establece algo como superior o 

inferior, sin tener en cuenta otras pluralidades de valores. Por lo tanto, la 

norma del conocimiento no es epistemológica, sino principalmente moral. 

 

¿Qué sabe el hombre de sí mismo? ¿Pudo siquiera, en 

algún momento, percibirse completamente a sí mismo, 

como si estuviera en una cabina de vidrio iluminada? 

La naturaleza no guarda silencio sobre todo lo demás, 

incluso sobre su cuerpo, para desterrarlo y encerrarlo 

en una conciencia orgullosa y engañosa, lejos de las 

deposiciones, el rápido flujo de corrientes sanguíneas 

y las complejas vibraciones de fibras (NIETZSCHE, 

2001, p. 28 – tradução nossa). 

 

Durante el proceso de hominización, fue necesario distanciar y 

silenciar violentamente todos los matices del pensamiento, como mitos, 

prácticas corporales, politeísmos, formas de arte primitivas, la 

comunicación instintiva con el entorno, etc. – para que algo dominante como 

el intelecto pudiera establecerse. Las profundas rupturas con los procesos 

naturales gradualmente destituyeron todo lo corporal, a favor de modelos 

civilizadores que buscaban entronizar un perfil de ideal humano. Las 

vanidades que envuelven la idea del “conocer” y la creencia de que la razón 

                                                           

2 El término "perspectivismo" deriva de una definición clásica de las artes visuales, de la noción 

de perspectiva, como constituyendo la imagen de un objeto desde el punto de vista del 

observador. Afirmando una perspectiva, visualizaremos solo un horizonte de posibilidad ante 

un océano de múltiples opciones, siendo el perspectivismo una forma de concebir un valor o un 

dominio del conocimiento (MARINS, 2008). 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1443 

es el medio fundamental de conservación son motores para la elaboración 

de estructuras de conocimiento, que iluden y engañan nuestros sentidos, que 

están, en consecuencia, inmersos en valoraciones relacionadas con la 

moralidad. 

Además de un intento de conservación de la especie, hay un impulso 

en el hombre de existir socialmente e incluso de moldarse en manada, lo que 

caracteriza la tendencia gregaria. La dirección a la verdad surge entonces de 

la necesidad de preservarse, pero, además, de preservarse socialmente. Los 

lenguajes como expresiones que intentan abarcar el conjunto de la realidad 

ayudan en la configuración y construcción de estas verdades, para 

establecerse como formas válidas e imponentes, como definiciones 

consolidadas. Estas consideraciones prueban para Nietzsche (2005a) la falta 

de requisitos esenciales; el no esencialismo de los fenómenos pone de 

manifiesto la imposibilidad de aprehender la “cosa en sí”, y así configura la 

interpretación del mundo a partir de un carácter moral. Tampoco la 

moralidad reside en un carácter esencialista, ya que se introduce en la acción 

humana a partir de las derivaciones de sucesivas interpretaciones de hechos 

ocurridos. 

Históricamente, hasta el umbral moderno, Dios fue la perspectiva 

universal, el único productor de la existencia. Con el advenimiento de la 

Modernidad, se construyen nuevos pilares del conocimiento y la lógica 

racional se convierte en la nueva forma de conocer, de dominar las posibles 

realidades y de legitimar las verdades. Estamos, por lo tanto, sujetos a una 

perspectiva generalizada, donde el valor individual de la percepción es algo 

constantemente suprimido, en nombre de una “utilidad comunitaria”, que 

prioriza nuestra tendencia gregaria. El control de la interpretación refuerza 

los significados deseables, no solo de un currículo, sino de las formas de 

concebir el sujeto, de la escuela, de los roles desempeñados, de las ciencias, 

siendo estos valores influencias directas de nuestra interpretación del 

mundo. 

En un ámbito extramoral, Nietzsche busca considerar en su 

pensamiento sobre la vida su estrecha relación con los instintos, con las 

fuerzas opuestas y complementarias, con la voluntad. De esta manera, uno 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1444  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

se pregunta cuáles juicios de valor exaltan o condenan la vida; no conviene, 

por lo tanto, cuestionar si el conocimiento es bueno o malo, sino si es 

expresión de fuerza o debilidad, de exceso o escasez vital, afirmación o 

negación de la existencia, fuerza activa o reactiva. La ciencia supone, para 

Nietzsche, el mismo empobrecimiento de la vida, ya que solo es posible 

desde la voluntad de la verdad. Esto posibilita el dominio de la voluntad 

negativa, una de las múltiples fuentes de la voluntad de potencia, que utiliza, 

sin embargo, medios que obstruyen la fuente de la fuerza misma y la 

debilitan, como en el ejemplo del postulado metafísico (MACHADO, 

2017). 

 

 

2.3. Acerca de los expertos y funcionarios estatales 

 

A partir de la noción del conocimiento racional como directriz y 

fundamento del pensamiento occidental, se instituyen sujetos y lugares 

específicos de conocimiento, donde se legitima la creencia de lo verdadero 

como estrictamente necesario. Las condiciones políticas, económicas y 

sociales son aquellas a través de las cuales se forman los sujetos de 

conocimiento y, en consecuencia, las relaciones de verdad. De esta forma, 

las endurecidas naturalizaciones se actualizan, explotando la inventiva del 

azar y paralizando, de forma cada vez más insuperable, el pensamiento 

(FOUCAULT, 2005). 

La supuesta independencia del hombre de la ciencia, en la 

sustitución del lugar divino por el frente humano, no transformó el punto de 

partida y el regimiento esencial de los valores que seguían sustentados desde 

la superficialidad de la conciencia, en la creencia de lo bello, de lo bueno y 

de lo verdadero. El hombre se convierte en un hecho que debe ser estudiado 

empíricamente, como condición para la posibilidad de todo conocimiento, 

como fuente de su inteligibilidad, como productor y producto de la historia, 

que hace del cuerpo el entorno en el que existe el conocimiento. Sin 

embargo, es a través del borrado del conocimiento como parte de un campo 

de perspectiva, – donde el acto de conocer no apunta a la verdad, sino a la 

imposición de sentido –, que no reconocemos los pensamientos como 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1445 

acciones, como formas de convertirnos en maestros, moldeando y 

dominando otras fuerzas., no existiendo la posibilidad de que este 

movimiento tenga un carácter neutral o desinteresado (MACHADO, 2017). 

 

Para Nietzsche, el “filisteo de la cultura” no es más que 

“un ser colmado de mil impresiones de segunda mano, 

siempre dispuesto a hablar del Estado, la Iglesia, la 

filosofía y el arte”, que se transporta del pasado y en él 

hace su nido: un genio que nunca abandonó la botella. 

Una criatura robusta, amigable con las comodidades, 

que le da al poder establecido la certeza de que nunca 

lo avergonzará. El examen de la literatura escolar y 

pedagógica de las últimas décadas llevó a Nietzsche a 

señalar que, a pesar de las fluctuaciones en los 

programas y la violencia de los debates, el proyecto 

educativo sigue siendo el mismo: la formación del 

“hombre sabio”. El canon monótono de la educación se 

podría resumir en estos puntos: el joven aprenderá qué 

es cultura y no qué es vida, es decir, no puede de 

ninguna manera hacer sus propias vivencias; la cultura 

se inculcará en los jóvenes y será incorporada por ellos 

en forma de conocimiento histórico; su cerebro estará 

abarrotado de una enorme cantidad de nociones 

extraídas del conocimiento indirecto de tiempos 

pasados y pueblos desaparecidos, y no de la 

experiencia directa de la vida. Si, quizás, el joven siente 

la necesidad de aprender algo por sí mismo y 

desarrollar "un sistema vivo y completo de 

experiencias personales", ese deseo debe ser reprimido 

[...] todo el sistema educativo se concibe como si el 

joven podría descubrir su vida en técnicas pasadas. 

Como si la vida no fuera un trabajo que necesita ser 

aprendido en profundidad (DIAS, 2003, p. 64 - 

tradução nossa).   

 

Conforme entiende Dias (2003), Nietzsche comprende las 

instituciones educativas modernas como motores de la creación de hombres 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1446  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

útiles para el mantenimiento del Estado3 y de su modelo de cultura, siendo 

el erudito quien se somete a todo lo que “debe ser conocido” y que busca el 

reconocimiento a partir de su iniciativa de fundamentar la moral, sin 

sospechar que algo en esta precondición sea problemático. Los filisteos 

siguen siendo comerciantes de cultura, que se creen valiosos representantes 

de ella, pero que, sin embargo, devalúan el arte y la belleza, simplifican su 

pensamiento en nombre de la rentabilidad y la difusión, popularizan el 

idioma e invierten en la mezcla de estilos. Como empleados, son capacitados 

desde temprana edad para atender y pertenecer a todo el Estado, 

funcionarios y burócratas que encaminan sujetos cada vez más jóvenes al 

mismo tipo de formación estética, para ser fabricados como trabajadores 

adecuados. 

En este contexto, también hay la cultura histórica como herencia de 

una representación teológica del terror apocalíptico, como mecanismo 

central del pensamiento occidental, que Nietzsche discute en gran parte de 

su obra. Este sentido, aunque no negado, sino pensado desde una dosis y 

desde el dominio de su uso, parece actuar como una creencia paralizante 

derivada del conocimiento a cualquier precio, donde se buscan en la 

memoria las conclusiones y consideraciones de la vida en la Tierra, 

                                                           

3 “Según el filósofo, la educación superior de su época tenía como finalidad formar hombres 

subordinados y mediocres que vendrían a servir a las instituciones y al Estado. Esto se debe a 

que, según la mentalidad dominante de la época, el Estado sería el objetivo último de la 

humanidad. En otras palabras, ningún objetivo puede entenderse como superior a preservar la 

existencia del Estado. Este sistema educativo sería, por tanto, eficaz en generar "tipos" 

resignados como el "erudito" estéril, el "funcionario del Estado", el "empresario" y el "filisteo 

de la cultura". Sin embargo, este mismo sistema sería incapaz, e incluso impediría, el 

florecimiento y desarrollo de individuos con talentos geniales. Sin embargo, en opinión de 

Nietzsche, una verdadera educación debería estar comprometida con el “nacimiento y 

maduración” del genio. Al desarrollar su argumento, Nietzsche también caracteriza dos tipos 

antagónicos, a saber, los "servidores filosóficos" y los filósofos. El primero, integrado al sistema 

educativo actual, se caracterizaría por tener un pensamiento domesticado y comprometido con 

los intereses del Estado - proveedor de subsistencia. El “servidor filosófico” sería el erudito 

profesional que es un experto en la historia de la filosofía, que se especializa en “repensar” el 

pensamiento de los grandes filósofos, impide el florecimiento del verdadero filósofo. Este 

último sería un libre pensador que se quita de sí mismo sus propias verdades sin intermediarios” 

(MARTON, 2016, p. 45 – tradução nossa). 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1447 

ignorando la plasticidad y heterogeneidad de lo humano, el azar y los actos 

creativos, el movimiento de la voluntad. 

Ser “culto” es, por lo tanto, estar dotado de una cultura histórica, de 

un saber memorable, que aplasta cualquier espacio para la creación de algo 

nuevo. La historia misma, para Nietzsche, es incapaz de establecerse como 

ciencia pura, ya que está siempre al servicio de un poder ahistórico. Se trata 

de una búsqueda para universalizar la multiplicidad de eventos, depreciar la 

diferencia, igualar lo desigual, presentar las causas y efectos como una 

forma de establecer modelos a seguir (NIETZSCHE, 1983). 

 

Insisto en que finalmente hay que dejar de confundir a 

los filósofos con los trabajadores filosóficos y, sobre 

todo, con los hombres de ciencia, en los que es 

precisamente aquí donde “cada uno tiene lo suyo”, y no 

demasiado para unos y muy poco para otros. Quizás 

sea indispensable, en la formación de un verdadero 

filósofo, haber pasado alguna vez por las etapas en las 

que permanece, en las que deben permanecer sus 

servidores, los trabajadores filosóficos; tal vez él 

mismo debió haber sido crítico, escéptico, dogmático e 

historiador, y además poeta, coleccionista, enigmático, 

moralista, vidente, “libre pensador” y prácticamente 

todo, para atravesar todo el abanico de valores y 

sentimientos de valor humano. seres y poder 

observarlo con muchos ojos y conciencias, de altura en 

distancia, de profundidad en altura, de algo a ancho. 

Pero todo esto son solo condiciones previas para su 

tarea: ella misma requiere algo más, ella requiere que 

él cree valores [...], pero los verdaderos filósofos son 

comandantes y legisladores: dicen “¡debe ser así!”, 

Ellos determinan qué hacer ¿Dónde? ¿y para qué? del 

ser humano, y en esto tienen a su disposición el trabajo 

previo de todos los trabajadores filosóficos, de todos 

los subyugadores del pasado - extienden su mano 

creadora hacia el futuro, y todo lo que es y se ha 

convertido para ellos en un medio, un instrumento, un 

martillo. Su "saber" es crear, su crear es legislar, su 

voluntad de verdad es - voluntad de poder. ¿Existen 

esos filósofos hoy en día? ¿Han existido alguna vez 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1448  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

tales filósofos? ¿No tiene que haber tales filósofos? 

(NIETZSCHE, 2005a, pgs. 105-106 – tradução nossa). 

   

En pos del dominio del instinto del conocimiento4, para Nietzsche, 

las principales tareas de los filósofos se disiparon, reduciéndolas a los 

teóricos del conocimiento y a los legitimadores de la lógica racional 

establecida, movilizando esfuerzos para ocultar el carácter caótico del 

mundo, buscando a través de fórmulas lógicas hacerlo predecible, 

manejable, comprensible y regular, partiendo aún de los juicios morales 

previamente establecidos, sin atreverse a cuestionarlos. En este sentido, el 

espíritu filosófico se inmoviliza y se limita a una apariencia erudita frente al 

socratismo estético y a la metafísica platónica que se han afinado en los 

modelos de pensamiento occidentales. Se pierde el rol del filósofo como 

legislador, creador de valores, como restaurador del arte de sus derechos, 

como reorganizador de jerarquías, prestando atención al lugar de la 

apariencia, el error, la ilusión y la verdad, sin establecer ventajas en estos 

campos. a medida que ingresan al espacio estatal. 

En lo que respecta a la Filosofía, Nietzsche percibe el dominio que 

se ejerce en el ámbito de las negociaciones que se adueñan del campo y la 

tarea para que responda solo a lo que les interesa, al llevarla como un 

cabestro en su “instrucción infructuosa”, que busca atención del público en 

                                                           

4 “La tesis principal de Nietzsche es la siguiente: la enseñanza universitaria de la filosofía no 

prepara al estudiante para pensar, actuar y vivir filosóficamente; por el contrario, el 'instinto 

filosófico natural' está inmovilizado por la cultura histórica [...] en lugar de llevar a los 

estudiantes a plantear preguntas sobre la existencia, se preocupa por las minucias de la historia 

de la filosofía [...] la filosofía restringe si uno estudia el pensamiento muerto, que ya no le sirve 

[...] a la vida en la visión de Nietzsche, el filósofo universitario es el 'anti-sabio' por excelencia. 

Es el filósofo del Estado, de la religión, el coleccionista de valores permanentes, el funcionario 

de la historia que se enmascara de filosofía para sobrevivir [...] al Estado teme a los filósofos 

solitarios y la filosofía en general. Por tanto, trata de atraer hacia sí al mayor número de filósofos 

universitarios, 'que dan la impresión de tener la filosofía de su lado' [...] para poder enseñar, el 

filósofo universitario está obligado a presentar no libremente Se busca la verdad, pero las 

doctrinas que el Estado considera necesarias para su existencia [...] son pensadas, habladas, 

escritas, se enseña filosofía, pero todo ello dentro de los límites de la historia de la filosofía. De 

esta manera se cumple el deseo del Estado, que teme a lo desconocido y a los que piensan por 

sí mismos, es decir, a partir de renovar experiencias [...] para que, en lugar de atraer a las 

personas a la actividad de pensar, remueve - como (DIAS, 2003, pgs. 104-108 – tradução nossa). 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1449 

su mediocridad. Es necesario, entonces, no confundir los trabajadores 

filosóficos y los hombres de la ciencia con los filósofos en el sentido 

nietzscheano, siendo estas posibles fases previas y condiciones previas para 

un sujeto creador de valores. Siguiendo a Schopenhauer en el texto “Sobre 

la filosofía universitaria”, entiende que el profesor de filosofía no puede 

cuestionar la veracidad del sistema en el que está insertado, no tiene la 

opción de construir producciones desafiantes y debido a estas barreras, los 

filósofos no pueden ser maestros, porque ahí están en la posición de 

servidores del Estado. 

Esto es consistente con las ideas aportadas por Oswaldo Porchat en 

el texto “Discurso aos estudantes de Filosofia da USP” (1999), en el que se 

discute el alcance del trabajo filosófico y la herencia estructuralista francesa 

de la investigación en la historia de la Filosofía en Brasil, una práctica sólida 

de orientación historiográfica que, según entiende el autor, es una 

metodología de reflexión esterilizadora, donde se muestra imposible el 

filosofar libre. Esta es una “guerra contra la grandeza”, síntoma de la 

debilidad de la voluntad, entendida como grandeza, 

 

[...] el que puede ser el más solitario, el más escondido, 

el más divergente, el hombre más allá del bien y del 

mal, el amo de sus virtudes, el desbordamiento de la 

voluntad; esto es precisamente lo que se llamará 

grandeza: puede ser múltiple y completa, vasta y plena. 

Y nuevamente preguntamos: ¿es posible la grandeza 

hoy? (NIETZSCHE, 2005a, p. 107 - tradução nossa). 

 

 

2.4. Contribuciones de Nietzsche a la educación 

 

Los estudiosos y comentaristas de Nietzsche no suelen conceder 

gran importancia a sus comentarios en el campo de la Educación. 

Principalmente en su juventud, el autor se refirió, bajo la gran influencia de 

Richard Wagner y sus lecturas de Arthur Schopenhauer5, a un proyecto de 

                                                           

5 Nietzsche tiene dos grandes referentes en su juventud: Arthur Schopenhauer (1788-1860) y 

Richard Wagner (1813-1883). El proyecto de renovación del espíritu alemán, al que estuvo 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1450  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

renovación que impregnaría íntimamente la educación alemana y los 

establecimientos educativos. Se pueden citar las cinco Conferencias 

dictadas en 1872, denominadas “Ueber die Zukunft unserer 

Bildungsanstalten” (Sobre el Porvenir de Nuestras Instituciones 

Educativas). Estas conferencias fueron poco exploradas por los 

especialistas, tal vez por no representar ideas plenamente desarrolladas o un 

trabajo organizado. Sin embargo, se comprende la importancia de sus 

interrogantes aún en la fase juvenil del filósofo, entendiendo los Gimnasios 

y Universidades como medios formadores y divulgadores del pensamiento 

cultural moderno, bajo la égida de la legitimación del Estado nacionalista. 

Este pensamiento se asienta en un modelo racionalista, 

universalizador y colonizador europeo, que pretendía borrar los pueblos 

ancestrales. Eso podría privar de autenticidad a las culturas, alterar y reducir 

la pluralidad de lenguas, y además dotar a los pueblos de una fisonomía 

pacífica, a costa de diezmar los pueblos peculiares y preexistentes elementos 

genuinos para legitimar el Estado-Nación. 

 

Es el futuro de estas instituciones alemanas lo que debe 

detenernos, es decir, el futuro de la escuela primaria 

alemana, la escuela técnica alemana, el gimnasio 

alemán, la universidad alemana: al hacerlo, 

renunciamos provisionalmente a cualquier 

comparación y a cualquier juicio de valor, como si las 

condiciones que son nuestras, con relación a las de 

otros pueblos cultos, fueran modelos universales que 

nunca han sido superados (NIETZSCHE, 2003, p. 42 – 

tradução nossa). 

  

                                                           
vinculado Nietzsche en su juventud, está románticamente influido por la metafísica 

schopenhaueriana y la idea del renacimiento de la tragedia alemana. También estaba ligada a 

Wagner, a la que se centrará más de cerca en IVº Extemporânea, entendiendo la responsabilidad 

de la cultura frente a la formación del genio y la diferenciación de este de la masa. La figura del 

genio se entiende como una fuerza originada en la naturaleza, en la que las instituciones 

educativas necesitan estar al servicio de estos fines. El Estado, la cultura y la educación tendrían 

que propiciar las condiciones para la formación del genio al convertirlo en su fin y del que, 

posteriormente, serán sus guías (NASSER, 2012). 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1451 

La Tercera Consideración Intempestiva, intitulado “Schopenhauer 

como educador” (1874), es un otro escrito juvenil, que contiene 

observaciones muy similares a las realizadas en las cinco anteriores, bajo la 

inspiración del texto schopenhaueriano “Sobre la filosofía universitaria” 

(1851). Fue extraído de los escritos de las Sexta y Séptima Conferencias 

antes descritas, pero que no fueron pronunciadas. Luchando contra su 

tiempo, frente al impedimento de la grandeza, Schopenhauer aspiraría, para 

Nietzsche, a una nueva posibilidad de hombre fuerte y sano, que sea 

verdaderamente él mismo, en la transfiguración y en el encuentro con algo 

más puro que la vida contemporánea; “[...] la aspiración a una naturaleza 

más fuerte, a una humanidad más sana y más sencilla, era en él una 

aspiración para sí mismo; y, tan pronto como había vencido el tiempo en sí 

mismo, tuvo que ver en sí mismo, con ojos de asombro, el genio” 

(NIETZSCHE, Co. Ext. III, 1978, p. 73 – tradução nossa). 

Como en las Conferencias, enumera los signos de la extirpación de 

la cultura, con la doctrina del Estado como blanco de su feroz crítica y el 

hombre culto como el peor enemigo y obstáculo de los “médicos”. En 

contraposición al hombre culto está el hombre que quiere sufrir con la vida, 

seguir su camino, que busca sumergirse en la existencia, que quiere sacar a 

la luz lo falso de las cosas, que advierte el disimulo y los objetivos de captar 

el Estado, ciencia, de la historia. Los “eruditos”, los formados por las 

instituciones educativas, se ven a sí mismos desde la opinión de los demás, 

lo que favorece al Estado para atraerlos a su lado, y así elegir a los “buenos 

filósofos” para sus establecimientos educativos y dejar intactos sus pilares 

como las organizaciones militares, ciertas formas de religión y el orden 

social. En estos establecimientos se convierten en repensadores o 

pospensadores, conocedores de pensamientos anteriores, obligados a 

enseñar todos los días, aunque no tengan nada que enseñar; la “libertad” 

otorgada por el Estado a la filosofía transforma a los filósofos en maestros, 

les impone silencio y los aleja de su actividad real. 

La pedagogía se materializa en el campo de las prácticas, en la 

aplicación de valores vigentes, en la producción de instrumentos para la 

legitimación de los discursos ajenos, en el mantenimiento de sus 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1452  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

estructuradores como la Psicología y la Sociología. Por eso, es un campo de 

inversiones y constante lucha de fuerzas. Por ello, es un campo político en 

sí mismo, ya que articula las macro y microrrelaciones de componentes 

transdisciplinarios, siendo responsable por procesos de subjetivación muy 

iniciales, ya que se inserta de forma cada vez más precoz como institución 

en la vida de los estudiantes. 

 

Lo específico de la educación como área de 

conocimiento es el hecho de que es un área en la que el 

conocimiento (a veces de diferentes orígenes), 

prácticas y políticas circulan al mismo tiempo [...] es 

un campo de conocimiento que está fundamentalmente 

mestizos., que se entrecruzan, desafían y en ocasiones 

fertilizan, por un lado, saberes, conceptos y métodos, 

provenientes de múltiples campos disciplinares, y por 

otro, saberes, prácticas, fines éticos y políticos. Lo que 

define la especificidad de la disciplina es este 

mestizaje, esta circulación es una [...] disciplina 

epistemológicamente débil: mal definida, con límites 

tenues, con conceptos fluidos (CHARLOT, 2006, p. 

03- – tradução nossa).    

 

La educación está en el limbo, sin nada que la defina, porque se trata 

de un área de conocimiento mixta, con lógicas heterogéneas, compuesta de 

prácticas, políticas, teorías, sin un campo específico. La idea de “educación 

para todos” permanece arraigada en los objetivos de la escuela como 

institución obligatoria y universal: aquella cuya función es de ser 

responsable por la internalización de la posición social jerárquicamente 

atribuida a los sujetos, dirigida al individuo y ya no más para la colectividad. 

La reducción de complejidades en nombre de la universalización de la 

educación es parte de nuestra dinámica, resaltando la visión de la civilidad 

como resultado de acciones individuales “perfeccionadas”, que 

desencadenarían el desarrollo de la comunidad. 

 

Cuántas diferencias hay que descuidar, para que tenga 

ese efecto fortalecedor, con qué violencia es necesario 

poner la individualidad del pasado en una forma 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1453 

universal y romperla en todos los ángulos y líneas 

agudas, a favor del acuerdo (NIETZSCHE, 1983, p. 61 

- – tradução nossa). 

 

Las relaciones que establece Nietzsche con la educación son fuentes 

muy ricas para un campo mixto y múltiple como este, que tiene en la lucha 

por la supuesta igualdad una inclinación humana a la moralidad y regida por 

el autodesprecio. Este es el animal salvaje que se ha divinizado, cuyo deseo 

de saber está ya plenamente compuesto de la crueldad más primordial; lo 

mismo ocurre con la igualdad de derechos que se evoca en los discursos 

liberales y democráticos, que terminan negando los antagonismos y la 

necesidad de tensión entre los polos propios del movimiento de voluntad de 

poder. 

Cuestionar aspectos ya naturalizados por el modelo 

liberal/democrático/militar, como la asistencia obligatoria, la enseñanza 

obligatoria como política de uniformidad, la responsabilidad directa del 

Estado por la educación, un currículo básico común, con burócratas como 

supervisores, buscando la eficiencia en su administración. y amplio alcance, 

resulta saludable en términos de evaluación de los modos de autoridad y 

disciplina, utilizados como medio de defensa y lealtad de la población a la 

nación y al régimen político actual (WAWRO, 2005). 

Es necesario establecer diferenciaciones en cuanto al derecho al 

conocimiento y a la educación, buscando revisar sus modelos inaugurales y 

su proceso de institucionalización en la Modernidad, buscando no negar sus 

necesidades, sino reexaminar sus ideales y transvalorar sus preceptos, al 

atribuirle la misma regla de servicio y de potencia a vida, singularidad y 

diferencia. 

 

 

Consideraciones finales 

 

Nietzsche advierte: no confundas cultura de masas con 

cultura popular. búsqueda. Sobre todo, la [...] cultura 

de masas reduce todo al mínimo denominador, hasta el 

punto de excluir todo lo grande, [...] la cultura 

vulgarizada, difundida por todas partes, fabrica un 



Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1454  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

edificio de opiniones convencionales, en el que todas 

capas de la población se mueven indolentemente y con 

falso entusiasmo (DIAS, 2003, p. 91-92 – tradução 

nossa). 

 

Las posiciones cuestionadoras de Nietzsche sobre la 

mediocrización, universalización y masificación de la cultura pueden 

interpretarse como elitistas o clasistas, pero es necesario mirar toda su 

filosofía para comprender a qué tipo de aristocracia y cultura noble se refiere 

el filósofo. Como señala Dias (2003), no se puede confundir la crítica a la 

cultura de masas con la mirada a la cultura popular, ya que son los rasgos de 

diferenciación, vestimenta, comida, costumbres y arte los que realmente 

interesan y son valorados por Nietzsche; es en su diferencia, en su 

particularidad, en su perspectiva donde se destaca la mirada creativa, el 

rechazo de lo “desinteresado” y lo neutro, el discurso de los instintos y 

tradiciones en estas culturas arcaicas. 

En cuanto al proceso de hominización y destitución de la animalidad 

humana, se entiende que los matices y posibilidades del pensamiento se 

alejan de las ideologías igualitarias, que, para Nietzsche, son antinaturales, 

puesto que se colocan bajo un modo de operación opuesto a la voluntad de 

potencia, priorizando la utilidad comunitaria de la tendencia gregaria. La 

elección de la racionalidad como lema y ámbito prioritario de acciones, así 

como la opción sesgada por la verdad, revelan la precedencia moral de las 

interpretaciones de hechos y valores. De esta forma se extingue la mirada al 

conocimiento como campo de perspectiva. 

En este proceso, se fabrican hombres supuestamente 

independientes, pero fundamentalmente útiles para el mantenimiento del 

Estado, armados con una cultura histórica y una práctica de orientación 

historiográfica. A los filisteos, comerciantes de la cultura, o a los filósofos, 

teóricos del conocimiento, Nietzsche les dirige severas críticas, 

entendiéndolos como corresponsables por reducir las complejidades de las 

vivencias, en nombre de una universalización. Sus tareas de legislación 

jerárquica de valores, investigación documental y comparación con detalle 

en el estudio de la cultura, se pierden y se confunden con un modelo de 



Juliana Santos Monteiro Vieira; Lucas de Oliveira Carvalho; Dinamara Garcia Feldens 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1455 

acumulación de conocimiento, sin la conquista de un estilo propio, 

caracterizado por un error de perspectiva inicial, en el que la moral todavía 

aprisiona las miradas por los fenómenos de la cultura. 

 

 

Referências 

 
CHARLOT. B. A pesquisa educacional entre conhecimentos, políticas e práticas: 

especificidades e desafios de uma área de saber. Revista Brasileira de Educação, 

v. 11 nº 31, 2006. https://doi.org/10.1590/S1413-24782006000100002  

DIAS, R. Nietzsche Educador. Rio de Janeiro: Scipione, 2003.  

FOUCAULT, M. A verdade e as formas jurídicas. Rio de Janeiro: NAU Editora, 

2002. 

FREZATTI JR, W. Vocábulo Vontade. In: Dicionário Nietzsche. Grupo GEN. 

MARTON, S. (Org). São Paulo: Edições Loyola, 2016.  

GIACOIA JÚNIOR, O. Nietzsche. São Paulo: PUBLIFOLHA, 2000.  

LEMM, V. La filosofía animal de Nietzsche: Cultura, política y animalidad del ser 

humano. Universidade Diogo Portales. Colección Pensamiento contemporâneo. 

Chile, 2019.  

 LOSURDO, D. Nietzsche: o rebelde aristocrata: biografia intelectual e balanço 

crítico. Tradução de Jaime A. Clasen. Rio de Janeiro: Revan, 2009. 

MACHADO, R. Nietzsche e a verdade. São Paulo: Paz e Terra, 2017.  

MARINS, I.  Um olhar sobre o perspectivismo de Nietzsche e o pensamento 

trágico. Revista Trágica: estudos sobre Nietzsche. Vol.1, nº2, 2008, p.124-141. 

MARTON, S. Dicionário Nietzsche. Grupo GEN. São Paulo: Edições Loyola, 

2016 

MÜLLER-LAUTER, W. A Doutrina da Vontade de Poder em Nietzsche. São 

Paulo: Anna Blume Editora, 1997.  
NASSER, E. O destino do gênio e o gênio enquanto destino: o problema do gênio 

no jovem Nietzsche. Cadernos Nietzsche, n. 30, p. 287-301, 2012. 

NIETZSCHE, F. W. Obras incompletas. Tradução e notas de Rubens Rodrigues 

Torres Filho. 2. ed. São Paulo − SP: Editora Abril cultural, 1978. 

NIETZSCHE, F. Da utilidade e Desvantagem da História para vida. In: Obras 

incompletas. Trad. Rubens Rodrigues Torres Filho. 3. ed. São Paulo: Abril 

Cultural, 1983. 

NIETZSCHE, F. Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral. Comum - 

Rio de Janeiro - v.6 - nº 17 - p. 05 a 23 - jul./dez. 2001. 
NIETZSCHE, F. W. Sobre o futuro de nossos estabelecimentos de ensino. In: 

Estudos sobre Educação. Trad. Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio de Janeiro: 

Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2003.  

https://doi.org/10.1590/S1413-24782006000100002


Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno 

1456  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1433-1456, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

NIETZSCHE, F. Além do Bem e do Mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. Trad. 

Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2005a. 

NIETZSCHE, F. Humano, Demasiado Humano: um livro para espíritos livres. 

Tra. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2005b.  

PEREIRA, O. P. Discurso aos estudantes de Filosofia da USP. Universidade de 

São Paulo. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. Revista Dissenso: 

revista de estudantes de filosofia. Seção Intervenção, Edição nº 2, 1999. 

https://doi.org/10.11606/issn.2447-9713.dissenso.1999.105216  

SAFRANSKY, R. Nietzsche: biografia de uma tragédia. São Paulo: Geração 

Editorial, 2017.  
WAWRO, G. The Franco-Prussian War: The German Conquest of France in 

1870 1871. Cambridge: Editora Cambridge University Press, 2005. 346 p.  

 

 

Data de registro: 10/08/2021 

Data de aceite: 19/01/2022  

 

https://doi.org/10.11606/issn.2447-9713.dissenso.1999.105216


Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1457 

 

 Dispositivos da Formação Teórica Queer: 

contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

 

 

Antonio Leonardo Figueiredo Calou* 

Maria Teresa Nobre** 

 

Resumo: O presente artigo busca discutir as contribuições de Michel Foucault e 

Jacques Derrida para a formulação da teoria queer, apresentando algumas de suas 

propostas teóricas que passeiam e incorporam movimentos políticos e acadêmicos, 

bem como corpos em constante construção de si, incorporados por enunciados de 

gênero, suas oposições, mas também por suas Différances. Para isso, apresentamos 

inicialmente os itinerários históricos dos movimentos políticos queer, ou seja, uma 

pragmática que se dará ao longo da sua construção, base para o pensamento teórico. 

A seguir, apresentamos o pensamento desses autores como pressupostos para a 

potencialização, tanto dessa pragmática, como de dispositivos que compõem a 

analítica das normalizações dos gêneros e para além deles, constitutivas da Teoria 

Queer. 

 

Palavras-chave: Gênero; Teoria Queer; Michel Foucault ; Jacques Derrida 

 

 

 

 

 

                                                           

* Doutorando em Psicologia pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Bolsista 

CAPES. E-mail: leo.calou@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/8982146061374788. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6795-7200.  

** Doutora em Sociologia pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Professora do Programa 

de Pós-Graduação em Psicologia da Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

(PPgPsi/UFRN). Email: tlnobre@hotmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/1234091318043836. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5085-4296.   

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-63270  

  

mailto:leo.calou@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/8982146061374788
https://orcid.org/0000-0001-6795-7200
mailto:tlnobre@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/1234091318043836
https://orcid.org/0000-0002-5085-4296


Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1458  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Devices of Queer Theoretical Formation: contributions from Michel Foucault 

and Jacques Derrida 

 

Abstract: This article aims to discuss the contributions of Michel Foucault and 

Jacques Derrida to the formulation of queer theory, presenting some of their 

theoretical proposals that walk and incorporate political and academic movements, 

as well as bodies in constant construction of themselves, incorporated by statements 

of gender, its oppositions, but also for its Différances. For this, we initially present 

the historical itineraries of queer political movements, that is, a pragmatics that will 

take place throughout their construction, the basis for theoretical thinking. In 

sequence, we present the thought of these authors as presuppositions for the 

potentializing of both this pragmatics and devices that make up the analysis of the 

normalizations of genres and beyond them, which are constitutive of the Queer 

Theory.  

 

Keywords: Gender; Queer Theory; Michel Foucault; Jacques Derrida 

 

 

Dispositivos de la formación teórica queer: contribuciones de Michel 

Foucault y Jacques Derrida 

 

Resumen: Este artículo busca discutir los aportes de Michel Foucault y Jacques 

Derrida a la formulación de la teoría queer, presentando algunas de sus propuestas 

teóricas que caminan e incorporan movimientos políticos y académicos, así como 

cuerpos en constante construcción de sí mismos, incorporados por declaraciones de 

género, sus oposiciones, pero también por sus Différances. Para eso, presentamos 

inicialmente los itinerarios históricos de los movimientos políticos queer, o sea, una 

pragmática que se irá dando a lo largo de su construcción, base del pensamiento 

teórico. La continuación, presentamos el pensamiento de estos autores como 

presupuestos para la potencialización tanto de esta pragmática como de los 

dispositivos que componen el análisis de las normalizaciones de géneros y más allá 

de ellos, que son constitutivos de la Teoría Queer. 

 

Palabras clave: Género; Teoría Queer; Michel Foucault; Jacques Derrida 

 

 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1459 

Notas introdutórias 

 

Surgido em meados dos anos de 1970, nos EUA, em meio à eclosão 

dos novos movimentos sociais que marcavam um percurso de 

reivindicações políticas identitárias, o movimento queer eclode ao romper 

com o caráter pejorativo e subalterno a ele relegado. Torna-se um 

contradiscurso que ressignifica o termo queer – antes sinônimo de 

excêntrico e exótico –, passando pelo crivo da afirmação e procurando 

situar-se como estranho no meio da multidão normalizada (PRECIADO, 

2011). De acordo com Guacira Lopes Louro (2016): 

 

Queer significa colocar-se contra a normalização – 

venha ela de onde vier. Seu alvo mais imediato de 

oposição é, certamente, a heteronormatividade 

compulsória da sociedade; mas não escaparia de sua 

crítica a normalização e a estabilidade propostas pela 

política de identidade do movimento homossexual 

dominante. Queer representa claramente a diferença 

que não quer ser assimilada ou tolerada, e, portanto, sua 

forma de ação é muito mais transgressiva e 

perturbadora. (LOURO, 2016, p. 39) 

 

O histórico termo queer dos fins do século XIX, ao enquadrar a vida 

de homossexuais, identificava seus corpos pela marca da desigualdade 

fomentada pelas relações de poder a favor de uma heterossexualidade 

“normativa” e “natural”. Assim, a política queer se levanta a partir da 

segunda metade do século XX, como um movimento à parte do movimento 

homossexual, pois a afirmação identitária gay/lésbica estaria, a partir de suas 

políticas igualitárias de classe, regulamentando a heterossexualidade 

dominante. O queer reivindicaria, agora, o lugar dos sujeitos dissidentes que 

não se encontravam dentro de padrões homossexuais, enquadrados nos 

eixos de masculinidade e feminilidade. Dessa forma, travestis, transexuais, 

intersexuais, drag queens, sadomasoquistas e portadores do vírus HIV/Aids, 

antes excluídos ou ocupando espaços subalternos nos movimentos sociais, 

passam a ser representados por tal política.  



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1460  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Embasados pelas obras de Michel Foucault e Jacques Derrida, a 

política queer começa a ascender nas ações interventivas do que se poderia 

visualizar sobre o discurso de sexualidade e as relações de poder, 

descortinadas no primeiro volume da História da Sexualidade (1988) e 

também sobre as estratégias de desconstrução das hierarquias de poder, 

características de oposições binárias produtoras de identidades, contidas na 

obra derridiana, Gramatologia (1973) – ambas publicadas em meio à 

efervescência dos movimentos políticos que aconteciam entre 1960 e 1980.  

O termo queer, enquanto teoria, foi enunciado pela primeira vez em 

1990, pela italiana feminista Teresa de Lauretis. Entretanto, enquanto teoria, 

o queer somente começou a ser pensado a partir das célebres obras 

Problemas de Gênero (2015) de Judith Butler e A Epistemologia do Armário 

(2007) de Eve Sedgwick – teóricas americanas que se aproximavam das 

estratégias de análises foucaultianas e derridianas, problematizando a 

normalização presente nos discursos de gênero. Com isso, é sobre sua 

própria formação, que seguia a premissa desconstrutivista, que o queer 

reivindica uma descentralização e se põe como estratégia analítica móvel e 

fluida, dialogando com diversas áreas científicas, sem associar-se a nenhum 

de seus métodos.  

Com base nessas reflexões, no primeiro momento da trajetória de 

produção deste artigo, recuperamos a formulação do pensamento queer 

através da sua constituição nos movimentos sociais e, depois, enquanto 

teoria. Aparecem nesse caminho de descontinuidades, os dispositivos 

formadores e os/as pensadores/as que embalaram a analítica da 

normalização, dentre esses: Michel Foucault e Jaques Derrida.  

Num segundo momento, pensamos que talvez fosse audacioso 

propor o queer dentro de um processo epistemológico, ou melhor, dentro de 

uma sistematicidade teórica do conhecimento. Pois a perspectiva queer se 

propõe a questionar toda e qualquer sistematicidade, bem como a si própria, 

quando se tenta enquadrá-la numa identidade. Entretanto, tendo refletido 

sobre, acreditamos que, por mais que ela se proponha a uma teoria política 

posta sobre os questionamentos da normalização, a teoria queer pressupõe 

uma analítica que, em si, já a coloca dentro dos universos do conhecimento. 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1461 

Dessa forma, poderíamos dizer que ela pode até não se encaixar em uma 

teoria do conhecimento, mas é evidente que trabalha como uma teoria do 

conhecer para desconhecer, para desconcertar os postulados que se dão 

como normalidades evidentes e que inferiorizam uns e outros sob os efeitos 

de poder que se manifestam ao serem produzidos numa relação de oposição.  

Pensamos, portanto, que a formação do seu processo, enquanto 

teoria, resulta do pensamento de vários autores e autoras que a vão tecendo 

através de percepções teóricas em que se manifestam, convergindo e 

divergindo umas das outras, mas que, de uma forma ou de outra, buscam 

refletir melhor o produto final, as normalizações, as naturalizações, as 

oposições binárias que se agregam condicionando e controlando a vida 

humana. Por isto, neste artigo, queremos pensar o queer dentro de uma 

teoria do conhecimento, nos permitindo falar um pouco de alguns autores 

que se tornaram, com suas teorias, a base do pensamento queer. Assim, 

destacamos as contribuições de Michel Foucault e de Jacques Derrida para 

a formulação de pressupostos que embasam a Teoria Queer, dividindo o 

texto em três momentos: o primeiro que trata ainda de pensar os itinerários 

históricos dos movimentos políticos queer, ou seja, de uma pragmática que 

dará ao longo de seus acontecimentos, bases para o pensamento teórico; e o 

segundo e terceiro momento que apresentam os pensamentos de Foucault e 

Derrida como supostos para potencialização tanto dessa pragmática, como 

de dispositivos para compor a analítica das normalizações.  

 

 

Teoria queer em formação: percursos históricos e políticos  

 

A primeira aparição sexualizada e pejorativa do termo queer foi em 

1894, utilizado em uma carta-denúncia dirigida ao quartel general da 

Scotland Yard. A carta foi escrita por John Douglas, o marques de 

Queensbury, e no seu conteúdo continha declarações e acusações a seu 

opositor político em uma disputa jurídica, Oscar Wilde. Por meio dela, o 

escritor foi sentenciado pelo crime de incidência moral, por seus atos e 

incentivo às práticas homossexuais (LOURENÇO, 2017). Com isso, a 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1462  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

etimologia da palavra queer vai se escamoteando, durante toda a passagem 

dos séculos XIX e XX, fazendo referência ao estranho, exótico, fora dos 

costumes normativos da cultura. De acordo com Lourenço (2017): 

 

Em inglês, “queer” constela alguns significados 

diferentes, mais ou menos diretamente relacionados 

entre si. De acordo com a sua definição mais 

convencional, designa algo – ou alguém – excêntrico, 

bizarro, singular ou diferente; de natureza questionável 

ou suspeita; fisicamente indisposto ou mentalmente 

disfuncional; ou, ainda, mau, sem-valor ou falsificado. 

Mas a sua acepção dominante é enquanto termo 

pejorativo para homens percepcionados enquanto não 

heterossexuais e/ou efeminados (sendo que a distinção 

entre um e o outro grupo é pouco significativa para uma 

sociedade que a tal ponto conecta e confunde a 

expressão de gênero com a orientação sexual) e 

mulheres percepcionadas enquanto não heterossexuais. 

(LOURENÇO, 2017, p. 877-878) 

 

Queer ganha novas conotações em meados da década de 1960, 

quando o termo vira alvo dos sujeitos homossexuais, que na pior das 

traduções para o português poderia significar “viado”, “bicha”, “baitola”, 

“boiola”, “sapatão”, etc. Assim, queer também passou a ser considerado 

como resultado dos discursos que viriam a se estabelecer desde uma história 

de recusa das práticas sexuais dissidentes que envolvem o termo sexo.  

Até o século XVII, o termo sodomia era um termo em vigência, 

quase universal para o contexto ocidental, porque tinha apoio na 

jurisprudência religiosa do cristianismo nos países do ocidente. Referia-se 

ao ato pecaminoso e passível de condenação, contido na relação entre 

pessoas do sexo masculino. Os atos de sodomia enunciavam uma pena que 

se efetivava na medida em que que o direito canônico ia se instituindo e 

angariando, pelo seu discurso, poder de decisão sobre a vida desses sujeitos 

(TREVISAN, 2009). No século XIX, após o advento da homossexualidade, 

termos como queer (“viado” / “sapata”) apareceram para referenciar os 

sujeitos na condição pela qual a ciência e o discurso religioso lhes haviam 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1463 

designado como anormais, impuros, doentes, contaminados e que estavam 

em situações passíveis de abjeção.  

De acordo com Michel Foucault (1988), o século XIX torna-se um 

marco, ápice dos discursos que promoviam a incitação perversa das práticas 

sexuais. É neste espaço de tempo que as ciências médicas e biológicas se 

apropriam de discursos já fundados e os remontam à legitimidade científica 

que tinha como intenção originária, dar vazão aos estudos de reprodução da 

vida humana. No caso da homossexualidade, que contraria essa função, foi 

concebida como desvio, como patologia que poderia ser manejada como 

vírus nos laboratórios da psiquiatria.  

Neste ínterim, desde sua criação, a homossexualidade passa por idas 

e vindas nos estudos da medicina e da biologia, mas somente vai ter maior 

respaldo na psicanálise freudiana – na concepção de desejo que, por essa 

visão, se estabelecia inconscientemente nos sujeitos –, sendo imersa no 

imaginário social como desvio até, pelo menos, os meados dos anos de 1970. 

Apesar de tudo, a ciência do século XIX livrou os homossexuais da 

condenação religiosa, fazendo com que pudessem se organizar em guetos, 

fato que oportunizou a articulação de movimentos homossexuais em prol da 

reivindicação por espaço e visibilidade social.  

O século XX chega marcado por revoluções que se constelam em 

torno das reivindicações das classes operárias e trabalhadoras, como 

também de movimentos sociais que se levantam com demandas específicas 

de suas vidas privadas (MAZZOLA, 2009; MELLO, 2008; MISKOLCI, 

2013) – como seria o caso da primeira onda do feminismo e da luta pelos 

direitos civis, pelo menos até os anos de 1920.  

Na segunda metade dos anos de 1960 e durante os anos 1970, novas 

demandas surgem alçadas sobre as articulações que confrontavam os 

movimentos sociais da época, especialmente feministas e negros, que não 

estavam interessados nas diligências de casos mais específicos, como seriam 

as identidades que se viam mais prejudicadas, como por exemplo: a mulher 

lésbica, a negra e a mulher trans. Os anos 1960 são marcados pelos novos 

movimentos sociais, compostos pelas reivindicações da população negra do 

subúrbio dos EUA, pela segunda onda do feminismo e pelo surgimento do 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1464  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

movimento de libertação homossexual. Os novos movimentos sociais 

ganham este status por serem uma nova versão opositiva das antigas lutas 

que já estavam normalizadas de acordo com as demandas hegemônicas da 

sociedade civil burguesa, hétero e branca (HALL, 2015).  

O movimento feminista vinha reivindicar à sua vanguarda o lugar 

das mulheres negras e lésbicas, fazendo oposição mais contundente à 

normalização masculina e heterossexual. Essas feministas percebiam, em 

suas antecessoras, uma composição não mais representativa, cuja maioria 

era formada por homens e mulheres feministas brancos/as, de classe 

média/alta e heterossexuais, ou seja, uma formação puramente hegemônica 

de identidades favorecidas nos seguimentos de classe (MISKOLCI, 2009, 

2013). Essas mulheres entendiam que “o pessoal [as relações privadas] é 

político”, e que, por isso, era preciso lançar um novo olhar para as relações 

sociais contidas no âmbito privado das especificidades de classe que 

inferiam em suas vidas. 

 

A conhecida ideia “o pessoal é político” foi 

implementada para mapear um sistema de dominação 

que operava no nível da relação mais íntima de cada 

homem com cada mulher. Esses relacionamentos eram 

considerados, sobretudo, políticos, na medida em que 

político é essencialmente definido como poder. 

(PISCITELLI, 2002, p. 5-6) 

 

Talvez se possa afirmar que a política queer nasce nesse entremeio, 

sobretudo nas reinvindicações feitas pelas feministas lésbicas que 

reclamavam, pela via dos movimentos radicais, o fim da heterossexualidade 

compulsória1 corporificada nas agressões – físicas, psicológicas, morais e 

éticas – a elas dirigidas enquanto mulheres e lésbicas. Contudo, a política 

                                                           

1 Este conceito é de Adrienne Rich, fundamentado no texto “Heterossexualidade compulsória e 

existência lésbica” (2010). Para a autora, a heterossexualidade tornou-se um atributo que 

perpassa todo o sistema cultural e acaba se incorporando na forma de pensar das mulheres e, 

como isso, de certo modo, acaba por colocar em xeque a existência das lésbicas. O termo 

heterossexualidade compulsória vem significar a produção violenta das normas sexuais 

dominantes hétero sobre toda intersubjetividade política/social/cultural, que impossibilita a 

existência dos dissidentes de tais normas. 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1465 

queer arregimentará mais visibilidade no enfrentamento dos discursos 

promovidos pelo surgimento ou descoberta do HIV/AIDS e pela sua 

associação à homossexualidade, que cria a chamada “epidemia gay” 

(PELÚCIO; MISKOLCI, 2009).  

Se o século XIX marca o surgimento das patologias homossexuais, 

os anos 1980 vem marcar o que Pelúcio e Miskolci (2009) denominaram de 

repatologização da homossexualidade. Com o advento do vírus, o 

alastramento da doença – que era encontrada em dois homossexuais a cada 

cinco sujeitos infectados – foi o dado suficiente para que grupos políticos 

tradicionais e conservadores pudessem associá-la à homossexualidade, 

produzindo um enorme conjunto de discursos que permeava o imaginário 

social.  

Nesse contexto, um verdadeiro pânico moral se abateu sobre as 

populações homossexuais, legitimado pelos discursos epidemiológicos, que 

demandavam cuidado e estado de alerta da sociedade civil e heterossexual 

ao risco de contaminação na proximidade com os/as homossexuais 

(MISKOLCI, 2007). Outras instâncias ressignificam esse discurso à luz de 

seus preceitos conservadores, como é o caso das instituições religiosas, que 

denominaram ser aquela a forma que seu Deus encontrou para limpar o 

mundo do pecado homossexual. 

Entre os anos 1973 e 1982, se promulgava uma guerra discursiva, 

período também chamado de revolução sexual. O movimento de libertação 

homossexual, entre 1981 e a segunda metade desta década, levantava-se em 

defesa da demonstração de que, as estatísticas mostradas sobre o vírus, eram 

injustas, verificando que a doença também se apresentava em casais 

heterossexuais de idosos e em crianças (PELÚCIO; MISKOLCI, 2009).  

Entretanto, o movimento de liberação homossexual era semelhante 

à vanguarda feminista da primeira onda, buscava reivindicar direitos 

igualitários aos sujeitos homossexuais – como o casamento e a união 

igualitária –, enquadrando-se nos padrões heterossexistas e normativos. 

Respeitavam somente os que seguiam a assimetria dos gêneros masculinos 

e femininos, excluindo quaisquer identidades dissidentes e não normativas 

do movimento que era estritamente cisgênero. O movimento era composto 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1466  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

por gays e lésbicas que seguiam o circunspecto código instituído pela 

heteronormatividade, restringindo seus espaços a uma hegemonia de 

homens gays, masculinizados e másculos, e mulheres lésbicas, feminizadas 

e dóceis. Reproduziam, assim, os mesmos padrões de gênero dominantes, 

deslegitimando as demais identidades como as de travestis, transexuais, 

drag queens, intersexuais e até mesmo homossexuais infectados pelo 

HIV/AIDS – a quem julgavam, dentro do próprio movimento, como 

responsáveis pela segregação social que vivenciavam com o discurso da 

“peste gay”.  

Por dentro dos movimentos feministas e homossexuais, articulam-

se novos grupos que manifestam uma ação mais radical, reivindicando a 

desconstrução das representatividades e identidades homossexuais. Grupos 

como ACT UP e Queer Nation, são formados inicialmente com o propósito 

de fazer valer os direitos dos homossexuais infectados pelo HIV/AIDS, as 

formas de tratamento disponíveis no momento, tornando-se logo em seguida 

grupos de ativismo político afirmativo (MISKOLCI, 2013). Já grupos como 

Lesbian Avengers e Radical Fairies assumiam posturas políticas mais 

radicais, pois estavam interessados em  

 

investir nas posições de sujeitos “abjetos” (esses “maus 

sujeitos” que são os soropositivos, as sapatas, os 

viados) para fazer disso um gesto de resistência ao 

ponto de vista “universal”, à história branca, colonial e 

straight do “humano”. (PRECIADO, 2011, p. 15) 

 

Desse modo, a política queer é instituída para reivindicar a 

desnaturalização da heterossexualidade e a desconstrução dos gêneros 

binários, informando que desejos sexuais, assim como identidades de 

gênero, se manifestam pela ação discursiva social e que produzem com isso, 

corpos gendrados e normalizados de acordo com padrões passíveis de 

desconstrução.  

Tais movimentos contavam com a participação de boa parte de 

intelectuais, que buscavam intervir, com base em suas percepções analíticas 

e políticas, nas normalizações sociais. O movimento queer e sua política de 

então estavam, portanto, intimamente conectados às teorias e às obras de 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1467 

Michel Foucault – principalmente, à História da Sexualidade I, que teve 

enorme repercussão na época – e também às teorias desconstrutivistas de 

Jacques Derrida, em especial, à obra Gramatologia (SPARGO, 2017). 

Nesse contexto, a política queer se opunha em grande parte ao 

movimento homossexual, sobretudo no que se referia à necessidade de 

definir uma identidade. Ao estabelecerem novas identidades sexuais e de 

gênero a partir das posições e das práticas sexuais, assim como da 

aproximação ao gênero que não condizia com o símbolo do sexo 

“biológico”, desarticulavam também relações de poder. Essas, produzidas e 

reproduzidas pelo movimento homossexual, eram embasadas na respectiva 

dominação masculina e heterossexual, herdando suas normas aplicadas às 

vidas homossexuais, nas suas individualidades.  

O movimento homossexual parecia seguir as normas instituídas 

pelos padrões heterossexualizadores, quando imprimiam nos coletivos a 

necessidade de aproximação aos padrões monogâmicos e “respeitáveis” da 

sociedade, assim como impetravam às identidades as condições de gênero 

binário, hierarquizando, dentro do próprio movimento, as categorias 

identitárias à disposição. Na base dessa pirâmide, estavam aqueles/aquelas 

travestis, transexuais, dragqueens, intersexuais, sadomasoquistas, entre 

outros/as que não obedeciam a quaisquer condições sociais normativas, 

sendo visibilizadas como vidas excêntricas e exóticas.  

Até aqui, buscamos trazer perspectivas da formação de uma política 

queer, que é constituída da ação de militantes e intelectuais que dividiam 

reflexões em comum sobre as instituições macropolíticas de normalização 

social. Pois o queer enquanto teoria, só foi formalizado em 1991, quando 

Teresa de Laurentis usou pela primeira vez o termo “Queer Theory”, 

fazendo referência aos estudos filosóficos das linhas pós-estruturalistas 

francesas e dos estudos culturais norte-americanos, entre outras perspectivas 

no aglomerado de pensamentos que buscavam desconstruir e desnaturalizar 

normas sociais (MISKOLCI, 2009). 

É importante frisar que os/as teóricos/as queer, não sabiam, nem se 

pensavam como teóricos/as queer até o momento da criação e menção do 

termo por Lauretis. É por essa perspectiva que a teoria queer não tem o seu 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1468  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

lugar de criação somente no berço norte-americano. De acordo com Richard 

Miskolci (2013), várias são as obras e autores/as que tinham o pensamento 

desconstrucionista e problematizador, premissa que a teoria carregava. 

Além de não ser ela de essência filosófica: 

 

A centralidade da produção acadêmica americana, ou 

seja, seu poder de influência mundial, gerou a versão 

ainda coerente – mas altamente contestável – de que a 

teoria queer surgiu apenas lá e teve como data de 

nascimento 1990, ano em que foram lançados três de 

seus livros mais influentes: Problemas de Gênero, de 

Judith Butler, One Hundred Years of Homossexuality 

(cem anos de homossexualidade), de David M. 

Halperin, e, sobretudo, o grande livro fundador da 

teoria queer, A Epistemologia do Armário, de Eve 

Kosofsky Sedgwick. (MISKOLCI, 2013, p. 31) 

 

Assim, de acordo com Guacira Lopes Louro (2016), poderíamos 

dizer que a teoria queer é fruto de articulações que se manifestam em uma 

pragmática, envolvendo um conjunto de teorias e de práticas políticas, a 

partir de diferentes países e culturas. Dentre tais, é preciso ressaltar que o 

fundamento das teorias queer é pautado essencialmente pelas feministas que 

assumiram posições mais críticas sobre as questões de gênero e sexuais. 

Destacam-se – para além das já mencionadas por Miskolci – a italiana 

Teresa de Laurentis, a americana Gayle Rubin, a chicana Glória Anzaldua, 

o catalão Paul Beatriz Preciado, a indiana Gayatri Spivak, o argentino 

Néstor Perlongher e o inglês naturalizado brasileiro Peter Fry, dentre outros.  

Já após sua formação, surge no Brasil uma gama de pesquisadores 

que se anunciam teóricos/as queer assumindo as posições políticas do que 

teorizam. Dentre eles e elas, destacamos o sociólogo Richard Miskolci, a 

antropóloga Larissa Pelúcio, a cientista social Berenice Bento, a filósofa 

Carla Rodrigues, a educadora Guacira Lopes Louro e o teólogo André 

Musskopf. A obra desses/as brasileiros/as costuma levar em consideração a 

constante construção crítica da teoria queer que, geralmente, está a pensar 

com o cânone e as obras “clássicas” já mencionadas. 

 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1469 

 

Michel Foucault: as sexualidades e suas relações de poder 

 

Para alguns e algumas teóricos/as queer seria um equívoco afirmar 

que Foucault teria instituído a política e o pensamento queer, ou mesmo, 

que o queer seja fruto maduro da árvore do pensamento foucaultiano. Como 

também não se pode afirmar que somente suas obras tenham produzido 

aquilo que chamamos de espírito queer – conteúdos questionadores, 

contestadores, desnaturalizadores e desconstrutivistas de padrões, normas e 

leis alçadas sobre as relações de poder. 

Alguns desconsideram suas produções, associando-as à sua vida 

pessoal, enquanto muitos e muitas – sobretudo autoras feministas – embora 

reconheçam o valor de suas obras, reivindicam aprofundamentos maiores 

no pensar as condições de gênero (MCLAREN, 2016; MISKOLCI, 2017; 

SPARGO, 2017) e, sobretudo, o lugar das mulheres no conjunto da sua obra 

(FEDERICI, 2019). 

Hoje, costuma-se dizer, inclusive a partir de muito/as teórico/as 

queer, que Foucault é, como qualquer outro autor, fruto de seu tempo e de 

seu meio. Da nossa parte, acreditamos que ele deixou o pé, senão o corpo 

todo, dentro da formulação teórica queer. Por esse motivo, partimos do 

pressuposto de que ele tinha, sim, interesses específicos de pesquisa, mas é 

evidente e constatável que suas obras renderam evidências antes 

impensadas. Tratando-se de compreender a sexualidade, estamos de acordo 

com Spargo (2017) ao afirmar que: 

 

Ele estava mais interessado em como a “sexualidade” 

funciona na sociedade do que em saber o que ela é. 

Enquanto psicanalistas encorajavam seus pacientes a 

explorar os segredos sexuais que poderiam conter a 

chave da saúde mental e emocional, Foucault se 

dedicava a investigar como a psicanálise (entre muitos 

outros discursos) nos encoraja, ou mais 

aproximadamente nos incita, a produzir um saber sobre 

nossa sexualidade que é, ela mesma, cultural, e não 

natural, e que contribui para a manutenção das relações 

específicas de poder. (SPARGO, 2017, p. 16) 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1470  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Pelo menos para a política queer, o primeiro volume de História da 

sexualidade parece levar o mérito maior, pois é decorrente de sua 

publicação, principalmente nos EUA, que os movimentos sociais tenham 

percebido melhor a sexualidade como um construto social, fomentado por 

tecnologias discursivas que ainda produziam relações de poder sobre suas 

bases, condicionando vidas em padrões hierárquicos. A obra caracteriza-se 

por um rico material histórico, cujo intuito parece ser o de compreender os 

discursos como formadores de sentidos para as práticas sexuais por/em 

alguns séculos.  

Buscando compreender a sexualidade desde o vitorianismo do 

século XIV ao XVII, ele afirma que o discurso sobre as práticas sexuais 

nunca passou pelo interdito do silêncio, como enunciados indizíveis. Pelo 

contrário, houve historicamente um processo discursivo que pautara o 

controle, a vigilância e a disciplina, fomentados por métodos e criados por 

instituições de poder que seriam responsáveis por manter dentro de uma 

ordem e de uma moral, os indivíduos e seus corpos. A “hipótese repressiva” 

(FOUCAULT, 1988) parece desmistificar o inaudito tabu sobre o sexo – ou 

nas palavras de Foucault, o segredo –, mostrando que ao mesmo tempo em 

que se produzia o discurso de controle e vigilância sobre o sexo, este estava 

sendo suscitado a todo momento, sob o método da confissão. 

 

Censura sobre sexo? Pelo contrário, constitui-se uma 

aparelhagem para produzir discursos sobre o sexo, 

cada vez mais discursos, susceptíveis de funcionar e de 

serem efeito de sua própria economia. Essa técnica 

talvez tivesse ficado ligada ao destino da 

espiritualidade cristã ou à economia dos prazeres 

individuais, se não tivesse sido apoiada e relançada por 

outros mecanismos. Essencialmente por um interesse 

público. [...]. Porém, por mecanismos de poder para 

cujo funcionamento o discurso sobre o sexo – por 

razões às quais será preciso retornar – passou a ser 

essencial. [...]. O essencial não são todos os escrúpulos, 

o “moralismo” que revelam, ou a hipocrisia que neles 

podemos vislumbrar, mas sim a necessidade 

reconhecida de que é preciso superá-los. Deve-se falar 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1471 

do sexo, e falar publicamente, de uma maneira que não 

seja ordenada em função da demarcação entre o lícito 

e o ilícito, mesmo se o locutor preservar para si a 

distinção [...]; cumpre falar do sexo como de uma coisa 

que não se deve simplesmente condenar ou tolerar, mas 

gerir, inserir em sistemas de utilidade, regular para o 

bem de todos, fazer funcionar segundo um padrão 

ótimo. No século XVIII o sexo se torna questão de 

“polícia”. [...]. Polícia do sexo: isto é, necessidade de 

regular o sexo por meio de discursos úteis e públicos e 

não pelo rigor de uma proibição. (FOUCAULT, 1988, 

p. 29-31) 

 

Na obra de Foucault, a confissão surge como meio através do qual 

as instituições de poder obtinham o controle de sua população e garantiam 

o seu espaço. Há que ressaltar que estamos a evidenciar aqui as instâncias 

que regulavam a vida ocidental entre os séculos XIV e XVII, emoldurados 

pela religião e pelo direito. De acordo com a obra, a confissão se solidifica 

como estratégia de dominação desde tempos remotos; até mesmo na própria 

cultura grega ela já estaria posta para aqueles rapazes que não queriam 

adentrar em suas maturidades. Em História da sexualidade II: o uso dos 

prazeres (2014), Foucault desconstrói a premissa discursiva que enfatiza ser 

a Grécia antiga, um lugar onde a perversão ou a pederastia seriam liberadas, 

e dedica um capítulo de sua obra a análises discursivas sobre os escritos 

filosóficos gregos e as produções cristãs sobre o sexo, a sexualidade ou as 

“intemperanças”, nos fazendo pensar que certa prática sobre os jovens tinha 

alguma limitação.  

Com efeito, a prática cristã instituía-se como meio de salvação e 

libertação da alma dos pecados da carne. Esta, sendo oposição binária da 

alma, torna-se símbolo do discurso de condenação, como transgressão das 

regras divinas, ditadas pela narrativa bíblica. A carne, portanto, torna-se 

objeto de pecado sobre o qual se deve policiar, pois nela estariam contidos 

todos os desejos proibidos. Desse modo, a confissão se mantinha como 

estratégia regulatória em que o pecado era julgado, sendo difundida pelo 

discurso de preservação da moral cristã. Atrelada ao direito canônico, a 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1472  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

confissão era o meio que levava os indivíduos à condenação sobre suas 

práticas sexuais, sendo os pederastas e sodomitas os sujeitos sentenciados.  

O século XIX vem então para reescrever essa história. O sexo – que 

antes era “não dito, mas confessável” – passa a adquirir maiores dimensões, 

passando, a partir de então, a se transfigurar em objeto a ser analisado pelas 

ciências médicas. No entremeio dos séculos XVIII e XIX, o sexo torna-se 

objeto de curiosidade científica que determinaria na sua convenção todo um 

funcionamento da vida humana sobre os discursos modulares nos quais se 

pautavam como pressuposto natural, dando até mesmo às categorias de 

gênero esse caráter. É sobre o berço das ciências médicas que as 

sexualidades são instituídas, partindo do termo homossexualidade – que 

substitui o termo sodomia – para posteriormente criar o seu termo dual, a 

heterossexualidade.  

Neste contexto, cabia à psiquiatria e sua função analítica buscar 

respostas para aquela doença que partia da mente de sujeitos degenerados 

sexualmente, que portavam um desvio do que se pensava como natural. O 

mais brando dos discursos científicos aparece através da psicanálise, que 

previa a homossexualidade como predisposição em todos os sujeitos, como 

um tipo de bissexualidade, obediente aos instintos e pulsões. Porém, a 

efetivação da prática era tida como um “defeito”, decorrente de uma má 

resolução do Complexo de Édipo, a qual impedia a identificação com o 

genitor do mesmo sexo e, por isso, devendo ser tratada nos moldes 

psicanalíticos.  

Contudo, Foucault faz notar que o segredo de outrora passa a ser 

provocado, multiplicando-se em torno de vários discursos em diversos 

âmbitos da vida social. Há, então, uma “implantação perversa”, a partir da 

qual a sexualidade e seus efeitos degenerados eram concebidos como 

experimento, tais como ratos de laboratório, em meio à produção de 

dispositivos legitimados por poderes de caráter científico para tratá-los. O 

que se tem agora é um conjunto de instituições que passam a agenciar o 

sujeito em relação ao controle de sua doença. 

 

Mas o essencial é a multiplicação dos discursos sobre 

o sexo no próprio campo do exercício do poder: 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1473 

incitação institucional a falar do sexo e a falar e a falar 

dele cada vez mais; obstinação das instâncias do poder 

a ouvir falar e a fazê-lo falar ele próprio sob a forma da 

articulação explícita e do detalhe infinitamente 

acumulado. (FOUCAULT, 1988, p. 24) 

 

A confissão ganha outro sentido. Do cristianismo, ela tornar-se um 

método eficaz para a promoção de novos enunciados de sexualidade por 

intermédio de outras instituições, sobretudo científicas. Agora, o 

método/ação de confessar a vida privada poderia dizer as causas das 

perversões sexuais e por ela promover um tratamento. Dentro 

desse discurso, haverá a difusão de toda uma patologização da sexualidade 

e sua medicalização, assim como o controle por meio de um sistema político 

que consegue, na sexualidade, a sua economia, instituindo sobre a vida de 

homens e mulheres “regras e recomendações”, fazendo-os caminhar sob “a 

linha divisória entre o lícito e o ilícito” (FOUCAULT, 1988, p. 44). 

 

O exame médico, a investigação psiquiátrica, o 

relatório pedagógico e os controles familiares podem, 

muito bem, ter como objetivo global e aparente dizer 

não a todas as sexualidades errantes ou improdutivas, 

mas, na realidade, funcionam como mecanismo de 

dupla incitação: prazer e poder. Prazer em exercer um 

poder que questiona, fiscaliza, espreita, espia, 

investiga, apalpa, revela; e, por outro lado, prazer que 

se abrasa por ter que escapar a esse poder, fugir-lhe, 

enganá-lo ou travesti-lo. Poder que se deixa invadir 

pelo prazer que persegue e, diante dele, poder que se 

afirma no prazer de mostrar-se, de escandalizar-se ou 

de resistir. [...] Poder-se-ia também dizer que ela [a 

sexualidade criada pela sociedade moderna] inventou, 

ou pelo menos organizou cuidadosamente e fez 

proliferar, grupos com elementos múltiplos e 

sexualidade circulante: uma distribuição de pontos de 

poder hierarquizados ou nivelados, uma busca de 

prazeres. [...]. Mas ela também é uma rede de prazeres-

poderes articulados segundo múltiplos pontos e com 

relações transformáveis. (FOUCAULT, 1988, p. 52-

53) 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1474  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Toda uma “Scientia Sexualis” é promovida através de discursos, 

concebidos por Foucault (1988) como um conjunto de instâncias articuladas 

a produzir “verdades” sobre o sexo, criando, dessa forma, leis de 

normalização da vida. A verdade, então, estava relacionada a associações de 

poder em que autoridades do discurso hegemônico mantinham seu controle 

sobre as confissões. Elas eram produzidas e materializadas por um suposto 

saber/poder. 

Por sua vez, o poder não era entendido por Foucault dentro de 

dicotomias ou contraposições dualistas como opressor/oprimido, 

burguês/proletário, rico/pobre etc. Nesta concepção, o poder não é um 

atributo difundido pelo Estado, como pressupõe a tradição marxista. 

Quebrando esse postulado, Foucault defende que o poder não está localizado 

em algo ou em alguém, não se objetifica, não se materializa. O poder circula 

e seria, antes de mais nada, uma força que se instaura em todas as relações. 

O poder é, portanto, móvel e permeia a vida de todos os sujeitos e 

instituições, sendo por eles produzidos e reproduzidos (FOUCAULT, 1988, 

2011, 2017).  

É com essa percepção que o autor irá considerar que também a 

sexualidade, enquanto dispositivo de poder, permeia todas as relações – 

sejam elas públicas ou privadas –, se manifestando nas subjetividades 

individuais e coletivas e fomentando, sempre, práticas de resistência.  

 

Para ele, o poder está sempre produzindo a resistência 

e jamais a restringindo por completo: “Não há relações 

de poder sem resistências; estas são tão mais reais e 

eficazes quanto se formem ali mesmo onde se exercem 

as relações de poder”. (SPARGO, 2017, p. 20) 

 

Dessa maneira, o próprio Foucault atenta em História da 

sexualidade, para o que chamou de “discurso de reação” – um tipo de efeito 

que se manifestaria contra enunciados primeiros. Sobre a 

homossexualidade, é evidente a força negativa sobre a qual as ciências 

médicas e seus predecessores a direcionam, renegando-lhe ao status de 

doença, perversão, desvio e outras patologias, de modo a haver uma 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1475 

identificação dos sujeitos “desviados” com aquilo que esses discursos e seus 

enunciados, lhes tornavam. Contudo, é na não identificação que se 

encontram as possibilidades de outras práticas discursivas. Pois ao não se 

reconhecerem naquelas produções gays, lésbicas e de outros/as, tais sujeitos 

desviados poderiam se voltar contra aquilo que os instrumentalizava como 

ilegítimos, reagindo com um contradiscurso, e valendo-se de estratégias 

criadas para o enfrentamento daquilo que os desqualificava.  

Spargo (2017) entende que esse ideal foucaultiano chega para 

explicar os movimentos que levantam bandeiras afirmativas e identitárias, 

mas buscando contrapor e remodelar os sentidos dos discursos para uma 

nova luta política. O discurso de reação é uma percepção inicial e 

motivadora da ressignificação discursiva proposta pela teoria queer. A 

respeito de tal proposta, não se pode negar a influência de Foucault.  

No livro Em defesa da sociedade (1999), Foucault busca explicar 

toda a produção analítica do poder a partir da biopolítica. Trata-se de uma 

premissa da ciência e de sua imersão no mundo moderno, postulada pelo 

caráter das ciências médicas, cuja formação se daria com um propósito 

regulamentador do Estado. Ou seja, a biopolítica concretiza uma 

confluência de práticas médicas voltadas à gestão da vida e da morte de 

corpos, assumindo a regulação de toda uma população.  

No século XIX, com o efeito das práticas médicas, as patologias e 

tratamentos criados sobre a égide da biopolítica se processaram como 

dispositivos e estratégias do poder, as quais promoviam domínios sobre as 

condições do corpo. Enquanto produziam uma degenerescência – uma 

patologia (principalmente moral) – enquadravam, ao mesmo tempo, a 

condição do outro em um padrão de normalidade e regularidade. É preciso, 

então, gerir a patologia, tratá-la, curá-la e “recuperar” as pessoas e a 

população acometida, transformando-as em um tipo de padrão universal de 

“homem espécie”, saudável e normal.  

 

E vocês compreendem então, nessas condições por que 

e como um saber técnico como a medicina, ou melhor, 

o conjunto constituído por medicina e higiene, vai ser 

no século XIX, um elemento, não o mais importante, 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1476  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

mas aquele cuja importância será considerável dado o 

vínculo que estabelece entre as influências científicas 

sobre os processos biológicos e orgânicos (isto é, sobre 

a população e sobre o corpo) e, ao mesmo tempo, na 

medida em que a medicina vai ser uma técnica política 

de intervenção, com efeitos de poder próprias. A 

medicina é um saber-poder que incide ao mesmo 

tempo sobre o corpo e sobre a população, sobre o 

organismo e sobre os processos biológicos e que vai, 

portanto, ter efeitos disciplinares e efeitos 

regulamentadores. (FOUCAULT, 1999, p. 301-302) 

 

A medicina social e o higienismo promulgam o que Foucault chama 

de “racismo”, o que consideramos ser uma autodefesa mal-informada pelo 

saber/poder médico, na qual o direito de viver está condicionado à posição 

nos efeitos de disciplinas e regulações dessas tecnologias de poder. Assim, 

exterminando o outro, a sociedade não estaria somente se livrando de uma 

erva daninha perigosa, mas limpando-se da possibilidade de praga.  

 

Com efeito, o que é o racismo? É, primeiro, o meio de 

introduzir afinal, nesse domínio da vida de que o poder 

se incumbiu, um corte: o corte entre o que deve viver e 

o que deve morrer. No contínuo biológico da espécie 

humana, o aparecimento das raças, a distinção das 

raças, a hierarquia das raças, a qualificação de certas 

raças como boas e de outras, ao contrário, como 

inferiores, tudo isso vai ser uma maneira de fragmentar 

esse campo biológico de que o poder se incumbiu; uma 

maneira de defasar, no interior da população, uns 

grupos em relação aos outros. [...]. Essa é a primeira 

função do racismo: fragmentar, fazer censura no 

interior desse contínuo biológico a que se dirige o 

biopoder. (FOUCAULT, 1999, p. 304-305) 

 

A sexualidade seria um dispositivo biopolítico por excelência. Esse 

mesmo discurso traz consigo uma gama de produções e preleções que se 

materializam em efeitos disciplinares, como é o caso da pedagogia da 

sexualidade ou do controle da masturbação dos jovens no século XIX, da 

natalidade, da reprodução, da saúde mental e da morbidade, bem como de 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1477 

outras regulações, materializadas sobre as políticas sociais baseadas nos 

discursos da anatomia do sexo.  

A homossexualidade e demais práticas sexuais não normativas 

ganham as condições de desvio, doença, patologia, degenerescência, as 

quais precisam ser tratadas, higienizadas ou expurgadas do meio social. 

Assim, se promulgaria o racismo nas vidas homossexuais e todo e qualquer 

sujeito identificado com elas, estaria estritamente condenado a ser somente 

um sujeito sexual, com essa única personificação. A homossexualidade, 

desse modo, seria tacitamente sexual, seria o desvio e a doença, não se 

obtendo outro papel para ela.  

Portanto, não conseguimos perceber a teoria queer sem pensar os 

postulados foucaultianos que a embasam – como, por exemplo, a teoria da 

sexualidade, em que o autor afirma que sexualidade é discurso e, por isso, 

tem composições históricas, sociais e culturais, devendo ser lida como 

construção discursiva e enunciativa, jamais apenas biológica. Essa premissa, 

que está no cerne do pós-estruturalismo, é a base de grandes obras dos 

estudos queer que procuram se afastar e contestar os discursos naturalizantes 

e biologicistas, que se tornam normativas, criando binarismos e 

evidenciando desigualdades na vida social.  

 

 

Jacques Derrida: as estratégias de desconstrução 

 

Outro expoente cujo pensamento contribui para as bases de 

formação analítica queer é Jacques Derrida – filósofo francês, natural da 

Argélia, que teve Michel Foucault como professor durante sua formação. 

Começou a ter maior notoriedade a partir de 1966, quando foi convidado 

pela Johns Hopkins University para compor um debate sobre as 

controvérsias do pensamento estruturalista, apresentando brilhantes 

reflexões acerca do estruturalismo descrito nos estudos de Ferdinand de 

Saussure (MENESES, 2013; PETERS, 2000). A partir de então, a proposta 

desconstrutivista surge nas intenções produtivas do autor e toma 

materialidade na obra Gramatologia (1973) – um dos seus primeiros 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1478  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

trabalhos – que tem grande influência na constituição do pensamento queer. 

Talvez se possa afirmar ser aquela que constitui uma reflexão analítica 

pioneira, que molda as subsequentes formulações de uma teoria queer.  

Derrida defende que é a partir das manifestações linguísticas e das 

relações sociais que se criam binarismos que resultam em identidades 

afirmadas ou negadas, reforçando-se nos domínios do que estava, por assim 

dizer, “construído”. Essa sua perspectiva desconstrutivista foi um marco na 

formação do pós-estruturalismo (MAJOR, 2002; MENESES, 2013), sobre 

o qual se ancora a teoria queer. 

A proposta de Derrida nasce também de uma crítica feita no âmbito 

da filosofia de Martin Heidegger, excepcionalmente da metafísica ou da 

ontologia da diferença. Derrida enfatiza que essas nunca se afastaram da 

vinculação que identifica pares de oposição. Afirma que os binarismos 

criam forças que se manifestam sobrepujando um termo por outro, inferior, 

criando, assim, hierarquias. Esse seria o processo em que o termo criado, em 

contradição ao segundo, teria efeito na realidade dos sujeitos.  

Com essas reflexões, Derrida rompe com aquilo que nomeou de 

“logocentrismo”: um sistema articulado de produção da linguagem e da 

cultura ocidental, que cria pares de oposições, em que as hierarquias se 

organizam, constituindo sobre si forças que controlam a realidade social 

(MAJOR, 2002; VASCONCELOS, 2003). O logocentrismo, para Derrida, 

parece ser o irmão gêmeo do etnocentrismo. 

É com o pressuposto da centralidade do Eu – produto desse processo 

de ser o contrário do que é o Outro – que o filósofo desestrutura a operação 

binária que se determina na oposição de dentro e de fora, problematizando 

o logocentrismo e os cálculos estruturalistas das construções da linguística 

ocidental. A argumentação do autor se monta a partir da ideia de que 

nenhuma oposição permanece inteiramente dentro ou fora do centro, mas 

são produzidas num movimento, numa interconexão da qual suas próprias 

identidades são causas e sobre as quais elas se deslocam em posições de 

dominação. Assim, Derrida afirma que as construções linguísticas são frutos 

da experiência e, ao mesmo tempo, criam novas realidades entre os sujeitos, 

no que diz respeito às formas de dominação.  



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1479 

A desconstrução nasce contradizendo o logocentrismo que produz a 

dominação, buscando inverter com isso as hierarquias produzidas.  

 

A desconstrução visa inverter a hierarquia dos 

conceitos, procurando pensar o segundo termo como 

principal e originário. Na relação entre causa e efeito, 

por exemplo, este é tradicionalmente entendido como 

secundário e derivado daquela. Mas, em nossa 

experiência, primeiramente constatamos a 

manifestação do efeito, para então remontarmos a suas 

causas. Assim concebido, o efeito é que deveria ser tido 

como originário, pois é por causa dele que um 

fenômeno pode ser concebido como causa. Em outras 

palavras, numa perspectiva desconstrucionista, o efeito 

é entendido como a causa de sua própria causa. 

(VASCONCELOS, 2003, p. 75, grifos do autor) 

 

Portanto, o efeito precede a causa, sendo este, a causa de sua causa. 

Com isso, Derrida postula que o efeito só pode ser visualizado a partir do 

Outro, daquele que se caracteriza como ser na sua diferença (Différance). 

Assim, o reconheço por aquilo que ele não é ou pela ausência que há nele, 

sobre a presença que há em mim. Se pensarmos assim, as oposições binárias 

somente se constituem por seus aspectos negativos, inferiores ou 

subalternos na lógica logocêntrica, no que estaria de fora. Contudo, seu 

aspecto positivo e superior só existe pela própria convenção do que o difere 

do Outro.  

A perspectiva desconstrucionista derridiana volta seu olhar para a 

inversão das hierarquias, postulando que é necessário pensar primeiro o 

Outro para então chegar ao efeito que cria as construções sociais. Fazendo 

isso, Derrida, para além de derrubar as hierarquias, propõe pensar a partir da 

voz subalterna, sempre silenciada. Dessa maneira, ele é consciente de que 

inverter a hierarquia não quer dizer eliminá-la, pelo contrário, se estabelece 

outro modo de hierarquia e dominação. Para isso, Derrida estaria à espreita 

do que chamou de “jogo”: aquilo que não está nem dentro nem fora do 

centro, mas o que é anterior à sua própria criação (VASCONCELOS, 2003) 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1480  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Se pudermos pensar sobre a diferença de gênero, o masculino, dado 

como objeto de dominação, somente existe diante da sua oposição, o 

feminino. Mas o que precederia a construção do feminino? Poderíamos 

pensar que o sexo precede o gênero e suas condições normativas. Mas o que 

precederia o sexo? Fazendo uma análise do dildo (vibrador ou pênis de 

plástico), Paul Beatriz Preciado, à luz de Derrida, afirma que para filosofia 

tradicional e para a psicanálise de Lacan, seria o falo. Entretanto, o falo não 

quer dizer pênis. Mas o que quer dizer?  

 

O dildo não é o falo e não representa o falo porque o 

falo, digamos de uma vez por todas, não existe. O falo 

não é senão uma hipótese do pênis. Tal como mostra a 

atribuição de sexo no caso de bebês intersexuais, isto 

é, naqueles bebês cujos órgãos sexuais não podem ser 

identificados à primeira vista como simplesmente 

masculinos ou femininos [...], a chamada diferença 

sexual “natural” e a ordem simbólica que dela parece 

derivar não passam de uma questão de centímetros. 

(PRECIADO, 2014, p. 78) 

 

Como se pode perceber, o jogo não se concretiza em um outro 

conceito ou postulado na relação opositora, ele não ocupa espaço na relação 

hierárquica; o jogo seria, por assim dizer, uma “incessante alternância de 

premissa de um termo sobre o outro, produzindo assim, uma situação de 

constante indecisão” (VASCONCELOS, 2003, p. 75). O jogo estaria numa 

constante mobilidade entre presença e ausência, dentro e fora, ao mesmo 

tempo, ele não os ocupa, nem se torna resultado; assim como não seria a 

síntese da dialética hegeliana, mas uma alternativa que possibilitasse pensar 

aquilo o que precede, o que o torna possível (VASCONCELOS, 2003).  

O jogo seria o postulado primeiro da desconstrução que, para 

Derrida, não se afirma como método, muito menos como conceito. Se assim 

fosse, estaria em contradição, tendo em vista que o desconstrutivismo tem a 

pretensão de subverter esses conceitos que acabam por se tornar binários e 

criadores de normas. O que a desconstrução faz é buscar os limites para 

questioná-los e, então, trazer possibilidades de ver além deles.  



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1481 

Se Michel Foucault tinha um de seus membros na lógica e na 

formação do que se propunha na analítica queer, Jacques Derrida parece ter 

lançado tanto o corpo todo, como o espírito, quando concebe as premissas 

da estratégia da desconstrução. Ou talvez seja melhor inverter a metáfora e 

pensar que o corpo queer é que deu vazão à incorporação pelo espírito 

derridiano. Pois a maior parte das produções dos/as teóricos/teóricas queer 

buscam a problematização, a desconstrução, a antinormatividade como 

tendência para pensar cada um dos problemas sem lhes atribuir métodos ou 

modelos. De fato, nem a teoria queer, nem a desconstrução derridiana, 

pretendem se afirmar como modelos ou métodos, mas como pensamento 

político que traz à tona os limites das forças normalizadoras, chamando 

atenção para a justiça do subalterno (RODRIGUES, 2010). 

A teoria queer não trairia o autor ao afirmar que a desconstrução é 

uma abordagem, ou melhor, uma estratégia com a qual se quer 

problematizar as normas heterossexualizadoras e masculinizadoras que 

perpassam vários âmbitos e instituições sociais por elas criadas, forjando 

pares de oposição hierarquizadas, tomando uma como inferior e contrastante 

à outra, movendo vidas em direção a situações precárias.  

Derrida postula que a diferença sexual é uma questão crucial no 

debate sobre a ética e sobre a justiça, para além de ser, ela uma categoria 

que gera poder e regula a vida dos sujeitos. Carla Rodrigues (2010), filósofa 

feminista queer, que dedicou sua vida acadêmica tentando mostrar a 

necessidade da desconstrução derridiana para o feminismo, considera que, 

para o filósofo argelino-francês, haveria uma necessidade específica de 

pensar a diferença sexual, principalmente a partir das reivindicações que 

pautavam os movimentos feministas da segunda onda – aquela que Derrida 

pôde presenciar, alertando sobre o patriarcado disfarçado de igualdade e 

identidade. 

Para Derrida, a lógica da igualdade era, ao mesmo tempo, um 

disfarce do sistema patriarcal de se manter no domínio das relações, 

considerando que o seu discurso em nada contribuiria para a emancipação 

feminina ou mesmo homossexual, tendo em vista que as normas 

estabelecidas seriam estritamente masculinas e heterossexuais. A 

reivindicação por igualdade seria uma demanda para manter-se na norma e 

ser diferente; assim, essas categorias ganhariam outro nível de 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1482  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

subalternidade, sendo justificadas pelas suas diferenças sexuais e de gênero 

(RODRIGUES, 2010).  

 As feministas essencialistas, por mais que estivessem embasadas 

sobre o ponto de vista de Simone de Beauvoir, no qual viam o gênero como 

uma construção social discursiva, se mobilizando em ações afirmativas de 

suas identidades enquanto mulheres, ainda estavam essencializadas nas 

discursividades biologicistas que as diferenciavam, tanto que seria 

necessário pensar outra categoria para as mulheres transexuais. Ou seja, 

transexuais ainda não eram vistas como mulheres, mas mulheres trans e 

qualquer divergência do determinado corpo feminino não poderia ser 

legitimado em meio às suas lutas. As feministas essencialistas foram 

consideradas as feministas separatistas da segunda onda, pois criavam 

identidades para qualquer outro corpo diferente do já instituído pela 

biologia. Isso fazia com que o corpo da mulher, sem qualquer característica 

diferente da normativa, fosse tomado como superior, hierarquizando e 

separando a condição de ser mulher.  

Com isso, Derrida vem, através da desconstrução do conceito de 

identidade, propor às mulheres feministas, assim como aos homossexuais, 

que repensem suas identidades sexuais e de gênero, afirmando estarem, com 

isso, reforçando o sistema binário que os/as excluem, assim como 

retroalimentando o lado oposto, que cria normas para as manifestações 

dessas identidades. O que Derrida então enfatiza é que a categoria mulher 

está rodeada de personificações patriarcais, instituídas nas formas mais 

sublimes de suas vidas privadas, as quais são renegadas à dominação 

masculina intrinsecamente atuante em seus corpos, mentes e espíritos, nas 

suas vidas e relações. Com isso, ele abre espaço para continuação de estudos 

que reivindicam a não identidade, o que seria bastante analisado por 

feministas como Judith Butler e Gayatri Spivak, grandes nomes 

formuladores do pensamento queer (RODRIGUES, 2010). 

Mas Derrida nem sempre foi aceito como sujeito defensor do 

feminismo pelas feministas, principalmente as da segunda onda, que por 

muitas vezes impetraram à desconstrução da identidade a formação mais 

perversa do patriarcado, aquela que se mascara na forma de reivindicação 

anarquista. Nomes, como o de Margaret Whitford, viam que a desconstrução 

da identidade fragmentava os grupos de mulheres, fazendo com que se 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1483 

dissipassem em uma ideia não unitária de engajamento sobre o principal 

objetivo feminista que, em suma, resumir-se-ia à violência contra a mulher 

(RODRIGUES, 2010) – enfatizando que ela seria (a desconstrução) o que 

há de mais conservador, já que enquanto reinvindicação política, não se 

propunha a criar uma nova forma de fazer política, mas de desorganizar suas 

bases. 

O que as feministas antidesconstrucionistas e antiqueer não 

perceberam é que a desconstrução derridiana já atentava para a pluralidade 

de grupos, percebendo que alguns não tinham, numa escala hierárquica, o 

domínio e a soberania nas instituições de certas normas. Conquanto à sua 

articulação política, a desconstrução não poderia renová-la, sob pena de cair 

numa contradição epistemológica. Enquanto a política se estabelece por 

normas, a desconstrução as questiona, buscando alcançar seus limites, 

desorganizando-as, para, no caos, encontrar possibilidades de fazer viver.  

 

Cornell também considera que uma das importantes 

contribuições do pensamento da desconstrução à 

política e à teoria feminista está no fato de que a 

desconstrução considera a diferença sexual como 

questão “crucial” no debate sobre ética. Derrida 

questionou a hierarquia de gênero ao problematizar a 

divisão binária masculino/feminino, mostrando como 

essa é mais uma oposição convencional sustentada por 

uma hierarquia que toma o masculino como universal. 

[...]. Para Derrida, é precisamente a possibilidade de 

reinterpretação do feminino que oferece às mulheres a 

esperança de não serem para sempre aprisionadas em 

papéis de gênero que, embora muitas vezes pareçam 

“libertadores”, também correm o risco de funcionar, 

segundo Derrida, como “novas determinações 

topográficas”. (RODRIGUES, 2010, p. 224) 

 

Acusado de antinormativismo e de anarquista científico pelos/as 

mais variados/as cientistas – feministas e não feministas –, Derrida nega o 

local que lhe atribuem. Em Choreografies, entrevista concedida a Cristine 

V. McDonald, ele justifica suas posições trazendo coerência ao feminismo 

defendido por Drucilla Cornell sob o ponto de vista de que a desconstrução, 

enquanto chamado de justiça com voz de subalterno, seria para o feminismo 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1484  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

“uma concepção de justiça que não aprisiona as mulheres” (RODRIGUES, 

2010, p. 224).  

Contudo, numa opinião particular nossa, o anarquismo 

desconstrutivista derridiano, se é que ele existe, caracteriza modos de 

subversão que se somam às formas mais justas de pensar a diferença pela 

chave da equidade, sendo essa última, não aquilo que se calcula ou que se 

iguala, mas a diferença que tem demandas e precisa ser ouvida. Neste 

contexto, não há nada mais queer do que a anarquia derridiana. 

 

 

Considerações Finais 

 

Foucault e Derrida não fundaram a Teoria Queer, mas ambos se 

tornaram precursores de seus/suas teóricos/as. Ainda que sobre eles se 

encontrem divergências, desacordos e críticas, a grande maioria dos/as 

autores/as queer partem de suas leituras. Tanto um quanto outro trouxeram 

uma gama de contribuições analíticas sobre as quais a Teoria Queer buscou 

se apoiar, acerca das reflexões produzidas sobre o olhar da desnaturalização 

e da desconstrução, voltado às relações de poder sob as quais se pautam as 

sexualidades, os binarismos e as hierarquias sociais e de gênero.  

A nossa proposta ao destacar a contribuição desses autores – dentre 

tantos e tantas que poderíamos ter escolhido – volta-se ao lugar de 

pioneirismo e de originalidade das suas ideias, que contribuíram de modo 

relevante para a produção de uma Teoria Queer, ainda em construção. E 

também, de modo particular, ao que suas ideias suscitaram como prática 

política, tanto na academia, quanto nos movimentos sociais que se reúnem 

empunhando a bandeira LGBTQIA+. Parece-nos que mais do que a 

diversidade, a multiplicidade, a pluralidade e até mesmo as divergências que 

se abrigam sob a chamada “sopa de letrinhas”, o que está posto como 

proposta e capacidade de aglutinação, organização e resistência política 

desse grande movimento – que agrega coletivos, grupos, comunidades, 

militantes, ativistas, artistas, pesquisadores/as etc. – é a capacidade de 

reconhecer e potencializar a Diferença. Em tempos de fascismos e 

genocídios como os que vivemos, a capacidade de respeito, convivência e 



Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1485 

proteção à Diferença deve ganhar força e potência, sobretudo quando 

concebida na perspectiva da interseccionalidade, considerando os 

cruzamentos entre gênero, raça e classe.  

A Diferença é o grande tema de Jacques Derrida e de Michel 

Foucault, que transversaliza toda a obra de ambos. Para Foucault, 

inicialmente, o diferente é aquilo/aquele que, pelo discurso médico e 

jurídico, escapa à normalidade; é classificado, esquadrinhado e 

patologizado; é o anormal que deve ser disciplinado e controlado. Mas é 

também o insurgente, aquele que se desvia das normas e delas escapa, a elas 

reage ou resiste, porque onde há poder, há resistência (FOUCAULT, 1988). 

Para Derrida, a grande Diferença é dada pelo Outro; portanto, é necessária 

numa relação de desconstrução identitária que se interpele, questione e 

descontrua as normas que fundam as relações sociais, colocando em xeque 

as hierarquias e os binarismos, sobretudo de gênero. O resultado dessa 

desconstrução torna a Diferença possível na sua expressão radical, produtiva 

de novas relações. Numa tentativa de construção de um novo sentido para a 

Diferença – a qual nomeou de Différance (diferança com “a”) – Derrida 

(1991) nada mais fez que nos mostrar que ela não se dá por negação, não se 

atribui à oposição ou à distinção, mas sim por afirmação, e ao aparecer, 

desaparece, requerendo assim sua estranheza que não se deixa nomear, bem 

como queer. 

Mas, afinal, a que a Diferença pode nos convocar através da ação de 

“diferir”?  

Nas palavras de Passetti (2012): 

 

[...] diferir não nos remete apenas ao diferente, em seus 

antagonismos de combate ou capturas para a 

convivência pacífica, mas a uma maneira de viver a 

diferença [...] aquele que difere busca uma relação 

própria com outro igual na atitude rompedora com 

condutas. Neste exato instante, por ouvir e partilhar, 

eles diferem de maiorias e minorias numéricas, 

afirmando o rompimento com o fixo, constante e 

imutável. Transbordam diante das imensidões que 

jamais imaginaram pisar. Expressam e consolidam 

uma revolta contra o estado das coisas, convenções, 

desejos, utopias e se lançam na experimentação inédita 



Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1486  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

provocada por suas divergências e convergências, 

estabelecendo uma harmonia entre contrários. 

(PASSETTI, 2012, p. 79, grifos do autor)  

 

A Teoria Queer é afirmadora da Diferença, de uma singularidade, 

diversidade, multiplicidade e pluralidade sem muros, insuportável para a 

normalidade, para os binarismos, para as hierarquias, afirmadas por outras 

teorias, práticas discursivas e corpos formatados. Pensá-la a partir do legado 

de grandes pensadores, como Foucault e Derrida – nossa tentativa nesse 

artigo – parece ser um modo de afirmar sua potência, como pensamento e 

prática política.  

 

 

Referências 

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. São Paulo: Perspectivas, 1973.  

DERRIDA, Jacques. Margens da Filosofia. Campinas: Papirus, 1991. 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: Mulheres, Corpos e Acumulação Primitiva. 

São Paulo: Editora Elefante, 2019.  

FOUCAULT, Michel. A ética do cuidado de si como prática de liberdade. In: 

FOUCAULT, Michel. Ditos e Escritos V: Ética, sexualidade e política. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2017. p. 264-287. 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France 

(1975-1976). São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: a vontade do saber. São Paulo: 

Graal, 1988.  

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade II: o uso dos prazeres. São Paulo: 

Paz e Terra, 2014. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Graal, 2011. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: 

Lamparina, 2015.  

LOURENÇO, Daniel. Queer na primeira pessoa: notas para uma enunciação 

localizada. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 25, n. 2, p. 875-887, 2017. DOI: 

https://doi.org/10.1590/1806-9584.2017v25n2p875 . Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/DcvVjLqJzJB9yXVGbbpGPCg . Acesso em: 24 nov. 

2022. 

https://doi.org/10.1590/1806-9584.2017v25n2p875
https://www.scielo.br/j/ref/a/DcvVjLqJzJB9yXVGbbpGPCg


Antonio Leonardo Figueiredo Calou; Maria Teresa Nobre 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1487 

LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho: ensaios sobre sexualidade e teoria 

queer. Belo Horizonte: Autêntica, 2016.  

MAJOR, René. Lacan com Derrida. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002.  

MAZZOLA, Renan Belmonte. Análise do discurso: um campo de reformulações. 

In: MILANEZ, Nilton; SANTOS, Janaina de Jesus (Orgs.). Análise do Discurso: 

sujeitos, lugares e olhares. São Carlos: Clara Luz, 2009. p. 07-16. 

MCLAUREN, Margaret. Foucault, Feminismo e Subjetividade. São Paulo: 

Intermeios, 2016. 

MELO, Marcos Ribeiro de. Educação e Movimento Homossexual: reflexões 

queer. Revista Fórum de Identidades, São Cristóvão, v. 4, n. 2, 2008. Disponível 

em: https://seer.ufs.br/index.php/forumidentidades/article/view/1811 . Acesso em: 

24 nov. 2022. 

MENESES, Ramiro Délio Borges de. A desconstrução em Jacques Derrida: o que 

é e o que não é pela estratégia. Universitas Philosophicas, Bogotá, v. 30, n. 60, p. 

177-204, 2013. Disponível em: 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-

53232013000100009&lng=en&nrm=iso . Acesso em: 24 nov. 2022. 

MISKOLCI, Richard. A Teoria Queer e a Sociologia: o desafio de uma analítica 

da normalização. Sociologias, Porto Alegre, n. 21, p. 150-182, 2009. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S1517-45222009000100008 . Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/soc/a/BkRJyv9GszMddwqpncrJvdn . Acesso em: 24 nov. 

2022. 

MISKOLCI, Richard. Estranhando Foucault: uma releitura queer de História da 

Sexualidade I. In: SPARGO, Tamsin (Org.). Foucault e a teoria queer. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2017. p. 85-95. 

MISKOLCI, Richard. Pânicos Morais e Controle Social: reflexões sobre o 

casamento gay. Cadernos Pagu, Campinas, n. 28, p. 101-128, 2007. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0104-83332007000100006 . Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/cpa/a/tWFyRWkCdWv4Tgs8Q6hps5r . Acesso em: 24 

nov. 2022.  

MISKOLCI, Richard. Teoria Queer: um aprendizado pelas diferenças. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora: Universidade Federal de Ouro Preto, 2013. 

PASSETTI, Edson. Diferir. In: FONSECA, Tania Mara Galli; NASCIMENTO, 

Maria Lívia do Nascimento; MARASCHIN, Cleci (Orgs.). Pesquisar na 

Diferença: um abecedário. Porto Alegre: Sulina, 2012. p.79-81. 

PELÚCIO, Larissa; MISKOLCI, Richard. A prevenção do desvio: o dispositivo 

da Aids e a repatologização das sexualidades dissidentes. Sexualidad, Salud y 

Sociedad: Revista Lationamericana, Rio de Janeiro, n. 1, p. 125-157, 2009. 

Disponível em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/SexualidadSaludySociedad/article/view/29/26 . 

Acesso em: 24 nov. 2022. 

https://seer.ufs.br/index.php/forumidentidades/article/view/1811
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-53232013000100009&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-53232013000100009&lng=en&nrm=iso
https://doi.org/10.1590/S1517-45222009000100008
https://www.scielo.br/j/soc/a/BkRJyv9GszMddwqpncrJvdn
https://doi.org/10.1590/S0104-83332007000100006
https://www.scielo.br/j/cpa/a/tWFyRWkCdWv4Tgs8Q6hps5r
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/SexualidadSaludySociedad/article/view/29/26
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/SexualidadSaludySociedad/article/view/29/26


Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida 

1488  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1457-1488, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

PETERS, Michael. Pós-estruturalismo e filosofia da diferença: uma introdução. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2000. 

PISCITELLI, Adriana. “Recriando a (categoria) mulher?”. In: ALGRANTI, Leila 

Mezan (Org.). A prática feminista o conceito de gênero. Campinas: 

IFCHUnicamp, 2002. p. 07-42. 

PRECIADO, Paul Beatriz. Manifesto Contrassexual: práticas subversivas de 

identidade sexual. São Paulo: n-1 edições, 2014.  

PRECIADO, Paul Beatriz. Multidões Queer: notas para uma política dos 

“anormais”. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 19, n. 1, p. 11-20, 2011. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0104-026X2011000100002 . Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/yvLQcj4mxkL9kr9RMhxHdwk/ . Acesso em: 24 

nov. 2022. 

RICH, Adrienne. Heterossexualidade compulsória e existência lésbica. Revista 

Bagoas, Natal, v. 4, n. 5), p. 17-44, 2010. Disponível em: 

https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309. Acesso em: 24 nov. 2022. 

RODRIGUES, Carla. Diferença sexual, direitos e identidades: um debate a partir 

do pensamento da desconstrução. Cadernos Pagu, Campinas, n. 34, p. 209-233, 

2010. DOI: https://doi.org/10.1590/S0104-83332010000100009 . Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/cpa/a/JM36RP35sxjRkVXxMQpYXXq . Acesso em: 24 

nov. 2022.  

SEDGWICK, Eve Kosofsky. A epistemologia do armário. Cadernos Pagu, 

Campinas, n. 28, p. 19-54, 2007. DOI: https://doi.org/10.1590/S0104-

83332007000100003 . Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/cpa/a/hWcQckryVj3MMbWsTF5pnqn . Acesso em: 24 

nov. 2022.  

SPARGO, Tamsin. Foucault e a teoria queer. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 

2017.  

TREVISAN, João Silvério. Devassos no Paraíso: a homossexualidade no Brasil, 

da colônia a atualidade. Rio de Janeiro: Record, 2009. 

VASCONCELOS, José Antonio. O que é a desconstrução? Revista de Filosofia, 

Curitiba, v. 15, n. 17, p. 73-78, 2003. DOI: 

https://doi.org/10.7213/rfa.v15i17.3421 . Disponível em: 

https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/3421 . Acesso em: 24 nov. 2022.  

 
Data de registro: 16/09/2021 

Data de aceite: 19/01/2022 

https://doi.org/10.1590/S0104-026X2011000100002
https://www.scielo.br/j/ref/a/yvLQcj4mxkL9kr9RMhxHdwk/
https://doi.org/10.1590/S0104-83332010000100009
https://www.scielo.br/j/cpa/a/JM36RP35sxjRkVXxMQpYXXq
https://doi.org/10.1590/S0104-83332007000100003
https://doi.org/10.1590/S0104-83332007000100003
https://www.scielo.br/j/cpa/a/hWcQckryVj3MMbWsTF5pnqn
https://doi.org/10.7213/rfa.v15i17.3421
https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/3421


André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1489 

 

 As possibilidades do cinema no ensino das 

humanidades 

 

 

André Luis La Salvia* 

 

Resumo: Tradicionalmente usado como ilustração e sensibilização de conteúdos 

curriculares, propomos neste artigo um outro modo de usar cinema como recurso 

didático no ensino de humanidades. Em um primeiro momento, fazemos uma crítica 

acerca das práticas mais usuais, levantando o problema se com elas o cinema de fato 

pensa. Em um segundo momento, a partir da concepção proposta por Gilles 

Deleuze, propomos encarar o cinema como instaurador de processos mentais 

através de suas técnicas de enquadramento, decupagem e montagem. Confrontamos 

a proposta de Deleuze com a de Julio Cabrera, para analisar criticamente a relação 

do pensamento com o cinema. Discutimos teoricamente esta distinção e também 

apresentamos práticas didáticas possíveis relacionadas a ambos os procedimentos. 

O artigo procura refletir tanto sobre as teorias quanto as práticas possíveis, tendo 

em vista a relação pensamento e cinema. 

 

Palavras-chave: Ensino; Filosofia do Cinema; Humanidades; Cinema 

 

 

The possibilities of cinema in humanities teaching 

 

Abstract: Traditionally used as an illustration and sensitization of curriculum 

content, we propose in this article another way of using cinema as a didactic 

resource in humanities education. At first, we criticize the most common practices, 

raising the issue of whether cinema really thinks with them. In a second moment, 

based on the conception proposed by Gilles Deleuze, we propose to face cinema as 

                                                           

* Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professor 

Adjunto da Universidade Federal do ABC (UFABC). E-mail: la.salvia@ufabc.edu.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/5840163842088553. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1111-5052.  

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62999  

  

mailto:la.salvia@ufabc.edu.br
http://lattes.cnpq.br/5840163842088553
https://orcid.org/0000-0002-1111-5052


As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1490  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

the instigator of mental processes through its framing, decoupage and editing 

techniques. We compare Deleuze's proposal with Julio Cabrera's to critically 

analyze the relationship between thought and cinema. We theoretically discuss this 

distinction and also present possible didactic practices related to both procedures. 

The article seeks to reflect on both theories and possible practices in the relationship 

between thought and cinema. 

 

Key-words: Teaching; Film Philosophy; Humanities; Cinema 

 

 

Las posibilidades del cine en la enseñanza de las humanidades 

 

Resumen: Tradicionalmente utilizado como ilustración y conciencia de los 

contenidos curriculares, proponemos en este artículo otra forma de utilizar el cine 

como recurso didáctico en la educación en humanidades. En un primer momento, 

criticamos las prácticas más habituales, planteando la cuestión de si el cine 

realmente piensa en ellas. En un segundo momento, partiendo de la concepción 

propuesta por Gilles Deleuze, nos proponemos afrontar el cine como impulsor de 

los procesos mentales a través de sus técnicas de encuadre, decoupage y edición. 

Comparamos la propuesta de Deleuze con la de Julio Cabrera para analizar 

críticamente la relación entre pensamiento y cine. Teóricamente discutimos esta 

distinción y también presentamos posibles prácticas didácticas relacionadas con 

ambos procedimientos. El artículo busca reflexionar tanto sobre teorías como 

posibles prácticas ante la relación entre pensamiento y cine. 

 

Palabras clave: Docencia; Filosofía del Cine; Humanidades; Cine 

 

 

Introdução  

 

Filme clichê é aquele que repete uma fórmula consagrada pela 

audiência. Se determinado tipo de trama, ou perfil de personagem, ou modo 

de contar a história atrai grandes audiências, ele tende a se repetir. O tema 

que nos faz pensar aqui também é clichê, porque já foi dito e visto várias 

vezes. Não faltam artigos, dissertações, teses sobre o uso do cinema no 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1491 

ensino das humanidades, ou em cada uma das disciplinas que compõem a 

área – sociologia, geografia, história e filosofia.  

Porém, pareceu-me que ainda havia uma questão a ser colocada e 

que podia nos fazer pensar um pouco mais. Afinal, quando é que o cinema 

faz pensar? Os grandes clichês da área para responder a essa questão são 

dois: ou os filmes fazem pensar quando ilustram conteúdos ou sensibilizam 

para conteúdos. Duas referências, para a ilustração e sensibilização, são 

Napolitano (2003) e Morán (1995) e, no caso específico do ensino da 

filosofia, há a proposta de Gallo (2006), na qual a sensibilização é uma das 

partes, a etapa inicial, do seu método de ensino de filosofia. 

Opera-se com o cinema para ilustrar quando se reforça o sentido de 

um conteúdo curricular através de um filme. Como afirma Morán (1995, p. 

30), “O vídeo muitas vezes ajuda a mostrar o que se fala em aula”. Um 

exemplo seria passar o filme Troia1, para ilustrar um conteúdo de 

antiguidade grega, ou Era o hotel Cambridge2, para ilustrar a questão dos 

refugiados e das ocupações urbanas em nossas cidades. O que se faz nessa 

prática é colocar as imagens para reforçar o conteúdo, o sentido, que está no 

livro didático, no tema, ou no conteúdo curricular apresentado pelo 

professor. O filme é um segundo suporte de explicação que coincide com o 

primeiro. O filme, portanto, tem o mesmo sentido e conteúdo do objeto de 

aprendizagem e os suportes de expressão se reforçam.  

A sensibilização é ligeiramente diferente, mas não menos 

instrumental. A diferença é a pretensão que a sensibilização tem de despertar 

o interesse dos discentes ao tema e não necessariamente coincidir o sentido. 

Novamente Morán (1995, p. 30) afirmando que a sensibilização serve “para 

introduzir um novo assunto, para despertar a curiosidade, a motivação para 

novos temas. Isso facilitará o desejo de pesquisa nos alunos para aprofundar 

o assunto do vídeo e da matéria”. Aqui, por exemplo, podemos exibir o filme 

Show de Truman3 e depois seguir o plano de ensino e trabalhar com o 

diálogo platônico da alegoria da caverna. A intenção da sensibilização não 

                                                           
1 Filme britânico de 2004, dirigido por Wolfgang Petersen. 
2 Filme brasileiro de 2016, dirigido por Eliane Caffé. 
3 Filme norte americano de 1998, dirigido por Peter Weir. 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1492  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

é duplicar suportes apenas, mas mostrar que, além de uma apreensão teórica, 

há uma forma mais sensível e artística de tratar de terminado tema e que esse 

filme possui outros sentidos e modos de vê-lo que não estão apenas 

relacionados ao conteúdo escolhido. No exemplo, poderia ser a distinção 

entre o real e o aparente e nosso nível de consciência da interação entre essas 

duas esferas do conhecimento humano. Porém, no caso platônico, se trata 

da sensibilidade e da abstração e, no caso do filme, dos poderes de 

manipulação das mídias. Os sentidos resvalam, porém, vão para caminhos 

outros que podem, ou não, serem explorados pelo professor como subtemas. 

Em ambos os casos, o cinema é um instrumento didático. Está a 

serviço do conteúdo curricular. E muitas das produções teóricas que existem 

a disposição dos professores vão no sentido de contribuir para a construção 

de práticas a partir desses dois paradigmas. Nossa preocupação aqui é dizer 

que, nesses casos, o cinema não está sendo usado para nos fazer pensar. Ao 

contrário, talvez ele esteja pensando em nosso lugar. 

 

 

“As imagens moventes substituem meus próprios pensamentos” 

 

Essa preocupação também não é nova. Já foi evocada pelo filósofo 

Gilles Deleuze, em um conjunto de aulas no ano letivo de 1984-1985, na 

Universidade de Vincennes, que tinha como título “Cinema/Pensamento”4. 

A evocação faz referência a Georges Duhamel (1948) que, em sua obra 

Scenes de la vie future, afirma 
 

Ainda sinto todas as partes do meu corpo, mas estou 

começando a não sentir minha alma muito bem. Assim 

como no dentista. O lugar da minha alma se torna duro, 

estrangeiro, dolorosamente estrangeiro. Eles vão 

arrancar isso de mim, minha alma, como um dente ... 

Eu não posso mais pensar o que eu quero. As imagens 

                                                           
4 Essas aulas podem ser acessadas no site disponível em: http://www2.univ-paris8.fr/deleuze/. 

Acesso em: 20 maio 2020. 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1493 

moventes substituem meus próprios pensamentos.5 

(DUHAMEL, 1948, p. 43) 
 

Toda a obra de Duhamel é um relato do estilo de vida americano e 

foi publicada, originalmente, em 1930. Nesse capítulo, “Interlúdio 

cinematográfico ou entretenimento do cidadão livre”, trata da ida a um 

cinema, desde as características do prédio, sobre a música e o filme, bem 

como o impacto do filme nas pessoas. O que interessa a Deleuze na frase é 

a relação do cinema com o pensamento, no caso, o que significa dizer que o 

filme pensa no lugar do espectador? A resposta são as imagens moventes. 

O termo “imagem movente” se refere não só aos movimentos que 

ocorrem nas imagens, mas também a montagem. É esta que impõe seu 

funcionamento ao pensamento. A montagem é o encadeamento dos planos 

através dos cortes e que formam um todo do filme que passa, que vai 

passando conforme o filme avança. Deleuze dirá, a partir disso, que a 

montagem faz o automovimento das imagens, a montagem faz a imagem 

mover a si mesma, automaticamente. O automovimento é feito das relações 

entre as “partes” que a montagem vai tecendo, bem como do “todo” do 

filme, que é o resultado das relações dessas partes todas e que só temos no 

final. O “todo” não é a mera soma das “partes”, mas algo outro, é o próprio 

sentido do filme. Afirma Deleuze (2011, p. 192) que “a imagem 

cinematográfica deve ter um efeito de choque sobre o pensamento e forçar 

o pensamento a pensar tanto em si mesmo quanto no todo”. 

Deleuze chega a comparar este automovimento aos monólogos 

interiores e correntes de pensamento, que todos nós desenvolvemos, e 

propõe que este automatismo da imagem material desperta um automatismo 

espiritual, que é o que se passa com o nosso pensamento.  

Então, além do que é exibido na tela e que está em movimento, o 

cinema aposta, também, em um automatismo espiritual – ordem formal que 

                                                           
5 Original: “Je sens encore toutes les parties de mon corps, mais je commence a ne plus tres bien 

sentir mon ame. tout a fait comme chez le dentiste. la place de mon ame devient dure, etrangere, 

douloureusement etrangere. est-ce qu'on va me l'arracher, mon ame, comme chez le dente… Je 

ne peux deja plus penser ce que je veux. Les images mouvants se substituent a mês propes 

pensees.” 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1494  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

os pensamentos se deduzem uns dos outros. O fato de uma sequência de 

imagens fazer nosso pensamento se deduzir um após o outro faz das imagens 

uma matéria noética, faz da montagem do cinema a expressão do próprio 

pensamento. Por isso, Deleuze inverte a fala de Duhamel e propõe que o 

cinema nos força a pensar. Com ele, somos obrigados a dizer que “não 

podemos não pensar”, está ali, na tela, evidente, essa cena, depois essa, dá 

nesse sentido – é um processo mental em imagens. 

O que nos parece mal colocado na questão se o cinema faz pensar é 

que, na maioria dos casos em que se propõe a usar o cinema na aula de 

humanidades, ele é suporte para a discussão. Ou seja, algo que é mostrado 

na tela suscita temas que são prolongados pelos docentes. Seja para ilustrar 

um tema, como quando se usa Troia para ilustrar a Grécia Antiga em um 

conteúdo de história, ou A onda6 e Arquitetura da destruição7 para ilustrar 

um conteúdo de fascismo/nazismo e totalitarismo. Seja para mostrar que um 

filme pode recolocar um problema já proposto por filósofo, como quando 

dizemos que Show de Truman reapresenta o problema da divisão de mundos 

de Platão. Em todos esses casos, o conteúdo exibido é relacionado a temas 

e problemas das humanidades e são costurados pelos docentes em sala de 

aula. 

O que quero propor aqui é que eles não abordam o cinema como o 

próprio pensamento e que a montagem do filme, portanto, sua forma não é 

tematizada. Ao não tematizarmos a forma, não estamos tematizando a 

dimensão de que o cinema nos faz pensar e, na maioria das vezes, ele pensa 

no nosso lugar. 

 

 

Automovimento da imagem 

 

Gilles Deleuze escreveu dois livros sobre o cinema, o primeiro, 

chamado Imagem-movimento e, o segundo, Imagem-tempo. Sua abordagem 

é bastante peculiar, pois aborda o cinema a partir da teoria do conhecimento 

                                                           
6 Filme alemão de 2008, dirigido por Dennis Gansel. 
7 Filme documentário sueco de 1989, dirigido por Peter Cohen. 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1495 

de Henri Bergson para tratar de como nossa inteligência se relaciona com a 

percepção das coisas, do movimento, do tempo e também da memória. 

Apesar de partir de Bergson, Deleuze junta uma leitura da teoria dos signos, 

de Charles Sanders Pierce, para tratar de como a montagem é construída 

através de signos prolongado pelas imagens, criando um elo entre elas. Para 

apresentar essa teoria, ele faz comentários a mais de 700 filmes e 150 

cineastas, o que parece muito, mas é preciso frisar que Deleuze foi um 

cinéfilo a vida toda e só escreveu os livros no final da vida. 

Usando as ideias de Bergson, Deleuze vai nos dizer que o cinema 

opera um automovimento das imagens porque a montagem usa princípios 

retirados do próprio funcionamento da percepção e do reconhecimento 

natural humanos.  

Diz Bergson (1999) que nós percebemos as imagens ao nosso redor, 

sendo que nós mesmos somos uma imagem entre tantas: 
 

Eis-me na presença de imagens, imagens percebidas 

quando abro meus sentidos [...] Meu corpo é, portanto, 

no conjunto material, uma imagem atual como as 

outras imagens, recebendo e devolvendo movimento, 

com a única diferença, talvez, de que meu corpo parece 

escolher, em certa medida, a maneira de devolver o que 

recebe. (BERGSON, 1999, p. 11) 
 

e 
 

Minha percepção, em estado puro e isolado de minha 

memória, não vai de meu corpo aos outros corpos: ela 

está no conjunto dos corpos em primeiro lugar, depois 

aos poucos se limita, e adota meu corpo como centro. 

E é levada a isso justamente pela experiência da dupla 

faculdade que esse corpo possui de efetuar ações, e 

experimentar afecções, em uma palavra, pela 

experiência da capacidade sensório-motora de uma 

certa imagem privilegiada entre as demais. De um lado, 

com efeito, essa imagem ocupa sempre o centro de 

representação, de maneira que as outras imagens se 

dispõem em torno dela na própria ordem em que 

poderiam sofrer sua ação; de outro lado, percebo o 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1496  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

interior dessa imagem, o íntimo, através de sensações 

que chamamos afetivas, em vez de conhecer apenas, 

como nas outras imagens, sua película superficial. Há 

portanto, no conjunto das imagens, uma imagem 

favorecida, percebida em sua profundidade e não 

apenas em sua superfície, sede de afecção ao mesmo 

tempo que fonte de ação, é essa imagem particular que 

adoto por centro de meu universo e por base física de 

minha personalidade. (BERGSON, 1999, p. 63) 
 

O que a montagem faz é tomar como modelo o processo descrito 

por Begson, a saber, toma a consciência do espectador como o centro que 

percebe as imagens e as coloca, em sequência, em um automovimento 

sensório motor, na qual as imagens mostram sensações, visões e ações, 

colocadas em relação, formando um todo coeso. Desse modo, o diretor guia 

nossa atenção através da montagem.  

Uma descrição próxima desse processo, mas feita por outras vias, 

foi proposta por Hugo Munstembeg (1863-1916). Psicólogo, professor de 

Harvard, publicou a obra Photoplay: a psycological study, em 1916. Ao 

analisar as características do cinema ele afirma que ele controla nossa 

atenção através da montagem, pois diferente de um palco de teatro, no qual 

qualquer espectador da plateia pode escolher onde colocar o foco de sua 

atenção, no cinema é a mesma cena projetada para todos que clama pela 

atenção do público. Ao falar que, por exemplo, a técnica do close-up destaca 

um detalhe privilegiado pela mente, afirma que: 
 

Começa aqui a arte do cinema. A mão nervosa que 

agarra febrilmente a arma mortífera pode súbita e 

momentaneamente crescer e ocupar toda a tela, quanto 

tudo o mais literalmente some na escuridão. O ato de 

atenção que se dá dentro da mente remodelou o próprio 

ambiente. O detalhe em destaque torna-se de repente o 

conteúdo único da encenação; tudo o que a mente quer 

ignorar foi subitamente subtraído a vista e desapareceu. 

As circunstancias externas se curvaram as exigências 

da consciência. Os produtores de cinema chamam a 

isso de close-up. O close-up transpôs para o mundo da 

percepção o ato mental de atenção e com isso deu a arte 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1497 

um meio infinitamente mais poderosos do que qualquer 

palco dramático. (XAVIER, 1983, p. 34) 
 

O processo de montagem que faz um enquadramento, no qual 

vemos várias pessoas em um tumulto da rua e passa para outro na qual 

vemos uma mão segurando uma arma é um ato mental da atenção transposto 

para a tela, construído com câmeras e montagem. Por isso que o cinema faz 

um automovimento da imagem e pensa no nosso lugar, pois guia os nossos 

pensamentos, guia a nossa atenção através de imagens tomadas como 

processos mentais. 

Deleuze (2011) vai nos propor uma leitura do cinema dizendo que 

o cinema opera um movimento que vai das imagens ao pensamento, a saber, 

dos enquadramentos como células múltiplas e divisíveis ao todo do filme, o 

todo que só pode ser pensado, que cria um choque que nos força a pensar, 

por isso propõe que “a montagem é no pensamento o próprio processo 

intelectual” (DELEUZE, 2011, p. 191). 

O que quero defender com essas citações de Deleuze, Bergson e 

Munstenberg é que para eles a montagem cinematográfica é ela mesma um 

processo de pensamento, ela encadeia imagens e constrói uma sequência que 

prende nossa atenção, direciona-a para o que é do desejo do autor e, ao fazer 

isso, constrói uma linha de raciocínio, uma estrutura de pensamento. Por 

isso, para Deleuze, a noção de autoria em cinema é importante. Pois cada 

grande autor é um inventor de um estilo único de encadear argumentos e 

estruturar pensamentos. 

Deleuze (1985) vai dizer que a noção de estilo é fundamental para 

abordar os diretores 
 

Este tipo de análise é desejável para todo autor, é o 

programa de pesquisa necessário para toda a análise de 

autor, o que se poderia chamar de “estilística”; o 

movimento que se instaura entre as partes de um 

conjunto num quadro, ou de um conjunto a outro num 

reenquadramento; o movimento que exprime um todo 

num filme ou numa obra; a correspondência entre os 

dois, a maneira segundo a qual eles se respondem 

mutuamente, passam de um ao outro. Pois trata-se do 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1498  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

mesmo movimento, ora compondo ora decompondo, 

são os dois aspectos do mesmo movimento. E esse 

movimento é o plano, o intermediário concreto entre 

um todo que apresenta mudanças e um conjunto que 

tem partes, e que não para de converter um no outro 

segundo suas duas faces. (DELEUZE, 1985, p. 34) 
 

Podemos notar, na citação, os três aspectos funcionais da 

montagem, observados acima na composição do conceito de estilo. Há 

diferentes “estilos” de montar, ou seja, há diversas formas de enquadrar, 

criar movimentos entre os planos e conceber o todo do filme. Por isso, 

Deleuze (1985, p. 32) ressalta que “podemos considerar certos grandes 

movimentos como a assinatura própria de um autor”, ou seja, as singulares 

formas de criar imagens e relacioná-las. A estilística seria o modo de 

analisar as montagens como processos mentais dos cineastas e é isso que ele 

promove ao longo de toda a obra. E esta análise se dá em três vertentes: o 

primeiro, “o movimento que se instaura em um quadro” (DELEUZE, 1985, 

p. 34), seria a análise dos signos em um enquadramento; o segundo, “o 

movimento que se exprime um todo num filme” (DELEUZE, 1985, p. 34), 

seria a análise da concepção da obra inteira, no sentido de dizer qual o 

sentido do filme tomado como um todo; por fim, “a correspondência entre 

os dois” (DELEUZE, 1985, p. 34) seriam as análises que traçam a relação 

entre o andamento dos quadros e a construção do todo. 

Um dado importante a destacar aqui é que os grandes cineastas são 

inventores de estilos e, a partir deles, há inúmeros repetidores, ou fabricantes 

de clichês, que de acordo com Deleuze (2011, p. 198), matam o cinema de 

uma morte quantitativa pois “podemos, é claro, dizer que o cinema se afogou 

na nulidade de suas produções. O que se tornam o suspense de Hitchcock, o 

choque de Eisenstein, o sublime de Gance quando são retomados por autores 

medíocres?”. 

Outro dado que passa a ser importante para Deleuze é uma mudança 

de estilo de se fazer cinema, principalmente após a segunda guerra mundial, 

com o neorrealismo italiano, nouvelle vague francesa, cinema novo 

brasileiro, entre outros. Mas não apenas por isso, pois via traços de uma 

nova concepção de cinema em autores como Alfred Hitchcock e Orson 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1499 

Welles. Por isso, propõe a diferenciação de um cinema da imagem-

movimento e um cinema da imagem-tempo. No primeiro, as regras da 

montagem estariam presas ao esquema sensório-motor, isso significa que os 

movimentos estariam delimitados pelo que pode ser percebido, sentido e 

reagido em uma linearidade e temporalidade racionais, na qual o espectador 

não perde nada e não se confunde. No cinema da imagem-tempo, a 

montagem opera com outras regras, principalmente porque rompe com os 

limites do sensório-motor e propõe cortes irracionais com relações de tempo 

não-cronológicas, na qual o espectador precisa ter tempo para pensar sobre 

o que está vendo e sobre porque esta imagem agora junto com aquela outra. 

Resumidamente, um filme de Jean Luc Godard, ou Glauber Rocha, possui 

concepções de montagem diferentes de um filme de Steven Spilberg.  

Com essa proposta de análise, estamos longe de uma relação de que 

o filósofo assiste a um filme e levanta questões filosóficas a partir dele, e 

perto de uma proposta que nos pede que analisemos a própria construção 

cinematográfica como uma estrutura de pensamento enquanto tal. Aqui 

talvez uma das práticas pedagógicas inspiradas nessa concepção do cinema 

mais interessantes para se fazer em sala é o exercício de storyboard. 

Solicitar que os alunos criem um storyboard de um filme, seja uma 

inventado por eles, seja para extrair cenas de filmes que gostem. É uma 

prática que ajuda a desmontar o filme e, portanto, a entender o que o diretor 

quis dizer com a montagem que propôs. O storyboard é usado na produção 

dos filmes para a decupagem das cenas, que é a passagem do roteiro para o 

rascunho da cena propriamente dita e serve para guiar a montagem, bem 

como a fotografia. Sendo assim, ao fazer a prática do storyboard com os 

alunos, estaríamos desenvolvendo duas habilidades: compreender o sentido 

da montagem do filme e criar os enquadramentos e movimentos de câmera 

de uma cena. 

 

 

Conceito-imagem e Logopatia  

 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1500  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

As noções apresentadas nesse intertítulo são de Julio Cabrera, que 

as propõe na obra O cinema pensa, a história da filosofia através dos filmes 

(2005) e as retoma na obra De Hitchcock a Greenaway pela história da 

filosofia: novas reflexões sobre cinema e filosofia (2007), obra esta que 

assimila uma certa crítica lançada ao primeiro texto e que, portanto, nos 

servirá melhor para a presente análise. 

Cabrera se vale de uma premissa para iniciar suas observações: 

haveria,, na filosofia, uma distinção entre o intelectual e o sensível e que o 

lógico-racional inclusive apresentaria uma valorização maior que o 

conhecimento sensível. Cabrera (2007) se preocupa em valorizar a 

sensibilidade, no sentido de que para ele existem conceitos-imagem. 

Definindo conceito como um “captador-descritor-organizador” 

(CABRERA, 2007, p. 10) e imagem “como algo que possui uma 

presencialidade, sua ‘tremendidade’” (CABRERA, 2007, p. 16), sua 

possibilidade de estremecer de uma maneira cognitiva. Cabrera, então, diz 

que o conceito-imagem é aquele que constrói um certo tipo de conceito 

compreensivo do mundo através de imagens sensíveis. E que esse conceito-

imagem é usado por certos filósofos como forma de expressão, exatamente 

aqueles que não acreditavam que o sensível era menor que o conhecimento 

lógico-racional. Os exemplos dados são Kierkegaard, Nietzsche, Heidegger, 

Hegel e Freud. 

Nas suas propostas, Cabrera também aponta que a filosofia usa 

meios para se expressar. E que o meio mais usual são as proposições 

escritas. E que a imagem, poderia também ser um meio de expressão de 

questões filosóficas. De certo modo, é como se dissesse que há filósofos que 

escrevem livros para nos propor conceitos e estes conceitos também podem 

ser apresentados através das imagens. Não é, portanto, dizer que um cineasta 

ilustra uma tese filosófica, mas que ele a coloca por outro meio, vejamos o 

exemplo: 
 

Lembremos o famoso filme de Jacques Tati, Meu tio 

(Mon oncle, França, 1958). Se fôssemos ver este filme 

filosoficamente, perguntaria quais são os objetos que 

ele apresenta, e quais as predicações que são feitas 

acerca deles. Ou, para dizê-lo de uma outra forma: 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1501 

quais são os conceitos que desenvolve imageticamente. 

Creio que Meu tio apresenta uma tese sobre o “bom 

viver”, de como viver a vida com sabedoria. Assim, o 

filme apresenta uma tese ética, no sentido de uma ética 

das virtudes, ou de como ser uma boa pessoa, não no 

sentido de uma ética de obrigações e de normas (ou de 

como ser uma pessoa obediente, ou, no máximo, um 

bom cidadão). (CABRERA, 2007, p. 22) 
 

Na visão de Cabrera, poderíamos ler Ética a Nicomaco, de 

Aristóteles, e estudar lógico-racionalmente a ética das virtudes. Ou assistir 

esse filme de Jacques Tati, que também estaríamos diante dessa questão, 

mas utilizaríamos conceitos-imagens para levantar as questões. Desse 

modo, há uma diferenciação de meios de expressão. No ponto de vista 

defendido por este artigo, o exercício conceitual de Cabrera não afasta a 

ideia de que, no fundo, quando se vai associar filosofia e cinema, o que se 

faz é usar o filme de Tati para ilustrar temas filosóficos e isso é 

operacionalizado pelo próprio Cabrera, quando fala que essa diferença entre 

texto lógico-racional e filme é de meio e não de conteúdo, quando afirma 

que “os cineastas não são professores, mas filósofos. Portanto, eles se dão o 

direito de abordar as mesmas questões abordadas pelos filósofos escritos, o 

que não os habilita a competir com eles no terreno acadêmico”. 

(CABRERA, 2007, p. 38). 

Então, o sentido do filme e das ideias de certo filósofo sãos os 

mesmos, o que muda são os meios de expressão. Nesse sentido e como 

consequência, quando pensamos para a prática pedagógica em sala de aula, 

Cabrera justifica tanto a ilustração quanto a sensibilização, apresentadas 

acima. 

Agora, se formos assistir esse mesmo filme em uma perspectiva 

outra, a primeira apresentada aqui, veremos que a montagem do filme faz 

oscilar o Tio que mora em uma casa no centro da cidade, dividida com outras 

pessoas, com as velocidades e dinamismos da rua, enquanto a família da 

irmã mora em um bairro suburbano com todas as modernidades eletrônicas 

da classe média, que vão desde a garagem ao fogão elétrico. O ambiente 

séptico e milimetricamente dividido da classe média que se preocupa com o 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1502  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

conforto dos objetos hightech é contraposto a livre organização da rua, 

dinâmica e espontânea. A montagem oscila entre esses dois cenários e o 

garoto é conduzido pelo tio, que extrai humor de ambos os ambientes. Tati 

era uma espécie de crítico da pós-modernidade e um nostálgico da 

espontaneidade e diversão. Aliás, o cômico em Tati é exatamente o quanto 

ele faz desmoronar o ambiente medido e eletrônico e o quanto o som das 

coisas ganha uma dimensão de ser um signo que vale por si só, uma imagem 

sonora pura, dirá Deleuze (2005). Como quando Tati, diante de um fogão 

elétrico, aperta vários botões que emitem ruídos e acaba por não conseguir 

usá-lo e cozinhar o ovo. 

Desse modo, teríamos uma outra leitura do filme, mais conectada 

com os seus movimentos internos, preocupada com o que o cineasta propõe 

com sua montagem, atento ao sentido que Tati quis dar ao filme. Cabrera 

parece fazer outro movimento, parece se preocupar com as questões 

filosóficas que ele enxerga no filme e que o próprio filme não estava 

levantando, esse argumento é exposto pelo próprio quando afirma que  
 

Por outro lado, eu nunca atribuo concepções filosóficas 

conscientes aos cineastas: isso levaria a falsidades 

factuais. Eu analiso filmes do ponto de vista filosófico; 

por conseguinte, o filósofo sou eu, não os diretores ou 

atores analisados, deixando de lado algumas frases 

irônicas ou literárias (como “a professora Emma 

Thompson” ou “o filósofo David Cronenberg”). 

(CABRERA, 2007, p. 37)  
 

Essa citação é chave para nosso argumento, pois o que o próprio 

Cabrera aponta fazer é que ele vê problemas filosóficos nos filmes e não que 

ele os analisou em seus movimentos internos. O que Cabrera parece não 

entender é que Deleuze diz que alguns cineastas colocaram questões 

filosóficas que surgem por que fazem cinema, são questões que nascem do 

pensamento e do cinema, juntos, pois a montagem cinematográfica é 

processo intelectual. Para Cabrera, um cineasta ilustra teses filosóficas com 

imagens afetivas e não com conceitos abstratos escritos, portanto, a filosofia 

pensa a partir do que vê no cinema. Deleuze diz que grandes cineastas 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1503 

inventam suas ideias e não ilustram as ideias alheias, ou abordam questões 

abordadas por filósofos, como quer Cabrera. 

Cabrera, na obra O cinema pensa, chega a apontar para 

particularidade técnicas do cinema que ajudam na eficácia do conceito-

imagem, entre eles a montagem, a pluriperspectiva e a manipulação do 

espaço e tempo. E quando fala em “eficácia”, menciona a capacidade de 

fazer pensar, mas essas questões aparecem em posição menos valorizada do 

que a alusão a grandes temas filosóficos oriundos dos conteúdos dos filmes. 

Porém, para nossa discussão, aqui esses pontos são essenciais quando se 

trata de pensar o cinema, afinal, são por essas técnicas que ele se consolida 

como arte, entendendo que estes movimentos de câmera e estrutura de 

montagem, assim como análise de enquadramentos, cenários e personagens 

são essenciais para a pedagogia da imagem. 

Em termos de práticas pedagógicas, a perspectiva de Cabrera nos 

parece ser a mais frequente em salas de aula, através das práticas já 

mencionadas: a sensibilização e a ilustração. 

A sensibilização se baseia em uma linha pedagógica que entende 

que devemos aproximar dos referenciais dos alunos as habilidades que 

pretendemos desenvolver. Assim, antes de iniciar uma discussão ou leitura 

de texto sobre um tema, podemos passar um filme que dispare questões nos 

alunos e alunas e entre essas questões estaria aquela que é o tema da aula, 

que liga o filme a um conteúdo. Desse modo, a sensibilização é um momento 

inicial que dispara afetos que, depois, são relacionados com as competências 

e conteúdos almejados. A ilustração é ainda mais presente que é a 

capacidade de usar a imagem como repetidora do que é ofertado em termos 

de fala e de texto por parte do docente. 

Em ambos os casos, podemos dizer que as imagens estão 

despotencializadas, no sentido de que estão a serviço de outra coisa. Como 

afirma Fernando Cruz (2015, p. 105), “as imagens possuem leituras 

direcionadas univocamente e seguem protocolos de como devem ser 

apreciadas. Elas são diminuídas em seu potencial de singularização de si e 

de quem as aprecia”.  



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1504  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Potencializar essas imagens seria tratar delas mesmas, de seu 

processo criativo e de suas potencialidades, colocá-las no centro da aula e 

pensar com elas. Na mesma linha de criticar o processo de sensibilização, 

temos, na obra Arte e ensino de filosofia no pibid-ufabc, de Marinê de Souza 

Pereira, a colocação de dois problemas para a sensibilização, um primeiro 

estaria relacionado com a própria didática do ensino, no caso de filosofia, 

ao se perguntar se fomentar uma experiência sensível é mesmo necessária, 

referindo-se a proposta de Gallo (2006). E o outro problema, de cunho 

epistemológico, parece ressoar na questão de Cabrera ao se perguntar se, ao 

colocar a sensibilidade antes, não se estaria colocando-a como inferior ao 

conhecimento lógico-racional, uma vez que ela é um ponto de partida. Então 

ela dispara, via sensibilização, mas depois é complementada pelo discurso 

lógico-racional. Era exatamente essa distinção que Cabrera queria evitar e 

nos parece que ele acaba a reforçando. 

O interessante até aqui é que este método, apesar de alvo de nossas 

críticas, é o mais utilizado no ensino de humanidades. E o é, pois, se trata 

de um método didático que apresenta filmes e os conecta com conteúdos 

curriculares, valorizando-os. Ele possui, inclusive, desdobramentos 

didáticos possíveis, como estimular a curadoria de filmes como atividade 

por parte dos discentes. Com a curadoria, sugerimos ainda a prática 

cineclubista como uma possível atividade tanto curricular como 

extracurricular, que pode ser protagonizada pelos estudantes. 

Vale aqui lembrar que os cineclubes possuem como características 

principais dois aspectos: buscar e assistir filmes que não estão no circuito 

comercial das grandes indústrias cinematográficas e a prática da conversa 

ou debate após a exibição dos filmes. Desse modo, se formos pensar em 

termos didáticos, as habilidades aqui envolvidas giram em torno de conhecer 

e ampliar o repertorio de filmes, diretores, escolas cinematográficas fugindo 

um pouco daquilo que é da indústria cultural. E também a capacidade de 

debater e trocar impressões diferentes acerca dos filmes vistos. 

Sendo assim, em termos de ensino de humanidades, cabe ao 

professor não apenas repertoriar-se na história do cinema e na sua variedade 

estética para propor aos alunos filmes que são diferentes daquilo que estão 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1505 

acostumados a ver, que geralmente se limita às grandes produções que 

possuem imensos aparatos de publicidade e fazem seus filmes chegaram a 

todos. Como ele também pode criar atividades nas quais essa capacidade de 

repertoriar-se seja desenvolvida. E em ambos esses casos, práticas, como as 

desenvolvidas por Cabrera, são muito úteis, pois são caminhos para criar 

associação entre filmes e teorias filosóficas, estabelecendo critérios entre 

temas e problemas filosóficos e temas e problemas explorados pelos filmes, 

exemplificando o que pode ser uma curadoria de cineclube. 

 

 

Reprodutibilidade técnica 

 

Ao falarmos de indústria cultural, alguns talvez associem a obra de 

Walter Benjamin, A obra de arte na era da reprodutibilidade técnica 

(1979). Essa obra já se tornou um clássico da relação entre as humanidades 

e o cinema. Nela, o autor afirma que no século XX, com a industrialização 

da obra de arte e a consequente reprodução técnica de objetos artísticos, o 

público perdeu o contato genuíno e autêntico com a obra de arte praticada 

ao vivo. Desse modo, um disco, um filme, uma reprodução de um quadro, 

reproduzidos milhares de vezes, perdem a aura da contemplação ao vivo da 

obra de arte. O que temos aqui é uma outra linha de pensamento para 

apresentar a relação entre o ensino de humanidades e o cinema, no caso, o 

que se analisa é o impacto social, político e econômico da introdução do 

cinema em nossas vidas. 

Nesse caso, temos uma habilidade específica8 destacada na BNCC 

sobre o tema da indústria cultural, porém apesar de citá-la, a associa à cultura 

de massa, ao consumismo e à degradação ambiental. Por esse motivo, não 

apenas Benjamin, mas outros teóricos, como Theodor Adorno e Max 

Horkeimer, ou ainda Jean Baudrillard e Guy Debord poderiam ser fonte de 

                                                           
8 Habilidade em questão é a (EM13CHS303) Debater e avaliar o papel da indústria cultural e 

das culturas de massa no estímulo ao consumismo, seus impactos econômicos e 

socioambientais, com vistas à percepção critica das necessidades criadas pelo consumo e à 

adoção de hábitos sustentáveis. 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1506  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

práticas didáticas. No entanto, se focarmos na questão da arte e do cinema, 

Benjamin é geralmente trabalhado como análise crítica e sociológica da 

indústria cultural, do seu reflexo na organização da sociedade e da política, 

porque analisa como o público do cinema passa a ser pensado como massa 

homogênea que vai atrás de entretenimento e não de arte, e passa a distinguir 

entre “a pintura convida a contemplação; em sua presença, as pessoas se 

entregam a associação de ideias. Nada disso ocorre no cinema; mal o olho 

capta uma imagem, esta já cede lugar a outra e o olho jamais consegue se 

fixar”. (BENJAMIN, 1979, p. 31) 

Além da reprodução mecânica de objetos artísticos das artes já 

existentes, o cinema seria a arte industrial por excelência. Logo após a 

passagem acima, Benjamin (1979) faz referência à obra de Duhamel, já 

citada anteriormente, como também inspirando Deleuze. Temos, neste 

texto, uma leitura sociológica do cinema como arte da distração e da 

homogeneização das massas, temas que muitas vezes aparecem nas ciências 

humanas. Benjamin ainda crítica o papel das grandes atrizes e atores, 

lançados como estrelas e que representam na indústria cultural o culto a 

personalidades. E nesse sentido, uma outra obra desenvolve essa crítica, 

trata-se da obra As estrelas, de Edgard Morin. 

Morin (1989) afirma que o cinema nasceu para reproduzir a 

realidade, mas logo depois percebeu que seria mais interessante fabricar 

sonhos através principalmente das estrelas, entendidas por ele como 

semidivindades e como um fenômeno estético-mágico-religioso. E passa a 

analisar, antropologicamente, a estrela-deusa e sociologicamente a estrela-

mercadoria e, ao analisar a sua ascensão, propõe que  
 

A estrela do cinema é deusa. O público a torna assim, 

mas quem a prepara, apronta, modela propõe e fabrica 

é o star system. A estrela responde a uma necessidade 

afetiva, ou mítica que não é criada pelo star system; no 

entanto, sem ele, essa necessidade não encontraria as 

suas formas, seus suportes e seus afrodisíacos. O star 

system é uma instituição própria ao grande 

capitalismo. (MORIN, 1989, p. 74) 
 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1507 

As estrelas são fabricadas como os produtos da indústria. São 

fabricadas para a identificação e culto da massa de espectadores. Portanto, 

a identificação, suas vontades e cultos são moldados pela própria indústria.  

Esse tema é geralmente abordado nas aulas de sociologia e filosofia. 

Muitas vezes se fala das estrelas e da indústria cultural, mesmo sem exibir 

filmes que podem, de algum modo, ilustrar essas teorias. Citaria aqui pelo 

menos dois: Eles Vivem (1988), de John Carpenter, e A rosa púrpura do 

Cairo (1985), de Woody Allen. No primeiro, a publicidade e os meios de 

comunicação são usados para nos manipular e não percebemos que fomos 

invadidos por estranhos seres que se parecem com caveiras. Já a obra de 

Allen se passa na época da Grande Depressão norte-americana dos anos 

1930 e trata das ilusões de uma garçonete com o ator de um filme que sai da 

tela e o papel da indústria em proteger o seu negócio. 

Com o documentário Dilema nas Redes (2020), de Jeff Orlowski, 

lançado pela plataforma on demand Netflix, talvez estejamos adentrando a 

indústria cultural 2.0, quando o alvo da crítica da modelização do imaginário 

do público sai do cinema, como afirmavam Benjamin (1979) e Morin 

(1989), e passa a ser das redes sociais. Em todas essas referências, temos um 

modo de abordar o cinema nas aulas de humanidades, mas aqui ele é visto 

como expressão de uma indústria cultural e não necessariamente lido em seu 

conteúdo e forma. 

 

 

Fazer filmes na escola 

 

Podemos associar a ideia da técnica apontada por Benjamin (1979) 

com a perspectiva de pensar o cinema para tratar de outra modalidade de 

uso do cinema no ensino de humanidades e refletir sobre como ele pode nos 

ajudar a pensar. Quando propomos aos nossos estudantes para que façam 

uma produção audiovisual, também discutimos com eles como fazê-las? Ou, 

por exemplo, partimos do pressuposto que são nativos digitais e que já 

assistiram muitos filmes e, por conseguinte, vão dominar os recursos 

técnicos de fazer, editar e exibir imagens? 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1508  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Nascer na contemporaneidade dominada pelos gadgtes smart não os 

fará cineastas, pois lhes faltam repertório. Eles são hábeis reprodutores de 

clichês, mas, ainda assim, existem técnicas básicas que podem ser 

aprendidas para fazer uma foto, um curta ou um documentário para a escola. 

A disponibilidade de equipamentos e softwares para captar e tratar 

imagens, bem como os sites que permitem o compartilhamento e exibição 

de produtos audiovisuais, populariza e torna acessível a possibilidade de 

fazer filme e, portanto, de usá-los como práticas de sala de aula. Porém, 

acredito que o conhecimento técnico de determinadas características do que 

se chama de linguagem cinematográfica, como enquadramento, fotografia e 

montagem, por exemplo, precisam ser tematizadas. Pois, se não as forem, 

os estudantes vão reproduzir os modelos que assistem de modo intuitivo, 

sem uma reflexão crítica e provavelmente sem criação.  

O que proponho aqui é a volta ao ponto do cinema que pensa para 

Deleuze e a primeira atividade proposta, aquela do storyboard. Ao estudar 

a estrutura do filme, posição de câmera, localização da luz, montagem do 

filme, estamos estudando a linguagem para poder produzir filmes. E, a partir 

delas, seria possível solicitar aos estudantes que também criem seus filmes. 

O cineasta Eduardo Coutinho era prodigioso ao comentar sobre suas 

realizações e a forma como entendia a arte de documentar e o quanto a 

técnica escolhida interfere no resultado que se apresenta. Diz o cineasta que 
 

Você quando tem uma câmera, pode deformar essa 

pessoa do ponto de vista da lente usada, mostrar uma 

verruga, mostrar um defeito físico ou coisa que o valha; 

você tem um ângulo da câmera que pode ser para baixo 

ou para cima e que também pode derrubar essa pessoa, 

isto é, conotá-la pejorativamente. E mais ainda, você 

tem a possibilidade de dispor da entrevista dessa 

pessoa e eventualmente manipulá-la. Você pergunta 

algo a uma pessoa, ela diz “não”, mas através da 

montagem, você pode manipular o depoimento e 

transformar uma afirmação no seu contrário. Com isso 

quero dizer que, mesmo que você filmasse seus pares 

sociais, teria um poder dado pela câmera. Portanto, 

esse diálogo é sempre assimétrico; isso só pode ser 

compensado na minha opinião, de uma forma correta, 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1509 

incluindo essa assimetria relativa no produto que você 

faz. Por isso falo que esse microfone pertence aos dois 

lados, o diálogo é entre os dois lados, deve aparecer, 

inclusive, em seus momentos críticos. (COUTINHO, 

2015, p. 22) 
 

Na longa citação que apresentamos, o que queremos frisar é o 

quanto a posição da câmera, o modo de montar e o modo de filmar 

transforma o produto, no caso de Coutinho, o documentário. Quem assiste 

seus filmes reconhece que neles tanto a equipe, quanto os equipamentos e o 

próprio Coutinho aparecem nas cenas. Isso porque ele queria trazer a própria 

assimetria da entrevista, mostrando a técnica necessária para a filmagem, 

para evidenciar uma verdade que é a distância entre o poder de manipulação 

do documentarista e o depoimento. Diferente do documentário americano 

clássico, no qual só vemos o depoimento da pessoa, onde não há pergunta e 

não há os equipamentos, tudo se passando como natural e verdadeiro, mas, 

na realidade, há um cenário e tudo milimetricamente criado para parecer que 

o entrevistado está falando com você, o espectador. Ou seja, Eduardo 

Coutinho nos ajuda a pensar o cinema e as técnicas envolvidas para ele ser 

encarado como um processo mental. 

Sendo assim, entendemos que para se criar filmes na escola, seria 

interessante estudá-los: exibir filmes marcantes para criar repertório e fazer 

uma decupagem em um storyboard para estudar ângulos e posições de 

câmeras, bem como o ritmo da montagem. Também podemos assistir 

documentários ao estilo de Eduardo Coutinho, no qual vemos sua equipe 

trabalhando. E aí sim propor atividades nas quais os estudantes criam 

imagens, filmes e documentários para os temas que desejamos avaliar. 

 

 

Considerações finais 

 

A proposta desse artigo era explorar a potencialidades do uso do 

cinema no ensino de humanidades, trazendo alguns aportes teóricos, 

associados a exemplos práticos de atividades didáticas. De certa maneira, o 

texto poderia ser considerado uma revisão de literatura sobre o tema ou 



As possibilidades do cinema no ensino das humanidades 

1510  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

mesmo relato de uma prática, visto que nasceu de uma disciplina de 

formação de professores que ministro. Porém, não trouxemos aqui uma lista 

de artigos e teses revisados e catalogadas sobre o tema, nem fizemos o 

detalhamento da disciplina que ministramos. O que se propõe, portanto, é 

uma posição teórica que pensa o cinema e não apenas o utiliza como 

instrumento para abordar temas de humanidades. 

Há muito mérito e adequação curricular na instrumentalização do 

cinema no ensino de humanidades. Tanto na ilustração e sensibilização de 

conteúdos, quanto no estudo da indústria cultural. Entretanto, nosso objetivo 

era continuar a se perguntar se, assim, o cinema estaria de fato pensando? 

E nos pareceu que há outra possibilidade. Aquela que encara o 

cinema como realizador de processos mentais próprios aos estilos dos 

cineastas, no qual é preciso adentar a técnica de produção de imagens, a 

fotografia, o enquadramento, a decupagem e a montagem do filme para 

encará-lo como um pensamento, como proposto por Deleuze.  

Em nossa proposta, enxergamos o cinema como aquele que monta 

imagens que produzem pensamentos e são esses pensamentos que precisam 

ser estudados em uma civilização das imagens, que Deleuze chamava de 

civilização dos clichês, pois são eles que mais circulam e não a diversidade 

audiovisual. Sendo assim, práticas didáticas de leitura de filmes com 

storyboards, organização de cineclubes com curadoria temática de mostras 

e apresentação e estímulo à criação de imagens como atividades avaliativas 

seriam modos de tematizar a própria produção audiovisual e não apenas 

utilizá-lo como suporte e instrumento didático para desenvolver outros 

temas. No caso, o que propomos é pensar o cinema como um tema das 

humanidades enquanto uma forma de expressar processos mentais. Um 

tema multifacetado em que ele pode não apenas subsidiar a apresentação 

dos mais diversos conteúdos curriculares, mas que ele próprio pode ser 

encarado como um conteúdo que nos ajuda a ler nossa contemporaneidade. 

 

Referências 

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na época de sua reprodutibilidade técnica. 

Tradução de José Lino Grunnewald. São Paulo: Editora Abril, 1979. 



André Luis La Salvia 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1489-1511, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1511 

BERGSON, Henri. Evolução Criadora. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editores, 

1979.  

BERGSON, Henri. Matéria e Memória: Ensaio sobre a relação do corpo com o 

espírito. São Paulo: Ed. Martins Fontes, 1999.  

CABRERA, Julio. De Hitchcock a Greenaway pela história da filosofia: novas 

reflexões sobre cinema e filosofia. São Paulo: Nankin editorial, 2007. 

CABRERA, Julio. O cinema pensa: uma introdução a filosofia através dos filmes. 

Rio de Janeiro: Rocco Digital, 2005. 

CRUZ, Fernando Rógerio da. A imagéité e seus interstícios num livro de filosofia. 

In: CARVALHO, Maria da Conceição Souza; CABRAL, Carmem Lúcia de 

Oliveira (Orgs.). Por uma pedagogia do ensino de filosofia. 1. ed. Teresina: 

EDUFPI, 2015. p. 93-108. 

DELEUZE, Gilles. A imagem-movimento. Tradução de Stella Senra. São Paulo: 

Brasiliense, 1985. 

DELEUZE, Gilles. A imagem-tempo. Tradução de Eloisa de Araújo Ribeiro. São 

Paulo: Brasiliense, 2011. 

DUHAMEL, Georges. Scenes de la vie future. Paris: Mercure de France, 1948. 

GALLO, Silvio. A filosofia e seu ensino, conceito e transversalidade. Ethica, Rio 

de Janeiro, v. 13, n. 1, p. 17-35, 2006. 

MORÁN, José Manuel. O vídeo na sala de aula. Comunicação e Educação, São 

Paulo, n. 2, p. 27-35, 1995. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2316-

9125.v0i2p27-35. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/comueduc/article/view/36131. Acesso em: 22 nov. 

2022. 

MORIN, Edgard. As estrelas: mito e sedução no cinema. 3. ed. Tradução de 

Luciano Trigo. Rio de Janeiro: José Olympio, 1989. 

MUNSTEMBERG, Hugo. A atenção. In: XAVIER, Ismail (Org.). A experiência 

do cinema. Rio de Janeiro: Ed. Graal, 1983. p. 27-36. 

NAPOLITANO, Marcos. Como usar o cinema em sala de aula. São Paulo: 

Editora Contexto, 2003. 

OHATA, Milton (Org.). Eduardo Coutinho. São Paulo: Cosac Naify: SESC, 2014.  

PEREIRA, Marinê S. Arte e ensino de filosofia no pibid-ufabc. In: MIRANDA, 

Meiri A. G. de C.; ALVIM, Márcia H. (Orgs.). Reflexões sobre as ações do 

Pibid/UFABC: contribuições à valorização do magistério e ao aprimoramento da 

formação de professores para a Educação Básica. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Autografia, 2016. p. 46-61. 

 

Data de registro: 30/08/2021 

Data de aceite: 16/02/2022 

https://doi.org/10.11606/issn.2316-9125.v0i2p27-35
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9125.v0i2p27-35
https://www.revistas.usp.br/comueduc/article/view/36131


Titulo do artigo 

1512  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1512, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1513 

 

 Outrem como desafio à diferença. 

Por uma nova ética dos afetos no mundo 

contemporâneo. 

 

 

Larissa Rezino* 

Piero Detoni** 
 

 

Resumo: O artigo apresenta o conceito de Outrem através das perspectivas histórica 

e filosófica em conexão com o plano estético. O foco do trabalho consiste em 

apresentar as dinâmicas de Outrem  a partir da obra Sexta-feira ou os limbos do 

pacífico, de Michel Tournier, precisamente por meio das novas versões dos 

personagens Robinson Crusoé e Sexta-feira em comparação com a proposta inicial 

de Daniel Defoe. Para tanto, pensamos com Gilles Deleuze e Félix Guattari a 

apreensão de uma ética a partir de Outrem capaz de contribuir com a criação de 

outros mundos possíveis na passagem da literatura colonial para a literatura 

decolonial. Na relação entre os personagens observamos uma experiência de mundo 

mediada por uma troca horizontal. Sexta-feira e Robinson compõem outra 

existência ética a ser experienciada. O que desnaturaliza todo o ethos cultural 

europeu (de matriz colonizadora) responsável por estabelecer aquilo que é, ou não, 

civilizado. 

 

Palavras-chave: Outrem; Ética: Diferença; Colonial; Decolonial 

 

 

 

 

                                                           

* Doutoranda em Filosofia pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCar). Bolsista de 

Doutorado do CNPq. E-mail: larissafrezino@gmail.com.  Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/2327290855236039. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8698-2153.   

** Doutor em História Social na Universidade de São Paulo (USP). E-mail: 

pierodetoni@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9740013673902346. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-5106-7868.  

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59998   

  

mailto:larissafrezino@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2327290855236039
https://orcid.org/0000-0001-8698-2153
mailto:pierodetoni@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9740013673902346
https://orcid.org/0000-0002-5106-7868
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59998
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-59998


Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1514  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Others as a challenge to difference. 

For a new ethics of affections in the contemporary world. 

 

Abstract: The article presents the concept of Others through the historical and 

philosophical perspectives in connection with the aesthetic plane. The focus of this 

article is to present the dynamics of Others from Friday or the other Island, by 

Michel Tournier, precisely through the new versions of the characters Robinson 

Crusoé and Friday in comparison with the initial proposal of Daniel Defoe. For that, 

we examine Gilles Deleuze and Félix Guattari’s apprehension of the ethics from 

Others, capable of contributing to the creation of other possible worlds in the 

passage from colonial literature to decolonial literature. In the relationship between 

the characters, we observe an experience of the world mediated by a horizontal 

exchange. Friday and Robinson make up another ethical existence that would be 

experienced, which denaturalizes the whole European cultural ethos (of a 

colonizing matrix) responsible for establishing what is, or not, civilized. 

 

Keywords: Others; Ethics: Difference; Colonial; Decolonial 

 

 

Outrem como un desafío a la diferencia. 

Por una nueva ética de los afectos en el mundo contemporâneo. 

 

Resumen: El artículo presenta el concepto de Outrem a través de las perspectivas 

históricas y filosóficas en conexión con el plan estético. El foco del trabajo es 

presentar la dinámica de Outrem desde la obra Sexta-feira ou os limbos do pacífico, 

de Michel Tournier, precisamente a través de las nuevas versiones de los personajes 

Robinson Crusoé y Sexta-feira en comparación con la propuesta inicial de Daniel 

Defoe. Para ello, pensamos con Gilles Deleuze y Félix Guattari la aprehensión de 

una ética de Outrem capaz de contribuir a la creación de otros mundos posibles en 

la transición de la literatura colonial a la decolonial. En la relación entre los 

personajes, observamos una experiencia del mundo mediada por un intercambio 

horizontal. Sexta-feira e Robinson conforman otra existencia ética aún por vivir. Lo 

que desnaturaliza todo el ethos cultural europeo (de matriz colonizadora) 

responsable de establecer lo que es, o no, civilizado. 

 

 Palabras llave: Otro; Ética: Diferencia; Colonial; Decolonial 

 

 

 

 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1515 

Acreditar no mundo é o que mais nos falta; nós 

perdemos completamente o mundo, nos desposaram 

dele. Acreditar no mundo significa principalmente 

suscitar acontecimentos, mesmo pequenos, que 

escapem ao controle, ou engendrar novos espaços 

­tempos, mesmo de superfície ou volumes reduzidos. 

Gilles Deleuze 

  

Pela primeira vez perguntou-se se as suas exigências 

de delicadeza, as suas repugnâncias, as suas náuseas, 

todo esse nervosismo de homem branco seriam um 

último e precioso testemunho de civilização ou, pelo 

contrário, um balastro morto, que seria necessário um 

dia rejeitar para entrar numa vida nova. 

 Michel Tournier 

 

  

Descolonizar Robinson Crusoé 

 

Uma das características marcantes do pensamento da diferença é a 

transversalidade dos saberes. Para o nosso estudo de caso nos ocupamos 

com as apropriações que o filósofo Gilles Deleuze faz da literatura. O plano 

do filósofo é o de se apoderar da pulsão diferencial presente nas obras 

literárias compondo em conceitos filosóficos. Um dos casos mais 

emblemáticos desse procedimento é a modulação do conceito de Outrem. 

Ele é resultado de um contraponto de pensamento entre a obra Robinson 

Crusoé, de Daniel Defoe, e a releitura feita Michel Tournier denominada 

Sexta-feira ou os limbos do pacífico, escrita em 1967. Para tanto, o recorte 

que traçamos sobre a performance do conceito em questão se opera, 

primeiramente, a partir de Lógica do sentido (1969), no apêndice Michel 

Tournier e o mundo sem Outrem, e, posteriormente, por intermédio de O 

que é Filosofia?, escrita com Félix Guattari em 1991. A leitura de Outrem 

vai em direção ao projeto filosófico assumido por Deleuze: a filosofia como 

ponto singular em que o conceito e a criação se remetem mutuamente. 

 Segundo Gilles Deleuze, Outrem não pode ser delimitado como um 

sujeito, um outro que me percebe, tampouco como um objeto próprio da 

nossa percepção, um outro para mim. O maior equívoco das teorias sobre a 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1516  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

diferença é justamente fazê-las oscilar entre um pólo e outro. Outrem 

apresenta-se como uma disposição perceptiva que possui a capacidade de 

desorganizar o campo da experienciação. Nem sentido, Outrem não é nem 

eu e nem você, dado que os outros reais, eu para você e você para mim, são 

termos plásticos que registram Outrem como uma estrutura. Que estrutura é 

essa? Segundo Deleuze, a do “possível-responde” (Rotenberg, 2015). O que 

as linhas a seguir apontam é para o desafio que o conceito de Outrem invoca 

junto ao pensamento da diferença, na medida em que ele atua por intermédio 

da dialética ética da experiência. Outrem é, então, fato e indicador de que a 

experimentação com, para e do mundo se opera através da afetação, ou 

melhor, do contato com o diferente. O contato com a diferença, entre o eu 

com o mundo, o genuíno encontro, possibilita o eu a diferenciar-se como 

construção atravessada por horizontes virtuais junto aos possíveis e 

imagináveis mundos da imanência.        

A primeira versão de Robinson Crusoé é de 1719. Ela narra o drama 

que envolve a vida deste personagem. Em meio a uma das suas viagens por 

mares desconhecidos, Crusoé acaba naufragando. Sozinho em uma ilha 

paradisíaca durante cerca de 20 anos, o protagonista do romance de Defoe 

se empenha na construção de uma estrutura que lhe ofereça conforto e 

segurança para que, assim, possa erguer um pequeno império construído 

com as próprias mãos. Deleuze considera que a primeira parte do romance 

é atravessada por um plano assexuado com as espessuras da ilha. O que de 

fato significa isso em termos de uma filosofia da diferença? Compreende 

uma relação indiferente para com as nuances que um mundo possível e 

desconhecido pode proporcionar (Rezino, 2017). Aqui, na primeira versão 

do romance, o que está em jogo, pensando na transformação do relato 

literário em conceituação filosófica, é a preservação da identidade, isto é, 

um horizonte do devir que mantém o si-mesmo apartado de Outrem. Um 

regime no qual impera a noção de conformidade: um domínio em que o igual 

a si-mesmo, o portador de identidade, é elevado ao âmbito de padrão social, 

podendo falar até mesmo em identidade nacional. A indiferença é a postura 

daquele que não possui o desejo de se relacionar com o fora. Na segunda 

parte do romance, a trama ganha um novo personagem. Durante uma 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1517 

cerimônia ritualística Crusoé intervém e salva a vida de um nativo da ilha. 

A partir desse momento o protagonista do livro passa a conviver com o 

“selvagem”, quer dizer, na presença do outro. Ele ensina ao ilhéu, chamado 

de Sexta-feira, todo um mundo organizado nos moldes eurocêntricos de 

acordo com os ideais da ordem, de moral e de polimento dos costumes. A 

diferença entre Crusoé e Sexta-feira se opera no plano da temporalidade, 

enquanto o primeiro é moderno e atual, contemporâneo, o nativo é um 

primitivo extemporâneo à civilização. Segundo Norbert Elias (2011, p. 23), 

o conceito de civilização “resume tudo em que a sociedade ocidental dos 

últimos dois ou três séculos se julga superior a sociedades mais antigas ou a 

sociedades contemporâneas ‘mais primitivas’”. De todo modo, Robinson 

Crusoé transmite ao habitante daquela ilha os preceitos do progresso 

civilizatório de matriz europeia. Há, como se pode perceber, um flagrante 

processo de aculturação. 

Ao longo de anos o náufrago europeu “educa” e “civiliza” o 

“selvagem” Sexta-feira, “polindo” as suas ações, bem como a sua relação 

com o ambiente-ilha. O romance termina com a inesperada, mas desejada, 

chegada de uma embarcação que leva ambos os personagens rumo à 

civilização europeia. Nessa primeira versão do romance, o enredo gira em 

torno das questões e das dificuldades que acometem um sujeito sozinho, sem 

a presença de Outrem, em um lugar desconhecido onde supera todas as 

desventuras da experiência do naufrágio e do exílio acidental. Porém, no 

plano filosófico, Deleuze percebe que o romance direciona a história para 

uma única questão: “o que pode ocorrer a um homem só, sem Outrem, em 

uma ilha deserta?” (Deleuze, 1974, p. 313). Essa questão é mal colocada 

para o filósofo, dado que o escritor não consegue conduzir o personagem a 

outro fim que não seja o regresso ao mundo que lhe é habitual. Mesmo 

quando Crusoé encontra-se só no território-ilha ele repete o que lhe é 

conhecido enquanto realidade (Rezino, 2017). Deleuze é preciso quanto a 

isso, segundo ele:  

(...) o problema estava mal colocado. Pois, ao invés de 

levar um Robinson assexuado uma origem que 

reproduz um mundo econômico análogo ao nosso, 

arquétipo do nosso, seria preciso conduzir um 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1518  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Robinson assexuado a fins completamente diferentes e 

divergentes dos nossos, em um mundo fantástico tendo 

ele próprio desviado (Deleuze, 1974, p. 313). 

  

Somente na versão contemporânea do romance de Tournier é visto 

a intersecção dos saberes junto à elaboração do conceito de Outrem. É por 

meio dela que o pensamento da diferença se manifesta. A própria 

materialidade da nova versão do romance de Defoe implica procedimentos 

de desvios. Na versão ressignificada, Tournier mantém o enredo original, 

mas opera modificações substanciais que o atualizam por intermédio de uma 

particular poética da apropriação. A nova aventura é ambientada no século 

XVIII, na ilha Speranza situada no Oceano Pacífico. Como na primeira 

versão, em meio a uma viagem aventureira e a um naufrágio, Crusoé 

encontra-se só em uma ilha deserta. Para garantir a sua sobrevivência o 

protagonista territorializa a ilha a partir da estrutura de vida orientada pelo 

eurocentrismo civilizador. A mudança significativa na versão de Tournier 

acontece na segunda parte da obra, quando, por fim, o protagonista solitário 

encontra-se com Sexta-feira. Entra em ação o pensamento decolonial: não é 

mais Crusoé que estabelece o estilo de vida da dupla, mas ele e o nativo que 

o acompanha criam um novo território ilha. É a vez do devir compor a 

desterritorialização, o que implica no abalo da identidade civil ocidental de 

Crusoé.    

Sexta-feira traz consigo todo um mundo possível e uma nova 

estrutura de vida que afeta Robinson Crusoé e a sua percepção sobre si e seu 

entorno. Através do fomento de uma potência sexuada, advinda do contato 

com o nativo, a relação de interação entre a ilha e os personagens se 

transforma, sendo possível vivê-la com outra intensidade. A presença de 

Outrem ressignifica a relação do protagonista com a ilha que se movimenta 

por novos devires: devir-animal, devir-selvagem, devir-natureza. Tudo 

aquilo que havia sido construído por ele e todas as suas referências 

ocidentais de vida são gradualmente abandonadas: “a ilha muda de figura 

no curso de uma série de desdobramentos, não menos do que Robinson que 

muda de forma no curso da uma série de metamorfoses” (Deleuze, 1974, p. 

161). É um deixar se afetar que abre o campo do possível para tudo aquilo 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1519 

que é diferente. Todo movimento transformador da percepção e da relação 

de Crusoé com o território-ilha se opera no encontro com Outrem, o qual 

suscita nele um novo desejo por uma disposição sem o eu, composta com 

Outrem, em suma, com a diferença. 

A descolonização de Robinson Crusoé o leva a desmascarar as 

violências implícitas na noção de civilização. Se a civilização implica 

formas de aprender algo ideologicamente, aqui entra a ideia de moldar o 

sujeito, enquanto que o pensamento da diferença de Sexta-feira é 

desconstrutor e aberto ao diferente. No final da segunda versão do romance, 

Robinson opta por permanecer na ilha, pois não se reconhece mais como 

homem branco, civilizado, europeu, cristão. As suas percepções sobre o 

mundo se modificam e “o alvo final de Robinson é a ‘desumanização’, o 

encontro da libido com os elementos livres, a descoberta de uma energia 

cósmica ou de uma grande saúde elementar” (Deleuze, 1974, p. 313). A 

atenção de Tournier direciona-se ao movimento traçado sobre o território-

ilha por parte do protagonista, após a aculturação às avessas de Sexta-feira, 

e as modificações que ressoam a partir desse encontro. Nesse sentido: 

 

O Robinson de Tournier se opõe ao de Defoe por três 

traços que se encadeiam com rigor: ele é relacionado a 

fins, a alvos, ao invés se sê-lo a uma origem; ele é 

sexuado; estes fins representam um desvio fantástico 

de nosso mundo, sob a influência de uma sexualidade 

transformada, ao invés de uma reprodução econômica 

de nosso mundo sob a ação de um trabalho continuado. 

(...) Em Defoe, referir Robinson à origem e fazê-lo 

produzir um mundo conforme ao nosso; é a mesma 

coisa em Tournier referi-lo a fins e fazê-lo desviar, 

divergir quanto aos fins (Deleuze, 1974, p. 313). 

  

Isso pode ser percebido no período em que Sexta-feira passa a 

habitar a ilha com Robinson que, então, deixa de estar totalmente isolado. 

No seu log-book o náufrago toma nota das diversas situações que o atravessa 

como, por exemplo, o seu encontro com o ilhéu, e enfatiza a importância 

dele em seu processo de transformação. A narrativa de Tournier nos revela 

esse argumento:  



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1520  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Mas é certo que, flutuando numa solidão intolerável 

que só me dava a escolha entre a loucura e o suicídio, 

procurei instintivamente o ponto de apoio que o corpo 

social já não me fornecia. Ao mesmo tempo, as 

estruturas construídas e mantidas em mim pelo 

comércio dos meus semelhantes caíam em ruínas e 

desapareciam. Assim, por tentativas sucessivas, era 

levado a procurar a minha salvação na comunhão com 

os elementos, tornando-me eu próprio elementar. A 

terra de Speranza trouxe-me uma primeira solução 

durável e viável, ainda que imperfeita e perigosa. 

Depois surgiu inesperadamente Sexta-Feira e, 

subjugando-se na aparência ao meu reinado telúrico, 

destruiu-o com todas as suas forças. Havia, no entanto, 

um caminho de salvação, pois se Sexta-Feira tinha uma 

aversão absoluta à Terra, ele era, por nascença, tão 

elementar quanto eu o era por acaso. Sob sua 

influência, sob os golpes sucessivos que me desferiu, 

avancei na estrada de uma longa e lenta metamorfose 

(Tournier, 1991, p. 197). 

   

De todo modo, o conceito de Outrem, da forma pensada por 

Deleuze, se faz como um horizonte de ação em direção a mundos possíveis. 

Assim, “um tal saber ou sentimento de existência marginal não é possível a 

não ser por intermédio de Outrem” (Deleuze, 1974, p. 315). Esse horizonte 

virtual aberto por Outrem reitera a necessidade do ser humano se reinventar 

e se autocriar em uma perspectiva diferencial, em uma perspectiva Outrem, 

havendo aí uma potência latente que torna essa disposição um 

acontecimento. É a interferência ativa do outro que abre um leque de novas 

possibilidades e percepções de toda a ação social humana e das formas como 

ela interage com o plano de imanência. É o outro, o diferente, que faz 

emergir os contornos daquilo que proponho conhecer, as minhas formas de 

percepção dos objetos de toda ordem. Isso pode ser visto a partir do romance 

de Defoe, em que o solitário protagonista Robinson Crusoé não expande a 

sua experiência sobre si, sobre o mundo a sua volta e sobre o outro, deixando 

passar despercebidos os detalhes que circunscrevem o devir-ação naquela 

ilha. Dessa forma, toda uma disposição experiencial movida pelos agentes 

está condicionada a um olhar que difere-se em direção aos que se deseja 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1521 

conhecer, o que faz visível Outrem a partir dos seus detalhes marginais. Daí 

que “os objetos que não vejo ou as partes de um objeto que percebo, mas 

que não vejo no momento presente, são definidos como visíveis por 

Outrem” (Silva & Kasper, 2014, p. 721). 

 

 

Outrem e a política dos afectos 

  

A dinâmica Outrem afeta a partir da sua expressão diferencial. Eu 

me diferencio no processo dialético em que o si-mesmo se torna o si-mesmo 

como o outro, para dialogarmos com Paul Ricoeur, sendo que o outro se 

movimenta no mesmo sentido. Por meio dessa disposição não se eleva a 

registro central da ação social a identidade, mas a diferença. O conceito de 

Outrem relativiza o não-percebido, 

 

pois Outrem para mim, introduz o signo do não-

percebido no que eu percebo, determinando-me a 

apreender o que não percebo como perceptível para 

Outrem. Em todos estes sentidos é sempre por Outrem 

que passa meu desejo e que meu desejo recebe um 

objeto. Eu não desejo nada que não seja visto, pensado, 

possuído por um Outrem possível. Está aí o 

fundamento de meu desejo. É sempre Outrem que faz 

meu desejo baixar sobre o objeto (Deleuze, 1974, p. 

32). 

  

Assim, a dinâmica Outrem, enquanto uma abertura aos processos de 

mutação por meio de uma dinâmica relacional, sublinha a assimilação 

daquilo que eu deixo de naturalizar em meu olhar sobre o outro. Ademais, 

há a troca do outro comigo, que sou o seu outro. Sendo que aquilo que eu 

assimilo é a forma de percepção de Outrem. Por meio de uma relação 

diferencial emerge os desejos mediados por uma nova ética dos afectos.    

O conceito de Outrem é elaborado a partir da posição relacional 

entre um sujeito com o outro, com o fora. Há uma tradição filosófica que 

considera o sujeito como o centro do mundo; nela o indivíduo categoriza e 

assimila a realidade por meio da disposição “a partir de”. Podemos 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1522  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

exemplificar: é “a partir da” minha cultura que eu interajo com o estrangeiro; 

é “a partir dos” princípios morais de uma religião que eu julgo as ações do 

outro; é “a partir da” minha posição financeira social que eu me considero 

cidadão, e etc. Já na perspectiva da diferença é Outrem quem traça a linha 

de fuga no campo da experiência a concebendo como uma estrutura do 

campo perceptivo que traz consigo um “possível” como um “simples há...” 

(Rezino, 2017). Essa dinâmica relacional pode, ou não, se concretizar 

dependendo do movimento de atualização dos seus componentes, porém 

existe enquanto virtualidade. Outrem apresenta-se como um mundo possível 

que tem como condição o mundo sensível.  

A virtualidade do mundo possível de Outrem é capaz agenciar as 

formas sociais que atravessam as relações humanas por ser uma instância 

com materialidade, para Deleuze. Afirma o filósofo que, “em suma, Outrem 

como estrutura, é a expressão de um mundo possível, é o expresso 

apreendido como não existindo ainda fora do que exprime” (Deleuze, 1974, 

p. 317). A virtualidade além de ser uma janela para o novo, apresenta-se 

como uma realidade outra pelo simples fato de existir como virtualidade. O 

virtual, dessa maneira, prefigura o real ordinario. Aqui a expressão traça os 

caminhos dos devires. “Assim sendo, Deleuze enfrenta um duplo trabalho, 

primeiro extrair o virtual da sombra de certa irrealidade ou não-ser, isto é, 

do lastro da negatividade; e segundo definir, de um modo ético e positivo o 

próprio virtual enquanto tal” (Craia, 2009, p. 114). 

 Vamos explicar a dinâmica diferencial novamente esperando que x 

leitorx a projete junto a seu campo de experiência individual e social. 

Outrem apresenta-se como uma segunda posição com relação a um sujeito, 

quer dizer, o outro é Outrem em relação à posição espacial que o outro está 

de mim. Modificando as conjunturas da relação espacial eu me torno Outrem 

em decorrência da perspectiva que o outro sujeito tem sobre mim. Esse 

conceito desconstrói o posicionamento “eu-outro” e instaura uma relação 

ramificada entre “Outrem-eu, outro, sujeito, objeto, etc”. Ou seja, Outrem 

se torna “a condição sob a qual se redistribuem, não somente o objeto e o 

sujeito, mas a figura e o fundo, as margens e o centro, o móvel e o ponto de 

referência, o transitivo e o substancial, o comprimento e a profundidade” 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1523 

(Deleuze & Guattari, 2010, p. 26). Não havendo sujeito/objeto pré-

definidos, essas categorias tornam-se derivações que partem de Outrem 

(Rezino, 2017). Sujeito/objeto estão imersos em uma gama de relações nas 

quais Outrem é uma espécie de respaldo para os encontros que traçamos 

com aquilo que não somos. Encontros com os quais se afeta e é afetado, 

derivando uma ética dos afetos diferencial. Um outro mundo em que haja o 

convívio potente dos diferentes. Esse registro potencializa os significados 

das formas de ser no mundo, do ser a partir do mundo, do ser na imanência.    

É necessário x leitorx perceber que Deleuze, e também Guattari, 

apontam para a virtualidade material de Outrem. Os autores comentam sobre 

a realidade virtual própria em si mesma como algo possível, fabulado, 

desejado. Para ele: 

Outrem é, antes de mais nada, esta existência de um 

mundo possível. E este mundo do possível tem também 

uma realidade própria em si mesmo, enquanto 

possível: basta que aquele que exprime fale e diga 

“tenho medo”, para dar uma realidade ao possível 

enquanto tal (mesmo se suas palavras são mentirosas). 

(...) Eis, pois, um conceito de Outrem que não 

pressupõe nada além da determinação de um mundo 

sensível como condição. Outrem surge neste caso 

como a expressão de um possível. Outrem é um mundo 

possível, tal como existe um rosto que o exprime, e se 

efetua numa linguagem que lhe dá uma realidade. 

Neste sentido, é um conceito com três componentes 

inseparáveis: mundo possível, rosto existente, 

linguagem real ou fala (Deleuze & Guattari, 2010, p. 

25). 

  

Parece-nos ser necessário colocar ainda mais em evidência a forma 

pela qual Outrem, entendido como uma espécie de virtualidade do possível 

de modo geral, configura as percepções dos agentes sociais em interação. 

Esse movimento de pensamento torna-se relevante por intermédio de uma 

precisa conceituação realizada por Deleuze e por Guattari: 

  

No caso do conceito de Outrem, como expressão de um 

mundo possível num campo perceptivo, somos levados 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1524  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

a considerar de uma nova maneira os componentes 

deste campo por si mesmo: Outrem, não mais sendo 

um sujeito de campo, nem um objeto no campo, vai ser 

a condição sob a qual se redistribuem, não somente o 

objeto e o sujeito, mas a figura e o fundo, as margens e 

o centro, o móvel e o ponto de referência o transitivo e 

o substancial, o comprimento e a profundidade... 

Outrem é sempre percebido como um outro, mas, em 

seu conceito, ele é a condição de toda percepção, para 

os outros como para nós. É a condição sob a qual 

passamos de um mundo a outro. Outrem faz o mundo 

passar, e o ‘eu’ nada designa senão um mundo passado 

(‘eu estava tranquilo...’). Por exemplo, Outrem basta 

para fazer, de todo comprimento, uma profundidade 

possível no espaço e inversamente, a tal ponto que, se 

este conceito não funcionasse no campo perceptivo, as 

transições e as inversões se tornariam 

incompreensíveis, e não cessaríamos de nos chocar 

contra as coisas, o possível tendo desaparecido. 

(Deleuze & Guattari, 1992, p. 30-1) 

  

No entanto, a não-presença de Outrem despotencializa a 

virtualidade capaz de engendrar o mundo que vivemos ou o acontecimento-

por-vir. Sem o contato com o outro, sem a abertura identitária mútua, 

desaparece o âmbito do possível em si mesmo como realidade, não havendo 

um caminho aberto para a emergência de realidades outras. A ausência da 

relação com Outrem torna os sujeitos assexuados em suas formas de 

interação com o “além dele”. Não há, então, a possibilidade do novo, sendo 

que as relações humanas se recrudescem em direção à identidade. Ela, a 

identidade, é instância que implica recognição, ou seja, processos de 

identificação por imagens que condicionam a ação individual, dado que 

estabelecem a verdade como adequação das formas. A imagem do 

pensamento torna o sujeito refém de uma (auto)identificação que constrói 

uma síntese unitária do eu, desabilitando todos os devires ao humano. Em 

contrapartida, por meio de Outrem as imagens do pensamento direcionam-

se para a presença, para a materialidade virtual do pensamento, incidindo, 

inclusive, sobre o corpo. Há certa imagem do pensamento que predomina na 

cultura ocidental, uma imagem que Deleuze concebe como moral. Ela é 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1525 

formada pelo pensamento representacional ou modelo da representação. O 

que se deseja é suspender a representação moral acerca da ação humana que 

se fundamenta através do reconhecimento de essências, restituindo às 

imagens do pensamento as suas potências criadoras (Maurício; Mangueira, 

2011). O intuito é a libertação das imagens do pensamento da moral 

ordinária, mais próximas do imperativo categórico do que da ética da 

responsabilidade construída por via da experimentação prudente. 

Deleuze e Guattari ressaltam que o mundo possível não modula-se 

como uma abstração ou como uma irrealidade, na medida em que sobrevive 

por meio da expressão. Mundo possível é uma expressão com materialidade. 

Cabe ao sujeito criar e experimentar esse mundo possível expresso por 

Outrem, seja para se abrir ou interagir com ele; seja para recusá-lo e 

desmenti-lo (Rotenberg, 2015). Outrem é produto/produtor da virtualidade 

enquanto expressão.   

A impossibilidade da relação com Outrem encontra-se no registro 

sócio-relacional no qual o sujeito constrói conjuntamente com o outro “um 

tribunal de toda realidade, para discutir, informar ou verificar o que 

[acredita-se] ver” (Deleuze, 1974, p. 320). Assim, é equivocada a redução 

da despotencialização de Outrem em razão somente da ausência de outro ser 

humano disposto em modo relacional “eu-outro”. Deleuze considera 

Outrem enquanto uma estrutura a priori da percepção que justapõe sujeito 

e objeto, sendo impossível distingui-los nesse processo. De todo modo, 

“faltando [um Outrem] em sua estrutura, ele deixa a consciência colar ou 

coincidir com o objeto num eterno presente” (Deleuze, 1974, p. 320). O 

desaparecimento de Outrem causa a confusão da consciência do personagem 

no romance, na medida em que a consciência “deixa de ser uma luz sobre 

os objetos para se tornar uma pura fosforescência das coisas em si” 

(Deleuze, 1974, p. 321). 

Deleuze assinala que a estrutura relacional Outrem sublinha cada 

objeto que percebo, que assimilo, ou cada pensamento que crio. Falamos, 

pois, de um mundo em que novos objetos e novas ideias passam a ser 

possíveis. Quando o objeto é percebido projeto a sua expressão fora do meu 

alcance como algo visível para Outrem, sendo que dessa maneira observo 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1526  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

em volta dele o âmbito experiencial de outros objetos, em um espaço no qual 

as virtualidades e as potencialidades podem ser atualizadas tornando-se 

acontecimento. Outrem, nesse sentido, torna crível a noção do ponto de vista 

em sentido maximizado, dado que dispõe o registro do não-saber junto ao 

meu espaço de experiência, sendo que aquilo que não é percebido pelo si 

mesmo passa a ser assimilado por outros. “Qualquer relação, com pessoas 

ou com coisas, possui o potencial de mobilizar em nós um aprendizado, 

ainda que ele seja obscuro, isso é, algo de que não temos consciência durante 

o processo” (Gallo, 2012, p. 3).   

De todo modo, o filósofo francês assevera que Outrem não instala-

se como mais uma estrutura de percepção, mas modula-se como o próprio 

arcabouço pensante que condiciona o conjunto do campo experiencial e o 

seu imediato funcionamento. Outrem é o grande desafio da diferença junto 

ao mundo social. O que está em jogo não é apenas a orientação do espaço, 

mas do tempo. Como discorre Gilles Deleuze, Outrem apresenta-se como 

uma estrutura que torna possível a passagem do tempo, na medida em que 

intercede na transformação de um universo a outro junto ao espaço de 

experiência. Ao adentrar em um mundo possível, Outrem inventa um eu 

como um estado passado, a forma como “eu era” antes do encontro com o 

outro. Assim, Outrem instala no outro a percepção da passadidade do 

passado. Não é o eu que permite e autoriza a elaboração de um campo 

perceptivo. É o espaço de experiência do outro que torna factível as 

transformações no tempo e no espaço junto à experiência. Tendo explicado 

isso, argumenta-se que o encontro entre o eu e o outro não se manifesta 

necessariamente através da fórmula o outro torna-se um outro eu, visto que 

o eu atravessa transmutações, não permanecendo enquanto um reflexo de si 

mesmo, bem como não se adequa consigo mesmo a partir da fórmula da 

identidade. A certa altura da sua obra, Deleuze afirma que o eu é “rachado”. 

Isso posto, juntamente ao outro enquanto presença virtual, como mundo 

possível e perspectivado, parece razoável percebermos o horizonte do 

Outrem inscrito no âmbito do próprio campo experiencial. 

  

 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1527 

A não-identidade de Outrem 

  

Outrem procede como estrutura que sugestiona uma abertura para 

as condições de possibilidade no âmbito da experiência. Essa dinâmica torna 

a virtualidade atualizada. Outrem é objeto de estudos na área da 

antropologia. O antropólogo brasileiro Viveiros de Castro assegura a sua 

potência para o seu espaço de trabalho. Segundo o estudioso, Outrem não é 

uma perspectiva particular, o ponto de vista de um ou de outro, mas, sim, a 

condição de existência do ponto de vista, isto é, a própria noção de ponto de 

vista (Rotenberg, 2015). Ele não deseja a mera assimilação do ponto de vista 

indígena em suas cosmovisões, pois reproduzi-lo é uma forma de reificar 

um universo social dado, quer dizer, da perspectiva do índio sobre a própria 

perspectiva. Isso não significa, pois, a acolhida, a aceitação, a assimilação 

do conjunto de crenças dos indígenas sobre os agentes sociais, sobre os 

animais, sobre a natureza, enfim, sobre a cosmovisão (Castro, 2011). De 

acordo com essa antropologia diferencial, ou perspectivismo ameríndio, não 

se deseja a explicação e a compreensão do mundo da vida da forma como é 

expressa por Outrem, porém, dispô-lo em suspensão, através da 

materialidade virtual das condições de possibilidade, diante do campo de 

experiência que nos circunscreve. Isso instiga uma realidade em perspectiva 

folheada. É como olhar e movimentar uma espécie de caleidoscópio de 

devires virtuais. 

Deleuze concebe os efeitos de Outrem por meio dos efeitos 

resultantes da sua ausência. Outrem se constitui, desse modo, como 

condição para o campo perceptivo: “o mundo fora do alcance da percepção 

atual tem sua possibilidade de existência garantida pela presença virtual de 

um outrem por quem ele é percebido; o invisível para mim subsiste como 

real por sua visibilidade para outrem” (Castro, 2001 p. 13). Viveiros de 

Castro deixa claro que a ausência dessa instância leva à desaparição da 

categoria do possível. Podemos assinalar, dessa maneira, que Outrem não é 

uma entidade, nem sujeito e tampouco objeto; porém é uma estrutura, uma 

relação, uma dinâmica; “a relação absoluta que determina a ocupação das 

posições relativas de sujeito e de objeto por personagens concretos, bem 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1528  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

como sua alternância: outrem designa a mim para o outro Eu e o outro eu 

para mim” (Castro, 2001, p. 13). Quer dizer, Outrem não tem desempenho 

como um elemento próprio do campo perceptivo, mas é o princípio que o 

conforma, tanto ele quanto os seus conteúdos. Outrem não apresenta-se, 

ressaltamos, como um ponto de vista singular e relativo ao sujeito, ou seja, 

o “ponto de vista de outro” diante do “meu ponto de vista” e vice-versa. Ele 

mostra-se como o próprio conceito de ponto de vista. Outrem, assim sendo, 

é o ponto de vista que possibilita que o Eu e o Outro conformem um ponto 

de vista. 

Podemos aproximar o conceito de Outrem daquilo que Deleuze 

denomina de “grande saúde”. Ele deixa entrever que o filósofo, entre outras 

atribuições, tem um trabalho clínico. Sabemos da importância da clínica em 

seu pensamento e no de Guattari. Da mesma maneira que o antropólogo, o 

filósofo-clínico apreende o mundo possível articulado por Outrem como 

uma virtualidade, distante de uma ideia de realidade positiva ou negativa. 

Por outro lado, divergindo dos procedimentos dos antropólogos, que não 

buscam alterar o campo experiencial dos indígenas, o filósofo-clínico 

ambiciona a produção de diferenças na experiência junto daquele que é 

assistido, e que deseja o “diagnóstico” exatamente pelo fato do seu mundo 

ter caminhado pelas veredas do impossível. Se o antropólogo de Viveiros de 

Castro quer trazer para o Ocidente outros mundos possíveis, o filósofo-

clínico de Deleuze e Guattari busca habitar o outro que está “doente” com 

outros mundos possíveis. 

Desse modo, a “grande saúde” deixa disponível um viver junto à 

“imanência do desejo”, bem como requer o conhecimento das afecções e de 

seus afetos, que corresponde a uma postura do eu que não deixa de refletir 

sobre o que se passa consigo mesmo. O caminho para a “grande saúde” 

implica na descoberta do “bom caminho” para o desejo, que em última 

instância é o mesmo que alcançar a alegria imanente do desejo e 

experimentar o aumento das potências que conduzem ao conhecimento 

adequado das afecções e dos afectos (Teixeira, 2004). A estrutura Outrem 

depende, nesse sentido, do autoconhecimento do eu que se materializa no 

vai-e-vem do eu como o outro. É por essa razão que Espinoza argumenta na 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1529 

proposição do livro 5 que o esforço ou o desejo de conhecer as coisas 

segundo o terceiro gênero de conhecimento não pode surgir do primeiro, 

mas sim do segundo (ESPINOZA, 1988 apud TEIXEIRA, 2014, p. 36). 

Em razão disso tudo, o filósofo-clínico necessita em uma primeira 

abordagem fazer do outro um possível novamente, sendo preciso, ainda, 

perscrutar, na tensão com o outro, novos e outros mundos, escondidos quase 

que imperceptivelmente no que o outro relata. É um processo que cria 

esperança. Nesse âmbito, argumentamos que a forma como se opera o 

posicionamento ante o diferente se faz fundamental para a determinação da 

experiência, dado que os outros manifestam-se enquanto presenças tangíveis 

em nossos “espíritos”; uma virtualidade que faz morada em nosso mundo 

sensível mesmo ausente; um acontecimento que torna possível o diferencial 

em nossa existência. Esse movimento busca devolver a potência sexuada 

aos indivíduos. 

É paradoxal a relação e o encontro com o outro: ele é um registo que 

se posiciona como o mais recuado e o mais próximo de mim. Distante em 

razão de não termos acesso à integralidade, inclusive corpórea, da sua 

experiência. Em outra direção, o outro localiza-se extremamente próximo 

de nós, pois se faz participativo em nossa duração. A nossa duração em 

específico apresenta-se receptiva à presença-virtual do outro, quer dizer, ela 

é uma parte material constitutiva daquela enquanto plasticidade e 

variabilidade, o que implica que a reconstrução mnemônica, ou experiencial, 

de cada sujeito é singular. Esse movimento depende de Outrem para ser 

deflagrado. A duração é o resultado dos encontros com a presença-virtual 

de Outrem através de uma plano de temporalidade em que não há relação de 

linearidade, nem de sucessão, posto que o passado e o presente coexistem. 

A “duração se define pela coexistência virtual de tempos heterogêneos (...)” 

(Hur, 2003, p. 183). A duração constitui-se como o campo de experiência. 

Instala-se no campo transcendental e do agenciamento, pois a duração ao 

atravessar a estrutura Outrem eleva o tempo a um acervo de fluxos dos 

planos temporais, do fluxo do sensível, do hábito e dos distintos estratos 

constituídos (Hur, 2003). Outrem no plano da temporalidade admite que o 

passado não segue o presente e que o presente não necessita se efetuar para 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1530  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

que se constitua como um passado, pois ambos se atualizam ao mesmo 

tempo. O plano experiencial, atravessado por Outrem, institui memória, 

dando as histórias dos atores sociais conectividade e dinamicidade, 

endossando, pois, a “grande saúde”. 

O outro percorre, então, o caminho da coexistência do infinitamente 

distante e do infinitamente próximo. Isso ocorre em razão do outro agir nas 

fronteiras do nosso campo de experiência. Dessa forma, o outro marginal 

incita, pois, a nossa experiência, porém, não na condição de centro-solar, 

mas, sim, pelas “beiradas”, pela periferia. Lugar onde se encontram as zonas 

dos limiares e dos limites. Isso é possível porque a própria margem situa-se 

à margem, além, muito além, do eu, da nossa identidade, do nosso horizonte 

de perspectivação (Rotenberg, 2015). Assim, se faz premente não 

caracterizar o outro em uma síntese-unitária, não perquirir exageradamente 

a sua posição no mundo, posto que o outro não é uma identidade totalizada. 

Outrem, desse modo, não se modula como um mundo possível senão 

atravessar o crivo do mundo impossível. É preciso reter, em nossa relação 

com os outros, uma margem, um lugar próprio para o não-saber, em que o 

possível pode florir.   

  

 

Conclusão: a ética de Outrem 

  

A análise de uma obra literária pode ser feita a partir de diversas 

perspectivas, a depender do interesse e dos pares conceituais que sobrevoam 

a ótica daqueles que realizam o trabalho. As possibilidades são inúmeras. 

Entretanto, mesmo em uma análise crítica é comum cair em clichês de 

leituras que seguem caminhos já percorridos e que, por isso, oferecem uma 

vasta bibliografia de pesquisa. Pode-se, por outro turno, seguir um caminho 

ainda não percorrido pelos demais e considerar que no encontro com a 

própria obra algo surgirá e nos dará o que pensar. Parece-nos que o último 

caso é o mais delicado, uma vez que promove o autoengano e/ou serve como 

um limitador que marca até onde podemos chegar.  O problema se torna 

ainda mais complicado uma vez que, para superá-lo, exige-se a ruptura com 

as premissas da recognição, muitas vezes disfarçada de intuição, para que 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1531 

seja possível pensar a obra por novas direções.  Empreendemos, diante desse 

duplo desafio, a tarefa da consecução deste artigo alocado nas rachaduras 

que invocam o conhecimento histórico e o filosófico. 

Desejamos pensar uma ética de Outrem em uma perspectiva 

estética-histórica-filosófica. A perspectiva estética coloca-se objetivamente 

devido as obras mobilizadas ao longo de todo o trabalho. Temos em mãos 

duas obras com larga repercussão nos cânones da história literária com os 

seus múltiplos elementos constituintes. O estilo, a escrita, a narrativa, as 

figuras de linguagem, os personagens são componentes estéticos que se 

exibem como fatos e como indicadores que nos encaminham junto aos 

horizontes da história e da filosofia. Assim, as obras de Defoe e de Tournier 

trazem elementos de outras ordens que correlacionam a estética com 

elementos “do fora”. O que nos instiga a pensar os romances compondo com 

os eixos temáticos da história e da filosofia. Em ambas as áreas encontramos 

certa bibliografia crítica sobre os romances em questão, mas como é pensá-

los a partir dessa tripartição teórica cruzada? Não é uma aproximação 

forçada. Os escritos aqui trabalhados são romances de profundo caráter 

sócio-histórico-político-filosófico e demonstram o funcionamento da 

passagem de uma estética europeia colonial para uma estética europeia pós-

colonial. Em meio a todas as suas multiplicidades, os romances reafirmam 

o dito nulla aesthetica sine ethica ao ponto de propormos uma aproximação 

por vias do caráter ético das obras, nos fazendo pensar a dimensão 

decolonial. 

Percebemos que o movimento de leitura e de criação de uma 

segunda versão de uma obra literária não comporta, ao menos em primeiro 

plano, certa tentativa de superação da qualidade literária da primeira. Como 

se fosse uma evolução de escrita. Pensamos, de outra maneira, que a relação 

entre uma versão e outra, e a consequente reescrita, apresenta as 

perspectivas ímpares de tomadas de compreensão. O que está em jogo são 

as concepções que formam e fundamentam o entendimento sobre o mundo 

e sobre os indivíduos para cada um dos autores. Ao ponto da segunda versão 

ressignificar, ou atualizar, as sensações, os sentidos e os significados dos 

elementos literários que compõem a versão original de Defoe. Esse aspecto 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1532  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

demonstra que a mobilidade sensível e significativa da obra se manifesta por 

conter elementos sócio-históricos e, logo, capazes de serem modulados de 

acordo com as novas aspirações políticas, culturais, econômicas e éticas. O 

que desejamos pontuar é que ao nos voltarmos ao passado através da leitura 

da primeira versão de Robinson Crusoé mergulhamos em um clima histórico 

que não abrange a mesma significância emprestada à Sexta-feira ou os 

limbos do pacífico. E mais: quando retomamos a discussão das duas obras 

com o olhar atual verificamos um terceiro movimento que nos possibilita 

pensar o romance por vertentes não desenvolvidas por Tournier. E podemos 

dar um passo a mais quando nos situamos, pois, de forma política. Vejam: 

o ethos de Crusoé se assemelha ao de uma sociedade que não é a nossa. 

Enquanto latino-americanos colonizados, descendente étnico-cultural de 

indígenas e de africanos, estamos mais próximos de Sexta-feira. Então, qual 

é a leitura, a sensação, a percepção de Sexta-feira sobre esses romances? 

Em cada versão do romance encontramos determinada narrativa 

moldada pela concepção histórica e política da sua época. Seja com a 

consolidação do mundo colonial à época de Defoe no século XVIII, seja 

através da autocrítica decolonial europeia de Tournier no século XX. É pela 

perspectiva da transformação histórica que lemos as obras em questão. 

Sabemos que o passado não é substantivo, mas adjetivo. Nosso intuito não 

é a tentativa de comparação entre as obras e nem de valoração moral. 

Desejamos outra chave de leitura. De todo modo, um dos aspectos que mais 

ressoou em nossa análise repousa no fato da obra literária compor um 

universo histórico e político que assegura o surgimento de outro tipo de 

discurso que não aquele de origem majoritária. Assim, a mudança de 

estatuto do personagem Sexta-feira, que saí da esfera da passividade e da 

submissão para ocupar um lugar de ação, criação e de apresentador de novos 

mundos possíveis, demonstra a passagem ética que afirmamos ao longo do 

texto. Dessa forma, segundo Hutcheon, a tessitura literária presente século 

XX se coloca como uma aliada, pois se compromete a “[...] transformar o 

diferente, o off-centro, no veículo para o despertar da consciência estética e 

até mesmo política” (Apud MORAES, 2017, p. 3). Sendo que no movimento 



Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1533 

de passagem de uma época para outra, de um romance para o outro, de uma 

perspectiva para a outra, encontramos nosso eixo histórico. 

Por meio da divergência de comportamento entre os personagens 

diante das suas respectivas épocas e, mais precisamente, na diferença no 

comportamento de Sexta-feira é que encontramos o aspecto ético, e por isso 

filosófico, que visamos traçar ao longo do texto. E dentre as teorias da ética 

compomos com a perspectiva deleuze-guattariana, que por sua vez se 

apropria da ética de Espinoza. Uma aproximação fluída, pois a própria 

narrativa indica diversos posicionamentos éticos dos personagens. Não 

falamos de uma ética do bom senso, ou das boas ações, mas, sim, de uma 

ética que requer o uso do corpo e a plena mobilização do conatus para 

perdurar os bons afetos na natureza - expressão máxima do divino. A prática 

de uma ética spinozista por parte do Crusoé da segunda versão se faz de 

maneira tão profunda que o personagem não retorna a civilização europeia. 

O seu corpo/mente se transforma a partir dos novos usos por ele 

experienciado, de tal forma que a sua antiga civilização se torna uma 

realidade obsoleta. Sem significante, sem significado. As antigas referências 

se diluem durante o processo de desterritorialização e reterritorialização no 

devir ilha. O personagem desnuda-se das condições de ser social europeu, 

das ideias centrais de cidadão, de sujeito, de indivíduo e parte em direção a 

um novo significante do tipo inorgânico e inatural (ao que lhe era habitual) 

ao adquirir e criar novos comportamentos e novas relações que desfazem o 

binarismo eu – outro em prol do Outrem. Outrem – Outrem.  Michel 

Tournier torna factível a asserção: 

  

(...) descobriu assim que Outrem é para nós um 

poderoso fator de distração, não apenas porque nos 

perturba constantemente e nos arranca ao pensamento 

atual, mas ainda porque a simples possibilidade do seu 

aparecimento lança um vago luar sobre um universo de 

objetos situados à margem da nossa atenção, mas capaz  

a todo o momento de se lhe tornar o centro. Esta 

presença marginal e como que fantasmal das coisas 

com que, de imediato, não se preocupava apagara-se 

aos poucos no espírito de Robinson, encontrava-se 



Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1534  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

doravante rodeado de objetos submetidos à lei sumária 

do tudo ou nada (…) (Tournier, 1991, p. 31). 

 

O Robinson Crusoé contemporâneo sofre um intensivo processo de 

transformação. Há, nisso, o caráter flexível do próprio personagem em 

comparação ao da primeira versão. Mas, na obra de Tournier, o aspecto 

central para a mudança de perspectiva de Crusoé é a presença ativa de Sexta-

feira. Em outras palavras, é o ilhéu que traz consigo a potência de uma nova 

experimentação do mundo por via de uma relação de troca absoluta e 

horizontal. Ele é o agente criador do impossível. Sexta-feira como Outrem 

afeta Robinson ao apresentar-lhe outra existência. Sexta-feira não repete a 

imposição de um colonizador ao comandar as ações através da ordem do 

“veja e repita”, como ocorre na primeira versão da obra em que Robinson 

indica a direção do correto ao nativo. No século XX, Sexta-feira convida o 

navegante à troca, pela via do bom encontro, de uma potente 

experimentação que fala ao ouvido “experimente”, “viva a ilha como um 

des-território”, “experimente-a por ela mesma”, não busque significado 

apenas “experimente”. Isso basta, pois é na própria experimentação com 

prudência, como indicam Deleuze e Guattari em Mil Platôs, que o mundo 

se abre em novas direções atualizadas. Nos parece estar presente, aí, o lugar 

da literatura para Deleuze e para Guattari: ela nos arrasta para novos mundos 

e nos leva a criar novas realidades. Uma literatura é, também, uma máquina 

de guerra contra toda e qualquer estrutura arcaizante. Um romance, podemos 

dizer, é um Outrem. 

 

 

Referências: 

  
CASTRO, Eduardo Viveiros de. A propriedade do conceito. Caxambu: ANPOCS 

ST23, 2001. Disponível em: 

https://www.anpocs.com/index.php/encontros/papers/25-encontro-anual-da-

anpocs/st-4/st23-1/4695-ecastro-a-propriedade/file Acesso em: 22 mar. 2021. 

CASTRO, Eduardo Viveiros de. O medo dos outros. Revista de Antropologia, vol. 

54, n. 2. 2011, pp. 885-917. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/39650 Acesso em: 22 mar. 2021. 

https://www.anpocs.com/index.php/encontros/papers/25-encontro-anual-da-anpocs/st-4/st23-1/4695-ecastro-a-propriedade/file
https://www.anpocs.com/index.php/encontros/papers/25-encontro-anual-da-anpocs/st-4/st23-1/4695-ecastro-a-propriedade/file
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/39650


Larissa Rezino; Piero Detoni 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1535 

CRAIA, Eladio. O virtual: destino da ontologia de Gilles Deleuze. Aurora, vol. 

28, n. 28, 2009, pp. 107-123. Disponível em: 

https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/1150 Acesso em: 22 de 

mar. 2021. https://doi.org/10.7213/rfa.v21i28.1150  

DELEUZE, Gilles. Conversações (1972-1990). Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 

DELEUZE, Gilles. Lógica do Sentido. São Paulo: Perspectivas, 1974. 

DELEUZE, Gilles, GUATTARI, Félix. O que é a Filosofia? São Paulo: Editora 

34, 1992. 

DELEUZE, Gilles, GUATTARI, Félix. O que é Filosofia? Rio de Janeiro: Editora 

34, 2010. 

ELIAS, N. O processo civilizador. Vol. 1: uma história dos costumes. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2011. 

GALLO, Sílvio. As múltiplas dimensões do aprender... Anais do COEB 2012. 

Santa Catarina: UFSC, 2012, pp. 1-10. Disponível em: 

http://www.pmf.sc.gov.br/arquivos/arquivos/pdf/13_02_2012_10.54.50.a0ac3b8a

140676ef8ae0dbf32e662762.pdf Acesso em: 2 mar. 2021. 

HUR, Domenico Uhng. Memória e tempo em Deleuze: multiplicidade e produção. 

Athenea digital, vol. 13, n, 2, 2013, pp. 179-190. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/exportarcita.oa?id=53728035011 Acesso: 22 mar. 2021. 

https://doi.org/10.5565/rev/athenead/v13n2.1088  

MAURÍCIO, Eduardo; MANGUEIRA, Maurício. Imagens do pensamento em 

Gilles Deleuze: representação e criação. Fractal: Revista de Psicologia, vol. 23, n. 

2, 2011, pp. 291-304. Disponível em: 

https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1984-

02922011000200005&script=sci_abstract&tlng=pt Acesso em: 22 mar. 2021. 

https://doi.org/10.1590/S1984-02922011000200005  

MORAES, Carla Denize. Sexta-feira ou Os Limbos do Pacífico, de Michel 

Tournier, uma releitura da tradição em termos pós-coloniais. Anais do XIII 

Seminário Nacional de Literatura, história e memória. Cascavel: UNIOESTE, 

2017, pp. 1-13. Disponível: 

http://www.seminariolhm.com.br/2018/simposios/18/simp18art07.pdf Acesso em: 

22 mar. 2021. 

REZINO, Larissa Farias. Gilles Deleuze e a interseção da arte na criação do 

pensamento da diferença. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Programa de 

Pós-graduação em Filosofia, Universidade Federal de Ouro Preto, 2017. 

Disponível em: https://www.repositorio.ufop.br/handle/123456789/8723 Acesso: 

22 mar. 2021. 

ROTENBERG, Alessandra. Nas margens: alteridade e partilha da experiência. 

Dissertação (Mestrado em psicologia) ­– Programa de Pós-graduação em 

Psicologia, Universidade Federal Fluminense, 2015. Disponível em: 

https://app.uff.br/slab/uploads/2015_d_AlessandraRotenberg.pdf Acesso: 22 mar. 

2021. 

https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/1150
https://doi.org/10.7213/rfa.v21i28.1150
http://www.pmf.sc.gov.br/arquivos/arquivos/pdf/13_02_2012_10.54.50.a0ac3b8a140676ef8ae0dbf32e662762.pdf
http://www.pmf.sc.gov.br/arquivos/arquivos/pdf/13_02_2012_10.54.50.a0ac3b8a140676ef8ae0dbf32e662762.pdf
https://www.redalyc.org/exportarcita.oa?id=53728035011
https://doi.org/10.5565/rev/athenead/v13n2.1088
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1984-02922011000200005&script=sci_abstract&tlng=pt
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1984-02922011000200005&script=sci_abstract&tlng=pt
https://doi.org/10.1590/S1984-02922011000200005
http://www.seminariolhm.com.br/2018/simposios/18/simp18art07.pdf
https://www.repositorio.ufop.br/handle/123456789/8723
https://app.uff.br/slab/uploads/2015_d_AlessandraRotenberg.pdf


Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo. 

1536  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1513-1536, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

SILVA, Cíntia Vieira da; KASPER, Kátia Maria. Diferença como abertura de 

mundos possíveis: aprendizagem e alteridade. Educação e filosofia, vol. 28, n. 56, 

2014, pp. 711-724. Disponível em: 

http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/22815 Acesso 

em: 22 mar. 2021. https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-

6801.v28n56a2014-p711a728  

TEIXEIRA, Ricardo Rodrigues. A Grande Saúde: uma introdução à medicina do 

Corpo sem Órgãos. Interface, vol. 8, n. 14, 2004, pp. 35-72. Disponível em: 

https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1414-

32832004000100004&script=sci_arttext Acesso em: 22 mar. 2021. 

https://doi.org/10.1590/S1414-32832004000100004  

TOURNIER, Michel. Sexta-feira ou os limbos do Pacífico. Rio de Janeiro: 

Bertrand Brasil, 1991. 

 

Data de registro: 23/03/2021 

Data de aceite: 15/03/2022 

http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/22815
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v28n56a2014-p711a728
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v28n56a2014-p711a728
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1414-32832004000100004&script=sci_arttext
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1414-32832004000100004&script=sci_arttext
https://doi.org/10.1590/S1414-32832004000100004


Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1537 

 

 O ánthropos de Protágoras: do singular ao 

comum 

 

 

Bianca Vilhena C. Pereira * 

 

Resumo: Com base no Teeteto de Platão, busca-se compreender a dimensão do 

termo ánthropos na famosa sentença de Protágoras. Segundo a crítica platônica, 

Protágoras parece entender corpo e alma como diferentes tipos de percipientes: os 

órgãos sensoriais corporais percebem a aparência imediata de algo que provoca a 

sensibilidade; a alma, por sua vez, ‘percebe’ por ter julgamentos admitidos pela 

aprendizagem e experiência. O homem-medida protagórico, do tema da realidade 

sensível, conduz-nos à formulação do problema em termos de julgamento e opinião, 

e a medida, que inicialmente é atribuída a cada indivíduo, para além de cada ser 

humano, é reputada a cada cidade.  

 

Palavras-chave: Homem-medida; Protágoras; Paideia; Democracia; Teeteto 

 

 

The ánthropos of Protagoras: from singular to common 

 

Abstract: Based on Plato's Theaetetus, we seek to understand the dimension of the 

term ánthropos in the famous sentence of Protagoras. According to Platonic 

criticism, Protagoras seems to understand body and soul as different types of 

percipients: the bodily sensory organs perceive the immediate appearance of 

something that provokes sensitivity; the soul 'perceives' by having judgments 

admitted by learning and experience. The protagorical measure-man, from the 

theme of sensible reality, leads us to formulate the problem in terms of judgment 

and opinion, and the measure, which is initially attributed to each individual, in 

addition to each human being, is reputed to each city. 

 

Keywords: Man-measure; Protagoras; Paideia; Democracy; Theaetetus 

 

                                                           

* Doutora em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). E-

mail: biancavilhena8@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1419842652946869. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-3404-854X.  

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62366  

  

mailto:biancavilhena8@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1419842652946869
https://orcid.org/0000-0003-3404-854X
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62366
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62366


O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1538  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

El antropos de Protágoras: del singular al común 

 

Resumen: Con base en el Teeteto de Platón, buscamos comprender la dimensión 

del término ánthropos en la famosa oración de Protágoras. Según la crítica 

platónica, Protágoras parece entender el cuerpo y el alma como diferentes tipos de 

perceptores: los órganos sensoriales corporales perciben la aparición inmediata de 

algo que provoca la sensibilidad; el alma, a su vez, "percibe" al admitir juicios 

mediante el aprendizaje y la experiencia. El hombre-medida protagórico, desde el 

tema de la realidad sensible, nos lleva a formular el problema en términos de juicio 

y opinión, y la medida, que inicialmente se atribuye a cada individuo, además de 

cada persona, se le atribuye a cada ciudad. 

 

Palabras clave: Hombre medida; Protágoras; Paideia; Democracia; Teeteto 

 

 

 

Introdução 

 
A partir de Aristóteles, tornou-se quase um consenso que a filosofia 

se inicia com Tales de Mileto e sua mais famosa proposição ‘tudo é água’ 

(DK 11 A 13). Se aceitamos Tales como marco, podemos afirmar que a 

filosofia se inicia com uma expressão de identidade entre um elemento físico 

(no caso a água) e o todo, abrindo-se a partir daí o problema perene acerca 

da constituição do particular e sua relação com a totalidade. Não obstante, 

nota-se que Tales, além de iniciar a busca pelo princípio de tudo o que existe, 

dizia, ao mesmo tempo, que não é o homem (ou a sua imagem divina) o 

critério das coisas. “Todas as coisas são cheias de deuses” (DK 11 A 22), 

afirma ele em outro de seus fragmentos, mostrando uma clara mudança na 

concepção e lugar da presença dos deuses: a montanha divina, o Olimpo, 

começava a erodir e a divindade passava a fazer parte do mundo vivo da 

phýsis.  

As explicações que emergiam fora da mitologia grega tradicional 

faziam o pensamento confrontar-se com a phýsis, um mundo de coisas 

impessoais, indiferente aos desejos ‘arbitrários’ dos deuses. A especulação 

dos primeiros pensadores do cosmos, os chamados physikoi, segundo afirma 

Jaeger (1979, p. 176), ocorria afastada, a princípio, da busca pela areté ou 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1539 

formação humana, e a função de guia educativo continuava a ser exercida 

pela poesia, a que se associavam os homens de Estado. Já havia elementos 

racionais infiltrados no mito, observa o autor, e, é claro, o mito e a epopeia 

influenciam nas concepções dos pensadores da phýsis e de seus sucessores. 

No entanto, se não havia em suas especulações uma vontade consciente de 

educar e era a teoria, e não a práxis, o que impulsionava estes pensadores, 

ao debruçarem-se sobre o problema da phýsis ou do cosmos com 

explicações que pretendiam desvencilhar-se do arbitrário dos 

acontecimentos para basear-se no fundamento ou natureza das coisas, algo 

independente do homem, assentavam um modo inteiramente novo de 

pensar.  

Contudo, ao mesmo tempo em que se dava início à busca da 

natureza das coisas em algo independente do homem, isto é, ao mesmo 

tempo em que ocorria uma ‘desmitologização’, a dificuldade do homem não 

inserir a si mesmo em suas especulações em breve seria notada. Protágoras, 

o ilustre sofista, dirá que, acerca dos deuses, não é possível dizer nem que 

existem, nem que não existem, tampouco qual a sua forma1, e com esta 

declaração, sem dirigir propriamente uma crítica aos deuses (como muito se 

interpretou), suspendendo o seu juízo, indica um distanciamento dos deuses 

em relação aos homens. A mais famosa sentença de Protágoras, “O homem 

é a medida de todas as coisas, das que são, enquanto são, das que não são, 

enquanto não são”, aponta em uma mesma direção, dado o afastamento dos 

deuses, a centralidade da posição ocupada pelo homem.  

A proposição de Protágoras, que, segundo Platão no Teeteto (161c, 

152a), abria a sua obra intitulada A Verdade, era bastante difundida entre os 

envolvidos no meio intelectual da época; e, dentre o que nos restou dos 

escritos da sofística, provavelmente é o fragmento mais importante e difícil 

de ser interpretado, gerando um legado de múltiplas controvérsias. Uma das 

                                                           

1"περὶ μὲν  θεῶν οὐκ  ἔχω  εἰδέναι οὔθ᾽ ὡς εἰσίν, οὔθ᾽ ὡς οὐκ εἰσίν: πολλὰ γὰρ τὰ  κωλύοντα  

εἰδέναι, ἥ τ᾽  ἀδηλότης  καὶ βραχὺς ὢν ὁ βίος τοῦ ἀνθρώπου." (DK 80 B 4). Não posso saber se 

os deuses existem ou se não existem ou que forma podem ter; muitos são os obstáculos deste 

saber: a obscuridade e a brevidade da vida humana”. (Tradução de Ana Alexandre Alves Sousa 

e Maria José Vaz Pinto). 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C1&prior=tro/pon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn1&prior=peri/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qew%3Dn&la=greek&can=qew%3Dn0&prior=me/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29k&la=greek&can=ou%29k2&prior=qew=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxw&la=greek&can=e%29%2Fxw0&prior=ou)k
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29de%2Fnai&la=greek&can=ei%29de%2Fnai0&prior=e)/xw
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29%2Fq%27&la=greek&can=ou%29%2Fq%270&prior=ei)de/nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s4&prior=ou)/q%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29si%2Fn&la=greek&can=ei%29si%2Fn0&prior=w(s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29%2Fq%27&la=greek&can=ou%29%2Fq%271&prior=ei)si/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s5&prior=ou)/q%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29k&la=greek&can=ou%29k3&prior=w(s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29si%2Fn&la=greek&can=ei%29si%2Fn1&prior=ou)k
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polla%5C&la=greek&can=polla%5C0&prior=ei)si/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%5Cr&la=greek&can=ga%5Cr0&prior=polla/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=ga/r
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kwlu%2Fonta&la=greek&can=kwlu%2Fonta0&prior=ta/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29de%2Fnai&la=greek&can=ei%29de%2Fnai1&prior=kwlu/onta
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28%2F&la=greek&can=h%28%2F0&prior=ei)de/nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=t%27&la=greek&can=t%270&prior=h(/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29dhlo%2Fths&la=greek&can=a%29dhlo%2Fths0&prior=t%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C9&prior=a)dhlo/ths
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=braxu%5Cs&la=greek&can=braxu%5Cs0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%5Cn&la=greek&can=w%29%5Cn0&prior=braxu/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28&la=greek&can=o%284&prior=w)/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=bi%2Fos&la=greek&can=bi%2Fos0&prior=o(
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=bi/os
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nqrw%2Fpou&la=greek&can=a%29nqrw%2Fpou0&prior=tou=


O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1540  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

contendas que a interpretação da sentença promove é a questão em torno do 

seu significado existencial ou predicativo ou, em outras palavras, o homem 

é a medida de como as coisas são ou a medida da própria existência das 

coisas? Outro alvo de discórdia é a escala do termo homem presente na 

proposição. Tendo sido majoritariamente interpretada como exprimindo um 

relativismo cético, doutrina que se destruiria a si própria reduzindo tudo ao 

mesmo plano, interpretações mais recentes e que restituem coerência ao 

pensamento do sofista afirmam a dupla extensão do termo ánthropos, a 

singular e a universal, passando pela coletiva. Esta consideração, contudo, é 

possível retirar da própria interpretação crítica que Platão nos apresenta, a 

qual julgo ser, a um só tempo, um obstáculo e um estímulo para a 

compreensão do fragmento. É, pois, bastante provável que Protágoras tenha 

formulado uma teoria da percepção, como Platão nos induz a crer. Todavia, 

como educador e teórico da democracia, a atenção do sofista certamente 

dirigia-se principalmente aos juízos produzidos pelos homens.2 Neste 

sentido, como veremos, o olhar de Protágoras concentrava-se nas 

concepções e juízos gerados pela linguagem e nos usos e utilidade das 

normas e leis comuns, nos quais a percepção, decerto, tem o seu papel. O 

homem-medida protagórico, do tema da realidade sensível, conduz-nos à 

formulação do problema em termos de julgamento e opinião, e a medida, a 

princípio atribuída a cada indivíduo, para além de cada ser humano, estende-

se a compreender cada cidade.  

 

 

Fixo e fluxo: o que a aparece aos sentidos 
 

Quando Sócrates pergunta a Teeteto ‘o que é conhecimento?’ e o 

jovem matemático responde dizendo que é o mesmo que percepção, 

                                                           

2 Em diálogo com os grandes pensadores de seu tempo e participando ativamente dos assuntos 

das cidades por onde passava como professor itinerante, o pensamento de Protágoras sofreu 

grande influência da diversidade cultural e intelectual grega. Além disso, atuou como legislador 

e fez parte do círculo de Péricles, no auge da democracia ateniense. Quanto à índole democrática 

da teoria de Protágoras, tentaremos explicitá-la ao longo deste artigo. 

 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1541 

Sócrates diz que esta maneira de considerar coincide com a de Protágoras, 

mas que este disse a mesma coisa de uma maneira diferente, declarando: a 

medida de todas as coisas é o homem, das que são, enquanto são, das que 

não são, enquanto não são 

<‘πάντων   χρημάτων    μέτρον’  ἄνθρωπον    εἶναι,  

‘τῶν  μὲν  ὄντων  ὡς   ἔστι,  τῶν   δὲ   μὴ ὄντων  ὡς  οὐκ  ἔστιν’> 3. Sócrates 

afirma que o sofista quis dizer com a sentença que, a cada vez que aparecem 

as coisas, tais elas são para quem elas aparecem (152b). Aparecer 

(phainetai) e ser (einai) são identificados: tudo o que aparece 

necessariamente é, e se é, é necessariamente verdadeiro. Neste sentido, ao 

aparecer de algo foi associada à verdade de seu julgamento. Pela 

impossibilidade de negar a verdade da percepção de alguém, cada ser 

humano é a medida de sua própria percepção, sendo, portanto, toda 

percepção infalível e inquestionável. E Sócrates exemplifica (152a-c): “É 

provável que um homem sábio não fale ao acaso: sigamo-lo, então. Não 

acontece, por vezes, um de nós sentir um mesmo sopro de vento frio e outro 

não? E um sentir pouco frio e outro muito?” (152b)   

O que inicialmente se discute no diálogo, como se nota, não é a 

questão da existência ou não do vento, mas a das qualidades do vento, cuja 

medida é o homem individual que percebe. Kerferd, a propósito do exemplo 

do vento, resume as três interpretações que em geral são oferecidas: 1) Não 

há um único vento, mas dois particulares ou privados, um quente para um 

indivíduo e um frio para outro; 2) Há um vento público que não é nem quente 

nem frio. O vento existe independente da percepção, mas as suas qualidades, 

não; e 3) O vento é ao mesmo tempo frio e quente, as duas qualidades podem 

coexistir no mesmo objeto físico, mas um indivíduo percebe uma qualidade, 

outro indivíduo, outra qualidade. As três posições possuem defensores, 

embora a segunda e a terceira possuam mais adeptos. 

Inseridos nesta discussão, tanto Kerferd como Cornford apoiam a 

terceira posição, ou seja, a opinião de que a doutrina protagórica é 

objetivista.  Cornford (1935, p.33) defende que a doutrina não é subjetivista 

                                                           

3  Todas as traduções do Teeteto são de Adriana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn0&prior=pou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrhma%2Ftwn&la=greek&can=xrhma%2Ftwn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Ftron&la=greek&can=me%2Ftron0&prior=xrhma/twn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnqrwpon&la=greek&can=a%29%2Fnqrwpon0&prior=me/tron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=a)/nqrwpon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fntwn&la=greek&can=o%29%2Fntwn0&prior=me/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=o)/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fsti&la=greek&can=e%29%2Fsti0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn1&prior=e)/sti
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=de/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fntwn&la=greek&can=o%29%2Fntwn1&prior=mh/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s1&prior=o)/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29k&la=greek&can=ou%29k0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fstin&la=greek&can=e%29%2Fstin0&prior=ou)k


O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1542  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

como Platão a faz parecer, ou seja, para o sofista o frio ou o quente do vento 

existem fora do homem, os objetos dos sentidos existem independentemente 

daquele que os percebe. Segundo ele, Platão força a ambiguidade das 

palavras de Protágoras a dizer algo que contribua para sua própria análise 

dos sentidos e percepções, auxiliando-o na construção de sua própria teoria 

do conhecimento. O mesmo defende Kerferd (2003, 143-188), a tese é 

objetivista e, para o exemplo do vento, Protágoras assumiria que o vento é 

ambos, quente e frio, qualidades contrárias co-existem, cada indivíduo 

percebe uma qualidade, porém o vento é o mesmo, é e não é frio. 

Já Guthrie (1995, p.176-177), que é defensor da segunda posição, 

afirma que Protágoras adotou um extremo subjetivismo com sua tese do 

homem-medida. Para o sofista, não haveria nenhuma realidade 

independente das aparências e, no exemplo do vento, o quente ou o frio não 

existiriam na natureza, mas apenas para quem o sente como quente ou frio. 

A conclusão lógica do subjetivismo de Protágoras, sustenta o autor, seria 

uma anarquia moral e política, mas esta foi estranhamente salva pela 

doutrina de que, apesar de não haver verdadeiro ou falso, há melhor ou pior. 

Se fazemos uma leitura apressada do que está sendo exposto por Platão, e 

se nos baseamos apenas nisso, de fato, concluímos que o sofista sustentava 

um relativismo subjetivista. Relativismo porque a relação entre o sujeito que 

percebe e a coisa percebida mostra-se fundamental. E o relativismo, segundo 

esta perspectiva, acarreta o subjetivismo, pois “as coisas são tal como 

aparecem para mim”. Platão apresenta uma perspectiva ampla sobre a tese 

do homem-medida, mas muitas vezes ao longo do texto, por ser para o 

sofista tudo tal como aparece para cada um, insinua um subjetivismo por 

parte de Protágoras e nos induz a buscar dentro da pessoa o critério pelo qual 

ela avalia as coisas. 

Contudo, embora não me pareça que a Grécia do século V a.C. tenha 

concebido uma dicotomia clara entre subjetivo e objetivo (como a efetua a 

filosofia moderna), em vista do contexto intelectual de Protágoras, dentre as 

duas possibilidades, ele muito provavelmente incluir-se-ia no rol dos 

pensadores que assumem o objetivismo da realidade. Qualidades contrárias 

co-existem, cada pessoa percebe uma qualidade de acordo com sua 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1543 

disposição que muda, porém, o vento é apenas um e o mesmo, é e não é frio. 

De acordo com isto está Sexto Empírico que em seus Esboços Pirrônicos 

(217; 218) assegura que a sentença de Protágoras assume que a realidade 

das coisas está contida nos objetos. O sofista, afirma o cético, sustentava que 

todos os modos que são percebidos encontram-se subjacentes na matéria, 

um fluxo de emanações, que tem a capacidade, na medida das suas 

potencialidades, de ser tudo o que aparece a todos os indivíduos. Os homens, 

todavia, ora apreendem uns aspectos da coisa, ora apreendem outros, ou 

seja, em consonância com as diferentes disposições e variações individuais 

(idade, saúde, sono etc) diferentes aspectos da coisa aparecem para cada um 

(DK 80 A 14). Todas as percepções são infalíveis e verdadeiras, mas cada 

percepção apreende um aspecto da realidade, e ao estabelecer apenas o que 

aparece a cada um, afirma ele, Protágoras considera que os juízos sejam 

correlativos ao ponto de vista de cada indivíduo.  

Se é assim e, de fato, para Protágoras, o vento é ambos, quente e 

frio, há uma correspondência entre a sua doutrina e a de Heráclito, para 

quem os contrários são inseparáveis, nada existindo sem o seu oposto. E isso 

também é o que Platão nos induz a considerar4:  

 
[Protágoras afirma] que nada é um, por si e em si, e não 

poderias nomear algo com correção, nem indicar 

alguma qualidade; mas, se chamares a algo grande, 

também aparecerá pequeno, se chamares pesado, 

aparecerá também leve, e assim também todas as 

coisas, dado que nada é unidade, algo ou qualidade. 

Partindo da deslocação, do movimento e da mistura de 

umas com outras, todas as coisas se tornam naquelas 

que estávamos a dizer; não as chamando corretamente, 

pois nada nunca é, mas vai-se tornando sempre. E sobre 

isto todos os sábios, um atrás do outro, exceto 

Parménides, devem concordar: Protágoras, Heráclito, 

Empédocles e, de entre os poetas, os que estão no topo 

                                                           

4 Em Metafisica (Gama) Aristóteles, refutando aqueles que consideram, com Protágoras, todos 

os fenômenos verdadeiros, também associa Protágoras a Heráclito (1009a). E ao estabelecer o 

princípio de não-contradição, embora mencione apenas o efésio, é visível que se refere também 

ao abderita (1005b). 



O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1544  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de cada uma das composições, Epicarmo, na comédia, 

e Homero, na tragédia, quando diz: Oceano, origem 

dos deuses, e a mãe Tétis, está a afirmar que todas as 

coisas nascem do fluxo e do movimento. Ou não parece 

ser isto que está a dizer? (152d-e)  
 

Na sequência, - embora Sócrates se desculpe dizendo ser necessário 

outro diálogo para que ocorra uma discussão realmente profunda do 

eleatismo (180d) - nota-se despontar a oposição entre duas teorias rivais: 

uma que considera a cor como algo não localizável e dependente segundo 

uma relação, e a outra que considera a cor como algo permanente, 

localizável e alheio ao devir. Uma cor não é algo com existência própria, 

nem dentro nem fora dos olhos, nem em qualquer lugar determinado; o 

branco e o preto e as demais cores são gerados pelo encontro dos olhos com 

o movimento particular de ‘cada uma’, e a cor designada por nós como 

existente, não sendo nem o que atinge aquele que percebe, nem o que é 

atingido, é algo intermediário e peculiar a ‘cada indivíduo’; as coisas 

aparecem diferente tanto para observadores diferentes, para espécies 

animais diferentes, como também para o mesmo observador em momentos 

diferentes (153e-154a). Tal concepção permite que as percepções sejam 

únicas e privadas, de modo que possam aparecer de um modo a um 

percipiente e de outro modo a um percipiente diferente, apesar de ambos 

perceberem um - suposto - mesmo objeto; assim como, para um mesmo 

percipiente, um - suposto - mesmo objeto aparecerá de maneiras diferentes 

e até mesmo conflitantes, já que este, podendo ser visto de ângulos 

diferentes, ainda se transforma ao longo do tempo.  

A consequência desta tese é que não se pode ter a noção de objetos 

e sujeitos permanentes, pois tanto o sujeito (o órgão do sentido) quanto o 

objeto (o que provoca a sensibilidade) têm o seu ser e/ou devir apenas no 

encontro momentâneo provocado pela inter-relação, também ela 

momentânea. A sensação/percepção traduz, a cada momento, um aspecto da 

realidade em devir para alguém que a percebe, que tem a permanência deste 

momento apenas, fixo apenas enquanto vigora. No encontro incessante de 

dois movimentos, não há nem mesmo permanência do papel de agente e 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1545 

paciente (156a-157a), já estando implícito o que Sócrates irá posteriormente 

admitir, ou seja, que as percepções tidas por uma pessoa, não se distinguem 

da pessoa mesma, mas fazem parte do seu ser, no momento mesmo em que 

percebe (160b). Fica dito, portanto, que, apesar do fluxo ininterrupto, há 

algo que aparece e ao menos o instante é algo fixo, ou seja, algo aparece e 

com algum sentido, caso contrário, o fluxo radical não afirmaria muito mais 

do que a equivalência entre ‘tudo está em movimento’ e ‘tudo está em 

repouso’, devido à falta total de referência. Nota-se neste sentido que, 

devido à dependência recíproca dos polos, não se pode falar em um ser 

unitário, um indivíduo que permaneça igual a si mesmo. 

Uma das observações críticas de Sócrates, como se observa, é a 

respeito da linguagem, que, segundo ele, para estar em conformidade com a 

natureza exposta pela doutrina, deveria ser substituída. Já que nada é e tudo 

devém, deveríamos nos referir às coisas como vindo a ser, sendo criadas, 

sendo destruídas e mudando (157a-b). Importante observar que, sem refutar 

a proposição que atribui a Protágoras, a de que as coisas são tais como 

aparecem a cada um, Platão modifica-a afirmando que, de acordo com a 

doutrina, os objetos do mundo sensível nunca são, e que, portanto, se deve 

tomá-los sempre num estado de vir-a-ser. A concepção de Protágoras de que 

percepção é sempre percepção do que é, dá lugar à concepção segundo a 

qual a percepção é sempre percepção do que está em processo de devir, ou 

seja, em movimento. Se o que medimos ou tocamos fosse como admitimos, 

jamais se alteraria à aproximação ou sob a influência de outra coisa, 

argumenta Sócrates. (154b)  

Por força da doutrina exposta, assumiu-se que quem percebe torna-

se perceptor apenas ao perceber algo, assim como o que é percebido só é 

quando percebido por alguém, isto é, nada é ou vem a ser absolutamente ou 

em si mesmo, nem quem percebe, nem o objeto percebido, mas apenas 

relativamente. Para Protágoras, portanto, não haveria distinção entre dizer 

que algo é ou algo vem a ser, pois o que há de acessível é apenas este 

momento presente produzido pelo encontro momentâneo. E neste sentido, 

segundo a doutrina secreta, para Protágoras, a questão jamais seria posta nos 

termos da percepção correta ou falsa, pois não há nada independente para 



O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1546  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

que se esteja errado em relação. Cada percepção individual, de cada pessoa 

em cada momento é infalível e única, e nunca pode ser corrigida mediante a 

comparação com outras percepções. Cada percepção é, pois, uma unidade 

isolada, instantânea, e entre as percepções há apenas diferença. 

A partir disso, a compreensão da última e menos repetida parte da 

proposição de Protágoras “τῶν μὲν ὄντων ὡς ἔστι, τῶν δὲ μὴ ὄντων ὡς οὐκ 

ἔστιν” e a questão em torno do significado existencial ou predicativo de 

‘coisas’ (χρημάτων) deve ser redimensionada. Segundo Gomperz (1881, p. 

504), o homem, segundo a tese de Protágoras, é erigido à medida da 

existência das coisas e não de suas qualidades. Para Kerferd (2003, p. 148) 

e Untersteiner (2012, p.141), ao contrário, a frase refere-se aos predicados, 

isto é, às qualidades das coisas e não a sua existência. Schiappa (2003, p. 

120), por sua vez, adverte que esta é uma falsa questão, pois a dicotomia 

entre o sentido existencialista e essencialista é anacrônico, já que a 

conceitualização de essência em contraposição à aparência surge apenas 

com Platão. O que chamamos de qualidade era visto pelos pré-socráticos 

como uma característica da coisa que não se separava da própria coisa, ou 

melhor dizendo, esta questão não foi problematizada por eles. Shiappa 

(2003, p.96) defende que Platão inova a sintaxe para poder falar de algo em 

si, algo uno, abstrato, que não pode ser visto e, portanto, distinto da vida 

concreta e da lógica mito-poética de seus antecessores, na qual os sofistas, 

como pré-socráticos, estão incluídos. E de fato vemos no Teeteto um Platão 

que desafia seus leitores a separar as coisas de suas (outras) qualidades, tal 

como faz em relação à cor e ao frio, distinção provavelmente nova e original. 

Mas, além disso, Platão também nos faz crer que Protágoras tinha uma teoria 

das percepções ou, no mínimo, deu-lhes algum destaque em suas 

formulações.  

Segundo afirma Kahn, (2003, p. 302) Protágoras (na sentença sobre 

os deuses) foi o primeiro pensador a usar o verbo ser no sentido puramente 

existencial. Todavia, a partir do que Platão nos diz sobre o pensamento de 

Protágoras e a doutrina secreta, não havendo como delimitar as coisas em si 

mesmas, tudo estando sempre em relação, não haveria distinção entre a 

transformação das qualidades e a transformação das próprias coisas, 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrhma%2Ftwn&la=greek&can=xrhma%2Ftwn0&prior=pa/ntwn


Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1547 

distinção que é intentada apenas por Platão, que inclusive faz Sócrates dizer 

ao seu interlocutor que o termo poiotês, (182a) traduzido por qualidade, lhe 

soaria estranho. O mais provável é que, como um bom pensador dos usos 

linguísticos, Protágoras tenha contribuído para a emergência desta distinção, 

seguindo a corrente de seus antecessores que construíram um novo arsenal 

linguístico para a transição do pensamento mito-poético para um 

pensamento mais abstrato.5 Platão elevou as coisas, incluindo qualidades, 

ao estatuto de formas independentes e separadas, mas a tese do homem-

medida, por sua vez, sugere que as coisas que aparecem e são 

experimentadas pelo homem aparecem naquele instante, não sendo possível 

e não havendo a necessidade em delimitar a fronteira entre as coisas e suas 

(outras) características que mudam. E, nesse sentido, a opção pela tradução 

do termo ὡς por ‘enquanto’, tal como feita pelos tradutores portugueses, 

parece mais sugestiva para a compreensão da sentença.  

 

 

A extensão do termo ánthropos: do singular ao comum 
 

Segundo Untersteiner (2012, p.85), não sendo a alma, para 

Protágoras, nada exceto percepções, e não tendo ela portanto qualquer 

autonomia substancial, os estados de consciência originam-se das sensações 

                                                           

5  Como se sabe, o termo sophistés era usado como sinônimo de sophós, sábio, e referia-se a 

qualquer um que possuísse uma sabedoria e/ou habilidade particular, o que incluía especialistas 

em alguma techné, poetas, adivinhos, bem como aqueles que hoje conhecemos por filósofos. 

Os primeiros sofistas, tal como ficaram conhecido para nós e que circulavam pela Grécia do 

século V a.C., sustentaram concepções políticas e doutrinas teóricas muito diversas entre si. Se 

é possível sustentar haver entre eles algo em comum é o fato de a maioria destes pensadores ter 

se concentrado na produção e análise de discursos. Sobre Protágoras, as fontes afirmam que 

tinha interesse especial pela gramática, apresentando, inclusive, correções linguísticas, além de 

distinguir o gênero das palavras, em masculino, feminino e neutro, e ser o primeiro a distinguir 

os tempos dos verbos. Kerferd (2003, 119, 120), a esse respeito afirma que “Protágoras não 

estava meramente tentando analisar e descrever o uso corrente do grego; seu objetivo era 

corrigir esse uso e, para isso, ele estava pronto a recomendar medidas drásticas”. Para Guthrie 

(2007, p.205), por sua vez, o objetivo dessa preocupação com a gramática “[...] não era de fato 

científico, distinguir e codificar o uso existente, mas prático, reformar a linguagem e aumentar 

sua eficácia por correspondência mais estreita com a realidade”. 



O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1548  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

com que a alma se identifica, sem que haja por trás delas nenhum quid 

substancial, origem ou ponto de apoio. O relato de Sexto Empírico (217; 

218) é compatível e atribui a Protágoras a opinião de que a matéria é um 

fluxo de emanações, onde estão contidas todas as razões dos fenômenos. O 

mesmo ocorre com Diógenes Laércio (IX, 8, 51), segundo o qual, para o 

abderita, a alma é nada além dos sentidos. Para o sofista, em outras palavras, 

o saber sobre as coisas é um jogo de ação e afetação sensorial entre os seres, 

cujo movimento está dos dois lados, no órgão sensorial e nos objetos, 

produção de realidades instantâneas, e jamais uma instância racional a 

priori.  

Interessante notar que Protágoras, que mostra um enorme apreço à 

faculdade racional e ao discurso lógico-argumentativo, além de não definir 

uma fronteira entre corpo e alma, não formula uma concepção sobre a razão 

que a diferencie de outras faculdades. Segundo a crítica platônica, 

Protágoras parece entender o corpo e a alma como diferentes tipos de 

percipientes: os órgãos sensoriais corporais percebem a aparência imediata 

de algo que provoca a sensibilidade; a alma, por sua vez, ‘percebe’ por ter 

julgamentos admitidos pela aprendizagem e experiência. Sendo a alma 

considerada produtora de realidades instantâneas e não uma instância a 

priori, não há, portanto, distinções substanciais entre ela e o corpo. A 

diferenciação entre estas duas instâncias no homem o fará o filósofo, que 

com a máxima radicalidade (perfeita para fins didáticos), distingue sensível 

e inteligível, promovendo a alma a essência do homem. A distinção, 

portanto, entre o que aparece aos sentidos e o que aparece à mente é feita 

por Platão. As coisas que aparecem são da ordem do pensamento ou são da 

ordem do que é físico?  Estão dentro ou fora de nós? Tais como as coisas 

me aparecem, tais elas são para mim, um fenômeno mental? Ou tais como 

as coisas me aparecem, tais elas são para mim, objetos externos, um 

fenômeno físico?  

Quando nos é dito através da doutrina secreta que o branco que é 

percebido não está no objeto, tampouco nos olhos de quem percebe, Platão 

nos faz constatar a impossibilidade da relação direta com o real. Inferimos 

que entre o ato de perceber e o ato de reconhecer o que se percebe há uma 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1549 

espécie de lacuna, e ao longo do diálogo ele nos conduz a pensar que não 

nos relacionamos imediatamente com os objetos, pois a inteligibilidade é 

dependente do pensamento e o (re)conhecimento das coisas se dá por meio 

de uma apreensão intelectual. No Menon (80c-e), em resposta ao paradoxo 

do conhecimento - ‘como reconhecer quando encontrar o que se desconhece 

totalmente’, - Platão dirá que o conhecimento está contido na alma, sendo 

possível rememorar essa realidade anterior que a alma contemplou antes de 

se ligar ao corpo. No Crátilo (411b), em tom cômico, Platão diz que aqueles 

que afirmam que nada existe de estável, mas só o fluxo permanece, após 

tanto investigarem a natureza das coisas, acabam tomados de vertigem e, 

atribuindo a sua própria tontura às coisas externas, confundem um estado 

interno com um estado externo. No Teeteto, por sua vez, podemos perceber 

que a distinção entre o que é mental e o que é físico é uma questão sobre a 

qual Platão quer que pensemos. E é, por isso, que em alguns momentos do 

diálogo ele sugere que, já que nada é em si mesmo, mas apenas para quem 

o experimenta, quem percebe é o juiz <κριτὴς> (160c, 161d) e deve ter 

dentro de si o critério pelo qual avalia as coisas <ἔχει τὸ κριτήριον ἐν αὑτῷ> 

(178c). 

Entretanto, como vimos, isto não significa que se deva atribuir à tese 

do homem-medida uma posição subjetivista da realidade, pois, embora 

preferível a alcunha de objetivista, é anacrônica a dicotomia para o 

pensamento de Protágoras. O fato físico do perceber indica o corpo ou a 

concretude corpórea, portanto individual, como dimensão do ato perceptivo, 

mas, por outro lado, se nada é um e em si mesmo, a fórmula indica a negação 

do indivíduo. Ao afirmar que cada um é a medida das coisas que são para si 

e das coisas que não são para si, a evidência do sofista é a impossibilidade 

de o homem tornar-se algo (ou experimentar a si mesmo) sem que a 

exterioridade (ou algum tipo de sensação ou até mesmo um sonho) se 

apresente. O que se nota, pois, é que, além de afirmar o movimento, a 

doutrina do sofista afirma a intima relação entre o homem e o mundo no 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=krith%5Cs&la=greek&can=krith%5Cs0&prior=e)gw/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxei&la=greek&can=e%29%2Fxei0&prior=%5d
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=e)/xei
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=krith%2Frion&la=greek&can=krith%2Frion0&prior=to/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=krith/rion
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%28tw%3D%7C&la=greek&can=au%28tw%3D%7C0&prior=e)n


O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1550  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

qual age e percebe.6 Tanto o homem, quanto a coisa percebida fazem parte 

do ser - em fluxo - e, portanto, são; contudo, ao adentrarem um no campo 

do outro, é o homem (que depende desta relação para experimentar a si 

mesmo) que tem a possibilidade de avaliar esta relação. Ademais, se tudo 

nasce do encontro e o perceptor e o percebido, unidos, mudam 

continuamente, isso significa que, quando pretendemos medir a ‘coisa’, 

‘alteramos’ o que ela é, assim como somos nós alterados (154b). 

Para Protágoras, não se distinguem o que aparece aos sentidos e o 

que simplesmente aparece, já que, inescapavelmente centro de sua própria 

experiência, não pode haver para o homem distinção entre o que é e o que 

aparenta ser. A phantasia, tudo aquilo que se mostra, que aparece, que se 

faz visível, está em movimento, transforma-se, tendo a duração do instante 

em que aparece. Segundo o abderita, aquele que percebe as coisas em 

movimento participa também deste vir-a-ser e estando também em 

mudança, não pode perceber/experimentar duas vezes do mesmo modo, 

assim como uma próxima aparição o torna diferente e outro.7 Não há 

subjetivismo possível nesta fórmula, o que há, pelo contrário, é uma fusão 

extremada com a exterioridade ou qualquer tipo de aparecer. Sobre a 

doutrina secreta, Sócrates afirma que, devido à união e atrito das forças em 

movimento, a aparição é numericamente infinita, porém, da perspectiva 

humana, a aparição é sempre reduzida a um rebento gêmeo, o objeto que é 

percebido e a própria percepção que é gerada junto com o objeto, mas sem 

que haja, entre ambos, distinção (156b). É uma concepção orgiástica, 

fusional e fantasmagórica da percepção e de todo aparecer, e é com esta 

teoria que Sócrates está rivalizando, este é o impacto que Platão quer 

provocar em seu leitor: “E, sendo assim, dado que temos muito tempo livre 

                                                           

6 Protágoras, além de educador, era legislador, logo, quando afirma o homem como medida, 

decerto que se refere à contingencialidade das ações e das instituições humanas e à necessidade 

que estas têm de se adaptarem às mutações dos contextos político-sociais aos quais o homem 

se vincula. 

7  Deve se observar que, por intermédio de Sócrates, Protágoras argumenta ainda que a própria 

recordação é vivenciada no presente e que a experiência anteriormente vivenciada não é a 

mesma experimentada pela lembrança (166b). 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1551 

(σχολὴν), vamos analisar tudo de novo, sem sermos capciosos 

(δυσκολαίνοντες), mas submetendo-nos, na realidade, nós próprios a um 

exame, para considerarmos (ἐξετάζοντες) até que ponto estão em nós estas 

visões  (φάσματα)? (155a-b). Ou seja, não deveríamos refrear a fusão com 

o que não cessa de aparecer para entrarmos em contato conosco? Ou, em 

outras palavras, não deveríamos entrar em contato conosco para não nos 

fundirmos com o que não cessa de aparecer e não cessa de nos afetar?  

A partir das concepções de Protágoras, tal como Platão nos incita a 

reconstruir, as provocações de Sócrates seriam respondidas pelo sofista do 

seguinte modo: o objeto não possui uma determinação própria, tampouco o 

critério ou a determinação está na pessoa que percebe, pois tudo é relativo e 

dependente do encontro, e se as coisas estão mutuamente ligadas, precisam 

ser medidas pelo homem, ou seja, o homem não apenas é a medida de todas 

as coisas (ἄνθρωπον εἶναι πάντων χρημάτων μέτρον), como tem de acertar 

ser, quer ele queira quer não (167d). É evidente, todavia, que se tudo o que 

houvesse fossem realidades instantâneas nada apareceria, pois estaríamos 

imersos em uma ausência de medida, de inteligibilidade e sentido. É neste 

ponto que entra a importância da doxa para o sofista e que o torna um sofista 

para a tradição e não um típico pré-socrático envolvido com as coisas do ser 

e da phýsis.  

Para Protágoras as realidades instantâneas que aparecem ao homem 

vêm mediadas pela doxa, o discurso comum, ou seja, é o logos que mede e 

dá a medida de todo o aparecer. A phantasia possui inteligibilidade porque 

é algo entre a percepção (individual, irrepetível e única) e a doxa, relativa 

ao que é comum, o discurso partilhado pela pólis. Quando algo aparece, tal 

como, por exemplo, o sol surge no alvorecer do dia, aparecem ao mesmo 

tempo o amarelo, a luz, e o calor, e para Protágoras o sentido de tudo isso é 

sempre dado pelo nomos, os costumes e a linguagem comum. É por 

considerar desta maneira que no Protágoras (325c-d) o sofista de Abdera 

afirma que todos na cidade são professores de virtude, pois tão logo a criança 

compreende o que é dito, os adultos não poupam esforços para mostrar-lhe 

o que é justo e injusto, nobre e vil, sagrado e profano. A presença do ser é 

restringida em cada aparição que, através do uso e do costume, seleciona a 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sxolh%5Cn&la=greek&can=sxolh%5Cn0&prior=pollh/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=duskolai%2Fnontes&la=greek&can=duskolai%2Fnontes0&prior=ou)
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29ceta%2Fzontes&la=greek&can=e%29ceta%2Fzontes0&prior=au)tou/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fa%2Fsmata&la=greek&can=fa%2Fsmata0&prior=ta/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnqrwpon&la=greek&can=a%29%2Fnqrwpon0&prior=me/tron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=a)/nqrwpon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn0&prior=pou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrhma%2Ftwn&la=greek&can=xrhma%2Ftwn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Ftron&la=greek&can=me%2Ftron0&prior=xrhma/twn


O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1552  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

perspectiva a ser ressaltada.8 Neste sentido, o homem é a medida não apenas 

do que lhe aparece através dos sentidos, mas também do que é justo, do que 

é belo e do que é bom, quer seja uma crença, quer seja uma opinião. Em 

outras palavras, o homem é a medida tanto de um julgamento dos sentidos, 

como de um julgamento do pensamento, não havendo uma distinção clara 

entre uma e outra instância.  

Platão, em suas críticas no Teeteto, por sua vez, acusa que o 

protagorismo, num primeiro momento, nega um mundo comum a todos, 

cada homem vivendo em seu próprio mundo, um mundo privado, sendo 

instantâneo o próprio sujeito.  “Pois eu (Protágoras) afirmo que a verdade é 

como eu escrevi. Pois cada um de nós é a medida do que é e do que não é, 

e, no entanto, cada um difere infinitamente do outro: para um é uma coisa e 

assim aparece, a outro é e aparece outra coisa.” (166d)  

Reiteradamente citada no Teeteto, na proposição protagórica, o 

homem (ánthropos) é geralmente compreendido como sendo o ser humano 

individual. Todavia, apesar de o início do diálogo fazer parecer que a 

sentença se refere exclusivamente à individualidade de cada homem, Platão, 

exibindo a amplitude da proposição, alterna a interpretação, referindo-se ora 

ao homem singular e universal, ora ao homem enquanto coletividade.9 

                                                           

8 A escolha de Protágoras pelo vocábulo chrémata (que significa as coisas de que nos servimos 

ou as coisas que são úteis) para designar as coisas cuja medida é o homem, ao invés de 

prágmata, nos parece, nesse sentido, elucidativa. Como observa Cassin (1990, p. 67), as coisas 

cuja medida é o homem são as que lhe aparecem, o ser ao invés do não-ser, o algo ao invés do 

nada. Entretanto, o termo utilizado pelo sofista para designar coisas não foi prágmata, o estado 

de coisas ou as coisas como resultado de uma ação, mas chrémata, as coisas em relação ao 

homem. O homem, a cada vez, é a medida das coisas, afirmaria Protágoras, na medida em que 

as coisas que o homem tem em torno de si no uso e no costume aparecem a ele justamente por 

serem úteis ao uso e ao costume. Só lhe aparecem as coisas que lhe são úteis (ou têm um 

sentido), as que não são, não lhe aparecem. Segundo Cassin, “o turbilhão pré-socrático da 

alétheia como não-ocultação, recebe uma primeira restrição da presença” (1990, p. 63). 

9 É sobretudo no discurso que Sócrates faz em defesa de Protágoras que se evidencia o alcance 

coletivo da proposição, como, por exemplo, na afirmação de que o que a cada cidade aparece 

como justo e belo assim o é enquanto ela o determinar (167c); e na de que todas as coisas estão 

em movimento e o que aparece a cada um assim o é, tanto a cada indivíduo, como a cada Estado 

(168b). A centralidade do vínculo coletivo entre os seres humanos na doutrina de Protágoras 

 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1553 

Quando a sentença se dirige ao problema do conhecimento e da percepção, 

Platão enfatiza a referência ao homem individual, quando o contexto é 

relativo a juízos éticos e estéticos (como são os costumes e as leis), a ênfase 

é na referência ao homem coletivo. Este, pois, é um ponto importante, a 

saber: a qual escala ou extensão da palavra homem Protágoras estava se 

referindo em sua proposição? Sexto Empírico (D.K. 80 B1) afirma que 

Protágoras introduz o princípio de relatividade ao afirmar que cada homem 

é o critério daquilo que lhe aparece. Ou seja, segundo a sua interpretação, a 

frase refere-se ao homem individual. Kerferd (2003, p.148) consente com 

esta interpretação e ao contrário afirma Gomperz (1881, p. 504), para quem 

o homem mencionado por Protágoras não é o indivíduo, mas a condição do 

homem em geral, pois declarar o indivíduo como a medida da existência das 

coisas significaria a negação de toda a realidade objetiva. Segundo 

Romeyer-Dherbey (1999, p.24) esta última é a interpretação mais 

comumente dada no século XIX: o homem significando a natureza humana. 

Segundo ele, Hegel10 foi considerado por restituir à sentença a dupla 

acepção da palavra homem, e ao se deparar com os dois sentidos possíveis 

da fórmula protagórica, objetou que à época dos sofistas o interesse do 

sujeito em sua particularidade não se distinguia do interesse do sujeito na 

sua racionalidade substancial.  

Nesse sentido, interpretações mais recentes, como as de 

Untersteiner (2012, p.79) e de Romeyer-Dherbey (1999, p.25), afirmam a 

dupla extensão do termo ánthropos presente na formulação de Protágoras e 

defendem que a ambivalência não é uma confusão involuntária do sofista. 

Como observa Romeyer-Dherbey, concordando com Platão (171a) quando 

este denuncia a impossibilidade de o homem singular ser o critério da 

verdade, já que, se assim fosse, critério nenhum haveria, a passagem do 

homem singular ao homem universal seria, portanto, o critério da verdade, 

                                                           
também pode ser observada no mito, relatado no Protágoras, sobre o surgimento dos seres e 

humanos e das cidades narrado pelo sofista no diálogo homônimo, no qual afirma a importância 

do pudor (aidos) e da justiça (dike) para a sobrevivência dos homens (320d-322d). 

10 Hegel é considerado marco pioneiro de uma nova maneira de encarar o estatuto dos textos 

dos sofistas. 



O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1554  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

dois momentos de um processo dialético. Se, por um lado, toda phantasia 

se mostra em uma aparência e se expressa como doxa, estabelecendo, assim, 

uma verdade ao mesmo tempo instantânea e absoluta, a opinião singular 

pode apenas verificar-se enquanto verdade se em consonância com a opinião 

dos outros - ou, de preferência, com a opinião da maioria. O conceito de 

homem neste sentido é de escala variável, opõe-se a si próprio ou inexiste 

quando cada homem possui sua própria opinião e adquire unidade quando 

as particularidades se conciliam, (1999, p.25) ou, em outras palavras, apenas 

pelo discurso as particularidades podem se (re)conciliar.  

Apontando para a verdade humana, uma verdade que precisa ser 

negociada com os outros homens, o sofista denuncia o nomos como critério 

de ‘verdade’ estabelecido pelo homem. Esta interpretação é fortalecida por 

uma passagem no Teeteto em que Sócrates afirma ser sustentado pelo sofista 

que a opinião comum se torna verdadeira por ocasião de uma adoção, assim 

permanecendo enquanto estiver em vigor (167c; 172b). Neste sentido, na 

concepção segundo a qual é verdadeiro o que a cada um aparece é incluída 

a verdade do próprio julgamento, embora seja previsível que um homem 

comum sustente a visão de que alguns julgamentos são falsos, sobretudo 

quando quem julga não possui qualificação no assunto. Em outra passagem, 

Sócrates, que a todo momento quer mostrar a característica de presa fácil de 

seu interlocutor, indica esta possível falha na doutrina do homem-medida, 

constatando que não julgamos sempre a opinião do outro correta. Com a 

máscara de eurístico, Sócrates joga com o argumento do próprio Protágoras: 

 
Se nem ele próprio acreditava, nem a maioria, que de 

facto o não pensa, que o homem era a medida, será que 

não é necessário que esta verdade que ele escreveu o 

não seja para ninguém? Mas, se ele acreditava e a 

maioria não concorda, fica sabendo, em primeiro lugar, 

que, quanto maior for o número daqueles que acham 

não ser esta verdade, tanto mais ela o não será (170e-

171a).  

 

Segundo Romeyer-Dherbey, o pensamento de Protágoras possui 

uma estrutura que abrange três partes ou momentos, sendo esta estrutura 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1555 

essencial para compreender a doutrina do pensador, sua intenção e 

significado: o primeiro momento, considerado negativo, é o momento das 

antilogias11, e os dois momentos seguintes, considerados construtivos, são a 

tese do homem-medida e o discurso forte12, respectivamente (1999, p. 17). 

Como vimos, Protágoras, segundo a explicação de Sócrates, equiparando o 

que aparece (phantasia) e a opinião (doxa), anulando a oposição 

parmenídica entre doxa e alétheia, afirma a verdade de tudo o que aparece 

e, portanto, a verdade da doxa. O sofista, nesse sentido, não pode definir o 

que é a verdade, pelo menos não enquanto correspondência, pois ele só 

admite o que aparece; e para admitir a verdade (em oposição à falsidade), é 

preciso dois polos separados e que se correspondam, como o ser e o discurso 

sobre ele. Não obstante, Protágoras dirá que sobre todas as coisas há 

discursos duplos, que, ao invés de apresentarem entre si uma relação de 

hierarquia, são equivalentes.  

Há dois logoi em oposição ao que um pode vir a ser dominante ou 

mais forte, enquanto o outro, submisso ou mais fraco. Ora, se as antilogias 

apresentam uma realidade instável e indecisa, é aí que o homem surge dando 

uma medida. No entanto, se cada indivíduo certamente é a medida de todas 

as coisas, esta medida é muito fraca se cada um permanecer sozinho com 

sua opinião. Esta é a interpretação que Romeyer-Dherbey (1999, p. 26) dá 

ao fragmento. Para ele, o discurso forte entra como o momento construtivo 

da doutrina de Protágoras.13 Se cada indivíduo é a medida de sua própria 

                                                           

11 Há uma obra encontrada entre os manuscritos de Sexto Empírico (KERFERD, 2012, p.94), 

que ficou conhecida como Discursos Duplos (Δισσοὶ λόγοι) e que foi associada aos sofistas em 

geral, mais de uma fonte, porém, afirma que foi Protágoras o primeiro a falar de antilogias, 

techne argumentativa que visa colocar lado a lado argumentos opostos sobre os temas em 

discussão. Cf. SOUSA & PINTO, 2005, p.73. 

12 Este fragmento aparece na Retórica de Aristóteles. Com desaprovação, afirmando ser isso de 

nenhum valor, a não ser na retórica e na erística, segundo o estagirita, Protágoras “criou o 

argumento mais forte e o argumento mais fraco e ensinou os seus discípulos a censurar e elogiar 

a mesma pessoa”. (1408a23) 

13 Embora as antilogias, tal como lemos em As Nuvens (111-114) de Aristófanes, que aproveita 

a polêmica e identifica o argumento fraco ao injusto e o forte ao justo, já produzia alvoroço à 

 



O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1556  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

realidade, o discurso fraco, o que não comunica ou não convence, mantém 

cada indivíduo em sua própria particularidade e incomunicabilidade. O 

discurso não partilhado, afirma ele, é um discurso fraco, se chegar a ser um 

discurso, pois toda comunicação supõe o compartilhamento, algo de 

comum. A opinião pessoal verifica-se pelo seu acordo entre a opinião dos 

outros, se a opinião pessoal não é reforçada pela de outrem, se não convence 

ninguém, desaparece e não pode aspirar ao ‘verdadeiro’. O discurso forte, 

ao contrário, tem o poder de fazer com que as partes se conciliem, fazer com 

que as diversas vozes entrem em uníssono. O consenso provocado pelo 

discurso é, pois, o fiel da balança e, por isso, é preciso tornar mais forte o 

discurso mais fraco. E o fortalecimento do consenso, que se gera em 

incessante disputa, ocorre por meio da reflexão, tomada, aqui, não como um 

diálogo da alma consigo mesma, mas das ‘almas-corpos’ em constante 

relação umas com às outras.  

Tendo em mente e seguindo as evidências da ascendência 

heraclítica de Protágoras, mais uma vez percebemos a grande afinidade 

entre os dois pensadores. Como o despertar do que dorme, a que se refere 

Heráclito em seus aforismos, o discurso forte instaura um mundo comum, 

um mundo único e igual para todos. O discurso fraco, como no universo 

particular do homem que dorme, mantém o indivíduo aprisionado em seu 

isolamento. O pensamento do sofista surge, nos termos das questões da pólis 

democrática, como um desdobramento do pensamento do efésio.  Não 

obstante, a despeito das afinidades, a descontinuidade entre os pensamentos 

                                                           
época, foi principalmente a passagem de Aristóteles que serviu como base para relacionar, não 

apenas Protágoras, mas toda a sofística exclusivamente à habilidade retórica, oradores hábeis 

que com suas capacidades e ensinamentos estimulavam os mal-intencionados a vencer a 

disputa. O fragmento entrou para a história como a essência da sofística cujos ensinamentos 

falsificavam e faziam o pior argumento parecer melhor ou davam à causa mais fraca a aparência 

de mais forte. Tanto as mais recentes interpretações do pensamento de Platão, restituindo-lhe o 

caráter dialógico propriamente dito, quanto a virada linguística da filosofia, da qual podemos 

considerar Nietzsche o precursor, vem contribuindo para a recolocação e valorização destes 

pensadores marginalizados pela história da filosofia. O fato de os sofistas não serem ‘filósofos’ 

aos olhos de Platão e de Aristóteles, como se sabe, produziu efeitos negativos na prática 

doxográfica subsequente e o menosprezo em que eram tidos no plano teorético tornou-se um 

desincentivo para o registro e a repetição de suas doutrinas. 

 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1557 

é visível, uma vez que, se, para Heráclito, a lei feita pelos homens é um 

reflexo da ordem do cosmos, “todas as leis humanas nutrem-se de uma só 

divina”14 (DK 22 B 114), para Protágoras, os homens são limitados pelas 

perspectivas, balizadores da verdade e valoração sobre as coisas, e por isso 

são falhos em refletir a natureza com perfeição, isto é, o conflito entre as 

diferentes vozes e perspectivas é permanente. 15 As coisas que aparecem ao 

homem lhe aparecem na medida de sua utilidade, logo, o abderita apenas até 

certo ponto é um típico pré-socrático, pois ele constata uma restrição e/ou 

seleção humanas. Neste ponto fica evidente a ambiguidade das suas 

palavras: a necessidade de dar medida é ao mesmo tempo o contato com 

uma nova possibilidade de desmedida. A condição do homem de restrição 

acerca da presença das coisas e de ser em relação a sua própria experiência 

limitante significa uma abertura para as possibilidades de perspectivas, um 

novo risco e uma nova possibilidade de hybris.  

Notamos, por fim, a distinção entre a paideia poética e a paideia 

sofística. Em um momento transicional de uma cultura predominantemente 

oral para a escrita, e também entre o mythos e o logos, a linguagem servia 

às necessidades da memória e a tradição era preservada através do ritmo e 

propagada através da repetição e da memorização (SCHIAPPA, 2003, p. 

26).  Na paideia poética, a memória é um processo de inspiração divina, há 

uma deusa que é a agente e o indivíduo que é de algum modo ‘passivo’ e 

dependente, apesar de aparecer como um privilegiado, um iniciado, um 

escolhido. Até o século VI a.C., afirma Cornford (1952, p. 103), não havia 

a dúvida quanto à apreensão mental de verdades. Ninguém contestava nem 

contradizia a verdade dos poetas que, quando inspirados pelas musas, eram 

capazes de proferir a Alétheia. O processo de lembrar, o ato poético, a 

memória, é uma espécie de revelação purificadora que se dá de um outro 

                                                           

14 Tradução de Charles Kahn. 

15 O logos não é mais algo que deve ser ouvido e compreendido, como em Heráclito, nem a 

expressão do sentido absoluto do ser, como em Parmênides, tornando-se, com a perspectiva 

introduzida pelo sofista, construção humana. O discurso, para Protágoras, pertence, pois, ao 

âmbito da ação e não é sua função primeva transmitir conhecimento objetivo, embora ele seja 

capaz, através dos usos comuns e das utilidades das technai, atestar objetividades da realidade. 



O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1558  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

para com o eu, isto é, o poeta lembra-se graças à inspiração divina. A palavra 

mágico-religiosa, observa Detienne (1988, p. 36), escapa à temporalidade 

formando um todo com as forças que estão para além das forças humanas e 

o falar mito-poético, ao transcender o tempo, transcendia também os 

homens, jamais sendo uma manifestação de um pensamento individual.  

A paideia sofística, por outro lado, interpreta a memória não como 

algo sagrado, purificador ou iniciático, mas como algo funcional e possível 

de ser adquirido por qualquer cidadão, ocorrendo graças ao esforço pessoal, 

exercícios e técnicas mnemônicas. Platão no Crátilo (414c), em suas 

inumeráveis e aparentes brincadeiras etimológicas, ilustra esta 

transformação fazendo a palavra techne (arte ou técnica) derivar de echonoe 

(possessão do espírito). A palavra com seu grande poder de encantamento e 

fascinação e que, anteriormente, encontrava-se no domínio dos poetas 

inspirados pelo divino, mostra-se passível de uma técnica16, e quem diz não 

é um outro no lugar do cidadão, mas ele mesmo, revelando-se ativo e 

potencialmente capaz de modificar a práxis ético-política. Enquanto o 

discurso poético revelava a realidade já existente, o discurso neste momento 

aparece como capaz de produzir uma realidade ou determinar a perspectiva 

sob a qual as coisas devem ser reveladas. O contexto histórico vivido por 

Protágoras revela a capacidade produtiva do pensamento e descobre a 

realidade não como um fenômeno exterior, autônomo, impositivo de um 

estado de coisas ao qual o homem deve submeter-se, mas como algo que até 

certo ponto é produzido pelo falar do homem. Percebia-se que ao falar, o 

homem determina modos de ver, cria sentidos, e criando sentidos cria 

                                                           

16 Platão no Protágoras (338e-348a) mostra que a poesia, embora fosse considerada centro da 

educação, passava a receber análises e críticas. Neste diálogo, como mais um indicativo desta 

transição dos métodos pedagógicos, o sofista declara que, para um homem, a parte mais 

importante da educação é ser perito na poesia, capacitar-se a compreender o discurso poético, 

explicá-lo quando questionado a respeito e saber quando um poema foi corretamente composto. 

Mais adiante, depois de narrar um mito, apresenta dele uma análise com justificativas e 

argumentos (320d-328d), ocorrendo o mesmo com a sua famosa sentença sobre os deuses, na 

qual, após afirmar a impossibilidade de saber se existem ou não existem e qual o seu aspecto, 

justifica a sua declaração argumentando que o assunto é obscuro e a vida humana, curta. 

 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1559 

realidades. O sábio, portanto, é aquele que ressalta a perspectiva melhor a 

ser revelada, produzindo deste modo um discurso forte.17 Um enorme 

perigo, todavia, reside aí, perigo em relação ao qual Platão se mostra 

vigilante: o homem, com as possibilidades inesgotáveis da fala, pode 

acreditar-se instaurador do real. Apesar de não ser isso o que apregoa 

Protágoras, a sentença que diz que o homem é a medida de todas as coisas 

pode de fato ser assim interpretada, pois há este risco. Contudo, o que a 

proposição, em toda a sua magnitude declara, é que justamente por isso 

temos a necessidade da medida.  

Das diferentes concepções de alma à importância da pólis, tendo 

percorrido até aqui, há algo que, por fim, podemos asseverar: a doutrina do 

homem-medida nada tem a ver com uma anarquia epistemológica segundo 

a qual todas as percepções e juízos se equivalem. A democracia, por ser uma 

aposta na realização das opiniões, toma as opiniões dos indivíduos 

separadamente, ficando evidente a importância da fala para se obter voz nas 

decisões da pólis. Se, por um lado, como afirma Sócrates em defesa de 

Protágoras (166a-168d), para o sofista o sábio é aquele que sabe a diferença 

entre percepções melhores e piores, e é capaz de alterar o aspecto das coisas, 

fazendo ser e aparecer bom para esta ou aquela pessoa o que era ou lhe 

aparecia mau; por outro, o homem-medida, ou seja, cada um de nós, não 

perde sua potência diante do melhor, pois ninguém pode levar quem tem 

uma opinião falsa a ter uma opinião verdadeira, uma vez que “não é possível 

ter opinião sobre o que não é, nem ser afetado por outra coisa que não aquela 

que o afeta, que será sempre verdade” (167b). O educador, assim como o 

médico, compara ele, deve fazer uma mudança de um estado pior para outro 

melhor e, enquanto o médico faz a alteração com remédios, o sofista a faz 

com discursos. Tanto o doente quanto aquele que possui más 

opiniões/percepções têm opiniões verdadeiras, que, no entanto, não são úteis 

                                                           

17 É sábio e educador quem tem a capacidade de afetar o outro, de transformar o outro. Trata-

se, neste caso, de quem intervém e afeta e não propriamente do teórico que, como sugere a 

palavra, contempla. O processo educativo, por sua vez, leva em conta cada um dos educandos 

que, possuindo sensações e opiniões, quer perniciosas e nocivas (que devem ser transformadas), 

quer úteis e benéficas (que devem ser promovidas e desenvolvidas) são sempre verdadeiras. 



O ánthropos de Protágoras: do singular ao comum 

1560  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

nem vantajosas. Há, do mesmo modo, governos mais sábios que outros, e o 

mais sábio é o que, por meio do discurso, convence os cidadãos a adotar as 

disposições mais úteis à comunidade. O objetivo do sofista com seu ensino, 

pois, é ser útil à cidade, é colocar a cidade de acordo consigo mesma e, neste 

sentido, a finalidade é a prevalência da opinião da cidade sobre a do cidadão. 

É uma aposta na negociação e no predomínio do interesse comum, embora 

haja pouca ou nenhuma garantia de que não acabe prevalecendo a opinião 

pior, ou até mesmo aquela que levará a cidade à ruína. 

Para finalizar, considero que, segundo insinua o drama platônico, a 

tese do homem como medida tem um caráter oracular, conseguindo reunir-

se ao mesmo tempo como misterioso aforismo, ao estilo de Heráclito, e 

como predição ou vaticínio de um futuro inescapável.  A discussão travada 

entre o filósofo (Sócrates) e os dois matemáticos (Teeteto e Teodoro) ocorre 

em 399 a.C., ano do julgamento e da morte de Sócrates. Ao fim do debate, 

após descartadas as três definições de conhecimento, ilustrando 

tragicomicamente o tom oracular da sentença do homem como medida, 

Sócrates afirma que precisa dirigir-se ao pórtico do rei para responder a 

acusação formal que Meleto fez contra ele (310d). A medida do homem, 

através da cidade, determinou que Sócrates era culpado, e interrompendo o 

fluxo de sua vida, condenou-o à morte. A esta altura, Protágoras, censurado 

sob acusações muito similares às que mataram Sócrates, porém, não pela 

democracia, mas pela oligarquia, já era morto - morreu, segundo 

testemunhos, em um naufrágio em fuga do julgamento dos Quatrocentos. 

Nota-se, pois, que o diálogo, embora dirigido pela questão do conhecimento, 

possui um forte viés político-pedagógico, o que se pode afirmar de toda a 

obra platônica. 

 

 

Referências 

 
CASSIN, Barbara. Ensaios sofísticos. Trad. A. L. Oliveira; L. C. Leão. São Paulo, 

Siciliano, 1990. 

CORNFORD, F. M. Plato’s Theory of Knowledge. Londres, The Open University, 

1935. 



Bianca Vilhena C. Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1537-1561, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1561 

DETIENNE, Marcel. Mestres da verdade na Grécia arcaica. Rio de Janeiro, 

Jorge Zahar, 1988. 

DIÓGENES LAÉRTIOS. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Trad. M. G. 

Kury. Brasília, EdUnb, 1988. 

GOMPERZ, Theodor. Pensadores griegos. Asuncion, Guarania, 1881. 

GUTHRIE, W. K. C. Os sofistas. São Paulo: Paulus, 1995. 

JAEGER, Werner. Paideia. São Paulo: Martins Fontes, 1979. 

KAHN, H. Charles. A arte e o pensamento de Heráclito. São Paulo: Paulus, 2009. 

KERFERD, G. B. O movimento sofista. São Paulo, Loyola, 2003. 

PLATÃO. Teeteto. Tradução de Adriana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri. 

Lisboa, Calouste Gulbekian, 2010. 

PLATÃO. Diálogos. Teeteto, Crátilo. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém, 

EdUFPA, 2001. 

PLATÃO. Mênon. Tradução de Maura Iglésias. Rio de Janeiro: Puc-Rio, Loyola, 

2001. 

PLATÃO. Protágoras. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém, EdUFPA, 

2002. 

ROMEYER-DHERBEY, Gilbert. Os sofistas. Lisboa, Edições 70, 1999. 

SCHIAPPA, Edward. Protagoras and Logos: A Study in Greek Philosophy and 

Rhetoric. Columbia, University of South Carolina Press, 2003. 

SOFISTAS. Testemunhos e fragmentos. Tradução: Ana A. A. de Sousa e Maria J. 

V. Pinto. Lisboa, Casa da Moeda, 2005. 

UNTERSTEINER, M. A obra dos sofistas: uma interpretação filosófica. São 

Paulo, Editora Paulus, 2012. 

Data de registro: 15/07/2021 

Data de aceite: 15/03/2022 



Titulo do artigo 

1562  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1562, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1563 

 

 Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro 

Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia 

no ensino médio profissional1 

 

 

Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira* 
 

 

Resumo: Este artigo apresenta uma análise do processo de fabricação dos conceitos 

relacionados à técnica e à tecnologia na obra “O conceito de Tecnologia” (Vol. 1) 

de Álvaro Vieira Pinto. Primeiramente aborda-se os conceitos de máquina e de 

técnica e o modo como esses conceitos se conectam com o problema do 

“desenvolvimento” nacional. Em seguida explora-se o problema da ideologização 

da noção de “era tecnológica” e a relação do conceito de tecnologia com a ideologia 

dominante. Por fim a partir da metodologia do ensino de filosofia por problemas, 

propõe caminhos possíveis para a introdução do ensino da filosofia da técnica e da 

filosofia da tecnologia no ensino médio profissional. 

 

Palavras-chave: Álvaro Vieira Pinto; Filosofia da Tecnologia; Ensino Médio 

Profissional; Filosofia Brasileira 

 

 

                                                           

1 Agradeço à Prof. Me. Isabela Alline Oliveira, pela leitura e comentário aos manuscritos 

desse artigo. Esse artigo é uma versão modificada do trabalho defendido no curso de 

Especialização em Ensino de Filosofia no Ensino Médio da UFSJ. Parte dessa pesquisa foi 

financiada pelo Edital 25/2021 do Programa Institucional de Fomento à Bolsas de Pesquisa 

do IFMG/Campus Betim, com a colaboração das bolsistas Ana Machado e Paola Fonseca, a 

quem agradeço. 

* Doutor em História Social pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Professor 

no Instituto Federal Minas Gerais (IFMG/Campus Betim). E-mail: 

lucas.pereira@ifmg.edu.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/7575059142081185. ORCID: 

http://orcid.org/0000-0001-9140-2002.   

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-63576  

  

mailto:lucas.pereira@ifmg.edu.br
http://lattes.cnpq.br/7575059142081185
http://orcid.org/0000-0001-9140-2002


Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1564  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Thinking about technique and technology with Álvaro Vieira Pinto: 

contributions to the teaching of philosophy in Technical High School 

 

Abstract: This paper analyzes the conceptualization of techcnique and technology 

in the book “The Concept of Technology” (Vol.1) of Álvaro Vieira Pinto. The first 

section focus on the concepts of machine and technique and the connections with 

the “national developlment problem” in Vieira Pinto work. Then the text explores 

the ideological treatment of the concept of “Technological Era” and the relationship 

between technology and dominant ideology. In the end, guided by the methodology 

of teaching philosophy through problems, the last section proposes some paths to 

introduce the philosophy of technique and techonology in the practice of teaching 

Philosophy in the Technical High School. 

 

Key-words: Álvaro Vieira Pinto; Philosophy of Technology; Technical High 

School; Brazilian Philosophy 

 

 

Penser la technique et la technologie avec Álvaro Vieira Pinto : contributions 

à l'enseignement de la philosophie dans l'enseignement technique secondaire 

 

Résumé: Cet article présente une analyse de les méthodes de fabrication de 

concepts liés à la technique et à la technologie dans l'ouvrage « Le concept de la 

Technologie » (Vol. 1) d'Álvaro Vieira Pinto. D’abord, les concepts de machine et 

de technique sont discutés, ainsi que la manière dont ces concepts sont liés au 

problème du « développement national». Ensuite, les problèmes de l'idéologisation 

de la notion d'« âge technologique » et de la relation du concept de technologie avec 

l'idéologie dominante sont explorés. Enfin, à partir de la méthodologie de 

l'enseignement de la philosophie par problèmes, on propose des pistes possibles 

pour introduire la philosophie de la technique et la philosophie de la technologie 

dans l'enseignement secondaire technique. 

 

Mots-clés: Álvaro Vieira Pinto; Philosophie de la Technologie; Enseignement 

Secondaire Technique; Philosophie Brésilienne 

 

 

 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1565 

 

Considerações iniciais 

 

No princípio era a cultura. Em interação dialética com a natureza, a 

cultura, por meio da razão, vence os obstáculos da natureza, e o ser humano 

distingue-se dos outros seres a ponto de “produzir em conjunto com os 

semelhantes os bens de existência” (VIEIRA PINTO, 2005, p. 74).2 A 

humanização se daria, então, com o nascimento da cultura. Mas “cultura” 

corresponde, nesse caso, a essa capacidade de construir a própria existência 

a partir de uma série de elementos fundados com o desenvolvimento do 

sistema nervoso, como o surgimento da linguagem e o desenvolvimento da 

habilidade de criar ideias e de associá-las. A vitória do ser humano em 

relação à natureza se deu e se dá pela razão e esta, por sua vez, foi e é 

propiciada pela própria natureza, a partir do desenvolvimento biológico do 

sistema nervoso (CT, p. 162). Contudo, ao desafiar a natureza em termos 

biológicos, o ser humano não é capaz de vencê-la nos próprios termos da 

natureza, mas somente a partir das artificialidades engendradas pela razão 

em ação: “as ideias abstratas e a invenção imaginativa que movem a ação 

técnica” (CT, p. 162). A cultura, então, é a síntese do próprio processo de 

desenvolvimento humano e nela encerra-se nossa capacidade de criar, a cada 

momento histórico, diferentes respostas (diferentes máquinas, ações, 

estratégias) aos impedimentos que a natureza impõe à existência humana. A 

análise dialética de Álvaro Vieira Pinto assume uma centralidade do ser 

humano, com sua razão, nas mudanças históricas diante das necessidades de 

substituição de uma técnica por outra de modo interminável (CT, p. 163-

164). 

Todo esse argumento, me parece, encontra-se na base do 

pensamento sobre a técnica e a tecnologia do filósofo brasileiro Álvaro 

Vieira Pinto em sua obra póstuma “O conceito de Tecnologia”, finalizada 

na década de 1970, em sua fase madura. Partindo do problema do 

desenvolvimento do sistema nervoso, Álvaro Vieira Pinto constrói uma 

                                                           

2 Para facilitar a leitura, a obra será referenciada como CT, daqui para frente. 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1566  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

série de argumentos e definições de máquina, técnica e tecnologia, buscando 

sustentar a melhor e mais correta maneira de indagarmos o problema da 

tecnologia. Assim, o autor se posiciona contra uma série de leituras sobre a 

tecnologia que grassavam o mundo desde a segunda metade do século XX. 

Suas críticas miravam tanto a produção literária da ficção científica, quanto 

intelectuais de diversas áreas que estabeleciam uma relação negativa ou 

positiva diante da tecnologia, mas sempre partindo de pressupostos 

epistemológicos equivocados: o essencialismo da técnica, a autonomia das 

máquinas, etc.  Assim, Vieira Pinto desenvolve uma sistemática 

apresentação dos princípios gerais e corretos para sustentar a pergunta 

filosófica sobre a técnica e a tecnologia, que seria, em sua visão, a leitura 

dialética da existência, ou seja, uma pergunta que se indague sobre os 

processos de construção das condições materiais de existência do ser 

humano por ele mesmo. 

A obra é marcada por uma série de repetições do argumento central, 

mencionado no início deste artigo, acrescido de novos elementos, de novas 

críticas, ou mesmo de reformulações do próprio argumento.3 Assim, ao 

longo da leitura do texto, sentimos uma certa familiaridade com o 

desenvolvimento do raciocínio, dando a impressão de já termos lido 

determinado trecho antes.  Norma Côrtes chama atenção para essa escolha 

consciente, feita por Álvaro Vieira Pinto, em CRN. Segundo a autora, essa 

estratégia voltava-se para o diálogo com as pessoas comuns. Falar com 

cautela, repetir a mesma ideia de modo diferente era um método próprio que 

pretendia abrir caminhos para o filosofar autônomo do próprio leitor 

(CÔRTES, 2003, p. 69-75).4 

                                                           

3 Nessa obra, Vieira Pinto repete o estilo de escrita da obra anterior, Consciência e Realidade 

Nacional (CRN), e oculta a maioria das referências e autores com os quais dialoga, seja para 

criticar, seja para basear sua argumentação, o que dificulta a tarefa da contextualização histórica 

de suas ideias (VIEIRA PINTO, 1960). 

4 Por outro lado, a escrita como estratégia de alcançar as pessoas comuns caía em um paradoxo 

observado inclusive pelos críticos de Vieira Pinto: como alcançar a consciência crítica – que 

Vieira Pinto compreendia como a linguagem filosófica – a partir da linguagem tida como 

“ingênua”, do senso comum? (CÔRTES, 2003, p. 86-87).  



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1567 

Neste artigo retomo os conceitos de era tecnológica, técnica e 

tecnologia, desenvolvidos pelo autor no seu livro “O Conceito de Tecnologia” 

(vol. 1). Partindo das ponderações sobre esses conceitos, apresento algumas 

reflexões sobre a introdução do problema da técnica e tecnologia no ensino 

de filosofia no Ensino Médio Profissional (EMP), considerando a 

metodologia do ensino por problema (GALLO, 2012).  

 A hipótese defendida é que a conceitualização de técnica, de 

tecnologia, de máquina e de ‘era tecnológica’ do filósofo brasileiro, no livro 

analisado, contribui para o ensino de filosofia no ensino médio. Essa 

contribuição se dá na medida em que nos auxilia a propor e a desenvolver, 

com os estudantes, reflexões críticas sobre as condições de produção de 

técnica e tecnologia em uma instituição de ensino voltada para esse fim, como 

é o caso dos Institutos Federais de Ciência, Educação e Tecnologia. 

 

 

O problema da máquina e da técnica 

 

A técnica é um conceito que mobilizou inúmeros pensadores na 

história da filosofia. Partindo dos clássicos, observamos o desprezo de 

Platão em relação à cópia da Natureza que o artista produz em suas 

atividades. Na Metafísica, Aristóteles, por sua vez, observa a existência de 

um logos na técnica. Já na modernidade, a técnica passa a assustar, a afligir 

o espírito de determinados autores, que fizeram leituras catastróficas em 

relação ao destino do ser humano face ao desenvolvimento tecnológico, 

como Heidegger, ou até mesmo Marcuse que, com sua teoria crítica, 

apontou para os perigos ideológicos da dominação do homem pela técnica 

(FEENBERG, 2003). Álvaro Vieira Pinto produziu uma crítica profunda em 

relação ao conceito de técnica, estabelecendo o que ele chamou de pergunta 

correta sobre a técnica. Nesta seção discuto aquilo que considero ser as bases 

da crítica produzida pelo filósofo em sua obra póstuma. 

Em “O Conceito de Tecnologia”, Vieira Pinto sustenta sua 

concepção dialética da técnica a partir da definição de uma série de noções 

e conceitos. A concepção de máquina do autor está conectada com a própria 

ideia de desenvolvimento e progresso. Para o filósofo, a máquina existe para 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1568  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

cumprir um papel social estabelecido pelo ser humano que a projetou e 

nunca para fazer valer um papel em si mesma5. Assim, ele concebe o 

desenvolvimento das máquinas como um processo natural, biológico-

cultural, de desenvolvimento do próprio ser humano. 

Uma das principais características oriundas do processo de 

“hominização” da espécie, passa pela capacidade de projetar. A ideia de 

projeto pressupõe o trabalho de transformação “da realidade material”, 

criando as bases da transformação e desenvolvimento humano, uma vez que 

cria “diferentes condições de vida” (CT, p.54). Além disso, esse trabalho 

que transforma a realidade material também estabelece “novos vínculos 

produtivos com as forças e substâncias da natureza” (CT, p. 55). Portanto, 

toda a existência humana e toda ação humana tem origem nessa capacidade 

de projetar (CT, p. 55).6  

E mais do que isso, o autor delimita essa capacidade de projetar 

como uma característica eminentemente humana. O projeto é um elemento 

chave no processo dialético de propor uma “solução” diante da “relação” 

entre o ser humano e o “mundo físico e social” (CT, p. 55). O sistema 

nervoso atua como determinante na produção do ser humano de duas 

maneiras básicas: pela capacidade de produzir ideias a partir da linguagem; 

e pelo estabelecimento de relações entre as ideias que se tem sobre o 

                                                           

5 Há várias passagens nesse sentido. Ver em especial: “O homem nada projeta senão para 

preencher uma exigência individual. Mas as relações sociais do homem dão-lhe uma essência 

que consiste exatamente nesse relacionamento social. Por isso, ao dizermos que o inventor 

concebe o projeto de um engenho, na verdade estamos nos referindo a uma situação social que 

engendra no espírito dos indivíduos culturalmente capacitados para tanto imaginar o projeto das 

mediações, dos instrumentos, de toda espécie, que atenderão ao reclamo da sociedade no 

momento histórico considerado. A definição dialética da máquina coloca-a, tal como outro 

produto humano qualquer, na perspectiva das contradições humanas que se destina a resolver” 

(CT, p. 120). 

6 Aqui, Vieira Pinto se opõe à corrente existencialista de projeto. Como o autor ocultou seus 

interlocutores, não é tarefa simples identificá-los. Entendo que esse assunto merece um 

tratamento rigoroso e cuidadoso em investigações posteriores, mas é preciso ressaltar a presença 

de Vieira Pinto em Sorbonne em 1949, bem como seu encontro rápido com Jean-Paul Sartre no 

Brasil, em 1960. Parte das respostas construídas pelo filósofo brasileiro se deram a partir do 

debate com a tradição francesa sobre cultura e tecnologia. Mas o autor recoloca a questão a 

partir do ponto de vista da realidade brasileira. 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1569 

mundo, permitindo elaborar um “projeto” para modificar a realidade física, 

ou seja, os corpos. Assim, a ação humana advém de uma capacidade de 

abstração, uma “capacidade abstrativa”, que possibilita a criação de imagens 

das qualidades dos “corpos e fenômenos objetivos”. Essas imagens, meros 

reflexos, por sua vez, quando ligadas umas às outras pela capacidade 

abstrativa, dão “lugar a uma terceira” imagem também abstrata, como um 

projeto, que precisa ser concretizado por algum esforço, uma ação no mundo 

(CT, p. 55). Essa capacidade de projetar, portanto, exerce função importante 

na consciência humana e abre terreno para a ideia de que toda ação humana 

possui, “necessariamente”, um caráter técnico (CT, p. 59). Logo, uma das 

bases das possibilidades de construção da máquina é a capacidade de 

projetar. A máquina é fruto do projeto humano de “fazer aquilo que a 

natureza faz” (CT, p. 78). 

Mas engana-se quem conclui a partir dessa definição que as 

máquinas têm uma habilidade própria, uma vontade própria, só porque o ser 

humano transferiu para elas parcela do esforço que realizava antes com seus 

próprios músculos. Para Vieira Pinto, nenhuma máquina pensa, mesmo as 

que ele denomina como cibernéticas, ou as automatizadas na linguagem 

contemporânea. A máquina não é capaz de produzir pensamento, pois esta 

é uma faculdade exclusiva do ser humano. 

 

Um relé não pensa, mas executa a função reguladora a 

ele delegada pelo pensamento humano. A máquina ou 

o aparelho onde figura essa peça simula regular-se a si 

mesma, quando de fato cumpre apensar a regulação 

antecipadamente imposta pelo construtor (CT, p. 124). 

 

A origem da máquina está na necessidade humana. Sua razão reside 

sempre no ser humano e não em si mesma (CT, p. 120). A máquina “não é 

autora de autênticos projetos” e se ela tem essa aparência de autonomia, 

“este resultado decorre de ter sido projetada exatamente para isso” (CT, p. 

92). Portanto, o ser humano não fabrica nenhum objeto “pensante”, “apenas 

aproveita a propriedade objetiva possuída pela matéria de obedecer a 

proporções matemáticas e regras lógicas nas interações físicas” (CT, p. 98-

99). Por consequência, ao captar os princípios que organizam os elementos 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1570  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

da natureza, a máquina coloca-os a serviço do ser humano, a partir de uma 

projeção anterior, ligada a alguma necessidade humana. Aliás, qualquer 

dispositivo que seja capaz de captar uma força natural e revertê-la a serviço 

da humanidade é denominado como “máquina” por Vieira Pinto (CT, p. 

101), em crítica a uma noção mais limitada de máquina em Marx. 

O conceito de totalidade permite observar a máquina “na verdadeira 

realidade de criação da cultura humana” (CT, p. 106). Pois a totalidade 

observa os problemas técnicos como problemas civilizacionais, unificando 

técnica e ciência na ordem objetiva do processo histórico-dialético. A 

totalidade é “feita de contrários em conflito” (CT, p. 47). Assim, o indivíduo 

concebe a máquina, mas a sociedade possibilita ou impossibilita que se 

desenvolva, se produza a partir dessa nova concepção, desde que a máquina 

tenha um valor para toda humanidade (CT, p. 80). A “transmissão de 

informações”, ou seja, a educação é o meio que possibilita o 

desenvolvimento constante da construção de um “projeto comum”, que 

também se constitui como aperfeiçoamento do conhecimento (CT, p. 80). A 

máquina é, portanto, uma “manifestação do processo evolutivo biológico” 

do ser humano (CT, p. 73), ela é parte da “história natural” do ser humano. 

E, por ser manifestação desse desenvolvimento, contém em si uma 

antinomia fundante: ela inclui em seu pleno funcionamento, a sua 

falibilidade, “a carência a ser cancelada na aparelhagem que sucederá a ela” 

(CT, p. 127). 

Como vimos, a espécie humana nasce com a técnica. Esta é o modo 

pelo qual a natureza confere a faculdade de “agir racionalmente” ao ser 

humano (CT, p. 195). A técnica, portanto, condiciona as relações produtivas 

que sustentam a vida humana e é condicionada por esse mesmo processo 

produtivo (CT, p. 194). Ela define o que pode ser produzido e é definida em 

termos daquilo que pode ser uma nova forma de produzir. Mas não nos 

enganemos. Isso não significa que a técnica possui, na visão de Vieira Pinto, 

um caráter de “motor da história”, pois quem cria a história, quem 

“historiciza o tempo”, quem concebe o mundo e desenvolve um modo de 

agir sobre a natureza, ou seja, quem desenvolve a técnica é o ser humano 

(CT, p. 159). A técnica existe em função do ser humano. O domínio das 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1571 

técnicas é, nesse sentido, o “triunfo da razão” sobre a natureza (CT, p. 160), 

é o resultado das contradições entre humano e natureza, criando novos 

condicionamentos que deverão ser superados dialeticamente. A técnica é 

uma “propriedade inerente à ação humana sobre o mundo” que 

 

exprime por essência a qualidade do homem, como o 

ser vivo, único em todo o processo biológico, que se 

apodera subjetivamente das conexões lógicas 

existentes entre os corpos e os fatos da realidade e as 

transfere, por invenção e construção, para outros 

corpos, as máquinas, graças aos quais vai alterar a 

natureza, com uma capacidade de ação imensamente 

superior à que caberia aos seus instrumentos inatos, os 

membros de que é dotado (CT, p. 136-137). 

 

Vieira Pinto estabelece um duplo movimento cognoscitivo do ato 

técnico: i) a definição da qualidade do “ato” que produz pela técnica e ii) a 

transferência “do ato ao agente”, ou seja, àquele que “pratica atos técnicos” 

(CT, p. 176). Trata-se de um processo de leitura objetiva do mundo, mas 

também de subjetivação desse mesmo mundo. A poiesis é a faculdade 

prática que cria, que produz algo que não existia antes, mas é uma atividade 

que se dá pela relação do ser humano com o mundo (ver FEENBERG, 2003, 

p. 2). Pelo modo como o ser humano pensa o mundo. 

 

Pela faculdade tecnopoiética, identificada à invenção 

da máquina, o homem se afirma como ser pensante, 

não em caráter abstrato, mas porque pensa segundo as 

leis da realidade e se superpõe definitivamente aos 

animais brutos, incapazes de tornarem sua a 

racionalidade a que obedecem (CT, p. 137, grifos 

nossos). 

 

A pergunta correta sobre a técnica consiste, então, em buscar 

compreender qual “papel desempenha a técnica no processo de produção 

material da existência do homem por ele mesmo” (CT, p. 155). Assim, 

Vieira Pinto se distancia das concepções que ele classificou como 

“ingênuas” ou “impressionistas” que conferem à técnica uma característica 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1572  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

negativa ou positiva.7 Vieira Pinto estabelece uma crítica bastante incisiva 

às perspectivas biologizantes de Oswald Spengler (CT, p. 143-149) e à 

metafísica de Martin Heidegger (CT, p. 150-153). Na visão do filósofo 

brasileiro, esses dois autores não propuseram a pergunta correta sobre a 

técnica ao tomarem-na como parte da alma de um povo, de uma etnia 

específica, como em Spengler, ou como algo que precisa ser “desvelado”, 

no sentido atribuído por Heidegger à “aletheia” (verdade) grega (CT, p. 

155). 

Para Vieira Pinto, a técnica não é um fenômeno, ou seja, não é 

independente do desenvolvimento do ser humano, mas é intrínseca a ele. É 

imanente. Ela não se distingue de um “suposto ‘númeno’ (...) pois se inclui 

na essência do ser que a elabora” (CT, p. 214). Pensar o surgimento da 

técnica é pensar o surgimento do ser humano. A técnica, desse modo, é um 

processo de produção deliberada, logo, consciente (CT, p. 199). Uma 

consciência que permite ao ser humano representar “para si a relação entre 

os meios materiais ou ideais de que dispõe e emprega numa operação e as 

finalidades que deseja satisfazer pela aplicação desses meios” (CT, p. 199-

200). Em sua visão, “a historicidade da técnica confunde-se com a da própria 

espécie humana” (CT, p. 208). Desse modo, a técnica é uma modalidade 

específica da nossa capacidade de reflexão, ou seja, da capacidade humana 

de refletir, de usar a razão para solucionar os problemas com os quais se 

defronta na natureza, para “resolver as contradições com que se depara na 

relação com o mundo natural” (CT, p. 206). 

Mas no mundo contemporâneo, existe uma interpretação que 

enxerga a técnica como uma “entidade abstrata”, produzindo uma 

hipostatização da técnica, ou seja, uma reificação da técnica (CT, p. 177). O 

técnico, nesse mundo contemporâneo, é a personificação daquele que 

carrega consigo a técnica, mas o que de fato o técnico faz é a “mediação”, 

via “atos adequados”, do funcionamento adequado e normal das máquinas 

(CT, p. 177). O técnico é um “executor de atos técnicos” (CT, p. 177). Isso 

se dá por uma divisão simbólica do mundo, para falar em termos bourdianos. 

                                                           

7 Sobre as concepções da consciência ingênua, ver Côrtes, 2003. 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1573 

Em “O poder simbólico”, Bourdieu apresenta sua tese das cisões, da di-visão 

do mundo que o capital cultural e a linguagem promovem no “espaço de 

relações” sociais (BOURDIEU, 2009, p. 136). Apesar da distância teórica, 

Vieira Pinto argumentava algo semelhante, entendendo que ocorre uma 

“separação entre dois tipos humanos”: aqueles que inventam métodos, 

instrumentos, modos de produzir e aqueles que executam as ações técnicas, 

os “atos adequados”, prescritos pelos primeiros (CT, p. 181). A ideia de 

dominação, portanto, entra em cena na análise de Vieira Pinto, concebendo 

a linguagem como “técnica fundamental” que prescreve e dá origem a todas 

as outas técnicas (CT, p. 183). 

A solução proposta pelo autor para supererar essa dominação 

encontra-se na projeção de novos horizontes para construir uma 

autocentralidade na “invenção e fabricação de técnicas e máquinas” que 

capacite o país subdesenvolvido para “competir na linha de frente” com 

outras nações (CT, p. 127). As universidades federais brasileiras, 

reformadas na década de 1970 e ampliadas na primeira década do século 

XXI, e os Institutos Federais de Educação, Ciência e Tecnologia, criados em 

2008, são dois exemplos de projetos nacionais de superação dessa condição. 

O “desenvolvimentismo” como projeto de transformação da realidade 

subdesenvolvida, estava no horizonte de Vieira Pinto e, de certo modo, 

também esteve no horizonte de algumas propostas governamentais ao longo 

do século XX8. Segundo Marcos de Freitas (1998, p. 70), Vieira Pinto 

entendia que “sem ideologia do desenvolvimento não há desenvolvimento 

nacional”. O desenvolvimento seria, assim, diretamente dependente da 

consciência crítica, numa relação mútua (FREITAS, 1998, p. 100). Dessa 

forma, a superação da condição política de dominação incluía, na visão de 

Vieira Pinto, uma dimensão pública do debate sobre o desenvolvimento, que 

                                                           

8 Sobre as reformas nas universidades na década de 1970, ver MOTTA (2014), sobre o caráter 

desenvolvimentista do governo Lula, ver COSTA (2015). O problema da reforma universitária 

foi desenvolvido por Vieira Pinto no livro “A questão da universidade” de 1962, em que ele 

discute o problema da dependência econômica e da produção científico-tecnológica brasileira. 

Alguns intelectuais importantes, como Darcy Ribeiro, também lidaram com esse problema. A 

filosofia de Vieira Pinto, nesse sentido, está conectada com uma série de problemas estruturais 

da formação da sociedade brasileira. 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1574  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

deveria ser uma ocupação primordial, portanto, das universidades, escolas e 

institutos de pesquisa (FREITAS, 1998, p. 71). 

 

 

O problema da “era tecnológica” e da tecnologia 

 

No mundo moderno, a admiração da natureza, mencionada por 

Aristóteles (Metafísica, I, 2, 182b) e Platão (Teeteto, 155d), se transformou. 

Tornou-se uma admiração, um maravilhamento diante das obras humanas, 

que, por sua vez, são tomadas agora como naturais aos espíritos da 

modernidade (CT, p. 35). O espanto diante do mundo na contemporaneidade 

é, portanto, um espanto diante das coisas produzidas pelos seres humanos, 

uma admiração do novo. A cosmogonia, na visão do autor, se desloca da 

“natureza para o homem” (CT, p. 37), na defesa de que não é o “universo” 

que cria o mundo, mas, sim, o ser humano (CT, p. 39). Nesse processo, o 

espanto diante do novo converte-se em ideologia. A novidade é tornada 

natural e, quanto mais o ser humano multiplica a sua capacidade de produzir 

novas máquinas ou objetos, maior a diminuição da nossa capacidade de nos 

maravilharmos diante dessas mesmas obras (CT, p. 38). 

A ideologização da tecnologia consiste, assim, na embriaguez da 

“consciência das massas, fazendo-as crer que têm a felicidade de viver nos 

melhores tempos jamais desfrutados pela humanidade” (CT, p. 41). Essa 

ideologia cria, portanto, uma série de conceitos, tidos como “ingênuos”, que 

são capazes de se espalhar e, uma vez difundidos, serem popularizados, 

como a ideia de “explosão tecnológica” (CT, p. 233). 

Vieira Pinto entende que o uso desses conceitos é uma característica 

da consciência ingênua que é destituída de uma “sensibilidade histórica”. 

Focando e absolutizando o presente de modo impressionista, o analista da 

tecnologia ingênuo, observa com “assombro” o desenvolvimento 

tecnológico, assumindo que vivemos um momento “excepcional” (CT, p. 

233). Para o autor, “toda época teve as técnicas que podia ter” (CT, p. 234), 

portanto, em todo momento o ser humano vivenciou e produziu “explosões” 

tecnológicas, saltos de desenvolvimento de saberes e práticas sociais. A 

expressão “era tecnológica” é, portanto, um “estereótipo verbal” que 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1575 

sustenta o maravilhamento humano “diante de suas criações” (CT, p. 235). 

Estamos diante do que Vieira Pinto denomina como “teologia tecnológica”, 

que “exige um culto e assume as características de religião messiânica” (CT, 

p. 291). Uma das bases de sustentação dessa “teologia” seria a concepção 

de história da “consciência ingênua”, ou seja, o pensamento não lógico, “não 

racional”, “não histórico” (CÔRTES, 2003, p. 100) 

Para o filósofo o termo era tecnológica “refere-se a toda e qualquer 

época da história, desde que o homem se constituiu em ser capaz de elaborar 

projetos e de realizar os objetos ou as ações que os concretizam” (CT, p. 

63). Segundo Alberto Abreu (2013, p. 16), a hipótese de Vieira Pinto 

consistia em entender que a “era tecnológica” se apresentava como um 

“elemento apologético do status quo” do pós-guerra, que conferia certa 

legitimação aos rumos políticos e comportamentais naquela nova ordem 

mundial. Todas as sociedades, de toda época, se encaixam, portanto, na 

noção de “era tecnológica”. Toda época é, consequentemente, 

extraordinária. Qualquer presente cria máquinas e tecnologias que são 

originais, dentro de uma historicidade de contínua superação dialética (CT, 

p. 47). 

A percepção de Vieira Pinto sobre a originalidade de cada época é 

correta, mas ele chega a essa conclusão a partir de uma visão teleológica da 

história. Sabemos, no entanto, que em cada época existem movimentos que 

inventam laços e linhas de continuidades dando, ideologicamente, a 

impressão de que vivemos tempos de superação e evolução constante. 

Walter Benjamin (2019) já havia traçado uma crítica à história vista de cima, 

ao historicismo alemão, apontando caminhos de leituras a contrapelo da 

história. Aquilo que não foi e que não pôde ser é matéria filosófica 

fundamental para a compreensão do estado de coisas, inclusive da própria 

condição de dominação ideológica. O curioso é notar que Benjamin (2019. 

p. 19) também mobiliza o próprio materialismo histórico para superar essa 

ilusão da continuidade. 

Por outro lado, Vieira Pinto tem uma sensibilidade muito 

interessante no sentido de não classificar em termos qualitativos as 

sociedades de acordo com suas tecnologias, pois entende que “a sociedade 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1576  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

chamada primitiva não é aquela que não possui tecnologia” (CT, 307). Na 

visão do autor, a sociedade dita “atrasada” viveria “mergulhada na 

tecnologia a ela peculiar”, mas é exatamente esse mergulho tecnológico que 

impediria a ocorrência de transformações substanciais, dando a aparência de 

imobilidade social (CT, 307). Daí a magia do “curandeiro” ser comparada 

às tecnologias da medicina moderna, no sentido de cumprir sua função 

social na totalidade civilizacional. Superar, portanto, a ideologia da “era 

tecnológica” dos tempos cibernéticos é um caminho fundamental para a 

compreensão da tecnologia pela consciência crítica (logo, objetivo, racional, 

histórico). 

Uma nova “consciência técnica” teria surgido com a modernidade e 

a explosão de novos procedimentos técnicos a partir da energia a vapor e da 

eletricidade. O vocábulo “tecnologia” teria se originado nesse momento de 

transformação e nascimento do capitalismo (CT, p. 331). Essas 

transformações são lidas como próprias de um novo momento da 

humanidade, em detrimento das civilizações do passado e, também, das 

civilizações ditas atrasadas. E, assim, a nova humanidade torna-se a tecno-

humanidade. Em outras palavras, a ideologia da tecnologia estaria 

intrinsicamente conectada com o desenvolvimento histórico do próprio 

capitalismo industrial e, posteriormente, do capitalismo financeiro no século 

XX. Na visão de Vieira Pinto, a consciência é um dos primeiros terrenos da 

vivência social da tecnologia como uma ideologia. 

Na visão de Kleba (2006, p. 77), o central na obra analisada é “a 

problematização” que Vieira Pinto faz do “papel da tecnologia” diante da 

sustentação das relações de dominação dos países desenvolvidos em relação 

aos subdesenvolvidos. De fato, esse tema é um dos mais relevantes,  além 

de ser um ponto que se conecta com a obra pregressa de Vieira Pinto. Mas 

na minha visão, essa problematização da dominação seria uma consequência 

secundária do problema ontológico construído por Vieira Pinto. Ou seja, a 

dominação está e estará, invariavelmente, no plano da análise dialética que 

ele realiza, mas há uma concepção anterior que sustenta sua leitura. A 

pergunta sobre a tecnologia de Vieira Pinto corresponde a uma concepção 

sobre o ser humano e sua relação com a realidade: as leis da lógica dialética 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1577 

seriam a base para qualquer problematização posterior. Nesse sentido, o 

problema político em Vieira Pinto parte de uma concepção crítica da 

dialética materialista. 

Para Vieira Pinto, o problema mais profundo, o problema 

“verdadeiro” que aflige os países subdesenvolvidos, o que hoje denomina-

se como países do Sul, não reside na substituição de tecnologias, “mas em 

transformar as relações fundamentais da sociedade” (CT, 297). Pois são as 

relações sociais que sustentam a permanência de “tecnologias antiquadas”. 

Como disse antes, na sua visão, nenhuma tecnologia está além ou aquém do 

seu tempo. Isso reside no fato de Vieira Pinto não tomar a tecnologia como 

causa de sucesso ou fracasso civilizacional, mas como mediação das 

relações políticas e sociais de diferentes forças sociais (CT, 286). 

Vale a pena ressaltar que Vieira Pinto, quando trata da 

ideologização da tecnologia, trava um diálogo, mesmo que bastante 

informal, com o problema ideológico do colonialismo. Essa visão de mundo 

“usa neste particular do ardil de revestir com as insígnias de lei da história 

o que não passa de simples contingências de fato” (CT, p. 268). A 

naturalização das diferenças tecnológicas entre países ricos (produtores) e 

países pobres (consumidores de tecnologia) é uma consequência desse 

processo de ideologização da tecnologia. O centro do poder, na visão de 

Vieira Pinto, cria duas falsas perspectivas: a tecnologia como algo a ser 

sempre “adquirido pelo país atrasado, pagando caro”, e de que “que a 

tecnologia é produto exclusivo da nação dominante” e só pode se originar 

dela (CT, p. 266). 

Diante desse cenário de ideologização, o autor atribui duas tarefas 

fundamentais ao técnico. O técnico pensa sobre suas próprias ações, sobre 

aquilo que produz, sobre o sistema em geral, pois cabe “a todo homem 

trabalhador o direito de dizer em que consiste a técnica” (CT, p. 330). Mas 

Vieira Pinto convida o técnico a tomar para si a consciência crítica, como 

aparato metodológico a fim de pensar corretamente a tecnologia. A 

educação, novamente, aparece como parte fundante do processo de 

emancipação nacional. 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1578  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A primeira tarefa do técnico seria, portanto, realizar um “exame de 

suas condições existenciais”, analisando rigorosamente os 

condicionamentos sociais de sua atividade laboral de modo lógico (CT, p. 

321). Esse primeiro passo serviria para “separar” os elementos “nocivos aos 

interesses do povo” daqueles que visam o desenvolvimento da nação 

(idem).9 Já a segunda tarefa é intimamente ligada à primeira e consiste na 

“denúncia” pública dos projetos prejudiciais, “das pressões econômicas” e, 

também, “da repressão” encabeçada por “agentes da tecnologia de 

dominação” que ameaçam os técnicos dos países subdesenvolvidos (CT, p. 

322). Essas também serão as tarefas da filosofia em um mundo 

subdesenvolvido: 

Mostrar que a situação desfrutada atualmente pelos 

supostos afortunados não decorre de um decreto do 

destino, não se deve a nenhuma fatalidade, mas se 

explica por motivos históricos materiais perfeitamente 

conhecidos (...) Demonstrar a relatividade do conceito 

de dominação, a fragilidade dos numerosos ex-

impérios sepultados na história, vem a se estabelecer 

como ponto culminante da doutrina crítica a certeza de 

que, em vez da fatalidade da superioridade, o que se 

tem verificado é precisamente o oposto, a fatalidade do 

declínio. (CT, p. 329). 

 

Em contraposição à noção de que somente as nações ricas detém a 

capacidade, o poder, as condições de produção de tecnologia, Álvaro Vieira 

Pinto argumenta que a tecnologia é, de fato, “um patrimônio da 

humanidade” (CT, p. 267). Novamente, o conceito de totalidade é muito 

importante para compreensão desse problema. De fato, a concepção 

dialética de Vieira Pinto o conduz à compreensão da tecnologia como parte 

de uma função social, que serve ao coletivo como um todo. Várias são as 

passagens em que ele desenvolve esse argumento. Uma ideia que pode 

                                                           

9 Leitor crítico de Platão, é curioso que o “exame” apareça como primeiro recurso da formação 

crítica do técnico em Vieira Pinto. Segundo Otavino Paula Neto (2014, p. 24-25) o objetivo do 

exame socrático “não é somente encontrar uma definição adequada da virtude em questão, mas 

tem também a pretensão de, com o exame, produzir uma transformação para melhor das almas 

dos interlocutores”. 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1579 

sintetizar essa perspectiva é a de que “o avião não foi” criado para que ele 

pudesse voar, mas para que o ser humano possa voar, ou seja, para o autor, 

somente “a sociedade oferece o fundamento real” do desenvolvimento 

tecnológico (CT, p. 80). E o acúmulo do conhecimento é parte desse 

processo de construção patrimonial que nos conduz ao progresso histórico. 

O progresso histórico está associado ao progresso tecnológico, mas 

o motor da história, como vimos antes, é a própria ação humana que conduz 

a substituição e o aperfeiçoamento das máquinas, elevando nosso 

conhecimento das leis da natureza (CT, p. 113) Nas sociedades 

contemporâneas, a tecnologia orienta uma nova forma de “organização do 

poder”, fundando a tecnocracia: uma sociedade “dirigida pelos técnicos, 

pelos especialistas, ou seja pelos homens de ciência, conhecedores 

aprofundados de certo ramo do saber” (CT. p. 457). Segundo o autor, o 

progresso tecnológico é caracterizado nessa sociedade como a 

corporificação da elevação da razão humana, em uma busca incessante por 

novas “mediações” que facilitem as conquistas em relação ao processo de 

produção dos bens da existência material. A melhor forma de enxergar esse 

progresso é na análise da “organização do trabalho” e no planejamento que 

envolve a “descoberta de novos métodos que poupam esforços físicos e 

mentais, no menor dispêndio de material, realizando em menor tempo igual 

volume de produtos” (CT, p. 469).  

Mas Vieira Pinto não nega exatamente a existência de uma razão 

técnica, mas não denomina esse processo como “racionalização técnica”, 

como o fez a Teoria Crítica da escola de Frankfurt, pois “a verdadeira 

essência dessa qualidade [a de racionalização] reside no homem, no 

trabalhador que a promove e executa” (CT, p. 469). Retomando o problema 

da ideologização, ele considera que essa noção acaba por sustentar toda a 

leitura “ingênua” da tecnologia. O autor conclui que 

 

não é a técnica, a rigor, que se racionaliza, é o homem. 

O homem revela-se o exclusivo agente das 

antecipações da razão técnica. Nele desenrola-se o 

verdadeiro processo de desenvolvimento da 

racionalidade, cujo conteúdo consiste no domínio cada 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1580  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

vez maior da realidade material, graças a formas mais 

perfeitas, numerosas e profundas do reflexo consciente 

delas no pensamento (CT, p. 470). 

 

Assim, o filósofo sustenta que a razão é o verdadeiro fundamento 

social da capacidade humana de inventar e de produzir tecnologia. Em 

outras palavras, “o desenvolvimento da razão consiste no aperfeiçoamento 

da capacidade de produzir” (CT, p. 484). O pensamento, ou seja, a ideia tem 

um papel fundamental nesse processo de produção. A ideia também tem um 

caráter dialético, pois ela é “simultaneamente produzida pelo produto e 

produtora dele”, ou seja, “o ato criador procede da ideia” (CT. p. 484). Essa 

reflexão de Vieira Pinto vai ao encontro da noção de hominização discutida 

no início deste artigo. Ou seja, a técnica é produzida pelo ser humano ao 

mesmo tempo em que define as possibilidades de existência do ser humano, 

produzindo-o (CT. p. 494). Na visão do autor, a tecnologia, portanto, 

“progride sem cessar”, impulsionando o progresso contínuo da razão e esta, 

por sua vez, progride permitindo a emergência de novas descobertas, de 

novas invenções. Nesse movimento dialético a razão técnica é o reflexo da 

razão teórica (CT, p. 520). 

Não tive a intenção de esgotar todos os meandros dos conceitos de 

técnica e tecnologia na obra estudada, mas apresentar diferentes argumentos 

produzidos pelo próprio autor ao conceituar a tecnologia, explorando 

algumas pistas e pontos que me pareceram ser fundamentais para o seu 

argumento. A meu ver, o problema ontológico da leitura dialética da 

realidade define os conceitos de técnica e tecnologia desenvolvidos por 

Vieira Pinto. Partindo das meditações realizadas nesses dois movimentos 

iniciais, a seguir, desenvolvo algumas reflexões sobre as possibilidades de 

introdução do problema da técnica e da tecnologia no ensino de filosofia no 

ensino médio profissional. 

 

 

 

 

 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1581 

Problemas filosóficos da técnica e da tecnologia no ensino médio 

profissional 

 

A filosofia pode ser entendida como uma atitude de espanto em 

relação ao que é comum, em relação àquilo que se passa no cotidiano, como 

nos ensinou Aristóteles, mas também pode ser compreendida como um 

desejo de conhecimento que nos ajuda a viver melhor, como argumenta 

Cupani (2003, p. 512). Ou mesmo como um modo de colocar em dúvida, 

em suspeição, as coisas tidas como óbvias e evidentes. Uma das obviedades 

generalizadas no senso comum do mundo contemporâneo reside na 

compreensão do nosso tempo como uma “era tecnológica”, que vê a 

automação tecnológica e a presença dos dispositivos inteligentes como um 

desenvolvimento inevitável e natural da produção humana. Esse senso 

comum entende que o destino da humanidade reside nesse desenvolvimento 

tecnológico específico. E um dos papéis da filosofia, a meu ver, é relembrar 

que a atividade técnico-tecnológica não é uma atividade ilhada, apartada da 

vida em coletividade. Para Cupani (2004, p. 513) a filosofia pode ser 

definida “como uma atitude consistente em pensar de maneira crítica e 

rigorosa para viver mais responsavelmente”. 

Mas qual seria o objetivo primordial da disciplina de filosofia na 

educação básica? O que é preciso fazer para que este objetivo seja 

alcançado? Entendo que a filosofia na educação básica tem o objetivo duplo 

de colocar crianças e jovens em contato com o conhecimento filosófico 

acumulado e de qualificar a proposição de problemas – e suas possíveis 

resoluções –, produzindo o pensamento crítico e estimulando a criatividade. 

Atualmente, o problema da tecnologia e do desenvolvimento são temas 

fundamentais para pensar o mundo contemporâneo. Por isso, penso que 

retomar o problema de Vieira Pinto no ensino médio profissional é tarefa 

urgente da filosofia na escola. 

Na visão de Ferraro, atuar em uma “sociedade da competência” 

significa promover o pensamento não sobre como “fazer bem as coisas”, 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1582  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

mas sobre aquilo que podemos considerar ser “bom” de ser feito (KOHAN, 

2013, p. 163). O papel da filosofia em uma sociedade que se coloca 

ideologicamente como técnica (VIEIRA PINTO, 2005, p. 290) é funcionar 

como uma espécie de “autoconsciência” dessa mesma sociedade 

(FEENBERG, 2003, p. 10). Para Ferraro “quem ensina deve dar o futuro 

interior a nossos meninos. Não devemos dar o futuro da vaga de trabalho, a 

promessa falsa, o futuro do que virá amanhã, mas o futuro interior, aquele 

construído dentro de si – o tempo interior”, o nosso papel é de estimular a 

“capacidade de ‘esperar’” (KOHAN, 2013, p. 167). 

Orientando-me pela metodologia proposta por Gallo (2012, p. 96-

98), proponho duas atividades pautadas nos seguintes caminhos: A) 

sensibilização; B) problematização; C) investigação e D) conceituação 

coletiva. Uma primeira abordagem é a introdução, na 1ª série do Ensino 

Médio Profissional (EMP), do problema da técnica, quando trabalha-se o 

conteúdo da Teoria do Conhecimento. O que se segue são sugestões 

pautadas em experiências de sala de aula e reflexões realizadas em um curso 

de formação de professores. 

A) Um ponto de partida pode ser a sensibilização inicial a partir da 

leitura de imagens cinematográficas, como os primeiros 10 minutos do filme 

“2001: Uma odisseia no espaço”, de Stanley Kubrick, lançado em 1968. A 

cena é bastante conhecida. Nesse trecho assistimos, em termos bem 

genéricos, o surgimento do conhecimento na era Paleolítica. Primatas, 

ancestrais dos primeiros hominídeos, são apresentados em diversas 

situações de natureza bruta, até encontrarem um monumento (um monólito, 

vindo do espaço). Na cena seguinte, um dos líderes é apresentado 

manuseando ossos. A imagem é entrecortada com frames desse monólito 

vindo do espaço e, então, o primata passa a manusear um osso como uma 

ferramenta para abater um animal. Tem-se, enfim, o primeiro passo para a 

produção do conhecimento e, por conseguinte, do poder. Na cena final deste 

trecho, em um conflito, os primatas bípedes usam o osso como um 

instrumento de luta – uma arma – e dominam o território. Daí, surge a 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1583 

clássica imagem do osso jogado no ar e se transformando em uma nave 

espacial no futuro. O filme segue pautando o problema da dominação do ser 

humano pelo conhecimento e pela técnica. 

B) Após essa sensibilização inicial, sugiro prosseguir com um 

diálogo sobre as impressões dos estudantes sobre o filme. Uma condução 

importante, por parte do docente, seria chamar a atenção para esse processo 

de humanização atrelado à descoberta da técnica – tal como na tese de Vieira 

Pinto –, mas também informar aos estudantes que o filme segue trabalhando 

com a ideia de que, no futuro, os seres humanos estariam dominados pelas 

máquinas. O professor pode estimular que os estudantes façam perguntas e, 

também, explorar alguns pontos para problematização: como conhecemos? 

Descobrimos a verdade ou interpretamos o mundo criando verdades? Quais 

as fontes do conhecimento (razão x impressões)? O que é técnica? Qual a 

relação entre técnica e humanidade? E entre máquina (instrumento) e 

humanidade? Afinal, qual o papel da técnica no desenvolvimento da 

humanidade e da nossa capacidade de conhecer? 

C) Em seguida tenho como indicação a apresentação das definições 

de máquina, propostas por Vieira Pinto: descritiva formalista (CT, p. 116-

118), Cibernética (em diálogo com a perspectiva platônica, p. 118-119), e a 

visão dialética materialista do próprio Vieira Pinto (CT, p. 119-120). Uma 

boa questão para a investigação seria indagar sobre as implicações dessas 

leituras para a compreensão do modo como conhecemos a natureza e do 

modo como esse conhecimento implica intervenção no mundo. É possível 

discutir, por exemplo, o papel do trabalho técnico na construção dialética da 

humanização e do desenvolvimento humano. 

A partir dessas definições, pode ser proposta uma reflexão e a 

elaboração do conceito de “projetar” trabalhado por Vieira Pinto, e retomar 

a oposição clássica entre conhecimento empírico e racional, desde Platão, 

focando, no entanto, nas concepções modernas do Empirismo e do 

Racionalismo. A partir da definição de projetar, podemos fazer uma 

comparação com o conceito de “ideia complexa” de Locke  (CT, p. 111) e 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1584  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

refletir sobre o caráter imanente da técnica na perspectiva de Vieira Pinto, 

no que diz respeito à construção do conhecimento. Além dos trechos já 

mencionados, um excerto de texto filosófico sobre o assunto pode ser o 

seguinte, associando-o com outros textos clássicos de autores como 

Descartes, Hume, Bacon e Kant. 

D) O resultado da conceituação não pode ser mensurado 

completamente, pois dependeria, nessa metodologia de ensino, da 

participação dos estudantes. Mas podemos apontar caminhos possíveis, 

como: apresentar uma visão mais ampla da origem do conhecimento, da 

relação entre ser humano e máquina; e do papel da técnica na construção do 

conhecimento; além de pensar possibilidades de diálogos com outros 

campos do conhecimento. No processo de conceituação, podemos 

incorporar as discussões de outras disciplinas técnicas ou básicas do 

currículo do EMP. O lugar da filosofia, nesse cenário, seria o de 

problematizar e contribuir para a reflexão crítica, nos termos de Vieira Pinto, 

sobre os fundamentos do conhecimento técnico que os estudantes 

aprenderão ao longo de sua jornada na instituição. 

A segunda proposta consiste em introduzir os temas e problemas da 

Filosofia da Tecnologia (FT) na 3ª série do ensino médio profissional. 

Novamente, partimos da metodologia proposta por Gallo (2013): i) 

sensibilização, ii) problematização, iii) investigação e iv) conceituação. 

i) A sensibilização inicial pressupõe solicitar que os estudantes 

definam “tecnologia”, criando uma nuvem de palavras no quadro branco, 

ou, em tempos de ensino remoto, em sites ou aplicativos criados para este 

fim. Essa nuvem de palavras deverá ser reservada e, em seguida, sugiro 

disponibilizar diferentes imagens de “eras tecnológicas” distintas, a fim de 

criar uma segunda sensibilização com o objetivo de criar um espaço para 

que os estudantes pensem sobre as características da tecnologia em 

momentos históricos específicos. São várias as possibilidades, mas sugiro a 

seguinte sequência: imagem de acampamento de Caçadores Coletores 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1585 

(datados do período Mesolítico)10, imagem de um Lavrador do (neolítico)11, 

imagem de uma locomotiva (do período da Revolução Industrial)12; imagem 

de um robô aspirador do século XX (do período da 

Cibernética/Informática)13. 

Essas imagens cumprem o papel de suscitar questões, dúvidas, 

inquietações, sobre os desenvolvimentos tecnológicos e não de representar 

absolutamente os períodos analisados. Não se trata, portanto, de 

anacronismo, mas exatamente de uma provocação ao pensamento. Esta 

segunda sensibilização ainda pode ser aprofundada quando focamos, 

também, nas especificidades tecnológicas de cada período. O propósito da 

atividade é permitir que os estudantes olhem objetos e cenas triviais e 

cotidianas como representativas de eras tecnológicas de diferentes 

civilizações no espaço e no tempo. Por isso, entendo que essa atividade 

contribui para os estudantes entrarem no problema já proposto por Vieira 

Pinto: a tecnologia é, realmente, uma obra somente do nosso tempo? 

ii) Após a sensibilização, pode ser apresentado aos estudantes os 

argumentos de filósofos diversos. Mas sugiro disponibilizar um trecho do 

livro CT, de Álvaro Vieira Pinto, intitulado “A técnica não é o motor da 

história” (p. 157). Com a leitura individual e mediada, o docente pode fazer 

uma rodada de reflexão a partir de uma série de perguntas. As perguntas 

dependerão de cada turma, mas elenco algumas questões que emergem em 

sala de aula, seja como iniciativa própria, seja como iniciativa dos 

estudantes. Perguntas como: o que pode a filosofia diante da tecnologia? 

Qual o papel das máquinas e da automação na nossa vida? Quais os limites 

do maravilhamento ingênuo diante da tecnologia? Quais os limites do 

                                                           

10 Disponível em https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=13976927. 

11 Disponível em https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=154346. 

12 Disponível em  https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=45282499. 

13 Disponível em https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=31251075. 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=13976927
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=154346
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=45282499
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=31251075


Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1586  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

espanto (horror) ingênuo diante da tecnologia? Outros exemplos podem 

explorar algumas perspectivas filosóficas, como: o ser humano se adequa à 

natureza ou adapta a natureza aos seus propósitos, como defende Ortega Y 

Gasset? A tecnologia nos liberta do peso da existência, como pensa Albert 

Borgman? A tecnologia é uma manifestação de determinadas racionalidades 

políticas, como defende Andrew Feenberg?14 Enfim, como se pergunta 

Feenberg (2003, p. 10), qual o papel da filosofia em um período que se 

autodenomina como a “era da tecnologia”? Traduzindo para o ambiente da 

escola técnica, qual o papel da tecnologia - e da educação tecnológica - em 

um país marcado pelo subdesenvolvimento e pela lógica de dominação 

colonial, como o Brasil? 

iii) Na etapa da investigação, podemos dividir a turma em grupos, 

solicitando que produzam um mapa mental ou mesmo um quadro temático 

baseado no artigo de Feenberg (2003), para avaliarmos o problema da 

tecnologia no mundo contemporâneo. As investigações podem se dar na 

biblioteca, em livros didáticos e em sites especializados, buscando 

identificar e definir a posição de autores como: Aristóteles, Kant, Heidegger, 

Andrew Feenberg e o próprio Álvaro Vieira Pinto (nesse caso, é possível 

mobilizar vários excertos sobre as definições de técnica, máquina, 

tecnologia e era tecnológica descritos anteriormente). Outros autores podem 

surgir, como Ortega y Gasset, Borgman, Simondon, Bunge, entre outros. 

Tudo isso a depender do interesse, disposição e material disponível. O 

importante é estimular os estudantes a identificar elementos característicos 

dos diferentes modos de pensar a técnica e a tecnologia. Essa atividade pode 

durar cerca de quatro a seis encontros de 50 minutos. 

iv) Após essa rodada, propõe-se um debate sobre o problema do 

conceito de tecnologia. A conceituação pode retomar os conceitos de Vieira 

Pinto e buscar uma reatualização, por exemplo, da sua noção teleológica e 

                                                           

14 Sobre as perspectivas desses três autores, ver, CUPANI, 2003. 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1587 

universal de técnica, hoje em dia bastante criticada e que encontra em 

filósofos como Yuk Hui, um contraponto. Hui (2020, p. 25) entende a 

tecnologia como pluriversal, sendo limitada e sustentada “por cosmologias 

particulares, que vão além da mera funcionalidade e da utilidade”. 

Novamente, a recriação ou reafirmação do conceito de tecnologia dependerá 

do modo como cada turma se apropria das propostas pedagógicas e 

filosóficas do professor. De todo modo, esse caminho pode ser orientado 

pelo objetivo de promover um “apelo à diversidade” (GALLO, 2006, p. 20), 

uma abertura para o plural, para as diferentes perspectivas e modos de 

conhecer e saber, que não podem ser medidos pela ciência e tecnologia 

modernas (HUI, 2020, p. 91). 

 

 

Considerações finais 

 

Essa proposta de introdução dos temas da filosofia da técnica e da 

filosofia da tecnologia (FT) no Ensino Médio Profissional (EMP), tendo 

como referência os problemas desenvolvidos por Vieira Pinto, se deu por 

meio do eixo metodológico problemático desenvolvido por Sílvio Gallo. No 

entanto, acredito que, independente da metodologia escolhida (história da 

filosofia, temática, problemática), a proposta de indagar aos estudantes a 

respeito de seus anseios, desejos e, sobretudo, de seus pensamentos é um 

dos caminhos mais significativos para o processo de aprendizagem ativa em 

filosofia, como nos ensinou Sócrates com sua maiêutica. A perspectiva de 

Álvaro Vieira Pinto, estudada ao longo desse artigo, nos auxilia a introduzir 

diversos problemas da FT no EMP, apontando para as relações de poder que 

envolvem as noções de “era tecnológica”. A percepção da centralidade 

humana no desenvolvimento tecnológico e a crítica ao tratamento 

ideológico que o mundo contemporâneo dá à técnica e à tecnologia 

contribuem para a formação integral do estudante do EMP. 



Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1588  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Em entrevista concedida a Walter Omar Kohan, Giuseppe Ferraro 

argumenta que existem pelo menos dois modos de desenvolver o problema 

do sentido de se ensinar filosofia. Em primeiro lugar, podemos traçar 

argumentos e explicações que remontam ao processo de manter viva a 

herança do conhecimento humano, transmitida às gerações novas. Mas 

Ferraro atribui maior importância ao sentido de ensinar filosofia conectado 

com o sentido atribuído à existência, à vida. Em outras palavras, trata-se de 

uma reflexão que gira em torno das escolhas e dos projetos de vida. Nessa 

perspectiva, a filosofia teria como característica a “crítica do existente” 

como “crítica de uma existência que se fecha à vida, que se fecha às 

relações”. (KOHAN, 2013, p. 158). 

A inversão feita por Sócrates na relação que ele manteve com o 

saber e com a ignorância é um exemplo para a relação que nós professores 

mantemos com os saberes filosóficos e também para a relação que 

desejamos estabelecer com o outro, no caso, os estudantes (GUIDO, 

GALLO, KOHAN, 2013, p. 107). Nosso papel, como professores, seria o 

de criar espaços que incentivem e facilitem a problematização da nossa 

relação com o saber e com a ignorância (Idem, p. 108). Segundo Silva (2010, 

p. 2), “a diferença – na perspectiva de Deleuze – provoca o pensamento à 

medida que há incompatibilidade, discordâncias das faculdades entre si”. Na 

perspectiva de Deleuze, portanto, a fonte primeira do pensamento reside na 

sensibilidade. Aquilo que “toca” o corpo do estudante e do professor lhes 

permite construir um posicionamento diante de um problema “dando uma 

abertura para se pensar o que ainda não se pensou” (SILVA, 2010, p. 2). As 

realidades dos estudantes e das salas de aula, em uma instituição de Ensino 

Médio Profissional, podem emergir, assim, como espaço laboratorial dessa 

pedagogia dos conceitos, como argumenta Renata Aspis (2004). A 

pedagogia dos conceitos “deveria analisar as condições de criação como 

fatores de momentos que permanecem singulares” (DELEUZE e 

GUATTARI, 1992, p. 21). 



Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1589 

Vieira Pinto finaliza o primeiro volume de sua obra, “O conceito de 

tecnologia”, problematizando a ideia do prometeu cibernético, essa imagem 

de que a cibernética representa uma nova era ontológica em que a realidade 

se apresentaria em uma nova face: a do “reino maquinal”, habitado pelos 

engenhos superiores (CT, p. 530). Esse Prometeu cibernético, encabeçado 

pelo “robô onisciente e onipotente” teria eliminado o homem, “ao roubar-

lhe o fogo e a razão” nessa famigerada “era tecnológica” (CT, p. 531). A 

solução dada pelo autor seria a construção de uma consciência crítica 

nacional, ou seja, a difusão do pensamento filosófico sobre a técnica e a 

tecnologia. Nesse sentido, entendo que a introdução do ensino de filosofia 

da técnica e da tecnologia no ensino médio profissional (e, porque não, no 

ensino médio geral?) é um caminho para se pensar esse mundo existente da 

difusão tecnológica que busca tomar conta de todos os âmbitos de nossa 

vida.15 

 

 

Referências 

 

 
ABREU, Alberto Bezerra de. Álvaro Vieira Pinto: os (ab)usos ideológicos da 

tecnologia em questão. 2013. Dissertação (Mestrado em Filosofia), PPGFIL, 

Recife, Universidade Federal de Pernambuco – UFPE, 2013, 179fl. 

ASPIS, Renata. O professor de filosofia: o ensino de filosofia no ensino médio 

como experiência filosófica. Cadernos Cedes. Campinas, vol. 24, p. 305-320, set. 

/ dez 2004. https://doi.org/10.1590/S0101-32622004000300004  

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da história. In _____O anjo da história. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

BROWN, Wendy. Nas ruínas do neoliberalismo: a ascensão da política 

antidemocrática no ocidente. São Paulo: Politeia, 2019. 

https://doi.org/10.7312/brow19384  

CERLETTI, Alejandro A. A Formação Docente no Ensino de Filosofia. In 

CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele (Orgs). Filosofia e Formação. Vol. 

1. Cuiabá, MT: Central de texto, 2013. 

                                                           

15 Aqui faço uma analogia à tese de Wendy Brown (2009, p. 18), para quem nos últimos 40 

anos, o neoliberalismo buscou financeirizar todas as dimensões da vida humana. 

https://doi.org/10.1590/S0101-32622004000300004
https://doi.org/10.7312/brow19384


Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no 

ensino médio profissional 

1590  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

COSTA, Leila Maria Bedeschi. Um ensaio desenvolvimentista no século XXI: o 

governo Lula. Publicatio Uepeg, Ponta Grossa,  23  (3): 307-322, set./dez. 2015. 

Disponível em http://www.revistas2.uepg.br/index.php/sociais. 

https://doi.org/10.5212/PublicatioCi.Soc.v.23i3.0007  

CÔRTES, Norma. Esperança e democracia: as ideias de Álvaro Vieira Pinto. 

Belo Horizonte/Rio de Janeiro: Ed. UFMG, IUPERJ, 2003. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é filosofia? São Paulo: Editora 34, 

1992. 

FEENBERG, Andrew. O que é filosofia da tecnologia? Conferência ministrada na 

Universidade de Komaba, jun. 2003. Tradução de Agustín Apaza. Disponível em 

https://www.sfu.ca/~andrewf/Feenberg_OqueEFilosofiaDaTecnologia.pdf . 

Acesso em 02/05/2018. 

FREITAS, Marcos Cezar de. Álvaro Vieira Pinto: a personagem histórica e sua 

trama. São Paulo: Cortez, 1998. 

GALLO, Sílvio. A Filosofia e Seu Ensino. Conceito e Transversalidade: ETHICA, 

Rio de Janeiro, v.13, n.1, p.17-35, 2006. Disponível em: 

http://professor.ufabc.edu.br/~la.salvia/wpcontent/uploads/2016/09/gallo-filosofia-e-

seu-ensino-conceito-e-transversalidade.pdf. Acesso:13-06-2020. 

GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didática para o ensino 

médio. Campinas: Papirus, 2012. 

GUIDO, Humberto; GALLO, Silvio; KOHAN, Walter. Princípios e possibilidades 

para uma metodologia filosófica do ensino de filosofia: história, temas, problemas. 

In: CARVALHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele. (Orgs.). Ensinar Filosofia. vol. 2, 

Cuiabá-MT: Central de Texto, 2013. 

HUI, Yuk. Tecnodiversidade. São Paulo: Ubu, 2020. 

KLEBA, John Bernhard. Tecnologia, ideologia e periferia: um debate com a 

filosofia da técnica de Álvaro Vieira Pinto. Revista Convergência, México, n. 42, 

set-dez 2006, pp. 73-93. 

KOHAN, Walter Omar. Disciplina e Experiência: Entrevista com Giuseppe 

Ferraro. In. CARVLAHO, Marcelo; CORNELLI, Gabriele. Filosofia e Formação. 

Vol. 1. Cuiabá: Central de texto, 2013. 

MOTTA, Rodrigo Patto Sá. As Universidades e o Regime Militar: cultura política 

brasileira e modernização autoritária. Rio de Janeiro: Zahar, 2014. 

PAULA NETO, Otavino Candido. O exame socrático da temperança no 

Carmides de Platão. 146 fls. 2014. Dissertação (Mestrado em Filosofia), São 

Paulo, FFLCH, 2014. 

SILVA, Francilene Corrêa. O ato de pensar no contexto do ensino de filosofia. In: 

Anais do V Congresso de Pesquisa e Inovação da Rede Norte e Nordeste de 

Educação Tecnológica. Maceió, 2010. 

VIEIRA PINTO, Álvaro. Consciência e Realidade Nacional. v. I e II. Rio de 

Janeiro: ISEB , 1960. 

http://www.revistas2.uepg.br/index.php/sociais
https://doi.org/10.5212/PublicatioCi.Soc.v.23i3.0007
https://www.sfu.ca/~andrewf/Feenberg_OqueEFilosofiaDaTecnologia.pdf
http://professor.ufabc.edu.br/~la.salvia/wpcontent/uploads/2016/09/gallo-filosofia-e-seu-ensino-conceito-e-transversalidade.pdf
http://professor.ufabc.edu.br/~la.salvia/wpcontent/uploads/2016/09/gallo-filosofia-e-seu-ensino-conceito-e-transversalidade.pdf


Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1563-1591, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1591 

VIEIRA PINTO, Álvaro. A Questão da Universidade. Rio de Janeiro: UNE; 

Editora Universitária, 1962. 

VIEIRA PINTO, Álvaro. O conceito de tecnologia. Volume 1. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 2005. 

 

Data de registro: 13/10/2021 

Data de aceite: 15/03/2022 



Titulo do artigo 

1592  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1592, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

  

                                                                                                              

  



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1593 

 

 Das Crises às possibilidades da Educação 

Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah 

Arendt 

 

Leandro José de Souza Martins * 

Jefferson Rodrigues-Silva ** 

 

Resumo: O texto procura entender os pressupostos da educação superior no Brasil 

e faz considerações sobre seus limites e potencialidades à luz de Hannah Arendt. 

Segundo Hannah Arendt, a crise da educação remete-se a uma crise de estabilidade 

de todas as instituições políticas e sociais. E para o enfrentamento dessa crise, 

Hannah Arendt sugere reconsiderar a crise da modernidade para se repensar 

criticamente o papel da educação no mundo contemporâneo. De fato, sua reflexão 

assevera que a educação está entre as atividades mais elementares e necessárias da 

sociedade humana, e, por isso, tem de ser continuamente repensada em função das 

transformações do mundo no qual nascem novos seres humanos. Hannah Arendt 

questiona e faz pensar como que a crise da e na educação impede todo 

desenvolvimento de tarefas e dinâmicas que ajudem, especialmente aos estudantes 

(em qualquer área de conhecimento), a possuírem e produzirem um conhecimento 

que leve a um enfrentamento de situações críticas do quotidiano. 

 

Palavras-Chave: Hannah Arendt; Educação Superior; Crise na Educação; 

Cidadania; Direito Educacional 

                                                           

* Doutorando em Direito na Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PUC Minas). 

Mestre em Estética e Filosofia da Arte pela Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP). 

Professor no Instituto Federal de Minas Gerais (IFMG).  E-mail: leandro.martins@ifmg.edu.br. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8239895889023815. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8334-

2107.  

** Doutorando em Educação na Universitat de Girona (UdG). Mestre em Engenharia Mecânica 

pela Universidade Federal de São João Del-Rei (UFSJ). Professor no Instituto Federal de Minas 

Gerais (IFMG). E-mail: jefferson.silva@ifmg.edu.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0246316357702468. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8334-2107.  

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-64064  

  

mailto:leandro.martins@ifmg.edu.br
http://lattes.cnpq.br/8239895889023815
https://orcid.org/0000-0002-8334-2107
https://orcid.org/0000-0002-8334-2107
mailto:jefferson.silva@ifmg.edu.br
http://lattes.cnpq.br/0246316357702468
https://orcid.org/0000-0002-8334-2107
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-64064
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-64064


Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1594  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

From Crises to Possibilities of Higher Education in Brazil: a Reading Based 

on Hannah Arendt 

 

Abstract: The text aims to understand assumptions of higher education in Brazil 

and makes considerations about limits and potentialities concerning those 

assumptions in the light of Hannah Arendt. According to Hannah Arendt, the crisis 

in education refers to a crisis of stability of all political and social institutions. And 

to envisage this crisis, Hannah Arendt suggests reconsidering the crisis of modernity 

to critically rethink the role of education in the contemporary world. In fact, her 

reflection asserts that education is among the most fundamental and necessary 

activities of human society, and, therefore, it must be continually rethought 

considering transformations in the world in which new human beings are born. 

Hannah Arendt questions and makes us think about how the crisis of and in 

education prevents any development of tasks and dynamics that help, especially for 

students (in any area of knowledge), to possess and produce knowledge that leads 

to facing critical situations in the everyday. 

 

Keywords: Hannah Arendt; Higher Education; Crisis on Education; Citizenship; 

Educational Law 

 

Des crises aux possibilités d e l’enseignement supérieur au Brésil : une lecture 

chez Hannah Arendt 

 

Résumé: Le texte a le but de comprendre les présupposés de l'enseignement 

supérieur au Brésil et fait des considérations sur ses limites et ses potentialités à la 

lumière d'Hannah Arendt. Selon Hannah Arendt, la crise de l'éducation renvoie à 

une crise de stabilité de toutes les institutions politiques et sociales. Et pour faire 

face à cette crise, Hannah Arendt propose de reconsidérer la crise de la modernité 

afin de repenser de manière critique le rôle de l'éducation dans le monde 

contemporain. En effet, sa réflexion affirme que l'éducation fait partie des activités 

les plus élémentaires et les plus nécessaires de la société humaine et qu'elle doit, 

donc, être continuellement repensée à la lumière des transformations du monde dans 

lesquelles de nouveaux êtres humains voient le jour. Hannah Arendt interroge et fait 

réfléchir sur la façon dont la crise de et dans l'éducation empêche tout 

développement de tâches et de dynamiques qui aident, en particulier pour les 

étudiants (dans n'importe quel domaine de la connaissance), à posséder et produire 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1595 

des connaissances qui conduisent à faire face à des situations critiques dans le 

quotidien. 

 

Mots-Clés: Hannah Arendt ; Enseignement Supérieur; Crise de l'éducation ; 

Citoyenneté; Droit Educatif. 

 

 

 

Introdução  

 

Na educação superior formalizada legalmente para o Brasil, é 

relevante a presença de elementos que proporcionem um maior incremento 

para a cidadania e para a efetiva participação dos sujeitos do processo 

educativo na realidade social. De fato, conforme prescrevem o texto 

constitucional (art. 205, caput) e a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (art. 43, VI), dentre tantas outras finalidades da educação superior, 

destacam-se o preparo para o exercício da cidadania e estímulo para 

conhecer os problemas do mundo presente (BRASIL, 1988, 1996). 

Com tal idealização, o conjunto de leis educacionais brasileiras faz 

entender que, tanto o processo educativo quanto as relações de ensino-

aprendizagem, não podem apenas se pautar no repasse de informações 

técnicas ou pragmáticas. Não obstante sua importância e até primazia em 

certas áreas do conhecimento, o conteúdo mais procedimental e tecnicista 

necessita de complementação em torno de discussões e dinâmicas que levem 

os estudantes e toda comunidade acadêmica à reflexão de temas e de fatos 

humanísticos, artísticos e sociais; tudo isso, de forma integrada e 

interdisciplinar. Não seria compatível com a lei uma educação que dissocie 

o conteúdo ensinado do mundo vivido e partilhado, condição a priori e 

necessária para qualquer tipo de relação, inclusive, educacional. 

Ocorre, entretanto, uma realidade diferente, sobretudo em Cursos de 

Graduação nas áreas de Ciências, Tecnologia, Engenharia, Matemáticas, 

ditas STEM – (acrônimo do inglês para Science, Technology, Engineering 

and Mathematics), embora novas diretrizes nacionais vislumbrem uma 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1596  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

formação holística e humanística nas engenharias1. Ainda em currículos de 

muitos cursos dessa Área do Conhecimento2, há reduzido espaço para 

disciplinas e discussões de cunho mais político, sociológico ou filosófico. A 

insuficiência de debates ou de oferta de disciplinas de cunho mais social têm 

promovido um certo alheamento ou até mesmo certa despreocupação e 

desengajamento (CECH, 2014), por parte de muitos estudantes e 

profissionais das Áreas STEM, em problemas sociais e políticos, como se 

pouco tivessem relação com o exercício da sua profissão ou formação 

intelectual. 

Estudiosos brasileiros reportam nas engenharias a debilidade de 

uma disciplina muito frequente nos currículos desses cursos, chamada 

Ciências, Tecnologia e Sociedade (CTS), que falha em alcançar o seu 

propósito de uma formação de cunho mais humanístico nas engenharias; 

(BORDIN; BAZZO, 2017; FERNANDES; NORONHA; FRAGA, 2018). 

enquanto a disciplina recupera discussões humanísticas, ela se isola (ou é 

isolada?) do restante do curso, como se essas questões não formassem de 

fato corpo das preocupações da engenharia. Mais recentemente, enquanto 

preocupações como o desenvolvimento sustentável e gradual engaja os 

engenheiros desde sua formação (LOUREIRO; DO VALLE PEREIRA; 

PACHECO JÚNIOR, 2014), outras continuam marginalizadas, como a 

desigualdade de gênero na profissão (FERNANDES; NORONHA; 

FRAGA, 2018). 

Há trabalhos de vanguarda que visam dar aos cursos de engenharia 

uma perspectiva mais integral, cotejando questões sociais, ambientais e 

                                                           
1 Diretrizes Curriculares Nacionais do Curso de Graduação em Engenharia. “Art. 3º O perfil do 

egresso do curso de graduação em Engenharia deve compreender, entre outras, as seguintes 

características: I - ter visão holística e humanista, ser crítico, reflexivo, criativo, cooperativo e 

ético e com forte formação técnica.” (BRASIL, 2019c, p. 1). 
2 Por sua vez, também em Cursos de Áreas de Humanas e Sociais não se consegue emplacar 

um diálogo autêntico e sério com as descobertas da ciência, especialmente no campo das 

neurociências, ou das políticas de progresso e desenvolvimento da sociedade do ponto de vista 

mais tecnológico ou empreendedor. Haja vista a possibilidade de buscas na internet de 

endereços eletrônicos como “profissões para quem odeia matemática”; “cursos que não exigem 

contas”, dentre outras expressões afins (exemplificando: 

https://www.educamaisbrasil.com.br/educacao/carreira/10-profissoes-para-quem-odeia-

matematica; https://blog.unyleya.edu.br/guia-de-carreiras/cursos-sem-matematica/). 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1597 

jurídicas na formação dos futuros engenheiros. Nesse sentido, observa-se 

uma série de orientações e desafios3 advindos de pesquisas realizadas em 

programas de engenharia com o fito de elucidar uma melhoria 

interdisciplinar. Destaca-se a pesquisa realizada em 2003, por Cech (2014), 

em quatro grandes programas de engenharia dos Estados Unidos (MIT, 

UMass Amherst, Olin e Smith)4. Nela, apontou-se como que a insuficiência 

de tratamento das questões ético-sociais levou não só a um importante 

desconhecimento, mas a um profundo desinteresse e desengajamento 

relativo a tais assuntos junto aos estudantes. 

O pano de fundo desta pesquisa partiu de um problema prático: se o 

ensino de engenharia nos Estados Unidos seria bem-sucedido ao nutrir o 

senso de responsabilidade profissional dos estudantes para com o bem-estar 

social5. Observando os estudantes desde o início do curso até os últimos 

períodos, Cech detectou um declínio na avaliação da importância das 

responsabilidades ético-profissionais para a prática trabalhista da 

engenharia, ou nos usos de tecnologia, máquinas, produtos e serviços. 

Conforme expressa Cech (2014), especificamente sobre os 

estudantes de engenharias, pode se tornar algo bem grave o desinteresse dos 

alunos pelas questões de bem-estar público desde o processo de sua 

formação. Afinal, 

 

a maneira como os alunos de engenharia entendem 

suas responsabilidades para com o público 

provavelmente informa suas futuras abordagens 

epistemológicas e a produção cotidiana da tecnociência 

- quais peças de um quebra-cabeças eles consideram 

importantes, qual solução eles consideram desejável e 

os métodos com os quais projetam e testam suas 

                                                           
3 Vale a pena conhecer os grandes desafios aos quais os Cursos de Engenharia se dispuseram, 

disponíveis em http://www.engineeringchallenges.org/.  
4 Cech realizou sua pesquisa com 326 alunos calouros que ingressaram em programas de 

engenharia em 2003, concentrando seu trabalho em quatro ênfases culturais relevantes para o 

engajamento: questões éticas e sociais, implicações políticas do trabalho de engenharia, 

educação geral em humanidades, ciências sociais e habilidades de redação. 
5 “[...] is US engineering education actually succeeding at nurturing students' sense of 

professional responsability to the welfare of the public?” (CECH, 2014, p. 44, tradução nossa). 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1598  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

inovações [...] o desengajamento de engenheiros e 

outros profissionais poderosos de considerações de 

bem-estar público pode perpetuar estruturas e práticas 

desiguais para grupos desfavorecidos dentro desse 

público. (CECH, 2014, p. 44)6 

 

As consequências ante tal contexto podem levar a uma 

“neutralidade” e indiferença ante problemas da sociedade, além de um certo 

conformismo que parece ter destruído a própria capacidade das pessoas de 

se solidarizarem umas com as outras. Esse dado é por demais preocupante 

quando aferido dentro de um processo educacional, embora não seja a única 

instância responsável pela formação cidadã. Preocupa-se justamente porque 

vêm, desde o processo educativo, muitas das razões que levarão a todo o 

contexto de desinteresse e apatia vistos ultimamente, permitindo a ascensão 

ou retomada ao poder de grupos extremistas e o agravamento da crise social 

(exclusão, marginalização, desigualdades). 

Assim, não se deveria dissociar o conteúdo ensinado do mundo 

vivido e partilhado, condição a priori e necessária para qualquer tipo de 

relação, inclusive, educacional. Com efeito, como um dos pontos mais 

importantes a ser discutido em qualquer processo verdadeiramente 

educador, encontra-se o que se liga à discussão ética, política, econômica: 

em suma, discussões que remontam à complexidade do humano nas suas 

mais diversas relações (MORIN, 1999). Um processo educacional que não 

se percebe nessa ambientação, não só enfrenta como dissemina um amplo e 

diversificado processo de crise. 

Embora não tenham diretamente tratado de tais peculiaridades, mas 

de modo geral sobre uma crise na educação, os textos e apontamentos 

realizados por Hannah Arendt incidem em luzes importantes que abrem 

espaço para reflexão. Com efeito, em um texto dedicado à educação, escrito 

                                                           
6 “[...] the way engineering students understand their responsibilities to the public likely informs 

their future epistemological approaches to and day-to-day production of technoscience—what 

puzzles they consider important, which solutions they consider desirable, and the methods with 

which they design and test their innovations [...] the disengagement of engineers and other 

powerful professionals from public welfare considerations may perpetuate unequal structures 

and practices for disadvantaged groups within that public” (Tradução nossa). 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1599 

em 1957, denominado “A Crise na Educação”7, Hannah Arendt oferece 

ponderadas questões que servem como mecanismo de provocação ao 

necessário e contínuo questionar acerca da educação, seja em sua natureza, 

seja em sua política de efetivação. 

Em linhas gerais, Arendt escreve sobre a crise na educação ligando-

a a uma crise maior e precedente, a saber, a uma crise de estabilidade das 

instituições políticas e sociais. Apresentando didaticamente uma das 

principais teses sobre a principal reflexão de Hannah Arendt referente à 

educação, Cesar e Duarte (2010) sintetizam que 

 

O diagnóstico arendtiano a respeito da crise 

contemporânea nos modos de ensinar e aprender 

insere-se no contexto teórico de sua discussão da 

condição humana e da crise política da modernidade, 

temas centrais de sua reflexão filosófico-política. 

Vejamos em linhas gerais como se estabelecem tais 

conexões. (CESAR; DUARTE, 2010, p. 825) 

 

Especificamente, Hannah Arendt reflete que a crise política da 

modernidade é a causa de uma série de outras crises, inclusive, da educação. 

Ademais, a autora tem como ponto de partida de suas reflexões um contexto 

definido, pois parte de uma análise da educação proposta nos Estados 

Unidos, embora ela reconheça que a crise na educação se tornou um 

“problema político de primeira grandeza”, por um enviesamento da 

modernidade tecnicista e subjetivista, que esvaziou os valores fundamentais 

do processo educacional. 

No texto que ora se apresenta, procurar-se-á ver como que os 

conceitos e análises arendtianos podem ser uma oportunidade para refletir 

sobre os processos da educação, especialmente na Educação Superior. A 

ideia é fazer uma leitura avançada dos textos de Hannah Arendt, de modo 

                                                           
7 Originalmente escrito em inglês e publicado na Partisan Review, edição 25, número 4, 

problematizando teorias e críticas relativas à educação nos Estados Unidos. O texto The crisis 

in Education, após traduções, foi reimpresso na coletânea de textos voltados para a ação política 

Between Past and Future: Six Exercises in Political Thought, durante o ano de 1961. Esta obra 

foi traduzida no Brasil por Mauro W. Barbosa (Entre o Passado e Futuro, ed. Perspectiva), em 

edição introduzida por um excelente ensaio explicativo de Celso Lafer. 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1600  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

que, de suas considerações sobre a educação que versam especificamente à 

educação infantil, sejam extraídas chaves de leitura que subsidiam nas 

ponderações e reflexões do ensino superior. 

Apresentando à luz deste contexto as considerações de Hannah 

Arendt, o texto procura fazer um diálogo reflexivo, questionador, a fim de 

estabelecer propostas de caminhos para a superação de tal “crise”, 

especialmente levando em conta os conceitos de uma educação que 

relaciona bem a tensão passado-presente; autoridade e responsabilidade pelo 

mundo. Em suma, a leitura de Hannah Arendt intensifica um debate difícil, 

mas necessário: analisar e questionar currículos que se fundamentam ainda 

em uma lógica mercantilista e técnica, conforme as orientações de uma 

prática neoliberal. 

O artigo realiza uma abordagem de caráter bibliográfico. O método 

utilizado para a realização do trabalho foi descritivo-analítico, com fins de 

fazer uma revisão bibliográfica sobre o tema. A fonte primeira da pesquisa 

é a bibliográfica, instruída pela análise de textos da pensadora alemã Hannah 

Arendt, compilados na obra “Entre o Passado e o Futuro”, especialmente o 

texto “A Crise na Educação”. 

 

 

I. Uma rápida visão sobre a conjuntura atual 

 

A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional apresenta, no 

Capítulo IV, especificamente nos art. 43 a 57, um conjunto de diretrizes e 

normativas para o ordenamento da Educação Superior no país. Conforme se 

depreende da estrutura da Lei, a Educação Superior refere-se ao último 

ciclo/dimensão que compõe o sistema educacional escolar formal. A partir 

de finalidades definidas (art. 43), a LDB disserta sobre a metodologia da 

Educação Superior mediante cursos e programas desenvolvidos 

indissociavelmente entre o ensino, a pesquisa e a extensão (art. 44), destaca 

o variado grau de abrangência das instituições ofertantes (art. 45) e apresenta 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1601 

uma série de mecanismos referentes à validade e aos procedimentos para 

execução do ensino superior no país (BRASIL, 1996)8. 

O legislador, na LDB, procurou fomentar e relevar que, no tocante 

à educação, seus princípios e finalidade possuem um caráter transcendente 

e universal. Por tais finalidades, a educação superior é não só de natureza 

pública, direito de todos e dever do Estado e da família, mas é, sobretudo, 

uma ação de promoção humana: seus fins reconhecem e acentuam a 

importância intelectual e sociocultural, visando ao pleno desenvolvimento 

da pessoa e do contexto social em que vive, pela efetivação de práticas da 

cidadania e pelo trabalho. 

Três grandes finalidades especificadas desde o Art. 43 (inc. I, III e 

V) da LDB apontam diretamente para o fomento da cidadania e do trabalho, 

ao afirmar que cabe à Educação Superior: estimular a criação cultural, o 

desenvolvimento do espírito científico e do pensamento reflexivo; suscitar 

o desejo permanente de aperfeiçoamento cultural e profissional, mediante o 

ensino, publicações ou outras formas de comunicação e, por fim, possibilitar 

a correspondente concretização da cultura e do saber pela integração de 

conhecimentos que vão sendo adquiridos numa estrutura intelectual 

sistematizadora do conhecimento de cada geração (BRASIL, 1996). 

Ainda no que se refere às finalidades da Educação Superior, cabe 

destacar o que reza o inciso VI do artigo 43 da LDB. Literalmente, é uma 

das finalidades da Educação Superior “estimular o conhecimento dos 

problemas do mundo presente, em particular os nacionais e regionais, 

prestar serviços especializados à comunidade e estabelecer com esta uma 

relação de reciprocidade” (BRASIL, 1996, p. 19). Assim, desde a leitura da 

LDB, resta claro que a Educação Superior não pode ser um refinamento de 

metodologias de ensino ou uma mera especialização no âmbito da vida 

intelectual e/ou profissional. Não é sem razão que o legislador escolheu, 

                                                           
8 Dentre as finalidades, a LDB reservou à Educação Superior um rol não exaustivo, mas 

exemplificativo, aos moldes de uma apresentação principiológica. Tal elemento faz com que as 

alíneas sobre a finalidade da educação superior dialoguem com diversos outros princípios do 

ordenamento jurídico, especialmente aqueles resguardados sob a tutela da Constituição Federal, 

dentre os quais se destaca o art. 205 do Texto Constitucional (BRASIL, 1996). 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1602  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

quando se trata da Educação Superior, justamente o termo “educação” e, 

não, “ensino”. 

Entretanto, como já discorrido, ocorre cada vez mais um 

distanciamento dessa formação integral na oferta de currículos dos cursos 

de graduação, sobretudo nas áreas de engenharia e de exatas. A conjuntura 

real, não raras as vezes, afasta-se das finalidades apresentadas no texto legal, 

de modo que o processo educativo e as relações de ensino-aprendizagem 

apenas se pautemm no repasse de informações técnicas ou pragmáticas, a 

despeito de uma preparação integral e cidadã. 

A fato de não se exigir dos cursos de graduação uma dinâmica em 

torno de uma formação para além dos conteúdos específicos vem trazendo 

uma dupla preocupação. A primeira refere-se à percepção de que há uma 

perda de interesse ou até mesmo um retrocesso no modo de pensar que os 

estudantes têm sobre política, arte e afins. Newberry (2004) afirma que a 

maioria dos estudantes de engenharia avalia componentes relativos às 

humanidades (especificamente ética) como os menos interessantes e como 

perda de tempo (que deveria ser mais bem usado em conteúdo específico da 

engenharia9. Conforme expressa em seu texto: 

 

Ano após ano, apesar das animadas sessões de aula, a 

esmagadora maioria dos alunos avalia o componente 

de ética do curso como o menos interessante, o menos 

útil e o mais trivial. Eles escrevem que a ética é 

irrelevante, ou que é apenas bom senso, ou que o estudo 

dela desperdiçou tempo e esforço que poderia ter sido 

mais bem aproveitado para aprender e fazer mais 

conteúdo de engenharia, ou que o motivo pelo qual 

entraram na engenharia foi para evitar a preocupação 

com tais coisas. (NEWBERRY, 2004, p. 346) 

                                                           
9 “Year after year, lively class sessions notwithstanding, the students overwhelming rate the 

ethics component of the course as the least interesting, the least useful, and the most trivial. 

They write that ethics is irrelevant, or that it’s just common sense, or that the study of it wasted 

time and effort that could have been better used learning and doing more engineering, or that 

the whole reason they went into engineering was to avoid worrying about such things.” 

(Tradução e grifos nossos). 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1603 

A segunda é uma posição quase que oposta, pois compreende que 

em todo processo educacional há de se levar em conta uma perspectiva 

sócio-política transformadora. Nessas circunstâncias, postula-se tão 

somente uma politização dos espaços escolares e processos educacionais. 

Ora, com tal polarização, corre-se o grande risco de desprestigiar o conteúdo 

em vista de uma formação mais de engajamento e ativismo político.  

Um grande desafio neste contexto é entender por que depois de 

tantos esforços empreendidos, de modo especial com a “Pedagogia 

Moderna”, a crise na educação parece aprofundar-se. Como sabido, a 

“Pedagogia Moderna” se caracteriza sobretudo pela proposição de novas 

dinâmicas e metodologias de ensino e aprendizagem, mediante discussões 

interdisciplinares e mais críticas. No limiar do século XX, novas abordagens 

sobre a educação se propuseram a isso, enfatizadas especialmente na 

conciliação de pesquisas e avanços da Psicologia com as práticas 

pedagógicas e educacionais. O conjunto desses fatores formou a 

denominada “Pedagogia Moderna”. 

De fato, a “Pedagogia Moderna” é uma abordagem que considera 

avanços de outras ciências, como a Psicologia e a Sociologia, implicando-

os diretamente nos processos educativos. Conforme ensina Libâneo (in: 

LIBÂNEO; SANTOS, 2005, p. 20), as teorias modernas da educação 

conjugam, dentre seus temas, “a natureza do ato educativo, a relação entre 

sociedade e educação, os objetivos e conteúdos da formação; as formas 

institucionalizadas de ensino, a relação educativa”. 

Acreditava-se, assim, que o uso de novos mecanismos participativos 

e construídos contextualmente, superadas as práticas tradicionais de ensino 

e da relação professor-aluno, viria a colaborar para um redimensionamento 

da educação e, por conseguinte, apresentar-se-ia como um meio de 

superação da crise educacional. Entretanto, como já observado, isso não foi 

uma dinâmica bem-sucedida. Especificamente, na atualidade, pode-se 

apontar ao menos três fenômenos que se relacionam intrínseca e 

factualmente e que demonstram esse aparente fracasso: 

a queda em índices de aprendizado, mensurados por diversos meios 

avaliativos; não obstante as diversas críticas que se fazem aos processos, 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1604  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

eles não podem ser simplesmente negados ou rejeitados como um critério 

válido de aferição na qualidade educacional do Brasil nos últimos anos10; 

a desqualificação em números (quantitativos, monetários) e no 

prestígio do professor e, por conseguinte, do sentido do múnus de ensinar. 

Ainda que no Brasil o número de profissionais da educação seja razoável11, 

a carreira docente sofre profundos ataques, não se desenvolve com o devido 

cuidado e esbarra em circunstâncias que dificultam a vida profissional e a 

saúde do docente (RODRIGUES-SILVA, 2020). Haja vista: a insuficiência 

de qualificação, a pesada jornada de trabalho, que toma parte razoável do 

tempo pessoal disponível para estudos, além do próprio desprestígio pela 

profissão vinda até mesmo de órgãos que deveriam ser dela incentivadores; 

e, por fim, 

o descompasso entre o aumento na acessibilidade de informações – 

possível pelo incremento de tecnologias e pela popularização da rede 

mundial de computadores – e o baixo nível cultural e de percepção mais 

                                                           
10 O INEP (Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira), na Versão 

Preliminar do “Relatório: Brasil no PISA 2018”, apresentou dados alarmantes quanto à 

qualidade do letramento em Leitura, em Matemática e em Ciências, aferidos entre os 10.691 

estudantes que participaram da avaliação. Levando em conta que os instrumentos do PISA 

fornecem três principais tipos de resultados: (perfil básico de conhecimento e habilidades dos 

estudantes; indicadores derivados de questionários que mostram como tais habilidades são 

relacionadas a variáveis demográficas, sociais, econômicas e educacionais; indicadores de 

tendências que acompanham o desempenho dos estudantes e monitoram os sistemas 

educacionais ao longo do tempo), o Brasil alcançou: no letramento em leitura, o 57º lugar dentre 

as 78 economias avaliadas; Em ciências, o 66° lugar no ranking da disciplina. Por fim, no 

letramento em matemática, o Brasil está em 70° lugar no ranking. (BRASIL, 2019a). 

11 Também é realizada, anualmente pelo, uma coleta de informações (Censo, disponível em 

http://portal.inep.gov.br/censo-escolar), realizado em regime de colaboração entre as secretarias 

estaduais e municipais de educação. No Censo, participam tanto escolas públicas quanto 

privadas. Dentre várias informações, a pesquisa ressaltou que, em 2018-2019, o número de 

professores e de pessoas que tem “alguma função docente” ultrapassa a cifra de dois milhões. 

Ressaltou, também, um preocupante índice de professores de Ensino Fundamental e Médio com 

formação inadequada, justificando-se pelo fato de haver número insuficiente de formados em 

determinadas graduações, bem como pela carga intensa de alunos e de atividades; turnos de 

trabalho diferentes em locais diferentes, etc.). No caso da Educação Superior, o Censo de 2018 

apresentou um quadro mais otimista: o número de docentes (redes pública e privada) é de 

aproximadamente 384.480 professores (54,8%, IES privada e 45,2%, IES pública), com 

aumento na qualificação e no número de docentes em tempo integral (aumentou 76,2% nos 

últimos dez anos). (BRASIL, 2019b, p. 33-39). 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1605 

aguda e profunda da realidade pelos recém-formados, especialmente os 

egressos das graduações. A sociedade da informação não caminha 

adequadamente com a formação da sociedade. A fluidez ou liquidez da 

modernidade, aos moldes de Zygmunt Bauman, reflete no modo como 

muitas pessoas se relacionam nas mais diversas circunstâncias. O espaço 

para o debate e para a tolerância se vê cada vez, de modo antagônico, mais 

reduzido ou suprimido nas redes sociais. Há como que um surgimento de 

“guetos digitais”; alheamento ou alienação nas questões políticas, em suma. 

Uma polarização que impede o aprofundamento científico, acadêmico, cujo 

lugar foi cedido pelos gurus e pelos debates superficiais e sem referências. 

Não recuperar o estatuto da educação em sua essência pode remeter 

a um processo de uma séria crise, de polarizações que só fazem enfraquecer 

o processo educacional. Por isso que muitas teorias desenvolvidas nos 

últimos anos vêm destacando metodologias de ensino de ciências exatas e 

humanas em abordagens para além dos conteúdos específicos12. Pode-se 

afirmar, sem exageros, que sem tais processos efetivados em muitas 

instituições de ensino, a Educação Superior vem sofrendo um processo de 

crise e de esgarçamento. 

Evidentemente que tais espectros de crise não serão fácil e 

rapidamente resolvidos. Entretanto, não é debalde um esforço que se dispõe 

a fazer um trabalho de uma genealogia em relação à crise educacional; em 

outros termos, dar espaço nas discussões e análises sobre a crise, para se 

questionar o próprio conceito de educação e o que se entende por crise da 

educação. Um primeiro instrumental em prol de tal escopo pode ser 

encontrado nas críticas e reflexões de Hannah Arendt, em “A Crise na 

Educação”. 

 

 

 

 

                                                           
12 Citando Zômpero e Laburú (2011), nos anos finais do século XIX, os objetivos do ensino de 

ciências se modificaram, buscando contemplar, principalmente, os aspectos políticos, históricos 

e filosóficos da sociedade de seu tempo. 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1606  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

II. As leituras de Hannah Arendt ante a crise da educação 

 

Hannah Arendt aborda a crise da educação muito “mais como um 

cidadão interessado do que como uma especialista” (TOPOLSKI; 

LEUVEN, 2008, p. 266)13. Talvez seja essa uma das razões pelas quais a 

autora não apresenta nenhuma grande solução ou efetiva saída para a crise. 

Ademais, não é seu escopo um texto sobre a educação nos moldes de uma 

pedagogia ou de uma filosofia da educação. 

No prefácio intitulado “A Quebra entre o passado e o futuro”, que 

introduz a coletânea de obras nas quais se encontra o seu artigo sobre a 

educação, Hannah Arendt explica que pretende pensar nos “problemas 

imediatos e correntes com que nos defrontamos no dia a dia”. Porém, não 

faz tal exercício “com o fito de encontrar soluções categóricas, mas na 

esperança de esclarecer as questões” (ARENDT, 2016, p. 42). De todo 

modo, possíveis caminhos são retirados do texto de Hannah Arendt para a 

superação da crise educacional.  

Hannah Arendt tem como ponto de partida de suas reflexões um 

contexto definido, realizando uma análise (crítica) sobre a educação 

proposta na América. Justamente na América efetivou-se “um ideal 

educacional, impregnado de Rousseau e de fato diretamente influenciado 

por ele, no qual a educação tornou-se um instrumento da política, e a própria 

atividade política foi concebida como uma forma de educação” (ARENDT, 

2016, p. 224-225). 

Em relação ao contexto de crise da educação americana ser o alvo 

das considerações de Hannah Arendt, expressa Sousa (2010) que, 

 

                                                           
13 “Arendt develops her understanding of education by specifically reflecting upon the concrete 

problems facing the American public in the 1950s. In addition, her approach challenges several 

mainstream presuppositions, thereby ruffling the feathers of many educational theorists, an 

experience she underwent more than once in her life. Yet, unlike most of her work, Arendt’s 

analysis of education is not, at least at first sight, politically motivated. For Arendt, who speaks 

as an interested citizen rather than as an expert, the activity of educating children properly 

belongs to the private domain or, more precisely, it is a process that mirrors the transition 

children must travel between private and public” (TOPOLSKI; LEUVEN, 2008, p. 266, 

tradução nossa). 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1607 

mais do que em qualquer outro lugar, a nova geração é 

na América portadora da promessa de um Novo Mundo 

[...] Fundada no mesmo século XVIII em que as ideias 

de Rousseau conduziam ao desenvolvimento 

conceptual e político de um pathos do novo, manifesto 

já nas utopias políticas desde a República de Platão, a 

América parece ter sido a principal depositária do 

legado rousseauniano e de uma visão optimista da 

educação. Para isto contribuiu também o mito da 

fundação dos Estados Unidos da América como país 

sem passado. (SOUSA, 2010, p. 171-172) 

 

Para Hannah Arendt, o Mundo Moderno constitui o período que 

provém a partir das Duas Grandes Guerras. Todo o cabedal de 

acontecimentos provenientes destes momentos é importante para reconhecer 

o que é o mundo atual. Com efeito, Arendt relê os grandes acontecimentos 

do século, especialmente os regimes totalitários e seus deletérios efeitos, 

como implicação da crença quase que absoluta nos corolários da razão e da 

cientificidade, bem como no esvaziamento das considerações mais 

fundamentais da vida humana, confundida apenas como fazer ou produzir. 

Estes pressupostos do mundo moderno reformularam muitas das 

estruturas da história e da existência, dentre elas, aquelas que se relacionam 

à educação. Por isso, a princípio, para Hannah Arendt, a crise da educação 

não pode ser pensada, tampouco enfrentada, como um problema local ou 

regional. A crise educacional é um dos grandes acontecimentos que 

marcaram o século XX sob a ótica da autora. 

Para Hannah Arendt (2007), ante tal contexto, faz-se necessária a  

 

reconsideração da condição humana à luz de nossas 

mais novas experiências e nossos temores mais 

recentes. É óbvio que isto requer reflexão; e a 

irreflexão – a imprudência temerária ou a irremediável 

confusão ou a repetição complacente de “verdades” 

que se tornaram triviais e vazias – parece ser uma das 

principais características do nosso tempo. O que 

proponho, portanto, é muito simples; trata-se apenas de 

refletir sobre o que estamos fazendo. (ARENDT, 2007, 

p. 13) 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1608  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Tal pergunta se tornou o centro da reflexão de Hannah Arendt sobre 

o mundo moderno, E, considerando nele a educação, Arendt formula a 

questão da crise como um processo que veio garantir a ideia de progresso. 

Essa ideia, na educação, fez com que o novo fosse considerado melhor ou 

mais avançado do que o antigo; e a valorização, nem sempre tão substancial, 

do indivíduo e da subjetividade, alçados como “lugar” da certeza e da 

verdade. 

Se fosse presumido algo diferente disso, “a crise em nosso sistema 

escolar não se teria tornado um problema político” (ARENDT, 2016, p. 

222). Portanto, como problema político, a crise na educação ocorre a nível 

global e, pela marca recebida a partir dos acontecimentos do século XX, é 

uma crise compartilhada entre vários países do mundo. A fundamentação de 

tal crise, em circunstância global, é, assim, muito mais complexa que um 

problema específico ou pontual. Com efeito, a pensadora alerta que 

 

Há aqui mais que a enigmática questão de saber por 

que Joãozinho não sabe ler [...] Há sempre a tentação 

de crer que estamos tratando de problemas específicos 

confinados a fronteiras históricas e nacionais, 

importantes somente para os imediatamente afetados. 

É justamente essa crença que se tem demonstrado 

invariavelmente falsa em nossa época. (ARENDT, 

2016, p. 222) 

 

Mas não só. Escolhendo uma via difícil e não sem polêmicas, 

Hannah Arendt também aponta que a crise está relacionada justamente à 

introdução de abordagens educacionais de caráter psicopedagógico e 

pragmatistas. O foco do escrito de Arendt alcança, principalmente, as 

práticas fundamentadas no pensamento de John Dewey14 (principal 

                                                           
14 É preciso considerar alguns detalhes. Primeiro, é necessário salientar a metodologia sui 

generis que muitas vezes adota Hannah Arendt, com suas interpretações e releituras de fatos 

históricos, bem como na interpretação de conceitos e autores. De igual modo, cabe ressaltar 

também que, sobre a Pedagogia de John Dewey, Hannah Arendt observou mais os efeitos que 

as próprias considerações do pensador pragmatista. Em outros termos, Hannah Arendt acerta 

ao ter em mira que o Pragmatismo de Dewey pouco contribuiu para melhora nos processos de 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1609 

pensador do pragmatismo no século XX), e nas descobertas dos estudos de 

psicologia do desenvolvimento infantil. Estes estudos cogitam a existência 

de um mundo próprio da criança, cujo regimento e ordem são estabelecidos 

por ela e que, por conseguinte, geram certa autonomia em sala de aula. 

Com a conjugação de metodologias a partir da vinculação educação-

psicologia, 

 

o campo educacional viu surgir métodos pedagógicos 

e psicológicos centrados na criança e no adolescente, 

os quais, ao serem entendidos como substratos 

psíquicos naturais, não históricos, viram-se alienados 

do mundo em que habitam e que precisam conhecer 

para poderem futuramente preservá-lo e transformá-lo. 

(CESAR; DUARTE, 2010, p. 830) 

 

Conforme Hannah Arendt, tanto o pragmatismo quanto o 

psicologismo educacional não são apenas uma causa da crise educacional, 

como também são fatores do agravamento da crise. A promoção da relação 

entre educação e psicologia, da qual novos projetos emanaram em nome de 

uma “educação progressista”, permaneceu focada apenas na constante 

criação de práticas pedagógicas dinâmicas, centradas na psicologia do 

comportamento e com metas pragmáticas, esquecendo-se de outros fins do 

processo educacional. 

Com efeito, a implicação de todos esses elementos desembocou em 

uma “inversão de valores”: o ensino centrou-se nas metodologias, 

emancipando-se do conteúdo; e o professor, perdendo sua autoridade, 

passou a ser alguém que ensina qualquer coisa. Substituiu-se a relação 

ensino-aprendizagem por arremedos de brincadeira e ludicidade, 

promovendo tanto a derrubada súbita de “todas as tradições e métodos 

                                                           
aprendizagem. Entretanto, não se pode olvidar que o próprio John Dewey escreveu que a escola 

deve estimular o espírito comunitário, valorizando a contribuição de cada um para o bem-estar 

de todos. Conforme Cayouette-Guilloteau (2016, p. 203): “John Dewey nous dit c’est que 

l’éducation ne doit pas passer sous silence cette dimension essentielle de la condition humaine 

qu’est le travail. D’ailleurs, il continue em disant qu’une éducation qui poursuit réellement 

l’objectif de l’ ‘efficacité sociale’ ne doit absolument pas se réduire à former les individus à des 

tâches professionnelles restreintes em fonction des objectifs du marché”. 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1610  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

estabelecidos de ensino e aprendizagem” quanto “todas as regras do juízo 

humano normal foram postas de parte” (ARENDT, 2016, p. 227). 

A “nova pedagogia”, segundo Arendt, bruscamente rompe com o 

espaço do senso comum e não permite o reconhecimento de estruturas do 

passado que são por demais importantes. Em outros termos, “priva a 

humanidade das profundezas da existência humana”, uma vez que o “senso 

comum está sendo deixado de lado na educação técnica” (FRY, 2010, p. 

107). De fato, a crise na educação muito tem a ver com a falta de 

tensão/relação entre novidade e tradição, passado e presente, fixando-se 

apenas naquilo que algumas novas teorias entendem como necessários, a 

saber: o esquecimento de uma parcela do mundo comum a todos nós.  

Seria preciso admitir, conforme escreve Almeida (2018), que  

 

[...] a permanência do passado hoje está ameaçada. Não 

somente deixamos de ter uma tradição, que nos garante 

uma clareza sobre nosso passado e sua grandeza, mas 

o próprio passado está ameaçado de esquecimento [...] 

A atividade educativa é um lugar privilegiado para 

proteger o mundo contra o esquecimento, para dar 

nome aos acontecimentos e saberes do passado, para 

narrar as histórias que compõem o grande livro da 

história e apresentar os mortos aos vivos. Por isso, no 

momento atual, a educação talvez seja essencialmente 

uma resistência contra a mortalidade do mundo, a luta 

contra o esquecimento de nossos antepassados e suas 

experiências. Precisamos manter os mortos vivos, 

especialmente para os jovens. (ALMEIDA, 2018, p. 

276) 

 

A crise da educação parte de uma errônea competência dada à 

educação: criar uma nova ordem do mundo, em aceno otimista em relação 

ao novo, desligando-se dos laços do “senso comum”. Por “senso comum” 

entende a autora todo o constructo de uma tradição de ensino-aprendizagem 

da “sã razão humana”. Sem o “senso comum”, a natalidade – essência da 

educação na perspectiva arendtiana – ficaria sem ambiente. Uma criança 

nasceria sem um mundo, sem aquela parcela da existência que, por ser 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1611 

diferente em alguns elementos, e comuns em outros, torna todos verdadeira 

e singularmente humanos. 

Não se pode esquecer da influência que Arendt tem da filosofia de 

Santo Agostinho, cujo pensamento fundamentou a sua tese de doutorado. 

Em termos outros, quanto ao conceito de natalidade, Hannah Arendt não só 

a colocará como a essência da educação, como a disporá como núcleo 

fundamental da liberdade. Pois Arendt reinterpreta a afirmação atribuída a 

Agostinho de que “o homem é livre porque ele é um começo” (ARENDT, 

2007, p. 190). Para Hannah Arendt, a liberdade não está relacionada 

exclusivamente com a faculdade da vontade, mas ao princípio de algo que 

nunca existiu no mundo. 

Nesse sentido, porque o homem é um começo, ele pode introduzir 

algo de novo no mundo, ou seja, mudar a realidade existente. Pela 

natalidade, a educação não pode ser entendida “como algo dado e pronto, 

acabado, mas tem de ser continuamente repensada em função das 

transformações do mundo no qual vêm à luz novos seres humanos” 

(CESAR; DUARTE, 2010, p. 826); educação e liberdade se assentam sobre 

o fato da natalidade. 

Diz Arendt (2016, p. 247) que a educação diz respeito à “nossa 

atitude face ao fato da natalidade: o fato de todos nós virmos ao mundo ao 

nascermos e de ser o mundo constantemente renovado mediante o 

nascimento”. E, em outra síntese, a autora assevera que:  

 

A educação está entre as atividades mais elementares e 

necessárias da sociedade humana, que jamais 

permanece tal qual é, porém se renova continuamente 

através do nascimento, da vinda de novos seres 

humanos. Esses recém-chegados, além disso, não se 

acham acabados, mas em um estado de vir a ser. 

(ARENDT, 2016, p. 234) 

 

Explicando a problemática da natalidade enquanto essência da 

educação, César e Duarte (2010) expressam que:  

 

Para os humanos, nascer não significa simplesmente 

aparecer no mundo, mas constitui um novo início no 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1612  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

mundo. A natalidade não se confunde, portanto, com o 

mero fato de nascer, mas constitui o ser no modo de ser 

do iniciar, da novidade. É a condição humana da 

natalidade que garante aos homens a possibilidade de 

agir no mundo, dando início a novas relações não 

previsíveis. Natalidade é a categoria central do 

pensamento político porque é a raiz ontológica da ação 

e, portanto, também da liberdade e da novidade, que 

são intrínsecos ao aparecimento dos homens no 

mundo. (CÉSAR; DUARTE, 2010, p. 825) 

 

Com isso, a crise da educação é, em verdade, um esquecimento do 

fundamento, do objeto do processo educacional: o papel de introduzir a 

criança em um “mundo velho”, do qual ela retirará os fundamentos 

(teóricos, históricos, culturais) para a futura atividade política, que poderá, 

a seu tempo, prescindir desse mesmo mundo velho, uma vez que a atividade 

política é plena expressão de liberdade e pela qual o mundo novo surge pela 

ação15. De modo que, observando o fenômeno da crise educacional 

estadunidense, não obstante ser, neste país, um dos que mais acolheram os 

rumos da “nova pedagogia”, Hannah Arendt conclui que a crise resulta, 

exatamente, “do reconhecimento de caráter destrutivo desses pressupostos 

básicos e de uma desesperada tentativa de reformar todo o sistema 

educacional, ou seja, de transformá-lo inteiramente” (ARENDT, 2016, p. 

233)16. 

                                                           
15 Em A Condição Humana, Arendt distingue três conceitos: ação, obra e trabalho. Ação seria 

uma “atividade exercida entre homens, independentemente da produção de coisas ou da 

manutenção da vida, devido ao fato de que os homens e o homem vivem na terra e habitam o 

mundo” (ARENDT, 2007, p. 15). É na ação que se depreende o conceito mais pleno da condição 

humana. De acordo com Oliveira, reside na condição humana “[...] o que seria mais essencial à 

sua humanidade, bastando, portanto, chama-lo simplesmente de homem – um ser que na ação 

nada mais exprime senão ele mesmo [...] se o animal laborans é regido pela ‘necessidade’, e se 

o homo faber age de acordo com critérios de ‘utilidade’ e ‘instrumentalidade’, o homem 

arendtiano está destinado a um destino (sic) mais nobre: às ociosas ações e opiniões que 

constituem e esfera dos negócios humanos” (OLIVEIRA, 2012, p. 59). A ação consiste na vida 

livre da obra e do trabalho (pois o homo faber, segundo os antigos, tinha como principal 

interesse “o seu ofício e não o mundo público”), e continuamente voltada para o horizonte da 

política e da liberdade. 

16 Cayouette-Guilloteau (2016) apresenta a interpretação de Philippe Perrenoud quanto ao 

propósito da aprendizagem baseada em competências, conforme fora proposta por Dewey. 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1613 

Conforme Topolski e Leuven (2008) sintetizam, Hannah Arendt  

 

frequentemente se refere à crise da educação como 

crise da condição humana de natalidade, uma vez que 

esta se centra na natureza única de cada nova vida. Ela 

reconhece que sem nascimento, sem a condição 

humana de natalidade, sem estas mesmas crianças que 

devem ser protegidas do mundo, não haveria nenhum 

mundo compartilhado no futuro. (TOPOLSKI; 

LEUVEN, 2008, p. 268)17 

 

Apesar de a proposta de Hannah Arendt abarcar substantivamente a 

educação infantil, a riqueza de suas considerações pode, com certa 

propriedade, estender-se à Educação Superior. Quando se se debruça sobre 

as grandes finalidades da Educação Superior, conforme visto nos textos 

legislativos, uma série de implicações são correlacionadas ao que Hannah 

Arendt entende por educação. Portanto, vale a tentativa de estabelecer 

alguns pressupostos que ajudem no oferecimento de estratégias que visem 

alcançar, do melhor modo, as finalidades da educação superior. 

 

 

III. Possíveis contribuições arendtianas à uma integral Educação 

Superior 

 

Inicialmente, é fundamental o retorno a um processo educativo que 

leve em conta a autoridade e a tradição. Mas, desfazendo prévias objeções 

aos conceitos “autoridade” e “tradição”, o que aqui a autora pretende é, em 

                                                           
Nessa abordagem, os saberes das disciplinas são transformados em recursos mobilizados a 

resolver problemas, tomar decisões ou realizar projetos. Assim, o saber deixa de ser um fim em 

si, para ser meio para a realização de outros objetivos. Essa abordagem adotada já há cerca de 

20 anos e ainda é um debate vivo e longe de um consenso. Há apontamentos, por exemplo, que 

essa pedagogia baseada na descoberta apresenta resultados de aprendizagem inferiores se 

comparado às abordagens mais tradicionais. 
17 “[...] she often refers to the crisis in education as a crisis in the human condition of natality as 

it centres upon the unique nature of every new life. She recognizes that without birth, without 

the human condition of natality, without these same children who are to be protected from the 

world, there would be no shared world in the future” (Tradução nossa). 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1614  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

verdade, provocar uma forma de superar a ruptura causada pelo mundo 

moderno em relação aos elementos básicos de uma responsabilidade pelo 

mundo. Faz-se necessário repensar novas formas de lidar com essa realidade 

educacional, voltando-se à autoridade e à tradição. Assim, Arendt leva a 

pensar sobre o quanto que o reconhecimento da autoridade e tradição (a 

partir da interpretação que faz desses termos) é capital para apreender a 

educação como um processo formativo em vistas de desenvolver, nos 

sujeitos, a responsabilidade pelo mundo e a responsabilidade pela história; 

o respeito e o cuidado pelo passado de todos os habitantes deste mundo. 

Aqui, cabe uma pequena digressão para abordar o conceito de 

tradição segundo Arendt. A tradição, nas concepções arendtianas, é 

entendida como o fundamento de toda instituição política: seria, dessa 

forma, a fundação do espaço público. Especificamente, a tradição leva 

seriamente a considerar o que de importante foi transmitido pelos antigos, o 

testemunho dado pelos autores, “dos quais deriva a sua autoridade e que ao 

mesmo tempo a transmite (tradere) como tradição de geração em geração” 

(ARENDT, 2008, p. 96). 

 

Segundo Hannah Arendt, a tradição ocupa um lugar 

crucial na educação. Ou, dito de outra forma: educação 

e tradição com-partilham algo fundamental. É a 

preocupação com a continuidade do mundo público; 

com um mundo que deve perdurar mesmo quando 

aqueles que o habitam se forem. O desafio de cada 

gera-ção é contribuir para a permanência desse lugar, 

cujo início não vivenciaram e cuja continuação não 

verão. (ALMEIDA, 2015, p. 69) 

 

A tradição não se refere a anacronismos ou a relações com um 

passado não vivido ou idealizado. E, tomando o texto mesmo de Hannah 

Arendt, tradição não se confunde com passado, sendo muito mais como um 

“fio que nos guiou com segurança através dos vastos domínios do passado” 

(ARENDT, 2016, p. 130). Pela tradição, portanto, desde que firmemente 

ancorada, evita-se a perda da dimensão do passado. Nos termos da autora: 

 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1615 

Sem uma tradição firmemente ancorada […] toda a 

dimensão do passado foi também posta em perigo. 

Estamos ameaçados de esquecimento, e um tal olvido 

[…] significaria que, humanamente falando, nós nos 

teríamos privado de uma dimensão, a dimensão de 

profundidade na existência humana. Pois memória e 

profundidade são o mesmo, ou antes, a profundidade 

não pode ser alcançada pelo homem a não ser através 

da recordação. (ARENDT, 2016, p. 131) 

 

Por responsabilidade, cita-se a compreensão desenvolvida por 

Andrade (2008, p. 36): “Responsabilidade não é culpa [...] advém do fato de 

que nascemos no mundo e para o mundo, e, postos diante dele, somos 

responsáveis por ele, mesmo não sendo por ele culpados”. E, dentre tantas 

responsabilidades, segundo Hannah Arendt, cabe à educação 

responsabilizar-se pelo processo de transição da infância para a vida adulta, 

da esfera privada do lar para a esfera pública do mundo, ou seja, é uma 

passagem necessária que implica no introduzir pessoas novas em um mundo 

sempre velho. 

Para o exercício dessa responsabilidade, Hannah Arendt aponta a 

conjugação de autoridade e tradição na educação. Tais termos, tão difíceis 

de serem assumidos no contexto educacional atual, são, em verdade, 

trabalhados originalmente por Hannah Arendt e nada tem a ver com as 

concepções reducionistas da atualidade. De fato, autoridade não é violência, 

tampouco, imposição. Conforme expressa Jardim (2015): 

 

A autoridade refere-se a assumir uma responsabilidade 

em introduzir novos seres no mundo, ou seja, é um 

processo de condução que, desta forma, difere-se da 

igualdade que é pressuposta para o convívio entre os 

homens adultos no exercício de sua liberdade na vida 

política. Assim, há de se diferenciar o significado de 

autoridade em educação e da autoridade em política, 

pois nesta segunda a autoridade se refere mais 

estritamente ao consenso entre os seres no exercício de 

sua liberdade. (JARDIM, 2015, p. 102) 

 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1616  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Com efeito, as graves consequências são sentidas com a perda da 

autoridade e da tradição, da responsabilidade pelo mundo, remetendo a uma 

existência “em que qualidades como distinção e excelência cederam lugar à 

homogeneização e à recusa de qualquer hierarquia, aspectos que se refletem 

imediatamente nos projetos educacionais contemporâneos” (CESAR; 

DUARTE, 2010, p. 826). Tal constatação atualiza o que Hannah Arendt 

(2016) escrevera ao afirmar que  

 

O problema da educação no mundo moderno está no 

fato de, por sua natureza, não poder esta abrir mão nem 

da autoridade, nem da tradição, e ser obrigada, apesar 

disso, a caminhar em um mundo que não é estruturado 

nem pela autoridade nem tampouco mantido coeso pela 

tradição. (ARENDT, 2016, p. 245-246) 

 

 

Superando todo tipo de reducionismo, as reflexões de Hannah 

Arendt despertam a uma profunda e séria análise das atividades curriculares 

e a uma redefinição do papel das universidades e também levam todos os 

sujeitos do processo educacional a assumirem o papel imprescindível de 

possibilitar, mediante desenvolvimento das qualidades e talentos pessoais, a 

singularidade que distingue cada ser humano de todos os demais. Com 

efeito, em A Condição Humana, Hannah Arendt explica tal singularidade, 

ao escrever que, na condição humana, ela é como um substrato que capacita 

o ser humano agir e comunicar-se no mundo e na história: 

 

Se não fossem iguais, os homens seriam incapazes de 

compreender-se entre si e aos seus ancestrais, ou de 

fazer planos para o futuro e prever as necessidades das 

gerações vindouras. Se não fossem diferentes, se cada 

ser humano não diferisse de todos os que existiram, 

existem ou virão a existir, os homens não precisariam 

do discurso e da ação para se fazerem entender [...] Só 

o homem é capaz de exprimir essa diferença e 

distinguir-se; só ele é capaz de comunicar a si próprio 

e não apenas comunicar alguma coisa. No homem, a 

alteridade, que ele tem em comum com tudo o que 

existe, e a distinção, que ele partilha com tudo que vive, 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1617 

tornam-se singularidade, e a pluralidade humana é a 

paradoxal pluralidade de seres singulares. (ARENDT, 

2007, p. 188-189) 

 

Por isso, especificamente em um contexto como a Educação 

Superior, o processo educacional não é suficiente se instrui sem ao mesmo 

tempo ensinar, sem considerar a tradição, o conjunto de saberes e 

competências desenvolvidas ao longo de tantos percursos da história. 

Portanto, é fundamental para um bom escopo de atividades no Ensino 

Superior a consideração técnica e específica das disciplinas que compõem o 

curso, ao mesmo tempo em que se considera a realidade presente com tantas 

dissonâncias e desenvolvida em tamanha pluralidade. 

Todo o conteúdo do pensamento de Hannah Arendt procura 

direcionar-se para fazer pensar, para possibilitar um protótipo de ensino-

aprendizagem que leva em conta a importância de fazer da educação a 

oportunidade para os estudantes pensarem seu tempo sem que eles sejam 

injustos ou cometam a desonestidade de pensar e agir sem conhecer os 

fundamentos de pensadores do passado. De fato, considerar o que foi 

refletido e pensado pela tradição de pensamento é um grande diferencial, é 

dar estrutura aos processos educativos atuais. Obviamente, isso não significa 

uma volta romantizada ou idealizada ao passado, sob o risco de um perigoso 

anacronismo. 

Conforme expressa Peixoto (2016): 

 

uma concepção de educação que aponta para uma 

filosofia prospectiva, que não prescinde do velho, pois 

também nós nascemos em uma realidade já 

envelhecida, e isso também é parte da condição 

humana da qual não é possível fugir, mas a busca deve 

ser de possibilitar a abertura para o novo, para a 

elaboração de coisas diversas em vários aspectos da 

existência. O novo não pode ser ditado pelo mercado, 

como se o aparecimento de cada produto tecnológico 

que chega a nós todos os dias, representasse alguma 

novidade. Isso é um equívoco, pois no dia seguinte o 

que era hoje novo já será obsoleto. Outro aspecto 

essencial é: tais produtos não foram criados por nós, a 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1618  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

novidade tecnológica, em geral, vem de fora, de outras 

mentes, de outros corpos, e não da nossa própria 

capacidade própria de inovar [...] educação é, nesse 

contexto, o espaço privilegiado no qual se apresenta 

um mundo já posto com as suas marcas já estabelecidas 

pelo tempo, pela história, pela cultura, mas que tem a 

chance, a cada nascimento, a cada geração, de abrir-se 

a novas possibilidades. Esse parece ser ainda um 

desafio atual. (PEIXOTO, 2016, p. 75) 

 

Hannah Arendt seria paradoxalmente conservadora para permitir a 

emancipação. Ela aponta para a necessidade do desenvolvimento de uma 

“cultura geral”, por meio da qual o indivíduo conhece o mundo tal como ele 

é. É necessário e importante, embora não suficiente, voltar-se em certas 

ocasiões e temáticas para uma autoridade que dispõe de um conhecimento 

sobre o passado. Isso possibilitará um norte para pensar, contextual e 

atualmente, a responsabilidade pelo mundo por parte dos recém-chegados. 

A conciliação de tradição e mundo é elemento para a emancipação e uma 

atuação progressista quando do julgamento e do exercício da política na vida 

adulta, na relação entre adultos. 

 

No início, lembramos o conservadorismo progressista 

que habita as ideias arendtianas. Paradoxalmente, é 

para permitir aos jovens inovar, revolucionar e sacudir 

o mundo comum que a educação deve ser conservadora 

e apresentar o mundo como era antes de entrarem 

nele18. (CAYOUETTE-GUILLOTEAU, 2016, p. 215) 

 

É preciso salientar que, segundo Hannah Arendt, qualquer educação 

sem um profundo conteúdo de aprendizagem, ao mesmo tempo 

considerando a responsabilidade pelo mundo, é vazia e, por conseguinte, 

“degenera, com muita facilidade, em retórica moral e emocional” 

                                                           
18 “Dans un premier temps, nous avons rappelé le conservatisme progressiste qui habite les idées 

arendtiennes. Paradoxalement, c’est pour permettre aux jeunes d’innover, de révolutionner, de 

bousculer le monde commun que l’éducation doit être conservatrice et présenter le monde tel 

qu’il était avant leur entrée dans celui-ci.” (CAYOUETTE-GUILLOTEAU, 2016, p. 215, 

tradução nossa). 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1619 

(ARENDT, 2016, p. 246). Faz-se necessário, para não cair na facilidade de 

ensinar sem educar (ARENDT, 2016), reconsiderar a condição humana e os 

processos educacionais que lhe são convenientes. 

 

 

Considerações Finais 

 

 crítica estabelecida por Hannah Arendt apresenta como um grande 

escopo quer esclarecer e reavivar a responsabilidade pelo mundo e a 

responsabilidade pela história, pelo passado de todos os habitantes deste 

mundo. Arendt leva a pensar sobre o quanto que o reconhecimento da 

autoridade e da tradição (a partir da interpretação que faz desses termos) é 

fundamental para compreensão de um fim da educação, que é a 

responsabilidade pelo mundo. 

Embora Hannah Arendt reconheça que, especialmente nas 

universidades e institutos técnicos, apenas se faça uma espécie de educação 

tecnocrática, é preciso pensar e repropor a educação por outra chave de 

interpretação. Com efeito, a preparação para a vida profissional precisa ser 

capaz de “introduzir o jovem no mundo do como um todo”, não apenas em 

um setor particular e limitado do mundo (ARENDT, 2016, p. 246). 

Não há como dissociar o conteúdo ensinado do mundo vivido e 

partilhado, condição a priori e necessária para qualquer tipo de relação, 

inclusive, educacional. Com efeito, um dos pontos mais importantes a ser 

discutido em qualquer curso de graduação, como em qualquer processo que 

quer ser verdadeiramente educador, é aquele que se liga à discussão ética, 

política, econômica: em suma, discussões que remontam à complexidade do 

humano nas suas mais diversas relações. 

O pensamento de Hannah Arendt, nascido num mundo que acabara 

de conhecer as atrocidades do nazismo, pode nos ajudar nesta dura e 

necessária tarefa de tomar posição diante dos problemas do nosso tempo. 

Hannah Arendt dá o que pensar e incita a uma reflexão/conduta que dá o 

devido espaço à política, que rejeita absolutamente toda forma de 

totalitarismo, para sublinhar a ação livre na qual a pluralidade, a tolerância 



Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1620  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

e a capacidade de sempre perguntar quanto ao que estamos fazendo são 

celebradas e reconhecidas. 

Há, indubitavelmente, uma crise na educação que, a partir da 

perspectiva de Hannah Arendt, tem íntima ligação com uma ruptura com a 

tradição, e neste sentido, uma instabilidade resultante da hodierna sociedade 

de massas, e do ofuscamento do âmbito público que, como consequência, 

invade os muros das escolas e as esferas da vida privada dos recém-chegados 

Neste contexto, a concepção de Hannah Arendt possibilita perceber as 

dicotomias de uma educação deslocada de sua função primordial, e mais 

ainda, a uma atitude de cautela frente às teorias e metodologias importadas, 

com propostas de curto prazo. 

As análises feitas pela autora dão o que pensar e incitam a uma 

reflexão que visa, na aplicação de metodologias verdadeiramente efetivas e 

não apenas às que se preocupam com a metodologia em si, superar a imagem 

de uma educação superior compartimentada e deficiente por áreas, alheia a 

problemas interdisciplinares, complexos e fundamentais da existência. Por 

estarem focadas, tão-somente, em preocupações ora tecnicistas, ora 

humanista; na inserção dos indivíduos no mercado de trabalho, reduzindo a 

etapa educacional em mera formação de mão-de-obra especializada. 

Formar para a responsabilidade pelo mundo é objetivo de uma 

educação que insiste muito mais nos processos do compreender, do 

aprender, do que do mero fazer. A responsabilidade é um processo de 

condução que preparará uma pessoa a enfrentar, quando já adulta e mais 

autônoma, os desafios em torno da igualdade e da liberdade, pressupostos 

para o exercício da vida política. Por isso, todo processo educacional, dentre 

tantos outros elementos aqui já citados e outros trabalhados por Hannah 

Arendt, não pode se reduzir a algo dado e pronto, acabado, mas tem de ser 

continuamente repensado em função das transformações do mundo. 

 

 

Referências 

ALMEIDA, Vanessa Sievers de. Educação e tradição: reflexões a partir de 

Hannah Arendt e Walter Benjamin. Revista Entreideias, Salvador, v. 4, n. 2, p. 



Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1621 

107-119, 2015. DOI: https://doi.org/10.9771/2317-1219rf.v4i2.9761. Disponível 

em: https://periodicos.ufba.br/index.php/entreideias/article/view/9761. Acesso em: 

23 nov. 2022.  

ALMEIDA, Vanessa Sievers de. Mortalidade e Educação: uma leitura às avessas 

das reflexões de Hannah Arendt sobre a Educação. Educação & Sociedade, 

Campinas, v. 39, n. 143, p. 267-281, 2018. DOI: https://doi.org/10.1590/es0101-

73302018184478. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/es/a/rN3KW5dX3GjjHLgHhFNF9LB/. Acesso em: 29 jun. 

2020. 

ANDRADE, Flávio Rovani de. A crise na educação de Hannah Arendt e a crítica 

às concepções educacionais do pragmatismo. Revista Sul-americana de Filosofia e 

Educação – RESAFE, n.10, p.32-45, maio-out. 2008. 

https://doi.org/10.26512/resafe.v0i10.4192  

ARENDT, Hannah. A Condição Humana. Tradução de Roberto Raposo. 10. ed. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007. 

ARENDT, Hannah. A promessa da política. Tradução de Pedro Jorgensen Jr. Rio 

de Janeiro: DIFEL, 2008.  

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Tradução de Mauro W. Barbosa. 

8. ed. São Paulo: Perspectiva, 2016. 

BARROSO, Geraldo. Crise da escola ou na escola? Uma análise da crise de 

sentido dos sistemas públicos de escolarização obrigatória. Revista Portuguesa de 

Educação, Braga, v. 21, n. 1, p. 33-58, 2008. DOI: 

https://doi.org/10.21814/rpe.13918. Disponível em: 

https://revistas.rcaap.pt/rpe/article/view/13918. Acesso em: 20 maio 2020. 

BITTENCOURT, Luís Antônio da Silva; MARTINS, Leandro José de Souza. 

Sobre os recentes acontecimentos da política brasileira: Leituras e Críticas a partir 

de Hannah Arendt. Revista Direito em Debate, Ijuí, v. 30, n. 55, p. 163-172, 2021. 

DOI: https://doi.org/10.21527/2176-6622.2021.55.163-172. Disponível em: 

https://www.revistas.unijui.edu.br/index.php/revistadireitoemdebate/article/view/8

092. Acesso em17 out. 2021. 

BORDIN, Leandro; BAZZO, Walter Antônio. Sobre as muitas variáveis – e 

incógnitas – que se articulam em torno da complexa e não linear relação entre 

engenharia e vida. Revista Tecnologia e Sociedade, Curitiba, v. 13, n. 28, p. 224-

239, 2017. DOI: http://doi.org/10.3895/rts.v13n28.5326. Disponível em: 

https://periodicos.utfpr.edu.br/rts/article/view/5326. Acesso em: 23 nov. 2022. 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil 

de 1988. Brasília, DF: Presidência da República, 1988. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 

23 nov. 2022. 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Resolução nº 2, de 24 de abril de 

2019. Institui as Diretrizes Curriculares Nacionais do Curso de Graduação em 

Engenharia. Brasília, DF: CNE, 2019c. 

https://doi.org/10.9771/2317-1219rf.v4i2.9761
https://periodicos.ufba.br/index.php/entreideias/article/view/9761
https://doi.org/10.1590/es0101-73302018184478
https://doi.org/10.1590/es0101-73302018184478
https://www.scielo.br/j/es/a/rN3KW5dX3GjjHLgHhFNF9LB/
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i10.4192
https://doi.org/10.21814/rpe.13918
https://revistas.rcaap.pt/rpe/article/view/13918
https://doi.org/10.21527/2176-6622.2021.55.163-172
https://www.revistas.unijui.edu.br/index.php/revistadireitoemdebate/article/view/8092
https://www.revistas.unijui.edu.br/index.php/revistadireitoemdebate/article/view/8092
http://doi.org/10.3895/rts.v13n28.5326
https://periodicos.utfpr.edu.br/rts/article/view/5326
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm


Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1622  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 

(Inep). Relatório Brasil no PISA 2018: Versão Preliminar. Brasília, DF: Inep, 

2019a. Disponível em: 

http://download.inep.gov.br/acoes_internacionais/pisa/documentos/2019/relatorio

_PISA_2018_preliminar.pdf. Acesso em: 17 jul. 2020. 

BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 

(Inep). Censo da Educação Superior 2018: notas estatísticas. Brasília, DF: Inep, 

2019b. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 

bases da educação nacional. Brasília, DF: Presidência da República, 1996. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 

23 nov. 2022. 

CAPRA, Fritjof. As Conexões Ocultas: Ciência para uma vida sustentável. São 

Paulo: Cultrix, 2002. 

CARNEIRO, Moaci Alves. LDB fácil: Leitura crítico-compreensiva, artigo a 

artigo. 24. ed. Petrópolis: Vozes, 2018. 

CARVALHO, José Sérgio. A liberdade educa ou a educação liberta? Uma crítica 

das pedagogias da autonomia à luz do pensamento de Hannah Arendt. Educação e 

Pesquisa, São Paulo, v. 36, n. 3, p. 839-851, 2010. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S1517-97022010000300013. Disponível em: 

https://www.scielo.br/pdf/ep/v36n3/v36n3a13.pdf. Acesso em: 1 ago. 2020. 

CATANI, Afrânio; OLIVEIRA, João. A Educação Superior. In: OLIVEIRA, 

Romualdo Portela de; ADRIÃO, Theresa (Orgs.). Organização do ensino no 

Brasil: níveis e modalidades na Constituição Federal e na LDB. São Paulo: Xamã, 

2007, p. 77-88. 

CAYOUETTE-GUILLOTEAU, Valérie. La crise de l’éducation: Un regard 

arendtien sur la situation québécoise. 2016. Tese (Doutorado em Filosofia) – 

Université Laval, Canadá, 2016. 

CECH, Erin A. Culture of Disengagement in Engineering Education. Science, 

Techonology, & Human Values, [s. l.], v. 39, n. 1, p. 42-72, 2014. DOI: 

https://doi.org/10.1177/0162243913504305. Disponível em: 

https://www.jstor.org/stable/43671164. Acesso em: 13 mai. 2020.  

CÉSAR, Maria Rita de Assis; DUARTE, André. Hannah Arendt: pensar a crise da 

educação no mundo contemporâneo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 36, n. 3, 

p. 823-837, 2010. DOI: https://doi.org/10.1590/S1517-97022010000300012. 

Disponível em: https://www.scielo.br/pdf/ep/v36n3/v36n3a12.pdf. Acesso em: 1 

ago. 2020.  

DEINA, Wanderley José. A Crise na Educação, 60 anos depois: apontamentos 

sobre a crise educacional moderna no quadro teórico de A Condição Humana, de 

Hannah Arendt. Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 34, e195846, 2018. 

DOI: https://doi.org/10.1590/0102-4698195846. Disponível em: 

http://download.inep.gov.br/acoes_internacionais/pisa/documentos/2019/relatorio_PISA_2018_preliminar.pdf
http://download.inep.gov.br/acoes_internacionais/pisa/documentos/2019/relatorio_PISA_2018_preliminar.pdf
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://doi.org/10.1590/S1517-97022010000300013
https://www.scielo.br/pdf/ep/v36n3/v36n3a13.pdf
https://doi.org/10.1177/0162243913504305
https://www.jstor.org/stable/43671164
https://doi.org/10.1590/S1517-97022010000300012
https://www.scielo.br/pdf/ep/v36n3/v36n3a12.pdf
https://doi.org/10.1590/0102-4698195846


Leandro José de Souza Martins; Jefferson Rodrigues-Silva 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1623 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

46982018000100172. Acesso em: 18 ago. 2020. 

DEWEY, John. Democracia e Educação. Tradução de G. Rangel e A. Teixeira. 

São Paulo: Cia. Ed. Nacional, 1952. 

FERNANDES, Alice Oliveira; NORONHA, Isabela; FRAGA, Lais Silveira. O 

elefante na sala de aula: gênero e CTS no ensino de engenharia. Revista 

Tecnologia e Sociedade, Curitiba, v. 14, n. 32, p. 156-172, 2018. DOI: 

http://doi.org/10.3895/rts.v14n32.7842. Disponível em: 

https://periodicos.utfpr.edu.br/rts/article/view/7842. Acesso em: 23 nov. 2022. 

FRY, Karin A. Compreender Hannah Arendt. Tradução de Paulo Ferreira Valério. 

Petrópolis: Vozes, 2010. 

JARDIM, Giovane Rodrigues. Conservação e Responsabilidade com o Mundo: 

Arendt e a educação para o exercício da liberdade na vida política. Seara 

Filosófica, Pelotas, n. 10, p. 99-116, 2015. Disponível em: 

https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/searafilosofica/article/view/5434. 

Acesso em: 7 jul. 2020. 

LIBÂNEO, José Carlos. As teorias pedagógicas modernas ressignificadas pelo 

debate contemporâneo na educação. In: LIBÂNEO, José Carlos; SANTOS, Akiko 

(Org.). Educação na era do conhecimento em rede e transdisciplinaridade. São 

Paulo: Alínea, 2005, p. 19-63. 

LOUREIRO, Solange Maria; DO VALLE PEREIRA, Vera Lúcia Duarte; 

PACHECO JÚNIOR, Waldemar. Novo perfil de formação para os(as) 

engenheiros(as) por meio da incorporação das competências para o 

desenvolvimento sustentável no ensino de engenharia. Interciencia, Caracas, v. 

39, n. 11, p. 821-828, 2014. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=33932572010. Acesso em: 23 nov. 2022. 

MORIN, Edgar. Les sept savoirs nécessaires à l'éducation du futur. Paris: Unesco, 

1999. 

NEWBERRY Byron. The Dilemma of Ethics in Engineering Education. Science 

and Engineering Ethics, [s. l.], v. 10, n. 2, p. 343-351, 2004. DOI: 

https://doi.org/10.1007/s11948-004-0030-8. Disponível em: 

https://link.springer.com/article/10.1007/s11948-004-0030-8. Acesso em: 23 nov. 

2022. PMid:15152860  

OLIVEIRA, Luciano. 10 lições sobre Hannah Arendt. Petrópolis: Vozes, 2012. 

ORGANIZAÇÃO PARA A COOPERAÇÃO E O DESENVOLVIMENTO 

ECONÔMICO (OCDE). PISA 2018 Results: Excellence and Equity in Education. 

Paris: OECD Publishing, 2019. (v. I). 

PEIXOTO, Enock da Silva. A política e a educação em Hannah Arendt: para uma 

filosofia prospectiva. Revista Educação Pública, Rio de Janeiro, v. 16, n. 12, p. 1-

7, 2016. Disponível em: https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/16/12/a-

poltica-e-a-educao-em-hannah-arendt-para-uma-filosofia-prospectiva. Acesso em: 

22 jun. 2020. 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-46982018000100172
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-46982018000100172
http://doi.org/10.3895/rts.v14n32.7842
https://periodicos.utfpr.edu.br/rts/article/view/7842
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/searafilosofica/article/view/5434
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=33932572010
https://doi.org/10.1007/s11948-004-0030-8
https://link.springer.com/article/10.1007/s11948-004-0030-8
https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/16/12/a-poltica-e-a-educao-em-hannah-arendt-para-uma-filosofia-prospectiva
https://educacaopublica.cecierj.edu.br/artigos/16/12/a-poltica-e-a-educao-em-hannah-arendt-para-uma-filosofia-prospectiva


Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt 

1624  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1593-1624, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

RODRIGUES-SILVA, Jefferson. Síndrome de burnout em professores brasileiros. 

Poíesis Pedagógica, Catalão, v. 18, p. 143-159, 2020. DOI: 

https://doi.org/10.5216/rppoi.v18.65418. Disponível em: 

https://revistas.ufg.br/poiesis/article/view/65418/36426. Acesso em: 22 jun. 2020. 

SAVIANI, Dermeval. Política e educação no Brasil: o papel do congresso 

nacional na legislação do ensino. Campinas: Autores Associados, 1999. 

SILVA, Moisés Rodrigues da. O homem e a política em A condição humana. 

Revista Estudos Filosóficos, São João del-Rei, n. 6, p. 1-18, 2011. Disponível em: 

http://www.seer.ufsj.edu.br/index.php/estudosfilosoficos/article/view/2275. 

Acesso em: 24 jul. 2017. 

SILVA, Osvaldo D. Lopes. Será que preciso de Estatística nas Ciências Sociais e 

Humanas? Obviamente que sim! Correio dos Açores, São Miguel, 8 jun. 2017. 

Disponível em: 

https://repositorio.uac.pt/bitstream/10400.3/5389/3/artigo_CA_Silva_08%20Junho

%202017.pdf. Acesso em: 20 nov. 2020. 

SOUSA, David Silva e. “A Crise na Educação”, de Hannah Arendt. Philosophica, 

Charlottesville, v. 18, n. 35, p. 171-181, 2010. DOI: 

https://doi.org/10.5840/philosophica2010183510. Disponível em: 

https://repositorio.ul.pt/bitstream/10451/24217/1/Philosophica%2035_9_DavidSil

vaSousa.pdf. Acesso em: 24 jul. 2020.  

TOPOLSKI, Anya; LEUVEN, K. U. Creating Citizens in the classroom: Hannah 

Arendt’s political critique of education. Ethical Perspectives, [s. l.], v. 15, n. 2, p. 

259-282, 2008. DOI: https://doi.org/10.2143/EP.15.2.2032370. Disponível em: 

https://philpapers.org/rec/TOPCCI-2. Acesso em: 1 ago. 2020.  

ZAKIN, Emily. Between Two Betweens: Hannah Arendt and the Politics of 

Education. Journal of Speculative Philosophy, [s. l.], v. 31, n. 1, p. 119-134, 2017. 

DOI: https://doi.org/10.5325/jspecphil.31.1.0119. Disponível em: 

https://muse.jhu.edu/article/647494/pdf. Acesso em: 30 abr. 2020.  

ZOMPERO, Andreia Freitas; LABURU, Carlos Eduardo. Atividades 

Investigativas no Ensino de Ciências: aspectos históricos e diferentes abordagens. 

Ensaio Pesquisa em Educação em Ciências, Belo Horizonte, v. 13, n. 3, p. 67-80, 

2011. DOI: https://doi.org/10.1590/1983-21172011130305. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/epec/a/LQnxWqSrmzNsrRzHh3KJYbQ. Acesso em: 15 

ago. 2020.  

 

 

Data de registro: 23/12/2021 

Data de aceite: 15/03/2022 

https://doi.org/10.5216/rppoi.v18.65418
https://revistas.ufg.br/poiesis/article/view/65418/36426
http://www.seer.ufsj.edu.br/index.php/estudosfilosoficos/article/view/2275
https://repositorio.uac.pt/bitstream/10400.3/5389/3/artigo_CA_Silva_08%20Junho%202017.pdf
https://repositorio.uac.pt/bitstream/10400.3/5389/3/artigo_CA_Silva_08%20Junho%202017.pdf
https://doi.org/10.5840/philosophica2010183510
https://repositorio.ul.pt/bitstream/10451/24217/1/Philosophica%2035_9_DavidSilvaSousa.pdf
https://repositorio.ul.pt/bitstream/10451/24217/1/Philosophica%2035_9_DavidSilvaSousa.pdf
https://doi.org/10.2143/EP.15.2.2032370
https://philpapers.org/rec/TOPCCI-2
https://doi.org/10.5325/jspecphil.31.1.0119
https://muse.jhu.edu/article/647494/pdf
https://doi.org/10.1590/1983-21172011130305
https://www.scielo.br/j/epec/a/LQnxWqSrmzNsrRzHh3KJYbQ


Rodrigo Avila Colla 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1625-1628, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1625 

 

 Agonia do Eros e a Educação1 

 

Resenha da obra: HAN, Byung-Chul. Agonia do Eros. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2017. 

 

 

Rodrigo Avila Colla* 

 

 

A educação, de maneira geral, sempre esteve mais preocupada em 

conter os desejos dos(as) educandos(as) do que em dar vazão a eles. A 

ordenação de tempos, práticas e espaços vem sendo prioridade nas 

instituições educativas em detrimento do caos das volições, que motivam 

interações de outra ordem e, em maior ou menor medida, permeiam as 

relações sociais – aquilo que nos faz humanos, que nos impele a pensar e 

praticar a educação, que nos insta a nos depararmos com 

o extraordinário outro. O outro é sempre a desordem. Representa o caos que 

desacomoda nossa mesmidade e, por isso, nos transforma, nos convida a 

imaginar/pensar/ser para além do que somos, nos conduz a alguma 

transformação – e isso é educação. Esta pressupõe aquela. Não se educa sem 

transformar.  

Em Agonia do Eros, Han (2017) defende que o capitalismo com 

tendência neoliberal da atualidade conduz a uma sociedade do desempenho, 

em que os sujeitos são motivados a empreender e levados a crer que são 

livres. Os mecanismos por meio dos quais se propala e se motiva tal 

                                                           

1 Resenha do livro Agonia do Eros, de Byung-Chul Han. 

* Doutor em Educação pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 

(PUCRS). Professor de Educação Infantil da Prefeitura Municipal de Esteio. E-mail: 

rodrigo.a.colla@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2638-8117. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/5893002275144387.   

                           http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62482  

  

http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62482
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n75a2021-62482


Agonia do Eros e a Educação 

1626  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1625-1628, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

liberdade, entretanto, suscitam condições para uma espécie de 

autoexploração em que os cidadãos, livres empreendedores, são, a um só 

tempo, vítimas e algozes de si mesmos. O outro, em qualquer caso, encontra-

se suprimido, não há a quem culpar/absolver ou a quem pedir 

desculpas/gratificações de modo que: “O tu podes exerce inclusive mais 

coerção do que o tu deves. A autocoerção é muito mais fatal do que a 

coerção alheia” (HAN, 2017, p. 24, grifos do autor). Nesse sentido, “o 

capitalismo só é inculpador” (HAN, 2017, p. 25, grifos do autor) e 

escamoteia o erotismo e o amor das relações, ajudando a gerar a depressão 

por insolvência psíquica. Em livro anterior, o problema do 

“desaparecimento da alteridade e da estranheza” (HAN, 2015, p. 10, grifos 

do autor) também é a tônica de sua Sociedade do Cansaço. A diferença 

tomada em sua negatividade, segundo o autor, é capaz de provocar uma 

“violenta reação imunológica” (HAN, 2015, p. 11). Por isso, “o eros, a 

cupidez erótica, vence a depressão. Ele conduz do inferno do igual para a 

atopia, para a utopia do completamente outro” (HAN, 2017, p. 17 grifo do 

autor). 

Em nossa sociedade, entretanto, o eros agoniza. Antagonista do 

capitalismo, da pornográfica pululância consumista, ele não encontra 

respaldo nas leis do capital, é, antes, a negatividade da “reprodutibilidade 

técnica” (cf. BENJAMIN, 2012). “No inferno do igual”, escreve Han (2017, 

p. 8), “que vai igualando cada vez mais a sociedade atual, já não mais nos 

encontramos, portanto, com a experiência erótica”.   Como decorrência 

disso, vivemos deprimidos e colapsados por uma aura solipsista que só 

consegue reconhecer “diferenças consumíveis” (HAN, 2017, p. 9). Somos 

narcisos que acham feio tudo que não é espelho2 e buscamos no outro a 

afirmação (positividade) daquilo que somos, não a contradição 

(negatividade) capaz de nos transformar. Ora, “o meramente positivo é sem 

vida” (HAN, 2017, p. 52), pois “o outro, enquanto objeto da cupidez, se 

retrai à positividade de escolha” (HAN, 2017, p. 67, grifo do autor). A 

alteridade consumível, assim, se converte num mero objeto.  

                                                           

2 Referência a verso da música Sampa, de Caetano Veloso.  



Rodrigo Avila Colla 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1625-1628, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1627 

O eros, entretanto, “é precisamente uma relação com o outro, que se 

radica para além do desempenho e do poder" (HAN, 2017, p. 25). Ele “se 

manifesta como cupidez revolucionária por uma forma de vida e de 

sociedade totalmente distinta. Sim, ele mantém de pé a fidelidade do porvir” 

(HAN, 2017, p. 81, grifo do autor). Ressonando a filosofia nietzschiana, Han 

(2017) aposta na cupidez como potência criativa, como impulso para o 

porvir, de modo que o próprio “pensamento sem eros é meramente repetitivo 

e aditivo” (HAN, 2017, p. 84-85), pois ele é capaz de conduzir e seduzir “o 

pensamento pelo intransitado, pelo outro atópico” (HAN, 2017, p. 81, grifo 

do autor).  

Se a agonia de eros propicia relações que domesticam o amor “no 

curso de positivação de todos os âmbitos da vida” (HAN, 2017, p. 40), o 

agonismo é, em certa medida, desejável e move o próprio desejo, caracteriza 

o meio de acesso legítimo ao outro atópico, inapreensível pelo afã 

identificador do eu, e representa a assunção do excesso, do risco, do delírio, 

ou, como preferia Nietzsche, da dimensão trágica da existência3. Como bem 

ressaltou Maturana (1998), o amor é o reconhecimento do outro como 

legítimo outro na convivência. Na medida em que o outro é apenas um meio, 

um mecanismo de afirmação do eu, funda-se uma relação de outra ordem. 

“É só através do não-poder-poder”, escreve Han (2017, p. 26), “que surge o 

outro”. 

Agonisticamente, o outro e o eu competem, se distinguem, apesar 

de agirem afirmativamente do ponto de vista ontológico (reafirmando a 

existência na própria agonística) – pois ser é sempre transformar-se e o outro 

representa um fator desestabilizador da minha mesmidade e me força a re-

existir.  

A tendência das instituições, em especial as educativas, de 

disciplinar/docilizar os corpos (cf. FOUCAULT, 2007) não pode, portanto, 

dar lugar a um processo de reificação que reduz o outro a objeto de 

                                                           

3 Como a alteridade, o amor é transformado em objeto de consumo de tal modo que sua 

“desritualização [...] se realiza na pornografia” (HAN, 2017, p. 62). Esta “serve ao mero viver 

exposto. É o exato contraposto de eros. Ela aniquila a sexualidade. Nesse sentido, é muito mais 

efetiva que a moral” (HAN, 2017, p. 55).  



Agonia do Eros e a Educação 

1628  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1625-1628, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

consumo4 e escancara a centralidade do ego em detrimento da potência 

formativa representada pela multiplicidade do eros.  

  

 

Referências 

 
BAUDRILLARD, Jean. A Sociedade de Consumo. Lisboa: Edicões 70, 2008. 

BENJAMIN, Walter. A Obra de Arte na Era da sua Reprodutibilidade Técnica. 

Porto Alegre: Zouk, 2012. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2007. 

HAN, Byung-Chul. Agonia do Eros. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017.  

HAN, Byung-Chul. Sociedade do Cansaço. Petrópolis, RJ: Vozes, 2015. 

MATURANA, Humberto. Emoções e Linguagem na Educação e na Política. Belo 

Horizonte: Ed. da UFMG, 1998. 

 

Data de registro: 22/07/2021 

Data de aceite: 01/12/2021 

                                                           

4 A esse respeito, a análise da obra de Han (2017) parece ecoar o diagnóstico de Baudrillard 

(2008, p. 168): “na panóplia do consumo, o mais belo, o mais precioso e resplandecente de 

todos os objetos é o corpo”. 



Autores 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1629 -1630, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1629 

 

Formas de Distribuição 

 

   

 

 

 

1. Permutas com periódicos nacionais 

2. Permutas com periódicos internacionais 

3. Doações nacionais 

4. Doações internacionais 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                              

  



1630  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1629 -1630, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 



 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1631-1634, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1631 

 

PERMUTAS NACIONAIS 

 

 

1. Analytica. Universidade Federal do Rio de Janeiro.  Seminário 

Filosofia da Linguagem. Rio de Janeiro – RJ. 

2. Caderno de Educação. Universidade do Estado de Minas Gerais. 

Biblioteca da Faculdade de Educação. Belo Horizonte – MG. 

3. Cadernos de Estudos Sociais. Fundação Joaquim Nabuco. Recife – 

PE. 

4. Cadernos de Filosofia Alemã. Universidade de São Paulo. Faculdade 

de Filosofia Letras e Ciências Humanas. Departamento de Filosofia. 

Grupo de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP. 

5. Cadernos de História e Filosofia da Ciência. Universidade Estadual 

de Campinas. Centro de Lógica, Epistemologia e História da Ciência. 

Campinas – SP. 

6. Cadernos Nietzsche. Universidade de São Paulo. Faculdade de 

Filosofia Letras e Ciências Humanas. Departamento de Filosofia. 

Grupo de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP. 

7. Ciência & Trópico. Fundação Joaquim Nabuco. Recife – PE. 

8. Coletânea. Faculdade São Bento. Rio de Janeiro – RJ. 

9. Conjectura. Universidade de Caxias Do Sul. Caxias do Sul – RS. 

10. Direito & Paz. Centro UNISAL; Biblioteca. Lorena – SP. 

11. Discurso. Universidade de São Paulo. Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências. Humanas. Departamento de Filosofia. São Paulo – SP. 

12. Dois Pontos. Universidade Federal do Paraná. Curitiba – PR. 

13. Educação e Pesquisa. Universidade de São Paulo. Faculdade de 

Educação. São Paulo – SP. 

14. Educação e Realidade. Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 

Faculdade de Educação. Porto Alegre – RS. 

15. Educação em Foco. Universidade do Estado de Minas Gerais. Belo 

Horizonte – MG. 

                                                                                                              

  



 

1632  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1631-1634, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

16. Educação em Foco. Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de Fora 

– MG. 

17. Educação em Questão. Universidade Federal do Rio Grande do Norte. 

Departamento de Educação. Natal – RN. 

18. Educação em Revista. Universidade Federal de Minas Gerais. 

Faculdade de Educação. Belo Horizonte – MG. 

19. Educar em Revista. Universidade Federal do Paraná. Curitiba – PR. 

20. Em Aberto. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais. 

Brasília – DF. 

21. Espaço Pedagógico. Universidade de Passo Fundo. Passo Fundo – RS. 

22. Espaço. Instituto Nacional de Educação de Surdos. Rio de Janeiro – 

RJ. 

23. Estudos Avançados. Universidade de São Paulo. Instituto de Estudos 

Avançados. São Paulo – SP. 

24. Estudos em Avaliação Educacional. Fundação Carlos Chagas. São 

Paulo – SP. 

25. Estudos Filosóficos. Universidade Federal de São João Del-Rei. São 

João Del Rei – MG. 

26. Estudos Teológicos. Escola Superior de Teologia. São Leopoldo – RS. 

27. Hypnos. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo – 

SP. 

28. Impulso. Universidade Metodista de Piracicaba. Piracicaba – SP. 

29. Inter Ação. Universidade Federal de Goiás. Faculdade de Educação. 

Goiânia – GO. 

30. Kriterion. Universidade Federal de Minas Gerais. Faculdade de 

Filosofia e Ciências Humanas. Belo Horizonte – MG. 

31. Leitura: Teoria e Prática. Universidade Estadual de Campinas. 

Faculdade de Educação. Biblioteca. Campinas – SP. 

32. Linhas Críticas. Universidade de Brasília. Faculdade de Educação. 

Brasília – DF. 

33. Lumen Veritatis. Faculdade Arautos do Evangelho. São Paulo – SP. 

34. Manuscrito. Universidade Estadual de Campinas. Centro de Lógica, 

Epistemologia e História da Ciência. Campinas – SP. 



 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1631-1634, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1633 

35. Momento. Fundação Universidade Federal do Rio Grande. 

Departamento de Educação e Ciências do Comportamento. Rio Grande 

do Sul – RS. 

36. Principia. Universidade Federal de Santa Catarina. Núcleo de 

Epistemologia e Lógica. Florianópolis – SC. 

37. Princípios. Universidade Federal do Rio Grande do Norte. 

Departamento de Filosofia. Natal – RN. 

38. Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos. Instituto Nacional de 

Estudos e Pesquisas Educacionais. Brasília – DF. 

39. Revista Brasileira de Estudos Políticos. Universidade Federal de 

Minas Gerais. Faculdade de Direito. Belo Horizonte – MG. 

40. Revista da Faculdade de Educação. Universidade do Estado de Mato 

Grosso. Cáceres – MT. 

41. Revista de Educação Pública. Universidade Federal do Mato Grosso. 

Curso de Mestrado em Educação Pública. Cuiabá – MT. 

42. Revista de Filosofia: AURORA. Pontifícia Universidade Católica do 

Paraná. Biblioteca Central – Setor de Intercâmbio. Curitiba – PR. 

43. Revista de Informação Legislativa. Senado Federal. Brasília – DF. 

44. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros. Universidade de São 

Paulo. Instituto de Estudos Brasileiros. São Paulo – SP. 

45. Revista Econômica do Nordeste. Banco do Nordeste do Brasil. 

Fortaleza – CE. 

46. Revista Educação Especial. Universidade Federal de Santa Maria. 

Santa Maria – RS. 

47. Revista Filosofazer. Instituto Superior de Filosofia Berthier. Passo 

Fundo – RS. 

48. Scintilla. Revista de Filosofia e Mística Medieval. Campo Largo – PR. 

49. Síntese. Faculdade de Filosofia da Companhia de Jesus. Belo Horizonte 

– MG. 

50. Sitientibus. Universidade Estadual de Feira de Santana. Feira de 

Santana – BA. 

51. Tabulae. Faculdade Vicentina. Curitiba, PR. 



 

1634  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1631-1634, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

52. Teocomunicação. Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do 

Sul. Porto Alegre – RS. 

53. Terra e Cultura. Centro Universitário Filadélfia. Londrina – PR. 

54. Transformação. Universidade Estadual Paulista. Faculdade de 

Filosofia e Ciências. Marília – SP. 

55. Universidade e Sociedade. Universidade Estadual de Maringá. Pró-

Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação. Maringá – PR. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1635-1638, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1635 

 

PERMUTAS INTERNACIONAIS 

 

 

1. Allgemeine Zeitschrift für Philosophie. Universitat Hildesheim, 

Institut fur Philosophie. Stuttgart, Alemanha. 

2. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía. Servicio de Canje, 

Biblioteca de la Universidad Complutense. Madrid, Espanha. 

3. Analogia Filosofica; Revista de filosofia. Revista Analogia/Revista 

Anamnesis. México, DF. 

4. Anamnesis: Revista de Teologia. Revista Analogia/Revista 

Anamnesis. México, DF. 

5. Arquipélago. Série Filosofia. Universidade dos Açores. Açores, 

Portugal. 

6. Brasilien Dialog. Institut Fur Brasilienkunde. Mettingen, Alemanha. 

7. Concordia: internationale zeitschrift fur philosophie. 

Lateinamerikareferat. Missionswissenschaftliches Institut Missio e.V. 

Postfach, Aachen. 

8. Contrastes: revista interdisciplinar de filosofia. Universidad de 

Málaga. Málaga, Espanha. 

9. Convivium. Universitat de Barcelona. Barcelona, Espanha. 

10. Crítica. Instituto de Investigaciones Filosóficas - UNAM. México, DF. 

11. Cuadernos Hispanoamericanos. Agencia Espanola de Cooperacion 

Internacional. Madrid, Espanha. 

12. Cuadernos Salmantinos de Filosofia. Universidad Pontificia de 

Salamanca. Salamanca, Espanha. 

13. Cultura. Revista de Historia e Teoria das Idéias. Universidade Nova de 

Lisboa, Centro de Historia da Cultura. Lisboa, Portugal. 

14. Deutschland. Deutschland, Frankfurter Societaets-Druckerei GmbH. 

Frankfurt, Germany. 

15. Dialógica. Centro de Informacion y Documentacion; Instituto 

Pedagogico de Maracay. Maracay,Venezuela. 

                                                                                                                       

  



1636  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1635-1638, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

16. Dialogo Filosofico. Dialogo Filosofico. Madrid, Espanha. 

17. Diánoia. Anuario de Filosofía. Instituto de Investigaciones Filosóficas 

– UNAM. México, DF. 

18. El Ciervo. Publicaciones de El Ciervo AS. Barcelona, Espanha. 

19. Espacios En Blanco: Serie Indagaciones. Universidad Nacional del 

Centro de la Provincia De Buenos Aires. Buenos Aires, Argentina. 

20. Espiritu. Instituto Filosofico de Balmesiana. Barcelona, Espanha. 

21. Estudios Filosoficos. Instituto Superior de Filosofia de Valladolid. 

Valladolid, Espanha. 

22. Estudios Interdisciplinarios de America Latina y el Caribe. Institute 

for Latin American History and Culture, Tel Aviv University 

23. Graswurzel Revolution. GWR-Vertrieb. Nettersheim, Alemanha. 

24. Harvard Educational Review. Cambridge, MA, Estaods Unidos. 

25. Iberoamericana. Ibero-amerikanisches Institut. Berlin, Alemanha. 

26. Ideas y Valores. Universidad Nacional de Colombia. Bogotá, 

Colombia. 

27. Ila Latina. Ila Zeitschrft der. Bonn, Deutschland. 

28. International Review of Education. Unesco Institute for Education. 

Hamburg, Germany. 

29. Isegoría. Instituto de Filosofía. Madrid, Espanha. 

30. Isidorianum. Centro de Estudios Teologicos de Sevilla. Sevilla, 

Espanha. 

31. Journal of Indian Council of Philosophical Research. Indian Council 

of Philosophical Research. New Delhi, India. 

32. Journal of the Faculty of Letters. University of Tokyo.Tokyo, Japão. 

33. Journal of Third World Studies. Association of Third World Studies. 

Americus, Georgia, EUA. 

34. Letras de Deusto. Universidad de Deusto. Bilbao, Espanha. 

35. Logos. Universidad La Salle. Mexico, D.F. 

36. Noein. Revista de la Fundación Decus. La Plata, Argentina. 

37. Paedagogica Historica. Universiteit Gent. Gent, Belgica. 

38. Pensamiento; revista de investigación e información filosófica. 

Libreria Borja. Barcelona, Espanha. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1635-1638, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1637 

39. Perfiles Educativos. Universidad Nacional Autonoma De Mexico. 

Mexico, D.F. 

40. Quest Philosophical Discussions. Quest. Eelde, Netherlands. 

41. Relaciones. Colegio de Michoacán. Michoacán, México. 

42. Religión y Cultura. Religión y cultura. Madrid, Espanha. 

43. Review. Fernand Braudel Center.Binghamton, N. Y. 

44. Revista Agustiniana. Revista agustiniana. Madrid, Espanha. 

45. Revista Ciencias de la Educación. Universidad de Carabobo. 

Carabobo,Venezuela. 

46. Revista Critica de Ciências Sociais.Coimbra, Portugal. 

47. Revista Cubana de Educación Superior. Universidad de la Habana. 

La Habana, Cuba. 

48. Revista da Faculdade de Letras. Universidade do Porto. Porto, 

Portugal. 

49. Revista de Filosofía. Servicio de Canje, Biblioteca de la Universidad 

Complutense. Madrid, Espanha. 

50. Revista de Filosofía. Universidad del Zulia, Centro de Estudios 

Filosóficos Adolfo Garcia Diaz. Maracaibo, Venezuela. 

51. Revista de Filosofía. Universidad Iberoamericana. Mexico, D.F. 

52. Revista de Filosofía de la Universidad de Costa Rica. Universidad de 

Costa Rica. San Jose, Costa Rica. 

53. Revista de Historia das Idéias. Instituto de Historia e Teoria das 

Idéias. Coimbra, Portugal. 

54. Revista de Orientacion Educacional. Universidad de Playa Ancha de 

Ciencias de la Educacion. Valparaiso, Chile. 

55. Revista Educacion y Pedagogia. Universidad de Antioquia, Facultad 

de Educación. Medellín, Colombia. 

56. Revista Española de Pedagogía. Instituto Europeu de Iniciativas 

Educativas. Madrid, Espanha. 

57. Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe. 

CEDLA Library. Amsterdam, The Netherlands. 

58. Revista Filosofica de Coimbra. Universidade de Coimbra. Porto, 

Portugal. 



1638  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1635-1638, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

59. Revista Irice. Instituto Rosario de Investigaciones en Ciencias de la 

Eduacion. Rosário, Argentina. 

60. Revista Portuguesa de Educação. Universidade do Minho. Braga, 

Portugal. 

61. Revista Portuguesa de Filosofia. Universidade Católica Portuguesa. 

Braga, Portugal. 

62. Revue des Sciences de L’ Éducation. FCAR-CRSH. Quebec, Canada. 

63. Salesianum. Universita Pontificia Salesiana. Roma, Italia. 

64. Schede medievali. Oficina di Studi Medievali. Palermo, Italia. 

65. Segni e Comprensione. Dipartimento di Filosofia. Universitá degli 

Studi. Lecce, Itália. 

66. Suplemento antropológico. Universidad Católica Nuestra Señora de la 

Asunción. Asunción, Paraguai. 

67. Synaxis. Studio Teologico S. Paolo. Facoltà Teologica di Sicilia. 

Catania, Itália. 

68. Taula. (quaderns de pensament). Universitat de les Illes Balears. 

Palma, Illes Balears, Espanha. 

69. Teoria de la educación. Universidad de Salamanca. Salamanca, 

Espanha. 

70. Theoria. Universidad del País Vasco. San Sebastián, Espanha. 

71. Topicos. Cadernos Brasil-Alemanha. Bonn, Deutschland. 

72. Tópicos: Revista de Filosofia. Universidad Panamericana. Mexico, 

D.F. 

73. Universidades. Union de Universidades de America Latina. Coyoacan, 

Mexico. 

74. Utopía y Praxis Latinoamericana. Universidad del Zulia. Consejo de 

Desarrollo Cientifico. Maracaibo, Venezuela. 

75. Yachay. Universidad Católica Boliviana. Cochabamba, Bolivia. 

76. Zeitschrift fur Kritische Theorie. Zuklampen Verlag. Luneburg, 

Alemanha. 



Doações internacionais  

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1639-1640, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1639 

 

DOAÇÕES INTERNACIONAIS 

 

 

Academia Colômbiana de Investigacion y Cultura 

Bogotá – Colômbia 

 

Boletín Bibliográfico do Instituto Aleman de Ultramar 

Deutsches Übersee-Institut 

Hamburg – Alemanha 

 

Brasilien Dialog 

Institut Für Brasilien Kunde 

Mettingen – Alemanha 

 

Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas” 

Cusco – Peru 

 

CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y Cultural 

Buenos Aires – Argentina 

 

FLACSO – Facultad Latinoamericana de Ciências Sociales 

Buenos Aires – Argentina 

 

Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca 

Cuenca – Equador 

 

IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana 

Coyoacán – México 

 

Librería Editorial Salesiana S.A. 

Los Teques – Venezuela 

                                                                                                                       

  



 

1640  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1639-1640, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Repertoire Bibliographique de la Philosophie 

Institut Supérieur de Philosophie 

Louvain-la-Neuve – Bélgica 

 

SEX – Population and Politics 

Madri – Espanha 

 

SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation Centre 

Paris – France 

 

The Philosopher’s Index 

Philosopher’s Information Center 

Ohio – U.S.A 

 

Universidade Nacional de Córdoba 

Facultad de Filosofia y Humanidades 

Córdoba – Argentina 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Suprimir dados dos autores 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1641-1642, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1641 

 

 DOAÇÕES NACIONAIS 

 

 

Bibliografia Brasileira de Educação 

Inep/MEC  -  Brasília – DF 

 

Biblioteca do Senado Federal 

Brasília – DF 

 

Biblioteca Nacional 

Rio de Janeiro – RJ 

 

CEDOC – Centro de Documentação 

Recife – PE 

 

Centro de Documentação do Pensamento Brasileiro 

Salvador – BA 

 

Conselho de Reitores das Universidades Brasileiras 

Brasília – DF 

 

Library of Congress Office 

Rio de Janeiro – RJ 

 

Membros dos Conselhos Editorial e Consultivo 

 

Sumários de Revistas Brasileiras 

Fundação de Pesquisa Científica de Ribeirão Preto 

Ribeirão Preto – SP 

 

 

                                                                                                                       

  



1642  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1641-1642, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

Associação Nacional de Pós-graduação em Educação – ANPEd (UERJ) 

Rio de Janeiro – RJ 



 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1643-1646, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1643 

 

 INDEXAÇÃO EM REPERTÓRIOS 

 
 

Artigos publicados em “Educação e Filosofia” são repertoriados no: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – Ohio, 

U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation Centre 

– Paris, França (www.portalunesco.org); 

5. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 

Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie); 

6. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ), 

8. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

9. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas Científicas 

Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

10. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

11. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research literature in 

philosophy (https://philpapers.org/). 

                                                                                                              

  



 

1644  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1643-1646, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Artikel, die in “Educação e Filosofia” erscheinen, warden 

aufgenommen in dem: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – 

Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation 

Centre – Paris, França (www.portalunesco.org); 

5. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 

Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie); 

6. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ), 

8. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

9. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 

Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

10. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

11. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research literature 

in philosophy (https://philpapers.org/). 



 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1643-1646, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1645 

Articles appearing in “Educação e Filosofia” are indexed in the: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index , do Philosophy Documentation Center – 

Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation 

Centre – Paris, França (www.portalunesco.org); 

5. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 

Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie); 

6. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ), 

8. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

9. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 

Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

10.EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

11.PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research 

literature in philosophy (https://philpapers.org/). 



 

1646  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1643-1646, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Articles publiés dans la revue “Educaçâo e Filosofia” sont 

repertoriés dans le: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – Ohio, 

U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation Centre 

– Paris, França (www.portalunesco.org); 

5. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 

Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie); 

6. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ), 

8. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

9. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas Científicas 

Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

10. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

11. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research literature in 

philosophy (https://philpapers.org/). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1647-1654, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1647 

 

NORMAS PARA ENVIO DE COLABORAÇÕES 

DIRETRIZES PARA AUTORES 

 

 

Natureza das Colaborações 

Educação e Filosofia aceita para publicação trabalhos originais nas áreas 

de Educação e Filosofia de autores brasileiros e estrangeiros, desde que 

doutores ou doutorandos, que serão destinados às seções de artigos, 

dossiês, resenhas, traduções e entrevistas. Traduções serão eventualmente 

solicitadas ou aceitas pelo Conselho Editorial. 

A Revista Educação e Filosofia somente recebe e tramita para publicação, 

um trabalho original por vez para cada um dos autores ou coautores, 

brasileiros e estrangeiros, desde que doutores ou doutorandos. 

 

Idiomas 

Educação e Filosofia publica em português, inglês, espanhol, francês, 

italiano e alemão. 

 

Identificação do(s) autor(es) 

É obrigatória a supressão de qualquer identificação ou de qualquer forma 

de auto-remissão no arquivo que contém o trabalho a ser avaliado. 

Em arquivo separado (como documento suplementar: passo 4 do processo 

de submissão) deverão constar o título do trabalho, o nome completo do 

autor ou, quando for o caso, do autor principal e do(s) coautor(es), com a 

informação da qualificação acadêmica mais alta e a descrição da 

instituição na qual a obteve; descrição da ocupação e vinculação 

profissional atual; o link de acesso ao perfil do(s) autor(es) nas plataformas 

Lattes e Orcid, o endereço completo para contato, conforme exemplo 

abaixo: 

                                                                                                              

  



1648  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1647-1654, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Exemplo: A Questão Paradigmática da Pesquisa em Filosofia da 

Educação. João Brasileiro da Silva. Doutor em Educação: História e 

Filosofia da Educação pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

Professor de Filosofia da Educação do Curso de Pedagogia da 

Universidade Federal de Uberlândia. CV: 

http://lattes.cnpq.br/19f7e0729x3x9fx5. https://orcid.org/0sx0-0ss2-1xls-

7xk1. Endereço: Rua Afonso Pena, nº 99, apto. 9999, Bairro Brasil, 

Uberlândia, Minas Gerais. CEP:22.222.222. Telefone: (34) 3333-3333. 

Fax: (34) 5555-5555. E-mail: joaob_silva@xxxx.com.br 

Todos os autores e coautores devem ser informados e cadastrados no ato 

da submissão. Não são aceitas inclusões de coautoria durante o trâmite de 

avaliação do documento submetido. 

 

Apresentação dos originais 

A submissão será feita na página eletrônica da Revista no seguinte 

endereço: www.seer.ufu.br. 

 

Visando assegurar a integridade da avaliação por pares cega, o texto 

deverá ser encaminhado sem a identificação do autor ou dos autores, tanto 

no corpo do texto quanto nas propriedades do arquivo eletrônico, feito em 

uma versão recente do programa Word do Microsoft Office. Para isso, os 

autores devem: 

Excluir do texto nomes, substituindo com "Autor" e o ano em referências e 

notas de rodapé, em vez de nomes de autores, título do artigo, etc. 

 

Em documentos do Microsoft Office, a identificação do autor deve ser 

removida das propriedades do arquivo eletrônico (no menu Arquivo > 

Propriedades), iniciando em Arquivo, no menu principal, e clicando na 

sequência: Arquivo > Salvar como... > Ferramentas (ou Opções no Mac) > 

Opções de segurança... > Remover informações pessoais do arquivo ao 

salvar > OK > Salvar. 

 

http://www.seer.ufu.br/


Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1647-1654, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1649 

O texto deve ser configurado em formato A4, com entrelinhas 1,15, 

alinhamento justificado e fonte Times New Roman, com corpo tamanho 

11. Para citações recuadas tamanho 10, com entrelinhas 1,0 (simples) com 

recuo de 4 pts. Para resumos fonte Times New Roman, tamanho 10, 

alinhamento justificado, com entrelinhas 1,5. Para referências fonte Times 

New Roman, tamanho 11, alinhamento justificado, com entrelinhas 1,0 

simples, saltando um espaço entre cada referência. 

 

Os textos deverão conter três resumos com configurações de entrelinhas 

1,15, alinhamento justificado e fonte Times New Roman, com corpo 

tamanho 10. São obrigatórios os resumos em português e em inglês; e o 

terceiro resumo poderá ser em espanhol, em francês, em italiano ou na 

língua do autor. Cada resumo deverá ter no mínimo 100 e no máximo 200 

palavras. Além disso, deve-se indicar de três a cinco palavras-chave nos 

respectivos idiomas. 

 

Os textos deverão conter título (mesma configuração dos resumos) em três 

idiomas; sendo obrigatórios os títulos em português e em inglês e o 

terceiro título no mesmo idioma do terceiro resumo. 

 

Extensão dos originais: artigos/de 15 a 40 páginas; resenhas/até 15 

páginas; entrevistas/15 a 40 páginas; traduções/em conformidade com o 

original traduzido. 

 

É vedado que o autor submeta um texto concomitamente à Revista 

Educação e Filosofia e a outro periódico, sob pena de não aceitação de 

futuras contribuições suas. 

 

Ilustrações 

As ilustrações (fotos, tabelas e gráficos), quando forem absolutamente 

indispensáveis, deverão ser de boa qualidade, preferencialmente em preto e 

branco, acompanhadas das respectivas legendas. 

 



1650  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1647-1654, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Orientações específicas para o envio de colaborações relacionadas a 

pesquisas envolvendo seres humanos 

Os artigos que comuniquem resultado de pesquisa com conteúdo que 

esteja vinculado aos termos das Diretrizes e Normas Regulamentadoras de 

Pesquisas Envolvendo Seres Humanos (Resolução 196/96, de 10 outubro 

de 1996, do Conselho Nacional de Saúde) e suas normas complementares, 

deverão anexar `à colaboração encaminhada, obrigatoriamente, o protocolo 

de pesquisa devidamente revisado por Comitê de Ética em Pesquisa 

legalmente constituído, no qual conste o enquadramento na categoria de 

aprovado e, quando necessário, pela Comissão Nacional de Ética em 

Pesquisa (CONEP/MS). 

Quando oriundos de países estrangeiros, artigos que comuniquem 

resultados de pesquisa envolvendo seres humanos deverão seguir as 

normas quanto às questões éticas em pesquisa que vigorem no país da 

instituição à qual esteja vinculado o autor - ou autor principal, no caso de 

publicação coletiva. 

 

Referências bibliográficas 

Devem conter, no mínimo, os autores e textos citados no trabalho e ser 

apresentadas ao final do texto, em ordem alfabética, obedecendo às normas 

atualizadas da ABNT ou de outro sistema coerente e reconhecido pela 

comunidade científica internacional. Colaborações que não contenham as 

referências bibliográficas ou que as apresentem de forma incorreta não 

serão consideradas para exame e publicação. 

 

Nota de Rodapé 

As notas de rodapé, caso utilizadas, deverão ser numeradas e inseridas pelo 

Word for Windows e aparecer no pé de página em fonte Times New 

Roman, tamanho 9, com alinhamento justificado. 

 

Avaliação dos textos 

Os originais serão avaliados anonimamente por especialistas, cujo parecer 

será comunicado imediatamente ao(s) autor(es). Os originais recusados 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1647-1654, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1651 

não serão devolvidos. Todo material destinado à publicação, encaminhado 

e já aprovado pela revista, não mais poderá ser retirado pelo autor sem a 

prévia autorização do Conselho Editorial. A revista se reserva o direito de 

realizar algumas etapas de tramitação (avaliação, revisão) em sistema 

próprio, ou via e-mail da revista, o que não impede os autores de entrar em 

contato com a revista para ter notícias (as mesmas notícias que podem ser 

encontradas dentro do sistema duplo cego) sobre o andamento do processo 

de tramitação avaliativa de seu texto. 

 

Política anti-plágio 

Conforme a Resolução Interna nº 11/2020 do Conselho Executivo da 

Revista Educação e Filosofia, e anexo 6 de seu regimento interno resolve: 

 

Art. 1º. Os textos recebidos pela Revista Educação e Filosofia serão 

analisados por software anti-plágio no momento de sua submissão e da 

publicação. O relatório de análise obtido pelo programa será objeto de 

exame dos diretores de editoração. 

Art. 2º. Havendo constatação de plágio, o texto será imediatamente 

recusado. 

Art. 3º. Havendo constatação de auto plágio, a Revista obedecerá aos 

seguintes parâmetros: 

I. No caso de livros, capítulos de livros, artigos e textos de 

divulgação, poderá haver incidência de até 30% de auto 

plágio, excluindo-se do referido percentual as citações e 

referências. Se esse limite for ultrapassado, o artigo será 

recusado. 

II. No caso de textos já publicados em anais de eventos, será 

admissível uma incidência de 50% de auto plágio, excluindo-

se do referido percentual as citações e referências. Deverá 



1652  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1647-1654, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ainda constar em nota a referência da primeira publicação. Se 

esse limite for ultrapassado, o artigo será recusado. 

III. No caso de textos que já estão disponíveis ao acesso público 

em repositórios de dissertações e teses, será admissível uma 

incidência de 70% de auto plágio, excluindo-se do referido 

percentual as citações e referências. Deverá ainda constar em 

nota a referência ao repositório. Se esse limite for 

ultrapassado, o artigo será recusado. 

Art. 4º. Todos os casos não previstos nesta resolução ou os fatores 

supervenientes serão examinados pelo Conselho Editorial da Revista 

Educação e Filosofia. 

Direito autoral e responsabilidade legal 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 

dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 

original (título original, Educação e Filosofia, volume, nº, páginas). 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU. 

Exemplares do (s) autor(es) 

Cada trabalho publicado dará direito ao recebimento gratuito de dois 

exemplares do respectivo número da Revista, não sendo este quantum 

alterado no caso de contribuições enviadas conjuntamente por mais de um 

autor. 

 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1647-1654, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1653 

Contato 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil 

Página na Internet: www.seer.ufu.br 

Correio Eletrônico: revedfil@ufu.br 

Telefone: (55) (34) 3239-4252 

Exceções e casos omissos serão resolvidos pelo Conselho Editorial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:revedfil@ufu.br


1654  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1647-1654, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1655-1662, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1655 

NORMS FOR SUBMISSIONS /  

GUIDELINES FOR AUTHORS 

 

 

Kind of Submissions 

Educação e Filosofia (Education and Philosophy) accepts original works 

for publication in the areas of Education and Philosophy by Brazilian and 

foreign authors who have a doctoral degree or are doctoral students. These 

works will be directed to the sections of articles, dossiers, reviews, 

translations, and interviews. Possible request for or acceptance of 

translations will be determined by the Editorial Board. 

 

The Educação e Filosofia journal receives and processes for publication 

only one original paper per author or co-author per edition. Authors and 

co-authors, whether Brazilian or non-Brazilian, must have a doctoral 

degree or be doctoral students. 

 

Languages 

Educação e Filosofia publishes in Portuguese, English, Spanish, French, 

Italian, and German. 

 

Identification of author(s) 

The file that contains the work to be evaluated may not have any 

identification of the (co) author(s) or any manner of self-reference. 

A separate file (as a supplementary document: step 4 of the submission 

process) must contain the following information: the title of the work; the 

full name of the author or, if it be the case, of the main author and of the 

coauthor(s), with information on the highest academic qualification 

achieved and a description of the institution from which it was obtained; a 

description of current professional occupation and affiliation; the link for 

access to the author(s) profile(s) on the Lattes and Orcid platforms; and 

full address for contact, as shown in the example below: 

                                                                                                              

  



1656  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1655-1662, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Example: The Paradigmatic Question of Research in Philosophy of 

Education. João Brasileiro da Silva. Doctor in Education: History and 

Philosophy of Education by the Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo. Professor of Philosophy of Education in the Pedagogy Course at the 

Universidade Federal de Uberlândia. CV: 

http://lattes.cnpq.br/19f7e0729x3x9fx5. https://orcid.org/0sx0-0ss2-1xls-

7xk1. Address: Rua Afonso Pena, nº 99, apto. 9999, Bairro Brasil, 

Uberlândia, Minas Gerais, Brazil. CEP: 22.222.222. Telephone: (34) 3333-

3333. Fax: (34) 5555-5555. E-mail: joaob_silva@xxxx.com.br 

All authors and co-authors should have knowledge of the submission and 

be registered at the time of submission. Inclusions of co-authors are not 

accepted while the submitted document is being processed. 

 

Presentation of original manuscripts 

Material is to be submitted on the electronic page of the journal at the 

following address: www.seer.ufu.br. 

 

Manuscripts should be submitted without identifying the author or authors, 

either in the body of the text or in the properties of the electronic file, to 

ensure the integrity of blind peer review. Manuscripts are to be sent in a 

recent version of Microsoft Office Word. To that end, authors should 

remove names from the text, replacing them with "Author" and the year in 

references and footnotes, instead of author names, article title, etc. 

 

In Microsoft Office Word documents, the author identification should be 

removed from the properties of the electronic file (in the File > Properties 

menu), accessing through "File", on the main menu, and clicking in 

sequence on File >, Save As... >, Tools (or Options on MacBook) >, 

Security Options... >, Remove personal information from file upon saving 

>, OK >, Save. 

 

Configuration of manuscripts should be A4 paper size, with 1.5 line 

spacing, fully justified text, and Times New Roman font size 11. Indented 

http://www.seer.ufu.br/


Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1655-1662, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1657 

quotes should use font size 10, be single spaced, and have indentation of 4 

pts. Abstracts should use Times New Roman font size 10, with 1.15 line 

spacing, and fully justified text. References should be in Times New 

Roman font size 11, with fully justified text, single spacing, and skipping 

one space between each reference. 

 

The texts should contain three abstracts with 1.15 line spacing, fully 

justified text, and Times New Roman font size 10. Abstracts must be 

written in Portuguese and English; a third abstract may be in Spanish, 

French, Italian, or the language of the author. Each abstract should have a 

minimum of 100 and a maximum of 200 words. Authors should also 

provide from three to five keywords in the respective languages. 

 

Texts should contain a title (same configuration as the abstracts) in three 

languages; titles must be in Portuguese and English and the third title in 

the same language as the third abstract. 

 

Original texts should have the following lengths 15 to 40 pages for articles, 

up to 15 pages for reviews, 15 to 40 pages for interviews, and translations 

in accordance with the original text. 

 

It is prohibited for an author to submit a text to the Educação e Filosofia 

journal and to another periodical at the same time, under penalty of non-

acceptance of future contributions. 

 

Illustrations 

Illustrations (photos, tables, and figures), when absolutely indispensable, 

should be of good quality, preferentially in black and white, accompanied 

by respective captions. 

 

 

 



1658  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1655-1662, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Specific guidelines for sending submissions related to research 

involving human beings 

Articles that communicate results of research with content connected with 

the terms of the Regulatory Guidelines and Standards for Research 

Involving Human Beings (Diretrizes e Normas Regulamentadoras de 

Pesquisas Envolvendo Seres Humanos - Resolução 196/96, de 10 de 

outubro de 1996, of the Conselho Nacional de Saúde) and complementary 

standards must attach, with the submission, the research protocol duly 

reviewed by the legally constituted ethics in research committee showing 

the research has been approved and, when necessary, approval by the 

National Committee of Ethics in Research (Comissão Nacional de Ética 

em Pesquisa - CONEP/MS). 

 

Articles submitted from outside of Brazil that communicate results of 

research involving human beings must follow the standards regarding 

ethical questions in research in effect in the country of the institution with 

which the author is affiliated, or the main author in the case of a collective 

publication. 

 

Bibliographical references 

References should contain at least the authors and texts cited in the work 

and should be presented at the end of the text in alphabetical order, 

following the updated norms of the ABNT or other consistent system 

recognized by the international scientific community. Submissions that do 

not contain such bibliographical references or that present them in an 

incorrect manner will not be considered for examination and publication. 

 

Footnotes 

Footnotes, when used, should be numbered and inserted in Word for 

Windows and appear at the foot of the page in Times New Roman font 

size 9, with fully justified margins. 

 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1655-1662, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1659 

Evaluation of texts 

Original texts will be evaluated anonymously by specialists, whose views 

will be immediately communicated to the author(s). Rejected originals will 

not be returned. All material destined for publication delivered to and 

already approved by the journal cannot be withdrawn by the author 

without previous authorization by the Editorial Board. The journal reserves 

the right to perform some steps of processing (evaluation, review) through 

its own system or through e-mail of the journal, but this does not impede 

authors from contacting the journal (the same information that can be 

found within the double-blind system) regarding the progress of the 

evaluation procedures of their texts. 

 

Anti-plagiarism policy 

According to Resolução Interna nº 11/2020 of the Executive Board of the 

Educação e Filosofia journal, and annex 6 of its internal regulations, it is 

determined: 

 

Art. 1. Texts received by the Educação e Filosofia journal will be analyzed 

by anti-plagiarism software at the time of submission and publication. The 

report of analysis obtained by the program will be the object of 

examination of publishing directors. 

 

Art. 2. If plagiarism is confirmed, the text will immediately be rejected. 

 

Art. 3. If self-plagiarism is confirmed, the journal will observe the 

following parameters: 

 

I. In the case of books, book chapters, articles, and 

communications, up to 30% self-plagiarism is permissible, 

excluding quotes and references from said percentage. If this 

limit is exceeded, the article will be rejected. 

II. In the case of texts already published in annals of events, up 

to 50% self-plagiarism is permissible, excluding quotes and 



1660  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1655-1662, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

references from said percentage. A note making reference to 

the first publication should also appear. If this limit is 

exceeded, the article will be rejected. 

III. In the case of texts that are already available for public access 

in repositories of theses and dissertations, up to 70% self-

plagiarism is permissible, excluding quotes and references 

from said percentage. A note making reference to the 

repository should also appear. If this limit is exceeded, the 

article will be rejected. 

 

Art. 4. All cases not foreseen in this resolution or unanticipated factors will 

be examined by the Editorial Board of the Educação e Filosofia journal. 

 

Copyright and legal responsibility 

The works published are the property of their authors, who can make use 

of them for later publications, always citing the original publication 

(original title, Educação e Filosofia, volume, no., pages). 

 

All the articles of this journal are wholly the responsibility of their authors; 

the journal and/or EDUFU are exempt from legal responsibility for their 

content. 

 

Complementary issues 

Each work published will give the author the right to receive two copies of 

the respective issue of the journal free of charge. This number of copies is 

the same in the case of a contribution made together by more than one 

author. 

 

 

 

 

 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1655-1662, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1661 

Contact 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brazil 

On Internet: www.seer.ufu.br 

E-mail: revedfil@ufu.br 

Telephone: (55) (34) 3239-4252 

Exceptions and cases not dealt with here will be resolved by the Editorial 

Board. 

  

http://www.seer.ufu.br/
mailto:revedfil@ufu.br


Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1663-1666, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1663 

 

NORMES POUR ENVOYER DES 

COLLABORATIONS/ 

LIGNES DIRECTRICES POUR LES AUTEURS 
 

 

Nature des collaborations 

La Revue Éducation et Philosophie accepte pour publication des travaux 

originaux dans les domaines de l'éducation et de la philosophie d'auteurs 

brésiliens et étrangers, doctorants et docteurs, sous forme d'articles, des 

dossiers, des critiques, des traductions et d'interviews. 

 

Le comité de rédaction, accepte ou demande, éventuellement, des 

traductions. La revue Educação e Filosofia ne reçoit et ne traite qu'un seul 

texte par auteur ou co-auteur la fois. 

 

Idiomes 

La Revue Éducation et Philosophie publie en portugais, en allemand, en 

espagnol, en français, en anglais et en italien. 

 

L'Identification de l'auteur(s) 

Le travail qui devra être évalué ne doit contenir aucune mention de l'auteur 

de manière directe ou indirecte (auto-référence dans les fichiers joints ou 

archives envoyées). A l'étape quatre du processus d'inscription, l'auteur 

devra présenter un document supplémentaire ( part), en précisant le titre de 

l'article ainsi que le nom et prénom de l'auteur principal et/ou des éventuels 

coauteurs de cette contribution décrivant son status professionnel, son 

adresse (pour l'éventuel contact) et les renseignements relatifs la 

qualification académique la plus haute constant le nom de l'institution 

ayant délivré son diplôme. On cite par exemple: 

 

                                                                                                              

  



1664  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1663-1666, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

La Question paradigmatique de la recherche en philosophie de l'éducation 

– Monsieur João Brasileiro da Silva - professeur de philosophie de 

l'éducation du cours de pédagogie de l'Université de Paris. Docteur en 

philosophie de l'Éducation par l'Université de Paris IV – Paris - Fr. 

Adresse complète: 99, Rue d'Alsace - 25000 Besançon - FRANCE. 

Téléphone: fixe: 0033-03.81.44.11.52 - portable - 0033.6.87.88.12.10 - 

Fax - 0033. 03.44.52.52.66 

adresse mail : joaob_silva@xxxx.com.br. 

Tous les auteurs et co-auteurs doivent être informés et enregistrés au 

moment de la soumission. Inclusions d' coauteurs ne sont pas acceptées 

lors de la procédure d'évaluation du document présenté. 

 

Présentation des originaux 

L'envoi des textes se fait l'adresse de la Revue Éducation et Philosophie : 

www.seer.ufu.br. 

 

Le texte doit être envoyé sans l'identification de l'auteur saisit en version 

récente du logiciel WORD FOR WINDOWS. 

 

Le texte doit être présenté en format, A-4, en double interligne, justifié, et 

taille de police 12. 

 

Le texte soumis doit être accompagné de trois résumés: le premier en 

portugais, le second en anglais, le troisième soit en espagnol, soit en 

français, soit dans la langue de l'auteur. Chaque résumé doit contenir entre 

100 et 200 mots, et indiquer 3 a 5 mots-clés. 

 

Le texte doit être précédé par le titre en trois langues: en portugais, en 

anglais, et dans la langue du troisième résumé. 

 

La longueur maximale des travaux (des articles, des entretiens, et des 

traductions) est limitée 30 pages; les comptes rendus 8 pages. 

http://www.seer.ufu.br/


Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1663-1666, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1665 

 

La Revue Education et Philosophie exige exclusivité pour l'évaluation des 

travaux que lui sont présentés. L'auteur ne doit pas, la fois, les envoyer un 

autre périodique. S'il y a irrespect cette norme, la Revue Education et 

Philosophie n'acceptera plus de contributions de cet auteur. 

 

Illustrations 

Les illustrations (photos, tableaux et graphiques), si elles sont absolument 

indispensables, devront être de très bonne qualité, de préférence, en noir et 

blanc et accompagnées des sous titres et légendes. 

 

Orientations spécifiques pour envoyer des collaborations concernant 

des recherches sur les « êtres humains.» 

Les articles de recherche en provenance des pays étrangers qui 

communiquent des conclusions propos des êtres humains, devront 

respecter les normes étiques en vigueur du pays o¹ se situe l'institution 

laquelle les chercheurs sont rattachés. Cet engagement moral concerne 

l'auteur de l'article ou, l'auteur principal, dans le cas d'une publication 

collective. 

 

Références bibliographiques 

Les références bibliographiques devront contenir, au minimum, les noms 

des auteurs et des textes cités dans le travail. Ces données devront être 

présentées la fin du travail, par ordre alphabétique, obéissant aux normes 

en vigueur de l'ABNT ou d'un autre système cohérent et reconnu par la 

communauté scientifique internationale. 

 

Notes de bas de page 

Les notes doivent appara®tre en bas de la page et être numérotées et mises 

jour par WORDS FOR WINDOWS. 

 

 

 



1666  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1663-1666, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Évaluation des textes 

Les textes seront évalués, anonymement, par des spécialistes dont le 

rapport sera, immédiatement, communiqué ou aux auteur(s). 

Les originaux refusés ne seront pas rendus aux auteurs. Le matériel déj 

envoyé, étant approuvé pour publication dans la Revue, ne pourra pas être 

retiré sans l'autorisation du Conseil d'édition de la Revue. 

 

Droits d'auteur 

Les travaux publiés restent la propriété des auteurs: pour de futures 

publications ou citations de ce travail il faudra, nécessairement, citer 

l'édition de la Revue Éducation et Philosophie en indiquant le titre original, 

le numéro de la revue et les pages. 

L'auteur ou/ et des coauteurs se responsabilisent totalement pour le 

contenu de leurs articles. En cas litigieux, la Revue et L'Edufu n'y 

répondent aucunement. 

 

Exemplaires des auteurs 

Chaque travail publié donnera droit deux exemplaires du numéro respectif 

de la revue Éducation et Philosophie indépendamment du nombre 

d'auteurs. 

 

Contact 

Revue Éducation et Philosophie 

Université Fédérale d'Uberlândia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131  

Campus Santa Mônica  

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil 

Page sur L' Internet: www.seer.ufu.br 

 Adresse électronique: revedfil@ufu.br  

Téléphone: (55) (34) 3239-4252 

Les exceptions seront considérées et résolues par le Conseil d'Édition. 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:revedfil@ufu.br


Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1667 

      Nominata dos pareceristas do volume 35 - ano 2021 

 

Abelardo Bento Araújo (CEFET/MG) 

Abraão Lincoln Ferreira Costa (UNIOESTE) 

Adalberto Carvalho Ribeiro (UNIFAP) 

Adauto Lopes da Silva Filho (UFC) 

Adele Cristina Braga Araujo (IFE) 

Ademir Damazio (UNESC) 

Adilson Vaz Cabral Filho (UFF) 

Adolfo Miranda Oleare (IFES/UFES) 

Adriana Aparecida Pinto (UFGD) 

Adriana M. Valladão Novais Van Petten (UFMG) 

Adriana Pastorello Buim Arena (UFU) 

Admir Soares de Almeida Júnior (UFMG) 

Aldecí Calixto (UFU) 

Aldenora Conceição de Macedo (UnB) 

Alessandro Rodrigues Pimenta (UFT) 

Alex Fabiano Correia Jardim (UNIMONTES) 

Alexandre Anselmo Guilherme (PUCRS) 

Alexandre Saul (UNISANTOS) 

Aléxia Cruz Bretas  (UFABC)  

Alexsandro da Silva Marques (UFBA) 

Alfredo Culleton (UNISINOS) 

Alonso Bezerra Carvalho (UNESP) 

Amabriane da Silva Oliveira Shimite (UNESP) 

Amanda Veloso Garcia (IFRJ) 

Amaro de Oliveira Fleck (UFMG) 

Amélia Rota Borges de Bastos (UNIPAMPA) 

Américo Grisotto (UEL) 

Ana Paula Camilo Ciantelli (UNESP) 

Ana Tereza Reis da Silva (UNB) 

Anabela Cruz-Santos (UMINHO) 

André Henrique Mendes Viana de Oliveira (IFPI) 

André Luis La Salvia (UFABC) 

André Luis Mota Itaparica (UFRB) 

Andréa Barbosa Gouveia (UFPR) 

                                                                                                              

  



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

1668  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Andrea Bieri (UNIRIO) 

Andréa Jurdi (UNIFESP) 

Andréia Mendes dos Santos (PUCRS) 

Andreas Gruschka (Goethe Universität/Alemanha) 

Angelo Cenci (UPF)  

Antonio Álvaro Soares Zuin (UFSCAR) 

Antonio Leonardo Figueiredo Calou (UFRN) 

Antonio Roberto Faustino da Costa (UEPB)  

Antônio Vieira da Silva Filho (UNILAB) 

Anselmo Tadeu Ferreira (UFU) 

Aristóteles de Paula Berino (UFRRJ) 

Arlindo Jose de Souza Júnior (UFU) 

Armindo Quillici Neto (UFU) 

Arthur Freire Simões Pires (PUCRS) 

Augusto Rodrigues (UNESP) 

Benedito Gonçalves Eugênio (UESB) 

Benedito de Jesus Pinheiro Ferreira (UFPA) 

Bento Selau da Silva Junior (UNIPAMPA) 

Bernardo Gonçalves Alonso (UFMT) 

Betânia Laterza Ribeiro (UFU) 

Bianca Vilhena C. Pereira (UNIRIO) 

Bruna Della Torre de Carvalho Lima (USP) 

Bruno Gonçalves Borges (UFG) 

Camila Coimbra (UFU) 

Carla Karnoppi Vasques (UFRGS) 

Catia Piccolo Viero Devechi (UnB) 

Célio José Borges (UNIR) 

César Ribas Cezar (UNIFESP) 

Christian Lindberg Lopes do Nascimento (UFS) 

Christianne Thatiana Ramos de Souza (UFPA) 

Clademir Luis Araldi (UFPEL)  

Claudio Araujo Reis (UFGD) 

Cleriston Petry (UFMT) 

Conceição Solange Bution Perin (UNESPAR) 

Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci (UEMG)  

Cristiane de Mello (UNIRIO) 

Cristiane Maria Marinho (UFPI) 



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1669 

Cristiano Perius (UEM) 

Daiane Costa (UNISIOS) 

Daiane Martins Bocasanta (UFRGS) 

Dalton José Alves (UNIRIO) 

Damião Bezerra Oliveira (UFPA) 

Daniel Benevides Soares (FCF) 

Daniel Figueiredo de Oliveira (UFPB) 

Daniel Pansarelli (UFABC) 

Daniel Soares (Faculdade católica de Fortaleza) 

Dannyel Teles de Castro (UEPA) 

Danielle Antunes (UNIOESTE) 

Dario Xavier Pires (UFMS) 

David Inácio Nascimento (UFP) 

Dayse Cristine Dantas Brito Neri de Souza (UNASP) 

Debora Cristina Fonseca (UNESP) 

Débora Vieira de Souza Carneiro (UNESP) 

Deise Ramos Rocha (SE-DF) 

Deodato Ferreira da Costa (UFAM) 

Denis Coitinho Silveira (UNISINOS) 

Derivaldo dos Santos (UFRN) 

Diandra Dal Sent Machado (UFRGS) 

Dinamara Garcia Feldens (UFS) 

Dirce Eleonora Nigro Solis (UERJ) 

Doriedson do Socorro Rodrigues (UFPA) 

Douglas Antonio Bassani (UNIOESTE) 

Durval Muniz de Albuquerque (CNPQ) 

Edimar Inocêncio Brígido (UNICURITIBA) 

Edmilson Menezes Santos (UFS)  

Eduardo Vicentini de Medeiros (UFRGS)  

Elcio Cecchetti (UNOCHAPECÓ) 

Elenilton Vieira Godoy (UNICSUL) 

Elenita Pinheiro de Queiroz Silva (UFU) 

Eliana Póvoas Pereira Estrela Brito (UFSB) 

Elisabeth Rossetto (UNIOESTE) 

Elisiane Alles (UFPR) 

Eliza Maria Barbosa (UNESP) 

Elói Maia de Oliveira (UNESP) 



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

1670  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Enio de Lorena Stanzani (UTFPR) 

Erenildo João Carlos (UFPB) 

Érico Andrade (UFPE) 

Ernani Chaves (UFPA) 

Ernani Nunes Ribeiro (UFPE) 

Ernani Santos Schmidt (UCPEL) 

Evandson Paiva Ferreira (UFG) 

Evelyn Santos (UA) 

Fabiane Adela Tonetto Costas (UFSM) 

Fabiane Previtali (UFU) 

Fabiane Vanessa Breitenbach (UFSM) 

Fábio Baltazar Nascimento Júnior (UFU) 

Fabio Henrique Duarte (UFT) 

Fátima Inês Wolf de Oliveira (UNESP) 

Fátima Maria Nobre Lopes (UFC) 

Fernanda Wanderer (UFRGS) 

Fernando Danner (UNIR) 

Fernando Facó de Assis Fonseca (UECE) 

Fernando Frota Dillenburg (UFRGS) 

Fernando Martins Mendonça (UFU) 

Filipe Ceppas (UFRJ) 

Filipi Vieira Amorim (FURG) 

Flávia dos Santos Soares (UFF) 

Franciele Bete Petry  (UFSC) 

Francisco Antonio Machado Araujo (UFDPar) 

Francisco Veríssimo de Souza Melo (UPE) 

Francislene Cerqueira de Jesus (UESB) 

Geovana Ferreira Melo (UFU) 

Geraldo Balduino Horn (UFPR) 

Giannina Burlando (UNIVERSIDAD CATÓLICA DE CHILE) 

Giovani Ferreira Bezerra (UFGD) 

Glaé Corrêa Machado (UNIASSELVI) 

Guilherme do Val Toledo Prado (UEMS) 

Guilherme Toledo (UNICAMP) 

Gustavo Cunha Bezerra (UEPB) 

Gustavo Leal Toledo (UFSJ) 

Heloisa Helena Oliveira de Azevedo (PUC) 



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1671 

Heraldo Aparecido Silva (UFPI) 

Hilda Maria Martins Bandeira (UFPI) 

Itamar Luís Gelain (CATOLICASC) 

Isabel Ferreira Freitas (UFAL) 

Ivan Risafi de Pontes (UFPA) 

Ivanilde Apoluceno de Oliveira (UEPA) 

Iuri Kieslarck Spacek (UNESC) 

Jackline Rabelo (UFCE) 

Jadir Antunes (UNIOESTE) 

Jane Peruzo Iacono (UNIOESTE) 

Jáima Pinheiro de Oliveira (UFMG) 

Jarbas Couto e Lima (UFGD) 

Jefferson Rodrigues Silva (UFMG) 

Jivago Correia Barbosa (IFPB) 

João Wilson Sobral Santos (UERJ) 

José Ângelo Gariglio (UFMG) 

José Benedito de Almeida Júnior (UFU) 

José Carlos de Souza Araújo (UFU) 

José Carlos Silva de Almeida (UFC) 

José Fernandes Weber (UEL) 

José Geraldo Pedrosa (CEEFET-MG) 

José Normando Gonçalves Meira (UNIMONTES) 

José Pascoal Mantovani (UMESP) 

José Pedro Boufleuer (UNIJUI) 

José Ternes (PUC GOIÁS) 

José Vicente Medeiros da Silva (UFAL) 

Josimar de Sousa (UNEMAT) 

Juarez Gomes Sofiste (UFJF) 

Judikael Castelo Branco (UFT) 

Juliana Cavalcante De Andrade Louzada (UNESP) 

Juliana Michelli da Silva Oliveira (USP) 

Juliana Santos Monteiro Vieira (UFS) 

Katia Augusta C. P. C. da Silva (UNB) 

Katia Augusta Curado Pinheiro Cordeiro Da Silva (UNB) 

Katia Cilene da Silva Santos (UFERSA) 

Kleber Chaves (UESB) 

Lais Boveto (UEM) 



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

1672  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Larissa Rezino (UFSC) 

Leandro Assis Santos (UERJ) 

Leandro José de Souza Martins (IFMG) 

Leonardo Gomes Penteado Rosa (UFLA) 

Leonardo Jorge da Hora Pereira (UFBA) 

Leonardo Maia (UFRJ) 

Leno Francisco Danner (UNIR) 

Leticia Schneider Ferreira (IFRS) 

Lílian do Valle (UERJ) 

Lorene dos Santos (PUCMINAS) 

Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira (IFMG) 

Lucas Josias Marin (UNIVALI) 

Lucas de Oliveira Carvalho (UFS) 

Lúcia Ferreira Lirbório (IFPE) 

Lúcia Pedrosa Pádua (PUC/RIO) 

Lúcia Pereira Leite (UNESP) 

Luciana Pacheco Marques (UFJF) 

Luciana Rosa Marques (UFPE) 

Luciana de Souza Nunes (UNIPAMPA) 

Luciane de Paula (UNESP) 

Lúcio Álvaro Marques (UFTM) 

Luka Carvalho Gusmão (UFJF) 

Luís Carlos Rodrigues dos Santos (IPS) 

Luis Felipe de Salles Roselino (UEMG) 

Luiz Antônio Nabuco Lastoia (UNESP) 

Luiz Carlos Santos Silva (UFU) 

Luiz Gustavo da Cunha de Souza (UFSC) 

Luiz Paulo Rouanet (UFSJ) 

Luiz Roberto Gomes (UFSCAR)  

Luzia Batista de Oliveira Silva (USF) 

Luzia Margareth Rago (UNICAMP) 

Magda E. P. Brandão Costa Carvalho (UAC) 

Manoel Dionizio Neto (UFCG) 

Manoel Messias de Oliveira (UFG) 

Manoel Vasconcellos (UFPEL) 

Marcelo Fabri (UFSM) 

Marcelo Gomes (UNIOESTE) 



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1673 

Marcelo Lima (UFES) 

Marcelo Rosa Vieira (UFU) 

Marcelo Soares Pereira da Silva (UFU) 

Márcia Alves da Silva (UFPEL) 

Márcia Campos Moraes Guimarães (PREFEITURA MUNICIPAL DE RIO 

VERDE) 

Marcio Danelon (UFU) 

Márcio Jarek (CEFET/RJ) 

Marco Heleno Barreto (FAJE) 

Marcos Cassin (USP) 

Marcos de Camargo von Zuben (UERN) 

Marcos Ribeiro de Santana (SEDUC-SP) 

Marcos Sidnei Pagotto Euzebio (FEUSP) 

Marcus Vinicius da Cunha (USP) 

Marcus Vinicius de Souza Nunes (UFSC) 

Maria Aparecida Vieira de Melo (IFRN) 

Maria Auxiliadora de Almeida Arruda (IFMT) 

Maria Cleidiane Cavalcante Freitas (IFCE) 

Maria Constança Peres Pissarra (PUCSP) 

Maria Cristina Müller (UEL) 

Maria Cristina Theobaldo (UFMT) 

Maria Irene Miranda (UFU) 

Maria Isabel Rios de Carvalho Viana (CEEFET-MG) 

Maria José da Conceição Souza Vidal (UERN) 

Maria Luisa Furlan Costa (UEM) 

Maria Teresa Nobre (UFRN) 

Maria Teresa Santos (Univers. de Évora (Portugal)) 

Maria Terezinha Bellanda Galuch (UEM) 

Maria Vilani Cosme de Carvalho (UFPI) 

Maria Zélia Pinto da Silva (UFC) 

Mario Borges Netto (UFU) 

Marlova Elizabete Balke (IFRS) 

Matheus Maria Beltrame (UACS/CFP/UFCG) 

Mauro Cardoso Simões (UNICAMP) 

Mauro Sérgio Santos da Silva (UBE) 

Miguel Angel de Barrenechea (PUC/RIO) 

Miguel Ângelo Oliveira do Carmo (UFPB) 



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

1674  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Milton Luiz Torres (UNASP) 

Mónica de la Fare (PUCRS) 

Narbal de Marsillac Fontes (UNIFESP) 

Neiva Afonso Oliveira (UFPEL) 

Neomar Sandro Mignoni (IFPR) 

Nilo César Batista da Silva (UFCA) 

Olavo Calábria Pimenta (UFT) 

Oneide Perius (UFT) 

Patrícia Del Nero Velasco (UFABC) 

Paula Ângela Coelho Henriques dos Santos (DEP) 

Paulo Brancatti (UNESP) 

Paulo César de Oliveira (UNIFAL-MG) 

Paulo César Pinto de Oliveira (UFV) 

Paulo César Rodrigues (UNESP)  

Paulo Roberto de Jesus Silva (UFMA) 

Pedro Luis Navarro Barbosa (UEM) 

Pedro Savi Neto (PUCRS) 

Piero Detoni (USP) 

Priscila Piazentini Vieira (UFPR) 

Rafael Fernandes Barros de Souza (Prefeitura Municipal de Monte Sião) 

Raquel Albieri Krempel (UNIFESP) 

Raphael Carmesin Gomes (UFPA) 

Regina Célia Linhares Hostins (UNIVALI) 

Remi Castioni (UNB) 

Renata Lima Aspis (UFMG) 

Renato da Silva Melo (UFSJ) 

Ricardo Ernani Sander (UTFPR) 

Rita Amélia Teixeira Vilela (PUC/MINAS) 

Roberto Araújo Sá (FAK) 

Robson Loureiro (UFES) 

Robson Luiz de França (UFU) 

Rodrigo Avila Colla (PUCRS) 

Rodrigo Cristino de Faria (USP) 

Rodrigo Oliveira de Araújo (IFBA) 

Rodrigo Pelloso Gelamo (UNESP) 

Ronildo Alves dos Santos (USP) 

Rosana Aparecida Fernandes (DEBAS/FACED/UFRGS) 



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1675 

Rosana Pizzatto (UNICURITIBA) 

Rosani Úrsula Ketzer Umbach (UFSM) 

Rubens Luiz Rodrigues (UFJF)  

Sabrina Fernandes de Castro (UFSM) 

Samon Noyama (UFABC) 

Samuel Mendonça (CNPq) 

Sandra Eli Sartoreto de Oliveira Martins (UNESP) 

Sandra Kretli da Silva (UFES)  

Sauloéber Tarsio de Souza (UFU) 

Scheila Cristiane Thomé (UFRGS) 

Selmo Haroldo de Resende (UFU) 

Sílvia Cristina Fernandes de Lima (FPM) 

Sílvia Ester Orrú (UNIFAL-MG) 

Simone Freitas da Silva Gallina (UFSM) 

Simone Moura Queiroz (UFPE) 

Sônia Lopes Victor (UFES) 

Stéfano Paschoal (UFU) 

Sueli de Fátima Fernandes (UFPR) 

Suzane da Rocha Vieira Gonçalves (FURG) 

Tania Chalhub de Oliveira (INES) 

Tânia Rodrigues Palhano (UNICAMP) 

Terezinha Oliveira (UEM) 

Theresinha Guimarães Miranda (UFBA) 

Thiago Weslei de Almeida Sousa (UFMS) 

Vanessa Matos dos Santos (UFU) 

Vanessa do Rêgo Ferreira (UFAL) 

Vania Lisa Fischer Cossetin (UNIJUI) 

Víctor Moita Pinheiro (UFC) 

Vinicius Bertoncini Vicenzi (UFSC) 

Virgínia Cardia Cardoso (UFABC) 

Viviane Castro Camozzato (CAPES) 

Viviane Magalhães Pereira (UECE) 

Vladimir Menezes Vieira (UFF) 

Walter Matias Lima (UFAL) 

Wander Andrade de Paula (UFES) 

Wellington Pereira de Queirós (UFMS)  

Wesley Felipe de Oliveira (UEL)  



Nominata dos pareceristas do volume 35 ano 2021 

1676  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1667-1676, set./dez. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

William Casagrande Candiotto (FEBAVE) 

Williams Nunes da Cunha (UFAL) 

Wolney Gomes Almeida (UESC) 

Zoraida Maria Lopes Feitosa (UFPI) 

  



Sumário do Volume 35 – 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X   1677 

Educação e Filosofia 

 

Revista Quadrimestral da Faculdade de Educação (Faculdade de Educação - 

FACED) e do Instituto de Filosofia (Instituto de Filosofia - IFILO). Associado ao 

Programa de Pós-Graduação em Educação e ao Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 

 

SUMÁRIO DO VOLUME 35 ANO 2021 

 

Volume 35, Número 73 – jan./abr. – 2021 

 

Sumário 

 

 Editorial .......................................................................................... 21 

 Anselmo Tadeu Ferreira 

 

Artigos 

 Pode o mestre ensinar algo através da fala? Uma análise sobre as 

obras De Magistro de Santo Agostinho e Tomás de Aquino  ......... 27 

 Elói Maia de Oliveira 

 Alonso Bezerra Carvalho  

  

 Um esboço sobre a natureza dos objetos da matemática  ............... 53 

 Iuri Kieslarck Spacek 

William Casagrande Candiotto 

Ademir Damazio  

 Filosofia, educação a descolonização epistêmica do saber ............. 83 

 Dannyel Teles de Castro 

 Ivanilde Apoluceno de Oliveira 

  

 Desafios e dilemas da condição de trabalho de professores iniciantes 

no magistério público no DF  ........................................................ 113 

 Kátia Augusta Curado Pinheiro Cordeiro Silva 

 Deise Ramos Rocha 

                                                                                                                  

  



Sumário do Volume 35 – 2021 

1678  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

 Moral e Direito: uma relação peculiar .......................................... 131 

 Denis Coitinho Silveira 

 

A relação entre imaginação, moralidade, política e literatura: uma 

análise a partir de Adam Smith e Martha Nussbaum  ................... 161 

 Wesley Felipe de Oliveira 

 

Palavras Mágicas: solução instantânea para questões pedagógicas? 

 ...................................................................................................... 199 

Luiz Roberto Gomes  

Andreas Gruschka  

Antonio Alvaro Soares Zuin 

  

 Princípios lakatosianos e a abordagem de problemas matemáticos na 

perspectiva do PBL: possíveis contribuições  .............................. 231 

 Débora Vieira de Souza Carneiro 

  

 A aprendizagem filosófica na formação de professores: proposta de 

um Ateliê Filosófico Transdisciplinar .......................................... 255 

 Alexsandro da Silva Marques  

  

 A educação do homem interior: O cultivo da vontade em Agostinho 

de Hipona  .................................................................................... 273 

Daiane Rodrigues Costa 

Angelo Vitório Cenci 

 

Os pressupostos teóricos de Ilya Prigogine e a epistemologia crítica 

– um diálogo de convergências?  .................................................. 301 

Thiago Weslei de Almeida Sousa 

Dario Xavier Pires 

Wellington Pereira de Queirós  

 

Crer, experimentar, fabular: ensaio sobre a experiência  .............. 341 

Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci  

 



Sumário do Volume 35 – 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X   1679 

Para além de O mestre ignorante - O encontro entre filosofia e 

educação como questão filósofico-política a partir da obra de 

Jacques Rancière  ......................................................................... 373 

Vinícius Bertoncini Vicenzi  

 

Moral asepsis in education ........................................................... 393 

Vania Lisa Fischer Cossetin 

 

Elaboração uma proposta de projeto de tese. Notas destinadas aos 

doutorandos de Filosofia da Educação  ........................................ 423 

Maria Teresa dos Santos 

 

Uma apresentação da categoria weiliana da obra  ........................ 447 

Daniel Benevides Soares 

 

Traduções 

 O quinto elemento no De Philosophia de Aristóteles: um reexame 

crítico ............................................................................................ 479 

 Stéfano Paschoal 

  

Resenhas 

ENKVIST, Inger. Educação: Guia para perplexos. Campinas-SP: 

Kirion, 2019. 142 p. ......................................................................519 

José Normando Gonçalves Meira 

 

Formas de distribuição 

 Exchanges with Brazilian periodicals …...................................... 531 

 Exchanges with international periodicals …................................ 535 

 International donations ............................................................. 539 

Brazilian donations ...................................................................... 541 

 

Indexação em repertórios  ................................................................................ 543 

 

Normas 

 Normas para envio de colaborações ............................................ 547 

 Norms for submissions ................................................................ 555 

 Normes pour envoyer des collaborations. .................................... 563 



Sumário do Volume 35 – 2021 

1680  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

Volume 35, Número 74 – Maio/Ago. – 2021 

 

Sumário 

 

 Editorial .......................................................................................  585 

 Vanessa Matos dos Santos 

 

Artigos 

 Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da 

educação básica no Brasil  ...........................................................  591 

 Abelardo Bento Araújo  

  

 Especificidades e usos da noção de signo em Arqueologia do Saber .  

617 

 Erenildo João Carlos  

  

 Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, 

críticas e implicações na pesquisa em educação ........................... 643 

 Damião Bezerra Oliveira 

 Raphael Carmesin Gomes 

  

 Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da 

escolha pelo magistério  ..............................................................  679 

 Lorene dos Santos  

Admir Soares de Almeida Júnior 

 José Ângelo Gariglio 

 

 O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da 

literatura ......................................................................................  719 

Williams Nunes da Cunha Junior 

Isabel Ferreira Freitas 

Vanessa do Rêgo Ferreira 

 

Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital  ..............  757 

 Marcus Vinicius de Souza Nunes 

 



Sumário do Volume 35 – 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X   1681 

A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval....... 780 

Lais Boveto 

Terezinha Oliveira 

  

 Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição   

...................................................................................................... 813 

 Augusto Rodrigues 

Rodrigo Pelloso Gelamo 

  

 Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães 

como reflexo da cultura moderna  ...............................................  855 

 Abraão Lincoln Ferreira Costa  

  

 O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de 

Husserl  ........................................................................................  879 

Marcelo Rosa Vieira 

 

A filosofia na Pedagogia do Oprimido  .......................................  943 

João Wilson Sobral Santos  

 

Dossiê Colóquio Medieval 

Apresentação do Dossiê Colóquio Medieval ...............................  971 

Anselmo Tadeu Ferreira  

 

A filosofia na primeira universidade da América Latina 

(Universidad de San Marcos 1551)  ............................................  977 

Alfredo Culleton  

 

É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori? Suárez e a 

fundamentação da metafísica ......................................................  987 

César Ribas Cezar 

 

Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas  ..............  1017 

Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

 

Suárez y la Filosofía Moderna ...................................................  1043 

Giannina Burlando 



Sumário do Volume 35 – 2021 

1682  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

Corpus Paraensis .......................................................................  1079 

Lúcio Álvaro Marques 

 

Obituário 

 Obituário: Jakob Hans Josef Schneider ......................................  1103 

 Stéfano Paschoal, Lucas Nogueira Borges 

  

Formas de distribuição 

 Permutas nacionais …................................................................. 1111 

 Permutas internacionais ............................................................. 1115 

 Doações internacionais ............................................................... 1119  

 Doações nacionais ...................................................................... 1121 

 

Indexação em repertórios ............................................................................... 1123 

 

Normas 

 Normas para envio de colaborações ........................................... 1127 

 Norms for submissions ............................................................... 1135 

 Normes pour envoyer des collaborations ................................... 1143 

 

 

Volume 35, Número 75 – set./dez. – 2021 

 

Sumário 

 

 Editorial ....................................................................................... 1169 

 Mario Borges Netto 

 

Artigos 

A formação política do professor: um olhar sobre a história  ...... 1175 

 Evandro Ghedin 

Carlos César Macêdo Maciel  

 

O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma 

discussão sobre as bases filosóficas da educação ....................... 1213 

Valdomiro Teixeira Junior 



Sumário do Volume 35 – 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X   1683 

 

 Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa 

d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística ..................................... 1245 

 Gustavo Piovezan  

 

Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da 

fundamentação de uma teoria do enunciado para o cuidado de si

 .................................................................................................... 1267 

 Vinícius Dias de Melo 

Artur José Renda Vitorino 

 

 A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da 

escrita em escolas e universidades.............................................. 1297 

 Elisandro Rodrigues 

Márcio Luís Marangon 

Betina Schuler 

  

 Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em 

práticas e estruturas escolares contemporâneas nas margens do 

capitalismo ................................................................................. 1321 

 André Luiz Gonçalves de Oliveira 

 

Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do 

Desenvolvimento ........................................................................ 1351 

Diandra Dal Sent Machado 

  

 Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a 

filosofia e a interdisciplinaridade ............................................... 1377 

 Marcelo Gomes 

 

 Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser 

social na Estética de Lukács ....................................................... 1413 

 Adele Cristina Braga Araujo 

Jackline Rabelo 

  

 Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado 

Moderno ..................................................................................... 1433 



Sumário do Volume 35 – 2021 

1684  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X 

Juliana Santos Monteiro Vieira 

Lucas de Oliveira Carvalho 

Dinamara Garcia Feldens 

 

Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel 

Foucault e Jacques Derrida ......................................................... 1457 

Antonio Leonardo Figueiredo Calou 

Maria Teresa Nobre 

 

As possibilidades do cinema no ensino das humanidades .......... 1489 

André Luis La Salvia 

 

Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no 

mundo contemporâneo  .............................................................. 1513 

Larissa Rezino 

Piero Detoni 

 

O anthropos de Protágoras: do singular ao comum .................... 1537 

Bianca Vilhena C. Pereira 

 

Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: 

contribuições para o ensino da filosofia no ensino médio 

profissional ................................................................................. 1563 

Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira 

 

Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma 

leitura a partir de Hannah Arendt ............................................... 1593 

Leandro José de Souza Martins 

Jefferson Rodrigues-Silva 

 

Resenhas 

 Agonia do Eros e a Educação ..................................................... 1625 

 Rodrigo Avila Colla 

  

 

Formas de distribuição 

 Permutas nacionais ….................................................................1631 



Sumário do Volume 35 – 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 75, p. 1677-1685, set./dez. 2021. ISSN 1982-596X   1685 

 Permutes internacionais ….........................................................1635 

 Doações internacionais ..............................................................1639 

Doações nacionais ......................................................................1641 

 

Indexação em repertórios .............................................................................. 1643 

 

Normas 

 Normas para envio de colaborações .......................................... 1647 

 Norms for submissions .............................................................. 1655 

 Normes pour envoyer des collaborations. ................................. 1663 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Artigos
A formação política do professor: um olhar sobre a história 
Evandro Ghedin
Carlos César Macêdo Maciel 

O conhecimento em essência e a linguagem como referência: uma discussão sobre as bases filosóficas da 
educação
Valdomiro Teixeira Junior

Apontamentos retóricos sobre o conceito de oração em Teresa d'Ávila: rumo a uma pedagogia mística
Gustavo Piovezan 

Sobre a continuidade metodológica em Michel Foucault: da fundamentação de uma teoria do enunciado para o 
cuidado de si
Vinícius Dias de Melo
Artur José Renda Vitorino

A stultitia na contemporaneidade e a importância da leitura e da escrita em escolas e universidades
Elisandro Rodrigues
Márcio Luís Marangon
Betina Schuler

Cismando com o dualismo cartesiano e seus desdobramentos em práticas e estruturas escolares contemporâneas 
nas margens do capitalismo
André Luiz Gonçalves de Oliveira

Vir a ser cidadão: Educação, Política e Psicologia do Desenvolvimento
Diandra Dal Sent Machado

Totalidade dialética: contribuições para derruir os limites entre a filosofia e a interdisciplinaridade
Marcelo Gomes

Gênese e processo histórico do complexo da arte no cotidiano do ser social na Estética de Lukács
Adele Cristina Braga Araujo
Jackline Rabelo

Nietzsche y Educación: conocimiento y cultura en el Estado Moderno
Juliana Santos Monteiro Vieira
Lucas de Oliveira Carvalho
Dinamara Garcia Feldens

Dispositivos da Formação Teórica Queer: contribuições de Michel Foucault e Jacques Derrida
Antonio Leonardo Figueiredo Calou
Maria Teresa Nobre

As possibilidades do cinema no ensino das humanidades
André Luis La Salvia

Outrem como desafio à diferença. Por uma nova ética dos afetos no mundo contemporâneo 
Larissa Rezino
Piero Detoni

O anthropos de Protágoras: do singular ao comum
Bianca Vilhena C. Pereira

Pensar a técnica e a tecnologia com Álvaro Vieira Pinto: contribuições para o ensino da filosofia no ensino médio 
profissional
Lucas Carvalho Soares de Aguiar Pereira

Das Crises às possibilidades da Educação Superior no Brasil: uma leitura a partir de Hannah Arendt
Leandro José de Souza Martins
Jefferson Rodrigues-Silva

Resenhas
Agonia do Eros e a Educação
Rodrigo Avila Colla

E
D

U
C

A
Ç

Ã
O

 E
 FILO

SO
FIA

Volume 35 . Número 75 . Set./Dez. 2021

ISSN Impresso: 0102-6801  
ISSN Eletrônico: 1982-596X

Vol. 35 . N
. 75 . Set./D

ez. 2021


