
ISSN Eletrônico: 1982-596X 

EDUCAÇAOE 
FILOSOFIA 

Volume 35. Número 74. Maio/ Ago. 2021 

E;�,��4 



 

 

ISSN Eletrônico: 1982-596X 

 

 

 

 

 

Educação e Filosofia 

 

 

 
                                                  

 

 

 

 

 

Educação e Filosofia Uberlândia v. 35 n. 74 p. 569-1148 maio/ago. 2021 

                                                                                                    

  

                                                                                                                                     



 

 

Às casas editoras: serão feitas recensões ou estudos críticos das obras como interesse 

filosófico ou educacional que nos forem enviadas, cuja remessa seja de, no mínimo, dois 

exemplares. 
 

Na die Verleger: Bücher philosophischen oder pädagogischen Inhalts warden rezensiert, 

falls wir mindestens zwei Exemplare je Titel erhalten. 
 

To the publishers: there will be census or critical studies of the works with philosophical or 

educational interest which at least two copies are sent to us. 
 

Aux Editeurs: la Revue fera des comptes rendus ou des notes critiques des oeuvres, don’t 

l’intérêt soit philosophique ou éducationnel, par l’envoi de deux exemplaires de ces 

oeuvres. 
 

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais 

espontaneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.  

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores. 

 

Desde o volume 32 ano 2018 este periódico não mais faz tiragens impressas. 

 

REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA, v.35 – n.74 – maio/ago. 2021. 

Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Educação, Instituto de Filosofia, Programa de Pós-

Graduação em Educação e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Quadrimestral                                         ISSN Eletrônico: 1982-596X 

1. Educação. 2. Filosofia – Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Educação, Instituto de 

Filosofia, Programa de Pós-Graduação em Educação e Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

CDU 37 + 1 

Biblioteca da UFU 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Reitor: Valder Steffen Júnior 
Vice-reitor: Carlos Henrique Martins da Silva 
 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 
Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 
Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A  
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais 
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria] 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 
 

FAPEMIG – Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais  

Financiamento de publicação. 

mailto:livraria@ufu.br


Expediente Editorial n.74 v.35 mai./ago. 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 571-574, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X  571 

 Expediente de Educação e Filosofia 

 

Revista semestral de investigação e difusão filosófica e educacional 

ISSN Eletrônico: 1982-596X 

Volume 35 Número 74 – maio/ago. 2021 

 

EQUIPE EDITORIAL REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA 

 

Conselho Editorial: 

 
Antônio Joaquim Severino, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Bernadete Angelina Gatti, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, 
Brasil) 

Betânia Leite Ramalho, Universidade Federal do Rio Grande de Norte - UFRN (Natal, RN, Brasil) 

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São 
Paulo, SP, Brasil) 

Carlos Roberto Jamil Cury, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo Horizonte, MG, 
Brasil) 

David Rosenthal, University of New York (New York, USA) 

Denice Bárbara Catani, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Dermeval Saviani, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Dietmar Pfeiffer, Universität Münster (Münster, Alemanha)Enrico Nuzzo, Universitá di Salerno (Fis-
ciano, SA, Itália) 

Fernando Luis González Rey, Centro Universitário de Brasília - UniCEUB (Brasília, DF, Brasil) 

Fernando Rey Puente, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo Horizonte, MG, Brasil) 

Justino Magalhães, Universidade de Lisboa - UL (Lisboa, Portugal) 

Lucas Angioni, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Luiz Benedicto Lacerda Orlandi, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, 

Brasil) 

Marcelo Perine, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, Brasil) 

Maria Eugênia Castanho, Pontifícia Universidade Católica de Campinas - PUC-Campinas (Campinas - 
São Paulo, Brasil) 

Raúl Fornet-Betancourt, Missionswissenschaftliches Institut Missio e.V. (Aachen, Alemanha) 

 

 

Conselho Consultivo: 

 
Álvaro Luiz Montenegro Valls, Universidade do Vale do Rio dos Sinos (São Leopoldo, RS, Brasil) 

Andre Luis Mota Itaparica, Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (Cachoeira, BA, Brasil) 

                                                                                                                   

  



Expediente Editorial n.74 v.35 maio/ago. 2021 

 

572  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 571-574, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X 

Anne-Marie Chartier, Institut National de la Recherche Pédagogique (INRP), França 

Antônio Bosco de Lima, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Daniel Devereux, University of Virginia, (USA), Estados Unidos da América do Norte 

Decio Gatti Júnior, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Décio Krause, Universidade Federal de Santa Catarina (Florianópolis, SC, Brasil) 

Diana Gonçalves Vidal, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Ernani Pinheiro Chaves, Universidade Federal do Pará (Pará, PA, Brasil) 

Eurize Caldas Pessanha, Universidade Federal de Mato Grosso do Sul  - UFMS (Campo Grande, MS, 
Brasil) 

Fabrizio Lomonaco, Università degli Studi di Napoli Federico II (Itália) 

Geraldo Inácio Filho, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Gonzalo Armijos Palácios, Universidade Federal de Goiás (Goiânia, GO, Brasil) 

Hélio Rebello Cardoso Júnior, Universidade Estadual de São Paulo - UNESP (Assis, SP, Brasil) 

Jairo de Araújo Lopes, Pontifícia Universidade Católica de Campinas - PUC-Campinas (Campinas - 
São Paulo, Brasil) 

Janete Bolite Frant, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, Brasil) 

Jeanne-Marie Gagnebin de Bons, UNICAMP/ PUC-SP (São Paulo, SP, Brasil) 

José Claudinei Lombardi, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

José Gonçalves Gondra, Universidade Estadual do Rio de Janeiro - UERJ (Rio de Janeiro, RJ, Brasil) 

Laurence Renault, Universidade de Paris - Sorbonne (Paris IV), França 

Leandro Lajonquiére, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Lucíola Licínio dos Santos, Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG (Belo Horizonte, MG, 
Brasil) 

Marcelo Dascal, Tel-Aviv University (Tel-Aviv, Israel) 

Marcelo Esteban Coniglio, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Marcio Chaves-Tannus, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Marcos Lutz Müller, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) (in 
memoriam) 

Maria Helena Camara Bastos, Pontífica Universidade Católica do Rio Grande do Sul - PUC-RS (Porto 
Alegre, RS, Brasil) 

Maria Isabel de Magalhães Papaterra Limongi, Universidade Federal do Paraná (Curitiba, PR, Brasil) 

Marta Maria Chagas de Carvalho, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Marta Maria de Araújo, Universidade Federal do Rio Grande de Norte - UFRN (Natal, RN, Brasil) 

Newton Carneiro Affonso da Costa, Universidade de São Paulo - USP (São Paulo, SP, Brasil) 

Pablo Gentili, Universidade do Estado do Rio de Janeiro (Rio de Janeiro, RJ, Brasil) 

Ram Lakhan Pandey Vimal,  Vision Research Institute (USA) 



Expediente Editorial n.74 v.35 mai./ago. 2021 

 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 571-574, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X  573 

Salma Tannus Muchail, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUC-SP (São Paulo, SP, 
Brasil) 

Sueli Mazzilli, Universidade Católica de Santos - UNISANTOS (Santos, SP, Brasil) 

Wagner Rodrigues Valente, Universidade Federal de São Paulo - UNIFESP (São Paulo, SP, Brasil) 

Walter Alexandre Carnielli, Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP (Campinas, SP, Brasil) 

Walter Matias Lima, Universidade Federal de Alagoas - UFAL (Maceió, AL, Brasil) 

Wojciech Starzynski, Academia Polonesa de Ciências (Varsóvia, Polônia) 

 

 
Comitê Editorial Executivo:  

 

EDITOR CHEFE:  
Marcos César Seneda, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

EDITOR ASSOCIADO:  
Mario Borges Netto, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

EDITOR ACADÊMICO:  
Anselmo Tadeu Ferreira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

CURADOR DE MEDIA:  
Vanessa Matos, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

EDITORES CIENTÍFICOS DE EDUCAÇÃO:  
Márcio Danelon, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

Romana Isabel Brázio Valente Pinho, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, 
Brasil) 

 

EDITORES CIENTÍFICOS DE FILOSOFIA: 
Fillipa Carneiro Silveira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 

Humberto Aparecido de O. Guido, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, 
Brasil) 

 

 

Secretaria: 

 
ASSESSORIA TÉCNICA:   

Lilia Alves de Oliveira, Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

 
ESTAGIÁRIOS:   

Cecília Lemes Silva,  Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 

Natalha Geralda Cunha,  Universidade Federal de Uberlândia - UFU (Uberlândia, MG, Brasil) 
 

 

 
 

 



Expediente Editorial n.74 v.35 maio/ago. 2021 

 

574  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 571-574, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X 

Equipe Técnica 

 

Revisão: Comitê editorial executivo 

Capa: Saulo Humberto Devós Ferreira 

Template/Diagramação versão impressa: Eduardo Moraes Warpechowski (EDUFU) 

Diagramação versão eletrônica: Lília Alves de Oliveira (Instituto de Filosofia/UFU) 

 

Contatos: Página na Internet: www.seer.ufu.br 

Correio Eletrônico: Revedfil@ufu.br 

Telefone: +55 (34) 3239-4252 

Endereço: 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 – Uberlândia – Minas Gerais – Brasil 

 

Universidade Federal de Uberlândia 

Reitor: Valder Steffen Júnior 

Vice-reitor: Orlando César Mantese 

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia 

Direção: Alexandre Guimarães Tadeu de Soares 

Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – Sala 1 A 

Cep: 38408-144 Uberlândia – Minas Gerais 

Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria) 

www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 

 

FAPEMIG – Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais  

Financiamento de publicação. 

 

“Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus autores, não cabendo qualquer 
responsabilidade legal sobre seu conteúdo à Revista ou à EDUFU”. 

 

A Revista aceita permuta 
Wir bitten um Austausch 

We ask for Exchange 

On demande l’échange 
Rogamos canje 

 

                              

 

 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:Revedfil@ufu.br
http://www.edufu.ufu.br/
mailto:livraria@ufu.br


Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 575, maio./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  575 

Missão e política editorial 

 

A Revista Educação e Filosofia tem como propósito o incentivo à 

investigação e ao debate acadêmico acerca da educação e da 

filosofia em seus diversos aspectos, prestando-se como um 

instrumento de divulgação do conhecimento, especialmente dessas 

duas áreas, sendo, pois, objetivos da Revista: 

I – Divulgar pesquisas e textos de caráter científico e didático nas 

áreas de Educação e Filosofia; 

II – Manter relacionamento acadêmico interdisciplinar entre as 

Unidades Acadêmicas da UFU; 

III – Aumentar o intercâmbio com outras instituições nacionais e 

internacionais. 

  

 

 

Political and editorial mission 

 

The journal Educação e filosofia aims to stimulate scientific 

investigation and academic debate concerning education and 

philosophy in their various aspects, serving as an instrument for 

diffusion of knowledge, especially for this both areas, being thus this 

journal’s proposals:  

I – to publish research results and texts of scientific and didactic 

character in Education and Philosophy areas; 

II – maintain academic interdisciplinary relationship between 

Academic Unities of Universidade Federal de Uberlândia; 

III – improve exchange with other national and international 

institutions.  

 
 

 

 

 

               

  



576  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 576, maio./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

  

 

 



Sumário Volume 35, Número 74 – Maio/Ago. – 2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 577-580, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X   577 

 

Educação e Filosofia 

 

Revista Quadrimestral da Faculdade de Educação (Faculdade de Educação - 

FACED) e do Instituto de Filosofia (Instituto de Filosofia - IFILO). Associado ao 

Programa de Pós-Graduação em Educação e ao Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 
 

Volume 35, Número 74 – Maio/Ago. – 2021 

 

 

 

SUMÁRIO 
 

 Editorial ..............................................................................  585 

 Vanessa Matos dos Santos 

 

Artigos 

 Para uma crítica da objetividade no monitoramento da 

qualidade da educação básica no Brasil  ............................  591 

 Abelardo Bento Araújo  

  

 Especificidades e usos da noção de signo em Arqueologia do 

Saber ...................................................................................  617 

 Erenildo João Carlos  

  

                                                                                                                  

  



Sumário Volume 35, Número 74 – Maio/Ago. – 2021 

578  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 577-580, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X 

 Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: 

compreensão, críticas e implicações na pesquisa em educação

 ............................................................................................. 643 

 Damião Bezerra Oliveira 

 Raphael Carmesin Gomes 

  

 Ainda assim, a docência... Experiências formativas e 

reafirmação da escolha pelo magistério  ............................  679 

 Lorene dos Santos  

Admir Soares de Almeida Júnior 

 José Ângelo Gariglio 

 

 O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão 

sistemática da literatura ......................................................  719 

Williams Nunes da Cunha Junior 

Isabel Ferreira Freitas 

Vanessa do Rêgo Ferreira 

 

Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital .....  757 

 Marcus Vinicius de Souza Nunes 

 

A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval

 ............................................................................................. 780 

Lais Boveto 

Terezinha Oliveira 

  



Sumário Volume 35, Número 74 – Maio/Ago. – 2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 577-580, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X   579 

 Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição   

............................................................................................ 813 

 Augusto Rodrigues 

Rodrigo Pelloso Gelamo 

  

 Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino 

alemães como reflexo da cultura moderna  ........................  855 

 Abraão Lincoln Ferreira Costa  

  

 O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia 

de Husserl  ..........................................................................  879 

Marcelo Rosa Vieira 

 

A filosofia na Pedagogia do Oprimido  ..............................  943 

João Wilson Sobral Santos  

 

Dossiê Colóquio Medieval 

Apresentação do Dossiê Colóquio Medieval .....................  971 

Anselmo Tadeu Ferreira  

 

A filosofia na primeira universidade da América Latina 

(Universidad de San Marcos 1551)  ...................................  977 

Alfredo Culleton  

 



Sumário Volume 35, Número 74 – Maio/Ago. – 2021 

580  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 577-580, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X 

É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori? Suárez e a 

fundamentação da metafísica .............................................  987 

César Ribas Cezar 

 

Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas  .....  1017 

Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

 

Suárez y la Filosofía Moderna ..........................................  1043 

Giannina Burlando 

 

Corpus Paraensis ..............................................................  1079 

Lúcio Álvaro Marques 

 

Obituário 

 Obituário: Jakob Hans Josef Schneider ............................  1103 

 Stéfano Paschoal, Lucas Nogueira Borges 

  

 

Formas de distribuição 

 Permutes nacionais …...................................................... 1111 

 Permutas internacionais ................................................... 1115 

 Doações internacionais .................................................... 1119  

 Doações nacionais ........................................................... 1121 

 

Indexação em repertórios .................................................................. 1123 

 



Sumário Volume 35, Número 74 – Maio/Ago. – 2021 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 577-580, maio/ago. 2021. ISSN 1982-596X   581 

Normas 

 Normas para envio de colaborações ................................. 1127 

 Norms for submissions ..................................................... 1135 

 Normes pour envoyer des collaborations. ........................ 1443 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 15-19, May/Aug. 2021. ISSN 1982-596X  15 

Educação e Filosofia 

 

Quarterly basis journal of the School of Education (Faculdade de Educação – 

FACED) and the Institute of Philosophy (Instituto de Filosofia – IFILO). 

Associated with the Graduate Studies Program in Education and the Graduate 

Studies Program in Philosophy of the Universidade Federal de Uberlândia 

(UFU) (Federal University of Uberlandia). 

 

Volume 35, Issue 74 – May/Aug. – 2021 

 

 
 

 CONTENTS  

 

 

 Editorial ..............................................................................  585 

 Vanessa Matos dos Santos 

 

Articles 

 For a review of objectivity in quality monitoring of basic 

education in Brazil  .............................................................  591 

 Abelardo Bento Araújo  

  

 Specificities and uses of the notion of sign in The Knowledge 

Archeology .........................................................................  617 

 Erenildo João Carlos  

  

                                                                                                                   

  



16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 15-19, May/Aug. 2021. ISSN 1982-596X 

 Border thinking in Walter Mignolo: insight, reviews and 

implications in educational research ..................................  643 

 Damião Bezerra Oliveira 

 Raphael Carmesin Gomes 

  

 Even so, teaching... Training experiences and reaffirmation of 

choice for teaching  ............................................................  679 

 Lorene dos Santos  

Admir Soares de Almeida Júnior 

 José Ângelo Gariglio 

 

 The teaching philosophy to/with children: a sistematic review 

of literature  ........................................................................  719 

Williams Nunes da Cunha Junior 

Isabel Ferreira Freitas 

Vanessa do Rêgo Ferreira 

 

Elements towards a Psychopedagogy of Digital Culture  ... 757 

 Marcus Vinicius de Souza Nunes 

 

Potentiality in the philosophy of ancient and medieval 

education ............................................................................. 780 

Lais Boveto 

Terezinha Oliveira 

  



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 15-19, May/Aug. 2021. ISSN 1982-596X  17 

 Philosophy teaching: notes on the field and its constitution 

 ............................................................................................. 813 

 Augusto Rodrigues 

Rodrigo Pelloso Gelamo 

  

 Nietzsche and his point of view about the Germany educational 

system while reflectof the modern culture  ........................  855 

 Abraão Lincoln Ferreira Costa  

  

 The status of the First Philosophy idea in Husserl’s 

Phenomenology  .................................................................  879 

Marcelo Rosa Vieira 

 

Philosophy in Pedagogy of the Opressed  ..........................  943 

João Wilson Sobral Santos  

 

Medieval Colloquium Dossier 

Presentation of the Medieval Colloquium Dossier .............  971 

Anselmo Tadeu Ferreira  

 

Philosophy at Latin America's First University (Universidad de 

San Marcos 1551)  ..............................................................  977 

Alfredo Culleton  

 



18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 15-19, May/Aug. 2021. ISSN 1982-596X 

Is metaphysics an a priori or an a posteriori Science? Suárez 

and the foundation of metaphysics .....................................  987 

César Ribas Cezar 

 

Logic, school education and philosophy among the Jesuits 

 ........................................................................................... 1017 

Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

 

Suárez and Modern Philosophy ........................................  1043 

Giannina Burlando 

 

Corpus Paraensis ..............................................................  1079 

Lúcio Álvaro Marques 

 

Obituary 

 Obituário: Jakob Hans Josef Schneider ............................  1103 

 Stéfano Paschoal, Lucas Nogueira Borges 

  

 

Manners of distribution 

 Exchanges with Brazilian periodicals …............................ 1111 

 Exchanges with international periodicals …...................... 1115 

 International donations ...................................................... 1119 

Brazilian donations ........................................................... 1121 

 

Indexation in repertories ....................................................................  1123 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 15-19, May/Aug. 2021. ISSN 1982-596X  19 

 

Norms 

 Normas para envio de colaborações .................................. 1127 

 Norms for submissions ..................................................... 1135 

         Normes pour envoyer des collaborations .......................... 1443 



Vanessa Matos dos Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-590, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    585 

 

 Editorial v.35 n.74 maio/ago. 2021 

 

 

Vanessa Matos dos Santos* 

 

 

Prezado leitor e prezada leitora 

 

Permita-me iniciar este editorial em formato de carta. Explicito 

minha intenção: penso que tal artifício linguístico tem a potencialidade de 

nos aproximar e de nos implicar numa narrativa que vai se construindo ao 

longo de cada linha. Após dois anos de pandemia por COVID-19, 

aproximação tem sido um luxo e uma necessidade. Se ainda não podemos 

estar juntos em função de uma nova onda da doença (desta vez causada cepa 

ômicron), que o texto, em toda a sua plenitude, tenha condições de nos trazer 

mais alento em tempos tão difíceis - tanto do ponto de vista da saúde pública 

quanto da política, educação e economia.  

A pós-graduação brasileira tem passado por um verdadeiro calvário 

no que se refere aos processos constitutivos e avaliativos. Iniciamos o 

quadriênio de uma forma e já não sabemos ao certo como terminará. Aliás, 

já nem sabemos se teremos de fato a avaliação de um quadriênio, posto que 

atravessamos um período de exceção que, de uma forma ou de outra, precisa 

ser considerado. Mas, como “considerar”? Não sabemos. Quais são as 

possibilidades? Desconhecemo-las.  

                                                           

* Doutora em Educação Escolar pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho 

(UNESP), e em Meios e Processos Audiovisuais pela Universidade de São Paulo (USP). 

Professora na Faculdade de Educação da Universidade Federal de Uberlândia (UFU).   E-mail: 

vanmatos.santos@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1041-367X. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/2601633916210576. Membro do Comitê Editorial Executivo de Educação 

e Filosofia. 

                                                                                                                  

  

mailto:vanmatos.santos@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1041-367X
http://lattes.cnpq.br/2601633916210576


Editorial v.35 n.74  maio/ago. 2021 

586  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-590, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Nesse terreno altamente movediço, restam-nos o bálsamo e o deleite 

da leitura, do prazer do conhecimento, do sabor do saber. Para além das 

exigências de publicações que, ironicamente, já nos alertam: “publique ou 

pereça1”, manter-nos serenos mesmo estando no olho do furacão é já um 

movimento de resistência. Se é assim, convido-o, prezado leitor, a desfrutar 

dessa publicação com calma e tranquilidade, seguro de que, em que pese 

toda a aceleração do mundo, você tem direito ao ócio.  

 

Esta edição da Educação e Filosofia apresenta um Dossiê sobre 

Filosofia Medieval, homenagem póstuma ao Professor Jakob Hans Josef 

Schneider. O professor foi o organizador do II Colóquio de Filosofia 

Medieval da UFU, ocorrido em novembro de 2020 no âmbito da 

programação da XXIII Semana de Filosofia da UFU. Fazia parte dos planos 

do professor a organização de um Dossiê que contemplasse a publicação de 

textos / comunicações apresentados durante o colóquio. Lamentavelmente, 

o professor Jakob nos deixou em dezembro de 2020. Seus projetos, no 

entanto, permanecerão. A ele agradeço, em nome do Conselho Editorial da 

Educação e Filosofia, pelos anos de convivência, partilha e contribuições. A 

apresentação dos textos do Dossiê foi redigida, com muita sensibilidade, 

pelo meu colega de Conselho Editorial, Professor Anselmo Tadeu 

Ferreira.  

Apresento, na sequência, uma síntese de cada um dos demais artigos 

que compõem esta edição da Educação e Filosofia. Mas, não sem antes 

registrar, em nome do Conselho Editorial, os mais sinceros agradecimentos 

aos autores que nos confiaram seus artigos, pesquisas, ensaios, reflexões. A 

credibilidade da Educação e Filosofia é fruto justamente do reconhecimento 

de uma comunidade de autores, leitores e avaliadores altamente qualificada.  

                                                           

1 O termo entre aspas é uma referência ao nome do software (Publish or Perish) que tem sido 

cada vez mais utilizado por diversas instituições de pesquisa e desenvolvimento no mundo todo. 

Esse software extrai dados de publicações em diversas bases e calcula, por meio de estatística, 

o impacto de pesquisa segundo critérios como: número total de citações, número médio de 

citações por artigo, número médio de citações por ano, índice H e parâmetros relacionados, 

análise do número de autores por artigo etc. 



Vanessa Matos dos Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-590, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    587 

O artigo de Abelardo Bento Araújo, intitulado “Para uma crítica 

da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no 

Brasil”, apresenta uma discussão acerca da cientificidade das políticas de 

monitoramento da qualidade da educação. Ao longo de sua argumentação, 

Araújo desconstrói o discurso de cientificidade das políticas educacionais e 

as analisa à luz da categoria ideológica para demonstrar que, ao final, grande 

parte dessas políticas se converte em mera gestão de dados. No texto 

seguinte, um ensaio denominado “Especificidades e usos da noção de 

signo em Arqueologia do Saber”, Erenildo João Carlos nos convida a 

refletir sobre a noção do signo em diferentes domínios do saber com 

significados, sentidos e usos diversos na obra de Foucault. Gradativamente, 

João Carlos demonstra que, em Arqueologia do Saber (2008), Foucault 

operou, um deslocamento do sentido e do uso corrente da noção de signo 

para a de discurso-enunciado. 

A “Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo” é o foco do 

artigo desenvolvido por Damião Bezerra Oliveira e Raphael Carmesin 

Gomes. Os autores realizam, neste artigo, um empreendimento de crítica 

epistemológica da obra do filósofo a partir do pensamento decolonial, e 

descrevem as principais questões e argumentos que problematizam este 

conceito, refletindo sobre as suas implicações para a pesquisa em educação. 

É interessante observar que, embora não tenha sido escrito com essa 

intenção, o artigo intitulado “Ainda assim, a docência... Experiências 

formativas e reafirmação da escolha pelo magistério”, de autoria de 

Lorene dos Santos, Admir Soares de Almeida Júnior e José Ângelo Gariglio, 

explicita, diversos aspectos, a colonialidade do poder no âmbito da pesquisa 

em educação. Os autores sublevam, neste trabalho, as experiências 

formativas vividas por estudantes bolsistas do Programa Institucional de 

Bolsas de Iniciação à Docência (Pibid) e as relacionam à potencialização 

dos processos de socialização profissional que ratificam a escolha inicial 

pela docência por parte dos discentes.  

Em “O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão 

sistemática da literatura”, Williams Nunes da Cunha Junior, Isabel 

Ferreira Freitas e Vanessa do Rêgo Ferreira investigam, por meio de Revisão 



Editorial v.35 n.74  maio/ago. 2021 

588  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-590, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Sistemática da Literatura (RSL), estudos sobre filosofia para/com crianças 

que partem das experiências das crianças nessa prática. Os autores 

localizaram, ao final, de um universo de 33 pesquisas encontradas, apenas 2 

que abordavam especificamente a experiência das crianças. Ainda no âmbito 

educacional, mas enfocando a perspectiva da psicopedagogia, Marcus 

Vinícius de Souza Nunes, autor de “Elementos para uma psicopedagogia 

da cultura digital”, apresenta um quadro teórico que visa fundamentar as 

exigências epistemológicas em educação a partir do viés da psicopedagogia 

da cultura digital. Souza Nunes embasa sua proposta tanto no campo da 

Comunicação (com aportes da Teoria da Comunicação) quanto da Filosofia 

(com reflexões oriundas da Filosofia da Mente).  

Laís Boveto e Terezinha Oliveira seguem as reflexões no campo da 

Educação, mas a deslocam para a antiguidade. No artigo intitulado “A 

potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval”, as autoras 

desenvolvem a linha argumentativa da filosofia da educação antiga e 

medieval como sendo a capacidade de aperfeiçoamento da razão. Partindo 

da análise de três momentos distintos, quais sejam: a paideia grega na 

perspectiva aristotélica e platônica; a patrística, por meio do entendimento 

de Clemente de Alexandria (150-215 d.C.) e de Agostinho de Hipona (354-

430 d.C.); e a escolástica, analisada nas concepções de Hugo de São Vítor 

(1096-1141) e Tomás de Aquino (1225-1274), as autoras concluem que a 

principal finalidade da educação era a formação da consciência de cada 

pessoa, pois entendia-se que esse era o principal meio para o êxito da vida 

em comum. 

O ensino de filosofia é o tema do artigo assinado por Augusto 

Rodrigues e Rodrigo Pelloso Gelamo. Os autores apresentam, em “Ensino 

de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição”, elementos oriundos 

do campo histórico, científico-filosófico e epistemológico para refletir sobre 

a sustentação do ensino de filosofia. O posicionamento de partida das 

reflexões está nas pesquisas conduzidas por Velasco ao longo dos últimos 

anos e é o que permite que, ao final do trabalho, os autores concluam que o 

campo do ensino de filosofia é consequência de uma disputa concorrencial 

e das tensões estabelecidas entre os diferentes núcleos de pesquisas. Na 



Vanessa Matos dos Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-590, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    589 

sequência, o artigo intitulado “Nietzsche e seu olhar sobre os 

estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna”, 

de Abraão Lincoln Ferreira Costa, apresenta um panorama das instituições 

de ensino alemãs sob a visão de Friedrich Nietzsche. Ferreira Costa explicita 

o balanço crítico dos estabelecimentos ginasial, técnico e universitário para, 

posteriormente, articulá-los ao problema da degenerescência cultural sofrida 

a partir do processo das reformas econômica e política na Alemanha do 

século XIX. Em suas reflexões, o autor também destaca a postura de Arthur 

Schopenhauer, a referência de combate ao filisteísmo e de resistência contra 

os valores do estilo de vida moderna. 

Marcelo Rosa Vieira se dedica à leitura e interpretação dos textos 

de Edmund Husserl que fazem uso do conceito de “Filosofia Primeira” em 

“O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de 

Husserl”. As reflexões empreendidas por Rosa vieira demonstram que a 

ideia de “primeira” surge de início na obra husserliana como uma 

privilegiada chave de demarcação do projeto fenomenológico em relação à 

hierarquia das ciências, ensejando o duplo sentido da fenomenologia como 

“ciência de rigor” e como “filosofia” no sentido de elevar a fenomenologia 

pura ao estatuto de uma filosofia fenomenológica.  

A fenomenologia é indicada ainda como corrente filosófica que 

exerceu forte influência sobre Paulo Freire. Ao lado dela, João Wilson 

Sobral Santos, autor de “A filosofia na Pedagogia do Oprimido”, 

posiciona também o existencialismo, a dialética hegeliana e o pensamento 

marxiano e marxista em geral. As análises de Sobral Santos partem de 

conceitos criados ou utilizados por Freire na obra já citada e permitem que 

o autor subleve aspectos outros da obra freireana, quais sejam: o 

cristianismo crítico de Freire, a legitimidade da violência do oprimido, a 

aderência do oprimido ao opressor (passando rapidamente por alguns 

conceitos psicanalíticos) e a catarse da metodologia. 

Desejo que esta leitura seja prazerosa e que possa trazer mais alento 

em meio a tantas perdas, principalmente ao nos recordar que os projetos, as 

ideias, as iniciativas.... são eternas (a exemplo de todas as contribuições de 



Editorial v.35 n.74  maio/ago. 2021 

590  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-590, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

nosso querido Jakob). Você, caro/a leitor/a, é, com certeza, projeto, 

iniciativa, semente plantada por muitas pessoas ao longo de sua história.  

Finalmente, desejo que esta edição possa despertar aquilo que há de 

melhor em você! Boa leitura!  

 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    591 

 

 Para uma crítica da objetividade no 

monitoramento da qualidade da educação básica no 

Brasil 

 

 

Abelardo Bento Araújo * 

 

 

Resumo: O objetivo deste texto analisar criticamente os aspectos da política de 

monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil que se orientam por uma 

suposta possibilidade de controle científico/objetivo da qualidade do ensino. Trata-

se de uma discussão de base bibliográfica. Por meio da abordagem de algumas 

concepções e consequências dessas políticas, discute-se a cientificidade alegada 

pela política de monitoramento da qualidade da educação como categoria 

ideológica. Por fim, evidencia-se a possibilidade de as medidas adotadas na política 

educacional desviarem o foco do enfrentamento real das desigualdades 

educacionais, convertendo-se em mera gestão de dados do fracasso escolar.  

 

Palavras-chave: Monitoramento; Qualidade da educação; Ciência; Ideologia 

 

 

For a review of objectivity in quality monitoring of basic education in Brazil 

 

Abstract: The purpose of this text is to analyze critically the aspects of the policy 

for quality monitoring of basic education in Brazil, which is guided by a supposed 

possibility of scientific control/objective of the quality of education. This is a 

bibliographical discussion. By approaching some conceptions and consequences of 

these policies, we discuss a scientificity alleged by the policy of monitoring the 

quality of education as an ideological category. Finally, the evidence can be adopted 

                                                           

* Doutor em Educação pela Universidade de São Paulo (USP). Pedagogo do Centro Federal 

de Educação Tecnológica de Minas Gerais (CEFET-MG). E-mail: 

abelardo.bento@gmail.com      Lattes: http://lattes.cnpq.br/5480800213669820  ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-2441-0384 

                        http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-52169    

  

mailto:abelardo.bento@gmail.comO
http://lattes.cnpq.br/5480800213669820
https://orcid.org/0000-0002-2441-0384
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-52169
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-52169


Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

592  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

as measures adopted in deviated educational policy or in the real focus of facing 

educational inequalities, becoming the management of school education data. 

 

Keywords: Monitoring; Quality of education; Science; Ideology 

 

 

Para una revisión de la objetividad en el monitoreo de la calidad de la 

educación básica en Brasil 

 

Resumen: El objetivo de este texto es analizar críticamente los aspectos de la 

política de monitoreo de la calidad de la educación básica en Brasil, que se guía por 

una supuesta posibilidad de control científico / objetivo de la calidad de la 

educación. Esta es una discusión bibliográfica. Al abordar algunas concepciones y 

consecuencias de estas políticas, discutimos una cientificidad alegada por la política 

de monitoreo de la calidad de la educación como categoría ideológica. Finalmente, 

la evidencia se puede adoptar como medidas adoptadas en una política educativa 

desviada o en el enfoque real de enfrentar las desigualdades educativas, 

convirtiéndose en el manejo de los datos de educación escolar. 

 

Palabras clave: Monitoreo; Calidad de la educación; Ciencia; Ideología 

 

 

 

1.  Introdução 

 
E o que é a discussão? 

A sentença de morte de todo o status quo, de todos os 

falsos princípios dominantes. Desde que uma coisa é 

trazida à discussão, não tem legitimidade evidente, e 

nesse caso o choque da argumentação é uma 

probabilidade de queda (Machado de Assis. A reforma 

pelo jornal, 1859). 

 

No final da década de 1980, o Brasil iniciou um conjunto de 

políticas educacionais com base na testagem de alunos em larga escala e na 

responsabilização de agentes educacionais, que, neste artigo denomina-se 

monitoramento da qualidade da educação (ARAÚJO, 2016, p. 79). Após 

mais de três décadas, a avaliação de sistemas educacionais por meio da 

testagem e da responsabilização é utilizada nos âmbitos federal, estaduais e 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    593 

municipais no país. Também já se conta com grande número de estudos a 

respeito da avaliação em larga escala, avaliação sistêmica, avaliação 

externa, suas orientações políticas e suas consequências positivas ou 

negativas para a educação, a partir dos quais é possível analisar, do ponto 

de vista filosófico, concepções que embasam essas políticas.  

O monitoramento da qualidade é marcado pela busca de formas de 

se avaliar externamente as escolas, com vistas a tornar possível a elevação 

da qualidade da educação básica. Enquanto avaliação, é perpassado pelas 

questões que tangem o campo da avaliação em geral, no qual a objetividade 

sempre foi preocupação e tema polêmico. Sob o monitoramento da 

qualidade da educação, no entanto, a objetividade ganha o caráter de 

princípio que orienta a política, a criação dos testes e desemboca no 

pressuposto da aferição objetiva dos resultados do trabalho educativo 

realizado nas unidades educacionais. Esses resultados do trabalho educativo 

seriam representados especialmente por meio de escores de desempenho dos 

alunos em testes (ARAÚJO, 2019). Essa complexa trama possui subjacente 

o problema da objetividade e as relações desta com a neutralidade. 

Relaciona-se com a ciência como ideologia, como a discute Marilena Chauí 

(2007). 

Assim, este artigo tem como objetivo analisar criticamente os 

aspectos da política de monitoramento da qualidade da educação básica no 

Brasil orientados pela suposta possibilidade de controle científico/objetivo 

da qualidade do ensino. Com base em pesquisa bibliográfica e documental, 

coloca-se em evidência o viés ideológico do monitoramento da qualidade da 

educação básica no Brasil e questiona-se em que medida a pretensão de 

objetividade/neutralidade tem desviado as atenções do real enfrentamento 

do fracasso escolar no País. Trata-se de fazer a crítica da política de 

monitoramento quando à pretensão de objetividade/neutralidade; crítica no 

sentido que aplica José de Souza Martins: 

 

[...] não empregamos essa noção no seu sentido vulgar 

de recusa de uma modalidade de conhecimento em 

nome de outra. O objetivo, ao contrário, é situar o 

conhecimento, ir à sua raiz, definir os seus 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

594  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

compromissos sociais e históricos, localizar a 

perspectiva que o construiu, descobrir a maneira de 

pensar e interpretar a vida social da classe que 

apresenta esse conhecimento como universal. [...] A 

perspectiva crítica pode, por isso, ultrapassar ao invés 

de simplesmente recusar, descobrir toda a amplitude do 

que se acanha limitadoramente sob certos conceitos, 

sistemas de conhecimentos e métodos. (MARTINS, 

1977, p. 02) 

 

Essa crítica ao monitoramento se faz necessária na medida em que 

a defesa desse conjunto de políticas parece se apoiar, sem reservas, na 

objetividade de que elas seriam portadoras. A defesa da pretensa 

objetividade/neutralidade é evidente, por exemplo, no livro Educação 

Básica no Brasil: construindo o país do futuro (VELOSO, F. et al., 2009a), 

em que vários economistas se dedicam a defender a testagem e a 

responsabilização como bases de uma política educacional que se tornaria 

capaz de enfrentar desigualdades educacionais. Referindo-se às críticas à 

avaliação em larga escala, Marcos de Barros Lisboa (2009, p. xxv) declara 

que os discursos que criticam a “ciência aplicada” se afirmam para além 

daquilo que a realidade permite. Outro exemplo está na conclusão de Philip 

Fletcher (1995) sobre a relação causal e positivista entre incentivos/punições 

e elevação da qualidade da educação básica. 

Este texto está organizado em quatro partes, incluindo esta 

introdução. Na segunda parte, a seguir, discute-se a objetividade como 

ideologia na política de monitoramento da qualidade da educação básica. Na 

terceira parte, busca-se fazer o que Chauí (2007, p.30) chama de 

“contradiscurso”, isto é, apontar as lacunas, as falhas do discurso ideológico, 

tendo presente que isso não significa reconstruir o discurso ideológico, mas, 

ao contrário, rompê-lo. Apontam-se “rachaduras no espelho1” desse 

discurso, que camuflam seu caráter político-ideológico sob o argumento da 

                                                           

1 A expressão “rachaduras no espelho” foi buscada em David Harvey (2006), em A condição 

pós-moderna. Harvey (2006) designa como rachaduras no espelho as incoerências do 

discurso pós-moderno. 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    595 

cientificidade. Busca-se, também, compreender aspectos da dinâmica da 

gestão do fracasso escolar configurada na política de monitoramento da 

qualidade da educação básica. Tendo submetido o viés científico-objetivista 

do monitoramento da qualidade da educação a essa crítica, na quarta parte, 

constituída pelas considerações finais, retomam-se possibilidades dessas 

políticas, tendo agora presente o caráter ideológico das perspectivas de 

gestão de dados objetivos.  

 

 

2. A objetividade do monitoramento da qualidade da educação básica 

como ideologia  

 

Do final dos anos 1980 até meados dos anos 1990, diversos artigos 

encontrados na literatura educacional podiam corroborar a criação de 

sistemas de avaliação em larga escala (BARRETO et al., 2001; FREITAS, 

2007). Nesse momento inicial da avaliação em larga escala, a constatação 

da necessidade da avaliação e acompanhamento de escolas parecia ser 

evidente, em face do avanço quantitativo da educação, nem sempre 

acompanhado pelo avanço qualitativo. A partir desse momento, o discurso 

do monitoramento da qualidade foi apropriado pelo Estado, que se tornou, 

então, Estado avaliador2 e passou a incorporar a suposta possibilidade do 

controle objetivo, científico, absorvendo o caráter ideológico presente no 

par objetividade/neutralidade. Parafraseando Chauí (2007), quando o 

instituinte se torna instituído, ele é incorporado pela ideologia e perde as 

amarras com o tempo de sua instituição. 

Tendo início em 1989, o Sistema de Avaliação da Educação Básica 

(Saeb) sofreu várias alterações ao longo da década de 1990 e dos anos 2000. 

O Saeb passou da perspectiva de criação de uma cultura avaliativa nas 

                                                           

2 Dirce Nei Teixeira de Freitas (2007, p. 133) adota a expressão Estado avaliador em 

referência à expressão utilizada por Antônio Gramsci para qualificar o Estado em face de 

suas funções formativas ou conformadoras de um tipo de civilização. Nesse sentido, para a 

autora, a qualificação do Estado como avaliador diz respeito à incorporação da avaliação 

como dimensão da gestão dos sistemas educacionais.  



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

596  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

escolas, mais participativa, para uma perspectiva mais centralizada de 

concepção da avaliação e elaboração dos testes; passou da perspectiva 

amostral para o caráter censitário, entre outras mudanças (BONAMINO; 

FRANCO, 1999). Vinham-se estudando a Teoria de Resposta ao Item (TRI), 

que, criada na década de 1950, ainda não tinha ganhado notoriedade nem 

era utilizada no Brasil. Nesse período, criaram-se, ainda, sistemas estaduais 

e municipais de avaliação. Na década seguinte, no governo Luiz Inácio Lula 

da Silva, na gestão de Fernando Haddad como Ministro da Educação, em 

2007 criou-se, ainda, o Índice de Desenvolvimento da Educação Básica 

(Ideb), com a primeira divulgação de dados em 2009.  

O Ideb representou mais um passo da política educacional no que se 

refere ao monitoramento da qualidade da educação básica. O índice combina 

os resultados da avaliação em larga escala com dados contextuais (taxa de 

evasão e repetência). Reinaldo Fernandes (2007), então presidente do 

Instituto Nacional de Pesquisas Educacionais (Inep), justifica a criação do 

indicador de desenvolvimento educacional afirmando que um índice dessa 

ordem deveria ser definido tanto a partir de informações de desempenho em 

testes padronizados como de informações sobre fluxo escolar. A estratégia 

seria atingir os dois pontos fundamentais do monitoramento, de modo a 

evitar a fragilização do processo educativo. Para coibir a aprovação em 

massa, se considerado somente o fluxo escolar, o índice vale-se também da 

obtenção de notas em testes padronizados. Desse modo, pensa-se obrigar as 

escolas tanto a manter bom nível de aprendizagem como adequado fluxo 

escolar. A partir desse momento, a coleta de dados, aprimorada desde os 

anos 1990, torna-se a possível ferramenta nas mãos dos gestores 

educacionais a permitir o controle efetivo da realidade educacional. 

O Ideb se tornou, gradativamente, para diferentes espaços em que 

se aborda a educação, a medida para avaliar a qualidade da educação básica 

no Brasil. Jornais, revistas, telejornais e diversas pesquisas educacionais têm 

utilizado esse índice como parâmetro nas suas reivindicações de uma 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    597 

educação de qualidade3. Ao lado do Ideb, os diferentes meios que se 

propõem a abordar a qualidade da educação utilizam dados do Programa de 

Avaliação de Estudantes (Program for International Students Assessment – 

Pisa). O Pisa é aplicado pela Organização para a Cooperação Econômica e 

Desenvolvimento (OCDE) desde o ano 2000. Atualmente, classifica 

estudantes de mais de 60 países.  

Obviamente, essa apropriação dos dados produzidos por essas 

avaliações não se fez sem o confronto da crítica. Por exemplo, no dia seis 

de maio de 2014, o jornal inglês The Guardian publicou uma carta 

endereçada ao diretor da OCDE, assinada por 80 pesquisadores da área 

educacional. Nessa carta, catedráticos da área de Educação, Política 

Educacional, Currículo, História, ressaltam os prejuízos do Pisa. Nomes 

como Henry Giroux, Peter McLaren, Diane Ravitch e Stephen Ball são os 

mais conhecidos aqui no Brasil entre os que assinam a carta (OECD, 2014). 

Os pesquisadores que assinam a carta ressaltam que os resultados do Pisa já 

são aguardados por governos de todo o mundo, e já começa “a afetar 

profundamente práticas educativas em muitos países”. A preocupação é com 

a capacidade do Pisa de orientar reformas dos sistemas educacionais para a 

disputa de rankings.  

A perspectiva de treinamento de alunos para a realização de testes, 

segundo os signatários da carta, conduz à redução do espectro curricular. 

Isso conduz ao esquecimento de objetivos menos facilmente mensuráveis, 

entre eles os que se relacionam com o desenvolvimento físico, artístico, 

moral, além de influenciar o estreitamento da representação coletiva sobre 

o que seja a educação e sobre que ela deveria ser. Os pesquisadores 

destacam, ainda, as possibilidades de empobrecimento da sala de aula, por 

meio da utilização de baterias de testes de múltipla escolha e dos manuais 

de aulas, reduzindo, por fim, a autonomia dos professores. 

                                                           

3 Note-se que no ano de 2005, conforme Niguel Brooke (2006), havia pouco interesse dos 

meios de comunicação no Brasil pelos resultados de testes aplicados em larga escala e que 

na atualidade esse interesse é evidente. 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

598  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

No entanto, é comum, nos debates acerca das políticas de 

monitoramento da qualidade da educação básica, recorrer à polarização 

cientificidade/não cientificidade para argumentar em favor da validade das 

medidas adotadas. Ao mesmo tempo em que afirmam a “objetividade” das 

medidas, alguns pesquisadores, professores, jornalistas, políticos, 

posicionam-se defensivamente, alegando que  

 

[...] há verdades e visões de mundo que se afirmam 

para além das evidências e do trabalho empírico. 

Construções retóricas e opiniões desqualificam os 

trabalhos aplicados, acreditando-se verdadeiras sem 

qualquer corroboração a não ser o próprio discurso e o 

desejo sobre o como o mundo deveria ser. (LISBOA, 

2009, p. xxv, grifo meu)  

 

O autor completa esse trecho com a seguinte analogia:  

 

Curiosamente, os mesmos que desqualificam a 

pesquisa aplicada sobre educação vacinam seus filhos. 

Esse é um dos fatos que mais me surpreendem: os 

críticos dos resultados da pesquisa aplicada aos 

problemas sociais, em decorrência de dificuldades 

inerentes à estatística, utilizam as conclusões de 

pesquisas equivalentes para escolhas sobre o bem-estar 

dos que lhe[s] são próximos. Os argumentos que 

justificam o maior gasto relativo em educação 

fundamental e pré-escola não são distintos dos que nos 

levam a vacinar nossos filhos contra poliomielite. 

(LISBOA, 2009, p. xxv) 

 

Na citação, há a tentativa do autor de equiparar a pesquisa social, 

especificamente a educacional, à pesquisa nas ciências da natureza. 

Obviamente, a pesquisa dos fenômenos sociais e culturais não obedece às 

mesmas regras que a pesquisa de fenômenos biológicos, por exemplo como 

quis o positivismo sociológico. Esse argumento de autoridade, recorre a uma 

falsa simetria e permite questionar a conversão da objetividade em 

ideologia.  



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    599 

Se, num primeiro momento, a ideologia faz com que as ideias 

expliquem as relações sociais e políticas, como ideias independentes da 

forma da sociedade e da política, impedindo, inclusive, “perceber que tais 

ideias só são explicáveis pela própria forma da sociedade e da política” 

(CHAUÍ, 2007, p. 30), “o passo seguinte é dado pela ideologia no momento 

em que ultrapassa a região em que é pura e simplesmente a representação 

imediata da vida e da prática sociais para tornar-se um discurso sobre o 

social e um discurso sobre a política” (CHAUÍ, 2007, p. 30, grifo no 

original). Nesse momento, ela “pretende fazer coincidir as representações 

elaboradas sobre o social e o político com aquilo que o social e o político 

seriam em sua realidade.” (CHAUÍ, 2007, p. 31). Trata-se da tentativa de 

revestir a ideia de neutralidade, de “fazer com que o ponto de vista 

particular da classe que exerce a dominação apareça para todos os sujeitos 

sociais e políticos como universal e não como interesse particular de uma 

classe determinada.” (CHAUÍ, 2007, p. 31, grifo no original). A “ciência 

aplicada à educação” de Lisboa (2009, p. XXV) torna-se ideológica ao 

pretender-se universal e ocultar o ponto de vista sob o qual é formulada, 

bem como as limitações a que está sujeita, como pesquisa da realidade 

social. 

A literatura do campo educacional de base crítica que podia 

corroborar a necessidade da avaliação de sistemas educacionais até os anos 

1990 (FREITAS, 2007) o fazia com base na interrogação do presente, 

questionando o que pensar e o que fazer. No entanto, graças ao artifício de 

elevar as esferas da vida econômica e social à condição de “essências” e 

graças ao recurso da ideia de “organização”, passa-se à avaliação como 

pressuposto do monitoramento da qualidade da educação – supondo 

controle efetivo e científico da elevação dos padrões de qualidade do ensino. 

Evidenciar a objetividade como discurso ideológico “falso”, 

mostrando algumas de suas lacunas, não é, conforme Chauí (2007, p. 33), 

elaborar o discurso ideológico “verdadeiro”, isto é, o discurso lacunar com 

suas lacunas preenchidas, pois é ilusório pensar que preencher as lacunas 

desse discurso revele a verdade. Seria cair na mesma criticada ilusão da 

divisão entre ciência e ideologia. Conforme a autora, 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

600  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

se quisermos ultrapassar essa ilusão, precisamos 

encontrar um caminho graças ao qual façamos o 

discurso ideológico destruir-se internamente. Isso 

implica ultrapassar uma atitude meramente dicotômica 

rumo a uma atitude teórica realmente dialética, 

encontrando uma via pela qual a contradição interna 

ao discurso ideológico o faça explodir. (CHAUÍ, 2007, 

p. 33, grifos no original) 

 

Esse caminho é o que a autora denomina discurso crítico. É um 

discurso que não se opõe simplesmente ao discurso ideológico, mas é um 

“antidiscurso da ideologia, o seu negativo, a sua contradição” (CHAUÍ, 

2007, p. 33, grifos no original). Dessa forma, nesta subseção, apontam-se 

algumas rachaduras do discurso sobre a política educacional do 

monitoramento. Tendo em vista que o discurso das políticas de 

monitoramento diz apoiar-se estritamente no real para elaborar suas 

conjecturas, é nessa mesma realidade que se encontram as evidências de 

suas lacunas – os elementos para um contradiscurso. 

Para iniciar, convém lembrar com Hobsbawn (2007) que ninguém 

jamais parece aprender com a história. No caso da política educacional 

brasileira, é importante acrescentar que não se aprende com a história, 

sobretudo com a história “dos outros”. Apesar de as medidas das políticas 

brasileiras se espelharem nas estadunidenses, trata-se de uma tendência 

mundial, calcada na suposta possibilidade de controle que elas oferecem sob 

a forma gerencial de organização do Estado. No curso da história das 

políticas educacionais, no entanto, podem ser encontrados diversos escritos, 

entre os quais se cita aqui um livro, do tipo que se poderia dizer “para 

aprender com a história” – e não por acaso, sua autora é uma historiadora, 

que, apesar de conservadora, traz dados que permitem uma avaliação crítica 

da política de monitoramento da qualidade da educação calcada na testagem 

e na responsabilização. 

Divulgado no Brasil no ano de 2011, o livro Vida e morte do grande 

sistema escolar americano: como testes padronizados e modelos de 

mercado ameaçam a educação, de autoria de Diane Ravitch, traz uma 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    601 

autocrítica do pensamento educacional e da trajetória da autora como 

consultora educacional e formuladora de políticas públicas educacionais nos 

Estados Unidos por mais de 20 anos. Enquanto Lisboa (2009, p. xxv) chama 

de pesquisa aplicada a o desenvolvimento das medidas políticas de 

monitoramento e controle do trabalho educativo, Diane Ravitch (2011) 

chama os reformadores da educação nessa perspectiva de corporate 

reformers (reformadores empresariais) e diz que eles demonstram sua 

precária compreensão da educação construindo falsas analogias entre a 

educação e o mundo empresarial.  

 

Eles pensam que podem consertar a educação 

aplicando princípios de negócios, organização, 

administração, lei de marketing, e pelo 

desenvolvimento de um bom sistema de coleta de 

dados que proporcione as informações necessárias para 

incentivar a força de trabalho – diretores, professores e 

estudantes – com recompensas e sansões apropriadas. 

(RAVITCH, 2011, p. 26) 

 

A autora afirma que a responsabilização, supostamente uma medida 

científica e objetiva, é, agora, o novo senso comum que todos aplaudem. Ela 

se tornou mecanicista e até mesmo contrária à boa educação. A testagem 

“não era apenas uma mensuração, mas um fim em si mesma” (RAVITCH, 

2011, p. 27).  

A ideologia admite que haja conflitos e que esse fato injusto deva-

se a homens injustos, como maus governantes, desonestos, maus patrões, 

etc. “Assim, a divisão constitutiva da sociedade de classes reduz-se a um 

dado empírico e moral.” (CHAUÍ, 2007, p. 31). Aqui, para exemplificar as 

falhas daquilo que se defende na política educacional brasileira como 

essencialmente objetivo, é válido citar exemplos extraídos da obra de Diane 

Ravitch (2011) que evidenciam ser essa uma falácia. 

Em 2001, Michael Bloomberg, magnata das comunicações, tornou-

se prefeito de Nova Iorque. No governo dele, teve início uma sequência de 

medidas que pretendiam se tornar referências para o mundo em relação à 

reforma da educação. A política educacional da cidade previa testes que 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

602  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

classificavam os alunos em três níveis de proficiência. Não obstante a 

“exigência” de Bloomberg quanto à pontuação e a cientificidade das 

medidas, grande parte dos alunos que ficariam com a pontuação no nível 1, 

que sujeitava o aluno à retenção, foi classificada no nível 2, portando apta a 

ser promovida. Os programas de incentivos a professores e diretores 

chegaram ao ápice quando incluíram, num programa piloto, até o pagamento 

de bônus a alunos para aumentar seus próprios escores. 

Os números produzidos pelos testes passaram a ser a medida da 

qualidade e da responsabilização. As notas das escolas foram, nesse período, 

substituídas por um conceito que ia de A a F. Se, em 2007, os números 

revelaram grande número de escolas em situação difícil, “em 2009, o 

sistema de responsabilização da cidade produziu resultados bizarros. Um 

impressionante 84% das 1.058 escolas de Ensino Fundamental receberam 

um A (comparado com 23% em 2007)” (RAVITCH, 2011, p. 105). 13% das 

escolas receberam um B e apenas 27 escolas tiveram notas C, D ou F. 

Enquanto o departamento de educação comemorava os números, a imprensa 

denunciava os resultados como ridículos.  

 

O New York Daily descreveu os relatórios como “um 

truque de cartas estúpido” e uma “grande bagunça” que 

tornou os relatórios escolares anuais “praticamente 

sem qualquer sentido para milhares de pais que 

procuram nesses documentos um guia para como 

melhor atenderem as necessidades de seus filhos” 

(RAVITCH, 2011, p. 105, aspas no original). 

 

Não obstante o argumento de cientificidade, os dois motivos para o 

colapso do sistema de classificação foram, segundo a autora, os erros 

aleatórios de um ano para o outro e a inflação dos índices pelo próprio 

Estado, que reduziu os pontos necessários para a classificação. Além disso, 

havia os conflitos entre os dados apresentados pela prefeitura e os dados 

federais, porque os critérios de avaliação eram diferentes. Enquanto os testes 

do sistema municipal mostravam ganhos excepcionais, os escores federais 

denunciavam estagnação.  



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    603 

Confirmando a constatação de Chauí (2007), o discurso objetivista 

da política de monitoramento da qualidade da educação básica admite que 

“algumas distorções podem ocorrer” (VELOSO, 2009, p. 196). Uma dessas 

situações seria o treinamento para os testes, que influenciaria os escores, o 

que levaria também à desconsideração de aspectos importantes em 

educação, mas de difícil mensuração (VELOSO, 2009) – como se o mais 

importante e essencial fosse aquilo que os testes conseguem avaliar. Poderia 

ocorrer também a manipulação dos resultados dos testes por professores e 

gestores educacionais. No entanto, como já se ressaltou, essas possibilidades 

são reduzidas à imoralidade de determinados indivíduos. Para tentar corrigir 

isso, adicionam-se e acirram-se as sanções, os únicos meios que essa 

perspectiva passa a considerar adequados para induzir os professores a 

atingirem as metas desejadas, sem truques. 

Ravitch (2011) demonstra evidências de que a prática de burlas para 

inflacionar números de escores de rendimentos em avaliações em larga 

escala vem ocorrendo nos Estados Unidos. Um dos casos descritos pela 

autora é a elevação dos escores da Escola 33 no bairro do Bronx. Nessa 

escola, a proporção de alunos que atingiram os índices de leitura mais do 

que dobrou de um ano para outro, subindo 46,7 pontos percentuais, tendo a 

diretora recebido elogios do próprio prefeito. Em seguida, essa mesma 

diretora “se aposentou com um bônus de US$ 15 mil, o que acrescentou US$ 

12 mil por ano para sua pensão para a vida toda. No ano seguinte, os ganhos 

incríveis da Escola 33 evaporaram. A ascensão e queda meteórica nos 

escores da escola foram misteriosas.” (RAVITCH, 2011, p. 110) Mais uma 

controvérsia é a relação entre aprendizagem e preparação para realização de 

testes. Psicometristas fizeram alertas à testagem na política educacional 

americana. Ravitch recorre inclusive à fala de um deles para dizer que nem 

toda preparação para testes tem como objetivo a aprendizagem, mas vencer 

o teste (TOBIAS, 2005, apud RAVITCH, 2011).  

Os apontamentos de Ravitch (2011), sobre aspectos que se fazem 

cada vez mais presentes na política educacional brasileira, permitem o 

questionamento da objetividade/cientificidade das medidas, em face da 

complexidade que representa a realidade escolar. Uma das medidas que 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

604  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

expõem essa complexidade é a exposição de placas com a nota do Ideb na 

fachada das escolas no estado de Minas Gerais4 A medida começou pelo 

estado de Minas Gerais em 2012 e autoproclamava-se como exemplo. Isso 

tanto pode ser visto como valorização do trabalho das escolas como 

representar uma estratégia de exposição da suposta incapacidade – ou 

preguiça – dos membros da instituição escolar de realizar adequadamente 

seu trabalho. Assim, as questões sociais, políticas, históricas são reduzidas 

às questões pedagógicas. Além disso, uma escola pública de periferia tende 

a ser comparada com outra escola pública de área central sob os mesmos 

critérios “objetivos e científicos”, por exemplo.  

Para além da comparação entre as escolas, a intenção das medidas é 

a competição entre as unidades educacionais, sob o princípio do quase-

mercado. Conforme Alertou Ravitch (2011), as medidas pretensamente 

objetivas foram buscadas no mundo empresarial. Com o impulso do 

accountability movement (movimento da prestação pública de contas), 

“pressupõe-se que a demonstração do rendimento das escolas bem-

sucedidas sirva para estimular a melhoria do desempenho nas outras 

escolas” (FLETCHER, 1995, p. 102).  

Outra estratégia revelada por Ravitch (2011, p. 178) é o 

“reagrupamento” de alunos para interferir no cálculo do índice obtido, o que 

pode envolver reduzir “a participação de estudantes de baixa performance 

em testes”. Nos Estados Unidos ocorreu também a extinção de escolas em 

função do desempenho delas. Oliveira (2013) apresenta um relatório sobre 

desigualdades educacionais em que mostra que, de maneira não oficial ou 

até ilegal, as escolas adotam mecanismos por meio dos quais tendem a 

expulsar os alunos com baixa performance (pois são eles que “puxam” os 

índices para baixo) e a admitir alunos que ofereçam possibilidades de 

elevação dos índices de aproveitamento nos testes. Dessa forma, 

determinadas escolas – geralmente aquelas que já enfrentam maiores 

                                                           

4 ESCOLAS DE MG PASSAM A EXIBIR PLACA COM NOTA DO IDEB. Revista Veja. 

Disponível em: <https://veja.abril.com.br/educacao/escolas-de-mg-passam-a-exibir-placa-

com-nota-do-ideb/>. Acesso em: 26 dez. 2019. 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    605 

dificuldades – terão, inevitavelmente, que aceitar esses alunos e terão seus 

escores cada vez mais rebaixados. 

O questionamento da objetividade como ideologia permite pensar 

para além do desvio da norma, porque permite ver tanto a obediência quanto 

a transgressão da norma como formas de mudanças no curso da história, em 

dada realidade. Em que medida a própria norma tem conduzido à adoção do 

treinamento para os testes, da burla, etc.?  

Para os trabalhadores da educação básica, nesse caso, as medidas 

como burlar os resultados dos testes, adotar mecanismos para reunir mais 

alunos que possam elevar os índices, ao mesmo tempo em que exclui os que 

podem rebaixá-los pode configurar-se como tática para evitar os prejuízos 

da não elevação dos escores. 

 

 

3. O monitoramento da qualidade, a produção de dados e a competição 

entre escolas: medidas objetivas? 

 

Phillip Fletcher também afirma que o monitoramento da qualidade 

é portador de princípios de objetividade/cientificidade, ao argumentar que 

“quando critérios, informações e atribuições são claros, as pessoas por eles 

enquadradas conseguem se liberar das arbitrariedades administrativas e 

interferências indevidas” (FLETCHER, 1995, p. 98). O autor acrescenta que 

uma avaliação baseada nesses princípios afastaria as inseguranças, dúvidas, 

permitindo “maior descentralização das atividades e ampliar a margem de 

autonomia e liberdade de ação das pessoas” (FLETCHER, 1995, p. 98). No 

entanto, na prática, efeitos como a redução curricular, em que os professores 

tendem a focalizar Matemática e Linguagem, demonstra o contrário desse 

aumento de margem de autonomia. 

Fletcher (1995, p. 98) continua: “O sentimento de pânico que 

costuma acompanhar uma investida administrativa sumária cede lugar a um 

relacionamento governado por procedimentos periódicos previsíveis, no 

interesse da promoção e progressiva melhoria das pessoas e das 

instituições.” É verdade que é desejável a eliminação de interferências 

subjetivas na avaliação e acompanhamento dos sistemas educacionais, ao 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

606  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

sabor das mudanças de ocupantes dos cargos de gestão da educação básica. 

No entanto, é preciso problematizar a falácia que constitui a afirmação de 

uma suposta neutralidade nos critérios objetivos/científicos. 

É preciso problematizar ainda a ideia de que esses dispositivos 

seriam portadores do gérmen da elevação automática da qualidade. Fletcher 

(1995, p. 98) entende que: 

 

A iminência da retribuição é suficiente como controle 

administrativo na grande maioria das vezes, porque, 

normalmente, as pessoas conseguem tirar as devidas 

conclusões quando informadas sobre seu desempenho. 

Apenas muito eventualmente, e quando ações mais 

enérgicas se tornam inadiáveis, as investidas 

administrativas seriam necessariamente 

comprometidas com a busca de soluções mutuamente 

satisfatórias e implementadas com a devida 

transparência, exatamente por causa do rigor e clareza 

dos procedimentos da avaliação. (grifo no original) 

 

Para Fletcher (1995, p. 98), “as pessoas conseguem tirar as devidas 

conclusões quando informadas sobre seu desempenho”.  Essa concepção 

deixa implícito que são as pessoas que devem equacionar os problemas de 

desempenho escolar. Além disso, reduz a complexidade do fenômeno 

escolar às questões didático-pedagógicas e esquece-se de que o escore de 

desempenho é restrito e que as devidas conclusões podem ser entendidas 

como elevar os escores, mesmo que, para isso, seja necessário reduzir o 

currículo. As devidas conclusões podem levar à adoção do treinamento para 

a elevação dos escores, já que é isso que é devolvido como informação sobre 

o desempenho delas. Para se compreender o que significam as devidas 

conclusões a serem tiradas por professores e gestores de unidades 

educacionais, é preciso abordar a bonificação de professores para o aumento 

de escores, como medida associada. 

As medidas que acirram o monitoramento da qualidade da educação 

básica são tomadas como objeto de defesa num editorial do jornal Folha de 

S. Paulo, em 2009. O editorial se alinha aos discursos que se problematizam 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    607 

neste texto, das supostas balas de prata com as quais se vai atacar o problema 

da qualidade da educação. Com frases impositivas como “ninguém deveria 

ser contra”, o discurso eleva as medidas adotadas para um patamar 

supostamente acima das ideologias. O longo trecho reproduzido a seguir é 

necessário, para se compreender inclusive a associação entre textos 

acadêmicos e jornalismo, na pretensão de formação do consenso na 

sociedade e justificação da cientificidade que, supostamente, elevaria as 

medidas para acima do campo ideológico. 

 

Vai no rumo correto o projeto aprovado pela 

Assembleia Legislativa de São Paulo que institui 

progressão salarial para professores da rede estadual, 

baseada em avaliação de mérito. É um passo para 

enfrentar a medíocre qualidade do ensino no Estado 

mais rico da Federação, governado há quase uma 

década e meia pelo PSDB. 

 

O sistema - proposto pelo Executivo - cria cinco faixas 

salariais e aumenta a distância até o topo da carreira 

docente. Se até agora o professor de educação básica 

contava com progressão de 73%, doravante poderá 

avançar até 242%. No ensino médio, o salário inicial 

de R$ 1.834,35 pode chegar, ao final, a R$ 6.270,78. O 

docente precisa permanecer três anos em cada patamar. 

Para passar de um a outro, tem de obter nota mínima 

numa prova de conhecimentos. Assiduidade e tempo 

de permanência na escola também contam pontos. Um 

máximo de 20% dos candidatos será premiado a cada 

ano. 

 

Ninguém deveria se opor a uma medida destinada a 

motivar professores a melhorar suas aulas. Nesse 

sentido, seria desejável que a avaliação incluísse ainda 

o desempenho de seus alunos em exames 

padronizados, não só a prova docente. Mesmo as 

entidades sindicais que resistem à iniciativa de fato não 

se colocam contra a melhora da carreira, só divergem 

do modo de fazê-lo. Insistem na tecla populista do 

reajuste generalizado, quando deveriam tomar o 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

608  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

partido dos melhores mestres e do aperfeiçoamento da 

categoria. O sistema proposto pelo governo nada faz 

além de premiar o mérito, um dos pilares do trabalho 

do professor. 

 

O objetivo deve ser resgatar um contingente expressivo 

de professores dos níveis salariais medíocres como os 

atuais e, pior, da absurda situação dos professores 

temporários (hoje são 80 mil, 38% da categoria). A 

valorização é crucial para que a profissão se torne 

mais atrativa entre os formandos com bom 

desempenho nas faculdades. (VALORIZAÇÃO..., 

2009, p. 1, grifo meu) 

 

O discurso explícito do editorial elucida a orientação da política dos 

textos normativos. Já que as instituições educacionais são assemelhadas a 

organizações tipicamente capitalistas, onde a produção de mercadorias é 

apenas pretexto para a consecução do lucro, o relacionamento entre 

instituições e entre seus trabalhadores não é outro senão o modelo transposto 

da relação entre empresas capitalistas: a concorrência. A competição e o 

mérito tornam-se os principais motivadores para a realização de um trabalho 

de qualidade. Vistas sob a perspectiva daqueles que realizam o trabalho, as 

medidas constituem-se estratégias de controle do trabalho. Conforme Freitas 

(2004), de fato a escola torna-se “organização”, e o ensino, o serviço 

prestado. E é enquanto prestadora de serviços que a escola é avaliada e que 

se vem estimulando a pressão externa a essa instituição. 

É justamente ao elevar as medidas de premiação do mérito, por 

exemplo, para um suposto campo acima das ideologias que o editorial se 

revela profundamente ideológico. Como conclui Freitas (2009, p. 60), “‘não 

ideologizar’ é apenas uma das formas de se ideologizar” (grifo no original). 

Tomando o exemplo da afixação das placas com a nota do Ideb na 

fachada das escolas, pode-se verificar que, em última instância, é o indicador 

baseado em escores que conta nas comparações entre as unidades 

educacionais, inclusive aquelas que fazem parte de contextos sociais 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    609 

distintos. Como toda avaliação, a aplicação de testes e a geração de escores 

teriam função mediadora, para a consecução dos reais fins da educação, para 

elevar a efetividade com que se alcançam esses fins, que na educação básica 

estão ligados ao desenvolvimento do potencial humano, à formação de 

sujeitos, cidadãos em sentido amplo. No exemplo citado, o escore acaba se 

deslocando de “meio” para “fim em si mesmo”.  

Desemboca-se, portanto, numa racionalidade instrumental, 

conforme a crítica de Max Horkheimer (2002). A racionalidade instrumental 

é resultado da conversão da razão em instrumento, numa perspectiva 

pragmatista, em que a razão se submete a conteúdos heterônimos. Exalta-

se, assim, o caráter operacional da razão. Isto é, ela se desloca do seu papel 

na reflexão sobre os fins do fenômeno e passa a ter valor segundo as 

possibilidades que oferece na operacionalização de processos-meio.  

 

Qualquer uso dos conceitos que transcenda a 

sumarização técnica e auxiliar dos dados factuais foi 

eliminado como um último vestígio de superstição. Os 

conceitos foram “aerodinamizados”, racionalizados, 

tornaram-se instrumentos de economia de mão de obra. 

E como se o próprio pensamento tivesse se reduzido ao 

nível do processo industrial, submetido a um programa 

estrito, em suma, tivesse se tomado uma parte e uma 

parcela da produção.” (HORKHEIMER, 2002, p. 26) 

 

A ideia contida nas políticas educacionais de monitoramento da 

qualidade e que justifica toda a operacionalização racional descrita é a de 

elevação da qualidade da educação. No entanto, sob essa conversão de 

meios em fins em si mesmos, no máximo elas têm permitido uma espécie 

de gestão do fracasso escolar, por meio da “sumarização técnica” dos dados 

factuais, como diz Horkheimer (2002, p. 26). 

Por fim, e ainda sobre o caráter ideológico que perpassa a suposta 

cientificidade das medidas envolvidas no monitoramento da qualidade da 

educação básica, é necessário ressaltar que, ao pretender o controle objetivo 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

610  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

da elevação da qualidade da educação, essas políticas tendem a reduzir as 

possibilidades de elevação da qualidade da educação ao controle do trabalho 

educativo. Em se tratando de controle do trabalho, trata-se de gerência – 

uma vez que a característica central dos sistemas gerenciais é o controle do 

trabalho alheio (BRAVERMAN, 1987). Algumas das questões que se 

colocam, nesse sentido, referem-se aos limites desse controle gerencial do 

trabalho pedagógico. É possível visualizar nas políticas de monitoramento 

uma tentativa de identificação da relação sujeito/sujeito, característica do 

processo educativo com a relação sujeito/objeto, característica da produção 

material capitalista – ou produção de mercadorias –, na medida em que, por 

meio do controle do trabalho, pretendem elevar a qualidade da educação.  

Na empresa capitalista, no âmbito da produção material, em que o 

interesse do trabalho não pertence ao trabalhador, mas ao capitalista5, o 

controle – a gerência – conseguiu levar o trabalhador à produtividade por 

meio de medidas como bônus e sanções, ampliando a extorsão da mais-

valia. É desse âmbito que o Estado vem retirando os princípios da política 

educacional, justificadas como neutras e científicas. No entanto, se a relação 

entre o trabalhador e seu objeto de trabalho, na fábrica, é uma relação 

sujeito/objeto, no âmbito do trabalho pedagógico, o professor-trabalhador 

não lida com um objeto de trabalho qualquer, mas trata-se de uma relação 

sujeito/sujeito (PARO, 2015).  

O discurso que apresenta o monitoramento da qualidade da 

educação básica como medida científica e objetiva também oculta a 

inspiração das medidas na gerência da empresa capitalista. A testagem e a 

responsabilização, como medidas decorrentes da globalização na educação, 

levam a escola a agir, “sutil e progressivamente”, conforme “regras de 

                                                           

5 A isso Marx (2014) chama de subsunção formal do trabalho ao capital. Isto é, uma 

subordinação da forma social do trabalho ao capital, em que o trabalhador não realiza o 

trabalho interessado no objeto que produz, mas forçadamente o produz pelo salário, enquanto 

condição de sua sobrevivência. 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    611 

mercado e impulsiona a ideia de que somente a competitividade dos 

resultados, balizados por um núcleo central de saberes pragmáticos, pode 

solucionar os problemas da economia” (PACHECO, 2009, p. 386). É a 

chamada gestão científica do currículo, que nada mais é do que a aplicação 

dos princípios da gerência científica da empresa capitalista ao currículo 

escolar. Essa gerência, que se pretende universal e científica, nada mais é 

que a gerência capitalista, controle do trabalho alheio, como a define Harry 

Braverman (1987). “É neste sentido que o instrumentalismo técnico é uma 

ideologia que a globalização partilha e impõe às instituições educacionais 

[...].” (PACHECO, 2009, p. 386). 

As medidas objetivas revelam-se, portanto, como estratégias de 

controle do trabalho. Ao mesmo tempo em que dissimula seu caráter 

ideológico, não responde a outras questões, como: quais os limites da 

aplicação dos métodos de controle gerenciais ao trabalho pedagógico? Em 

que medida a gestão dos dados do fracasso escolar se converteu em melhor 

qualidade da educação básica, considerada essa em sua inteireza, de 

apropriação da cultura em sentido amplo, e não apenas em Matemática e 

Linguagem. Essas são novas e mais específicas questões que surgem ao se 

colocar em discussão aquelas que deram origem ao artigo. 

 

 

Considerações finais 

 

Impregnadas por uma pretensa objetividade ou amparadas pelo 

discurso da cientificidade, as medidas adotadas pela política de 

monitoramento da qualidade da educação básica – o que também ocorre no 

nível superior, não discutido neste texto – tornaram-se o novo senso comum 

político e pedagógico das últimas décadas. No entanto, essa política pautada 

na gestão de dados tem suas fragilidades expostas de várias formas.  

Burlas e reagrupamentos de alunos, de forma a alterar as somas dos 

escores obtidos por escolas nos testes sem nenhuma alteração na efetiva 



Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

612  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

aprendizagem tornam-se “rachaduras” que deixam entrever o mascaramento 

do fracasso do Estado e da instituição escola na realização da educação de 

qualidade. Esse mascaramento, que decorre do próprio encobrimento/ilusão, 

inerente à ideologia, talvez possa mesmo fazer desaparecer o fracasso, mas 

apenas diluindo-o, com novos arranjos de dados, como demonstra Ravitch 

(2011).  

É um mito de que a ciência finalmente tenha resolvido a nebulosa 

questão sobre como elevar a qualidade do ensino, por meio da gestão de 

dados, incentivos e punições. E é preciso cuidar para que essa gestão de 

dados ofereça mais que possibilidades matemáticas de refazer cálculos de 

índices que não se alteram em decorrência de efetiva melhor aprendizagem. 

Mesmo sem entrar no mérito da objetividade dos testes e sem discutir o 

quanto eles podem ser maleáveis para aumentar ou diminuir os escores, mas 

sem esquecer disso, pode-se revelar lacunas na política educacional. 

Revelando essas lacunas, não se conserta o discurso dela, mas cria-se um 

discurso que inevitavelmente a ela se opõe. Opõe-se dialeticamente, no 

sentido de confrontá-la. É possível evidenciar aí uma tendência à 

meritocracia e a uma racionalidade instrumental, em que valores e fins mais 

amplos são substituídos por processos operacionais. Ao apelar para os fins 

mediatos, como resultados em testes, conhecimentos supostamente 

objetiváveis, essas medidas tendem a excluir sujeitos no interior da escola, 

contradizendo seus próprios discursos e os fins mais amplos da educação.  

 

 

Referências 

 
ARAÚJO, Abelardo Bento. Avaliação e controle do trabalho educativo: 

contradições entre meios e fins no monitoramento da qualidade da educação. 

2016. 284 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016. Disponível em: 

<https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/48/48134/tde-15022017-

150649/publico/ABELARDO_BENTO_ARAUJO_rev.pdf>. Acesso em: 22 nov. 

2019. 



Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    613 

ARAUJO, Abelardo Bento. O trabalho educativo entre metas e produtividade: o 

acordo de resultados em Minas Gerais. Ensaio: avaliação e políticas públicas em 

educação, Rio de Janeiro, v. 27, n. 105, p. 839-858, Out./Dez, 2019. Disponível 

em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-

40362019000400839&lng=en&nrm=iso>. Acesso em:10 nov. 2019.  

https://doi.org/10.1590/s0104-40362019002701372  

BARRETO, Elba Siqueira Sá et al. Avaliação na educação básica nos anos 90 

segundo os periódicos acadêmicos. Cadernos de Pesquisa, São Paulo – SP. n. 114, 

p. 49-88. Out./Nov. 2001. https://doi.org/10.1590/S0100-15742001000300003  

BERTOLIN, Julio Cesar G. Os quase-mercados na educação superior: dos 

improváveis mercados perfeitamente competitivos à imprescindível regulação do 

Estado. Educação e pesquisa [online]. 2011, vol. 37, n.2, p. 237-248. Disponível 

em: <http://www.scielo.br/pdf/ep/v37n2/v37n2a02.pdf>. Acesso em: 24 dez. 

2019. https://doi.org/10.1590/S1517-97022011000200002  

BONAMINO, Alicia; FRANCO, Creso. Avaliação e política educacional: o 

processo de institucionalização do SAEB. Cadernos de Pesquisa. São Paulo: 

Fundação Carlos Chagas, n. 108. p. 101-132, nov./1999. 

https://doi.org/10.1590/S0100-15741999000300005  

BRAVERMAN, Harry. Trabalho e capital monopolista: a degradação do trabalho 

no século XX. 33. ed. Rio de Janeiro: Guanabara Koogan, 1987. 

BROOKE, Nigel. O futuro das políticas de responsabilização educacional no 

Brasil. Cadernos de Pesquisa [online]. 2006, vol. 36, n. 128, p. 377-401. 

Disponível em: <http://www.scielo.br/pdf/cp/v36n128/v36n128a06.pdf>. Acesso 

em: 10 mar. 2013. https://doi.org/10.1590/S0100-15742006000200006  

CHAUÍ, Marilena. Cultura e democracia: o discurso competente e outras falas. 

12. ed. São Paulo: Cortez, 2007. 

COSTA, Marcio da; KOSLINSKI, Mariane Campelo. Quase-mercado 

oculto: disputa por escolas “comuns” no Rio de Janeiro. Cadernos de Pesquisa 

[online]. 2011, vol.41, n.142, p. 246-266. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/pdf/cp/v41n142/v41n142a13.pdf>. Acesso em: 27 dez. 

2019. https://doi.org/10.1590/S0100-15742011000100013  

FERNANDES, Reynaldo. Índice de Desenvolvimento da Educação Básica (Ideb). 

Brasília: Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira, 

2007. 26 p. Disponível em: 

<http://portal.inep.gov.br/documents/186968/485287/%C3%8Dndice+de+Desenv

olvimento+da+Educa%C3%A7%C3%A3o+B%C3%A1sica+%28Ideb%29/26bf6

631-44bf-46b0-9518-4dc3c310888b?version=1.4> Acesso em: 27 dez. 2019. 

FLETCHER, Philip. Propósitos da avaliação educacional: uma análise das 

alternativas. Estudos em avaliação educacional, São Paulo, n. 11, p. 93-112, 

jan./jun. 1995. https://doi.org/10.18222/eae01119952314  

https://doi.org/10.1590/s0104-40362019002701372
https://doi.org/10.1590/S0100-15742001000300003
http://www.scielo.br/pdf/ep/v37n2/v37n2a02.pdf
https://doi.org/10.1590/S1517-97022011000200002
https://doi.org/10.1590/S0100-15741999000300005
http://www.scielo.br/pdf/cp/v36n128/v36n128a06.pdf
https://doi.org/10.1590/S0100-15742006000200006
http://www.scielo.br/pdf/cp/v41n142/v41n142a13.pdf
https://doi.org/10.1590/S0100-15742011000100013
https://doi.org/10.18222/eae01119952314


Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 

614  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 585-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

FREITAS, Dirce Nei Teixeira. Avaliação da educação básica no Brasil: dimensão 

normativa, pedagógica e educativa. Campinas, SP: Autores Associados, 2007. 

244p. 

FREITAS, Luiz Carlos de. A avaliação e as reformas dos anos de 1990: novas 

formas de exclusão, velhas formas de subordinação. Educação e 

Sociedade. [online]. 2004, vol.25, n.86, pp. 131-170. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/pdf/es/v25n86/v25n86a08.pdf>. Acesso em: 27 dez. 2019. 

https://doi.org/10.1590/S0101-73302004000100008  

FREITAS, Luiz Carlos de. Políticas de avaliação no estado de São Paulo: o 

controle do professor como ocultação do descaso. Retratos da Escola. Campinas-

SP, v. 8, n. 1. p. 59-66. Jan./Jun. 2009. 

HARVEY, David. Condição pós-moderna: uma pesquisa sobre as origens da 

mudança cultural. 15. ed. Rio de Janeiro: Edições Loyola, 2006. 349 p. 

HOBSBAWN, Eric. Sobre história: ensaios. 2. ed. 2ª reimpressão. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 

HORKHEIMER, Max. Eclipse da razão. São Paulo: Centauro, 2002.  

LISBOA, Marcos de Barros. Prefácio. In: VELOSO, Fernando et al. (Org.). 

Educação Básica no Brasil: construindo o país do futuro. Rio de Janeiro: Elsevier, 

2009. p. xxi-xxvii. 

MACHADO DE ASSIS. Obra completa. vol II. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 

1994. 

MARTINS, José de Souza. Introdução. In: FORACCHI, Marialice M.; 

MARTINS, José de Souza (org.). Sociologia e sociedade: leituras de introdução à 

sociologia. Rio de Janeiro: Livros Técnicos e Científicos, 1977. p. 1-8. 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política: livro I. 32. ed. São Paulo: 

Civilização Brasileira, 2014. 2 v.  

OECD and Pisa tests are damaging education worldwide – academics. The 

Guardian, Londres, 6 maio de 2014. Disponível em: 

<http://www.theguardian.com/education/2014/may/06/oecd-pisa-tests-damaging-

education-academics>. Acesso em: 27 dez. 2019. 

PACHECO, José Augusto. Currículo: entre teorias e métodos. Cadernos de 

Pesquisa, São Paulo, v.39, n.137, p. 383-400, maio/ago. 2009. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/pdf/cp/v39n137/v39n137a04.pdf>. Acesso em: 27 dez. 

2019. https://doi.org/10.1590/S0100-15742009000200004  

PARO, Vitor Henrique. Diretor escolar: educador ou gerente? São Paulo: Cortez, 

2015. 

RAVITCH, Diane. Vida e morte do grande sistema educacional americano: com 

testes padronizados e modelo de mercado ameaçam a educação. Tradução: 

Marcelo Duarte. Porto Alegre: Sulina, 2011. 

SOUZA, Sandra Zákia Lian; OLIVEIRA, Romualdo Portela de. Políticas de 

avaliação da educação e quase mercado no Brasil. Educação e Sociedade [online]. 

2003, vol. 24, n.84, p. 873-895. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/S0101-73302004000100008
https://doi.org/10.1590/S0100-15742009000200004


Abelardo Bento Araújo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 591-615, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    615 

<http://www.scielo.br/pdf/es/v24n84/a07v2484.pdf>. Acesso em: 24 dez. 2019. 

https://doi.org/10.1590/S0101-73302003000300007  

VALORIZAÇÃO docente. Folha de S. Paulo, São Paulo, p. 1, sábado, 24 de 

outubro de 2009.  

VELOSO, Fernando. Experiências de reforma educacional nas duas últimas 

décadas: o que podemos aprender? In: VELOSO, Fernando et al. (org.). Educação 

Básica no Brasil: construindo o país do futuro. Rio de Janeiro: Elsevier, 2009. p. 

191-212. 
 

Data de registro: 27/12/2019 

Data de aceite: 22/09/2021 

http://www.scielo.br/pdf/es/v24n84/a07v2484.pdf
https://doi.org/10.1590/S0101-73302003000300007


616  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 616,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    617 

 

 Especificidades e usos da noção de signo em A 

Arqueologia do Saber 

 

 

Erenildo João Carlos* 

 

 

Resumo: O reconhecimento da noção do signo em diferentes domínios do saber 

com significados, sentidos e usos diversos sinaliza sua relevância estruturante e 

operante nos processos de produção do conhecimento, da comunicação e da 

sociabilidade humana. Considerando esse fato, o presente ensaio objetivou 

identificar e localizar as formas de aparecimento da noção de signo em A 

Arqueologia do Saber (2008), a fim de analisar e sistematizar seu status na Análise 

Arqueológica do Discurso – AAD – e de refletir sobre ele. Recorrendo à própria 

AAD para escandir o referido livro, verificamos que Foucault tocou, inúmeras vezes 

e de modos diferenciados, na questão do signo, sempre em conexão com a 

problemática do discurso, seja como uma estratégia de sua elisão, seja como limiar 

de sua constituição. O ensaio concluiu que Foucault operou, em A Arqueologia do 

Saber (2008), um deslocamento do sentido e do uso corrente da noção de signo para 

a de discurso-enunciado, como uma formação discursiva fundamental para os 

estudos e as pesquisas analítico-arqueológicas. 

 

Palavras-chave: Signo; Discurso; Foucault; Análise Arqueológica do Discurso  

 

 

Specificities and uses of the notion of sign in The Knowledge Archeology 

 

Abstract: The recognition of sign notion in different domains of knowledge with 

meanings, senses and many uses, signalize its structuring relevance and operant in 

the knowledge production processes, communication and human sociability. 

Considering this fact, this essay had as objective identify and localize the ways of 

appearance of sign notion in the Knowledge Archeology (2008), in order to reflect, 

                                                           

* Doutor em Educação pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Professor na Universidade 

Federal da Paraíba (UFPB). E-mail: erenildojc@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/3119274144159124  ORCID: http://orcid.org/0000-0001-7272-2748.  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-54824    

  

mailto:erenildojc@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/3119274144159124
http://orcid.org/0000-0001-7272-2748
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-54824
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-54824


Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

618  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

analyze and systematize its status in Archaeological Discourse Analysis — ADA. 

Using ADA itself to scan the referred book, it was verified that Foucault touched in 

different ways in the sign question, Always in conexion with the discourse 

problematic, such as an elision strategy or as threshold of its constitution. The essay 

concluded that Foucault operated in Knowledge Archeology (2008) a displacement 

of meaning and current use of sign notion to the speech-utterance, as a fundamental 

discursive formation to the studies and analytical archaeological researches.  

 

Key-words: Achaeological Discourse Analysis; Foucault; Sign; Speech 

 

 

Especificidades y usos de la noción de signo en La Arqueología del 

conocimiento 

 

Resumen: El reconocimiento de la noción de signo en diferentes dominios del 

conocimiento con significados, sentidos y muchos usos, señala su relevancia 

estructurante y operante en los procesos de producción de conocimiento, 

comunicación y sociabilidad humana. Teniendo en cuenta este hecho, este ensayo 

tuvo como objetivo identificar y localizar las formas de aparición de la noción de 

signo en la Knowledge Archaeology (2008), para reflejar, analizar y sistematizar su 

estado en el Análisis del Discurso Arqueológico - ADA. Utilizando la propia ADA 

para escanear el referido libro, se verificó que Foucault tocó de diferentes maneras 

la pregunta del signo, siempre en relación con la problemática del discurso, como 

una estrategia de elisión o como umbral de su constitución. El ensayo concluyó que 

Foucault operaba en Knowledge Archaeology (2008) un desplazamiento del 

significado y el uso actual de la noción de signos a la expresión oral, como una 

formación discursiva fundamental para los estudios y las investigaciones 

arqueológicas analíticas.   

 

Palabras-clave: Análisis del discurso arqueológico; Foucault Firmar; Habla 

 

 

Introdução 

 

Sabe-se que a noção de signo atravessa diferentes domínios do 

saber1 com significados, sentidos e usos diversos. Parece-me que há uma 

                                                           

1 A exemplo dos conhecidos domínios em que se situam os estudos antropológicos de Eliade 

(1991); linguísticos, de Saussure (1996), semiológicos, de Barthes (1997), semióticos, de Pierce 

(2005), filosóficos da linguagem, de Bakhtin (1995), analítico-discursivos, de Michael Pêcheux 

(1995), psicanalíticos, de Jung (2008) ou sociológicos, de Bourdieu (1998).  



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    619 

evidência plausível de que a questão do signo não é um problema menor, 

sem importância. Ao contrário, sinaliza sua relevância tanto como um 

dispositivo de produção, sistematização e difusão do saber sobre diferentes 

tipos de objetos e assuntos, quanto como um acontecimento, cuja presença 

demonstra ser estruturante e operante para os processos intersubjetivos da 

comunicação e da sociabilidade humana, que se põe em nosso cotidiano e 

história como algo inerente, ineliminável e constitutivo da dinâmica do 

existir humano. 

Considerando que o signo atravessa várias esferas da existência 

humana, como, por exemplo, a produção, a circulação e a apropriação da 

informação, do conhecimento e da comunicação, pretendo registrar alguns 

achados sobre a especificidade e o uso que Foucault fez dessa noção, em seu 

livro A Arqueologia do Saber (2008), texto em que desenhou a Análise 

Arqueológica do Discurso – AAD - como estratégia teórico-metodológica 

de investigação. 

 

 

O signo como objeto de reflexão, estudo e investigação da AAD  

 

Tendo em vista identificar e localizar as formas de aparecimento da 

noção de signo em A Arqueologia do Saber (2008), a fim de analisar e 

sistematizar seu status para a AAD e refletir sobre ele, indago, 

preliminarmente, se seria pertinente ou não estudar e investigar a questão do 

signo como objeto de interesse da AAD e refletir sobre ela. Entendo que 

sim, porque o signo é o que constitui a linguagem, território cultural em que 

se encontram os terrenos, os solos e os sítios onde estão postos artefatos 

discursivo-enunciativos. Em face dessa posição, resolvi dedicar-me a 

examinar o assunto. Para isso, catalizei atenção, tempo, inteligência e 

paciência arqueológica.  

Inquieto e instigado pela curiosidade e pela vontade de saber, 

formulei algumas perguntas propulsoras de minha reflexão analítico-

arqueológica. De certo modo, embora não seja meu intuito respondê-las, 

devido à complexidade que cada uma delas contempla, meu desejo se 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

620  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

resume apenas em formulá-las a fim de utilizá-las estrategicamente como 

norte, farol de minha escavação. São elas: Qual seriam a importância e o 

lugar da noção de signo na AAD? Que luzes a problematização do signo traz 

para a AAD? Poderíamos dizer que 'há um algo a mais' sobre o signo no 

modo como Foucault operou com essa noção na AAD? Ou seja, Foucault 

acrescentou algo de novo à noção de signo ou só se apropriou do saber 

existente, utilizando-se dele em função de suas pesquisas sobre o discurso?  

A partir de um horizonte de questionamentos, retomei o livro A 

Arqueologia do Saber (2008) e lancei-me no estudo criterioso do texto, a 

partir do objetivo mencionado e dos procedimentos analítico-descritivos da 

própria AAD2. Ao escandi-lo, deparei-me com o seguinte achado: o tema 

História das Ideias perpassa o livro da introdução à conclusão e, em seu 

interstício, encontra-se um tópico exclusivo para o assunto, tendo em vista 

especificá-lo e diferenciá-lo da Arqueologia. Resumida e genericamente, 

Foucault definiu a História das Ideias da seguinte maneira: 

 

Em sua forma mais geral, podemos dizer que ela 

descreve sem cessar - e em todas as direções em que se 

efetua - a passagem da não-filosofia a filosofia, da não-

cientificidade à ciência, da não-literatura à própria 

obra. Ela é a análise dos nascimentos surdos, das 

correspondências longínquas, das permanências que se 

obstinam sob mudanças aparentes, das lentas 

formações que se beneficiam de um sem-número de 

cumplicidades cegas, dessas figuras globais que se 

ligam pouco a pouco e, de repente, se condensam na 

agudeza da obra. Gênese, continuidade, totalização: 

eis os grandes temas da história das ideias, através 

dos quais ela se liga a uma certa forma, hoje 

tradicional, de análise histórica. (FOUCAULT, 

2008, p. 156. O grifo é nosso.) 

 

                                                           

2 Sobre esse assunto, ler: ALCANTARA, Marcos Angelus Miranda de; CARLOS, Erenildo 

João. Análise Arqueológica do Discurso: uma alternativa de investigação na Educação de 

Jovens e Adultos (EJA). Intersecções: Revista de Estudos sobre Práticas Discursivas e Textuais, 

Jundiaí, v. 11, n. 3, nov. 2013, p. 59-75. 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    621 

Vale destacar um duplo reconhecimento de Foucault sobre esse 

assunto: de um lado, ele constatou que certas questões teórico-

metodológicas, assumidas pelo domínio da História das Ideais, não davam 

mais conta de elucidar determinados acontecimentos, isto é, não eram 

suficientes para conhecer e explicar a especificidade de uma série de 

acontecimentos (rupturas singulares, diferenças, transformações) 

localizados em níveis distintos dos investigados em suas pesquisas; de outro, 

que a História das Ideias exercia um poder hegemônico significativo na 

produção do saber histórico de então, isto é, na definição dos objetos de 

interesses, dos pressupostos, das noções operatórias (influência, 

continuidade, tradição, permanência etc.) e dos procedimentos 

metodológicos investigativos, assumidos nos estudos dos acontecimentos 

históricos, conforme registra, por exemplo, o seguinte fragmento de seu 

livro A Arqueologia do Saber (2008): 

 

Neste ponto se determina uma empresa cujo perfil foi 

traçado por Histoire de la folie, Naissance de la 

clinique, Les mots et les choses, muito 

imperfeitamente. Trata-se de uma empresa pela qual 

se tenta medir as mutações que se operam, em geral, 

no domínio da história; empresa onde são postos em 

questão os métodos, os limites, os temas próprios da 

história das ideias; empresa pela qual se tenta 

desfazer as últimas sujeições antropológicas; 

empresa que quer, em troca, mostrar como essas 

sujeições puderam-se formar. Estas tarefas foram 

esboçadas em uma certa desordem, e sem que sua 

articulação geral fosse claramente definida. Era tempo 

de lhes dar coerência - ou, pelo menos, de colocá-las 

em prática. O resultado desse exercício é este livro. 

(FOUCAULT, 2008, p. 17. O grifo é nosso.) 

 

Parece-me que o duplo reconhecimento de Foucault se apresenta 

como razoável para justificar seu desejo de conhecer, pormenorizadamente, 

a importância e as implicações do domínio da História das Ideias na feitura 

do saber histórico, de entender seus limites e impossibilidades, bem como 

de operar nas zonas do saber não contempladas pelo referido domínio, tal 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

622  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

como realizou por meio de uma série de três empreendimentos: a História 

da Loucura (2014), o Nascimento da Clínica (1977) e As palavras e as 

Coisas (1999), que demonstraram a potencialidade e a produtividade do 

processo analítico-descritivo que esboçou, desenvolveu e efetivou, 

denominado por ele mesmo de Arqueologia, com o intuito de adentrar a 

zona histórica dos acontecimentos não valorizados e não contemplados pelo 

domínio das Histórias das Ideias.  Nesse sentido, assinala Foucault: 

 

O emprego dos conceitos de descontinuidade, de 

ruptura, de limiar, de limite, de série, de 

transformação, coloca, a qualquer análise histórica, 

não somente questões de procedimento, mas 

também problemas teóricos. São estes os problemas 

que vão ser aqui estudados (as questões de 

procedimento serão consideradas no curso das 

próximas pesquisas empíricas, se eu tiver, pelo menos, 

a oportunidade, o desejo e a coragem de empreendê-

las). Entretanto, só serão considerados em um campo 

particular: nessas disciplinas tão incertas de suas 

fronteiras, tão indecisas em seu conteúdo, que se 

chamam história das ideias, ou do pensamento, ou das 

ciências, ou dos conhecimentos.  (FOUCAULT, 2008, 

p. 23. O grifo é nosso). 

 

Com efeito, o exame cuidadoso empreendido por Foucault sobre o 

domínio da História das Ideias não só demonstrou a existência de uma 

variedade de acontecimentos, excluídos e marginalizados, como objetos 

merecedores de atenção, como também a necessidade de modos de 

questionar e de tratar diferentes séries de conceitos operativos, distintos dos 

tradicionais, que considerassem a efetividade da existência histórica desses 

acontecimentos, de seu surgimento, de sua formação, de suas 

especificidades e de seus modos próprios de funcionar, em vez de, simples 

e arbitrariamente, silenciá-los, marginalizá-los, elidi-los, negá-los e 

desprestigiá-los. 

Nesse contexto analítico-argumentativo específico de Foucault 

sobre a problematização da História das Ideias em A Arqueologia do Saber 

(2008), no entremeio da discussão que opera sobre a existência do discurso 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    623 

como um dos acontecimentos elididos, marginalizados e silenciados pelo 

domínio da História das Ideias, encontra-se o meu objeto de interesse e de 

incursão, ou seja, a noção de signo e seus vínculos com a questão do 

discurso. 

Certamente, embora esse não tenha sido seu propósito, ao examinar 

meticulosamente o domínio da História das Ideias e do uso da noção de 

discurso em seu âmbito, Foucault tocou, inúmeras vezes e de modos 

diferenciados, na questão da relação entre discurso e signo, ao mesmo tempo 

em que reconhecia e desejava uma maneira de contar a história diferente do 

modo tradicional, porque, como constatou, o discurso poderia ser elidido, 

silenciado e marginalizado mediante o uso da noção do discurso como signo, 

cujo emprego, de certa maneira, atravessava recorrentemente os domínios 

investigativos da história. 

Nota-se que a identificação do discurso com o signo, que estrutura 

o modo corrente de historiografar o referente, no âmbito da História das 

Ideias, corrobora o desejo tradicional de se fazer uma descrição fiel dos 

acontecimentos ocorridos no cotidiano, na experiência, nas situações e nas 

circunstâncias factuais produzidas socialmente. Do ponto de vista analítico-

arqueológico, isso evidencia a regularidade do discurso-signo nos domínios 

da História das Ideias, ou seja, o de se referir a algo distinto e fora da 

instância própria do discurso, como uma estratégia de contar, narrar, 

escrever e documentar os acontecimentos ditos relevantes historicamente. 

 

[…] Em  uma palavra, quer-se, na verdade, renunciar 

às "coisas",  “despresentificá-las”; conjurar sua rica, 

relevante e imediata  plenitude, que costumamos 

considerar como a lei primitiva de um  discurso que 

dela só se afastaria pelo erro, esquecimento, ilusão,  

ignorância ou inércia das crenças e das tradições ou, 

ainda, desejo,  inconsciente talvez, de não ver e de não 

dizer; substituir o tesouro  enigmático das "coisas" 

anteriores ao discurso pela formação  regular dos 

objetos que só nele se delineiam; definir esses objetos  

sem referência ao fundo das coisas, mas relacionando-

os ao conjunto de regras que permitem formá-los 

como objetos de um  discurso e que constituem, 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

624  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

assim, suas condições de aparecimento histórico; 

fazer uma história dos objetos discursivos que não 

os enterre na profundidade comum de um solo 

originário,  mas que desenvolva o nexo das 

regularidades que regem sua  dispersão. 

(FOUCAULT, 2008, p. 53-54. O grifo é nosso). 

 

Posso dizer que estamos diante de um dispositivo de elisão do 

discurso, expresso no que Foucault denominou de a 'história dos referentes', 

ou seja, dos acontecimentos empíricos e concretos. Esse dispositivo trata o 

discurso como signo, cujo efeito imediato é o de situar o discurso em um 

lugar distante e diferente do que lhe seria próprio. Nessa perspectiva, insisto, 

não seria sobre o discurso que se diria algo, mas a partir dele e através dele 

se diria algo sobre um referente qualquer. Essa via argumentativa e 

explicativa dos acontecimentos históricos se caracteriza como uma 

estratégia de elisão do discurso. 

Assim, no horizonte do discurso-signo, seja qual for o objeto 

considerado relevante para ser contado, caberia ao domínio da História das 

Ideias a tarefa de “[...] interpretar o discurso para fazer, através dele, uma 

história do referente [...]” (FOUCAULT, 2008, p. 53). Esse dispositivo 

narrativo foi rejeitado veementemente por Foucault, como um procedimento 

da Arqueologia, conforme pode ser lido no fragmento abaixo, em que ele 

aborda a questão da loucura. Essa passagem esclarece que, diferentemente 

do domínio da História das Ideias, na análise arqueológica da loucura, 

 

[...] não se procura saber quem era louco em tal época, 

em que consistia sua loucura, nem se suas perturbações 

eram idênticas às que nos são, hoje, familiares. Não se 

questiona se os feiticeiros eram loucos ignorados e 

perseguidos ou se, em um outro momento, uma 

experiência mística ou estética não foi indevidamente 

medicalizada. Não se procura reconstituir o que podia 

ser a própria loucura, tal como se apresentaria 

inicialmente em alguma experiência primitiva, 

fundamental, surda, apenas articulada, e tal como teria 

sido organizada em seguida (traduzida, deformada, 

deturpada, reprimida talvez) pelos discursos e pelo 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    625 

jogo oblíquo, frequentemente retorcido, de suas 

operações. […]. (FOUCUALT, 2008, p. 53). 

 

Ora, considerando que o objeto da ocupação das reflexões, dos 

estudos e das investigações arqueológicas não é o referente empírico e que 

sua concreticidade se efetiva no desenrolar das relações sociais cotidianas, 

de seus desdobramentos e de suas capitalizações circunstanciais e 

experienciais, em cujo horizonte os seres humanos se situam no fazer 

existencial, quais seriam, então, seus objetos de interesse? Certamente, não 

seriam as coisas, as palavras nem seus correlatos, como, por exemplo, a 

enunciação, a escrita, os textos e os documentos, conforme registram várias 

passagens de A Arqueologia do Saber (2008), como a seguinte: 

 

[…] Sem dúvida, semelhante história do referente é 

possível; não se exclui, de imediato, o esforço para 

desenterrar e libertar do texto essas experiências "pré-

discursivas". Mas não se trata, aqui, de neutralizar o 

discurso, transformá-lo em signo de outra coisa e 

atravessar-lhe a espessura para encontrar o que 

permanece silenciosamente aquém dele, e sim, pelo 

contrário, mantê-lo em sua consistência, fazê-lo surgir 

na complexidade que lhe é própria. […]. 

(FOUCUALT, 2008, p. 53. O grifo é nosso). 

 

A íntima relação entre o discurso e o signo informa, de um lado, a 

possibilidade de se conceber e de se empregar o discurso como signo, como 

algo que se refere a alguma coisa que não seria ele mesmo, algo que o 

discurso esconderia ou mencionaria, mas que não diria respeito a ele, 

propriamente dito; de outro, demonstra a necessidade e a possibilidade de 

superar essa elisão, tarefa primordial da Arqueologia, que, embora 

reconheça a existência dos signos e de seus nexos com o discurso e com a 

realidade, não confunde um com o outro. 

 

[…] Já que é preciso, às vezes, acentuar ausências, 

embora as mais evidentes, direi que,  em todas essas 

pesquisas em que avancei ainda tão pouco, gostaria de 

mostrar que os "discursos", tais como podemos ouvi-



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

626  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

los, tais como podemos lê-los sob a forma de texto, não 

são, como se poderia esperar, um puro e simples 

entrecruzamento de coisas e de palavras: trama obscura 

das coisas, cadeia manifesta, visível e colorida das 

palavras; gostaria de mostrar que o discurso não é uma 

estreita superfície de contato, ou de confronto, entre 

uma realidade e uma língua, o intricamento entre um 

léxico e uma experiência; gostaria de mostrar, por 

meio de exemplos precisos, que, analisando os 

próprios discursos, vemos se desfazerem os laços 

aparentemente tão fortes entre as palavras e as 

coisas, e destacar-se um conjunto de regras, 

próprias da prática discursa. […]. (FOUCAULT, 

2008, p. 54-55. O grifo é nosso.). 

 

Pelo visto, para a Arqueologia, o signo e a palavra não são 

sinônimos nem correlatos do discurso. Diferentemente, esse domínio trata o 

discurso como discurso, quando se refere a ele mesmo, não a outra coisa, 

nele, através ou além dele. Portanto, ao considerar que o signo não é uma 

noção que identifique, nomeie, descreva, defina, explique ou explicite a 

particularidade da natureza da existência do discurso, haja vista entendê-lo 

como enunciado, não como signo, Foucault esclarece que seria um 

investimento 

[…] inútil procurar o enunciado junto aos grupamentos 

unitários de signos. Ele não é nem sintagma, nem regra 

de construção, nem forma canônica de sucessão e de 

permutação, mas sim o que faz com que existam tais 

conjuntos de signos e permite que essas regras e essas 

formas se atualizem. Mas se as faz existirem, é de um 

modo singular que não se poderia confundir com a 

existência dos signos enquanto elementos de uma 

língua, nem tampouco com a existência material das 

marcas que ocupam um fragmento e duram um tempo 

mais ou menos longo. É esse modo singular de 

existência, característico de toda série de signos, desde 

que seja enunciada, que se trata agora de questionar. 

(FOUCAULT, 2008, p. 99) 

 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    627 

Como se lê, estamos diante de uma maneira de conceber o discurso 

diferente da assumida pela História das Ideias, ou seja, que identifica o 

signo como um equivalente do discurso. Entretanto, o modo como a 

Arqueologia concebe o discurso não produz a elisão do signo. Isso quer 

dizer que a noção arqueológica do discurso não opera com a negação do 

signo, como registra A Arqueologia do Saber (2008). Ao contrário, afirma 

sua existência. Em outros termos, embora a Arqueologia entenda o signo 

como algo específico e com usos diversos, sem os quais vários modos de 

conceber o discurso não existiriam, seu interesse consiste em investigar os 

artefatos discursivos situados no nível arqueológico da linguagem, no qual 

o signo não desaparece, mas funciona como enunciado.  

Certamente, em A Arqueologia do Saber (2008), Foucault traz à luz 

a questão do signo no interstício de seu empreendimento de definir o 

discurso como enunciado. Essa é uma passagem que assinala a problemática 

do signo correlacionada a um modo de existir singular, no domínio 

arqueológico do discurso-enunciado3, em que Foucault se desloca do exame 

da História das Ideias para travar um diálogo com outros domínios do saber, 

como a Linguística e a Filosofia, por exemplo. Nesse ínterim, ao analisar o 

discurso-enunciado, o signo aparece implicado como um correlato 

específico da questão. Assim, cabe à Arqueologia  

 

[...] não mais tratar os discursos como conjuntos de 

signos (elementos significantes que remetem a 

conteúdos ou a representações), mas como práticas 

que formam sistematicamente os objetos de que falam. 

Certamente os discursos são feitos de signos; mas o 

que fazem é mais que utilizar esses signos para 

designar coisas. É esse mais que os torna irredutíveis 

à língua e ao ato da fala. É esse "mais" que é preciso 

fazer aparecer e que é preciso descrever. 

(FOUCAULT, 2008, p. 55. O grifo é nosso.). 

 

                                                           

3 Para um maior aprofundamento, consultar: Achados sobre a noção arqueológica do discurso 

em Foucault. Revista Dialectus, Ano 4, n.11, p. 176-191, ago./dez, 2017. 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

628  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Em face de meus achados e da análise que efetuei até aqui, concluí 

que, no esforço realizado para problematizar e explicitar a existência do 

discurso, como um objeto singular e relevante a ser investigado no âmbito 

de vários domínios das ciências, Foucault se deparou com a questão da 

linguagem e do signo, apropriando-se e utilizando-se do saber corrente de 

um modo específico, no seio da configuração de suas pesquisas 

arqueológicas e do desenho que esboçou sobre a noção de discurso,  

assumida como a mais apropriada para a AAD. 

 

 

A noção de signo: significado e funções 

 

Nesta seção, tratarei da semântica e de algumas funções correntes 

do signo que atravessam o livro A Arqueologia do Saber (2008). Na seção 

anterior, mencionei que Foucault utilizou o saber corrente sobre o signo, ao 

questionar sobre o modus operandi da História das Ideias, que identificava 

o discurso como uma espécie de signo de outra coisa e, por isso, tendia a 

contar a história dos referentes concretos, existenciais e empíricos e as 

experiências singulares, como, por exemplo, o que poderia ser dito sobre o 

louco ou a história da loucura em determinadas sociedades e períodos 

históricos, conforme registra o seguinte fragmento: 

 

[…] Sem dúvida, semelhante história do referente é 

possível; não se exclui, de imediato, o esforço para 

desenterrar e libertar do texto essas experiências "pré-

discursivas". Mas não se trata, aqui, de neutralizar o 

discurso, transformá-lo em signo de outra coisa e 

atravessar-lhe a espessura para encontrar o que 

permanece silenciosamente aquém dele, e sim, pelo 

contrário, mantê-lo em sua consistência, fazê-lo surgir 

na complexidade que lhe é própria. […].  

(FOUCAULT, 2008, p. 53. O grifo é nosso). 

 

Em última análise, a crítica feita por Foucault à concepção do 

discurso-signo pôs em  evidência, concomitantemente, a existência do saber 

corrente sobre o signo como algo posto no lugar de outra coisa, 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    629 

demonstrando sua natureza, que supõe uma relação de não identidade entre 

o signo e a coisa referida, e o discurso como não sendo algo que se refere, 

lembra, nomeia, informa, menciona, remete, designa, classifica, ordena, 

identifica e diferencia uma coisa 'pré-discursiva' ou que 'permanece 

silenciosamente aquém dele', seja qual for essa coisa - um referente da 

realidade, um segredo escondido nas entrelinhas da escrita de um texto ou a 

pronúncia de uma fala. Lembra Foucault que esta seria uma espécie de sina 

da linguagem: a de ser assombrada pelo fantasma da ausência do que 

representa. Nesse sentido, indaga: 

 

[…] A linguagem parece sempre povoada pelo outro, 

pelo ausente, pelo distante, pelo longínquo; ela é 

atormentada pela ausência. Não é ela o lugar de 

aparecimento de algo diferente de si e, nessa função, 

sua própria existência não parece se dissipar? […]. 

(FOUCAULT, 2008, 126) 

 

Foucault não deixou de considerar, em A Arqueologia do Saber 

(2008), a noção de signo como algo relevante no seio de sua discussão sobre 

o discurso, seja por ter rejeitado o dispositivo da ligação automática entre 

discurso e signo, seja porque tenha tratado, indireta, aleatória, pontual e 

dispersamente, o assunto ao longo do livro, ao utilizar o saber corrente na 

ordem de sua análise argumentativa, discutindo sobre temas e objetos 

diversos, como a loucura, a sexualidade e o domínio das ciências ou, ainda, 

apropriando-se dessa noção, de um modo peculiar, em sua definição 

arqueológica do discurso como enunciado, tão cara para a AAD. 

Ao escavar o referido livro, deparei-me com uma série de passagens 

em que Foucault argumenta que, embora a perspectiva arqueológica 

reconheça o signo como necessário à formação do discurso em geral, no 

nível enunciativo, seu modo de funcionar difere de seu uso corrente, como 

dispositivo de indicação e/ou designação. Por isso Foucault disse que as 

análises que se ocupam de escandir o discurso-enunciado, seja ele qual for, 

não devem mais tratá-los 

 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

630  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

[...] como conjuntos de signos (elementos 

significantes que remetem a conteúdos ou a 

representações), mas como práticas que formam 

sistematicamente os objetos de que falam. Certamente 

os discursos são feitos de signos; mas o que fazem é 

mais que utilizar esses signos para designar coisas. 

[...]. (FOUCAULT, 2008, p. 55. O grifo é nosso). 

 

Encontram-se sinteticamente, nesse fragmento, as duas ideias 

centrais que me interessam nesta seção, a saber: (1) a do significado, que 

vincula o signo a algo, ou seja, 'elementos significantes que remetem', no 

caso exemplificado, 'a representações e a conteúdos' diversos; (2) e a de sua 

função, ilustrada na assertiva de que, no nível arqueológico, o discurso-

enunciado faz muito mais do que utilizar os signos 'para designar coisas'. 

Esses dois aspectos da existência do signo integram o saber corrente de que 

os 'discursos são feitos de signos'. 

Destarte, embora as ideias de que o signo se 'vincula a algo' e de que 

ele serve para 'designar coisas', informando sobre dois aspectos 

fundamentais da noção de signo, seus significados não são, 

arqueologicamente dizendo, apropriados para se entender, analisar e 

descrever o discurso-enunciado, seja como uma espécie de categoria da 

AAD, seja como um conceito produtivo da análise de diversas formações 

discursivas, vez que os discursos, para a AAD, devem ser considerados “[...] 

práticas que formam sistematicamente os objetos de que falam [...]” 

(FOUCAULT, 2008, p. 55).  

Assim como constatei o uso do saber corrente da noção de signo no 

seio da discussão entre discurso e História das Ideias, também verifiquei 

seu emprego em outras situações, como, por exemplo, quando Foucault 

problematizou a questão do livro, da obra e do autor ou do vínculo entre 

eles. Entretanto, vale informar que esse assunto fora discutido por Foucault 

em A Arqueologia do Saber (2008), com o intuito de demonstrar que o livro, 

a obra e o autor, tal como as unidades clássicas tipificadas, como 'tradição', 

'espírito', 'mentalidade', 'literatura', 'politica' ou 'ciência', não seriam 

parâmetros para se entender uma possível e suposta unidade do enunciado, 

até porque não passam de estratégias para mantê-los, de formas de 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    631 

continuidade que precisam ser questionadas e rejeitadas, pois, além de não 

contemplar as rupturas e as transformações dos acontecimentos históricos 

ou discursivos, não expressam a particularidade do discurso-enunciado. 

Sobre isso, Foucault ressalta:  

 

É preciso pôr em questão, novamente, essas sínteses 

acabadas, esses agrupamentos que, na maioria das 

vezes, são aceitos antes de qualquer exame, esses laços 

cuja validade é reconhecida desde o início; é preciso 

desalojar essas formas e essas forças obscuras pelas 

quais se tem o hábito de interligar os discursos dos 

homens; é preciso expulsá-las da sombra onde reinam. 

E ao invés de deixá-las ter valor espontaneamente, 

aceitar tratar apenas, por questão de cuidado com o 

método e em primeira instância, de uma população de 

acontecimentos dispersos. (FOUCAULT, 2008, p. 24). 

 

Quando tratou da vinculação entre autor e obra, Foucault não 

conferiu o mesmo teor analítico que teve quando buscou esclarecer a noção 

de sujeito arqueológico, ou sujeito do enunciado, como distinta, por 

exemplo, da noção de autor. Diferentemente, nesse caso, a problemática da 

função-autor aparece nitidamente relacionada à ideia do signo-nome, como 

dispositivo de identificação, indicação ou nomeação da autoria de um 

conjunto de escritos, marcados por traços específicos que possibilitam 

reconhecer quem é seu produtor. Isso demonstra o uso da noção de signo 

cumprindo funções específicas, quanto ao seu papel de relacionar o autor à 

sua produção mediante o signo-nome, no ínterim dessa análise particular. 

Sobre isso, Foucault afirma: 

 

[...] Individualização material do livro que ocupa um 

espaço determinado, que tem um valor econômico e 

que marca por si mesmo, por certo número de 

signos, os limites de seu começo e de seu fim; 

estabelecimento de uma obra que se reconhece e que se 

delimita, atribuindo um certo número de textos a um 

autor. […]. (FOUCAULT, 2008, p. 25, o grifo é nosso). 

 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

632  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Como mostra essa passagem, a expressão genérica 'certo número de 

signos' cumpre a função de reconhecer um conjunto de marcas que 

assinalariam o pertencimento de certos textos, escritos e livros como parte 

de uma obra determinada. Ao fim e ao cabo, o conjunto geral de uma 

produção constituiria o que pode ser denominado de obra. A obra, por sua 

vez, seria identificada por meio de um signo qualquer que serviria de 

dispositivo de individualização do conjunto de material escrito por alguém, 

que, sinteticamente, poderia ser “[...] denotado pelo signo de um nome 

próprio. […]” (FOUCAULT, 2008, p. 26, o grifo é nosso). Em face desse 

saber, indaga Foucault: 

[…] o nome de um autor denota da mesma maneira 

um texto que ele próprio publicou com seu nome, um 

texto que apresentou sob pseudônimo, um outro que 

será descoberto após sua morte, em rascunho, um outro 

ainda que não passa de anotações, uma caderneta de 

notas, um “papel”? (FOUCAULT, 2008, p. 24. O grifo 

é nosso). 

 

Considerando o pressuposto do saber corrente sobre a noção de 

signo e seus usos, a resposta para essa questão, formulada por Foucault, seria 

sim, pois o nome cumpriria a função-autor, estabelecendo vinculações do 

tipo nome-texto, nome-livro ou nome-obra. Entretanto, sabe-se que 

identificar e designar algo por meio de um nome, seja ele próprio ou não, 

informa apenas uma das possibilidades funcionais do signo, um dos papéis 

ou tarefas que poderíamos realizar com a noção de signo como conceito 

operativo.  

Essa e outras possibilidades do uso do signo encontram-se anotadas 

em A Arqueologia do Saber (2008). Exemplo disso também pode ser 

verificado quando Foucault retoma alguns de seus achados de pesquisa, 

registrados minuciosamente em seu livro As Palavras e as Coisas (1999), e 

afirma que a atividade de designar seria uma dentre outras funções possíveis 

no campo da teoria do signo da representação, implicada na constituição das 

epistemes clássicas, expressas na produção de saberes diversos, como os 

elaborados pelo domínio da história natural e, em especial, pela gramática 

geral que, “[…] nos Séculos XVII e XVIII, aparece como um modelo 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    633 

particular da teoria geral dos signos e da representação. […]” (FOUCAULT, 

2008, p. 74). Sobre isso, registra:   

 

[…] pode-se notar também que a história natural e a 

gramática geral se opõem entre si como uma teoria 

dos caracteres naturais e uma teoria dos signos de 

convenção; todas as duas, por sua vez, se opõem à 

análise das riquezas, como o estudo dos signos 

qualitativos se opõe ao dos signos quantitativos de 

medida; cada uma, enfim, desenvolve um dos três 

papéis complementares do signo representativo: 

designar, classificar, trocar. […]. (FOUCAULT, 

2008, p. 74. O grifo é nosso). 

 

Não cabe discutir, obviamente, sobre a complexidade dos achados 

foucaultianos referentes ao tema ‘teoria dos signos ou da representação’, 

mencionado nessa passagem, como faz, específica e pormenorizadamente, 

em seu livro As Palavras e as Coisas (1999). Basta-me, no contexto desta 

minha análise, destacar o fato de que o caráter designativo do signo expressa 

tão-somente um dos possíveis usos do signo, já que existem outros, como 

classificar e trocar, e que passagens como essa demonstram a presença da 

noção e seu emprego, cumprindo funções específicas no ínterim da análise 

e da argumentação de Foucault em A Arqueologia do Saber (2008). 

Em suma, nesta seção, minha modesta vontade foi de problematizar 

o fato de que, embora Foucault não tenha discutido sistematicamente sobre 

a existência, o significado e as funções do signo, no livro A Arqueologia do 

Saber (2008), destinando um tópico ou capítulo exclusivo para analisar o 

assunto, como fez com outros, como os temas 'continuidade', 'Histórias das 

Ideias', 'discurso', 'formação discursiva', 'pratica discursiva', 'arquivo', dentre 

outros, constatei a regularidade do aparecimento dessa noção e de seu uso 

na dispersão de diferentes e distintos lugares do livro. Resta-me, agora, tratar 

do status conferido ao signo por Foucault no nível arqueológico. 

 

 

 

 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

634  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A relevância da noção de signo para a Análise Arqueológica do Discurso 

 

Nesta seção, refletirei sobre a importância e a especificidade do 

signo na definição do discurso no âmbito do domínio da AAD.  Como visto, 

as escavações e as análises anteriores demonstram que a problematização da 

noção de signo surge em razão de que seu significante e seu significado 

correntes aparecem, predominantemente, entrelaçados com alguma 

dimensão da questão do discurso. 

Constatei que, quando Foucault examinou o modus operandi da 

História das Ideias, no que tange à produção do saber histórico; quando 

acionou seus achados de pesquisa referentes às epistemes da época clássica, 

registrados em seu livro, As Palavras e as Coisas (1999); ou, ainda, quando 

retomou o resultado de suas investigações sobre o louco e a Psiquiatria, ou 

a doença e a Medicina, advindos de suas investigações anotadas em a 

História da Loucura e Nascimento da Clínica, como fundamento de sua 

argumentação a favor da Arqueologia, o tema e o objeto de sua ocupação 

em A Arqueologia do Saber (2008) eram, indubitavelmente, o discurso-

enunciado, e não, o signo.  

Ressalte-se, no entanto, que os achados encontrados em minhas 

incursões me possibilitaram reconhecer a evidência, em um primeiro 

momento, de que não há como falar em enunciado sem abordar o signo, 

porque não há linguagem nem discurso sem signo; e, num segundo 

momento, que, ao tratar arqueologicamente o discurso como enunciado, 

seria necessário romper com o modo de existir e de funcionar do saber 

corrente sobre o signo, vez que o enunciado contemplava modos de 

funcionar não antagônicos a ele, mas distintos dele. Esse duplo movimento 

de reconhecimento presente no percurso arqueológico trilhado na definição 

do discurso-enunciado expressa-se de muitas maneiras, como, por exemplo, 

nesta indagação feita por Foucault: 

 

[…]. Poderíamos falar de enunciado se uma voz não o 

tivesse enunciado, se uma superfície não registrasse 

seus signos, se ele não tivesse tomado corpo em um 

elemento sensível e se não tivesse deixado marca - 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    635 

apenas alguns instantes - em uma memória ou em um 

espaço? Poderíamos falar de um enunciado como de 

uma figura ideal e silenciosa? […]. (FOUCAULT, 

2008, p. 112. O grifo é nosso). 

 

Com efeito, estaríamos em face de um ente ideal e abstrato, mágico 

ou intuitivo, sempre à espera de uma pessoa iluminada capaz de decifrá-lo, 

desocultá-lo e revelá-lo, se o enunciado não pudesse ser acessado, 

identificado, analisado, descrito e explicitado, inicialmente, por meio de 

'marcas' fixadas em uma 'superfície' 'sensível', que deixasse seu rastro e 

'registrasse seus signos', sua 'memória' e sua existência em algum lugar e 

'espaço'.  

Não obstante a importância de tal limiar, o nível enunciativo não se 

confunde com as outras regiões do terreno da linguagem, sejam elas 

constituídas pelo significante, que confere visibilidade e memoria empírica 

ao signo; pelo significado, que sintetiza abstratamente, no plano das ideias, 

o sentido e a cognoscibilidade que o signo carrega; nem pela referência, 

coisa específica à qual o par significante-significado se vincula, identifica, 

nomeia e lembra.  

O fato é que, embora pressuponha o signo, nem ele nem o jogo de 

remissões e de centralidades que ele possibilita, por meio de cada um de 

seus elementos tricotômicos ou de seus entrecruzamentos, representam o 

nível enunciativo, muito menos, isso seria possível por meio da coisa 

ausente à qual o signo se refere. Por razões como essas, Foucault orienta 

que, para 

[…] descrever o nível enunciativo, é preciso levar em 

consideração justamente essa existência; interrogar a 

linguagem, não na direção a que ela remete, mas na 

dimensão que a produz; negligenciar o poder que ela 

tem de designar, de nomear, de mostrar, de fazer 

aparecer, de ser o lugar do sentido ou da verdade e, 

em compensação, de se deter no momento - logo 

solidificado, logo envolvido no jogo do significante e 

do significado - que determina sua existência singular 

e limitada. […]. (FOUCAULT, 2008, 126, o grifo é 

nosso) 

 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

636  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Assim, seria possível concluir, equivocadamente, que estaríamos 

diante de uma impossibilidade da existência do enunciado, caso 

acreditássemos que fosse viável dizer algo sobre alguma coisa sem signo; 

ou, ainda, diante de uma espécie de contradição, em que o enunciado, para 

existir, precisasse negar o signo e vice-versa.  

Ora, o achado arqueológico encontrado não demonstra nenhuma 

dessas conclusões ou inferências interpretativas. Na verdade, o que se pôs 

evidente foi o acontecimento da ruptura entre o limiar do signo e liame do 

enunciado, entre uma coisa e outra. O que se pôs à luz foi o problema da 

passagem, do deslocamento de uma coisa para outra, de um nível da 

linguagem para o outro, a fim de que o objeto-enunciado aparecesse como 

tal e que o nível arqueológico pudesse ser encontrado em sua especificidade.  

A questão não seria a de rejeitar a linguagem em si nem de conflitar 

o enunciado com o signo, mas de reconhecer que existem níveis e artefatos 

específicos no território da linguagem, cujos funcionamentos operam de 

maneira diferente da estrutura geral do signo. Por isso, Foucault assevera:  

 

Trata-se de suspender, no exame da linguagem, não 

apenas o ponto de vista do significado (o que já é 

comum agora), mas também o do significante, para 

fazer surgir o fato de que em ambos existe linguagem, 

de acordo com domínios de objetos e sujeitos 

possíveis, de acordo com outras formulações e 

reutilizações eventuais. (FOUCAULT, 2008, p.126) 

 

Portanto, seja qual for o caso enfocado ou o tema correlato ao 

discurso, em que pese a dispersão de seu aparecimento na superfície e no 

local do texto, acionado por Foucault em A Arqueologia do Saber (2008), 

verifiquei um intenso trabalho analítico-arqueológico, tendo em vista 

elucidar a maneira como a questão do signo deveria ser tratada, acionada, 

correlacionada, tematizada, refletida, problematizada, analisada e descrita 

em seu limiar, tarefa que Foucault assume mediada pelo crivo metódico do 

enunciado como princípio de análise e do discurso, “[…] constituído por um 

conjunto de sequências de signos, enquanto enunciados, isto é, enquanto 

lhes podemos atribuir modalidades particulares de existência. […]” 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    637 

(FOUCAULT, 2008, p. 121-122. O grifo é nosso). Considerando o 

pressuposto teórico-metodológico de cunho analítico-arqueológico, 

Foucault indaga:  

[…] O limiar do enunciado seria o limiar da existência 

dos signos. Entretanto, ainda aqui, as coisas não são tão 

simples, e o sentido que é preciso dar a uma 

expressão como "a existência dos signos" precisa 

ser elucidado. O que queremos dizer quando 

afirmamos que há signos, e que basta que haja signos 

para que haja enunciado? Que status singular atribuir a 

esse "há"? (FOUCAULT, 2008, p. 96. O grifo é nosso).  

 

Tendo em vista que elucidar a 'existência dos signos' implica tratá-

los como o 'limiar do enunciado', urge rejeitar a compreensão do enunciado 

como estrutura, como, por exemplo, a frase e a proposição, e renunciar as 

análises correntes dos domínios da gramática e da Filosofia, vez que a AAD 

não se ocupa “[...] nem com a "aceitabilidade" gramatical nem com a 

correção lógica [...]” (FOUCAULT, 2008, p. 130). Isso significa não 

conceber, obviamente, o enunciado como a continuidade do modo de ser e 

de funcionar do signo. Entendido desse modo, o elucidar do enunciado exige 

um trabalho de análise e de descrição que possibilite explicitar a natureza 

específica da ruptura que ele guarda, conforme escreveu Foucault: 

 

[…] Descrever um enunciado não significa isolar e 

caracterizar um segmento horizontal, mas definir as 

condições nas quais se realizou a função que deu a 

uma série de signos (não sendo esta forçosamente 

gramatical nem logicamente estruturada) uma 

existência, e uma existência específica. […]. 

(FOUCAULT, 2008, p. 126, o grifo é nosso).  

 

Com efeito, se a 'série de signos', que tipifica a especificidade da 

existência do enunciado, não é 'forçosamente gramatical nem logicamente 

estruturada' e, consequentemente, não ‘obedece às suas leis', como se 

organiza um enunciado? Quais são os critérios, os princípios e as leis que 

regem a transformação de uma série de signos qualquer (frase, proposição, 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

638  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

listas, gráficos, quadros, figuras) em enunciados? Em outras palavras, quais 

seriam as condições efetivas de existir do signo como enunciado?  

Indubitavelmente, são muitos os caminhos analítico-arqueológicos 

que poderíamos percorrer a fim de responder a essas perguntas que, em certo 

sentido, foram respondidas ao longo deste ensaio, em cujo desdobrar 

assinalamos uma série de pistas, registradas, ora no conjunto dos fragmentos 

e das passagens supracitadas, que integram o corpus de minha escavação, 

ora nos apontamentos e nos argumentos consubstanciados a partir dos 

referidos achados.  

Então, posso dizer, em razão dos supramencionados achados, que 

determinada série de signos supera seu limiar e se torna um 

enunciado em função de uma série de correlatos enunciativas que 

estabelece, que são: um princípio de diferenciação (referência) 

qualquer, considerado legítimo; um lugar determinado e vazio (a 

posição de sujeito), que pode ser ocupado por qualquer 

pessoa/indivíduo/instituição/segmento social, situados em tempos e 

lugares diferentes; um conjunto de enunciados coexistentes (um campo 

associado), com os quais se relaciona, justificando-se, 

validando-se, legitimando-se e retroalimentando uns aos outros; e, por 

fim, de um status específico e de suas possibilidades de emprego (uma 

materialidade4), que conferem valor e produtividade ao signo, por meio 

de determinadas ordens e práticas discursivas. 

Portanto, para a AAD, uma série determinada de signo, disposta na 

superfície do discurso, tem importância na medida em que transpõe o limiar 

de seu modo particular de existir, ou seja, de ser algo que se põe no lugar de 

outra coisa e passa a assumir uma modalidade de existência distinta, 

assinalada pela regularidade de uma presença e de uma utilização, definida 

pelos elementos constitutivos do enunciado, que funcionam como as 

condições de sua existência em determinada formação discursiva. 

 

 

                                                           

4 Sobre essa noção foucaultina, consultar: O pensamento arqueológico de Michel Foucault sobre 

materialidade e referencial. Conjectura: Filosofia e Educação (UCS), v. 25, p. 1-11, 2020. 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    639 

Considerações finais 

 

Concluo este ensaio, tecendo algumas considerações 

complementares que visam elucidar a complexidade das questões teóricas 

de cunho analítico-arqueológico, afeitas à problemática do signo em A 

Arqueologia do Saber (2008), discutidas até aqui. Nesse sentido, vale 

destacar, em primeiro lugar, que, pelo fato de o signo integrar o limiar das 

condições possíveis do aparecimento e da existência do enunciado, 

conforme tenho demonstrado, ele é o ponto de partida da análise do 

enunciado, seja qual for o formato que assuma - de frases, proposições, 

textos, livros, documentos, listas, tabelas, quadros, gráficos, fórmulas, 

imagens visuais, falas etc. Portanto, se o signo não é o enunciado, o que nos 

interessa analisar arqueologicamente, em diferentes séries de signos, não é 

o que nelas “[...] se apresenta ou a maneira pela qual são delimitadas, mas o 

próprio fato de serem apresentadas e a maneira como o são [...]” 

(FOUCAULT, 2008, p. 126). 

Em segundo lugar, ao operar o deslocamento do interesse dos 

artefatos discursivos, situados nas regiões do território da linguagem 

dominadas pelo signo e seus funcionamentos, a fim de adentrar o nível 

enunciativo, Foucault descobriu que o enunciado não se organiza a partir do 

pressuposto da unidade ou da estrutura sígnica, como se considera 

correntemente, por exemplo, com a palavra, a frase ou a proposição, mas 

como “[...] uma função que se apoia em conjuntos de signos […]. 

(FOUCAULT, 2008, p. 130).  

Nessa perspectiva, ele conserva a ideia do signo, porém como 

'limiar', como 'apoio' ou 'suporte' do enunciado, ao mesmo tempo em que 

assinala o corte, o ponto de inflexão, a ruptura que faz erigir o enunciado 

como algo distinto do signo-unidade, do signo-estrutura. No nível 

enunciativo, o enunciado se põe como uma função.  

Em terceiro lugar, descrever o enunciado como uma função 

pressupõe reconhecer que essa função se caracteriza como uma modalidade 

de relação que denota a possibilidade efetiva de variação do sentido, do 

significado, do valor e do uso de determinadas séries de signos, de acordo 



Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

640  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

com os nexos existentes e possíveis, postos em um conjunto complexo de 

relações, constituintes de uma formação discursiva específica. 

Se o enunciado-função se apresenta como um complexo de relações 

de relações postas, o aparecimento do signo só será possível a partir de um 

feixe determinado de relações de relações, que cumpre a tarefa de produzir 

as condições efetivas que interditam ou possibilitam a emergência, o 

desdobramento e o emprego desta ou daquela 'palavra', 'frase', 'proposição', 

desta ou daquela série de signos qualquer. Portanto, no nível arqueológico, 

“[…] uma série de signos se tornará enunciado com a condição de que tenha 

com "outra coisa" […] uma relação específica que se refira a ela mesma - e 

não, à sua causa, nem a seus elementos (FOUCAULT, 2008, p. 100).  

Em quarto lugar, dizer que o enunciado é 'uma relação específica 

que se refere a ela mesma' significa afirmar que ele é uma relação de relação, 

uma dobra sobre si mesmo, razão pela qual seria mais apropriado dizer que 

ele é autofundante, autorreferenciado, causa de si. Sua referência é ele 

mesmo, e não, 'outra coisa', como ocorre com o signo.  

O signo não é nem pode ser signo de si, pois o que o define é 

precisamente ser 'algo que se põe no lugar de outra coisa'. Aqui reside a 

ruptura central produzida pelo enunciado em relação ao signo, porque, para 

existir, requer, necessariamente, uma causa exterior a ele. Nesse sentido, 

uma série de signos, para existir e funcionar como enunciado, requer  

 

[…] um referencial (que não é exatamente um fato, 

um estado de coisas, nem mesmo um objeto, mas um 

princípio de diferenciação); um sujeito (não a 

consciência que fala, não o autor da formulação, mas 

uma posição que pode ser ocupada, sob certas 

condições, por indivíduos indiferentes); um campo 

associado (que não é o contexto real da formulação, a 

situação na qual foi articulada, mas um domínio de 

coexistência para outros enunciados); uma 

materialidade (que não é apenas a substância ou o 

suporte da articulação, mas um status, regras de 

transcrição, possibilidades de uso ou de reutilização). 

(FOUCAULT, 2018, p. 130, o grifo é nosso.). 

 



Erenildo João Carlos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    641 

Portanto, tendo em vista o exposto, concluo que a existência 

específica do signo, quando investigada em A Arqueologia do Saber 

(2008), em conexão com o discurso-enunciado, encontra-se diretamente 

associada a um complexo de relações distintas das ligações que 

definem a natureza específica do signo e dos entrecruzamentos dos 

elementos que o constituem. 

 

 

Referências 

 
ALCANTARA, Marcos Angelus Miranda de; CARLOS, Erenildo João. Análise 

Arqueológica do Discurso: uma alternativa de investigação na Educação de Jovens 

e Adultos (EJA). Intersecções: Revista de Estudos sobre Práticas Discursivas e 

Textuais, Jundiaí, v. 11, n. 3, nov. 2013, p. 59-75. Disponível em: 

<http://www.portal.anchieta.br/revistas-e-

livros/interseccoes/pdf/interseccoes_ano_6_numero_3.pdf>. Acesso em: 15 nov. 

2014. 

BAKITIN, Mikhail. Marxismo e filosofia da linguagem: problemas fundamentais 

do método sociológico na ciência da linguagem. Trad. Michel Laurd e Yara 

Frateschi Vieira. 7. ed. São Paulo: Editora Hucitec, 1995. 

BARTHES, Rolando. Elementos de Semiologia. Trad. Izidoro Blikstein. 10. ed. 

São Paulo: Editora Cultrix, 1997.  

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Trad. Fernando Tomaz. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Bertrand Brasil,1998. 

CARLOS, Erenildo João. Achados sobre a noção arqueológica do discurso em 

Foucault. Revista Dialectus, Ano 4, n.11, p. 176-191, ago./dez, 2017. Disponível 

em: http://www.periodicos.ufc.br/dialectus/article/view/31008/71632. Acesso em: 

8 mar. 2019. https://doi.org/10.30611/2017n11id31008  

ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos: ensaio sobre o simbolismo mágico-

religioso. Trad. Sônia C. Tamer. São Paulo: Martins Fontes – selo Martins, 1991. 

FAHEINA, E. F. A. O pensamento arqueológico de Michel Foucault sobre 

materialidade e referencial. Conjectura: Filosofia e Educação (UCS), v. 25, p. 1-

11, 2020. Disponível em: 

http://www.ucs.br/etc/revistas/index.php/conjectura/article/view/7119. Acesso em: 

15 mai. 2020. https://doi.org/10.18226/21784612.v25.e020001  

FOUCAULT, Michel. O discurso não deve ser considerado como (1978). In: 

Ditos e escritos, V. III, FOUCAULT, Michel. O nascimento da clínica. Trad. 

Roberto Machado. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1977. 

http://www.portal.anchieta.br/revistas-e-livros/interseccoes/pdf/interseccoes_ano_6_numero_3.pdf
http://www.portal.anchieta.br/revistas-e-livros/interseccoes/pdf/interseccoes_ano_6_numero_3.pdf
http://www.periodicos.ufc.br/dialectus/article/view/31008/71632
https://doi.org/10.30611/2017n11id31008
https://doi.org/10.18226/21784612.v25.e020001


Especificidades e usos da noção de signo em A Arqueologia do Saber 

642  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 617-642, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: a vontade de saber. Trad. Maria 

Thereza da Costa Albuquerque; J. A. Gilhon Albuquerque. Rio de Janeiro: 

Edições Graal, 1988. 

FOUCAULT, Michel. Resumo dos Cursos do College de France (1970-1982). 

Trad. Andrea Daher. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1997. 

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. Trad. Salma Tammus Muchail. 8. 

Ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Trad. Laura Fraga de Almeida 

Sampaio. 15. ed., São Paulo: Edições Loyola, 2007. 

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do Saber. Trad. de Luiz Felipe Baeta Neves. 

7. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008.  

FOUCAULT, Michel. História da loucura: na idade clássica. Trad. José Teixeira 

Coelho Neto. São Paulo: perspectiva, 2014. 

JUNG, Carl R. O homem e seus símbolos.  Trad. Maria Lúcia Pinho. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 2008.  

PÊCHEUX, Michel. Semântica e Discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. 2. 

ed. Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 1995.  

PEIRCE, Charles S. Semiótica.  Trad. José Teixeira Coelho Neto. São Paulo: 

Perspectiva, 2005. 

SAUSSURE, Ferdinand de. Curso de Linguística Geral. Trad. Antônio Chelini e 

outros. 12. Ed. São Paulo, SP: Cultrix, 1996. 

Data de registro: 17/05/2020 

Data de aceite: 22/09/2021 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    643 

 

 Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: 

compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

 

Damião Bezerra Oliveira* 

Raphael Carmesin Gomes** 
 

Resumo: Este artigo objetiva compreender a “Epistemologia de Fronteiras” como 

uma categoria essencial para a crítica epistemológica do filósofo Walter Mignolo, 

a partir do pensamento decolonial, e descrever as principais questões e argumentos 

que problematizam este conceito, refletindo sobre as suas implicações para a 

pesquisa em educação. Desta forma, explicita-se as concepções fundamentais da 

Rede Modernidade/Colonialidade (M/C), a partir de uma investigação de perfil 

qualitativo e histórico-conceitual. Considera que a “Epistemologia de Fronteiras” 

possibilita a reflexão em torno da decolonialidade na produção de conhecimentos, 

ao mesmo tempo em que estimula a crítica epistemológica e metodológica à 

colonialidade do poder no âmbito da pesquisa em educação. 

 

Palavras-chave: Epistemologia de Fronteiras; Pesquisa em Educação; Walter 

Mignolo. 

 

Border thinking in Walter Mignolo: insight, reviews and implications in 

educational research 

 

Abstract: This paper aims to understand “Border Thinking” as a relevant category 

to the epistemological critique of philosophy Walter Mignolo, from the decolonial 

thinking and to describe the main issues and arguments that question this concept 

critically, reflecting about its implications to the educational research. To this aim, 

analyze the main concepts of Modernity/Coloniality Group’s decolonial thinking, 

                                                           

* Doutor em Educação pela Universidade Federal do Pará (UFPA). Professor na Universidade 

Federal do Pará (UFPA). E-mail: damiao@ufpa.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7717970084199162  ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8247-8803. 

** Doutorando em Educação na Universidade Federal do Pará (UFPA). E-mail: 

raphael.carmesin@gmail.com.  Lattes:  http://lattes.cnpq.br/3067402692125478 ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-0966-0174  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-55175    

  

mailto:damiao@ufpa.br
http://lattes.cnpq.br/7717970084199162
https://orcid.org/0000-0002-8247-8803
mailto:raphael.carmesin@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/3067402692125478
https://orcid.org/0000-0002-0966-0174
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-55175
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-55175


Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

644  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

from an investigation of qualitative and historical-conceptual profiles. Consider that 

the Border Thinking is one of the most significant contributions to the decolonial 

epistemological critique, that allows critical thinking about the possibility of 

knowledge, while encourages the criticism and the epistemological and 

methodological reflection about the coloniality of power at the scope of educational 

research.  

 

Key-words: Border Thinking; Educational Research; Walter Mignolo. 

 

Epistemología fronteriza en Walter Mignolo: comprensión y crítica 

 

Resumen: Este artículo tiene como objetivo entender la "Epistemología Fronteriza" 

como una categoría esencial para la crítica epistemológica del filósofo Walter 

Mignolo, basada en el pensamiento descolonial, y en describir las principales 

preguntas y argumentos que problematizan este concepto, reflexionando sobre sus 

implicaciones para la investigación en educación. De esta manera, se explican las 

concepciones fundamentales de la Red Modernidad /Colonialidad (M/C), basadas 

en una investigación de perfil cualitativo e histórico-conceptual. Considera que la 

"Epistemología Fronteriza" permite la reflexión sobre la descolonialidad en la 

producción de conocimiento, al mismo tiempo en que estimula la crítica 

epistemológica y metodológica de la colonialidad del poder dentro del campo de la 

investigación educativa. 

 

Palabras-clave: Epistemología Fronteriza. Investigación en Educación. Walter 

Mignolo. 

 

 

Introdução 

 

O conhecimento científico é a faceta epistemológica da 

Modernidade1. Não se pode ignorar o surgimento do paradigma científico 

moderno como a principal e hegemônica forma de conhecimento da 

                                                           

1 Aqui, usa-se o termo “Modernidade” na acepção propugnada pelos teóricos latino-americanos 

da decolonialidade, isto é, como um longo processo histórico, iniciado em 1492, em que a 

passagem do feudalismo para o capitalismo, o Renascentismo, a Reforma Protestante, a 

emergência do circuito comercial do Atlântico, a Ilustração, a Revolução Industrial e as 

Revoluções Burguesas se articularam inextricavelmente com as políticas colonialistas adotadas 

por nações europeias em relação a populações não europeias. (DUSSEL, 1993; MIGNOLO, 

2005). 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    645 

natureza e da sociedade propagada a partir do que ficou configurado como 

Hemisfério Ocidental (MIGNOLO, 2005, p. 33). 

Ações aparentemente isoladas, como as do frade franciscano 

Guilherme de Baskerville, personagem de Umberto Eco (1985), que 

valorizava a empiria, a observação, o indutivismo e a matéria, em detrimento 

da especulação metafísica e da lógica escolástica, retratam, ainda que 

literariamente, as variadas transformações que mudaram a forma do ser 

humano de se relacionar com a natureza e trouxeram novas perspectivas 

filosóficas sobre a possibilidade de conhecer a realidade, impulsionando o 

desenvolvimento de novas tecnologias, transformando econômica, política 

e culturalmente a Europa e integrando-a a outras partes do globo. 

Pode-se flagrar, no interior deste processo histórico, o modo de 

acordo com o qual a chamada ciência moderna irá se constituindo, 

estabelecendo os seus cânones e, concomitantemente, consagrando o seu 

panteão de filósofos, cujos discursos se põem a serviço da sustentação 

ontológica, epistemológica e axiológica da cosmovisão moderna.  

É bem verdade que antes do século XVI, já se prenunciava o 

surgimento do que seria essa “ciência moderna”. Antes das elucubrações 

cosmológicas de Copérnico, dos experimentos e observações empíricas de 

Galileu, bem como dos cálculos e experimentos físicos de Isaac Newton, 

pensadores de matiz religiosa, mas que se contrapunham ao escolasticismo, 

se voltavam para o realismo e o empirismo, se destacavam no interior da 

Igreja, como Roger Bacon, Guilherme de Okham e Duns Scotus.  

Em se tratando, no entanto, da sistematização filosófica dos 

fundamentos epistemológicos e axiológicos da ciência moderna, 

destacaram-se outros pensadores como Francis Bacon, Descartes, Hume, 

Leibniz e Kant, os quais constituem um ilustre grupo de filósofos que 

ajudaram a construir os cânones do método científico e trouxeram 

contribuições indeléveis para a Teoria do Conhecimento (HESSEN, 1999, 

p. 13).  

Se a formação da ciência moderna se deu em um lugar específico – 

a Europa Ocidental –, a crítica epistemológica realizada posteriormente não 

seria diferente. De fato, tal crítica também estava localizada dentro de uma 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

646  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

cosmovisão europeia, tendo em vista a tradição a que pertenciam e de que 

partiam todos os seus teóricos.  

Assim, a crítica intra-europeia e pós-positivista representada por 

importantes autores do século XX, como Piaget, Bachelard, Foucault, 

Popper, Habermas, Morin, Boaventura de Sousa Santos e Fritjof Capra, 

entre outros, apesar da inegável relevância, ainda se colocam, em grande 

medida, no horizonte da tradição ocidental (CAPRA, 1986; 1989; 1996; 

PIAGET, 1970;  BACHELARD, 1978; FOUCAULT, 1997; 2008; 

POPPER, 1980; MORIN, 2012; HABERMAS, 2002; SANTOS; 

MENESES, 2009).  

Com isso, não se quer recusar o reconhecimento dos impactos 

epistemológicos que abalaram o século XX, a ponto de se poder falar no 

surgimento de revoluções científicas e de novos paradigmas de pesquisa 

(KUHN, 1998, p. 93). São casos emblemáticos de rupturas revolucionárias 

a emergência da física quântica einsteiniana, bem como do princípio da 

incerteza de Heisenberg, que trouxeram, inegavelmente, significativas 

contribuições para o estudo das limitações e potencialidades da ciência 

moderna. 

Entretanto, no presente artigo, objetiva-se ressaltar um tipo de 

crítica que pretende avançar para além do horizonte revolucionário 

mencionado, mesmo que não se deixe de considerar algumas das suas 

repercussões nas ciências sociais e humanas. Trata-se, pois, de examinar o 

potencial da teoria decolonial para se repensar o conhecimento, a realidade 

e os valores à luz das especificidades de uma “Epistemologia de Fronteiras”, 

propugnada pelo filósofo e semiólogo argentino Walter Mignolo. 

Além disso, pretende-se esboçar algumas reflexões específicas 

sobre as implicações epistemológicas desta “Epistemologia de Fronteiras” 

para a pesquisa em educação, isto é, que tipo de abordagens podem emergir 

das análises que anunciam ter a práxis decolonial por fundamento. 

É importante ressaltar que a teoria decolonial tem sido construída, 

principalmente, a partir de autores latino-americanos – alguns radicados nos 

EUA – que decidiram refletir, desde as suas vivências em países que 

passaram pela experiência traumática da colonização, sobre os marcadores 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    647 

sociais, econômicos, políticos, epistemológicos, éticos, estéticos, religiosos 

e subjetivos (sexualidade, gênero, raça), deixados pelo colonialismo 

europeu. 

A amplitude das análises da teoria decolonial possibilita o exercício 

de uma crítica multidimensional (social, política, cultural, filosófica, etc.). 

Neste sentido, destaca-se o recorte feito da análise epistemológica, a fim de 

se aprofundar na crítica a partir do que ficou conhecido como a 

colonialidade do saber. 

Para este fim, a investigação, de perfil qualitativo e histórico-

conceitual, se dará por meio da análise de textos de natureza acadêmico-

filosófica – livros e artigos acadêmicos –, como parte de uma pesquisa maior 

de doutorado que investiga a relação entre universidade e pensamento 

decolonial. 

O presente texto divide-se em quatro etapas: na primeira, esboçam-

se as principais categorias oriundas da crítica epistemológica do pensamento 

decolonial. Em um segundo momento, analisam-se algumas reflexões de 

Walter Mignolo, a fim de se compreender o que o autor quer dizer quando 

fala de uma Epistemologia de Fronteiras. Após, realiza-se uma síntese dos 

argumentos e das principais críticas feitas à perspectiva da Epistemologia 

de Fronteiras. Finaliza-se com alguns comentários sobre as implicações 

epistemológicas desta crítica decolonial para a pesquisa em educação. 

 

 

A crítica epistemológica no pensamento decolonial 

 

Como já citada, a matriz conceitual proposta pela teoria decolonial 

propicia uma análise crítica diversificada da sociedade, tendo como local de 

enunciação privilegiado a América Latina e a experiência de intelectuais, 

em sua maioria latino-americanos, que passaram a desenvolver um 

programa de investigação em torno das implicações econômicas, políticas, 

éticas, epistemológicas e ontológicas de uma sociedade que fora colonizada 

por europeus (ESCOBAR, 2003, p. 52).  



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

648  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

De certa maneira, o “giro decolonial” propugnado pelo Grupo 

Modernidade/Colonialidade (M/C) parte do pressuposto de que o continente 

latino-americano foi o primeiro espaço que vivenciou a violência colonial 

inerente a um esquema colonial/imperial moderno, ainda no final do século 

XV, dentro de um Sistema-Mundo capitalista que hierarquizou e dividiu 

geopoliticamente o mundo pela primeira vez na história, partindo de uma 

posição eurocêntrica (BALLESTRIN, 2013, p. 103). 

Mignolo (2003, p. 23) refere-se a este programa de investigação 

como um “paradigma outro”, isto é, um pensamento analítico, crítico e 

utópico que não tem um autor de referência ou uma origem comum, mas 

que congrega todos os pensamentos emergentes que foram subalternizados 

pela expansão colonial; que tem a diversidade pluritópica como um projeto 

universal, em contraposição aos universalismos abstratos (cristianismo, 

liberalismo, marxismo, etc.) que negam o potencial epistêmico das histórias 

locais. 

Importa assinalar que o pensamento decolonial parte da constatação 

de que a ideia de Modernidade foi uma criação europeia, surgida a partir da 

criação do “Novo Mundo”, o qual, tal qual um espelho, refletia, de maneira 

invertida, e contrapunha os valores civilizatórios europeus aos valores dos 

povos colonizados, estabelecendo novas dicotomias (razão versus barbárie, 

progresso versus atraso, ciência versus superstição, etc.) e novas identidades 

(negros, brancos, mestiços, criollos, etc.). Nesse sentido, a própria criação 

da América foi um ato constitutivo do moderno sistema mundial capitalista 

(QUIJANO, WALLERSTEIN, 1992, p. 586). 

Concomitante a este processo – e com a violência com que foi 

estabelecida a empreitada colonial – surgiu a colonialidade, conceito 

cunhado por Aníbal Quijano que transcende as relações político-econômicas 

e administrativas engendradas pelo colonialismo, e que exprime: 

 

Um padrão de poder que emergiu como resultado do 

colonialismo moderno, mas que ao invés de estar 

limitado a uma relação formal de poder entre dois 

povos ou nações, refere-se a forma como o trabalho, o 

conhecimento, a autoridade e as relações 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    649 

intersubjetivas se articulam entre si, através do 

mercado capitalista mundial e da ideia de raça. Assim, 

mesmo que o colonialismo preceda à colonialidade, a 

colonialidade sobrevive ao colonialismo. A mesma se 

mantém viva nos manuais de aprendizagem, no critério 

para um bom trabalho acadêmico, na cultura, no senso 

comum, na autoimagem dos povos, nas aspirações dos 

sujeitos, e em tantos outros aspectos de nossa 

experiência moderna. Em um sentido, respiramos a 

colonialidade na modernidade cotidianamente. 

(MALDONADO-TORRES, 2007, p. 131). 

  

A colonialidade perpassa a cultura, a economia, a política, também 

o simbólico, o epistêmico e o ontológico, ou seja, forma uma articulação 

heterárquica, uma rede de múltiplos regimes de poder, hierarquização e 

opressão (CASTRO-GÓMEZ, GROSFOGUEL, 2007, p. 14), a qual exige 

grande amplitude analítica, que costuma ser reproduzida em três dimensões 

não estanques, mas inter-relacionadas: a colonialidade do poder, do saber e 

do ser. 

A colonialidade do poder diz respeito às instituições, aos processos 

políticos e aos econômicos; a colonialidade do saber possui uma dimensão 

epistêmica, filosófica e científica, relacionada à produção do conhecimento, 

à legitimidade dos sujeitos cognoscentes e à hierarquia entre os saberes e a 

colonialidade do ser refere-se à constituição de subjetividades (sexualidade, 

gênero, raças, etc.) e como elas se articulam com as relações de poder que 

foram instituídas a partir de processos colonizadores (MIGNOLO, 2010, p. 

11).  

A colonialidade, desde quando surgiu, gerou o seu oposto: a 

decolonialidade, isto é, um projeto que busca subverter os padrões de poder 

herdados da modernidade. Segundo Mignolo (2008, p. 246), o projeto 

decolonial passa, necessariamente, pela escolha de uma opção decolonial 

por parte do sujeito que expressa, através de sua práxis, o desprendimento e 

a abertura necessária para encontrar possibilidades de conhecimentos, 

memórias e histórias que foram encobertas (como não-saberes) e 

depreciadas pela colonialidade ou estigmatizadas como conhecimentos 

bárbaros, primitivos, míticos e supersticiosos.  



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

650  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

O pensamento decolonial, desta forma, alimenta-se do que foi 

negado pela colonialidade e das experiências vividas por sujeitos que foram 

desumanizados nos territórios onde sofreram com o processo de submissão 

colonial. Por isto, é uma teoria que convida o sujeito a adotar uma postura 

não somente epistemológica, mas ético-política, denominada de atitude 

decolonial (MALDONADO-TORRES, 2008, p. 63).     

A atitude decolonial é traduzida como uma postura dos sujeitos 

perante o mundo, cujo ponto de partida é o horror e o espanto diante da 

morte e do aniquilamento do outro; é um estado ético-afetivo – o amor 

decolonial –, que se opõe a todas as consequências concretas da 

colonialidade como o genocídio, o epistemicídio, o racismo e o sexismo, 

adotando um compromisso com práticas decoloniais. (MALDONADO-

TORRES, 2008, p. 66).   

À atitude decolonial contrapõe-se a atitude colonial, a qual, no 

âmbito epistemológico, por exemplo, revela-se como eurocentrismo. 

Segundo Castro-Gómez e Maldonado (2007, p. 20), o eurocentrismo é “uma 

atitude colonial frente ao conhecimento, que se articula de forma simultânea 

com o processo das relações centro-periferia e as hierarquias étnico-raciais”. 

Dentro de uma perspectiva eurocêntrica, somente o conhecimento 

gerado em sociedades colonizadoras, dentro do Sistema-Mundo Moderno, 

pode ser considerado o “conhecimento verdadeiro”, aplicável a todas as 

sociedades, em todos os tempos e lugares.  

O conhecimento científico, portanto, seria o “ponto zero” do 

conhecimento, isto é, um conhecimento não situado, ahistórico, capaz de 

distanciar-se do mundo a fim de explica-lo a partir de um ponto de vista 

universal, que se pretende neutro e absoluto e que ficou conhecido, 

conceitualmente, como a hybris do ponto zero. (CASTRO-GÓMES, 2005).   

A crítica epistemológica decolonial se insurge contra essa pretensão 

universalista da ciência moderna ao preconizar que todo conhecimento é 

situado em um corpo, em um tempo e em um espaço e que não pode se 

desvencilhar dessa imanência.  

Tendo em vista a existência das relações de poder oriundas das 

conexões estabelecidas na colonialidade do saber, alguns conhecimentos, 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    651 

uma vez situados geopolítica e historicamente ao lado dos colonizadores, 

possuiriam um maior “privilégio epistêmico”, enquanto outros – os 

conhecimentos dos colonizados – seriam inferiorizados, quando não de todo 

destruídos. Assim, a colonialidade do saber está diretamente articulada com 

a ideia de geopolítica do conhecimento, racismo epistêmico e diferença 

colonial.  

Se todo o conhecimento possui um locus de enunciação e a 

colonialidade do saber explicita a hierarquização de saberes em virtude de 

relações corporais e geopolíticas, então, diz Mignolo (2002, p.59), existe 

uma geopolítica do conhecimento que opera a hierarquização de lugares, 

nos quais certas modalidades de conhecimento, produzidas e apropriadas no 

centro do Sistema-Mundo, são encaradas como modernas e universalizantes 

enquanto os conhecimentos produzidos em regiões colonizadas e 

periferizadas, são considerados pré-modernos (ou não-conhecimentos), por 

isso são subordinados e inferiorizados. 

A situacionalidade do conhecimento, além do lugar de enunciação, 

está encarnada no corpo do sujeito cognoscente, inscrito nas relações de 

poder de uma corpo-política do conhecimento, também hierarquizado por 

meio do racismo epistêmico, o qual estabelece quais são os sujeitos capazes, 

legitimamente, de produzir conhecimento, ter racionalidade, bem como de 

ter acesso à verdade. Em um sentido extremo, aliás, o racismo epistêmico 

estabelece, por meio de critérios arbitrários, quem tem ou não humanidade 

(MALDONADO-TORRES, 2008, p. 70).   

A ideia de diferença colonial é imprescindível para se pensar o 

processo que oculta, sob o rótulo de “diferenças culturais”, o 

estabelecimento de valores e hierarquias (raciais, geopolíticas, etc.) e a 

violência epistêmica, dentro dos lugares de poder que a experiência colonial 

concebe.  

A diferença colonial é o espaço onde emerge a colonialidade do 

poder; onde se confrontam histórias locais que se hegemonizaram, tornando-

se universais, com histórias locais que adaptam, rechaçam, integram ou 

invisibilizam-se no seio da colonialidade; é onde, por fim, surgem as 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

652  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

situações conflitivas, de fricção, em que põe-se em jogo a perspectiva 

subalterna como resposta à perspectiva hegemônica. 

Como mostraremos na próxima seção, para Mignolo (2003, p. 36), 

não se pode pensar colonialidade e decolonialidade como fenômenos 

isoláveis, ao contrário, devem ser compreendidos nas suas interrelações. 

Desse modo, é da situação de colonialidade, por um processo de 

diferenciação afirmativa, que emerge o pensamento de fronteira; por 

consequência, pode-se dizer que é na casa da ferida colonial que reside a 

Epistemologia de Fronteiras. 

 

 

Epistemologia de Fronteiras na obra de Walter Mignolo 

 

Há diversas expressões para fazer referência ao esforço de 

“superação” onto-epistemológica da colonialidade, como: Pensamento 

Crítico de Fronteira, Pensamento Fronteiriço, Pensamento Liminar, 

Epistemes de Fronteira, Epistemologia das Margens, Gnose Liminar, Gnose 

Marginal. Aqui, utiliza-se “Epistemologia de Fronteiras”, que é a categoria 

desenvolvida pelo intelectual Walter Mignolo, talvez o mais empenhado dos 

intelectuais vinculados ao Grupo Modernidade/Colonialidade em erigir uma 

crítica epistemológica condizente com a decolonialidade.  

Mignolo (2008, p. 252), embora avesso ao papel controlador e 

normativo das definições, afirma que o “pensamento fronteiriço é o método 

do pensamento e a opção decolonial”. Não obstante, uma certa flexibilidade 

conceitual (aliás, uma característica identificada no autor) e, ignorando as 

distinções tradicionais feitas entre método, metodologia e epistemologia, 

entende-se que a Epistemologia de Fronteiras opera uma crítica decolonial 

às teorias do conhecimento, forjadas nos centros geopolíticos de poder, que 

se pretendem universalistas. 

Importante, primeiramente, ressaltar que a “fronteira” (a borda, a 

liminaridade) a que se refere o autor não é, tão somente, a fronteira física, 

no sentido do limite jurídico-político que demarca o território de um Estado 

ou de uma colônia, mas uma metáfora que denuncia que o conhecimento é 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    653 

incorporado por sujeitos carnais, atravessados por contradições sociais e 

lutas concretas que emergem de suas experiências vividas nas zonas de 

contato/conflito da colonialidade (CASTRO-GÓMES, GROSFOGUEL, 

2007, p. 20). 

A Epistemologia de Fronteiras é abordada, de forma mais distinta, 

em algumas obras de Mignolo (2003, 2015), como uma opção decolonial 

por parte do sujeito que quer se contrapor ao projeto eurocêntrico da 

Modernidade.  

Diferentemente da epistemologia moderna, cartesiana, que 

privilegia o estabelecimento de múltiplas separações e rupturas ontológicas 

– como entre sujeito e objeto, consciência e realidade, teoria e prática, razão 

e empiria (HESSEN, 1999; LANDER, 2005) –, a Epistemologia de 

Fronteiras ainda pensa o sujeito e opera com o sujeito, mas a partir de uma 

perspectiva holística, na qual coexistem o conhecer, o sentir e o fazer, dentro 

de uma situacionalidade histórica conflituosa e ambígua, de resistência.  

Toda fronteira é marcada pela ambiguidade. Ao mesmo tempo que 

ela opera a separação, a diferença e demarca os espaços, ela se realiza como 

zona conflitante de contato, área cinzenta permeada pelo encontro e pelo 

encobrimento do outro (DUSSEL, 1993, p. 35).  

Da mesma forma, o sujeito “fronteiriço”, ou seja, o sujeito cuja 

subjetividade foi forjada dentro dessa ambiguidade separação/contato, 

própria da Modernidade/Colonialidade, se constitui dentro do processo de 

“dupla consciência” (oscilando de um lado ou outro da fronteira), conceito 

criado por Du Bois e retomado por Mignolo (2005, p. 38) para exprimir que 

a consciência do sujeito fronteiriço se forma e se define por meio da 

subalternidade colonial, no qual o sujeito olha para si com os olhos do 

“outro”, os olhos da metrópole colonial, mesmo fazendo parte da 

“exterioridade” da fronteira. 

A fronteira, portanto, é o locus da subalternidade e da diferença 

colonial e, mesmo em virtude dessa assimetria de poder, é o espaço do atrito, 

do hibridismo, da reinscrição de identidades e da invenção, pois é onde se 

forjam estratégias de sobrevivência, inquietude e mestiçagem que tensionam 

e subvertem a geopolítica do conhecimento. É um processo, portanto, 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

654  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

inconcluso e necessário. Por isso, a fronteira é sempre um lugar de 

passagem, não de pouso. 

Anzaldúa (2005) diz mais, referindo-se à sua condição de mulher 

chicana: a fronteira é um lugar de luta, uma luta da carne, nas bordas, que 

exige da existência “mestiça” o movimento, a ambiguidade e a insubmissão 

diante de toda as formas cristalizadas de pensamento.  

 

Essas inúmeras possibilidades deixam la mestiza à 

deriva em mares desconhecidos. Ao perceber 

informações e pontos de vista conflitantes, ela passa 

por uma submersão de suas fronteiras psicológicas. 

Descobre que não pode manter conceitos ou ideias 

dentro de limites rígidos. As fronteiras e os muros que 

devem manter ideias indesejáveis do lado de fora são 

hábitos e padrões de comportamento arraigados; esses 

hábitos e padrões são os inimigos internos. Rigidez 

significa morte. Apenas mantendo-se flexível é que ela 

consegue estender a psique horizontal e 

verticalmente. La mestiza tem que se mover 

constantemente para fora das formações cristalizadas 

do hábito; para fora do pensamento convergente, do 

raciocínio analítico que tende a usar a racionalidade em 

direção a um objetivo único (um modo ocidental), para 

um pensamento divergente, caracterizado por um 

movimento que se afasta de padrões e objetivos 

estabelecidos, rumo a uma perspectiva mais ampla, que 

inclui em vez de excluir. A nova mestiza enfrenta tudo 

isso desenvolvendo uma tolerância às contradições, 

uma tolerância às ambiguidades. Aprende a ser uma 

índia na cultura mexicana, a ser mexicana de um ponto 

de vista anglo-americano. Aprende a equilibrar as 

culturas. Tem uma personalidade plural, opera de um 

modo pluralístico, nada é posto de lado, o bom, o ruim 

e o feio, nada é rejeitado, nada abandonado. Não 

apenas sustenta contradições como também transforma 

a ambivalência em uma outra coisa. (ANZALDÚA, 

2005, p. 706). 

 

A Epistemologia de Fronteiras é uma estratégia, uma opção 

decolonial por parte de quem vivencia a fratura da colonialidade. Nesse 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    655 

sentido, ela não busca uma espécie de genealogia de saberes antimodernos 

ou uma cruzada em torno da restauração de saberes essencialistas (supostos 

conhecimentos “autenticamente” indígenas, ribeirinhos, quilombolas, etc.) 

em contraposição a saberes eurocentrados e deslegitimados, desde o início, 

por seu lugar de enunciação.  

Fazer isso, segundo Grosfoguel (2008, p. 117), seria adotar “uma 

crítica anti-europeia fundamentalista e essencialista”, uma posição de tal 

natureza iria na contramão do próprio potencial crítico da Epistemologia de 

Fronteiras (e do pensamento decolonial), pois partiria da premissa de que há 

apenas uma “tradição epistêmica a partir da qual pode alcançar-se a Verdade 

e a Universalidade” (GROSFOGUEL, 2008, p. 117): a tradição epistêmica 

de quem habita a ferida colonial.  

É importante, ainda, ressaltar que Mignolo (2003, p. 101) inspirou-

se no conceito de “dupla crítica”, do intelectual marroquino Abdelkebir 

Khatibi, para compreender que não se trata de escolher um fundamentalismo 

em detrimento de outro. Para Mignolo, Khatibi já exercitava o que chamou 

em sua obra, de “pensamento outro”, ao reconhecer a necessidade de exame 

crítico da herança dual do Magreb (por si só, já considerado um espaço de 

fronteira entre “Oriente” e “Ocidente”), isto é, tanto das limitações da 

herança colonial, quanto da impossibilidade de se alcançar uma espécie de 

“via genuína” de retorno essencialista ao que seriam as sociedades 

magrebinas.   

Assim, as limitações da perspectiva do colonizador de um lado, não 

possibilitam do outro, o encontro com uma via genuína, um discurso “puro”, 

“igualitário” e intocável, por parte do colonizado. Em virtude desta 

consciência teórica, a Epistemologia de Fronteiras não nega a Modernidade, 

tampouco se limita a se subjugar aos seus parâmetros, sendo uma crítica 

persistente e radical a ela, tornando-se uma espécie de reflexão sobre o 

trauma que constitui a subjetividade colonizada (DUSSEL, 2016, p. 67).     

Para Mignolo, o compromisso da Epistemologia de Fronteiras é 

com a pluriversalidade enquanto projeto universal, na qual “os futuros 

globais não poderão mais ser pensados como um futuro global, em que uma 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

656  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

única opção é disponível” (MIGNOLO, 2017, p. 14), mas que considerará 

um projeto transmoderno.  

Esta epistemologia, que emerge no espaço intersticial entre a 

tradição e a modernidade, busca ancoragens contextuais em histórias locais, 

em cosmovisões subalternizadas, concretizadas em uma corpo-política, 

geopoliticamente situada. 

 

Falar de ativar lugares, naturezas e conhecimentos 

locais contra as tendências imperiais do espaço, o 

capitalismo e a modernidade não é uma operação deus 

ex machina, mas uma maneira de ir além do realismo 

crônico fomentado por modos estabelecidos da análise. 

Sem dúvida, os lugares e as localidades entram na 

política da mercantilização de bens e a massificação 

cultural, mas o conhecimento do lugar e da identidade 

podem contribuir para produzir diferentes significados 

– de economia, natureza e deles mesmos – dentro das 

condições do capitalismo e da modernidade que o 

rodeiam (ESCOBAR, 2005, p. 73). 

 

Além da concepção de “dupla crítica”, Mignolo (2003) utiliza o 

conceito de “outro pensamento” de Khatibi para desenvolver a sua 

concepção de Epistemologia de Fronteiras. O “outro pensamento” tem um 

potencial epistemológico e ético: epistemológico, por criticar a limitação de 

tradições epistemológicas universalistas e ético, porque, sendo 

universalmente “marginal, fragmentário e aberto, não é etnocida”. 

(KHATIBI apud MIGNOLO, 2003, p. 104). 

Mignolo (2003) considera não somente a concepção de “outro 

pensamento”, mas outras noções como “consciência dupla” (Du Bois); 

“visão dupla” (Wright); “nova consciência mestiça” (Anzaldúa); “fronteiras 

da teoria” (Calderón e Saldívar) e “tradução dupla” (Subcomandante 

Marcos), como pertencentes a um mesmo léxico crítico que rompe com 

dicotomias, refletem criticamente sobre a colonialidade do Sistema-Mundo 

capitalista, que dialogam e inspiram o desenvolvimento de sua concepção 

de Epistemologia de Fronteiras. 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    657 

Mesmo considerando que a genealogia do pensamento decolonial 

não se limita a indivíduos, mas incorpora-se a movimentos sociais, Mignolo 

(2008) cita o caso de Guaman Poma de Ayala como exemplo paradigmático 

do exercício de uma Epistemologia de Fronteiras.  

Guaman Poma de Ayala foi um indígena que viveu no século XVI, 

no Vice-Reino do Peru. Descendente de dinastias andinas, foi versado na 

cultura hispânica desde muito cedo, o que lhe possibilitou escrever uma obra 

intitulada Nueva Crónica y Buen Governo e enviá-la ao monarca Felipe III. 

Por isso, Guaman Poma de Ayala, sendo um sujeito colonial, segundo 

Mignolo, viveu na liminaridade e na ambivalência. 

 

Ademais, como sujeito colonial, Waman Puma teve 

uma subjetividade de fronteira (dupla consciência, 

consciência mestiça, na terminologia de hoje), 

subjetividade da qual não poderiam participar nenhum 

dos castelhanos, incluindo Juan de Betanzos que havia 

se casado com uma princesa inca. O pensamento 

fronteiriço surge da diferença colonial/imperial de 

poder na formação das subjetividades. Daí que o 

pensamento fronteiriço não seja conatural a um sujeito 

que habita a casa do império, mas seja na formação de 

sujeitos que habitam a casa da ferida colonial. 

(MIGNOLO, 2008, p. 260). 

 

Somente através de sua subjetividade de fronteira que Guaman 

Poma de Ayala foi capaz de problematizar o conflito entre a cosmologia 

andina, em que fora formado, e a cosmologia cristã europeia, que lhe fora 

imposta, de tal maneira que poderia se distanciar da dualidade e das 

múltiplas separações e rupturas ontológicas da Epistemologia Moderna, a 

fim de assumir as ambivalências que habitavam o seu corpo.  

Assim, Guaman explicitou uma teoria política em que articulou a 

concepção andina do mundo – o Tawantinsuyu – e o princípio do Buen Vivir, 

como crítica ao regime monárquico espanhol e ao capitalismo mercantil, 

tendo como objetivo construir a ideia de buen gobierno. O conhecimento de 

Guaman, no entanto, foi silenciado, deslegitimado e invisibilizado por 

séculos, pelos próprios castelhanos (MIGNOLO, 2008, p. 258). 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

658  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Guaman, ao abrir-se para uma Epistemologia de Fronteiras, não 

buscou uma concepção “essencialmente” andina que pudesse suplantar, 

eliminar – como se fosse possível – a cosmologia do colonizador tal qual 

um ser que agoniza, condenado a escolher entre a luz ou a escuridão.  

Ao contrário, como um ser “que questiona as definições de luz e de 

escuridão e dá-lhes novos significados” (ANZALDÚA, 2005, p. 708), 

Guaman produziu conhecimento para além das rígidas dicotomias dos 

cânones europeus, a partir de uma história local – suas memórias, seu corpo, 

sua biografia – construída dentro da diferença colonial.  

 

 

Crítica à “Epistemologia de Fronteiras” 

 

O pensamento de Walter Mignolo e, mais precisamente, a sua 

concepção de Epistemologia de Fronteiras tem gerado um fecundo debate, 

permeado por algumas críticas que buscam revelar as possíveis limitações – 

e mesmo as supostas contradições performativas – do pensamento 

decolonial.  

Aqui se intentará fazer uma breve compilação dessas críticas a fim 

de estimular as reflexões em torno dos desafios que confrontam o 

pensamento decolonial, notadamente no âmbito epistemológico, sem que 

haja um posicionamento a respeito do argumento apresentado, tendo em 

vista o espaço reduzido do artigo. 

Freitas (2019) ressalta o que, em sua opinião, seria um paradoxo: 

enquanto a Epistemologia de Fronteiras propugna a valorização de um 

conhecimento que deve emergir, geopoliticamente, do espaço colonizado – 

como o da América Latina –, a rede 

Modernidade/Colonialidade/Decolonialidade se articula, originalmente, a 

partir do universo acadêmico de uma potência imperial (EUA).  

Desta forma, sustenta o crítico que “soa paradoxal a tentativa de 

falar a partir da América Latina, mas com os pés firmes em um espaço 

gringo de uma chamada potência imperial e muitas vezes lançando a voz no 

idioma de Whitman” (FREITAS, 2019, p. 152). 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    659 

Outrossim, Freitas (2019, p. 163) questiona até que ponto o 

pensamento fronteiriço, isto é, o pensamento oriundo de uma Epistemologia 

de Fronteiras, que é a marca do intelectual decolonial, foi assumido na 

própria práxis de Mignolo, tendo em vista a sua experiência (como docente, 

pesquisador, etc.) em um mercado acadêmico globalizado, autolegitimador 

e colonial, distante das possibilidades de diálogo com os sujeitos e 

agrupamentos sociais verdadeiramente subalternizados. 

Se a Epistemologia de Fronteiras exige uma opção ético-política e 

uma práxis decolonial por parte do sujeito, torna-se natural que existam 

algumas críticas ad hominem, uma vez que as implicações epistemológicas 

do pensamento decolonial exigem que o sujeito de enunciação pertença à 

liminaridade – geopoliticamente e corpo-politicamente –, assumindo uma 

práxis decolonial, sob o risco de se incorrer no que Spivak (2010, p. 32) 

criticava em relação aos intelectuais pós-coloniais: de se falar, 

autoritariamente, pelo subalterno. 

Cusicanqui (2010, p. 58), da mesma forma, é severa ao denunciar o 

que poderia ser uma contradição performativa de Mignolo, ao afirmar que o 

autor construiu “um pequeno império dentro do império”, orientado por 

marcadores simbólicos, culturais e hierárquicos de uma estrutura acadêmica 

eurocêntrica, que neutraliza as práticas decoloniais dos subalternos, 

desenvolvendo conceitos alheios às raízes dos coletivos habitantes da ferida 

colonial, bem como que se apropriando – em uma espécie de extrativismo 

epistêmico – de ideias de intelectuais indígenas sem lhes atribuir influência 

ou autoria. 

Browitt (2014), Cheah (2006) e apresentam críticas diversas e de 

outra natureza, não mais voltada para a práxis do intelectual Mignolo, mas 

relacionadas a aspectos analíticos e epistemológicos.  

Tais autores acusam os teóricos da decolonialidade – focando na 

produção de Mignolo, no entanto – de apresentar uma explicação redutora e 

estática do que seria a Europa, a Modernidade e o Ocidente, criando 

binarismos (como Europa-Periferia; europeu e não-europeu) que não dariam 

conta da fluidez das relações de poder e dominação que emergem da 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

660  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

realidade, nem explicariam a origem complexa da Modernidade, em muitos 

aspectos anterior aos próprios movimentos colonialistas. 

Nesse sentido, há uma crítica permanente à noção de Epistemologia 

de Fronteiras como um tour de force que reproduziria uma posição 

“essencialista” de Mignolo, em torno das formas de conhecimento e da 

existência do europeu, e do não europeu, principalmente do indígena, 

ignorando que tais identidades são problemáticas e dinâmicas.  

Para Browitt (2014, p. 37), por exemplo, Mignolo tem uma 

concepção demasiadamente “edênica” – semelhante ao mito do “bom 

selvagem” – da cultura indígena, como se ela fosse necessariamente 

igualitária, não competitiva e capaz de promover formas legítimas de 

conhecimento, tão somente por serem não europeias. 

Semelhantemente, Cheah (2006, p. 11) diz que “as línguas 

indígenas não são inerentemente igualitárias ou libertadoras somente por 

serem não europeias. As línguas não europeias podem ter registros 

hierárquicos, conservadores e reacionários”. 

Browitt (2014, p. 32) prossegue em sua crítica ao dizer que Mignolo 

atribui um problemático “privilégio epistêmico” às comunidades e sujeitos, 

tão somente por terem vivenciado o lado etnocida e epistemicida do 

processo colonizador. Ao mesmo tempo, questiona se o racismo, o 

patriarcado, o etnocentrismo e o sentimento de superioridade cultural é 

prerrogativa apenas dos europeus ou se também estiveram presentes em 

outros arranjos societários, o que seria ignorado por Mignolo, ao relatar uma 

“versão rosada” da história pré-colombiana. 

Para Browitt (2014, p. 37), Mignolo é nostálgico de uma “Arcádia” 

epistemológica e política, constituindo uma crítica monológica – que ignora 

a diversidade de grupos urbanos, indígenas, de afrodescendentes e suas 

dinâmicas, etc. – e um novo universalismo –, mesmo sob um discurso de 

pluriversidade e diversalidade – que impõem um novo maniqueísmo e novos 

estereótipos: a subjetividade não europeia transparente, estável e não 

problemática (indígena, quilombola, homossexual, mulher, etc.) em 

contraposição ao opressor homem branco heterossexual do Ocidente.  



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    661 

Desta maneira, tal argumento afirma que, ao se ignorar que todas as 

subjetividades são fenômenos cambiantes e adaptativos ao contexto em que 

operam, a Epistemologia de Fronteiras fundar-se-ia em uma violência 

simbólica das subjetividades que “essencializa” a subjetividade de 

indivíduos, estimulando “particularismos militantes”.  

Por isso, a Epistemologia de Fronteiras tornar-se-ia um “espaço 

místico”, quase religioso, em que “seus devotos e sumo sacerdotes 

carismáticos falam com uma autoridade auto outorgada, baseada em 

antieuropeísmo,  sem matizes”. (BROWITT, 2014, p. 44). 

Por sua vez, Orellana (2015, p. 269) ressalta a ambiguidade do 

conceito de Epistemologia de Fronteiras ou, como denomina, pensamento 

fronteiriço: simultaneamente é um tipo de enunciação e o lugar do qual se 

enuncia, fundador de dicotomias, pois descreve as bordas assimétricas do 

Sistema-Mundo Moderno/Colonial, nas quais um dos lados (o exterior, o 

lado da vítima) não está em igualdade de condições com o outro (o interior, 

do colonizador). É do lado da exterioridade da fronteira que se produz 

subjetividades fronteiriças, as quais dão materialidade à diferença colonial.  

Desta maneira, afirma Orellana (2015, p. 268), a Epistemologia de 

Fronteiras parte do pressuposto de que existem comunidades e sujeitos 

capazes de controlar e conservar para si mesmos, a sua própria perspectiva, 

conhecimentos e categorias instituindo um certo essencialismo da 

subalternidade e das chamadas “culturas originárias” (FRANZÉ, 2013, p. 

238).  

Crítica, assim, o que chama de “política da identidade”, que procura 

preservar e assegurar um fundo de “pureza cultural”, ignorando que o 

conhecimento local está sujeito à hibridização, à mestiçagem, à apropriação 

por terceiros, à canibalização (metafórica) de sujeitos e de processos 

culturais (CASTRO, 2008, p. 261; ORELLANA, 2018, p. 269). 

Nesse sentido, Orellana (2015), Castro (2008) e Franzé (2013) 

parecem realizar uma crítica pós-estruturalista – baseada em Foucault, 

Deleuze, etc. – à concepção de identidade e de sujeito que está implícita no 

pensamento de Mignolo, a qual, segundo eles, é uma noção estática, 

essencialista e mistificadora.   



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

662  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

É em favor deste sujeito “essencialmente” subalterno, colonizado, 

que Mignolo é acusado de estabelecer uma espécie de “privilégio 

epistêmico”, que condiciona o valor superior de uma perspectiva epistêmica 

a partir de critérios espaciais (o lugar de onde se enuncia) e étnico-raciais (o 

corpo do sujeito que enuncia).  (CASTRO, 2008; ORELLANA, 2015; 

SALVATORE, 2006).  

Tal legitimidade, segundo os seus críticos, possibilita a formação de 

espaços assimétricos e a criação de sujeitos privilegiados, isto é, uma forma 

de espelhamento dos mesmos processos adotados pelos europeus em relação 

aos colonizados, só que com o sinal trocado2.  

Esta distinção (privilégio, para alguns, direito, para outros), segundo 

Orellana (2015, p. 9), resta presente na divisão feita por Mignolo entre 

pensamento fronterizo e pensamento fronterizo débil.  

Enquanto o primeiro emerge das experiências, da história local, das 

memórias, da biografia do corpo que habita a ferida colonial, como no caso 

de Guamán Poma de Ayala, Frantz Fanon ou Henrique Dussel; o segundo 

padece de uma espécie de déficit cognoscitivo, pois não emergiria do 

sofrimento da vítima colonial, mas das experiências de sujeitos que, mesmo 

sendo pertencentes ao império colonial – “contaminados”, portanto, pela 

diferença colonial – tomariam a perspectiva e um compromisso crítico em 

favor dos colonizados, como Bartolomé de las Casas e Immanuel 

Wallerstein. 

Essa “autoridade cognoscitiva” dos sujeitos fronteiriços faz com 

que Orellana (2015, p. 13) afirme que Mignolo seria mais honesto se 

reconhecesse, de forma explícita, que “o border thinking se fundamenta no 

privilégio da vítima para denunciar a ferida colonial”.  

Salvatore (2006, p. 136) vai além ao dizer que Mignolo simplifica e 

aborda de forma reducionista e essencialista a história diversa da 

                                                           

2 É importante ressaltar que Mignolo (2010, p. 32) rebate a crítica ao estabelecimento de um 

“privilégio epistêmico” em favor de sujeitos não europeus, ao dizer que os subalternos não têm 

um privilégio, mas um “direito epistêmico” em não serem assimilados, oriunda da luta em prol 

de uma “justiça epistêmica”, que reestabeleça a condição de serem tratados como 

produtores/criadores de conhecimentos, em seus próprios termos e condições. 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    663 

intelectualidade e das instituições de ensino na América Latina, chegando a 

questionar: quem iria atribuir a certos autores a representatividade étnico-

racial dos subalternos em detrimento de outros? Seria o próprio Mignolo? 

Franzé (2013, p. 244) ressalta que tal essencialismo é menos 

marcado por pretensas características “puras” e pré-definidas, inerentes a 

um sujeito ou coletividade, e mais pela existência de experiências, memórias 

individuais e coletivas que são essencializadas. Desta maneira, “o discurso 

subalterno legítimo somente pode ser enunciado pelos subalternos, pois só 

eles têm uma experiência direta de tal condição” (FRANZÉ, 2013, p. 245).  

Aliás, isso faz com que haja um vínculo epistêmico privilegiado 

entre discurso e experiência (do negro, do branco, do europeu, da chicana, 

etc.) que diferencie, entre outras identidades, a experiência de ser negro e de 

ser branco e as suas respectivas posturas diante, por exemplo, da escravidão. 

Assim, um teórico marxista branco teria propriedade para criticar a 

escravidão por suas bases teóricas, sem alcançar, no entanto, a legitimidade 

epistêmica e cognoscitiva de um negro de criticar a escravidão, pelo fato de 

ser negro, por ter vivenciado a experiência do racismo e do preconceito em 

seu corpo, em sua memória, em sua biografia.   

Franzé (2013, p. 245) problematiza as bases que fundamentariam 

essa “metafísica decolonial” que definiria quem seria o subalterno, o damné, 

cuja condição não seria suficiente, mas necessária para o pensar a partir da 

Epistemologia de Fronteiras. Tal definição teria por base a cor da pele, a 

ancestralidade, o local de nascimento ou o idioma em que se expressasse? 

Tais definições não incorreriam no mesmo essencialismo metafísico que a 

proposta decolonial pretende superar? 

Enquanto, por exemplo, Mignolo (2003) insere Francisco Bilbao em 

uma espécie de genealogia de pensadores dissidentes decoloniais – ao lado 

de Guaman Poma de Ayala e Ottobah Cugoano –, para Orellana (2014, p. 

7), o pensador chileno, não obstante seu pensamento original em torno dos 

povos indígenas, ainda tinha um regime discursivo pautado por categorias 

moderno-europeias (como a ideia de nação, o pensamento liberal, a 

influência da Ilustração, etc.), não se propondo em ser anti-moderno ou a 

falar a partir de uma suposta “exterioridade” da fronteira. 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

664  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A estas questões que emergem das implicações de uma 

Epistemologia de Fronteiras, Castro (2008, p. 263) acrescenta outras: 

 

Estas novas formas de pensar estão realmente fora do 

capitalismo global? Não estamos convertendo a 

determinados subalternos e as suas perspectivas nos 

novos agentes privilegiados do futuro e na única 

maneira de ler a realidade? [...] Qual seria o diálogo 

possível entre os movimentos de emancipação que 

surgem no centro do Sistema-Mundo e o projeto 

decolonial? 

 

Acrescente-se, ainda, que Mignolo (2003, p. 150) situa Frantz 

Fanon como intelectual pertencente à genealogia de sujeitos que pensaram 

o mundo a partir de uma Epistemologia de Fronteiras, desde a sua 

experiência como negro, argelino e militante das lutas anticolonialistas. Em 

sua atitude decolonial, Fanon teria se desprendido do imperialismo 

epistêmico europeu, mesmo aquele vinculado ao “pensamento de esquerda”.  

Turrión, López e Galván (2008, p. 287), no entanto, afirmam que 

Fanon fez uma crítica da esquerda – notadamente da esquerda europeia – a 

partir do marxismo, sem abrir mão de categorias fundamentais para este 

referencial teórico, como classe social, alienação e trabalho.  

Da mesma forma, Turrión, López e Galván (2008, p. 290) dizem 

não ser possível identificar nos movimentos históricos de luta mobilizados 

por negros e indígenas uma ruptura radical com a episteme ocidental. Ao 

contrário, tais movimentos – articulados sob a ideia de uma África Global 

ou, no caso dos indígenas, como movimentos étnico-políticos – foram 

influenciados por setores negros protestantes (cristãos liberais), bem como 

pelo internacionalismo comunista de matriz europeia, assim como muitas 

contribuições de intelectuais marxistas foram incorporadas nas práticas dos 

movimentos indígenas na América Latina. 

Nesse sentido, o que Mignolo considera como pensamento 

fronteiriço, como Epistemologia de Fronteiras, seria problemático, pois 

nenhuma ideia, conceito ou valor propugnado estaria isento de 

“contaminação” por categorias da modernidade europeia, principalmente 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    665 

em se tratando de mundo plenamente globalizado como o nosso, sendo a 

“exterioridade” da fronteira, portanto, uma mera ficção.  

 

 

Epistemologia de Fronteiras e pesquisa em educação 

 

Não obstante as críticas supracitadas – a que se somam, a cada dia, 

novas leituras –, não se pode ignorar que a abordagem epistemológica 

decolonial tem influído na pesquisa em educação, principalmente enquanto 

exame de suas bases constitutivas, forjadas na modernidade. É a partir desta 

constatação que poderíamos esboçar algumas reflexões. 

Se o sujeito atravessado pelas contradições, que emergem de suas 

experiências vividas nas zonas de confronto/contato da colonialidade, 

metaforicamente representadas pela fronteira, é o ponto de toque dessa 

epistemologia crítica, a pesquisa em educação que se propõem decolonial 

deve atentar para a realidade corporal, histórica e geográfica de seus sujeitos 

(sujeitos-pesquisadores e sujeitos-pesquisados).  

Para que a pesquisa em educação seja decolonizada, portanto, faz-

se imprescindível que a investigação surja das práticas sociais de sujeitos 

situados na ferida colonial. É por isto que se torna essencial pressupor que 

existem fenômenos educacionais nas experiências comunitárias, nos 

movimentos sociais, nos quilombos, nas comunidades indígenas e em outras 

formas de sociabilidade, não necessariamente vinculados a espaços 

institucionais surgidos na Europa, como a educação escolar e universitária. 

Walsh (2017, p. 28) é assertiva, por exemplo, ao reconhecer que há 

um enlace entre o pedagógico e o decolonial, que ganha sentido ético-

político e existencial a partir das ações e memórias coletivas de povos 

indígenas e de afrodescendentes. Por meio destas práticas seculares de 

sujeitos confrontados cotidianamente com a colonização e a colonialidade, 

é que se entretece o pedagógico e o decolonial sendo, portanto, a partir deste 

enlaçamento que surgem os grandes temas de pesquisa em educação, dentro 

uma perspectiva decolonial. 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

666  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A pesquisa em educação fundada em uma Epistemologia de 

Fronteiras, desta forma, deve primeiramente enfocar as práticas sociais dos 

sujeitos de fronteira, reconhecendo o que há de pedagógico nelas. 

Em um segundo momento, a Epistemologia de Fronteiras tensiona 

o próprio quefazer do pesquisador. Por isso é tão importante que a 

universidade seja atravessada por grupos sociais mais diversos, pelos seus 

conhecimentos, suas experiências comunitárias, suas formas de leitura do 

mundo que testemunhem o seu “privilégio epistêmico”, para elaborar 

pensamentos de fronteira. 

A legitimação e a humanização da presença de sujeitos fronteiriços 

na universidade (quilombolas, indígenas, movimentos sociais, etc.), 

vinculados institucionalmente ou não, enquanto produtores de 

conhecimento, não passivos, com potencialidades críticas, é a porta de 

entrada para que o próprio espaço universitário seja objeto de crítica em suas 

bases coloniais, seja no ensino, na pesquisa ou na extensão. 

Desta forma, poderia-se afirmar que a pesquisa em educação 

decolonial alimenta-se da presença desses sujeitos, dos corpos não 

esperados na Universidade, sendo a democratização desta instituição uma 

condição necessária para quaisquer práxis de investigação que se se 

proponham decolonial nos âmbitos teóricos, epistemológicos e 

metodológicos.   

O Brasil, por exemplo, com a maior inserção da população 

afrodescendente e indígena nas universidades nos últimos 15 anos, por meio 

das políticas de cotas étnico-raciais, abriu-se à possibilidade de “incorporar 

a experiência negra e indígena, não apenas na formulação do conhecimento, 

mas também na busca de soluções para os problemas que enfrentamos 

(BERNARDINO-COSTA, GROSFOGUEL, 2016, p. 22).  

Carvalho (2018, p. 79) ressalta que a discussão sobre as cotas e a 

sua inserção, enquanto política pública educacional de acesso ao Ensino 

Superior, possibilitou um movimento de decolonização da universidade, de 

seus padrões racistas e eurocêntricos, principalmente no tocante à discussão 

sobre os currículos acadêmicos.  



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    667 

Outrossim, o autor chama a atenção para o movimento do “Encontro 

de Saberes” como promotor de “cotas epistêmicas”, nas quais há a inclusão 

de mestres e mestras dos povos tradicionais (quilombolas, indígenas, 

culturas populares tradicionais) na universidade, como professores que, em 

matérias regulares, ao lado de docentes universitários, ensinam os seus 

conhecimentos a partir de seus lugares fronteiriços, como verdadeiros 

“Guamans Poma de Ayala” do século XXI (CARVALHO, 2018, p. 106). 

É, portanto, neste contexto de inserção de discentes e docentes com 

conhecimentos outros, que a pesquisa em educação constrói os seus estudos, 

partindo da experiência social de sujeitos fronteiriços.  

Araújo (2017, p. 93), por exemplo, realiza um estudo de caso do 

Mestrado Profissional em Sustentabilidade junto a Povos e Terras 

Tradicionais (MESPT), da Universidade de Brasília (UnB), que intenta 

formar pesquisadores e docentes universitários com o fim de “dar 

visibilidade às experiências educativas em curso na UnB que subvertem a 

lógica da monocultura do conhecimento ocidental eurocêntrico, bem como 

o racismo e elitismo da universidade” (2017, p. 93).  

Podemos ressaltar, ainda, o trabalho de Sousa (2017, p. 261), que 

esboça uma maneira outra de ser pesquisadora e fazer pesquisa acadêmica e 

intelectual em educação. Um modo que considera o pensar emocional, a 

intuição, o acaso e a dimensão do “corazonar”. Partindo de sua vivência 

junto a professores kaingang e mbya guarani na Ação Saberes Indígenas na 

Escola, de 2013 a 2017, a autora propõe uma postura intelectual, acadêmica 

e política de luta decolonial a partir do corazonamiento do saber, do poder 

e do ser, que religa a afetividade à racionalidade intelectual. 

Outros exemplos relevantes, que denunciam as implicações da 

Epistemologia de Fronteiras nas pesquisas em educação, são as 

investigações que tratam das práticas formativas de povos – sujeitos 

fronteiriços – que se organizam para educar os seus membros a partir de 

currículos próprios, constituindo, até mesmo, universidades, muitas das 

quais não reconhecidas, oficialmente, pelos Estados Nacionais em que se 

localizam. 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

668  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

É o caso, por exemplo, da Universidade Intercultural Amawtay 

Wasi, uma experiência comunitária de Ensino Superior, no Equador, que se 

propõe intercultural, voltada para garantir aos povos indígenas uma 

educação fundada em premissas ligadas aos seus valores culturais, étnicos e 

morais.  

Esta instituição tem gerando um fecundo debate no âmbito das 

pesquisas em educação (HUANCA SOTO, 2017; ROSA, 2016; 

CAVALAZZI, MELO, SOARES, 2018), ao lado de outras experiências 

pedagógicas que surgem nas comunidades e atravessam os sujeitos 

invisibilizados pelo padrão de poder da colonialidade. 

Isto demonstra que o pensamento decolonial e a sua elaboração 

epistemológica correspondente – a Epistemologia de Fronteiras – tem 

conduzido a pesquisa em educação a desafios diversos, de maneira a 

fomentar outros problemas e objetos de estudo, a partir de novas lentes. 

 

 

Considerações Finais 

 

Como visto, a Epistemologia de Fronteiras – a partir da análise de 

Walter Mignolo – é uma categoria essencial que sintetiza a episteme do 

pensamento decolonial, tornando-se um verdadeiro ponto estratégico para a 

demarcação da crítica epistemológica da teoria decolonial em relação a 

qualquer crítica epistemológica intra-europeia, mesmo a pós-moderna.  

Tal contribuição para a crítica epistemológica decolonial, possibilita 

a reflexão em torno da possibilidade de construir conhecimentos para além 

dos rígidos cânones europeus universalizantes de pesquisa, mas em corpos 

e locais situados no tempo-espaço de sociedades que vivenciam a 

colonialidade até os nossos dias. 

A Epistemologia de Fronteiras não é um método no sentido do 

método científico – fechado sobre si mesmo, autorreferente, universalizado 

–, mas uma crítica decolonial às teorias do conhecimento forjadas nos 

centros geopolíticos de poder. De onde se segue que o conhecimento é 

situado em um espaço e em um corpo, de sujeitos atravessados por 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    669 

contradições sociais e lutas concretas, que emergem de suas experiências 

vividas nas zonas de contato da colonialidade, metaforicamente 

representados pela fronteira. 

Como a fronteira é o local da subalternidade, da diferença colonial 

e, ao mesmo tempo, é o locus das estratégias de resistência, da opção 

decolonial e da emersão das histórias locais, seus saberes e suas memórias; 

a Epistemologia de Fronteiras torna-se um compromisso epistemológico, 

ético e político em favor da pluriversalidade, enquanto projeto universal que 

vai de encontro a quaisquer universalismos abstratos. 

Desta forma, a Epistemologia de Fronteiras localiza e historiciza o 

conhecimento e os sujeitos de pesquisa, bem como contribui para pensar e 

operacionalizar métodos decoloniais de pesquisa, uma vez que toda 

epistemologia condiciona o caminho e o método de apreensão da realidade. 

Porém, a Epistemologia de Fronteiras tem gerado controvérsias e 

críticas que alcançam os próprios fundamentos da teoria decolonial. Desta 

forma, sistematizamos as principais críticas em torno da Epistemologia de 

Fronteiras a fim de apresentarmos os argumentos, mesmo que de forma 

panorâmica, que problematizam algumas questões relevantes, 

principalmente em termos epistemológicos do pensamento decolonial. 

Assim, intentamos contribuir para fecundar o debate em torno da 

teoria decolonial, a qual tem ganhando maior relevância nas pesquisas em 

educação, de tal forma que os pesquisadores possam atuar com maior 

consciência crítica em suas práxis acadêmicas, bem como possam entrever 

as potencialidades e as limitações da proposta decolonial. 

Abaixo, sistematizamos as críticas e os argumentos mais comuns 

realizadas em torno da Epistemologia de Fronteiras, como forma de ordenar 

os argumentos, possibilitando o debate de forma mais apurada: 

Ressaltamos, primeiramente, a crítica (ad hominem) à prática 

epistêmica de Walter Mignolo, que busca questionar até que ponto a 

Epistemologia de Fronteira – a marca do intelectual decolonial – foi 

assumida nas suas próprias análises, de forma a deslegitimar os seus 

posicionamentos epistêmicos, políticos e éticos.  



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

670  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Tendo em vista que o local de enunciação de Mignolo, bem como 

as suas experiências são oriundas do mundo universitário, acadêmico-

globalizado, situado um espaço colonizador (EUA), desvinculado dos 

coletivos e movimentos sociais que confrontam a colonialidade, o 

semiólogo argentino foi admoestado, ainda, por realizar uma espécie de 

“extrativismo epistêmico” de sujeitos e coletividades, sem lhes atribuir a 

relevância ou mesmo a autoria de certas categorias teóricas (CUSICANQUI, 

2010, p. 74). 

Uma outra crítica, mais analítica e epistemológica (BROWITT, 

2014; CHEAH, 2006), questiona o pensamento decolonial, principalmente 

o de Mignolo, por apresentar o que seria uma explicação reducionista e 

estática de categorias como Europa, Modernidade e Ocidente, forjando 

dicotomias, binarismos e fronteiras (como Europa-Periferia e 

Eurocentrismo-Epistemologia de Fronteiras) que não dariam conta da 

fluidez das relações de poder e dominação que regem a realidade, nem da 

própria origem da Modernidade, que seria anterior aos movimentos 

colonialistas do final século XV.  

Mignolo é correntemente criticado por pós-estruturalistas por 

analisar os sujeitos e coletividades que habitam a diferença colonial a partir 

de uma ótica “essencialista”. Nesse sentido, seus críticos (CASTRO, 2008; 

FRANZÉ, 2013; ORELLANA, 2015) argumentam que a Epistemologia de 

Fronteiras parte do pressuposto de que existem comunidades e sujeitos que 

representariam “essencialmente” a subalternidade, pois estariam “do lado de 

fora” da fronteira instituída pela colonialidade.  

Desta forma, Mignolo estaria instituindo uma “política da 

identidade”, preservacionista de uma mítica pureza cultural dos grupos 

subalternizados, ignorando que o conhecimento local está sujeito à 

hibridização, à mestiçagem, à apropriação por terceiros, à canibalização de 

sujeitos e de processos culturais. 

Mignolo é contestado, de forma complementar (BROWITT, 2014; 

CHEAH, 2006), por apresentar uma perspectiva “edênica” – semelhante ao 

mito do “bom selvagem” – da cultura indígena, como se dela e de outros 

grupos que sofrem com a violência colonial, decorresse, necessariamente, 



Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    671 

valores éticos e perspectivas epistêmicas superiores, tão somente por serem 

de origem “não europeias”, que garantiriam a eles um “privilégio 

epistêmico” diante de outros sujeitos e coletividades, por seu lugar de 

enunciação ser a borda, a fronteira. 

Outra crítica, em perspectiva ontológica (FRANZÉ, 2013), se 

depara com os desafios em identificar quais os critérios seriam apropriados 

para identificar o que une a todos os sujeitos e coletividades subalternas, a 

fim de se determinar quem possui um pensamento fronteiriço e sob qual 

ancoragem, sem que se recaia em uma politização epistêmica aleatória.  

Em resumo, quais critérios definiriam, por exemplo, o que une ou 

separa o indígena que vive em sua comunidade isolada dos agrupamentos 

urbanos, do homossexual que habita em uma grande metrópole? Haveria 

convergências entre o intelectual filho de imigrantes, que pesquisa nos EUA, 

do intelectual negro quilombola que atua na educação do campo?  

Pensamos que tais problematizações contribuem, de uma forma ou 

de outra, para o avanço das análises em torno da teoria decolonial, sendo 

necessário o confronto específico de cada crítica em outros estudos, de 

maneira transdisciplinar e colaborativa.  

Por fim, tentamos iniciar algumas reflexões em torno das 

implicações da Epistemologia de Fronteiras para a pesquisa em educação. 

Constatamos que o ponto de toque dessa epistemologia, para uma pesquisa 

que se propõe decolonial, é a realidade corporal, histórica e geográfica de 

seus sujeitos (sujeitos-pesquisadores e sujeitos-pesquisados).  

Desta forma, para que a pesquisa em educação seja decolonizada, 

faz-se imprescindível que a investigação surja das práticas sociais de 

sujeitos e coletivos situados na ferida colonial, cabendo à pesquisa em 

educação, fundada em uma Epistemologia de Fronteiras, enfocar as práticas 

sociais dos sujeitos de fronteira, reconhecendo o que há de pedagógico nelas 

como, por exemplo, no caso das universidades indígenas e interculturais. 

Isto traz implicações para o quefazer do pesquisador, bem como 

para a própria organização da universidade. De certa forma, os 

compromissos ético-políticos e epistemológicos da práxis decolonial 

exigem a democratização da universidade, de forma que ela incorpore a 



Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

672  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

experiência negra, indígena, dos movimentos populares, dos ribeirinhos, 

dentre outros grupos que são sujeitos de conhecimento e que podem 

contribuir, não apenas para a formulação do conhecimento, mas também 

para a busca de soluções para os complexos problemas que enfrentamos 

neste século. 

 

 

Referências 

 

ANZALDUA, Glória. La conciencia de la mestiza: rumo a uma nova 

consciência. Rev. Estud. Fem., Florianópolis, v.13, n. 3, p. 704-719, dez. 2005. 

Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-

026X2005000300015&lng=en&nrm=iso. Acesso em 08 out. 2019. 

https://doi.org/10.1590/S0104-026X2005000300015  

ARAÚJO, Olga Brigitte Oliva. Práxis decolonais na universidade: a experiência 

do Mestrado Profissional em Sustentabilidade junto a Povos e Terras Tradicionais 

da Universidade de Brasília. 2017. 184 f. Dissertação (Mestrado em Direitos 

Humanos e Cidadania) – Universidade de Brasília, Brasília, 2017. 

BACHELARD, Gaston. Filosofia do não; o novo espírito científico; a poética do 

espaço. São Paulo: Abril Cultural, 1978. (Coleção Os Pensadores).  

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Rev. Bras. Ciênc. 

Polít., Brasília, n. 11, p. 89-117, ag. 2013. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/rbcpol/n11/04.pdf. Acesso em 05 out. 2019. 

https://doi.org/10.1590/S0103-33522013000200004   

BERNARDINO-COSTA, Joaze; GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e 

perspectiva negra. Soc. estado., Brasília, v.31, n.1, p.15-24, abril, 2016. 

Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

69922016000100015&lng=en&nrm=iso. Acesso em 26 mai. 

2020. https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100002 

BROWITT, Jeff. La teoría decolonial: buscando la identidad en el mercado 

académico. Cuadernos de literatura, v. 18, n. 36, p. 25-46, 2014. 

https://doi.org/10.11144/Javeriana.CL18-36.tdbi 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-026X2005000300015&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-026X2005000300015&lng=en&nrm=iso
https://doi.org/10.1590/S0104-026X2005000300015
http://www.scielo.br/pdf/rbcpol/n11/04.pdf
https://doi.org/10.1590/S0103-33522013000200004
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100002
https://doi.org/10.11144/Javeriana.CL18-36.tdbi


Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    673 

CAPRA, Fritjof. A Teia da vida: uma nova compreensão científica dos sistemas 

vivos. São Paulo: Editora Cultrix, 1996.  

CAPRA, Fritjof. O Ponto de mutação: a ciência, a sociedade e a cultura 

emergente. São Paulo: Editora Cultrix, 1989. 

CAPRA, Fritjof. O Tao da física: um paralelo entre a física moderna e o 

misticismo oriental. São Paulo: Editora Cultrix, 1986. 

CARVALHO, José Jorge de. Encontro de Saberes e Descolonização: Para uma 

refundação étnica, racial e epistêmica das universidades brasileiras. In: 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; 

GROSFOGUEL, Ramón. (Org.). Decolonialidade e pensamento Afro-diaspórico. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2018, p. 79-106. 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón. Prólogo. Giro decolonial, 

teoría crítica y pensamiento heterárquico. In: ______ (Org.). El giro decolonial: 

reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. 

Bogotá: Universidad Javeriana - Instituto Pensar/Universidad Central-IESCO/ 

Siglo del Hombre Editores, 2007, p. 09-22. 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón. Prólogo. La hybris del 

punto cero. Ciencia, raza e Ilustración en la Nueva Granada (1750-1816). 

Bogotá: Centro Editorial Javeriano, Instituto Pensar, 2005. 

CASTRO, Marcel Velázquez. Las promesas del Proyecto decolonial o las cadenas 

de la esperanza. Crítica y Emancipación. Revista Latinoamericana de Ciencias 

Sociales. v. 1, n. 1, jun, p. 253-263, 2008. 

CAVALLAZZI, V. W; MELLO, P. P. C; SOARES, R. Educação superior 

intercultural, reconhecimento e redistribuição: o duro caminho dos povos 

indígenas no Equador. Revista de Direito Internacional, v. 15, n. 1, p. 179-198, 

2018. https://doi.org/10.5102/rdi.v15i1.5171   

CHEAH, Pheng. The Limits of Thinking in Decolonial Strategies. 

Townsend Newsletter, nov./dez., p. 9-11, 2006. 

CUSICANQUI, Silvia Romero. Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas 

y discursos descolonizadores. Buenos Aires: Retazos-Tinta Limón, 2010. 

https://doi.org/10.5102/rdi.v15i1.5171


Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

674  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

DUSSEL, Enrique. 1492, o encobrimento do outro: a origem do mito da 

modernidade. Rio de Janeiro: Vozes, 1993. 

DUSSEL, Enrique. Transmodernidade e interculturalidade: interpretação a partir 

da filosofia da libertação. Soc. Estado., Brasília, v. 31, n. 1, p. 51-73, abr. 2016. 

Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

69922016000100051&lng=en&nrm=iso. Acesso em 08  out.  2019. 

https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100004 

ECO, Umberto. Em nome da Rosa. Rio de Janeiro: Record, 1985. 

ESCOBAR, Arturo. Mundos y conocimientos de otro modo. El programa de 

investigación de modernidad/colonialidad latino-americano. Tabula Rasa, n. 1, 

jan./dez, p. 51-86, 2003. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/pdf/396/39600104.pdf. Acesso em 05 out. 2019. 

https://doi.org/10.25058/20112742.188  

ESCOBAR, Arturo. O lugar da natureza e a natureza do lugar: globalização ou 

pós-desenvolvimento?. In: LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 

Clacso, 2005. p. 63-79.  

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2008.  

FOUCAULT, Michel. Las palabras y las cosas: una arqueología de las ciencias 

humanas. Buenos Aires: Siglo XXI Editores, 1997.  

FRANZÉ, Javier. Fisonomía de la metafísica decolonial: lo damné, una identidad 

sin narración. Tabula Rasa, Bogotá, n. 18, p. 211-233, jan. 2013. Disponível em: 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1794-

24892013000100010&lng=en&nrm=iso. Acesso em 02 jan. 2020. 

https://doi.org/10.25058/20112742.146  

FREITAS, Altiere Dias de. Notas sobre o contexto de trabalho do grupo 

Modernidade/colonialidade: Universidade, horizontes utópicos e desafios teóricos. 

REALIS, Revista de Estudos AntiUtilitaristas e PosColoniais, v. 8, p. 145-171, 

2019. https://doi.org/10.51359/2179-7501.2018.241453  

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política e os 

estudos pós-coloniais: Transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade 

global. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 80, p. 115-147, mar. 2008. 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-69922016000100051&lng=en&nrm=iso.%20Acesso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-69922016000100051&lng=en&nrm=iso.%20Acesso
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100004
https://www.redalyc.org/pdf/396/39600104.pdf
https://doi.org/10.25058/20112742.188
https://doi.org/10.25058/20112742.146
https://doi.org/10.51359/2179-7501.2018.241453


Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    675 

Disponível em: https://journals.openedition.org/rccs/697. Acesso em 08 out. 2019. 

https://doi.org/10.4000/rccs.697  

HABERMAS, Jürgen. O Discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins 

Fontes, 2002.  

HESSEN, Johannes. Teoria do conhecimento. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

HUANCA SOTO. R. R. Conocimiento y pluriversidad de mundos en 

universidades indígenas: Amawtay Wasi (Ecuador) y UAIIN-CRIC (Colombia). 

Estudios Artísticos: Revista De Investigación Creadora. v. 3, n. 3, p. 137-149, 

sept., 2017. https://doi.org/10.14483/25009311.12533  

KUHN, Thomas. A estrutura das Revoluções Científicas. São Paulo: Editora 

Perspectiva, 1998. 

LANDER, Edgardo. Ciências sociais: saberes coloniais e eurocêntricos. In: 

LANDER, Edgardo. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: 

perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. p. 08-23. Disponível 

em: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/libros/lander/pt/Lander.rtf. Acesso em: 08 

out. 2019.   

MALDONADO-TORRES, Nelson. La descolonización y el giro des-colonial. 

Tabula Rasa. Bogotá, Colómbia, n.9, p. 61-72, jul./dez. 2008. Disponível em: 

http://www.scielo.org.co/pdf/tara/n9/n9a05.pdf. Acesso em: 11 jun. 2019.  

https://doi.org/10.25058/20112742.339  

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones 

al desarollo de un concepto. In: CASTRO-GÓMES, Santiago; GROSFOGUEL, 

Ramón (orgs.). El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más 

allá del capitalismo global. Bogotá: Universidad Javeriana - Instituto 

Pensar/Universidad Central-IESCO/ Siglo del Hombre Editores, 2007, p. 127-167. 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Topologia do ser e a geopolítica do 

conhecimento: modernidade, império e colonialidade. In: SANTOS, Boaventura 

de Sousa; MENEZES, Maria Paula. Epistemologia do Sul. Coimbra: Almedina, 

2009, p. 337-382 

MIGNOLO, Walter. D. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no 

horizonte conceitual da modernidade. In: LANDER, Edgardo. (Org.). A 

colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais - perspectivas latino-

americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005, 33-49p. 

https://journals.openedition.org/rccs/697
https://doi.org/10.4000/rccs.697
https://doi.org/10.14483/25009311.12533
http://www.scielo.org.co/pdf/tara/n9/n9a05.pdf
https://doi.org/10.25058/20112742.339


Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação 

676  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

MIGNOLO, Walter. D. Colonialidade: o lado mais escuro da Modernidade. Rev. 

bras. Ci. Soc., São Paulo, v. 32, n. 94, p. 01-18, 2017. 

https://doi.org/10.17666/329402/2017  

MIGNOLO, Walter. D. Desobediencia epistémica. Retórica de la modernidad, 

lógica de la colonialidad y gramática de la descolonialidad. Buenos Aires: 

Ediciones del Signo, 2010. 

MIGNOLO, Walter. D. Habitar la frontera: sentir y pensar la descolonialidad 

(antología, 1999-1014) Barcelona: CIDOB, 2015. 

MIGNOLO, Walter. D. História locais/Projetos globais: colonialidade, saberes 

subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Ed. da UFMG, 2003. 

MIGNOLO, Walter. D. La opción decolonial: desprendimiento y apertura. Un 

manifiesto y un caso. Tabula Rasa, Bogotá, Colómbia, n. 8, p. 243-282, 2008. 

https://doi.org/10.25058/20112742.331  

MIGNOLO, Walter. D. The geopolitics of knowledge and the colonial difference. 

The South Atlantic Quarterly, v. 101, n. 1, p. 57-95, 

2002. https://doi.org/10.1215/00382876-101-1-57  

MORIN, Edgar. O método 3: conhecimento do conhecimento. Porto Alegre: 

Sulina, 2012. 

ORELLANA, Rodrigo Castro. Diferencia colonial y pensamiento fronterizo. El 

privilegio de Walter Mignolo. In: ABRALDES, Daniel (org.). Ideas que cruzan el 

Atlántico: Utopía y modernidad latinoamericana. Madrid: Escolar y Mayo, 2015, 

p. 211-232. 

ORELLANA, Rodrigo Castro. Pensar el lugar del otro. Colonialismo y Metafísica 

Canibal. Tabula Rasa, Bogotá, Colómbia, n. 28, jan./jun. p. 257-274, 2018. 

https://doi.org/10.25058/20112742.n28.11  

PIAGET, Jean. L’Epistémologie génétique. Paris: Presses Universitaires de 

France, 1970.  

POPPER, Karl R. La Logica de la investigación científica. Madrid: Editorial 

Tecnos, 1980.  

https://doi.org/10.17666/329402/2017
https://doi.org/10.25058/20112742.331
https://doi.org/10.1215/00382876-101-1-57
https://doi.org/10.25058/20112742.n28.11


Damião Bezerra Oliveira; Raphael Carmesin Gomes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    677 

QUIJANO, Aníbal; WALLERSTEIN, Immanuel. La americanidad como 

concepto, o América en el moderno sistema mundial. Revista Internacional de 

Ciencias Sociales, Paris, n. 134, p. 583-591, dez. 1992. 

ROSA, Gilnei da. Pluriversidad Amawtay Wasi: caminhos para a Universidade na 

América Latina. 2016, 135 f. Dissertação (Mestrado em Educação), Programa de 

Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal do Rio Grande do Sul 

(UFRGS), Porto Alegre, 2016. 

SALVATORE, Rodrigo D. A post-occidentalist manifesto. A 

Contracorriente: revista de Historia Social y Literatura en América Latina. 

Raleigh, North Carolina State University. v.4, n.1, otoño, p.126-128, 2006. 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Paula Maria (Orgs). Epistemologias 

do Sul. Coimbra: Edições Almedina S.A, 2009.  

SOUSA, Fernando Brabo. Corazonar o pensar e o fazer pesquisa em educação 

como proposta para metodologias outras: esboços germinais. Revista COCAR, v. 

11, n. 22, p. 248-266, jul./dez., 2017. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar?. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2010. 

TURRIÓN, Pablo Iglesias, LÓPEZ, Jesús Espasandín, GALVÁN, Iñigo Errejón. 

Devolviendo el balón a la cancha. Diálogos con Walter Mignolo. Tabula Rasa, 

Bogotá, Colómbia, n. 8, enero-junio, p. 283-319, 2008. 

https://doi.org/10.25058/20112742.332  

WALSH, Catherine. Entretejiendo lo Pedagógico y lo Decolonial: luchas, 

caminos y siembras de reflexión-acción para resistir, (re)existir y (re)vivir. Vale 

do Cauca - CO: ALTER/NATIVAS, 2017. 

 

Data de registro: 01/06/2020 

Data de aceite: 21/10/2021 

https://doi.org/10.25058/20112742.332


678  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 678,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    679 

 

 Ainda assim, a docência... Experiências 

formativas e reafirmação da escolha pelo magistério* 

 

 

Lorene dos Santos** 

Admir Soares de Almeida Júnior *** 

José Ângelo Gariglio **** 
 

 

Resumo: Este artigo relata os achados de uma pesquisa que buscou identificar e 

compreender quais experiências formativas vividas por estudantes bolsistas do 

Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (Pibid) atua de forma a 

potencializar os processos de socialização profissional que ratificam a escolha 

inicial pela docência. O estudo é de caráter qualitativo e valeu-se do grupo focal 

como técnica de produção de dados. A pesquisa foi realizada em 16 cursos de 

licenciatura, de cinco Instituições de Ensino Superior (IES) de Minas Gerais, e 

revelou que a metodologia de trabalho proporcionada pelo Pibid atua de forma 

decisiva no processo de descoberta da profissão, em especial as experiências de 

ensino na sala de aula e o trabalho coletivo em comunidades de práticas. 

 

Palavras-chave: Formação de professores; Formação inicial; Licenciatura; Pibid. 

 

                                                           

** Doutora em Educação pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professora na 

Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PUC Minas). E-mail: 

lorenedossantos@gmail.com. ORCID: http://orcid.org/0000-0002-7629-1954 Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/5755158902601110  

*** Doutor em Educação pela Faculdade de Educação UNICAMP (FE UNICAMP). Professor 

na Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). E-mail: admir.almeidajunior@gmail.com. 

ORCID: http://orcid.org/0000.0002-7489-4161. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/9515279129277383  

**** Doutor em Educação pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). 

Professor na Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). E-mail: 

angelogariglio@hotmail.com. ORCID: http://orcid.org/0000-0002-1163-3714. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/6524038089245903 

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-57975    

  

mailto:lorenedossantos@gmail.com
http://orcid.org/0000-0002-7629-1954
http://lattes.cnpq.br/5755158902601110
mailto:admir.almeidajunior@gmail.com
http://orcid.org/0000.0002-7489-4161
http://lattes.cnpq.br/9515279129277383
mailto:angelogariglio@hotmail.com
http://orcid.org/0000-0002-1163-3714
http://lattes.cnpq.br/6524038089245903
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-57975
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-57975


Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

680  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Even so, teaching... Training experiences and reaffirmation of choice for 

teaching 

 

Abstract: His article reports the findings of a research that sought to identify and 

understand which training experiences undergone by scholarship students from the 

Institutional Scholarship Program (Pibid) works in a way that enhances professional 

socialization processes that ratify the initial choice of teaching. The study is 

qualitative in nature and used the focal group as a technique for producing data. The 

research was carried out in 16 undergraduate courses, from five Higher Education 

Institutions (IES) of Minas Gerais, and revealed that the work methodology 

provided by Pibid plays a decisive role in the process of discovering the profession, 

especially teaching experiences in the classroom and collective work in 

communities of practice. 

 

Keywords: Teacher training; Initial formation; Graduation; Pibid. 

 

 

Todavía, enseñando... Experiencias formativas y reafirmación de elección por 

el magisterium 

 

Resumen: Este artículo reporta los hallazgos de una investigación que buscó 

identificar y comprender qué experiencias formativas vividas por los becarios del 

Programa Institucional de Becas de Iniciación Docente (Pibid) actúan para 

potenciar los procesos de socialización profesional que ratifican la elección inicial 

de enseñando. El estudio es cualitativo y utilizó el grupo focal como técnica para la 

producción de datos. La investigación se realizó en 16 cursos de pregrado, de cinco 

Instituciones de Educación Superior (IES) en Minas Gerais, y reveló que la 

metodología de trabajo brindada por Pibid actúa de manera decisiva en el proceso 

de descubrimiento de la profesión, especialmente en las experiencias docentes. en 

el aula y trabajo colectivo en comunidades de práctica. 

 

Palabras clave: Formación docente; Formación inicial; Graduación; Pibid. 

 

 

Introdução 

 

Como nos tornamos professores? Quais motivações e expectativas 

pavimentam o caminho rumo ao ingresso no magistério? Quais experiências 

formativas vivenciadas durante o curso de licenciatura favorecem a 

confirmação ou desistência dessa escolha profissional? A despeito das 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    681 

muitas respostas que já foram produzidas, questões como estas continuam 

inquietando pesquisadores, gestores de políticas educacionais e outros 

sujeitos interessados em compreender e atuar junto aos processos de 

formação e trabalho docente. Este texto busca contribuir para o 

entendimento dessas questões e o levantamento de muitas outras. 

O expressivo crescimento demográfico e maior concentração da 

população nos centros urbanos, a partir da segunda metade do século XX, 

fez aumentar a demanda por educação escolar, assistindo-se a uma efetiva 

expansão do sistema público de ensino brasileiro, nas últimas décadas do 

século passado. Este processo, entretanto, foi marcado pela escassez de 

recursos, com baixos investimentos em infraestrutura e um forte descaso 

com a formação e as condições do trabalho docente. Para atender à crescente 

demanda por vagas, diversas escolas passaram a funcionar em três ou até 

quatro turnos, e muitos dos novos prédios construídos eram precários e 

deficientes, entre outros problemas. A expansão resultou, assim, em 

progressivo sucateamento da educação pública e aprofundamento da 

desvalorização social e salarial dos professores.  

Por outro lado, as pesquisas e debates públicos corridos nas décadas 

de 1980 e 1990 reafirmaram o papel preponderante dos(as) professores(as) 

em todo e qualquer projeto de melhoria da qualidade da educação e de sua 

efetiva democratização. Com a promulgação da Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional – LDBEN 9.394/96, a formação docente ganhou 

centralidade e passou a ser regulada por novas exigências. As duas primeiras 

décadas do século XXI foram marcadas pela multiplicação de estudos 

acadêmicos e o surgimento de políticas educacionais voltadas à formação e 

trabalho docente, sem, entretanto, lograr uma alteração mais significativa 

nas condições de trabalho e no processo de (re)valorização social da 

profissão. Vivemos uma era de incertezas e novos questionamentos 

emergiram no cenário educacional: Haveria uma recusa das novas gerações 

em escolher o magistério como sua futura profissão, como sugerem alguns 

estudos? A propalada perda de interesse pelo magistério seria resultado da 

crescente desvalorização social de uma profissão marcada por grande 

complexidade e forte exigência, do ponto de vista do empenhamento 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

682  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

humano e profissional? Mesmo sem respostas conclusivas para muitas 

questões, sabemos que as mudanças que se processam na vida social têm 

tornado cada vez mais complexa a educação das novas gerações, 

impactando diretamente o exercício do magistério. E ainda que o magistério 

tenha se tornado menos atrativo, a cada ano, milhares de professores 

ingressam no mercado de trabalho, muitos deles para ali permanecer por 

longos anos de sua vida. Quais fatores contribuem para esta escolha e para 

sua perenidade? Qual o peso e o papel das experiências vivenciadas durante 

a formação inicial para a confirmação – ou não - desta opção? Este texto 

discute processos de formação docente e busca compreender a 

potencialidade de algumas experiências formadoras, de acordo com as 

percepções de estudantes de diferentes cursos de licenciatura presenciais, de 

cinco Instituições de Ensino Superior de Minas Gerais, participantes do 

Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência – Pibid.  

Para melhor compreender estes processos, desenvolveremos uma 

breve análise de aspectos que se conjugam na configuração da profissão 

docente. Primeiramente, retomaremos análises propostas por Maurice 

Tardif e Claude Lessard, na obra “O trabalho docente: elementos para uma 

teoria da docência como profissão de interações humanas”, em que os 

autores defendem que a docência é, fundamentalmente, uma profissão de 

interações humanas e, portanto, marcada pela complexidade e 

multiplicidade que caracteriza seu objeto de trabalho: os seres humanos 

(TARDIF; LESSARD, 2005).  Em seguida, apresentaremos alguns dados e 

buscaremos problematizar o crescente desprestígio social e a persistente 

desvalorização salarial do magistério. A combinação desses elementos – alto 

grau de complexidade/exigência e pouco reconhecimento social e salarial – 

explicaria, de acordo com algumas análises, a baixa atratividade da profissão 

e a perspectiva, mesma, de um “apagão” na educação, por falta de 

profissionais dedicados ao magistério. A pesquisa aqui apresentada 

descortinou processos multifacetados e pluridirecionais, expondo a 

diversidade e complexidade dos percursos formativos e dos condicionantes 

de escolha pelo magistério. 

 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    683 

Profissão docente: entre a exigência profissional e o desprestígio social 

 

Compactuamos com as ideias defendidas por Tardif e Lessard 

(2005), quando procuram demarcar as especificidades do trabalho docente 

e postulam que a docência é “uma forma particular de trabalho sobre o 

humano, ou seja, uma atividade em que o trabalhador se dedica ao seu 

`objeto` de trabalho, que é justamente um outro ser humano, no modo 

fundamental da interação humana.” (TARDIF; LESSARD, 2005, p. 8). 

Para estes autores, enquanto uma das profissões interativas mais 

importantes da atualidade, tanto pelo elevado número de indivíduos direta 

ou indiretamente envolvidos com o ensino, quanto por sua importância 

econômica e centralidade política e cultural, a docência requer de seus 

profissionais competências reflexivas de alto nível, com exigência de 

elevada qualificação. Defendem que, por ser uma profissão de interações 

humanas, sua análise requer, inexoravelmente, que se considere as questões 

do poder, da afetividade e da ética, uma vez que este “trabalho sobre o outro” 

implica, sempre, “negociação, controle, persuasão, sedução, promessa, 

etc.”, e no qual intervém a linguagem, a afetividade e a personalidade dos 

trabalhadores. (TARDIF; LESSARD, 2005, p. 33). 

A docência é, assim, um trabalho heterogêneo, marcado por grande 

diversidade de tarefas e responsabilidades a cumprir e que comporta 

dimensões muitas vezes contraditórias. O envolvimento pessoal com o 

trabalho, a história de vida, a experiência profissional e a própria 

personalidade do docente tornam-se elementos centrais na determinação da 

carga de trabalho, que é repleta de “tarefas invisíveis”, que demandam a 

afetividade e o pensamento dos professores, configurando-se como um 

trabalho investido. Trata-se, portanto, de um trabalho emocional, que exige 

forte investimento afetivo do trabalhador, e também um trabalho mental, em 

que o trabalhador “não apenas pensa no trabalho (o que faz a maioria dos 

trabalhadores), mas seu pensamento, em boa medida, é seu trabalho”, o que 

leva  a “induzir no trabalhador uma carga de trabalho vivida internamente, 

isto é, mentalmente, como parte integrante de sua personalidade.” 

(TARDIF; LESSARD, 2005, p. 270). Considerando a inseparabilidade entre 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

684  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

personalidade e experiência de vida dos docentes e sua maneira de ensinar, 

os autores afirmam ainda que “a pessoa que é o trabalhador constitui o meio 

fundamental pelo qual se realiza o trabalho em si mesmo” (p. 268). Sendo 

assim, componentes como o calor, a empatia, a compreensão, a abertura de 

espírito, o senso de humor, etc. tornam-se importantes meios de trabalho.  

Ao mesmo tempo em que a docência é um trabalho codificado, 

normatizado por regras de conduta, apoiado em rotinas e tradições, ele é 

também um trabalho flexível, permeado por elementos informais, 

indeterminados, por incertezas e imprevistos, pois, afinal, “ensinar, de certa 

maneira, é sempre fazer algo diferente daquilo que estava previsto pelos 

regulamentos, pelo programa, pelo planejamento, pela lição, etc.”, sem, 

entretanto, poder ignorar tais referências. (TARDIF; LESSARD, 2005, p. 

43). A ambiguidade seria, assim, parte fundamental do trabalho dos 

professores, que possui aspectos formais e informais, é ao mesmo tempo 

flexível e codificado, controlado e autônomo, determinado e contingente. 

Tais dimensões e dilemas estruturam a identidade dos docentes em diversos 

aspectos, e demarcam a dimensão simbólica e interpretativa que caracteriza 

a interatividade em sala de aula, e que traz grande complexidade para a 

tarefa docente. (TARDIF; LESSARD, 2005). 

Entre os elementos que contribuem para complexificar o trabalho 

dos professores está o fato de que a presença de seu “objeto de trabalho” - 

os alunos – em seu local de trabalho - a escola - é obrigatória, e “os clientes 

involuntários sempre podem neutralizar a ação dos trabalhadores”, o que faz 

com que estes tenham que “convencer seus clientes quanto ao benefício de 

sua ação: os clientes precisam aderir subjetivamente à tarefa dos 

trabalhadores.” (TARDIF; LESSARD, 2005, p. 34).  Sendo assim, o 

estabelecimento da ordem com vistas à realização da ação pedagógica não 

pode se limitar exclusivamente aos mecanismos de coerção e controle 

autoritário, pois para realizar seu objetivo maior – promover aprendizagens 

– é necessário contar com o consentimento e a participação dos alunos. Com 

isso, a tarefa docente consiste em transformar, constantemente, a 

obrigatoriedade de frequência à escola em interesse subjetivo. Além disso, 

os professores precisam encontrar formas para lidar com as contradições 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    685 

entre o tempo escolar cadenciado, predefinido, e os diferentes ritmos de 

aprendizagem dos alunos. Tendo em vista, ainda, que os fins perseguidos 

pela escola são heterogêneos, ambiciosos e muitas vezes contraditórios, aos 

professores cabe também a árdua tarefa de interpretá-los, compatibilizá-los 

e hierarquizá-los, num trabalho de seleção e adaptação em situações 

concretas e através de meios limitados e imprecisos, sem nunca poder 

verificar se os fins foram efetivamente atingidos.  

A partir de meados do século XX, ocorreram inúmeras 

transformações na vida em sociedade e na constituição e relações familiares, 

trazendo novos dilemas e desafios à educação das novas gerações e 

impactando diretamente o trabalho docente. Tais fenômenos ganharam novo 

impulso a partir dos anos 1990, com o avanço do processo de inclusão 

escolar, que passou a exigir a configuração de um novo sistema de direitos, 

obrigando a escola a “oferecer serviços cada vez mais diversificados a uma 

clientela cada vez mais diferenciada.” (TARDIF; LESSARD, 2005, p. 89). 

Além disso, essa clientela é constituída por jovens e crianças cada vez mais 

bem-informados e empoderados, o que interfere fortemente nas relações 

com os adultos, incluindo seus professores. O processo de pragmatização do 

conhecimento, da formação e da cultura também transforma os saberes em 

bens de consumo, mercantilizando as relações e fazendo com que a esfera 

econômica se torne o principal parâmetro de condutas e normas de convívio 

social. 

A conjugação de tantos componentes e desafios ao trabalho docente 

acarreta tensões e dilemas, gerando, nos professores, sentimentos de 

impotência, esgotamento profissional, conflitos éticos entre a priorização da 

atenção individualizada e o compromisso com o grupo, entre outros. 

Obrigados a se desdobrar em uma multiplicidade de papéis e 

responsabilidades, os professores se veem muitas vezes interditados em seu 

mandato principal: ensinar e fazer aprender. (TARDIF; LESSARD, 2005). 

Uma percepção inicial acerca dos desafios a serem enfrentados 

costuma acontecer ainda durante os cursos de licenciatura, especialmente 

quando os futuros professores entram em contato com o campo de trabalho. 

Neste momento, é comum que reconheçam fragilidades e limites em seus 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

686  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

cursos de formação e que os avaliem como inadequados, 

descontextualizados e distanciados da realidade escolar. Tal diagnóstico 

também pode ser encontrado em diversas análises sobre formação inicial 

docente, cujas críticas se dirigem à sua organização burocratizada, ao 

divórcio entre teoria e prática, à excessiva fragmentação do conhecimento 

que se ensina e à escassa vinculação com as escolas, entre outros problemas 

(MARCELO, 2009). A profusão de estudos e diagnósticos, assim como o 

surgimento de propostas curriculares e programas inovadores, em diferentes 

partes do mundo, têm também contribuído para se reconhecer que a 

formação inicial docente será sempre limitada e insuficiente, tendo em vista 

a natureza eminentemente complexa do trabalho realizado pelos 

professores, como procuramos ressaltar, até aqui.  

Tal constatação, entretanto, não invalida os esforços para melhor 

qualificar a formação inicial dos professores, compreendendo-a como uma 

etapa em que se pode proporcionar experiências significativas, capazes de 

favorecer a autoconfiança e o sentimento de estar bem preparado para 

inserção no futuro campo de trabalho.1  Em busca de compreender quais 

seriam estas experiências e de que maneiras ajudam a pavimentar o caminho 

de escolha pelo magistério, procuramos dialogar com depoimentos de 

estudantes de licenciatura que participaram do Pibid. Antes, porém, cabe 

refletir sobre outra faceta do trabalho docente que começa a ser percebida 

pelos futuros professores, já no momento de sua formação inicial: o fato de 

estarem ingressando em uma profissão marcada por perda de prestígio e 

desvalorização social. 

Ainda que se trate de um fenômeno mundial, esta situação se mostra 

mais dramática em países com baixo investimento na educação, como 

evidencia a pesquisa divulgada em 2018, promovida pelo Banco 

                                                           

1 Essa formação profissional deveria possibilitar o acesso e a reflexão de saberes profissionais 

específicos, heterogêneos e plurais.  Como bem lembra Gatti (2016, p.164), a formação de 

professores “[...] se constitui pelo entrelaçamento de processos cognitivos, afetivos, sociais, 

morais, dos conhecimentos, dos fazeres, das tomadas de decisão, da solução de impasses, da 

lida com as ambiguidades e as diferenças, do uso das técnicas ou de recursos diversos, etc., na 

direção de um pensar que possa distinguir fatos e questões, ter sentido crítico na direção de uma 

autonomia para escolhas” (GATTI, 2016, p. 164). 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    687 

Interamericano de Desenvolvimento – BID2. Tendo como referência 

resultados de avaliações sistêmicas que indicam a predominância de baixos 

níveis de aprendizagem entre estudantes latino-americanos e caribenhos, em 

comparação aos alunos dos países desenvolvidos, o estudo parte da premissa 

de que a reversão deste quadro demanda investimentos na qualificação e 

valorização docente. Dados comparativos entre diferentes países confirmam 

a perda de prestígio da docência, especialmente em países da América 

Latina e Caribe, onde se verifica baixa atratividade para candidatos de maior 

talento, tendo se tornado relativamente fácil ingressar na profissão, nas 

últimas décadas.  

O fenômeno do desprestígio social da docência, especialmente em 

países da América Latina, desencadeou-se nas décadas de 1950 e 1960, 

quando em meio à carência de professores para atender à expansão dos 

sistemas públicos de ensino, diversos países flexibilizaram os critérios de 

acesso ao magistério e facilitaram o ingresso em cursos de formação. O 

tempo de duração dos cursos foi encurtado, como ocorreu no Brasil, que 

regulamentou as chamadas “licenciaturas curtas”, ao mesmo tempo em que 

favoreceu a expansão do ensino superior privado, um mercado que 

rapidamente absorveu a formação de professores, quase sempre a baixo 

custo e de qualidade duvidosa (FONSECA, 1993, p. 26). Em poucas 

décadas, o número de professores titulados cresceu vertiginosamente, 

reduzindo em cerca de 30% a proporção do número de alunos por professor, 

de acordo com o relatório do BID (2018).  

O problema dos baixos salários acompanha toda a história da 

profissão docente, mas nos anos 1980, em meio à crise econômica e 

endividamento dos países latino-americanos (também conhecida como 

“crise da dívida externa”), a educação pública foi fortemente atingida por 

cortes orçamentários e o salário dos professores despencou 

vertiginosamente, tornando-se os mais baixos entre os servidores públicos e 

atingindo níveis bem inferiores aos de outros profissionais com mesmo nível 

                                                           

2 Referimo-nos à pesquisa cujo relatório traz como título: “Profissão Professor na América 

latina: Por que a docência perdeu prestígio e como recuperá-lo?”, publicada em 2018. 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

688  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de formação (chega a ser a metade, em países como o Brasil, Chile e Peru, 

de acordo com relatório do BID, 2018). Estudos mostram que a busca por 

complementação de renda é comum, entre os professores, desde o século 

XIX (FARIA FILHO, 2012), fenômeno que vem perdurando, a despeito de 

todo avanço no processo de profissionalização docente. Ainda hoje, pelo 

menos 13% dos professores brasileiros complementam sua renda com um 

segundo emprego, de acordo com o relatório do BID. O fato de a 

remuneração não aumentar muito durante a vida profissional de um 

professor torna a situação pior. Em geral, a excelência pedagógica de um 

bom professor não se reflete na melhoria das condições salariais e das 

condições de trabalho. A exigência de formação em nível superior para 

exercício do magistério, tendência observada em vários países, desde os 

anos 1970, não significou grandes mudanças neste cenário, uma vez que os 

investimentos continuaram baixos. No Brasil, para os professores que atuam 

nos primeiros anos de escolarização, esta exigência ocorreu somente nos 

anos 1990, momento em que também se reconheceu a modalidade de 

educação à distância como válida e equivalente à modalidade presencial, 

gerando um rápido avanço dos cursos à distância ofertados prioritariamente 

pelo setor privado. De acordo com dados do Censo da Educação Superior, 

do INEP (2019), as licenciaturas representam 19,7% do total de matrículas 

em cursos de graduação, sendo que 64,0% dessas matrículas encontram-se 

em instituições privadas. A modalidade de ensino à distância representa 

28,5% das matrículas em cursos de graduação, majoritariamente 

concentradas em instituições privadas (93,6% do total de matrículas na 

modalidade à distância). Quando se analisam os dados referentes aos cursos 

de licenciatura, o percentual de matrículas na modalidade de ensino à 

distância sobe para 53,3% do total, indicando que mais da metade dos 

professores brasileiros estão sendo formados nesta modalidade de ensino, e 

também majoritariamente em instituições privadas (88,3% das matrículas de 

licenciatura à distância).3 

                                                           

3 Censo da Educação Superior. Notas Estatísticas 2019. INEP – Instituto Nacional de 

Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira. Brasília: Ministério da Educação, 2019. 

Disponível em: http:// 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    689 

A combinação de alguns fatores - aumento do número de 

professores, facilidade de acesso aos cursos, empobrecimento da formação, 

proliferação desordenada de cursos à distância, queda vertiginosa dos 

salários e deterioração das condições de trabalho, entre outros – tem 

contribuído para abalar ainda mais o prestígio social da profissão, tornando-

a cada vez menos atrativa para jovens talentosos e/ou com histórico de bom 

desempenho escolar. De acordo com Faria Filho (2012, p. 81), “É como se 

os jovens estivessem dizendo: não vale a pena jogar o melhor das minhas 

energias nessa tarefa, apesar de sua relevância social e cultural.” 

Ao analisar as respostas a uma das questões propostas na avaliação 

do PISA 2015, em que perguntou-se aos alunos de 15 anos de idade: “Que 

tipo de trabalho você espera ter quando tiver trinta anos de idade”, o relatório 

do BID (2018) conclui que, em muitos países com alto desempenho 

acadêmico na avaliação, a porcentagem de estudantes que planejam se 

tornar professores é alta, em alguns casos bem acima daqueles que planejam 

tornar-se engenheiros, como é o caso da Coréia do Sul (mais de 25% 

disseram querer ser professores, enquanto cerca de 13% apontaram seu 

desejo de se tornar engenheiros). Situação semelhante foi encontrada nas 

respostas de estudantes da Finlândia, Hong Kong e Japão, países que têm 

em comum uma alta valorização social e salarial dos professores e uma 

concorrida seleção para ingresso nos cursos de magistério. Já nos países da 

América Latina, o percentual de jovens de 15 anos que apontaram sua 

pretensão em se tornar professores da Educação Básica despenca para 

menos de 3%, no Peru (contra 32% dos que querem ser engenheiros), e cerca 

de 5%, no Brasil (contra 21% dos que pensam em se tornar engenheiros), de 

acordo com a resposta ao PISA 20154. A situação se inverte quando se 

observa o número de estudantes matriculados nos cursos de formação 

docente: aqueles países com alto desempenho e que tinham maior percentual 

de alunos interessados na carreira, têm baixo percentual de matriculados em 

cursos de magistério (na Coréia do Sul, por exemplo, apenas 5% dos alunos 

                                                           
https://download.inep.gov.br/educacao_superior/censo_superior/documentos/2020/Notas_Est

atisticas_Censo_da_Educacao_Superior_2019.pdf. Acesso: 01/11/2021. 

4 Dados apresentados no Relatório do BID (2018) 

https://download.inep.gov.br/educacao_superior/censo_superior/documentos/2020/Notas_Estatisticas_Censo_da_Educacao_Superior_2019.pdf
https://download.inep.gov.br/educacao_superior/censo_superior/documentos/2020/Notas_Estatisticas_Censo_da_Educacao_Superior_2019.pdf


Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

690  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

do ensino superior estão matriculados em cursos de magistério), sendo esses 

dados um reflexo da alta seletividade para ingresso nos cursos de magistério, 

nestes países, enquanto na América Latina o ingresso é mais fácil do que em 

outros cursos. O Brasil, cuja manifestação de interesse pelo magistério foi 

muito baixa, de acordo com o PISA 2015, tem quase 18% do total de 

estudantes do ensino superior cursando licenciatura. De acordo com o 

relatório do BID (2018), uma enquete realizada em 2008, com estudantes de 

licenciatura prestes a se formar, revelou que a principal razão de escolherem 

o curso, para 20% dos pesquisados, era a possibilidade de terem uma 

alternativa caso não tivessem a possibilidade de conseguir outro emprego, 

enquanto outros 9% disseram que esta era a única opção de estudo perto de 

casa. 

O estudo promovido pelo BID levanta aspectos importantes sobre a 

necessidade de atrair, formar e selecionar pessoas motivadas e com bom 

desempenho acadêmico para o exercício da profissão docente. Em um 

balanço sobre reformas educacionais realizadas em países latino 

americanos, o relatório identifica a crescente preocupação em recuperar o 

prestígio da profissão docente. No caso brasileiro, destaca a criação do 

Fundo de Desenvolvimento da Educação Básica e de Valorização dos 

Profissionais da Educação (FUNDEB), em 2006, e o estabelecimento do 

Piso Salarial Nacional para professores de escolas públicas, em 2008. São 

mencionadas, ainda, as políticas direcionadas especialmente para a 

formação docente, como o Programa de Consolidação das Licenciaturas 

(Prodocência) e o Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência 

(Pibid). 

Nosso estudo busca direcionar o seu olhar investigativo para os 

percursos formativos vivenciados por estudantes de licenciatura 

participantes de uma dessas políticas de formação inicial de professores 

implementadas no Brasil: o Pibid. Criado em 2007, o Pibid é um 

desdobramento das novas atribuições da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior – CAPES, agência de fomento federal que 

passou a ser responsável por “induzir e fomentar a formação inicial e 

continuada de profissionais da educação básica e estimular a valorização do 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    691 

magistério em todos os níveis e modalidades de ensino”, a partir da Lei 

11.502/07. Entre os diversos objetivos definidos para o Pibid, destacamos 

dois que se relacionam mais diretamente com a pesquisa aqui apresentada: 

a) inserir os licenciandos no cotidiano de escolas da rede pública de 

educação, proporcionando-lhes oportunidades de criação e participação em 

experiências metodológicas, tecnológicas e práticas docentes de caráter 

inovador e interdisciplinar que busquem a superação de problemas 

identificados no processo de ensino-aprendizagem; b) contribuir para a 

articulação entre teoria e prática necessárias à formação dos docentes, 

elevando a qualidade das ações acadêmicas nos cursos de licenciatura. Tais 

objetivos expressam, portanto, a aposta do Programa na parceria entre 

instituições de ensino superior e escolas de educação básica, com vistas à 

melhor qualificar a formação inicial de professores 

A segunda parte deste texto se dedica a analisar elementos que 

favorecem a reafirmação da escolha pela profissão por estudantes de 

licenciatura participantes do Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à 

Docência - Pibid. Descortinam-se experiências e percursos formativos 

construídos no âmbito deste programa e que evidenciam afinidades, saberes, 

interações e processos reflexivos ali desencadeados.  A pesquisa confirma o 

alto grau de complexidade do magistério, enquanto profissão de interações 

humanas, sobretudo face ao processo de democratização do acesso à 

educação. A expansão dos sistemas públicos de ensino, não sendo 

devidamente acompanhada de investimentos na área, levou a uma crescente 

deterioração das condições salariais e de trabalho dos professores – e sua 

consequente desvalorização social. Ao mesmo tempo, essa ampliação do 

acesso tornou o público escolar mais heterogêneo e diverso, demandando 

novas habilidades, conhecimentos e posicionamentos, por parte dos 

professores, tornando seu trabalho ainda mais desafiador e complexo. A 

combinação desses dois fatores – trabalho mais desvalorizado e, ao mesmo 

tempo, mais exigente do ponto de vista da formação e do empenhamento 

profissional e humano – confrontam explicações sobre ingresso e 

permanência na profissão a partir do critério da “facilidade”.  



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

692  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Considerando que o perfil socioeconômico de estudantes de 

diferentes cursos de licenciatura, tanto em IES públicas quanto em IES 

privadas, apresenta muitas similaridades, quanto às origens de classe social 

e ao capital cultural do seu grupo de referência familiar, é preciso 

compreender o que leva uma parcela desses estudantes a reafirmarem a 

escolha pela docência, enquanto muitos desistem antes mesmo de 

ingressarem na profissão. Em que medida uma política pública de formação 

docente como o Pibid pode favorecer o ingresso e permanência na 

profissão? Quais experiências formativas e saberes construídos por meio da 

participação no Pibid contribuem para a criação de vínculos identitários com 

a docência? O diálogo com os dados empíricos amplia as possibilidades de 

respostas a questões como estas. 

 

 

Procedimentos metodológicos e percursos da pesquisa  

 

Este texto apresenta e discute achados de uma pesquisa 

desenvolvida entre 2015 e 2017, junto a 884 estudantes de diferentes cursos 

de licenciatura, de cinco universidades mineiras5. Tratou-se de uma pesquisa 

de natureza quali-quanti, pautada nos pressupostos da análise qualitativa, 

mas que também envolveu a produção e análise de dados quantitativos, a 

partir de um extenso questionário eletrônico, que permitiu traçar o perfil 

socioeconômico-cultural do universo de sujeitos pesquisados. Também 

foram realizados cinco grupos focais, um em cada IES participante, 

envolvendo um total de 42 estudantes de licenciatura, de diferentes áreas. 

Neste texto, buscaremos dialogar com depoimentos de alguns 

desses estudantes, produzidos no contexto dos grupos focais. Não temos a 

pretensão de generalizar os achados da pesquisa, mas trabalhamos com a 

                                                           

5 Participaram da pesquisa estudantes dos cursos de Artes Plásticas, Artes Visuais, Ciências 

Biológicas, Ciências Sociais, Dança, Educação Física, Filosofia, Física, Geografia, História, 

Letras, Matemática, Música, Pedagogia, Química e Teatro. Das cinco IES participantes, três são 

universidades públicas federais, uma pública estadual e uma privada confessional. Esta pesquisa 

contou com apoio financeiro do CNPq.  



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    693 

hipótese de que muitas das percepções expressas por estes sujeitos podem 

ser partilhadas por inúmeros outros professores em formação, em diferentes 

contextos educativos. Também apostamos que as ideias aqui sistematizadas 

possam contribuir para a identificação e entendimento de percepções 

diversas e/ou contrapostas, permitindo que se amplie o panorama de 

situações e processos que envolvem a formação de professores, na 

contemporaneidade. 

A pesquisa envolveu uma equipe de pesquisadores diretamente 

imbricada com o objeto de estudo6. O envolvimento com o Programa e, por 

vezes, com os próprios sujeitos investigados, nos exigiu um constante 

exercício de distanciamento e de estranhamento para com os processos 

analisados. Segundo André (1995, p. 48), em situações como esta, “o grande 

desafio é saber trabalhar o envolvimento e a subjetividade, mantendo o 

necessário distanciamento que requer um trabalho científico. 

Distanciamento que não é sinônimo de neutralidade, mas que preserva o 

rigor”.7 

Os grupos focais buscaram instigar o debate e reflexão sobre os 

processos de formação vivenciados pelos estudantes participantes, 

produzindo-se registros que serviram de base para as análises sobre as 

percepções desses estudantes acerca de seu percurso formativo. Segundo 

Powell e Single (1996), um grupo focal “é um conjunto de pessoas 

selecionadas e reunidas por pesquisadores para discutir e comentar um tema, 

que é objeto de pesquisa, a partir de sua experiência pessoal.” 8 (POWELL; 

                                                           

6 Boa parte da equipe atuou como coordenador(a) de área ou de gestão do Pibid, nas 

universidades pesquisadas; duas pesquisadoras haviam atuado como professoras supervisoras 

do Pibid e, posteriormente, desenvolveram pesquisas de Mestrado em Educação, tendo o 

programa como objeto de estudo. 

7Quanto às dimensões éticas da pesquisa, além da busca por rigor epistemológico, vale ressaltar 

que a pesquisa foi submetida ao Comitê de Ética em Pesquisa, por meio da Plataforma Brasil, 

tendo sido aprovada. 

8 Os participantes dos grupos focais foram selecionados entre aqueles que, voluntariamente, se 

disponibilizaram a participar desta segunda etapa da pesquisa, tendo fornecido seu contato, por 

meio de questão aberta do questionário eletrônico. Ressalta-se que houve grande adesão dos 

respondentes a este convite, mas buscou-se seguir as orientações da literatura especializada 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

694  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

SINGLE, apud GATTI, 2005, p. 7). Gatti (2005) pontua que “O grupo focal 

permite fazer emergir uma multiplicidade de pontos de vista e processos 

emocionais, pelo próprio contexto de interação criado, permitindo a 

captação de significados que, com outros meios, poderiam ser difíceis de se 

manifestar.” (GATTI, 2005, p. 9). A autora lembra, ainda, que uma das 

importantes vantagens dessa técnica é o fato de permitir a produção de 

grande quantidade de informações em um tempo curto. E defende que: 

 

O trabalho com grupos focais permite compreender 

processos de construção da realidade por determinados 

grupos sociais, compreender práticas cotidianas, ações 

e reações a fatos e eventos, comportamentos e atitudes, 

constituindo-se uma técnica importante para o 

conhecimento das representações, percepções, crenças, 

hábitos, valores, restrições, preconceitos, linguagens e 

simbologias prevalentes no trato de uma dada questão 

por pessoas que partilham alguns traços em comum, 

relevantes para o estudo do problema visado. (GATTI, 

2005, p. 11) 

 

Gondin (2002) sistematiza estudos sobre diferentes tipos de grupos 

focais, entre eles, os “grupos focais vivenciais”, em que os próprios 

processos internos ao grupo são objeto de análise, como foi o caso dos 

grupos propostos nesta pesquisa, que tiveram o intuito de compreender as 

percepções dos bolsistas sobre o processo formativo por eles vivenciado, 

durante sua participação no Pibid. 

Gondim (2002) defende que os conteúdos emergentes no grupo são 

passíveis de uma análise de conteúdo, sendo este o procedimento escolhido 

                                                           
sobre número médio ideal de participantes. Quanto ao perfil dos selecionados, buscou-se uma 

composição equilibrada quanto às identidades de gênero e faixa etária, e procurando incluir 

estudantes que representassem diferentes áreas de conhecimento e diferentes percursos (tempo 

de permanência) no Pibid. O número de participantes dos grupos focais variou entre sete e treze 

estudantes de licenciatura, além dos membros da equipe de pesquisa, atuando como 

coordenadores/moderadores, observadores e responsáveis pelo registro. A duração de cada 

grupo também foi distinta, indo de 1 hora e 23 minutos (grupo mais breve) a 3 horas de duração 

(grupo mais demorado), sendo que outros três grupos tiveram duração média de 2 horas. Os 

cinco grupos focais foram gravados em vídeo e áudio, e posteriormente transcritos na íntegra, 

tornando-se parte importante do corpus empírico da pesquisa.  



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    695 

para a análise dos depoimentos dos sujeitos participantes de nossa pesquisa. 

De acordo com Bardin (1977), a análise de conteúdo pode ser compreendida 

como: 

[...] um conjunto de técnicas de análises de 

comunicações, que utiliza procedimentos sistemáticos 

e objetivos de descrição do conteúdo das mensagens 

(...) A intenção da análise de conteúdo é a inferência de 

conhecimentos relativos às condições de produção (ou, 

eventualmente, de recepção), inferência esta que 

recorre a indicadores (quantitativos, ou não). 

(BARDIN, 1977, p.  38). 

 

Seguindo os procedimentos da análise de conteúdo, foram 

desenvolvidas as etapas de descrição (primeira etapa da análise), produção 

de inferências (procedimento intermediário) e interpretação, considerando-

se o “conteúdo manifesto” que emergiu nos depoimentos gravados e 

transcritos de estudantes participantes dos grupos focais. De acordo com 

Franco (2008), “o que está escrito, falado, mapeado, figurativamente 

desenhado e/ou simbolicamente explicitado sempre será o ponto de partida 

para a identificação do conteúdo manifesto (seja ele explícito e/ou latente).” 

(FRANCO, 2008, p. 28). Após a transcrição de cada gravação de grupo 

focal, procedeu-se a repetidas leituras do material compilado, naquilo que 

Bardin (1977) caracterizou como “leitura flutuante”, e que “consiste em 

estabelecer contatos com os documentos a serem analisados e conhecer os 

textos e as mensagens neles contidas, deixando-se invadir por impressões, 

representações, emoções, conhecimentos e expectativas.” (FRANCO, 2008, 

p. 52). A partir da “leitura flutuante” do material empírico, em diálogo com 

referenciais teóricos que sustentaram a pesquisa, definiu-se um conjunto de 

categorias de análise, entendendo que “A categorização é uma operação de 

classificação de elementos constitutivos de um conjunto, por diferenciação 

seguida de um reagrupamento baseado em analogias, a partir de critérios 

definidos.” (FRANCO, 2008, p. 59). Franco (2008) também nos lembra que 

o processo de definição de categorias,  

 

(...) na maioria dos casos implica constantes idas e 

vindas da teoria, ao material de análise, do material de 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

696  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

análise à teoria e pressupõe a elaboração de várias 

versões do sistema categórico. As primeiras, quase 

sempre aproximativas, acabam sendo lapidadas, e 

enriquecidas, para dar origem à versão final, mais 

completa e mais satisfatória. (FRANCO, 2008, p. 60) 

 

A definição das categorias foi resultado, assim, de um processo de 

idas e vindas, em um constante exercício de diálogo entre teoria e material 

empírico, e de ajustamento entre categorias criadas a priori (a partir das 

questões propostas aos estudantes durante o grupo focal) e categorias não 

definidas a priori, mas que emergiram do conteúdo das respostas. Esse 

exercício resultou na definição de dez grandes categorias de análise, que por 

sua vez abrigavam um conjunto de subcategorias e temáticas emergentes. 

Entre as categorias mais “produtivas” (FRANCO, 2008), destacamos: a 

percepção sobre as experiências e processos que favorecem a escolha pela 

docência; a dimensão da autonomia e a constituição de um “terceiro espaço” 

de formação como elementos que conferem identidade ao Pibid; avaliações 

dos bolsistas sobre os cursos de licenciatura; a construção de saberes 

docentes no âmbito do Pibid; entre outras. Foram construídas tabelas para 

compilar e organizar tanto o material empírico (depoimentos transcritos) 

quanto os conceitos e referenciais teóricos atinentes a cada 

categoria/subcategoria, o que favoreceu o processo de análise do conteúdo. 

O grupo focal se constituiu como uma técnica capaz de provocar 

reflexões e fazer emergir as percepções dos bolsistas sobre o processo de 

formação vivenciado no Pibid, entendendo  percepção como “uma 

experiência dotada de significação, isto é, o percebido é dotado de sentido e 

tem sentido em nossa história de vida, fazendo parte de nosso mundo e de 

nossas vivências.” (CHAUÍ, 2000, p. 154). De acordo com a autora: 

 

O mundo percebido é qualitativo, significativo, 

estruturado e estamos nele como sujeitos ativos, isto é, 

damos às coisas percebidas novos sentidos e novos 

valores, pois as coisas fazem parte de nossas vidas e 

interagimos com o mundo. (CHAUÍ, 2000, p. 154). 

 

Chauí (2000) ressalta, ainda, que: 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    697 

 

A percepção se realiza num campo perceptivo e o 

percebido não está “deformado” por nada, pois ver não 

é fazer geometria nem física. Não há ilusões na 

percepção; perceber é diferente de pensar e não uma 

forma inferior e deformada do pensamento. A 

percepção não é causada pelos objetos sobre nós, nem 

é causada pelo nosso corpo sobre as coisas: é a relação 

entre elas e nós e nós e elas; uma relação possível 

porque elas são corpos e nós também somos corporais. 

(CHAUÍ, 2000, p. 157). 

 

Trabalhando com esses pressupostos, nos deparamos com 

descobertas mais significativas do que poderíamos imaginar nos primeiros 

passos da pesquisa. Já sabíamos, por meio da revisão de literatura sobre o 

Pibid, produzida na última década, que este Programa vem favorecendo a 

construção de novas práticas e saberes, possibilitando um avanço nos 

processos de formação inicial e continuada dos sujeitos que dele participam. 

Interessava-nos, entre outros aspectos, aprofundar a compreensão sobre 

quais experiências e processos formativos seriam mais potentes para 

favorecer a confirmação da escolha pelo magistério, em uma situação de 

imersão no campo de atuação profissional que permite um contato direto 

com a complexidade do trabalho docente, seus desafios e embates 

cotidianos.  

 

 

A experiência do Pibid e as certezas relativas à escolha pela docência  

 

Ao analisar os dados que versam mais diretamente sobre o que os 

bolsistas do Pibid dizem da repercussão das experiências de formação 

vividas dentro do Programa que, de certa forma, atuam para consolidar uma 

escolha inicial pela profissão docente, há que se destacar uma primeira 

regularidade interna dos discursos: a potência das experiências de ensino e 

aprendizagem no interior da sala de aula. 

Nos discursos dos bolsistas é recorrente a percepção de que a 

experimentação/simulação de práticas de ensino nesse espaço e tempo de 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

698  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

exercício da docência seria capaz de proporcionar experiências formativas 

que contribuem à tomada de consciência de alguns dos componentes 

conceituais e metodológicos que caracterizam a singularidade do trabalho 

docente. Essas experiências possibilitariam uma objetivação crescente 

quanto à complexidade e aos riscos do exercício profissional no campo da 

docência.  

Essas ações ordenadas de ensino no interior deste lócus da atuação 

docente (a sala de aula) parecem ser fundamentais ao processo de diluição 

de parte significativa de medos/receios dos estudantes, do cotidiano escolar 

e de vivências de situações de fracasso frente ao conjunto de 

responsabilidades inerentes ao ato de ensinar na escola. Esse contato, não 

pontual, mas recorrente, das experiências ensino-aprendizagem na sala de 

aula, apresenta-se como um elemento potente para reforçar as certezas 

iniciais e provisórias que sustentaram a escolha pela entrada no curso de 

licenciatura, como se percebe pelos extratos de depoimentos, descritos a 

seguir: 

E quando eu fui para a sala de aula, eu percebi que 

mesmo com todas as dificuldades que eu ia enfrentar e 

já estava enfrentando de dento da sala de aula, com 

todos os percalços né, que a gente sabe que sala de aula 

traz para a gente, era aquilo que me motivava, o que 

me preenchia, que não tinha jeito, que era aquilo ali 

mesmo que ia me fazer completo na minha profissão 

futuramente. (Estudante de Biologia, PUC Minas, 27-

11-2015)  

 

Quando eu cheguei na sala de aula (...) e aí nós fomos 

fazer uma orientação de feira de Ciências, e eu criei um 

grupo bem pequeno de alunos, eram cinco alunos, 

porque uma menina tinha saído e eles não queriam 

fazer de jeito nenhum, não queriam fazer de jeito 

nenhum. Com o tempo consegui coordenar essa equipe 

pequena, elas muito tímidas, as meninas muito tímidas, 

os meninos mais assim... mais retraído. No dia da 

apresentação, ninguém acreditou que o menino fosse. 

O menino foi na apresentação da feira de Ciências, uma 

menina de dezesseis anos, muito retraidinha assim... 

ela: “-Ah, deixa eu ver aí, eu vou falar!”, aí na hora da 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    699 

apresentação para os diretores, todo mundo falou 

direitinho, ficou empolgado, adorou fazer a 

apresentação da feira de Ciências. Eu falei assim: “-

Nossa gente, eu consegui, as meninas não estavam 

querendo apresentar e eu consegui!”, eu influenciei 

eles, eu fiquei tão contente. E é isso mesmo que eu 

quero, adorei e estou adorando estar na sala de aula, já 

aprendi muito com as duas supervisoras que eu tive, a 

atual e a antiga. E chega lá na sala de aula, agora vai 

ser uma nova escola, consegui dar uma aula sozinha, 

mesmo tremendo de medo, tinha que fazer... 

(Estudante de História, PUC Minas, 27/11/2015) 

 

E lá a gente aprende mesmo, o que é estar na sala de 

aula, o que é você comandar uma sala de aula, o que é 

você trabalhar com o aluno, o que é você desenvolver 

um plano de aula, sabe? É igual a colega falou. E essa 

busca mesmo, todo dia que a gente está lá planejando 

pelo novo, pelo diferente, como que a gente vai fazer 

diferente, para os alunos gostarem, que quando a gente 

chega: “Hoje é dia do Pibid? O que tem de novo? O 

que tem de novo!?”, eles já ficam esperando, já ficam 

naquela ansiedade. E com a gente mesmo, do que é ser 

professor, o que é essa docência. (Estudante de 

Pedagogia FaE/UEMG, 25/11/2015) 

 

As percepções dos bolsistas sobre a positividade das experiências 

de formação vividas em sala de aula têm relação com a intensificação do 

processo de contato e descoberta, pelos próprios sujeitos em formação, de 

saberes profissionais fundantes da profissão docente. Sobre esse ponto, 

Roldão (2007) destaca que a especificidade profissional do/a professor/a é a 

ação de ensinar, fazer com que outros aprendam os saberes. As experiências 

de práticas docentes no interior da sala de aula são reveladoras, para os 

bolsistas, do caráter distintivo dessa profissão, por meio da descoberta, 

mesmo que inicial, do conhecimento profissional específico. A autora diz 

que o ato de ensinar e o domínio do conhecimento específico definem a 

profissionalidade docente.  

 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

700  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A formalização do conhecimento profissional ligado 

ao acto (sic) de ensinar implica a consideração de uma 

constelação de saberes de vários tipos, passíveis de 

diversas formalizações teóricas – científicas, científico 

didáticas, pedagógicas (o que ensinar, como ensinar, a 

quem e de acordo com que finalidades, condições e 

recursos), que contudo, se jogam num único saber 

integrador, situado e contextual – como ensinar aqui e 

agora –, que se configura como ‘prático’. (ROLDÃO, 

2007, p. 98).  

 

Para além das aprendizagens de caráter didático, vinculados 

diretamente à ação de ensinar, os discursos dos bolsistas revelam que o peso 

das experiências formativas experimentadas no interior da sala de aula tem 

relação com outro dispositivo, relativamente estável, constituidor da 

docência no interior da organização do trabalho escolar. Este dispositivo é 

denominado por Tardif e Lessard (2005) de célula-classe. Os autores 

apontam que a estrutura organizacional da escola, no plano do trabalho, não 

é unicamente um espaço físico, um ambiente neutro, mas representa uma 

fonte de tensões e dilemas internos à atividade de ensino. Enquanto espaço 

sociofísico, a classe define, para os professores, uma atividade autônoma, 

em geral solitária e separada da comunidade de trabalho na escola. Ao 

mesmo tempo, ela os põe em confronto com uma série de tarefas 

incontornáveis: assegurar a ordem na sala de aula, trabalhar na forma de 

visibilidade diante de grupos, o que não deixa de trazer certa 

vulnerabilidade, de lidar com um coletivo de alunos atingindo, ao mesmo 

tempo, os indivíduos que o compõem. Os autores defendem que as múltiplas 

dimensões do trabalho docente na célula-classe podem ser agrupadas em 

duas grandes categorias de tarefas, que estão sempre interligadas: as 

atividades relacionadas à gestão da classe e as tarefas que dizem respeito ao 

ensino e à aprendizagem da matéria. 

Soma-se a essa problematização, aquela construída por Doyle 

(1986), sobre a ecologia da sala de aula. Nela o autor descreve algumas das 

categorias produtoras do caráter recursivo e de certa estabilidade que se 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    701 

repetem de uma sala de aula para a outra.9 Elas são a multiplicidade das 

ocorrências de eventos que se dão ao mesmo tempo ou num período muito 

curto; a imediatez de acontecimentos que chegam, geralmente, sem previsão 

nem anúncios, necessitando adaptações e estratégias imediatas; a rapidez, 

caracterizada pelo desenvolvimento próprio dos acontecimentos durante a 

aula, sua sucessão, seu encadeamento, sua fluência; a imprevisibilidade dos 

eventos que podem surgir de forma imprevista, desviada, inesperada e 

surpreendente; a visibilidade que se expressa pelo fato da aula ser uma 

atividade pública, em ações que se sucedem na presença de dezenas de 

pessoas que são, simultaneamente, participantes e a parte inteira; e a 

historicidade das interações entre alunos e professores, que acontecem 

dentro de uma trama temporal – diária, semanal, anual – dentro da qual os 

acontecimentos adquirem um sentido que condiciona de várias maneiras as 

ações seguintes. 

Em diálogo com a produção de Doyle (1986), Tardif e Lessard 

(2005, p. 234) propõem introduzir duas novas categorias, a da interatividade 

e da significação, que estariam na base das categorias elencadas por aquele 

autor. A interatividade caracteriza o principal objeto de trabalho do 

professor, pois o essencial de sua atividade profissional consiste em entrar 

numa classe e deslanchar um programa de situações com os alunos. Isso 

significa que a docência se desenrola concretamente dentro das interações: 

estas não são apenas alguma coisa que o professor faz, mas constituem, por 

assim dizer, o espaço – no sentido do espaço marinho ou aéreo – no qual 

penetra para trabalhar. A significação tem relação com fato de que a 

pedagogia escolar é, antes de qualquer coisa, uma ação falada e significativa, 

em suma, uma atividade comunicada, que se dirige primeiramente ao outro 

- o outro coletivo – graças a uma atividade de um sujeito que fala e cujas 

ações são dotadas de sentido e que se esforça de diversas maneiras para obter 

sua colaboração. Assim, o professor, imerso na ação, desenvolve interações 

significativas com os alunos conforme uma tarefa: interpretação do que 

                                                           

9 Doyle (1986) lembra que, além de reconhecer a existência de elementos de regularidade no 

contexto do trabalho docente dentro das salas de aula, que os eventos neste tempo/espaços da 

organização do trabalho escolar guardariam, em cada classe, características únicas e originais. 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

702  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

acontece à medida que acontece; de imposição constante de significações; 

que envolve um processo de comunicação complexa com os alunos. 

O destaque, a relevância e positividade das experiências formativas 

experimentadas no interior da sala de aula, manifestos nos discursos dos 

bolsistas, expressam alguns dos elementos que os autores denominam de 

interações significativas próprias da ecologia da classe: ações comunicativas 

intencionais que produzem aprendizagens nos alunos (no coletivo); a 

percepção de estar “comandando” um grupo de estudantes dentro de um 

espaço cuja representação demarca “o lugar” de trabalho do professor e a 

auto percepção do caráter multidimensional dos desafios (“percalços”) da 

complexidade do trabalho neste espaço/tempo de atuação profissional. 

Nesta direção, o contato recorrente e mais próximo com os 

estudantes da educação básica apresenta-se como um elemento poderoso, 

capaz de colocar os bolsistas diante de dimensões fundamentais 

constitutivas da docência, e que são, de certa forma, negligenciadas e/ou 

marginalizadas, nos processos de formação nas licenciaturas. As interações 

com os estudantes proporcionadas pelo Programa ampliam as experiências 

daquilo que Tardif e Lessard (2005, p. 33) denominam de “trunfos” 

inegáveis do professor enquanto trabalhador interativo: calor, empatia, a 

compreensão, abertura de espírito, o senso de humor etc. Os extratos dos 

discursos dos nossos sujeitos de pesquisa, transcritos abaixo, expressam 

estas dimensões mais emocionais e interativas que constituem o trabalho 

docente: 

 

(...) aí me deixaram aquela turma chamada de pior né. 

(RISOS) E para mim foi um encanto, porque para mim 

foi um dos melhores meninos, sabe? Então meninos 

que ninguém dava nada para eles e tudo mais, eu via 

eles escrevendo...Dessa turma desse ano, vai sair um 

projeto de Mestrado que eu vou fazer sobre reflexão de 

textos mostrando a importância da reflexão, que é uma 

coisa que a gente trabalhou muito com os meninos. E 

como a colega falou, o posicionamento político e 

ideológico ele deve estar presente, sabe... e com os 

meninos lá do Pibid, os alunos da escola eu consegui, 

eu acho, muito essa questão da discussão, o diálogo. E 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    703 

muito do que eu gosto, que me encantou no curso de 

Letras, a questão humana, sabe? Então, o trato mesmo 

com as pessoas, eu me fazer pessoa perto dele, saber 

que eles veem em mim algumas coisas, por exemplo, 

eu vim de escola pública que não tinha o Pibid, e eles 

veem que a escola pública funciona de algum modo, 

sabe? Enfim, várias experiências colaboraram para que 

tudo fosse muito bom, muito útil, muito proveitoso 

com o Pibid, eu acho que sem ele não teria sido como 

foi. (Estudante de Letras, PUC Minas, 27/11/2017) 

 

E coincidiu entrar no PIBID com o ano que eu peguei 

o CAT, que eu entrei em sala de aula, peguei quatro 

turmas de Ensino Médio e segui o CBC à risca, tipo “-

Março, vem me educar e vamos lá”. (RISOS) Aí com 

o Pibid, eu vi que “calma, não é assim não”, “não 

vamos torturar os meninos com esses caras”, acho que 

tem outras formas de... (...) (RISOS) Tem outras 

formas de passar o conteúdo, de passar a disciplina que 

não é daquele jeito, aquele modelo tradicional. Aí com 

isso acendeu a certeza de ser professor de escola 

pública, porque antes escola pública era só o jeito de 

ganhar dinheiro pelo CAT, depois de formado vou para 

outro lugar, mas agora não, eu quero ser professor de 

escola pública. Tanto é que os meninos uma vez 

falaram assim: “-Nossa professor, você é tão tranquilo, 

como é que você aguenta?”, eu falei: “-Não, eu acho 

aqui tão terapêutico, que eu fico o dia todo estressado 

e aqui eu relaxo.”, que a aula era à noite. (RISOS) E 

quando eu vejo aqueles meninos, tipo os alunos 

endemoniados, aquela sala infernal, eu acho que eu tô 

no paraíso, eu curto, eu fico rindo com os meninos. 

(Estudante de Ciências Sociais, PUC Minas, 

27/11/2017) 

 

Só que assim, o que me cativou mesmo foi quando um 

aluno chegou em uma dessas aulas e me agradeceu por 

ele ter aprendido aquilo que a gente passou, e assim ele 

não falou da boca para fora, porque para frente ele 

mostrava que ele tinha pegado aquilo que a gente falou, 

porque ele buscou mais coisas sobre aquilo, mostrou 

pra gente o que ele tinha feito. Então essa gratificação 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

704  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

do aluno aprender pelo o que a gente passou, isso me 

motivou muito. E se não fosse no estágio, porque no 

estágio a gente senta e fica quietinha participa muito 

pouco, senão fosse o Pibid por isso no estágio eu já 

tinha largado de mão a licenciatura, não tinha levado a 

frente. (Estudante de Física, UNIFAL, 05/05/2016) 

 

Destes relatos pode-se depreender que a inserção dos estudantes de 

licenciatura no Pibid possibilita um tipo de integração/absorção da 

personalidade no processo de formação. Como bem lembram Tardif e 

Lessard (2005, p. 268), o trabalho docente é uma atividade laboral peculiar, 

já que a personalidade do trabalhador, suas emoções, sua afetividade são 

parte integrante do processo de trabalho. Os autores utilizam duas 

expressões para denominar a peculiaridade do trabalho docente: trabalho 

investido e trabalho emocional. Nele o professor não pode apenas “fazer o 

seu trabalho”, mas deve engajar-se e investir a si mesmo, no que é como 

pessoa, nesse trabalho. Tomando essa assertiva como referência, pode-se 

dizer que os bolsistas do Pibid podem até subtrair-se às exigências dos 

processos de formação no Programa e vive-los com distanciamento e 

desinteresse, mas se tornará difícil atravessar esse percurso formativo com 

indiferença, sem ser por ele “afetado”, no sentido que nos propõe Larrosa 

(2016), ao falar do “sujeito da experiência”. Se a experiência é algo que 

“produz alguns afetos, inscreve algumas marcas, deixa alguns vestígios, 

alguns efeitos” (LARROSA, 2016, p. 25), ela pode ser um lugar de “paixão” 

e também de “padecimento”, na medida em que o sujeito da experiência é 

um sujeito “ex-posto”. (LARROSA, 2016). Neste sentido, as experiências 

vivenciadas no Pibid, como intensificação da absorção/integração do sujeito 

no processo, podem levar a uma tomada de decisão precoce sobre o destino 

profissional, seja na ratificação da escolha inicial pela docência, seja na 

direção contrária, como desistência da profissão, antes mesmo de nela 

ingressar. Os depoimentos a seguir evidenciam alguns desses processos 

desencadeados pela participação no Pibid:  

(...) E eu acho que Pibid serviu tanto para tirar a visão 

romântica do papel do professor como salvador da 

Pátria dentro de uma escola, mas também para 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    705 

fortalecer assim a questão da identidade profissional 

docente, de que a gente está no caminho, construindo 

ainda. Tanto que teve pessoas ali do nosso Pibid que a 

partir dali já desistiu da docência, falou: “Não quero 

isso e tal”.” Eu acho que o Pibid é igual a colega falou, 

é um divisor de águas, para muita gente é na hora que 

você vai entrar na prática mesmo, viver na carne, o que 

é o dia a dia da docência, as possibilidades, os dilemas 

assim da educação básica, que a gente sabe que é bem 

difícil a educação básica aqui no Brasil, e em Minas 

também (Estudante de Ciências Sociais, UNIFAL, 

05/05/2016) 

 

(...) E o Pibid te dá isso, porque na hora que você chega 

lá, vamos supor que eu tô querendo... minha mãe é 

professora, meu pai e eu tô naquela família de... né? E 

vou. Aí na hora que eu tenho aquela experiência, que 

não é da minha mãe, não é do meu pai, não é aquela 

que eles contam dentro da minha casa, que sou, aí sim 

eu acho que por isso que é necessário esses projetos 

dentro da sala de aula. Por quê? Porque aí te dá a 

oportunidade como profissional de você falar: “-Não, 

não é isso que eu quero não. Eu não quero estar no meio 

disso aí, não é isso!” Aí a partir desse momento, se cria 

também o novo profissional, aquele que tá ali porque 

tá interessado, porque ele achou bacana... Eu acho que 

toda Licenciatura deveria ter este tipo de estágio... 

(Estudante de Artes Plásticas, UEMG, 25/11/2015). 

 

Mas daí acabou que abriu o edital do Pibid e por 

situação financeira eu prestei, não vou negar. Eu fui 

tendo aquela experiência na escola e fui me 

apaixonando pela profissão, ainda pelo meu curso... 

não vou falar que estou no curso certo, porque eu não 

sei, mas pela profissão eu construí muita paixão por 

ela, apesar da minha primeira experiência na escola ter 

sido perturbadora, porque eu não sabia que matéria que 

eu ia dar no meu primeiro dia, que matéria a professora 

estava ensinando para eles, era trigonometria e graças 

a Deus eu tive o terceiro ano inteiro de trigonometria. 

(Estudante de Matemática, UNIFAL, 05/05/2016) 

 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

706  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Sobre o peso das experiências de aprendizagem docente no 

espaço\tempo da sala de aula, proporcionadas pela inserção no Pibid, nos 

parece importante trazer ao debate as ponderações feitas por Kenneth 

Zeichner (2008), sobre os limites de uma formação docente reflexiva que 

fique restrita às fronteiras físicas dessa unidade celular do trabalho docente. 

Para o autor, ao priorizar as reflexões dos professores sobre o seu próprio 

ensino e sobre os estudantes, corre-se o risco de desconsiderar “as condições 

sociais da educação escolar que tanto influenciam o trabalho docente em 

sala de aula” (ZEICHNER, 2008, p. 542). Esse viés individualista faz com 

que seja menos provável que os professores sejam capazes de confrontar e 

transformar os aspectos estruturais de seu trabalho que minam a 

possibilidade de atingirem seus objetivos educacionais.  

Em certa medida, as narrativas dos nossos sujeitos de pesquisa 

tendem a superdimensionar os processos reflexivos decorrentes das 

experiências formativas que ocorrem na sala de aula. Não desconsiderando 

a importância dessa experiência de simulação do trabalho docente ao 

processo de formação de um professor reflexivo, há que se ponderar, por 

outro lado, sobre os riscos de que tal ação formativa reproduza as formas de 

reflexão marcadas pela lógica da racionalidade técnica. Ao considerar as 

estratégias e habilidades de ensino (os meios para se ensinar) e a exclusão, 

da alçada dos professores, da reflexão sobre os fins da educação, pode-se 

alimentar a ideia de que, aos professores, permite-se apenas que ajustem os 

meios para se atingir objetivos definidos por outras pessoas. Nesta lógica, o 

ensino tornar-se-ia meramente uma atividade técnica (ZEICHNER, 2010). 

Contrapondo-se a esta lógica, alguns estudantes teceram reflexões mais 

amplas sobre os fins da educação, apostando em seu caráter emancipatório, 

e ressaltando o papel do professor, neste processo.  

 

E o Pibid, ele me incentiva muito, porque a gente tá ali 

na frente, tá dando aula, tá fazendo o nosso trabalho e 

a gente vê que a educação, pra mim... eu acredito que 

a educação é um espaço de transformação social, tem 

que ser um espaço de transformação social. E o 

professor é um formador de opinião, ele não entra para 

sala isento de ideologia, ele é um formador de opinião, 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    707 

ele tem que ser um promotor de igualdade, ele tem que 

trabalhar aspectos que não são trabalhados. E a gente 

na escola vê que muitas vezes isso não acontece, então 

assim... (Estudante de Pedagogia, PUC Minas, 

27/11/2015) 

 

Um aspecto importante a ser destacado nos discursos dos bolsistas, 

quando estes relatam e refletem sobre as experiências de prática docente em 

sala de aula, diz respeito ao caráter quase sempre positivo, prazeroso e de 

descoberta, que o trabalho pedagógico desenvolvido no Pibid proporciona, 

em contraponto às experiências de formação vividas no Estágio 

Supervisionado. A potência das situações de aprendizagem docente vividas 

no Pibid decorreria do fato de que neste espaço elas seriam mais pensadas, 

organizadas e contínuas. Essa percepção pode ser verificada em vários 

extratos dos discursos dos bolsistas, quando estes cotejam a formação que 

têm no interior do Pibid, com aquela experimentada nos estágios 

obrigatórios: 

E comparando também né o estágio com o Pibid, eu 

percebo que no estágio o professor tem muita 

influência, tipo assim, se a gente quer fazer uma coisa, 

o professor achar que aquilo não é conveniente, aí a 

gente fica meio travado né, porque... Como que a gente 

vai debater com o professor? E já no Pibid não, a gente 

preparou aquele projeto, a gente vai aplicar, a gente 

com certeza tem muito mais autonomia sobre o que 

fazer dentro da sala de aula do que no estágio. 

(Estudante de Ciências Biológicas, UFSJ, 11/12/2015) 

 

A gente tem muitas disciplinas com cargas práticas, 

mas esse estar perto da escola, à gente não tem, a gente 

sente certo distanciamento. Mesmo com os estágios, os 

estágios não dão conta disso né, porque o estágio 

também não dá conta de tudo, e a gente tem ciência 

disso. Então, o Pibid é muito importante para a gente 

querer seguir essa carreira docente, pelo menos na 

minha opinião assim. (Estudante de Educação Física, 

UFMG, 11/12/2015) 

 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

708  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Talvez no estágio é de um caráter mais observador, de 

estar ali observando as atitudes do professor na sala de 

aula. Já no Pibid, a gente tem mais essa possibilidade 

de intervenção, como ela disse, a gente estar fazendo 

práticas, de a gente estar se sentindo um sujeito mais 

ativo ali num processo de educação. Torna um impacto 

assim... mais suave se comparado ao estágio, porque no 

estágio você vai encarar todas... o dia a dia, o cotidiano 

de um professor. No Pibid, ele já incorpora a ajuda dos 

seus amigos de turma, com um apoio ali do professor, 

oferecendo aulas interdisciplinares, de forma assim... 

para quebrar esse impeachment que o professor impõe. 

(Estudante de Física, UFSJ, 11/12/2015)  
 

Ao compararem as experiências no Pibid com aquelas vivenciadas 

em situação de Estágio Supervisionado, os sujeitos da pesquisa também 

destacam o fato de que no Pibid haveria a possibilidade de desenvolver 

ações de sistematização do conhecimento escolar de forma coletiva, 

compartilhando experiências com outros colegas bolsistas, com professores 

supervisores e com professores da universidade. Se a experiência do Estágio 

Supervisionado é marcada, em geral, pelo caráter assistemático, descontínuo 

e solitário, o Pibid possibilitaria outro tipo de reflexão sobre o trabalho 

desenvolvido nas escolas, mediada por comunidades de aprendizagem. 

Assim, o Pibid parece favorecer a reflexão como uma prática social que 

acontece em comunidades que se apoiam mutuamente, em que um sustenta 

o crescimento do outro. Sobre isso, Zeichner (2010) ressalta o caráter 

formativo de ser desafiado em situações de trabalho coletivo, ao mesmo 

tempo em que se é apoiado por meio dessa interação social. Tal vivência 

parece ajudar os professores em formação a tornarem mais claro aquilo em 

que acreditam e a ganharem coragem para perseguir suas próprias crenças, 

como evidenciam alguns depoimentos.  

 

Então assim, estar no Pibid pra mim foi muito 

importante por isso, poder vivenciar o que é uma escola 

de verdade e poder ter um supervisor que vai dar um 

feedback de coisas que nós temos que tomar mais 

atenção, de como fazer um planejamento bom da aula, 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    709 

de como tomar cuidado ao propor uma atividade ou 

não. Assim, o Pibid, ele é muito importante para isso. 

A gente estar na escola e vivenciar as coisas que 

acontecem dentro da escola. Porque se a gente passar o 

percurso da graduação toda somente esperando isso no 

Estágio... (Estudante de Educação Física, UFMG, 

11/12/2015) 

 

Aí, a segunda experiência que é essa escola que eu tô 

agora, é um professor que tá fazendo essa formação 

junto com a gente, então a reunião da gente é sempre 

uma reunião de sete horas assim, conversando sobre 

tudo, cada coisa, e ele também tem uma coisa muito 

legal que (...) ele é uma pessoa que preocupa muito em 

interagir, pra vida. Então ele tenta fazer isso com a 

gente também. Quando a gente chega na sala de aula, 

ele tipo assim, conta pra gente “olha minha aluna, olha 

o que ela falou nananan”, e no fim a gente tá todo 

mundo amigo assim dos alunos, todo mundo 

interagindo de um jeito legal. Então eu acho que 

realmente tem coisa que o Pibid fornece que são mais 

práticas, mas vai depender muito do papel do 

supervisor lá dentro pra fazer a gente participar mais 

ou menos também da escola assim, ficar mais 

próximas, não só pelo Pibid, mas participar mesmo 

assim…(Estudante de Ciências Sociais, UFMG, 

11/12/2015) 

 

É que nem eu disse, talvez eu não teria essa 

oportunidade tanto de refletir, talvez tenha é claro, mas 

sozinha. Não assim, com pessoas do mesmo grupo, 

com orientadora porque se isso acontece no 

planejamento eu tenho pra quem recorrer. Eu tenho 

minha professora orientadora pra quem eu posso “olha, 

o que que você acha? Por que que você acha que não 

deu certo?”. Logo depois eu mesmo vou ter que pensar, 

nossa, vou ter que mudar isso. Mas por enquanto a 

gente tá numa zona assim, que a gente tem pra quem 

pedir ajuda e recorrer se não der certo alguma atividade 

e ela nos orienta pra “olha você falou isso, essa parte, 

você falou tudo em espanhol, mas eu acho que essa 

parte os alunos não entenderam, na outra turma fala em 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

710  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

português assim, pra ver se vai dar certo assim”. Então 

eu acho que com o Pibid assim, as professoras 

orientadoras elas, a gente tem um suporte a quem a 

gente pode recorrer. .(Estudante de Letras/Espanhol, 

UFMG, 11/12/2015) 

 

Talvez essa seja uma das principais contribuições do Pibid ao 

processo de formação de novos professores no Brasil. O desenho da 

metodologia de trabalho no Programa, ao tentar estabelecer uma relação de 

maior organicidade entre a escola de educação básica e a universidade, entre 

professores universitários e da escola de educação básica e entre bolsistas 

de mesma área e de diferentes áreas de conhecimento, aposta de forma mais 

radical em uma experiência de formação que seja marcada pelo 

compartilhamento de reflexões e práticas. Tal aposta difere da lógica de 

socialização profissional vivida por grande parte dos professores no interior 

das escolas e nas universidades, marcada pela organização celular do 

trabalho, o que faz com que cada professor fique, geralmente, entregue a si 

mesmo na aprendizagem do ofício (TARDIF, 2002). Este aprendizado 

solitário, nos primeiros anos de carreira, dificulta a construção de uma 

identidade profissional compartilhada nas escolas, interditando a 

possibilidade dos docentes construírem visões comuns sobre si mesmos 

como professores e criarem expectativas comuns sobre o trabalho dos seus 

colegas (MITCHELL, 1997). Este autor acredita que os docentes preferem 

o individualismo a atividades coletivas não por causa da incerteza endêmica 

do magistério ou das chamadas inseguranças profissionais, mas sim por 

causa das limitações da escola e da sala de aula - como por exemplo, as 

prescrições curriculares, o elevado número de alunos por turma, as 

exigências de tempo e de energia para o desenvolvimento das atividades de 

ensino - que fazem com que o foco nas atividades individuais seja um 

mecanismo de enfrentamento necessário e pragmático 

Nessa linha, o caráter significativo das experiências formativas 

narradas pelos bolsistas tem relação direta tanto com a qualidade dessas 

experiências, como com sua recorrência. Na tentativa de explicar o que 

ajudaria a produzir experiências de formação exitosas, dialogamos com as 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    711 

reflexões do filósofo americano John Dewey. Para ele, as experiências 

práticas de qualidade deveriam assumir três princípios: a continuidade, a 

interação e a reflexão (DEWEY, 2010). Em certa medida, esses princípios 

são contemplados pelos pressupostos estruturadores do Pibid, na medida em 

que o programa busca garantir aos bolsistas um continuum experiencial 

capaz de intensificar uma imersão nos contextos, favorecendo as interações 

com os sujeitos e com as situações práticas que caracterizariam a profissão 

docente. Tudo isso contribuiu para uma experiência reflexiva que diferencia 

uma formação experiencial de uma formação baseada na impregnação ou no 

mimetismo. Os extratos de depoimentos, a seguir, trazem pistas de 

processos que envolvem os princípios de continuidade, interação e reflexão:  

 

Para mim, ele foi assim... como uma resposta mesmo, 

sabe? É isso mesmo, eu dou para isso (RISOS), eu 

adoro estar dentro de sala, eu adoro estar com as 

crianças, eu adoro fazer os planejamentos, eu acho 

super gostoso quando a gente reuni ali os alunos tudo 

junto com a nossa supervisora. E aí a gente tá: “-Ah, 

nós temos que fazer uma horta... Como é que a gente 

vai fazer? Vamos fazer esse planejamento e vamos 

bolar”, tudo que a gente vai trabalhar, aí pega as 

proporções com a prefeitura, de Matemática, de 

Ciências... Vamos elaborar as aulas. Vamos pensar que 

caminho a gente vai traçar até chegar na horta ou o 

caminho que a gente vai traçar para essas crianças, até 

a gente conseguir ter uma horta juntos. Mas o que isso 

tem a ver com Matemática? O que tem a ver com 

Ciências? O que a gente vai trabalhar com relação a 

isso?” E assim deu um... é como se abrisse sabe, um 

leque, do que realmente é ser essa professora na sala. 

Me deu uma luz nesse sentido, para mim foi uma 

resposta, que aqui é o meu lugar. (Estudante de 

Pedagogia, FaE/UEMG, 25/11/2015) 

 

(...) me tirou muitas dúvidas, e entre elas, eu produzi 

muito material didático com o Pibid. E assim, beleza, 

eu abro meus materiais didáticos lindos, ótimo. Mas 

uma coisa que eu ficava muito pensando, assim, e o 

Pibid me ajudou, é que agora eu tô acompanhando 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

712  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

turmas de quarto e quinto ano e o quarto ano tô 

acompanhando pela primeira vez, então assim, como 

fazer um material didático que vai realmente dar certo 

com aquela turma? Assim, umas coisas detalhistas, 

será que aquele material vai contemplar os 50 minutos 

ou uma hora e meia no caso? Será que não vai acabar 

antes e vai ficar lá 20 minutos assim. Que tipo de 

pergunta que eu posso fazer prá uma criança de nove, 

dez anos? Quais são os assuntos e como que eu devo 

levar esses assuntos? Porque assim, igual no Estágio, a 

gente vai lá e cria o material didático, mas no Pibid tem 

a oportunidade de fazer, elaborar, refazer o material, 

aplicar num ano, aí aplicar o mesmo material no outro 

ano com outros alunos, modificar o material, “ah não, 

essa pergunta não deu certo, vamos tirar? Coloca 

outra”. Então assim, com relação a material didático 

me ajudou bastante na criação e elaboração, quando 

tinha aula, fazer uma aula diferente, assim, uma aula 

lúdica e assim a importância de fazer na verdade uma 

aula lúdica, qual que é? (Estudante de Letras/Espanhol, 

UFMG, 11/12/2015) 

 

Então, é de perceber mesmo que nem sempre vai dar 

100% certo, ou que sei lá, que os alunos vão aprovar 

aquilo que você tá fazendo e tal, e o Pibid permite isso, 

que no pós-aplicação da atividade você possa repensar 

aquilo de uma outra forma, ou refazer a atividade, ou 

ver o que que deu certo e permanecer, o que que não 

deu e tentar de outra forma. Acho que é isso, acho que 

é também você aprender a lidar com frustrações. 

(Estudante de Geografia, ÚFMG, 11/12/2015) 

 

Outra coisa é que no Pibid tem muita oportunidade de... 

escrevendo artigos, relatórios, essas coisas. É nesse 

momento que você consegue encaixar toda a teoria que 

você aprende na sala de aula, na universidade, porque 

na hora que você está estudando, na hora que você está 

planejando, você não pensa muito na teoria. Mas na 

hora que você para prá pensar as situações que 

aconteceu na sala para você fazer um artigo, você 

começa a pensar “ah... tal pessoa já falou isso que é 

possível...”, aí você começa contradizer... “tal pessoa 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    713 

falou que isso nunca ia ser possível, como é que nessa 

sala foi possível?” Acho que no Pibid você consegue 

encaixar as duas coisas, porque o professor mesmo não 

é valorizado para estar fazendo artigo, estar fazendo 

pesquisa, estar fazendo essas coisas. E o Pibid não, 

estão os dois em um, ao mesmo tempo que você está 

ali iniciando a docência, você também tá tendo a 

oportunidade de estar escrevendo, de estar pensando 

em toda a teoria. Porque para não passar aquilo também 

como um... Você passou quatro anos ali pela teoria e 

vai ficar guardada também, então eu acho que tem essa 

relação muito forte também.  (Estudante de Pedagogia, 

UFSJ, 11/12/2015) 

  

Esse tipo de imersão no contexto das práticas docentes na sala de 

aula proporcionadas pelo Pibid é também um campo de possibilidades para 

experiências que ultrapassam o necessário contato e domínio com as 

competências técnicas (didáticas) próprias da profissão docente. Como bem 

lembra Tardif e Lessard (2005), a experiência do trabalho docente é 

multidimensional e cobre diversos aspectos: domínio, identidade, 

personalidade, conhecimento e crítica, história de vida, emoções, desejos, 

sua personalidade, seus interesses, sua cultura e sua linguagem, seu corpo e 

suas posturas, seus modos de ser, de exprimir-se, de falar, dizer, fazer-se, 

ouvir e escutar. Não se reduzindo, portanto, a uma simples sobreposição 

linear de receitas e conhecimentos práticos adquiridos com o tempo.  

 

                                                                                                                                                                                                                                           

Considerações Finais 

 

Os extratos dos relatos dos bolsistas de iniciação à docência 

apresentados neste texto corroboram o lugar estratégico que o Pibid vem 

ocupando no contexto de um conjunto de ações políticas voltadas, 

especificamente, para a formação docente. Nesse sentido, parece-nos 

importante destacar, dentre outros aspectos, a perenidade desse programa, 

que teve seu inicio no ano de 2007 e permaneceu, em um formato bem 

similar, até o ano de 2018, quando foi descontinuado, ressurgindo em um 



Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

714  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

novo formato e condições. A longevidade do programa contribuiu com um 

processo, ainda que incipiente, de reconstrução das relações entre as escolas 

da Educação Básica e as Universidades – em alguns contextos tornando essa 

relação menos hierarquizada - dando pistas significativas para os currículos 

de formação de professores no país, sobretudo no que se refere às 

experiências de Estágio Curricular Supervisionado. 

No tocante a temática central de nosso texto, consideramos que a 

pesquisa oferece um campo de possibilidades de reflexões e discussões 

sobre diferentes propostas e modelos de currículos de formação inicial de 

professores. Nesse sentido, parece-nos que as experiências vividas e 

relatadas pelos bolsistas de iniciação à docência apontam possíveis 

respostas/saídas aos questionamentos apresentados por Nóvoa (2017), 

quando o autor interroga: “Como é que se organiza a formação em 

permanente vaivém com as realidades escolares? Como é que se entrelaça a 

formação e a profissão?” (NÓVOA, 2017, p. 1113). A potência das 

experiências de ensino e aprendizagem no interior das salas de aula, o papel 

estratégico ocupado pelos docentes supervisores, as possibilidades de 

trabalho coletivo e o contato com a diversidade de estudantes presentes nos 

cotidianos escolares nos convidam a um exercício contínuo de reflexão das 

possibilidades de transladar essas experiências para o interior dos currículos 

de formação de professores. 

Nessa perspectiva, coloca-se como um desafio assumir esse 

movimento contínuo na formação de professores (universidade-

escolas/escolas-universidades) proposto por Nóvoa (2017). Parece-nos 

correto afirmar que o Pibid se apresenta como um “entre-lugar”, “um lugar 

de ligação e de articulação entre a universidade, as escolas e as políticas 

públicas. É uma ‘casa comum’ da formação e da profissão (...)” (NÓVOA, 

2017, p.1116). Entretanto, como alertam diversos estudiosos da formação 

docente, é preciso estar atentos à centralidade das experiências de ensino e 

aprendizagem vividas pelos bolsistas nas salas de aula, bem como aos 

saberes que emergem dessas situações, sem abrirmos mão de estratégias que 

possibilitem processos de reflexão sobre os sentidos da educação 

escolarizada e da condição docente atual. 



Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    715 

Por fim, a pesquisa revelou que a metodologia de trabalho 

proporcionada pelo Pibid atua de forma decisiva na afirmação da escolha 

pela docência, bem como no processo de descoberta da profissão, em 

especial as experiências de ensino na sala de aula e o trabalho coletivo em 

comunidades de práticas. Em meio à persistente desvalorização social e 

salarial de uma profissão de grande complexidade e muito exigente, do 

ponto de vista do empenhamento humano e profissional, o Pibid tem se 

mostrado uma política pública exitosa, contribuindo para que milhares de 

jovens escolham, ainda assim, a docência. 

 

 

Referências 

 

BARDIN, Laurence. Análise de Conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1977. Censo da 

Educação Superior. Notas Estatísticas 2019. INEP – Instituto Nacional de 

Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira. Brasília: Ministério da 

Educação, 2017. Disponível em: 

http://download.inep.gov.br/educacao_superior/censo_superior/documento

s/2018/censo_da_educacao_superior_2019-notas_estatisticas2.pdf Acesso: 

01/11/2021. 

CHAUÍ, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: Ática, 2000. 

DEWEY, John. Experiência e educação. Tradução de Renata Gaspar. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2010. 

DOYLE, W. Classroom organization and management. In: WITTROCK, M.C. 

Hanbook of research on teacher education. Nova York: MacMillan, 1986. p.392-

431. 

ELACQUA, Gregory et al. Profissão Professor na América Latina: por que a 

docência perdeu prestígio e como recuperá-lo. Banco Interamericano de 

Desenvolvimento-BID. Divisão de Educação, 2018. 

FARIA FILHO, Luciano Mendes de. Educação Pública: a invenção do presente. 

Belo Horizonte: Mazza Edições, 2012. 

http://download.inep.gov.br/educacao_superior/censo_superior/documentos/2018/censo_da_educacao_superior_2019-notas_estatisticas2.pdf
http://download.inep.gov.br/educacao_superior/censo_superior/documentos/2018/censo_da_educacao_superior_2019-notas_estatisticas2.pdf


Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 

716  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

FONSECA, Selva Guimarães. Caminhos da História Ensinada. Campinas, SP: 

Papirus, 1993. 

FRANCO, Maria Laura P. B. Análise do Conteúdo. 3. ed. Brasília: Líber Livro 

Editora, 2008. 

GATTI, Bernadete Angelina. Grupo focal na pesquisa em Ciências Sociais e 

Humanas. Brasília: Líber Livro, 2005. 

GATTI, Bernadete Angelina. FORMAÇÃO DE PROFESSORES: CONDIÇÕES 

E PROBLEMAS ATUAIS. Revista Internacional de Formação de Professores 

(RIFP), Itapetininga, v. 1, n.2, p. 161-171, 2016. 

GONDIM, Sônia Maria Guedes. Grupos focais como técnica de investigação 

qualitativa: desafios metodológicos. In: Paidéia (Ribeirão Preto). Ribeirão 

Preto/SP, v.12, n. 24, p. 149-161, 2002. Disponível em 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

863X2002000300004&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt .    

https://doi.org/10.1590/S0103-863X2002000300004  

LARROSA, Jorge. Notas sobre experiência e o saber da experiência. In: 

Tremores: escritos sobre experiência. Tradução de Cristina Antunes e João 

Wanderley Geraldi. 1. ed. 2. reimp. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016.  

MARCELO, Carlos. Los comienzos en la docencia: un profesorado con buenos 

principios. In: Profesorado: Revista de curriculum y formación del professorado. 

Vol. 13, n. 1, 2009. 

MITCHELL, Antoinette. Teacher Identity: A key to increased collaboration. 

Journal Action in Teacher Education, v.19, n.3, 1997. p.1-14. 

https://doi.org/10.1080/01626620.1997.10462875  

NÓVOA, Antonio. Para o estudo sócio-histórico da gênese e desenvolvimento da 

profissão docente. Teoria e Educação, n. 4, p. 109-139, 1991. 

NÓVOA, Antonio. O processo histórico de profissionalização do professorado. In: 

Profissão Professor. Porto: Porto Editora, 1995. 

NÓVOA, Antonio. Firmar a posição como professor, afirmar a profissão docente. 

Cadernos de Pesquisa, vol.47, n.166, São Paulo, p. 1106-1133, out./dez. 2017. 

https://doi.org/10.1590/198053144843  

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-863X2002000300004&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-863X2002000300004&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt
https://doi.org/10.1590/S0103-863X2002000300004
https://doi.org/10.1080/01626620.1997.10462875
https://doi.org/10.1590/198053144843


Lorene dos Santos; Admir Soares de Almeida Júnior; José Ângelo Gariglio 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 679-717, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    717 

ROLDÃO, M C. Função docente: natureza e construção do conhecimento 

profissional. Revista Brasileira de Educação.  v. 12, n. 34, p. 94-103, 

jan./abr. 2007. https://doi.org/10.1590/S1413-24782007000100008 

TARDIF, Maurice. Saberes docentes e formação profissional. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2002.  

TARDIF, Maurice; LESSARD, Claude. O trabalho docente: elementos para uma 

teoria da docência como profissão de interações humanas. Petrópolis, RJ: vozes, 

2005. 

ZEICHNER, Kenneth. Uma análise crítica sobre a “reflexão” como conceito 

estruturante na formação docente. Educação & Sociedade. Campinas, v. 29, n. 

103, p. 535-554, maio/ago. 2008.  https://doi.org/10.1590/S0101-

73302008000200012  

ZEICHNER, Kenneth. Repensando as conexões entre a formação na universidade 

e as experiências de campo na formação de professores em faculdades e 

universidades. Educação. Santa Maria, v. 35, n. 3, p. 479-504, set./dez. 2010. 

https://doi.org/10.5902/198464442357  

 

 

Data de registro: 29/10/2020 

Data de aceite: 22/09/2021 

https://doi.org/10.1590/S1413-24782007000100008
https://doi.org/10.1590/S0101-73302008000200012
https://doi.org/10.1590/S0101-73302008000200012
https://doi.org/10.5902/198464442357


718  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 718,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    719 

 

 O ensino de filosofia para/com crianças: uma 

revisão sistemática da literatura 

 

 

Williams Nunes da Cunha Junior * 

Isabel Ferreira Freitas ** 

Vanessa do Rêgo Ferreira*** 
  

 

Resumo: O presente estudo tem como objetivo identificar, na literatura existente, 

quais os estudos sobre filosofia para/com crianças que investigam sobre as 

experiências das crianças nessa prática. Por meio de uma Revisão Sistemática da 

Literatura (RSL), realizada em três etapas: planejamento, seleção e extração, em 

cinco bases de dados diferentes, encontramos trinta e três (33) pesquisas sobre o 

ensino de filosofia para crianças (Philosophy for Children), porém, apenas duas (2) 

pesquisas que abordam especificamente sobre as experiências das crianças com o 

ensino de filosofia. Por meio dessa Revisão, desejamos contribuir com as pesquisas 

sobre Filosofia para Crianças. 

 

Palavras-chave: Crianças; Filosofia; Infância; Revisão 

 

 

 

                                                           

* Doutorando em Educação na Universidade Federal de Alagoas (UFAL). Professor na 

Secretaria Estadual de Educação de Alagoas, (SEDUC/AL). E-mail: 

williams.junior@cedu.ufal.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/6969852812435282. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-6528-8880.  

** Doutoranda em Educação na Universidade Federal de Alagoas (UFAL). Professora na Rede 

Municipal de Educação de Coruripe, Alagoas. E-mail: isabel.ferreiraf@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/6323714373562385. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3069-3146.  

*** Doutoranda em Educação na Universidade Federal de Alagoas (UFAL). Professora na 

Secretaria do Estadual de Educação de Alagoas (SEDUC/AL). E-mail: 

vanessadorego@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/7597144067565703. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-2819-2660. 

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58747    

  

mailto:williams.junior@cedu.ufal.br
http://lattes.cnpq.br/6969852812435282
https://orcid.org/0000-0002-6528-8880
mailto:isabel.ferreiraf@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6323714373562385
https://orcid.org/0000-0003-3069-3146
mailto:vanessadorego@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/7597144067565703
https://orcid.org/0000-0002-2819-2660
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58747
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58747


O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

720  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

The teaching philosophy to/with children: a sistematic review of literature 

 

Abstract: The presente study aims to indetify, in the existing literature, which 

studies on philosophy for / with  children that investigate children’s experience in 

this practice. Through Sistematic Literature Review (SLR), carried out in the three 

stages: planning, selection and extraction, in five different databases, we found 

thirty-three (33) researches on teaching philosophy to children, however, only two 

(2) surveys that specifically address children’s experiences with teaching 

philosophy. Through this Review we wish to contribute to research on Philosophy 

for Children. 

 

Keywords: Children; Philosophy; Childhood; Review 

 

 

La enseñanza de la filosofía con/para niños: una revisión sistemática de la 

literatura 

 

Resumen: El presente estudio tiene como objetivo identificar, en la literatura 

existente, qué estudios de filosofía para / con niños que investigan las experiencias 

de los niños en esta práctica. Mediante una Revisión Sistemática de la Literatura 

(RSL), realizada en tres etapas: planificación, selección y extracción, en cinco bases 

de datos diferentes, encontramos treinta y tres (33) investigaciones sobre la 

enseñanza de la filosofía a los niños (Filosofía para Niños) sin embargo, solo dos 

(2) encuestas que abordan específicamente las experiencias de los niños con la 

enseñanza de la filosofía. A través de esta revisión, deseamos contribuir a la 

investigación sobre Filosofía para Niños. 

 

Palabras Clave: Niños; Filosofía; Infancia; Revisión 

 

 

Introdução 

 

O ensino de filosofia para crianças (p4c) tem sua origem nos 

Estados Unidos, com o filósofo Matthew Lipman, nos fins dos anos 1960 

(OLIVEIRA, 2004). Sua motivação para a criação do programa que busca 

desenvolver o pensar por excelência foi perceber como seus alunos 

universitários apresentavam dificuldades em questões de raciocínio lógico.  

A proposta de Lipman era promover uma reforma no sistema 

educacional (KOHAN, 2008) para que ele fosse capaz de desenvolver o 

raciocínio e a capacidade de julgar dos alunos de forma adequada. Tal 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    721 

intento parecia ser mais eficaz se começasse desde cedo e não apenas 

quando os alunos chegassem na universidade, assim, as crianças foram 

escolhidas como alvo do programa Educação para o Pensar. 

A filosofia seria, na concepção de Lipman (1990), a disciplina capaz 

de desenvolver esse pensar de ordem superior, daí que ele tenha apostado 

no ensino de filosofia para crianças (p4c). Para levar adiante esse programa, 

o filósofo estadunidense criou um currículo e uma metodologia própria a 

fim de levar a filosofia às escolas. Por meio das chamadas novelas 

filosóficas, elaboradas para trabalhar os conceitos filosóficos com as 

crianças nas distintas séries, Lipman leva a filosofia para as escolas. 

O programa não ficou restrito a Lipman, nem aos Estados Unidos, 

apenas. No início, o pensador recebeu o apoio de Ann Margaret Sharp e 

outros colaboradores, os quais criaram um Instituo especializado em p4c 

(OLIVEIRA, 2004), o Institute for the Advancement of Philosophy for 

Children (IAPC), o qual oferecia treinamentos para os interessados na 

prática de p4c. A partir da década de 1970 o programa foi sendo traduzido 

e trabalhado em vários países. Assim o programa se espalhou para os cinco 

continentes. Com o passar do tempo, o programa foi sendo adaptado as mais 

diferentes realidades, ganhando contornos de acordo com os contextos nos 

quais estava inserido, recebendo até nomes e siglas diferentes. 

A ideia de comunidade de investigação ocupa um lugar central no 

programa de Lipman. A proposta seria que as salas de aula se 

transformassem nessas comunidades de investigação filosófica, nas quais é 

garantido a discussão coletiva sobre os temas filosóficos e onde é possível 

desenvolver habilidades para o pensar bem (OLIVEIRA, 2004). É na 

comunidade que todo o processo acontece. 

A Revisão Sistemática da Literatura (RSL) que aqui empreendemos 

busca investigar quais os estudos realizados sobre a experiência das crianças 

com o ensino de filosofia. Além disso, buscamos saber quais as 

metodologias utilizadas nessas investigações. Num universo de mais de mil 

artigos, os quais compreendem o período de 1990 a 2018, em cinco bases 

diferentes, encontramos 35 artigos que tratam sobre a temática do ensino de 

filosofia para crianças. 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

722  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

A RSL foi realizada em três etapas: planejamento, em que 

organizamos o nosso protocolo de pesquisa, definindo as perguntas da 

pesquisa, os objetivos, as bases para a investigação, os critérios de inclusão 

e exclusão, as strings de busca, bem como os critérios de qualidade; seleção, 

em que selecionamos entre todos os artigos exportados das bases aqueles 

que atendem aos critérios de inclusão/exclusão; e extração, em que 

aplicamos os critérios de qualidade nos estudos oriundos da fase anterior, a 

fim de discutir aqueles que atendem a esses critérios. 

A diversidade de temáticas, de países de origem dos artigos nos 

sugere o quanto o programa se expandiu e a importância que ele possui na 

educação de diversos países, principalmente pelos resultados de p4c 

apontados nos estudos aqui selecionados.  

 

 

1. Preparando e executando a revisão 

 

A Revisão Sistemática de Literatura (RSL)  

 

tem como objetivo responder uma pergunta e para isso 

utiliza procedimentos metodológicos objetivos, claros 

e transparentes para encontrar, avaliar e sintetizar os 

resultados dessas pesquisas, sendo comum o 

estabelecimento de instrumentos pré-desenhados para 

dar conta de cada uma dessas etapas (SOARES; 

YONEKURA, 2011, p. 1508). 

 

Assim sendo, desejamos responder a duas perguntas em nossa RSL: 

QP1: O que já foi investigado sobre as experiências das crianças com o 

ensino de Filosofia? QP2: Quais as abordagens teóricas e metodológicas 

mais utilizadas na investigação sobre as experiências das crianças com a 

filosofia? Apresentamos como objetivo: a) identificar na literatura quais os 

estudos sobre filosofia com/para crianças que investigam sobre as 

experiências das crianças nessa prática pedagógica; e b) analisar quais as 

abordagens teóricas e metodológicas mais utilizadas quando se trata da 

investigação sobre as experiências das crianças com o ensino de filosofia. 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    723 

Nosso interesse é saber sobre as experiências que as crianças possuem com 

o ensino de Filosofia e saber como as investigações sobre essas experiências 

foram realizadas. Para atingir nosso objetivo, escolhemos 5 bases de 

pesquisa, das quais, a partir das strings de busca, selecionamos 1.259 

artigos. 

O trabalho por nós desenvolvido teve início com a preparação do 

protocolo de pesquisa, no qual explicitamos nossos objetivos, nossas 

questões de pesquisa, os critérios que escolhemos para a seleção das fontes, 

o método de busca das fontes, os critérios de inclusão e exclusão, os critérios 

de qualidade, bem como as bases e os strings de busca utilizados. Para a 

seleção das fontes escolhemos como critérios: estar disponível via web, em 

base de dados científicas da área relacionada a nossa temática de pesquisa, 

desde que disponibilizassem textos em forma de artigo. 

O método de busca por nós utilizado consistiu na investigação por 

artigos de periódicos científicos da área de interesse, por meio da web, 

utilizando palavras-chaves previamente definidas e por meio de protocolo 

planejado para tal finalidade. Assim, escolhemos as seguintes bases com 

seus respetivos strings de busca, conforme o quadro abaixo: 

 

Quadro 1: bases e suas respectivas stings de busca 

BASES ENDEREÇO STRINGS DE BUSCA 

IEE 

http://ieeexplore.ieee.

org/Xplore/dynhome.

jsp 

((experience) OR (understanding)) AND 

((teaching) OR (teach)) AND 

(philosophy for children); 

(experience) AND (philosophy) AND 

(children). 

SCOPUS 
http://www.scopus.co

m/home.url 

(experience) AND (philosophy) AND 

(children) 

SCIENCE 

DIRECT 

https://www.scienced

irect.com/ 

((experience) OR (understanding)) AND 

((teaching) OR (teach)) AND 

(philosophy for children) 

WEB OF 

SCIENCE 

http://apps.webofkno

wledge.com/ 

(teach OR experience) AND (philosophy 

for children) 

ERIC https://eric.ed.gov/ 
(teach OR experience) AND (philosophy 

for children) 
Fonte: Os autores (2020) 

http://ieeexplore.ieee.org/Xplore/dynhome.jsp
http://ieeexplore.ieee.org/Xplore/dynhome.jsp
http://ieeexplore.ieee.org/Xplore/dynhome.jsp
http://www.scopus.com/home.url
http://www.scopus.com/home.url
https://www.sciencedirect.com/
https://www.sciencedirect.com/
http://apps.webofknowledge.com/
http://apps.webofknowledge.com/
https://eric.ed.gov/


O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

724  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

O protocolo inicial apresentava um total de quatro bases. Do quadro 

acima, estavam excluídas as bases: Web of Science e Eric e acrescida a base 

Springer Link. Todavia, a dificuldade na exportação dos arquivos para o 

formato exigido pela ferramenta que utilizamos para viabilizar nossa RSL 

nos levou a proceder a substituição, como consta acima. Vale salientar que 

encontramos a mesma dificuldade com as duas últimas bases, entretanto, 

pelo volume menor de arquivos, acabamos realizando a seleção dos artigos 

destas bases de forma manual, sem o uso do software. 

O passo seguinte do nosso protocolo foi a definição do tipo de artigo 

que iríamos pesquisar: optamos por selecionar artigos de periódicos 

científicos da área investigada. Para a seleção desses artigos, definimos os 

seguintes critérios de inclusão, conforme o quadro abaixo apresenta: 

 

Quadro 2: critérios de inclusão 

Critério Descrição do Critério de Inclusão 

CI1 Tratar especificamente sobre o ensino de Filosofia com crianças; 

CI2 Compreender o período entre 1990 e 2018; 

CI3 Estar disponível em sua versão completa via web e de forma gratuita; 

CI4 Estar disponível em inglês, português ou espanhol 

Fonte: Os autores (2020) 

 

Além dos critérios de inclusão, definimos também os critérios de 

exclusão, conforme apresentamos no quadro abaixo: 

 

Quadro 3: critérios de exclusão 

Critério Descrição do Critério de Exclusão 

CE1 Fazer parte da literatura cinzenta (teses, dissertações, TCC, resumos); 

CE2 Estar indisponível em versão completa e via web de forma gratuita; 

CE3 Tratar sobre outros temas que não o ensino de Filosofia. 

CE4 Não ter passado por revisão por pares. 

Fonte: Os autores (2020) 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    725 

 

O último passo para a elaboração de nosso protocolo foi a definição 

dos critérios de qualidade, os quais são apresentados no quadro abaixo: 

 

Quadro 4: critérios de qualidade 

 

Critério Definição do Critério de Qualidade 

CQ1 Apresentar coerência e coesão textual. 

CQ2 
Apresentar de modo explícito uma abordagem sobre o ensino de 

Filosofia com crianças. 

CQ3 
Apresentar as abordagens teóricas e metodológicas utilizadas na 

investigação da experiência das crianças com o ensino de Filosofia. 

Fonte: Os autores (2020) 

 

A partir dos critérios de qualidade, elaboramos o formulário de 

qualidade e o campo de extração de informações para preenchimento do 

protocolo no software StArt1. Decidimos utilizar essa ferramenta para a 

seleção dos artigos após a investigação nas bases. A seguir, descrevemos 

como foram realizadas as buscas em cada base e quais os resultados 

encontrados em cada base. 

A primeira base consultada foi a IEEE (Institute of Electrical and 

Electronic Engineers). Nela utilizamos as strings conforme o quadro 1. 

Como encontramos um número insatisfatório de artigos na primeira busca, 

resolvemos modificar as strings para tentar obter um número mais elevado 

de artigos. Nas duas buscas, encontramos poucos artigos. Na primeira busca, 

encontramos 4 artigos, dos quais 3 eram documentos de conferência e 1 de 

curso. Na segunda busca, encontramos 5 artigos, dos quais 4 eram 

documentos de conferência e 1 de curso. Dos 9 artigos encontrados, 2 

estavam duplicados e os 7 restantes foram rejeitados, primeiro por não serem 

                                                           

1 O StArt (State of the Art through Systematic Review) é um software gratuito desenvolvido 

pelo Laboratório de Pesquisa em Engenharia de Software – LaPES, da Universidade Federal de 

São Carlos – UFSCar para ordenar e facilitar a categorização bibliográfica para pesquisas. 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

726  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

artigos de periódicos e por tratarem sobre outros temas que não o ensino de 

filosofia, conforme o critério de exclusão CE3. 

A segunda base que utilizamos para a pesquisa foi a SCOPUS 

(SciVerse Scopus). Utilizamos apenas um grupo de strings, conforme 

demonstrado, o que nos possibilitou encontrar 79 artigos. Ao aplicar o 

critério de língua, CI4, utilizando dispositivo do próprio site, o número foi 

reduzido para 73 artigos, os quais foram exportados para o software StArt. 

Após a seleção, com base nos critérios estabelecidos, apenas 6 artigos foram 

aceitos para a etapa de extração. Não encontramos artigos duplicados. Os 

demais 67 artigos foram rejeitados, em sua maioria pelo critério de exclusão 

CE3, ou seja, tratar outros temas que não o ensino de filosofia. 

A base seguinte, utilizada para a pesquisa, foi a SCIENCE DIRECT. 

Nela, utilizando as strings já mencionadas, encontramos 8. 742 artigos. Ao 

utilizarmos o critério de open acess, o número foi reduzido para 1. 056 

artigos. Com o auxílio do software StArt procedemos a seleção que resultou 

em: 6 artigos aceitos, 1.042 rejeitados e 8 duplicados. A maioria dos artigos 

rejeitados se enquadravam no CE3. Assim, 6 artigos foram selecionados 

para a etapa de extração. 

A sequência dessa etapa da investigação se deu com a busca na base 

ISI WEB OF SCIENCE, na qual encontramos 59 artigos. Utilizando os 

recursos disponíveis na própria base, aplicamos o critério de inclusão CI2, 

o que resultou em 47 documentos. Após selecionarmos apenas os artigos, 

esse número caiu para 43 artigos. Como houve uma dificuldade na 

exportação dos dados para o software StArt, levando em consideração o 

número de artigos, decidimos por realizar a seleção de forma manual. 

Assim, foram aceitos 8 artigos para a fase de extração. 34 foram rejeitados 

e 1 foi classificado como duplicado. 

A busca final foi realizada na base de dados ERIC (Education 

Resources Information Center), na qual encontramos, inicialmente, 500 

artigos, utilizando as strings do quadro 1. Na própria base, selecionamos 

apenas os artigos, o que fez o número reduzir para 486. Ainda na base 

aplicamos o critério de inclusão CI2, o que resultou em 403 documentos. 

Aplicamos ainda a seleção pela área de filosofia, o que reduziu o número de 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    727 

documentos para 78. Pela dificuldade na exportação, também fizemos a 

seleção de forma manual, utilizando a ferramenta MENDELEY2 como 

auxílio para ter acesso aos artigos. Após a seleção, 63 artigos foram 

rejeitados, em sua maioria pelo critério de exclusão CE3, e 15 artigos foram 

aceitos para a extração de dados. 

A seguir, apresentamos os dados da seleção em forma de gráficos: 

 

Gráfico 1 – Etapa de seleção dos artigos 

  Fonte: Dados da pesquisa (2020) 

 

O gráfico nos mostra como houve um elevado número de artigos 

encontrados na base Science Direct, a qual é considerada uma das maiores 

bases científicas existentes, senão a maior, abrigando um universo de 

aproximadamente 2.500 revistas científicas. A base IEEE não teve nenhum 

artigo aceito e poucos artigos encontrados a partir das strings utilizadas, o 

que pode se justificar pela temática da base, voltada a área de engenharia 

envolvendo tecnologias da eletricidade e da informação. Além disso, sugere 

                                                           

2 Mendeley é um gerenciador de referências e uma rede social acadêmica que ajuda a organizar 

a pesquisa, a colaborar com outras pessoas on-line e descobrir as pesquisas mais recentes. 

IEE SCOPUS
SCIENCE
DIRECT

WEB OF
SCIENCE

ERIC

ENCONTRADOS 9 73 1056 43 78

ACEITOS 0 6 6 8 15

REJEITADOS 7 67 1042 34 63

DUPLICADOS 2 0 8 1 0

0

200

400

600

800

1000

1200



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

728  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

que não há ou há poucas pesquisas que envolvam o ensino de filosofia para 

crianças e o uso de tecnologias da informação e comunicação. 

 

2. Procedendo a extração dos dados 

 

A etapa de extração de dados foi feita a partir da leitura dos 35 textos 

selecionados, em sua íntegra. Na fase anterior, a seleção se deu com base na 

leitura dos títulos, resumos e palavras-chaves dos artigos. Nessa fase, antes 

mesmo da leitura, eliminamos dois artigos, por não conseguirmos acessá-

los quando da abertura do arquivo, com base no CE2. Assim, para a extração 

dos dados restaram 33 artigos. Mostraremos por meio de gráfico a origem 

desses trabalhos, a língua em que foram escritos e o ano de publicação. 

 

 

Gráfico 2 – origem dos artigos 

   Fonte: Dados da pesquisa (2020) 

 

A origem dos artigos sugere que há relevante interesse de pesquisa 

em Filosofia para Crianças (p4c) na África do Sul e no Havaí. Também 

mostra que esse tipo de abordagem tem um alcance mundial, uma vez que é 

possível perceber uma diversidade de países, nos cinco continentes, nos 

quais o p4c é investigado e praticado. 

0
1
2
3
4
5
6



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    729 

Gráfico 3 – língua de origem dos estudos 

       Fonte: Dados da pesquisa (2020) 

 

Os dados sobre a linguagem em que os artigos são escritos mostram 

uma predominância da língua inglesa, o que pode sugerir a confirmação 

desta como língua científica de nossos tempos e a necessidade de que o 

pesquisador esteja familiarizado com ela.  

 

Gráfico 4 – ano de publicação dos estudos 
Fonte: dados da pesquisa (2020) 

 

O gráfico anterior nos mostra que as pesquisas que compreendem 

um período de 10 anos, ainda que em nosso planejamento o intervalo 

pesquisado tenha uma abrangência bem maior: entre 1990 e 2018, isto é, 28 

0

5

10

15

20

25

30

Inglês Espanhol Português

0

2

4

6

8

10

2007 2008 2011 2012 2013 2014 2015 2016 2017 2018



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

730  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

anos. Nenhum artigo da década de 1990 que atendesse aos critérios por nós 

definido foi encontrado. Uma hipótese possível para isso poderia ser a 

proximidade temporal dessa década com o surgimento do p4c. Aqui no 

Brasil, por exemplo, é somente na década de 1990 que ele chega (SILVA, 

1990). 

A seguir, apresentaremos os artigos selecionados, por bases, 

apresentando também um pouco do que foi possível encontrar. 

 

 

2.1 Scopus 

 

Os artigos encontrados na base SCOPUS encontram-se 

discriminados conforme o quadro abaixo: 

 

Quadro 5: estudos selecionados da base SCOPUS 
 

Língua Título Título em Português Origem 

Inglês 

grounded theory. a 

research method for 

advancing the 

comprehension of 

philosophy for 

children’s processes. 

teoria fundamentada. 

um método de pesquisa 

para avançar na 

compreensão dos 

processos de filosofia 

para crianças 

Canadá 

Inglês 

Africanising 

Philosophy for 

Children (P4C) in the 

South African Context 

Africanização do 

ensino de filosofia para 

crianças (P4C) no 

contexto da África do 

Sul 

África do 

Sul 

Inglês 

Developing the 

language of thinking 

within a classroom 

community of inquiry: 

pre-service teachers’ 

experiences 

Desenvolvendo a 

linguagem do 

pensamento em uma 

comunidade de 

investigação em sala de 

aula: experiências de 

África do 

Sul 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    731 

professores em 

formação 

Inglês 

Promoting Student 

Teachers' Reflective 

Thinking Through a 

Philosophical 

Community of Enquiry 

Approach 

Promovendo o 

pensamento reflexivo 

dos professores em 

formação através de 

uma comunidade 

filosófica de 

investigação 

Reino 

Unido 

(Inglaterra) 

Portug

uês 

A infância do 

professor: currículos 

vividos no despertar da 

experiência 

- Brasil 

Fonte: Dados da pesquisa (2020) 

 

O primeiro artigo se propõe investigar qual os impactos do p4c nos 

alunos, entendendo este programa como uma práxis e não uma prática 

simplesmente. Por meio da Teoria Fundamentada nos dados, Daniel (2018, 

p. 310 – tradução nossa) busca “elaborar uma ferramenta que possa 

contribuir para a avaliação e compreensão dos processos (cognitivos, 

dialógicos e sociais) inerentes à práxis do p4c dentro da sala de aula”. Como 

resultado há a construção de um Modelo Operacional do Processo de 

Desenvolvimento de Pensamento Crítico Dialógico.  

O segundo artigo traz uma defesa da africanização do ensino de 

filosofia para crianças. Nele, Letseka (2014) defende a compreensão mais 

profunda da filosofia africana através do P4C e a introdução de habilidades 

de pensamento crítico por meio do p4c. A pergunta que orienta a 

investigação é: como o p4c pode ser africanizado e em que consiste essa 

africanização? Tal africanização deve começar na escola, segundo o autor. 

O artigo em questão foi excluído por não se adequar aos critérios de 

qualidade CQ2 e CQ3. 

O artigo seguinte traz como questão de pesquisa: como os 

professores em formação percebem o uso da abordagem da comunidade de 

investigação em sala de aula? Trata-se de uma pesquisa qualitativa, na qual 

47 professores em formação utilizaram a abordagem da comunidade de 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

732  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

investigação em sala de aula de línguas. O período de intervenção ocorreu 

em seis meses, no período de maio a agosto de 2009, com alunos de 4ª a 9ª 

séries. Conforme apresenta Condy (2012, p. 326 – tradução nossa), “Os 

participantes acreditam que a abordagem pode encorajar os alunos a 

participar ativamente da aula e também deem exemplos de bons movimentos 

de raciocínio”. Por não se adequar aos nossos critérios de qualidade (CQ2 e 

CQ4), este artigo também foi descartado. 

O artigo quarto faz tem como objetivo examinar 

  
se e como a participação dos estudantes professores em 

uma comunidade filosófica de investigação (PCoE) 

impactou em sua vontade de tomar uma postura 

reflexiva para conceitos pedagógicos tipicamente 

problemáticos, como o papel da investigação na 

aprendizagem e a natureza do conhecimento. 

(DEMISSIE, 2015, p. 2 – tradução nossa). 

 

 

A ideia do artigo é mostrar como a PCoE não desenvolve apenas o 

pensamento das crianças na escola, mas também dos professores em 

formação sobre a sua prática. É possível notar como há um número 

expressivo de estudos que tratam sobre a utilização do P4C ou de algum 

conceito ou método a ele relacionado para a formação de professores. 

O último estudo selecionado nesta base realiza o que podemos 

chamar de filosofia da infância, buscando refletir sobre esse conceito à luz 

da filosofia, afirmando a infância como lugar da experiência e a 

espontaneidade, sensibilidade e autenticidade como condição existencial da 

criança. No fim do artigo, Marton (2018) apresenta a experiência 

desenvolvida no projeto de extensão desenvolvido entre 2010 e 2012, na 

cidade de Angra dos Reis, Rio de Janeiro, destacando a utilização da estética 

da arte como potencializadora da criação de sentidos em uma experiência 

filosófica. 

 

 

 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    733 

2.2 Science Direct 

A seguir apresentamos os artigos selecionados da Science Direct, os 

quais, em sua maioria contemplam a Europa, com exceção para um artigo 

de origem brasileira: 

 

Quadro 6: estudos selecionados da Science Direct 
 

Língua Título Título em Português Origem 

Inglês 

The philosophy for 

Children, an ideal tool 

to stimulate the 

thinking skills 

A filosofia para 

crianças, uma 

ferramenta ideal para 

estimular habilidades 

de pensamento 

Romênia 

Inglês 

Examination of 

elementary teacher 

candidates' perception 

of the concept of 

philosophy through 

metaphor analysis 

Exame da percepção 

dos candidatos a 

professores do ensino 

fundamental sobre o 

conceito de filosofia 

por meio da análise de 

metáforas 

Turquia 

Inglês 

International 

Conference on 

Education and 

Educational 

Psychology (ICEEPSY 

2010) 

Philosophy in the early 

years 

Conferência 

Internacional sobre 

Educação e Psicologia 

Educacional (ICEEPSY 

2010) 

Filosofia nos primeiros 

anos 

Turquia 

Inglês 

The study on 

challenges of teaching 

philosophy for children 

Estudo sobre os 

desafios do ensino de 

Filosofia para crianças 

Irã 

Inglês 

Views of primary 

school teachers on 

philosophy books 

prepared for children 

Opiniões de 

professores de escolas 

primárias sobre livros 

de filosofia preparados 

para crianças 

Turquia 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

734  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Inglês 

Can we teach to think 

in primary schools? A 

comparative analysis of 

the English and the 

Brazilian National 

Curriculum and the 

impact of a small-scale 

cognitive enhancement 

study in Brazil. 

Podemos ensinar a 

pensar nas escolas 

primárias? Uma análise 

comparativa dos 

currículos nacionais 

inglês e brasileiro e o 

impacto de um estudo 

de aprimoramento 

cognitivo em pequena 

escala no Brasil. 

Brasil 

Fonte: Dados da pesquisa (2020) 

 

O primeiro artigo afirma como, nos sistemas educacionais de países 

avançados, a filosofia ocupa um lugar de liderança. Gruioniu (2013, p. 380 

– tradução nossa) defende que  

 

a filosofia para crianças pode ser uma das ferramentas 

mais valiosas que podemos usar para treinar jovens 

alunos, a fim de serem capazes de lidar com as rápidas 

mudanças atuais e adquirir a capacidade de aprender e 

de adotar e implementar o que é importante. 

 

Ele apresenta uma série de principais características e abordagens 

específicas da filosofia que fazem com que ela seja uma ferramenta ideal 

para estimular habilidades de pensamento. Sua conclusão expõe diversos 

benefícios de ordem social, política e econômica que seriam proporcionados 

se as crianças estudassem m filosofia na perspectiva de desenvolver as 

habilidades de pensamento. 

O estudo seguinte tem como objetivo determinar as percepções dos 

candidatos a professores do ensino fundamental no que diz respeito a 

filosofia. Para isso, Akkocaoglu e Yagci (2012) utilizaram como ferramenta 

de coleta a produção de metáforas por parte de 98 professores em formação 

do segundo ano da Universidade de Hacettepe. Para a análise dessas 

metáforas foi utilizada a Análise de Conteúdo, classificando-as em 11 

categorias. A conclusão do estudo é que “o ensino de filosofia tem um papel 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    735 

importante na formação de professores” (AKKOCAOGLU; YAGCI. 2012, 

p. 2384 – tradução nossa). 

O terceiro estudo objetiva apresentar a abordagem da filosofia para 

crianças (p4c) e contribuir para estudos de implementação na Turquia e no 

norte do Chipre. É uma pesquisa bibliográfica em que se explica o método 

de p4c e os seus objetivos, narra sua história, aponta os resultados de 

pesquisas de todo o mundo sobre p4c e examina práticas de filosofia para 

crianças na Turquia e mostra sua implementação. Alguns resultados de p4c 

são apresentados, segundo as pesquisas expostas: desenvolvimento do 

raciocínio lógico, da compreensão de leitura, de competências matemáticas, 

da autoestima, das habilidades de leitura, linguagem expressiva e 

pensamento crítico. 

O estudo seguinte apresenta como objetivo examinar desafios e 

soluções com relação a filosofia e o ensino de filosofia para crianças (p4c). 

Há a apresentação de vários estudos sobre p4c. Como efeitos positivos do 

programa, Farahani (2014) apresenta: leitura, pensamento crítico, 

habilidades de raciocínio, autoestima, habilidades cognitivas e matemáticas. 

Com relação aos desafios, são apresentados oito de trinta, evidenciando três 

categorias: filosófico, psicológico e educacional. 

O quinto estudo teve como objetivo determinar as opiniões dos 

professores do ensino fundamental sobre quais propriedades os livros de 

filosofia preparados para crianças com idade entre 6 e 12 anos deve ter. 

Conforme afirmam Akkocaoglu e Celepoglu (2014, p. 2498 – tradução 

nossa), “As histórias devem estimular a curiosidade natural das crianças e 

motivá-las para a discussão”. Foram apresentadas aos professores 5 

questões sobre os livros. 

 

Segundo os professores, para que as crianças entendam 

e discutam conceitos abstratos nos livros, estes devem 

ser associados a exemplos que se sobrepõem às suas 

vidas diárias. Além disso, os professores do ensino 

fundamental também afirmaram que os conceitos tais 

como liberdade, direitos, justiça e felicidade são 

concretizados na vida diária das crianças [...] Os 

professores da escola primária enfatizaram que os 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

736  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

exemplos nos livros não devem estimular 

comportamentos negativos. Embora não seja esse o 

objetivo, afirma-se que o uso de exemplos como o 

tabagismo e o uso de drogas criaria um efeito 

encorajador. Além disso, os professores do ensino 

fundamental também explicaram que os exemplos 

dados nos livros devem refletir nossa cultura 

características. Assim, os exemplos que carregam as 

propriedades do ambiente sociocultural são necessários 

para a criança associar a filosofia ao seu cotidiano; no 

entanto, os professores indicaram que os exemplos e as 

vidas de as famílias ou crianças nelas apresentadas 

devem ser dirigidas a crianças que moram em vilas, 

cidades e áreas suburbanas. Esta vista apoia a ideia de 

que a filosofia é uma atividade acessível não só a 

determinados setores da sociedade, mas também para 

todo mundo (AKKOCAOGLU; CELEPOGLU, 2014, 

p. 2502 – tradução nossa). 

 

O último estudo dessa base apresenta como objetivo verificar se os 

debates em grupo sobre conceitos e atitudes tiveram impacto sobre os alunos 

e sua conduta disciplinar. Nele, Marques (2014) faz uma comparação entre 

o Currículo Nacional Inglês que apresenta, desde o ano 2000, o ensinar a 

pensar como um de seus componentes. No caso do Brasil, não há essa 

indicação explícita.  

 

 

2.3 Web of Science 

 

Os artigos encontrados na base Web of Science apresentam uma 

predominância de artigos de origem latina, com exceção de um artigo da 

África do Sul. Três países da América do Sul despontam como origem 

desses estudos: Argentina (1), Colômbia (2) e Venezuela (3). No quadro 

abaixo apresentamos esses artigos com a língua da escrita, o título original 

e em Português e o país de origem: 

 

 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    737 

Quadro 7: estudos selecionados da Web of Science 
 

Língua Título Título em Português Origem 

Inglês 

“Philosophy for 

Children” in Africa: 

developing a 

framework 

Filosofia para crianças 

na África: 

desenvolvendo uma 

estrutura 

África do 

Sul 

Espanhol 

Aportes de la filosofía 

para/con niños a la 

eseñanza y el 

aprendizaje, en la 

EGB y el Polimodal 

Contribuições da 

filosofia para/com 

crianças para o ensino 

e aprendizagem no 

ensino fundamental e 

no ensino secundário 

Argentina 

Espanhol 

Actitud filosófica, 

infancia y formación 

de maestros 

Atitude filosófica, 

infância e formação de 

professores 

Colômbia 

Espanhol 

Apropiaciones y 

experiencias 

pedagógicas de 

filosofía e infancia en 

Colombia 

Apropriações e 

experiências 

pedagógicas de 

filosofia e infância na 

Colômbia 

Colômbia 

Espanhol 

El valor de educar y la 

filosofía para niños y 

niñas de Matthew 

Lipman 

O valor de educar e a 

filosofia para meninos 

e meninas por 

Matthew Lipman 

Venezuela 

Espanhol 

Narrar, Educar y 

filosofar: las novelas 

del programa de 

filosofía para niños 

Narrar, educar e 

filosofar: as novelas do 

programa de filosofia 

para crianças 

Venezuela 

Espanhol 

Filosofía para niñ@s: 

contexto para la 

construcción de la 

imagen igualitaria 

entre mujeres y 

varones. 

Filosofia para 

crianças: contexto para 

a construção da 

imagem igualitária 

entre mulheres e 

homens 

Venezuela 

Fonte: Dados da pesquisa, 2020 

 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

738  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

O primeiro artigo apresenta uma defesa da abordagem híbrida do 

ensino de filosofia nas escolas africanas que considerem a tradição africana, 

utilizando de seus provérbios e mitos, considerando a especificidade da 

filosofia para o diálogo, inclusive, com o pensamento contraditório. Ao 

longo do estudo, Giddy (2012) apresenta uma vasta fundamentação 

filosófica para basear seu ponto de vista. 

O segundo estudo tem como objetivo analisar os conceitos, 

estratégias e procedimentos de filosofia para/com crianças que podem ser 

eficazes para o ensino e a aprendizagem da filosofia nos espaços próprios 

da EGB (que corresponde ao nosso Ensino Fundamental) e do Polimodal 

(que corresponde ao nosso Ensino Médio) do sistema educativo argentino. 

Em seu estudo, Vargiu (2008) apresenta o que é e quais os fundamentos da 

filosofia para crianças e como esses fundamentos impactam numa 

abordagem educacional para o pensar. Além disso, há relatos de 

experiências ocorridas a partir do ensino de filosofia para crianças (ou dos 

seus princípios). 

O problema apresentado pelo estudo seguinte é: como criar 

estratégias para o desenvolvimento da atitude filosófica em professores e 

crianças do Jardim Infantil da Universidade Pedagógica e Tecnológica de 

Colômbia? Mais uma vez se pensa na formação de professores a partir da 

filosofia. O objetivo dessa investigação, aponta Díaz (2016), é o desenho e 

a implantação de uma proposta de formação para professores para o 

desenvolvimento da atitude filosófica nos estudantes do jardim da 

Universidade Pedagógica e Tecnológica da Colômbia (UPTC). 

O estudo seguinte, realizado por Vaca e Vargas (2017), constitui-se 

como um estado da arte sobre a Filosofia para Crianças na Colômbia. Nele, 

é feita uma compilação de artigos em revistas especializadas e capítulos de 

livros sobre o tema. Os trabalhos investigados compreendem o período de 

2000 até o momento em que o artigo foi escrito e são agrupados em três 

categorias: educação filosófica, pensando o pensamento e experiências. 

Segundo os autores 

A Colômbia aposta na filosofia com e para crianças; 

diversas experiências, construções, caminhos e olhares 

o manifestam. A filosofia como ferramenta de 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    739 

aprendizagem que vá para além da sala de aula 

evidencia a necessidade de a vincular com a vida dos 

sujeitos, pois é um gatilho de transformação e encontro 

com o conhecimento e compreensão da realidade. Por 

isso é pertinente pensar em um ensino de filosofia que 

ultrapasse um acumulado de teorias e postulados para 

fazê-la um princípio de vida, isto é, fazer filosofia é 

ensinar aos outros e a si mesmo a pensar melhor 

(VACA; VARGAS, 2017, p. 241 – tradução nossa). 

 

O quinto estudo aposta na possibilidade do ensino de filosofia para 

crianças como educação para os valores, ou seja, como educação moral. 

Segundo os autores, “O projeto de vida de Filosofia para crianças, é inserir 

aos seres humanos desde crianças na trama da vida e em sua transcendência” 

(MÁRQUEZ-FERNÁNDEZ; GARCÍA, 2007, p. 5 – tradução nossa). Com 

isso, se espera que se chegue à humanização, através do único meio que 

dispomos, conforme os autores: a racionalidade. Uma racionalidade que se 

constrói junto com os demais uma vez que apenas assim é possível falar 

numa sociedade em que a civilidade e a convivência sentimental estejam 

presentes. 

O próximo estudo trata sobre um dos aspectos importantes do ensino 

de filosofia para crianças (p4c) proposto por Lipman: as novelas filosóficas. 

Conforme apresenta a autora,  

 

As Novelas contêm elementos os próprios do 

pensamento filosófico, isto é um caráter inquisitivo, a 

presença dos grandes problemas que tem guiado o 

desenvolvimento da História da Filosofia, a escolha 

cuidadosa dos termos conceituais e uma atenção 

especial para a argumentação de ideias (GRANERO, 

2008, p. 12, grifo da autora – tradução nossa). 

 

As novelas contribuem, nessa perspectiva, principalmente para a 

instauração do diálogo. O ouvir o outro encontra acolhida especial no 

processo de ensino de filosofia para crianças, mediado pela literatura. 

Assim, despontam as possibilidades para a construção de cenários de 

convivência cidadã. 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

740  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

O sétimo estudo tem como objetivo mostrar que o Programa de 

Filosofia para Crianças p4c, proposto por Matthew Lipman, representa uma 

das mais novas propostas para inculcar, desde a escola, a possibilidade de 

erradicar os estereótipos sexuais ensinados ao longo da história. Nele, Ferrer 

(2007) apresenta ainda as confluências entre p4c e feminismo.  

 

 

2.4 Eric 

 

A base ERIC foi aquela que mais teve artigos selecionados, num 

total de 15 artigos, como mostrado em gráfico. No quadro abaixo 

apresentamos algumas informações sobre os dados selecionados: 

 

 

Quadro 8: estudos selecionados da base ERIC 

 

Língua Título Título em Português Origem 

Inglês 
Philosophy for 

Children 
Filosofia para crianças Havaí 

Inglês 
Philosophy for 

Children Kenyan Style 

O modelo queniano de 

Filosofia para Crianças 
Havaí 

Inglês 

Elementary school 

philosophy: A response 

 

Filosofia na escola 

primária: uma resposta 

Estados 

Unidos 

(EUA) 

Inglês 

Philosophy for 

Children, Values 

Education and the 

Inquiring Society 

Filosofia para crianças, 

valores educacionais e 

a sociedade de 

investigação 

Austrália 

Inglês 

Swimming against the 

tide: philosophy for 

children as conter-

cultural practice 

Nadando contra a maré: 

filosofia para crianças 

como prática contra-

cultural 

Reino 

Unido 

Inglês 

A Synopsis of 

Philosophy for 

Teachers (p4t): A Study 

Uma sinopse de 

filosofia para 

professores (p4t): um 

Havaí 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    741 

of the Philosophy for 

Children Hawai‘i 

(p4cHI) Educational 

Framework Applied in 

Pre-Service Teacher 

Education 

estudo da estrutura 

educacional de filosofia 

para crianças no Havaí 

(p4cHI) aplicada na 

formação inicial de 

professores 

Inglês 

Philosophy with 

children as part of the 

solution to the early 

literacy education 

crisis in South Africa 

Filosofia com crianças 

como parte da solução 

para a crise da 

alfabetização precoce 

na África 

África do 

Sul 

Inglês 

Philosophy for 

Children and its 

Critics: 

A Mendham Dialogue 

Filosofia para crianças 

e seus críticos: um 

diálogo em Mendham 

Estados 

Unidos 

(EUA) 

Inglês 

The Philosophy for 

Children Curriculum: 

Resisting 

‘Teacher Proof’ Texts 

and the Formation of 

the Ideal 

Philosopher Child 

A filosofia para o 

currículo infantil: 

resistindo a textos à 

‘Prova do Professor’ e 

a formação ideal da 

criança filósofa 

África do 

Sul 

Inglês 

Practicing Philosophy 

for Children in the 

Search for a Better 

Society 

Praticando filosofia 

para crianças na busca 

por uma sociedade 

melhor 

Japão 

Inglês 

Is respecting children’s 

rationality in their best 

interest 

in an authoritarian 

context? 

Está respeitando a 

racionalidade das 

crianças em seu melhor 

interesse em um 

contexto autoritário? 

Canadá 

Inglês 

Reflections on Theory 

and Pedagogy of 

Challenges in 

Facilitating Children’s 

Dialogues in the 

Community of Inquiry 

Reflexões sobre a 

teoria e pedagogia dos 

desafios na facilitação 

de diálogos com 

crianças na 

comunidade de 

investigação 

Filipinas 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

742  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Inglês 

The Top 10 Things I 

LOVE about p4c 

Hawai‘i 

As 10 coisas que eu 

mais amo sobre p4c 

Hawai’i 

Havaí 

Inglês 
Comments on Big Ideas 

for Little Kids 

Comentários sobre 

Grandes ideias para 

crianças pequenas 

Estados 

Unidos 

(EUA) 

Inglês 

Thoughts on teaching 

thinking: perceptions of 

practitioners with a 

shared culture of 

thinking skills 

education 

Reflexões sobre o 

ensino do pensamento: 

percepções dos 

profissionais com uma 

cultura de educação de 

habilidades de 

pensamento 

Reino 

Unido 

Fonte: dados da pesquisa 

 

O primeiro artigo dessa base se constitui num relato de experiência 

sobre o ensino de filosofia para crianças sob o olhar de um professor 

observador, ou melhor, de uma professora observadora. Segundo Kim 

(2012, p. 28 – tradução nossa), “Filosofia para crianças não muda o mundo, 

mas tem o potencial de mudar mundos individuais e auxiliar na criação de 

transformadores de mundo”. Aqui fica perceptível a crença numa potência 

transformadora que possui o ensino de Filosofia para crianças, o que nos 

sugere a importância da pesquisa sobre essa prática. 

O segundo estudo traz um relato dos aspectos positivos causados no 

Quênia, por ocasião da aplicação do p4c naquele país. Odierna (2012) 

chama a atenção para a importância de respeitar os contextos dos países ou 

regiões na aplicação de p4c. Conforme a autora, “Alunos que participaram 

das comunidades de p4c melhoraram suas pontuações nos testes e 

frequência nas aulas durante os cinco meses em que p4c foi implementado 

em suas salas de aula” (ODIERNA, 2012, p. 49-50 – tradução nossa). 

O artigo seguinte é uma resposta do autor às críticas feitas ao seu 

livro Big Ideias for Little Kids. As críticas dizem respeito a afirmação de 

que qualquer pessoa pode facilitar discussões filosófica em sala de aula, por 

exemplo. Segundo os críticos, é preciso diferenciar discussão filosófica de 

fazer filosofia (filosofar). Conforme Wartenber (2012), não é necessário ter 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    743 

uma formação específica para ser facilitador, basta um bom ouvido e isso 

pode ser adquirido com o tempo. 

O estudo que se segue defende que a educação para os valores deve 

acontecer sob a tutela, digamos assim, da filosofia e não da instrução 

religiosa, uma vez que esta última teria um caráter dogmático. Cam (2014) 

chama a atenção para a responsabilidade pessoal com os valores sociais a 

fim de evitar o dogmatismo e o relativismo.  

O quinto estudo selecionado argumenta que a ideologia do 

racionalismo econômico, no Reino Unido, promulgada através da política 

educacional e manifestada em uma cultura de performatividade e curto 

prazo em sala de aula, expõe conflitos para professores primários no que diz 

respeito a implementação do p4c que parecem sugerir, no atual clima, uma 

prática contra-cultural. O’Riordan (2016) chama a atenção para a 

dificuldade de realizar uma educação para o pensar quando se tem um 

modelo de educação que privilegia a memorização e tem como foco a 

eficiência medida apenas pelo crescimento econômico. O objetivo do texto 

é explorar as percepções dos professores sobre os fatores que determinam a 

implementação de p4c em sala de aula. 

O sexto estudo traz a seguinte questão: o que acontece quando um 

curso de formação de professores é ministrado por meio de uma abordagem 

educacional p4cHI3? Segundo Bush (2017), P4C permite aos professores 

refletir sobre sua própria prática e perceber o peso da burocracia educacional 

sobre sua prática. A base do estudo é o uso da estrutura p4cHI na formação 

de professores. Trata-se de um estudo fenomenológico em três diferentes 

cursos de formação de professores utilizando a abordagem p4cHI, com um 

total de 47 participantes. Os benefícios da abordagem foram reconhecidos 

pelos professores, uma vez que permitiu que eles questionassem a própria 

concepção de educação e de como deveriam ensinar, além de sentirem-se 

motivados a mudar a própria prática. 

O estudo que se segue defende que a inclusão do pensamento 

filosófico na alfabetização da primeira infância pode ajudar a ensinar a 

                                                           

3 Filosofia para crianças praticada no Havaí. 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

744  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

‘alfabetização plena’, conforme estabelece documento das autoridades sul-

africanas. A abordagem do p4c, segundo Murris (2016, p. 653 – tradução 

nossa) “é altamente adequada para uma abordagem à alfabetização 

emergente que se concentra em particular no desenvolvimento da 

imaginação das crianças pequenas e nas habilidades de raciocínio ativo”. 

Ainda segundo ela, “Estudos sugerem que o p4c ajuda a desenvolver o 

vocabulário e as habilidades de questionamento de alto nível, e que as 

crianças se tornam leitores e escritores críticos mais fluentes” (MURRIS, 

2016, p. 663 – tradução nossa). É importante perceber como vários dos 

artigos encontrados ressaltam a contribuição que o ensino de filosofia pode 

proporcionar às crianças, o que torna essa prática um problema de 

investigação recorrente.  

O próximo estudo traz um diálogo fictício sobre as críticas 

realizadas ao p4c, de Lipman e Ann Sharp. São, pelo menos, cinco tipo de 

críticas apresentadas por Gregory (2011), nesse artigo, as quais são 

realizadas por diferentes grupos sociais. Os conservadores religiosos e 

sociais não querem que seus filhos questionem os valores tradicionais; os 

psicólogos (principalmente os de linha piagetiana) acreditam que certos 

tipos de pensamento, como p4c, estão fora do alcance de crianças de certa 

idade; os críticos teóricos, por sua vez, acreditam que o programa é muito 

neutro e compatível politicamente; e os pós-modernistas se preocupam que 

a abordagem seja imperialista e hegemônica treinando as mentes das 

crianças de acordo com as ideias do cientista burguês e do liberalismo 

ocidental. 

O nono estudo aqui selecionado tem como proposta uma abordagem 

particular sobre o que significa pensar filosoficamente e examinar se um 

texto pode, em princípio, conseguir isso por conta própria, ou seja, ensinar 

pensamento complexo, filosófico e meta-pensamento. Aqui, Murris (2015) 

problematiza o currículo de filosofia para crianças p4c proposto por Lipman, 

afirmando a necessidade da formação filosófica acadêmica para que se possa 

conduzir o processo de p4c. Vale lembrar que o próprio Lipman não 

enfatizava essa necessidade. Murris (2015, p. 14 – tradução nossa) ainda 

afirma que  



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    745 

[...] a preparação e a formação de professores par a 

prática filosófica deve ser menos focada na indução em 

currículos definidos e mais na aquisição de uma ampla 

gama de conhecimento de conteúdo filosófico de várias 

tradições em combinação com a aprendizagem de 

habilidades e atitudes pedagógicas filosóficas. 

 

O décimo artigo problematiza sobre a questão da formação moral 

no p4c. Conforme afirma Toyoda (2012, p. 21 – tradução nossa): 

 

[...] a investigação p4c tem fornecido importantes 

oportunidades para as crianças compartilharem ideias 

sobre questões morais, e ajudou a fornecer maneiras de 

praticar a atenção plena. As sessões de p4c permitem 

diálogos morais reais na sala de aula, que servem para 

integrar os aspectos críticos e atenciosos do 

pensamento. 

 

O artigo seguinte propõe a reflexão de quando, onde e como seria 

adequado para a criança utilizar as habilidades adquiridas no p4c. Assim, 

Ghazinejad e Ruitenberg (2014, p. 317 – tradução nossa) propõem, 

pensando no contexto iraniano, que além de ajudar a desenvolver o 

pensamento crítico e analítico e promover um ‘espírito crítico’, p4c 

“também para ajudar os alunos a desenvolver a sabedoria prática para julgar 

onde, quando e como usar essas habilidades e disposições”. O perigo não se 

encontra apenas em contexto autoritários como o do Irã, mas em qualquer 

um que represente um perigo para as crianças. Mais uma vez encontramos 

autores que chamam a atenção para a importância de se considerar o 

contexto em que p4c é aplicado. 

O décimo segundo estudo tem como objetivo compreender melhor 

a arte de facilitar a comunidade de investigação e o papel do facilitador 

tentando responder as seguintes questões: a) como um facilitador deve 

considerar a pedagogia do diálogo filosófico? b) como um facilitador deve 

ver as crianças pequenas? c) como um facilitador deve abordar e reconhecer 

perguntas e ideias das crianças? e) quais habilidades de pensamento e 

comportamento um facilitador deve ser capaz de modelar para eles? Para 

Canuto (2015, p. 12 – tradução nossa), “A arte de facilitar a comunidade de 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

746  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

investigação é aprendida fazendo, vivendo as habilidades e as disposições 

de um professor genuinamente aberto, curioso, respeitoso e reflexivo”. 

Nesse sentido, o autor destaca a importância da prática para a aprendizagem 

dos saberes e habilidades necessárias para ser um facilitador de uma 

comunidade de investigação. 

O artigo seguinte trata da experiência com o ensino de filosofia para 

crianças no Havaí p4cHI, expondo dez coisas que a autora mais ama no 

programa. Também há a exposição do que é chamado no p4cHI de “Kit de 

ferramentas do bom pensador”, com seis ferramentas: W – o que você quer 

dizer com isso?; R – quais são os seus motivos; A – o que você está 

assumindo?; I – o que podemos inferir de uma crença?; T – é verdade? 

Sempre? Às vezes?; E – você pode fornecer exemplos ou evidências?; C – 

existe um contra-exemplo? 

O penúltimo artigo selecionado nessa base traz uma série de 

comentários sobre a obra Big Ideias for Little Kids. Kelly (2012, p. 84) 

afirma que uma facilitação em sala de aula “envolve uma forma de discussão 

que deve evitar o subjetivismo e o relativismo, por um lado, e a inculcação 

dogmática de valores e virtudes, por outro”. O autor parece defender um 

equilíbrio, um meio-termo na facilitação em sala de aula.  

O último estudo apresenta como objetivo delinear as experiências 

relatadas de profissionais da Inglaterra, onde, uma alta proporção de 

professores realizaram, desde meados da década de 1990, desenvolvimento 

profissional na área de ensino de habilidades de pensamento. Como 

resultado do estudo foram apontados como benefícios dos programas para 

pensar, entre eles p4c, desenvolvimento cognitivo e meta-cognitivo, social 

e afetivo dos alunos; envolvimento dos alunos nas aulas; benefícios para o 

currículo, de inclusão e dos professores (melhora os professores. Por outro 

lado, os desafios apontados foram: disposições e habilidades do professor; 

falta de tempo para planejar e/ou desenvolver recursos; falta de tempo no 

horário escolar. 

 

 

 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    747 

3. Discutindo os resultados 

 

A fase da extração de dados revelou que apenas dois artigos 

atendiam aos critérios de qualidade, respondendo às perguntas que nos 

propomos na RSL, as quais recapitulamos aqui: QP1: O que já foi 

investigado sobre as experiências das crianças com o ensino de Filosofia? 

Como foi possível observar, há um número considerável de dados sobre o 

p4c, entretanto, apenas dois artigos tratam especificamente sobre a 

experiência das crianças com o ensino de filosofia. QP2: Quais as 

abordagens teóricas e metodológicas mais utilizadas na investigação sobre 

as experiências das crianças com a filosofia? Dos dois artigos que 

selecionamos, apenas um traz uma clareza sobre a abordagem metodológica, 

apontando a Teoria Fundamentada nos Dados (GT), como abordagem 

metodológica pertinente para compreender o progresso que os alunos podem 

alcançar com o ensino de filosofia. 

A seguir, apresentamos uma síntese sobre cada um desses artigos e 

a contribuição possível que eles oferecem. O quadro 9 refere-se ao primeiro 

dado selecionado na fase final: 

 

 

Quadro 9: informações sobre o primeiro artigo selecionado 

 

Título: 
grounded theory. a research method for advancing the 

comprehension of philosophy for children’s processes. 

Título em 

português 

teoria fundamentada. um método de pesquisa para 

avançar na compreensão dos processos de filosofia para 

crianças 

Localidade: Universidade de Montreal  - Canadá 

Idioma: Inglês 
Fonte: Dados da pesquisa (2020). 

 

O artigo foi selecionado porque se trata de uma investigação sobre 

a experiência das crianças com o ensino de filosofia. O estudo investiga 

quais os impactos de p4c nos alunos, entendendo este como práxis e não 

prática. A autora se utiliza da Teoria Fundamentada nos Dados (GT) como 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

748  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

método de sua pesquisa, pois, segundo ela, seria o método mais completo 

para a compreensão do progresso em filosofia dos alunos. O objetivo do 

estudo é “elaborar uma ferramenta que possa contribuir para a avaliação e 

compreensão dos processos (cognitivos, dialógicos e sociais) inerentes à 

práxis do p4c dentro da sala de aula” (DANIEL, 2018, p. 310 – tradução 

nossa). Uma importante ferramenta que pode contribuir para confirmar 

ainda mais as contribuições que p4C pode proporcionar para a aprendizagem 

das crianças. 

A autora, sobre o método, afirma que ele é reconhecido pelo seu 

papel significativo no avanço do conhecimento, pois orienta os 

pesquisadores na modelagem de contextos, processos, comportamentos e 

atitudes evolutivas. “Na GT, o objeto de pesquisa é um fenômeno social 

pouco conhecido para o qual pesquisadores desejam aprofundar a 

compreensão teórica” (DANIEL, 2018, p. 310 – tradução nossa). O que 

sugere ser uma metodologia viável para a pesquisa sobre p4c, 

principalmente sobre as contribuições que essa prática pode proporcionar. 

O texto apresenta três pontos de estudo: a) o desenvolvimento 

gradual de uma comunidade de investigação durante um ano escolar; b) a 

aprendizagem do processo de diálogo filosófico por grupo de alunos; c) o 

desenvolvimento do processo de Pensamento Crítico Dialógico (DCT) 

nesses grupos de alunos. As etapas de análise são expostas da seguinte 

forma: coleta de dados, codificação, agrupamento de códigos em categorias, 

definição e variação de categorias, integração final da teoria e autoavaliação 

do pesquisador.  

A pesquisa resultou em um Modelo Operacional do processo de 

desenvolvimento do pensamento crítico dialógico (DCT), composto de 

perspectivas epistemológicas e modos. A proposta da autora seria “usar GT 

como um método de pesquisa para avaliar diferentes abordagens p4c, bem 

como seus impactos em diferentes planos” (DANIEL, 2018, p. 21 – tradução 

nossa). Como alguns autores destacam a importância de se considerar o 

contexto de aplicação de p4c e como essa consideração leva a formulação 

de diversas abordagens de filosofia para crianças, torna-se relevante pensar 

os impactos de p4c em diferentes contextos. 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    749 

A seguir apresentamos os dados do segundo estudo selecionado 

conforme os critérios de qualidade: 

 

 

Quadro 10: informações sobre o segundo artigo selecionado. 
 

Título: Can we teach to think in primary schools? A comparative 

analysis of the English and the Brazilian National 

Curriculum and the impact of a small-scale cognitive 

enhancement study in Brazil. 

Título em 

português 

Podemos ensinar a pensar nas escolas primárias? Uma 

análise comparativa dos currículos nacionais inglês e 

brasileiro e o impacto de um estudo de aprimoramento 

cognitivo em pequena escala no Brasil.  

Localidade: Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerias, Brasil. 

Idioma: Inglês 
Fonte: Dados da pesquisa (2020) 

 

 A pesquisa realizada por Marques (2014) envolveu dois grupos de 

alunos, com idades entre 10 e 11 anos de idade, em duas escolas públicas 

primárias diferentes, conhecidas por apresentarem problemas disciplinares, 

entre os anos de 2010 e 2011. A investigação se propunha saber qual o 

impacto de F4C na disciplina, na autoestima e na capacidade de 

comunicação das crianças. 

A metodologia constitui em pré e pós entrevistas, testes e 

observações não-participantes, em 9 aulas de 1 hora para cada grupo. A 

investigação foi realizada em três fases distintas: na primeira fase foi 

realizada uma pré-avaliação que constitui na criação de histórias, 

observação, questionário para avaliar a autoestima e contribuição do 

professor por meio de entrevista sobre o comportamento dos alunos e 

participação nas aulas; na segunda fase ocorreu a implementação iniciando 

com a explicação das regras de conduta, a leitura de um texto, a elaboração 

de questões filosóficas sobre o texto (em dupla), escrita das questões no 

quadro, reflexão sobre as questões e escolha de uma questão, discussão em 

grupo da questão selecionada, considerações finais sobre os temas 

discutidos e preenchimento do registro do aluno; e a terceira fase, na qual se 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

750  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

realizaram exercícios de avaliação pós-intervenção semelhante a primeira 

avaliação. 

Os resultados apresentados pela pesquisa foram: melhora nas 

categorias analisadas (comportamento, interesse e participação, ligeira 

melhora na autoestima), os alunos gostaram das sessões e um professor 

considerou positiva a intervenção. Dois pontos chamam a atenção: primeiro, 

uma queda generalizada na criatividade, o que não é esperado no caso, aliás, 

se espera uma elevação na criatividade, ao que a autora justifica com a 

possibilidade de falha no instrumento de avaliação; segundo, o fato dos 

professores não conseguirem perceber grandes mudanças, segundo eles, 

pelo pouco tempo de permanência das sessões. 

 

 

Considerações finais   

 

A Revisão que aqui empreendemos evidencia a relevância que p4c 

tem no mundo inteiro. Ao longo dos 50 anos de sua existência, muitas 

pesquisas foram realizadas para atestar seus benefícios, bem como os 

desafios para a implementação dessa prática. Dado o reconhecimento que o 

programa possui em diversos países, afirmamos a necessidade de constantes 

pesquisas sobre o p4c. 

A investigação nos permitiu selecionar dois estudos que tratavam 

especificamente sobre a experiência de crianças com o ensino de filosofia. 

O primeiro buscava entender quais os impactos de p4c nos alunos, entendido 

o programa enquanto práxis e o segundo buscava compreender os impactos 

de p4c na disciplina, autoestima e capacidade de comunicação das crianças. 

O primeiro artigo selecionado, de origem canadense, apresenta a 

Teoria Fundamentada nos Dados (TFD) ou Grounded Theory (GT) como 

um método de pesquisa para avançar na compreensão dos processos de 

filosofia para crianças. Como resultado, a pesquisa apresenta um modelo 

operacional do processo de desenvolvimento do pensamento crítico 

dialógico. Os impactos do p4c nos diferentes contextos seria uma das 

possibilidades que o método apresentado possibilitaria avaliar. Vale 



Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    751 

salientar que a pesquisa tem como referência o acompanhamento de uma 

comunidade de investigação durante um ano. 

A segunda investigação selecionada, de origem brasileira, apresenta 

o impacto que o ensino de filosofia para crianças teria sobre as crianças. 

Houve, segundo a pesquisa, uma melhora significativa nas categorias 

analisadas. Aqui, o fator tempo, segundo os professores participantes da 

pesquisa, teve uma influência na percepção deles sobre as atividades 

desenvolvidas. Isso sugere que é necessário um período extenso para 

perceber os impactos do programa sobre as crianças que dele participam. 

O que encontramos em nossa investigação nos sugere, ademais, que 

há uma carência de pesquisas que tratem especificamente sobre a 

experiência das crianças com o ensino de filosofia, apesar do grande alcance 

do programa. Por outro lado, podemos levantar uma hipótese de que os 

trabalhos que tratam sobre essa experiência, por ter um cunho mais 

empírico, possam estar mais concentrados nas pesquisas de pós-graduação 

(mestrado e doutorado).  

A metodologia que foi apresentada de modo mais explícito foi a 

Teoria Fundamentada nos Dados (TFD) ou Grounded Theory (GT), que 

permitiria compreender o progresso dos alunos em filosofia. No segundo 

estudo, embora não haja uma metodologia nominada, é possível perceber 

um todas as etapas da pesquisa realizada. 

O campo para as pesquisas em p4c e suas variantes é vasto. Por ser 

uma prática ainda atual, não apenas com as crianças, mas também com a 

formação de professores, é necessário que mais pesquisas sejam feitas para 

contribuir com o desenvolvimento e aperfeiçoamento constante deste 

programa. Nossa pesquisa, acreditamos, se insere nesse cenário de 

contribuições, sugerindo uma necessidade de pesquisas que tratem 

especificamente sobre a experiência das crianças com o ensino de filosofia. 

 

 

Referências 

 

AKKOCAOGLU, Nihan; YAGCI, Esed. Examination of elementary teacher 

candidates' perception of the concept of philosophy through metaphor analysis. 



O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

752  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Procedia – Social and Behavioral Sciences, v. 46, 2012, p. 2383-2388. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.05.489  

AKKOCAOGLU, Nihan; CELEPOGLU, Aysegül. Views of primary school 

teachers on philosophy books prepared for children. Procedia – Social and 

Behavioral Sciences, v. 116, 2014, p. 2498-2503. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.01.600  

BUSH, Kirsten S. B. A Synopsis of Philosophy for Teachers (p4t): A Study of the 

Philosophy for Children Hawai‘i (p4cHI) Educational Framework Applied in Pre-

Service Teacher Education. Educational Perspective, v. 51, n. 1, 2017, p. 3-7. 

CAGLA, Gur. International Conference on Education and Educational Psychology 

(ICEEPSY 2010) Philosophy in the early years. Procedia – Social and Behavioral 

Sciences, v. 12, 2011, p. 501-511. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2011.02.062  

CAM, Philip. Philosophy for Children, Values Education and the Inquiring 

Society. Educational Philosophy and Theory, v. 46, n. 11, 2014, p. 1203-1211. 

https://doi.org/10.1080/00131857.2013.771443  

CANUTO, Abigail Thea O. Reflections on Theory and Pedagogy of Challenges in 

Facilitating Children’s Dialogues in the Community of Inquiry. International 

Journal of Whole Schooling, v. 11, n. 1, 2015, p. 1-15. 

CONDY, Janet; CHIGONA, Agnes. Developing the language of thinking within a 

classroom community of inquiry: pre-service teachers’ experiences. South African 

Journal of Education, v. 32, n. 3 ago. 2012, p. 319-330. 

https://doi.org/10.15700/saje.v32n3a583  

DANIEL, Marie-France. grounded theory. a research method for advancing the 

comprehension of philosophy for children’s processes. Childhoodephilosophy, Rio 

de Janeiro, v. 14, n. 29, jan./abr. 2018, p. 307-328. 

https://doi.org/10.12957/childphilo.2018.30423  

DEMISSIE, Fufy. Promoting Student Teachers' Reflective Thinking Through a 

Philosophical Community of Enquiry Approach. Australian Journal of Teacher 

Education, v. 40, dez. 2015, p. 1-13. https://doi.org/10.14221/ajte.2015v40n12.1  

DÍAZ, Liliana Andrea Mariño; CORTÉS, Oscar Pulido; MORA, Lola María 

Morales. Actitud filosófica, infancia y formación de maestros. Práxis&Saber, vol. 

7, n. 15, out./dez. 2016, p. 81-101. 

https://doi.org/10.19053/22160159.v7.n15.2016.5724  

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2012.05.489
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.01.600
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2011.02.062
https://doi.org/10.1080/00131857.2013.771443
https://doi.org/10.15700/saje.v32n3a583
https://doi.org/10.12957/childphilo.2018.30423
https://doi.org/10.14221/ajte.2015v40n12.1
https://doi.org/10.19053/22160159.v7.n15.2016.5724


Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    753 

FARAHANI, Mohsen Farmahini. The study on challenges of teaching philosophy 

for children. Procedia – Social and Behavioral Sciences, v. 116, 2014, p. 2141-

2145. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.01.534  

FERRER, Oneida de Jesús Chirino. Filosofía para niñ@s: contexto para la 

construcción de la imagen igualitaria entre mujeres y varones. Episteme, vol. 27, 

n. 1, jun. 2007, p. 1-5. 

GHAZINEJAD, Parvaneh; RUITENBERG, Claudia. Is respecting children’s 

rationality in their best interest in an authoritarian context? Etichs and Education, 

v. 9, n. 3, 2014, p. 317-328. https://doi.org/10.1080/17449642.2014.974799  

GIDDY, Patrick. “Philosophy for Children” in Africa: developing a framework. 

South African Journal of Education, v. 32, n. 1, fev. 2012, p. 15-25. 

https://doi.org/10.15700/saje.v32n1a554 

GRANERO, María Carmona. Narrar, Educar y filosofar: las novelas del programa 

de filosofía para niños. Artículos arbitrados, n. 40, jan./mar. 2008, p. 9-18. 

GREGORY, Maughn. Filosofia para crianças e seus críticos: um diálogo com 

Mendham. Journal of Philosophy of Education, v. 45, n. 2, 2011, p. 199-219.  

https://doi.org/10.1111/j.1467-9752.2011.00795.x  

GRUIONIU, Octavian. The philosophy for Children, an ideal tool to stimulate the 

thinking skills. Procedia – Social and Behavioral Sciences, v. 76, 2013, p. 378-

382. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2013.04.131  

IKEDA, Jolyn. The Top 10 Things I LOVE about p4c Hawai‘i Educational 

Perspectives, v. 44, n. 1 e 2, 2012, p. 22-24. 

JONES, Hanneke. Thoughts on teaching thinking: perceptions of practitioners 

with a shared culture of thinking skills education. The Curriculum Journal, v. 19, 

n. 4, dez. 2008, p. 309-324. https://doi.org/10.1080/09585170802509898  

KELLY, James S. Comments on Big Ideas for Little Kids. Theory and Research in 

Education, v. 10, n. 1, 2012, p. 83-87. https://doi.org/10.1177/1477878512437463  

KIM, Angela. Philosophy for Children. Educational Perspectives, v. 44, n. 1 e 2, 

2012, p. 25-28. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.01.534
https://doi.org/10.1080/17449642.2014.974799
https://doi.org/10.15700/saje.v32n1a554
https://doi.org/10.1111/j.1467-9752.2011.00795.x
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2013.04.131
https://doi.org/10.1080/09585170802509898
https://doi.org/10.1177/1477878512437463


O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura 

754  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

KOHAN, Walter O. Filosofia para crianças. 2ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 

2008. 

LETSEKA, Matsephe M. Africanising Philosophy for Children (P4C) in the South 

African Context. Mediterranean Journal of Social Sciences, v. 5, n. 9, mai. 2014, 

p. 348-355. 

MARQUES, Stela. Can we teach to think in primary schools? A comparative 

analysis of the English and the Brazilian National Curriculum and the impact of a 

small-scale cognitive enhancement study in Brazil. Procedia – Social and 

Behavioral Sciences, v. 137, 2014, p. 138-146. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.05.266  

MÁRQUEZ-FERNÁNDEZ, Álvaro B.; GARCÍA, Jessica. El valor de educar y la 

filosofía para niños y niñas de Matthew Lipman. Episteme, vol. 27, n. 1, jun. 2007, 

p.1-5. 

MARTON, Silmara Lídia; RODRIGUES, Allan de Carvalho. A infância do 

professor: currículos vividos no despertar da experiência. Childhoodephilosophy, 

Rio de Janeiro, v. 14, n. 30, mai./ago. 2018, p. 385-405. 

https://doi.org/10.12957/childphilo.2018.32952  

MURRIS, Karin. The Philosophy for Children Curriculum: Resisting ‘Teacher 

Proof’ Texts and the Formation of the Ideal Philosopher Child. Study Philos Educ, 

v. 35, n. 1, abr. 2015, p. 63-78. https://doi.org/10.1007/s11217-015-9466-3  

MURRIS, Karin. Philosophy with children as part of the solution to the early 

literacy education crisis in South Africa. European Early Childhood Education 

Research Journal, v. 24, n. 5, 2016, p. 652-667. 

https://doi.org/10.1080/1350293X.2014.970856  

ODIERNA, Rebecca. Philosophy for Children Kenyan Style. Educational 

Perspectives, v. 44, n. 1 e 2, 2012, p. 46-50. 

OLIVEIRA, Paula Ramos de. Filosofia para a formação da criança. São Paulo: 

Pioneira Thomson Learning, 2004. 

O’RIORDAN, Nicola Jane. Swimming against the tide: philosophy for children as 

conter-cultural practice. Education, v. 44, n. 6, 2016, p. 648-660. 

https://doi.org/10.1080/03004279.2014.991415  

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.05.266
https://doi.org/10.12957/childphilo.2018.32952
https://doi.org/10.1007/s11217-015-9466-3
https://doi.org/10.1080/1350293X.2014.970856
https://doi.org/10.1080/03004279.2014.991415


Williams Nunes da Cunha Junior; Isabel Ferreira Freitas; Vanessa do Rêgo Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 719-755, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    755 

SOARES, Cassia Baldini; YONEKURA, Tatiana. Revisão sistemática de teorias: 

uma ferramenta para avaliação e análise de trabalhos selecionados. Revista da 

Escola de Enfermagem da USP, v. 45, n. 6, 2011, p. 1507-1514. 

https://doi.org/10.1590/S0080-62342011000600033  PMid:22241214  

TOYODA, Mitsuyo. Practicing Philosophy for Children in the Search for a Better 

Society. Educational Perspectives, v. 44, n. 1 e 2, 2012, p. 20-21. 

VACA, María Teresa Suarez; VARGAS, Bibiana Alexandra González; 

BUITRAGO, Paola Andrea Lara. Apropriaciones y experiencias pedagógicas de 

filosofía e infancia en Colombia. Práxis&Saber, vol. 8, n. 16, jan./jun. 2017, p. 

225-247. https://doi.org/10.19053/22160159.v8.n16.2017.6184  

VARGIU, Sara del Valle Paz de. Aportes de la filosofia para/com niños a la 

enseñanza y el aprendizaje, em la EGB y el polimodal. Cuadernos FHyCS-UNJu, 

n. 34, 2008, p. 91-101. 

WARTENBERG, Thomas E. Elementary school philosophy: A response. Theory 

and Research Education, v. 10(I), 2012, p. 89-96. 

https://doi.org/10.1177/1477878512437474  

 

 

Data de registro: 07/01/2021 

Data de aceite: 22/09/2021 

https://doi.org/10.1590/S0080-62342011000600033
https://doi.org/10.19053/22160159.v8.n16.2017.6184
https://doi.org/10.1177/1477878512437474


756  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 756,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    757 

 

 Elementos para uma psicopedagogia da cultura 

digital* 

 

 

Marcus Vinicius de Souza Nunes ** 

 

 

Resumo: a cultura digital é um paradigma emergente que coloca questões a serem 

tratadas pelas mais diversas áreas do conhecimento. A educação é uma das áreas 

mais questionadas, exigindo-se dela uma constante renovação para acompanhar as 

mudanças que o mundo digital provoca no processo de aprendizagem. A 

psicopedagogia da cultura digital é uma proposta epistemológica de reflexão sobre 

o processo de aprendizagem permeado por desafios informacionais e 

comunicacionais. Nesta pesquisa, fazendo análise de bibliografia no campo da 

psicopedagogia, mas também da teoria da comunicação e da filosofia da mente, 

propomos um quadro teórico que visa fundamentar tais exigências epistemológicas 

em educação. Apresentamos, por fim, alguns elementos teóricos, advindos das 

demandas da cultura digital, que permitem-nos pensar um outro paradigma 

psicopedagógico e outra abordagem da aprendizagem. 

 

Palavras-chave: Educação. Cultura Digital. Psicopedagogia. Epistemologia. 

Fundamentos da Educação 
 

 

Elements towards a Psychopedagogy of Digital Culture 

 

Abstract: digital culture is an emerging paradigm that poses questions to be 

addressed by the most diverse areas of knowledge. Education is one of the most 

questioned areas, requiring a constant renewal to accompany the changes that the 

digital world causes in the learning process. The psychopedagogy of digital culture 

is an epistemological proposal of reflection on the learning process permeated by 

informational and communicational challenges. In this paper, making bibliographic 

                                                           

* Pesquisa desenvolvida com financiamento CAPES. 

** Doutorando em Educação na Universidade do Estado de Santa Catarina (UDESC). E-mail: 

mvinicius.snunes@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/6806171853753974. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-7340-4642.  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58994    

  

mailto:mvinicius.snunes@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6806171853753974
https://orcid.org/0000-0002-7340-4642
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58994
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58994


Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

758  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

analysis in the field of psychopedagogy, but also in the theory of communication 

and the philosophy of mind, we propose a theoretical framework that aims to base 

such epistemological demands on education. Finally, we present some theoretical 

elements, coming from the demands of digital culture, which allow us to think of 

another paradigm psychopedagogic and another approach to learning. 

 

Keywords: Education. Digital Culture. Psychopedagogy. Epistemology. 

Foundations of Education 

 
 

Elementos hacia una Psicopedagogía de la Cultura Digital 

 

Resumen: La cultura digital es un paradigma emergente que pone cuestiones a ser 

tratadas por distintas áreas del conocimiento. La educación es una de las más 

cuestionadas, exigiéndose de ella una renovación continua a fin de acompañar los 

cambios que el mundo digital provoca en el proceso de aprendizaje. La 

psicopedagogía de la cultura digital es una propuesta epistemológica de reflexión 

sobre el mismo proceso de aprendizaje, traspasado por retos informacionales y 

comunicacionales. En esta recerca, haciendo uso de análisis bibliográfica en el 

campo de la psicopedagogía, así come de la teoría de la comunicación y de la 

filosofía de la mente, proponemos un cuadro teórico que intenta fundamentar tales 

exigencias epistemológicas en educación. Presentamos, al fin, algunos elementos 

teóricos, desde las demandas de la cultura digital, que nos permiten pensar otro 

paradigma psicopedagógico y otro abordaje del aprendizaje.  

 

Palabras clave: Educación. Cultura digital. Psicopedagogía. Epistemología. 

Fundamentos de la educación  

 

 

Introdução 

 

O mundo da tecnologia, da informação, da comunicação, do uso das 

mídias e plataformas digitais já não é mais uma novidade. A cada dia que 

passa, todavia, os processos educativos são mais e mais desafiados por essa 

pletora de conceitos, dispositivos, aparatos eletrônicos, softwares. A 

emergência pandêmica do COVID-19, até agora o fato do século, acelerou 

processos de digitalização e pôs a descoberto o profundo fosso social e 

tecnológico entre sociedades do primeiro mundo de um lado, e sociedades 

emergentes e do terceiro mundo de outro. Além disso, dentro do mesmo 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    759 

país, como é o caso brasileiro, a distância entre pobres e ricos se faz sentir 

quando os filhos de uns e de outros precisaram usar tecnologias digitais para 

continuar seu processo escolar. 

Isto é apenas uma parte daquilo que nós chamamos as ambiguidades 

da cultura digital. Não é mais uma cultura à parte, um evento passageiro, 

mas um novo meio ontológico no qual vivemos. Neste artigo nos 

perguntamos pelo papel da psicopedagogia nesse contexto e pelos elementos 

epistemológicos que uma reflexão psicopedagógica pode oferecer à 

educação. 

A psicopedagogia é um olhar específico, com suas características 

próprias, sua metodologia, seu método de intervenção e processo 

diagnóstico, sua base teórica e seu procedimento prático, que tem como 

objeto o sujeito aprendente e os processos inerentes à aprendizagem. Será 

que é possível falar de uma psicopedagogia da cultura digital? Mais que 

isso, será que é necessário tratar deste tema? Adiantamos que a nossa 

resposta é afirmativa nos dois casos. 

Este trabalho se situa no campo da reflexão teórica sobre os 

fundamentos epistemológicos da psicopedagogia como uma ciência do 

sujeito aprendente e em sua relação com o processo educativo em seu amplo 

sentido, como educação escolarizada e como processo cultural e social. 

Pensamos ainda em como a psicopedagogia pode contribuir para aprofundar 

a reflexão em ciências da educação sobre as relações entre os sujeitos 

aprendentes e a cultura digital. Para alcançarmos o nosso objetivo, tendo 

este escopo metodológico, fizemos largo uso da bibliografia especializada, 

apresentando nossa argumentação em quatro tópicos. 

No primeiro tópico, tentamos nos aproximar da psicopedagogia, dos 

principais momentos da sua história, suas principais tendências, seu objeto 

e corte epistemológico. No segundo tópico buscamos formular um conceito 

de cultura digital. Fizemos isso apresentando reflexões no campo da 

filosofia da mente e da teoria da comunicação. Procuramos indicar também 

as contradições da cultura digital, a nova ontologia e os problemas 

epistemológicos que implica. No terceiro tópico apresentamos as conquistas 

e limites de algumas posições teóricas em psicopedagogia e a necessidade 



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

760  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de uma epistemologia emergente para responder às questões levantadas. Por 

fim, à maneira de conclusão, indicamos as características que são 

necessárias, mas talvez não suficientes, para fundamentar uma 

psicopedagogia da cultura digital.    

 

 

Uma aproximação à psicopedagogia 

 

Numa primeira definição e, por consequência sumária, tomamos a 

psicopedagogia como uma ciência da aprendizagem: preocupa-se com as 

relações entre os sujeitos em seu processo de educação e escolarização, com 

as instituições educativas e com as dificuldades no processo de aprender. 

Começa a se desenvolver na passagem do século XIX ao XX na Europa, 

como um saber dependente da ciência médica e da pedagogia. O posterior 

desenvolvimento da psicanálise, da epistemologia genética de Piaget, da 

psicologia de Wallon e das teorias da aprendizagem como um todo foram, 

pouco a pouco “liberando” a psicopedagogia de sua dependência da 

medicina, distanciando-a do paradigma patogenético. Detenhamo-nos um 

pouco mais pormenorizadamente em alguns momentos desse processo. 

No início a psicopedagogia preocupou-se exclusivamente com a 

patogênese das dificuldades de aprendizagem. Sob esta preocupação 

escondiam-se vários pré-conceitos teóricos. Primeiro, que uma dificuldade 

de aprendizagem se constitui necessariamente em patologia. Ora, 

excetuando-se os fatos ontogeneticamente dependentes de distúrbios e 

necessidades especiais manifestas, que acarretam uma dificuldade no 

processo de escolarização, por que uma mudança no ritmo de aprendizagem 

deva obrigar o psicopedagogo a orientar-se pela patogênese? Neste 

paradigma, a psicopedagogia é uma atividade dependente da ciência 

diagnóstica: o pedagogo percebe uma deficiência, o sujeito é encaminhado 

a um psiquiatra, um diagnóstico qualquer é realizado (TDAH, por exemplo) 

e o psicopedagogo torna-se o agente que realiza a adaptação do sujeito à 

instituição. Esta era uma abordagem centrada na institucionalização dos 

sujeitos, na escolarização. 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    761 

O segundo pré-conceito que este paradigma põe em relevo é a 

própria posição epistemológica da psicopedagogia. Claro, esta tem um 

caráter híbrido, inter e multidisciplinar (CASTANHO, 2018). Posicionada 

entre as ciências da saúde, em especial no campo do mental, e as ciências da 

educação, a ciência psicopedagógica é um saber sobre a saúde escolar, sobre 

a saúde institucional, ou ainda, sobre a saúde aprendente. Para isso, tem de 

se alimentar dos dados das mais variadas epistemes: educação, psicologia, 

psicanálise, fonoaudiologia, linguística, neurociência, motricidade. Isto, 

entretanto, não faz dela uma ciência dependente.  

A falta de regulamentação da profissão, como é o caso da legislação 

brasileira, que causa uma incerteza do lugar desse saber, apenas põe em 

relevo o quanto as produções discursivas, os regimes de saber e as 

tecnologias de poder, os regimes políticos, são codependentes nas 

sociedades modernas (FOUCAULT, 2007). Pensar o lugar político da 

psicopedagogia deve nos levar a pensar seu lugar epistemológico, que de 

maneira alguma redunda de sua novidade, já que a psicopedagogia nasce e 

se desenvolve no mesmo período do grande boom das ciências humanas e 

sociais.  

Ao migrar para a América Latina, em especial para o Brasil, a 

psicopedagogia precisou preocupar-se com outro campo de demandas, que 

novamente pôs seu estatuto epistemológico em questão. Os problemas 

sociais, a pobreza endêmica, os limites da educação formal, exigiram do 

psicopedagogo ampliar o seu olhar da relação indivíduo-instituição escolar 

para as condicionantes socioeconômicas. Descobre-se o sujeito no processo 

de aprendizagem como um sujeito socialmente e historicamente situado.  

Dois ramos se firmaram como instituintes do olhar, da escuta e do 

discurso psicopedagógicos: a psicopedagogia clínica e a psicopedagogia 

institucional. Não são duas ciências diferentes, mas duas abordagens 

distintas e complementares. 

A psicopedagogia institucional é centrada nos indivíduos inseridos 

na instituição educativa, seja a escola, a universidade ou outra. Hoje não está 

mais restrita à adaptação dos sujeitos ao processo de educação formal, mas 

é uma formadora do desejo de aprender. Isto significa dizer que “o 



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

762  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

psicopedagogo é aquele profissional que busca intensamente despertar o 

desejo de saber do sujeito e, como um espelho, pode realçar suas 

potencialidades escondidas até então não reveladas” (BASTOS, 2015, p. 

21). A psicopedagogia não está na escola, na universidade, ou outra 

instituição, para tratar deficiências, inabilidades ou transtornos. É uma 

ciência geradora, que estimula os sujeitos, por meio de intervenções com 

técnica própria, a explorarem o seu potencial de aprendizagem, cognitivo e 

emocional. 

A outra abordagem instituinte da psicopedagogia, a clínica, como o 

nome sugere, está vinculada ao atendimento em consultório de sujeitos, em 

geral com dificuldades de aprendizagem. O paciente/aprendente que chega 

na clínica psicopedagógica costuma ser enviado por outros profissionais 

(professor, psicólogo, psiquiatra, fonoaudiólogo), a fim de auxiliá-lo a sanar 

um limite e/ou dificuldade de aprendizagem. O psicopedagogo clínico é, por 

vocação, parte de um grupo multidisciplinar que, embora os seus membros 

não trabalhem juntos e coletivamente, está pressuposto na totalidade do 

cuidado. Um psicopedagogo não faz diagnóstico de transtornos, não trata 

questões psicológicas ou outras não inerentes ao processo de aprendizagem. 

Na emergência de tais questões recomenda ao sujeito, ou a seus responsáveis 

legais, a busca de profissionais competentes na área.  

A atual prática clínica em psicopedagogia não pode ser confundida 

com o mero tratamento do sintoma. Mais que isso, é “uma escuta” orientada 

para “a singularidade do sujeito” (BASTOS, 2015, p. 32). Cada indivíduo é 

único, “com estilos próprios de aprender ou de não aprender” (BASTOS, 

2015, p. 31). A clínica psicopedagógica não é uma “clínica normalizante”, 

um olhar classificatório que impõe a pecha de normal ou não-normal ao 

sujeito (FOUCAULT, 2006). É uma ferramenta que qualifica o sujeito, a 

partir do diagnóstico do sintoma, a elaborar uma narrativa e a desenvolver 

habilidades que o ajudem a lidar com os conflitos que o levaram a uma tal 

dificuldade ou limite. 

Dessas duas abordagens principais surgem outros olhares 

psicopedagógicos. Hoje temos uma psicopedagogia hospitalar, que além de 

lidar com os pacientes em idade escolar nas suas dificuldades específicas, 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    763 

enquanto sujeitos em situação de enfermidade, também aborda o hospital 

como instituição educativa. Temos ainda uma psicopedagogia empresarial, 

direcionada à educação corporativa. Há também a psicopedagogia 

comunitária, voltada aos instrumentos e ambientes não formais de educação 

nas comunidades, com forte acento nas questões sociais. Todas estas 

abordagens, a nosso ver, são dependentes da articulação clínica-

institucional. 

A psicopedagogia é uma ciência em movimento, voltada à escuta 

dos sujeitos aprendentes. Segundo Maria Cecília Almeida e Silva (2019, p. 

30) é uma ciência do eu cognoscente pluridimensional, do eu que conhece 

e que envolve nesse conhecer várias dimensões do seu ser: corpo, cognição, 

desejo. Por conseguinte, deve ser uma ciência aberta à percepção das várias 

mudanças pela qual passa o sujeito humano e que envolvem especificamente 

compreendê-lo enquanto um ser que conhece. Especial acento deve ser 

colocado nas últimas décadas do século XX, e no início do XXI, onde 

podemos destacar muitas mudanças sociais, políticas, econômicas, éticas e 

culturais que influenciam o processo de aprendizagem.  

Talvez a mais significativa mudança é a que envolve o amplo campo 

da cultura digital. A nossa pesquisa no campo psicopedagógico nos leva a 

afirmar a emergência de uma psicopedagogia da cultura digital, uma prática 

que não apenas usa tecnologias digitais no seu trabalho, mas que é 

epistemologicamente instituída como um saber digital. Mas, para 

chegarmos a tal afirmação, ainda nos é necessário esclarecer o que 

entendemos como cultura digital, o que faremos no tópico seguinte. 

 

 

Cultura digital: mente computacional e o ser humano do futuro 

 

A despeito dos exageros dos tecnofóbicos e dos tecnofílicos, do 

extremo da desconfiança e da confiança exacerbada, o ser humano é um ser 

tecnológico (SANTAELLA, 2016). E não é tecnológico há pouco tempo. 

Mais que isso, o ser humano sempre produziu tecnologias para si mesmo, 

sempre agiu destacando-se da natureza. Esta é a sua característica mais 



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

764  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

eminente: não somos apenas homo sapiens, nem apenas homo rationalis, 

mas homo faber, um homem que produz, que cria, e talvez mais ainda homo 

agens, uma espécie agente.  

A primeira cena do filme 2001: Uma Odisseia no espaço (2001), 

originalmente lançado em 1968, do diretor Stanley Kubrick, é muito 

significativa a esse respeito. Quando um pitecantropo, um macaco 

humanoide, pela primeira vez toma um pedaço de osso e olhando-o enxerga 

um algo para fazer algo, um instrumento, e com ele mata outro pitecantropo, 

demos o salto inicial humanizante. É o “pecado original”, o momento em 

que nos separamos da ingenuidade dos primórdios e nos afirmamos como 

seres intencionais, por mais difícil e filosoficamente complexo que seja dar 

um conceito exato de intencionalidade. Mas o artista captou o espírito da 

coisa. Quando o pitecantropo termina de matar o outro da sua espécie com 

a ferramenta que aquele pedaço de osso acabara de se tornar e lança a 

ferramenta no ar, a próxima cena já é uma nave espacial num futuro incerto. 

O que há no meio de uma coisa e outra é uma única história de 

desenvolvimento tecnológico e, até certo ponto, irrelevante. 

O momento tecnológico que vivemos, contudo, tem uma textura 

própria. Sempre usamos ferramentas, ou ao menos, enquanto humanos 

somos potencialmente usuários de ferramentas. Entretanto, fora do uso essas 

ferramentas eram inertes. Um martelo parado numa caixa não é uma 

ferramenta. Ele não faz nada, não age. Apenas no uso que fazemos dele, ele 

se realiza enquanto martelo. É uma explicação um tanto aristotélica, de fato, 

mas que evidencia algo fundamental: o martelo, a ferramenta, não conhecia 

um modo de ação independente do momento em que o usamos. 

Depois da Segunda Grande Guerra (1939-1945), com o 

desenvolvimento da computação, primeiro para fins militares e depois para 

fins comerciais e privados, passamos pela revolução dos instrumentos. Um 

celular não é uma ferramenta com a mesma textura que um martelo. Um 

celular é capaz de comunicar, capaz de partilhar informação. Lidamos com 

ferramentas inteligentes, que são capazes de comunicar-se com humanos e 

entre si. M2M é uma sigla em inglês utilizada no mundo da tecnologia que 

indica a capacidade de uma máquina comunicar-se diretamente com outra, 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    765 

sem a intervenção de um humano. Isto inaugura a nova fase da internet, a 

IoT (Internet of things), internet das coisas.   

Desde quando Alan Turing, pai da computação, lançou o artigo 

Computational machinery and intelligence (1950) temos nos deparado com 

novos problemas. Turing se perguntava se uma máquina poderia pensar, se 

ela teria inteligência. Sua resposta era afirmativa. Mas pensamento e 

inteligência não são iguais à consciência humana. Ademais, Turing concebia 

uma máquina calculadora, que é o significado primário de computacional: 

computar, calcular, resolver problemas, uma máquina que resolve um 

algoritmo. Uma máquina que resolve problemas para os humanos. 

Quando a computação nasce, máquina e ser humano são vistos 

como entidades radicalmente distintas. O “perigo” que a máquina representa 

é imitar as ações humanas. Por isso as perguntas mais comuns são se uma 

máquina é inteligente como um humano, se ela é capaz de pensar como um 

humano, ou se ela pode ou não ter consciência como um humano. Os dois 

se emulam, talvez são até hostis entre si, mas permanecem como radical e 

ontologicamente diferentes. 

Esses “perigos” ainda nos rondam. Quando Ray Kurzweil, no livro 

The singularity is near (2005), lançou o conceito de singularidade, parece 

que havíamos chegado aos limites do distópico. Uma singularidade é uma 

máquina capaz de pensar não só tal como o ser humano pensa. O 

supercomputador do futuro pensa mais que o humano. Isto parece uma 

realidade irrecusável. Caminhamos para lá, só não sabemos quando. A 

questão é que os apóstolos de tais ideias tem um dogma básico: que mente 

e cérebro coincidem e que pensamento é só informação. Assim, uma 

máquina não só poderia imitar, mas replicar um humano, apagando 

consideravelmente as diferenças ontológicas entre uns e outros.  

Isto não está nem de longe ser resolvido. Segundo João de 

Fernandes Teixeira em O cérebro e o robô: inteligência artificial, 

biotecnologia e a nova ética (2015) uma das mais importantes questões a 

ser tratada em filosofia é o binômio mente-cérebro. Será que podemos 

reduzir os processos mentais aos processos neuroquímicos? Ou ao contrário, 



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

766  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

o pensamento é imaterial, não como o conceito metafísico de alma 

propunha, mas imaterial como a informação computacional?  

A própria linguagem que utilizamos para nos referir ao problema 

mudou. Turing repercutia uma questão do início da modernidade, que 

apareceu já na filosofia de Descartes: uma máquina pode pensar tal como 

um humano pensa? Hoje, muitas teses em filosofia da mente, em ontologia, 

em neurociência, em psicologia e em ciências da educação questionam se os 

humanos pensam como computadores: seria a nossa mente uma mente 

computacional?  

A nosso ver, estamos nos perdendo no campo das figuras de 

linguagem, tomando a alusão literalmente. Guy Lefrançois em Teorias da 

Aprendizagem: o que o professor disse (2018) nos previne que a psicologia 

opera por metáforas e que a literalidade, isto é, a coincidência total entre o 

que se diz sobre a psique e o que a psique é, antes de ser uma realidade é um 

horizonte para o qual toda teoria intenta se dirigir. Entretanto, ainda que a 

metáfora computacional seja útil em certos casos, ela não é a primeira nem 

a última a ser usada para explicar a existência de algo como um “aparelho 

psíquico”. 

Além disso, muitos têm usado a metáfora computacional aplicada a 

outros campos do saber. Assim, o código genético seria tal qual um 

software, as células se comunicariam compartilhando informações, da 

mesma forma que computadores partilham informações, e o universo inteiro 

seria nada além de um gigantesco supercomputador quântico. Para o 

filósofo John Searle (1997) todos esses são meros modelos explicativos que 

poderiam ser substituídos por outras teorias mais parcimoniosas. Seriam, 

por conseguinte, metáforas dispensáveis em ciência, ainda que úteis.  

Para Edward Feser em From Aristotle to John Searle and back 

again: formal causes, teleology, and computation in nature (2016), onde 

discute os limites da crítica de Searle, é impossível sustentar a metáfora 

computacional de um ponto de vista meramente materialista. Pensar o 

universo, a matéria, o código genético ou o funcionamento das células como 

se operassem tal qual um computador exigiria pensar que compartilham 

informação de maneira intencional, caso contrário deveríamos fazer recurso 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    767 

a um ser místico que pessoalmente intenciona e programa os seres do 

mundo. Reconhecer intencionalidade nas coisas implicaria recuperar um 

modelo ontológico aristotélico, que postula não apenas a existência de 

causas formais não materiais para a existência dos entes em particular, 

quanto toda uma noção de teleologia e de causalidade com fim necessário.  

Todas essas diversas posições, e outras mais, se dão no campo da 

diferença e separação entre ser humano e máquina, uma espécie de ideia de 

“uns contra os outros”. A semioticista e teórica da comunicação Lúcia 

Santaella nos adverte para outro paradigma que já está presente nessas 

teorias: o hibridismo. O problema que se impõe não é um corpo e uma psique 

tal qual uma máquina ou uma máquina que pensa como um humano, mas a 

profunda simbiose entre ambos. É o paradigma emergente do transhumano, 

ou como usa Santaella, do pós-humano, ou ainda, pós-biológico.  

Ora, quando as coisas começam a adquirir um grau de autonomia a 

ponto de falar, até mesmo entre si, quando o que costumávamos chamar de 

tecnologia passa a ficar impregnada de componentes capazes de 

comportamentos vitais, assim como o reverso, o orgânico indissoluvelmente 

hibridizado com a tecnologia, surge daí, no coração pulsante daquilo que 

costumamos chamar de realidade, uma assombrosa reviravolta, que nos 

coloca diante da necessidade premente de repensar, nas suas raízes mais 

íntimas, tudo aquilo que herdamos do passado ocidental a título de ontologia 

e epistemologia. (SANTAELLA, 2016, p. 123).  

A ideia de prótese já é uma velha conhecida. Braços mecânicos, 

pernas mecânicas, até mesmo órgãos internos sintéticos, têm convivido bem 

com o corpo orgânico há algumas décadas. A grande questão que se impõe 

é que as próteses ganharam uma característica a mais: têm a capacidade de 

armazenar informação e de comunicar-se. Não precisamos imaginar 

nenhum futuro de ficção científica ou distópico para visualizar isso. 

Tornamo-nos seres híbridos, inseparáveis de nossa tecnologia inteligente, 

interativa e comunicacional. Basta pensarmos nos celulares, nos 

computadores, nas tags que abrem portas, nas identificações biométricas 

que nos dão acesso a caixas eletrônicos, desbloqueiam as telas de nossos 

celulares, e por aí vai.  



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

768  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

O quanto essa nova realidade implica em mundanças na nossa 

ontologia, isto é, no modo que representamos o mundo e o nosso lugar entre 

as coisas? No século XX o pensamento, em especial as ciências humanas e 

suas transversalidades, se depararam com o chamado linguistic turn. A 

linguagem se tornou opaca, um problema, um tema. As mais diferentes 

formas de análise do discurso espelham isso, da talking cure psicanalítica à 

desconstrução como método de pesquisa em educação. Quando as coisas 

começam a comunicar-se entre si, nosso olhar é tragado de volta à 

materialidade dos objetos que nos rodeiam. Mais que isso, o corpo que havia 

substituído o eu das filosofias do sujeito da modernidade (SANTAELLA, 

2004), passa a ser questionado pela nossa relação com a tecnologia. Já não 

é um corpo orgânico, molhado, mas um corpo úmido, em que se misturam 

as ligas de carbono da matéria orgânica com o silício das secas tecnologias.  

Podemos cada vez mais protetizar o corpo, a ponto de haver a 

pretensão de duplicar os corpos, isto é, de ter vários corpos 

simultaneamente. O devastador desmoronamento que isso provoca nas 

confortantes noções de identidade nunca poderá ser suficientemente 

enfatizado. [...] Quando o corpo e todos os seres vivos tornam-se informação 

codificada, o que permite a manipulação e a replicação da própria vida, é a 

transformação ontológica do humano que está em jogo. (SANTAELLA, 

2004, p. 31) 

Uma nova ontologia, uma nova forma de ser no mundo, exige uma 

nova epistemologia, uma nova teoria geral sobre as formas possíveis de 

conhecer essa realidade. Cada vez mais uma separação rígida entre ser 

humano e máquina, entre sujeito cognoscente e coisas, vai se tornando 

insustentável. O ser híbrido deixa de ser uma metáfora produzida na ficção 

e migra para o nosso dia a dia. 

Para Santaella (2010) o cotidiano já é permeado pela ubiquidade 

informacional. Há informação em tudo e em toda parte. Exemplo disso é o 

uso que fazemos de celulares. Já não são meras ferramentas. Fazem parte do 

corpo, o integram, são indispensáveis. De certa forma, cumprem a 

“profecia” de Herbert Marcuse em Eros e civilização (1975): todo nosso 

prazer, todo nosso gozo, nossa tristeza e alegria, nosso trabalho, se dá em 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    769 

conexão com a máquina. Falhamos, todavia, quando imaginamos uma 

máquina industrial, pesada, onde o operário passaria seus dias. A máquina é 

a máquina informacional, comunicativa, que Pierre Lévy no livro 

Cibercultura (1999), com precisão, analisou sob a perspectiva do “problema 

da interatividade”. 

Cada dispositivo de comunicação diz respeito a uma análise 

pormenorizada, que por sua vez remete à necessidade de uma teoria da 

comunicação renovada, ou ao menos a uma cartografia fina dos modos de 

comunicação. [...] A interatividade assinala mais um problema, a 

necessidade de um novo trabalho de observação, de concepção e de 

avaliação dos modos de comunicação, do que uma característica simples e 

unívoca atribuível a um sistema específico. (LÉVY, 1999, p. 82). 

Duas coisas ainda devemos dizer antes de terminarmos este tópico. 

Primeiro, assumir esses conceitos apresentados por Santaella e Lévy não 

significa reduzir toda pesquisa no campo da educação, nas suas múltiplas 

articulações, à teoria da comunicação. Significa, antes, que o paradigma 

ontológico e epistemológico emergente, que nos desafia, que nos interpela, 

é permeado pelas noções de informação e comunicabilidade. Desde Turing 

temos nos debatido com a possibilidade de os computadores pensarem 

autonomamente, possuírem uma inteligência independente da humana, 

muito embora a efetividades dessa possibilidade não indique 

necessariamente que as máquinas tenham ou possam vir a ter consciência. 

Esta já é outra discussão, para outro momento. Entretanto, as máquinas são 

informacionais, as coisas se comunicam entre si. Pensar a educação, mais 

que nunca, exige pensar a comunicação, a informação, a tecnologia e a 

simbiose do nosso corpo orgânico e da nossa psique com essas máquinas. 

Segundo, conquanto nossa preocupação, neste artigo, seja 

eminentemente psicopedagógica, não exigimos que a psicopedagogia, como 

um campo específico do saber, seja obrigada e fornecer os elementos dessa 

nova teoria da comunicação emergente. Entretanto, a psicopedagogia tem 

de se deixar questionar por esse paradigma emergente. Como apresentamos 

neste tópico, a preocupação premente já não é apenas relativa ao uso das 

tecnologias, ou ao impacto das mesmas. A questão é saber como esse novo 



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

770  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ser híbrido, realidade sempre mais cotidiana e corriqueira, aprende nesse 

novo paradigma.  

A nossa intuição teórica é que não basta usar os elementos da 

cultura digital, ou incorporar tecnologias, ou acolher as demandas 

informacionais. Mais que isso, é oferecer uma verdadeira psicopedagogia 

da cultura digital. No próximo tópico apresentamos algumas ideias e 

conceitos que nos ajudam a pensar essa possibilidade.  

 

 

Psicopedagogia da Cultura digital  

 

Vimos o quanto tem se complexificado o debate a respeito do 

desenvolvimento da tecnologia. A característica da inteligência, que hoje 

reconhecemos nos mais “simples” softwares que rodam em nossos celulares 

e computadores, parece poder apagar as diferenças entre humanos e 

máquinas.  Mantendo o conceito desenvolvido por Maria Cecília Almeida e 

Silva (2019), que tipo de eu cognoscente é esse que é objeto da 

psicopedagogia neste mundo de revoluções digitais? 

Em geral, uma ciência clínica faz largo uso de estudos de caso. E 

não pode ser diferente. No caso emerge o real, ainda que seja o real 

psicanalítico, o real impossível, irredutível ao discurso. Mas “não basta 

apenas sistematizar a experiência, é preciso um corte epistemológico para 

que se realize a passagem de um pré-saber para um saber” (SILVA, 2019, 

p. 19). De onde, entretanto, emerge o paradigma da decisão, o 

acontecimento que nos permite estabelecer o corte? 

Semelhante questão foi posta também por Jorge Visca (1991), o 

introdutor da psicopedagogia na Argentina e um dos responsáveis pelo seu 

desenvolvimento também no Brasil. Relata que no início de seu trabalho 

manteve uma verdadeira “confusão teórica” pela falta de um referencial 

epistemológico sólido e que posteriormente o buscou nas “teorias 

psicanalítica e piagetiana” que, segundo ele, lhe “explicaram os aspectos 

afetivos e cognitivos” envolvidos no processo de aprendizagem (1991, p. 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    771 

23).  Além dessas corretes, também a psicologia social de Pichon Rivière 

marcou o desenvolvimento de seu método. 

Em outra fase de sua pesquisa, que Visca chama “integracionista”, 

ele procurou sintetizar os vários elementos das distintas correntes teóricas 

que aportavam à sua prática psicopedagogia, criando a noção de 

epistemologia convergente, marca de seu pensamento. Nela aplicava seis 

modelos, ou “esquemas de aprendizagem” que integravam as bases 

epistemológicas com os dados advindos da prática-clínica, a saber, “o 

esquema evolutivo de aprendizagem, o modelo nosográfico, a matriz de 

pensamento diagnóstica, o processo diagnóstico, a entrevista operativa 

centrada na aprendizagem e o processo corretor” (VISCA, 1991, p. 24). 

Visca formou escola, tanto na Argentina quanto no Brasil, e sua teoria 

constitui uma das mais importantes formulações epistemológicas no campo 

da psicopedagogia. 

O problema com o qual nos deparamos é que tais construções 

epistemológicas são baseadas numa concepção de sujeito distinto e separado 

das coisas que conhece. De um lado está posto o eu cognoscente, que 

apreende objetos, forma representações, desenvolve ritmos de 

aprendizagem, e do outro estão as coisas. É certo, sabemos, que existem 

abordagens da aprendizagem de foco mais interacionista, que sublinham a 

importância das relações com o ambiente e os outros sujeitos. Mas a questão 

que a cultura digital nos coloca é outra. Não é apenas a interação de dois 

entes distintos, mas a interatividade como problema (Lévy) e um hibridismo 

ontológico (Santaella) em que sujeito e objeto se confundem, em que nos 

tornamos parte de nossos instrumentos informacionais. 

No campo metodológico já muita coisa tem sido feita. O 

desenvolvimento de metodologias ativas aplicadas à educação tem ganhado 

impulso no Brasil, com a geração de alguns paradigmas teórico-práticos 

próprios (BACICCH, MORAN, 2018). São metodologias com forte ênfase 

no uso de tecnologias digitais da informação e comunicação (TDIC) e com 

uma característica híbrida. Neste caso, a educação híbrida, ou blended 

learning, indica que o uso de TDIC não substitui a sala de aula tradicional, 



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

772  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

mas são integradas na mesma, criando novos modelos, por vez mais ou 

menos disruptivos. 

Outro índice para medirmos a influência da cultura digital sobre os 

processos de aprendizagem é o impacto dos jogos digitais na educação. O 

jogo em si não é um desconhecido da psicopedagogia. Ao contrário, o uso 

do jogo e do lúdico é parte fundamental da intervenção psicopedagógica 

(BARRERA, 2020). O jogo digital, por sua vez, abre outras perspectivas 

que começam a ser exploradas: uma nova forma de estruturação do currículo 

e avaliação (TOMCEAC, ALMEIDA, 2020) e mesmo a experiência de 

produzir jogos digitais em plataformas apropriadas como parte integrante do 

processo formativo (ZELTZER et alii, 2020). Tampouco este aspecto passa 

descurado pela psicopedagogia, onde já há, inclusive, o registro de 

experiências com oficinas de jogos digitais e o uso de métricas para avaliar 

o desempenho de aprendentes nelas envolvidos, com resultados altamente 

satisfatórios (MAMEDE-NEVES 2017).  

Entretanto, não se pode deixar de considerar a existência de um 

olhar sob a ótica do conflito, que mira com desconfiança os resultados das 

interações entre aprendentes e tecnologias. É uma postura que não tememos 

pôr a pecha de conservadora, no sentido que não consegue realizar o passo 

epistemológico que os paradigmas emergentes têm indicado. 

 

A literatura ressalta, ainda, que o aumento dos conflitos 

familiares geralmente vem acompanhado de menos 

proximidade do convívio, principalmente em relação 

ao tempo que adolescentes e pais passam juntos. 

Quando as tecnologias digitais usadas de forma 

inadequada e excessiva, entram como catalisação para 

alterar a forma como o convívio familiar é tratado. Elas 

abrem uma lacuna nas relações familiares e deixam 

pais e filhos em mundos totalmente diferentes. 

(SILVA, SILVA, 2017, p. 90). 

 

Não obstante o mérito de tantas pesquisas que o relato de 

experiência citado acima indica, tais podem ser incluídas no que chamamos 

paradigma epistemológico conservador. O seu foco é no uso, quando o 

horizonte é de simbiose entre nós e a máquina. Mais à frente, a relato indica 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    773 

os malefícios do uso excessivo de mídias, entre os quais se destaca o de 

desenvolvimento de “características narcisistas, ter comportamento 

antissocial, tendências agressivas, manias, distúrbios do sono, ansiedade, 

depressão, problemas na linguagem escrita e transtornos de atenção e 

aprendizagem” (SILVA, SILVA, 2017, p. 92). Ademais, indica ainda que 

os adolescentes “têm mais contato com o mundo digital, e isso gera diversos 

problemas, devido a estarem sempre dividindo sua atenção entre o mundo 

real e o virtual” (SILVA, SILVA, 2017, p. 92). 

Uma psicopedagogia da cultura digital tem de abrir mão desse 

paradigma conservador. Isto de modo algum implica que desprezemos as 

preocupações éticas e de saúde. Não podemos, porém, lançar mão 

irrefletidamente de conceitos que exigem uma revisão crítica. A diferença 

entre mundo real e virtual, por exemplo, é uma delas. Embora o conceito de 

ciberespaço, por exemplo, não seja de todo dispensável, como dizer que há 

uma separação tão rígida entre esses mundos se todas as nossas relações e 

mesmo o uso de um banco, ou a abertura de uma porta com uma tag, 

pressupõe essa comunicação informacional entre as coisas e, portanto, 

virtual? Ou ainda, como falar em tempo de uso se tendemos, quase que 

inevitavelmente, a uma ligação permanente do corpo orgânico com a 

máquina informacional?  

Fazer uma psicopedagogia da cultura digital é mais do que refletir 

sobre o uso de TDIC, ou usar jogos digitais, ou pensar metodologias ativas, 

ou usar softwares que facilitem o atendimento e a intervenção. É romper 

com o velho paradigma da escolarização, pois a escola já não é o único, nem 

o principal, instrumento de informação e formação. É reconhecer que as 

instituições formais têm o seu papel, mas não detêm o monopólio do 

processo de aprendizagem. É reconhecer a simbiose que se está operando e 

que ela não é necessariamente má, nem necessariamente boa, mas ambígua, 

como é ambíguo tudo que é humano. É permitir a irrupção de um novo 

paradigma. 

 

 

 



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

774  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Conclusões  

 

Até aqui tentamos apresentar alguns elementos para refletir sobre a 

possibilidade de uma psicopedagogia da cultura digital. Ainda não falamos 

que o nome não é fora de propósito. Da cultura digital, porque a 

psicopedagogia que propomos emerge dessa realidade já não tão nova, mas 

que insiste em “bagunçar” os nossos esquemas conceituais. Psicopedagogia 

da, porque nos voltamos em direção à cultura, com todo o aparato teórico-

prático que a ciência psicopedagógica construiu ao longo de sua história. A 

psicopedagogia não é passiva, mas intervém, no amplo sentido de sua 

intervenção: clinicamente, institucionalmente e epistemologicamente, 

colaborando com a construção de modelos para compreender os fenômenos 

emergentes.  

Na tentativa de sintetizar nossa proposta, apresentamos sete pontos 

que podem nos ajudar no projeto da psicopedagogia da cultura digital. 

 

1. É um projeto prático e teórico: a cultura digital emerge na prática 

psicopedagógica, seja como um problema a ser resolvido, seja como um 

instrumento a ser utilizado. É preciso acolher esses elementos que o mundo 

da prática tem apresentado ao mesmo tempo que se faz uma elaboração de 

uma teoria correspondente. A ciência psicopedagógica é prática e teórica. 

 

2. Uma nova psicopedagogia para uma nova ontologia e epistemologia: 

passamos por uma mudança daquilo que somos. Como a ciência que tem 

como seu corte epistemológico o sujeito aprendente não vai mudar? As 

transformações informacionais e comunicacionais a nível planetário, a 

simbiose humano-máquina, cada vez mais profunda e contínua, não permite 

que nos acomodemos nos esquemas sujeito-objeto que não dão mais conta 

de uma ontologia em que coisa e sujeito compartilham o mesmo espaço, 

interagem, aprendem um do outro. 

 

3. A cultura digital não é amiga nem inimiga: é uma realidade que se impõe. 

Não temos de ser tecnofílicos, nutrindo profunda confiança que as novas 



Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    775 

tecnologias resolverão tudo. Tampouco podemos ser tecnofóbicos, tratando 

o mundo digital como um inimigo moral que invade as nossas casas e destrói 

as famílias. O mundo digital é operado por seres humanos, com as suas 

ambiguidades contradições. Portanto, também será ambíguo e contraditório. 

A postura da psicopedagogia deve ser crítica, aliás, como deve ser sempre 

toda postura científica. 

 

4. Olhar e escuta digitais: segundo Bastos (2015) a marca do fazer 

psicopedagógico é um olhar e escuta atentos, que sabe reconhecer a 

singularidade de cada sujeito. Que capacidade temos de desenvolver um 

olhar e uma escuta digital, isto é, que emergem da cultural digital dialogando 

com ela?  

 

5. Uma tarefa ética: a psicopedagogia é uma ciência ética, isto é, uma 

ciência que potencializa o outro para realizar-se na sua liberdade, da qual o 

desejo do saber é parte integrante e fundamental. Isso implica que sua 

reflexão também deve se estender às consequências éticas dos problemas 

surgidos na cultura digital. De forma alguma isso pode ser confundido com 

uma visão moralizante. Repetimos, nenhuma tecnologia é, a priori, inimiga 

de ninguém.  

 

6. Uma ciência em projeto: já falamos que a psicopedagogia é uma ciência 

em movimento. Para tal, tem de acompanhar, criticamente, o movimento da 

cultura. Mas é também uma ciência ainda por fazer-se. Permanece em 

construção porque o seu objeto (o sujeito aprendente, o eu cognoscente, os 

processos de aprendizagem) também está em construção. Não sabemos 

ainda ao certo o que será esse sujeito digital do futuro, mas temos de estar 

abertos, como ciência dialogante, para conversar com ele. 

 

7. Permitir-se questionar o próprio paradigma: isto não vale apenas para a 

psicopedagogia, mas para qualquer ciência. Ter a coragem de reinventar-se, 

permitir-se um saber falho, incompleto, passível de modificação. O 



Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

776  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

reconhecimento dos limites da pesquisa, do paradigma, da elaboração 

teórica, é o que permite o avanço da ciência.  

 

 

Referências 

 
BACICH, Lilian; MORAN, José. Metodologias ativas para uma educação 

inovadora. Uma abordagem teórico-prática. Porto Alegre: Penso, 2018. 

BARRERA, Sylvia Domingos. O uso de jogos no contexto psicopedagógico. In: 

Revista Psicopedagogia. Vol. 37, n. 112, 2020, pp 64-73. Disponível em: 

https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v37n112a07.pdf. 

Acesso em: 02.10.2020. 

BASTOS, Alice Beatriz B. Izique. Psicopedagogia clínica e institucional. 

Diagnóstico e intervenção. São Paulo: Edições Loyola, 2015. 

CASTANHO, Marisa Irene Siqueira. A psicopedagogia em um diálogo 

multidisciplinar. In: Revista Psicopedagogia. Vol. 35, n. 106, 2018, pp 116-124. 

Disponível em: 

https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v35n106a13.pdf. 

Acesso em 01.10.2020.  

FESER, Edward. From Aristotle to John Searle and back again: formal causes, 

teleology, and computation in nature. In: Nova et Vetera, English Edition, Vol. 14, 

n. 2, 2016, pp. 459–494. Disponível em: https://philpapers.org/rec/FESFAT. 

Acesso em 15.09.2020.  https://doi.org/10.1353/nov.2016.0039  

FOUCAULT, Michel. O nascimento da clínica. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2006.  

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. Uma arqueologia das ciências 

humanas. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

KUBRICK, Stanley; CLARKE, Arthur C. 2001 :uma odisseia no espaço. Elenco: 

Keir Dullea e Gary Lockwood. Vídeo. DVD. Cor, v. 148, 2001. 

LÉVY, Pierre. Cibercultura. São Paulo: Editora 34, 1999.  

LEFRANÇOIS, Guy. Teorias da aprendizagem. O que o professor disse. São 

Paulo: Cengage Learning, 2018.  

https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v37n112a07.pdf
https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v35n106a13.pdf.%20Acesso%20em%2001.10.2020
https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v35n106a13.pdf.%20Acesso%20em%2001.10.2020
https://philpapers.org/rec/FESFAT
https://doi.org/10.1353/nov.2016.0039


Marcus Vinicius de Souza Nunes 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    777 

MAMEDE-NEVES, Maria Apparecida. Jovens em jogo no espaço 

psicopedagógico. In: Revista Psicopedagogia. Vol. 34, n. 105, 2017, pp 247-257. 

Disponível em: 

https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v34n105a02.pdf. 

Acesso em: 02.10.2020. 

MARCUSE, Herbert. Eros e civilização. Uma interpretação filosófica do 

pensamento de Freud. Rio de Janeiro: Zahar, 1975. 

SANTAELLA, Lucia. Corpo e comunicação. Sintoma da cultura. São Paulo: 

Paulus, 2004. 

SANTAELLA, Lucia. A ecologia pluralista da comunicação. Conectividade, 

mobilidade, ubiquidade. São Paulo: Paulus, 2010.  

SANTAELLA, Lucia. Temas e dilemas do pós-digital. A voz da política. São 

Paulo: Paulus, 2016. 

SEARLE, John. A redescoberta da mente. São Paulo: Martins Fontes, 1997.  

SILVA, Maria Cecília Almeida e. Psicopedagogia. A busca de uma 

fundamentação teórica. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2020.  

SILVA, Thayse de Oliveira; SILVA, Lebiam Tamar Gomes. Os impactos sociais, 

cognitivos e afetivos sobre a geração de adolescentes conectados às tecnologias 

digitais. In: Revista Psicopedagogia. Vol. 34, n. 103, 2017, pp 87-97.  Disponível 

em: 

https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v34n103a09.pdf. 

Acesso em 01.10.2020. 

TEIXEIRA, João de Fernandes. O cérebro e o robô. Inteligência artificial, 

biotecnologia e a nova ética. São Paulo: Paulus, 2015. 

TOMCEAC, Jean Rafael; ALMEIDA, Fernando José de. Jogos digitais na escola 

pública. Novas dinâmicas curriculares e perspectivas para formação prática e 

docente. In: MEIRA, Luciano; BLIKSTEIN, Paulo. (Orgs.). Ludicidade, jogos 

digitais e gamificação na aprendizagem. Porto Alegre: Penso, 2020. pp. 13-26. 

TURING, Alan. Computational machinery and intelligence. In: Mind. Vol. 59, n. 

236, 1950, pp. 433-460. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/2251299. 

Acesso em: 01.10.2020. https://doi.org/10.1093/mind/LIX.236.433  

https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v34n105a02.pdf
https://cdn.publisher.gn1.link/revistapsicopedagogia.com.br/pdf/v34n103a09.pdf
http://www.jstor.org/stable/2251299
https://doi.org/10.1093/mind/LIX.236.433


Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 

778  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 757-778, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

VISCA, Jorge. Psicopedagogia. Novas contribuições. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 1991.  

ZELTZER, Carlos; CLUA, Esteban; et al. Programação de jogos com o FazGame. 

Uma estratégia pedagógica para formação dos jovens do século XXI. In: MEIRA, 

Luciano; BLIKSTEIN, Paulo. (Orgs.). Ludicidade, jogos digitais e gamificação na 

aprendizagem. Porto Alegre: Penso, 2020. pp. 86-100. 

 

 

Data de registro: 23/01/2021 

Data de aceite: 22/09/2021 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    779 

 

 A potencialidade na filosofia da educação antiga 

e medieval 1 

 

Lais Boveto* 

Terezinha Oliveira** 
 

Resumo: O texto aborda a potencialidade, na filosofia da educação antiga e 

medieval, como a capacidade de aperfeiçoamento da razão. A noção de paideia 

conduz essa reflexão, uma vez que perpassa o pensamento educacional desde a 

antiguidade clássica até a baixa Idade Média. Essa continuidade explicita a tradição 

da formação integral do homem que considerava os aspectos morais e políticos 

como uma totalidade indissociável. O encaminhamento teórico segue a concepção 

de História Social de Braudel (1902-1985), já que o foco é a compreensão da 

herança teológica e filosófica, que exprime os fundamentos da educação. Para 

refletir sobre esse legado do conhecimento, três momentos foram estudados: a 

paideia grega na perspectiva aristotélica e platônica; a patrística, por meio do 

entendimento de Clemente de Alexandria (150-215 d.C.) e de Agostinho de Hipona 

(354-430 d.C.); e a escolástica, analisada nas concepções de Hugo de São Vítor 

(1096-1141) e Tomás de Aquino (1225-1274). Assim, nos autores apresentados, há 

a permanência da compreensão de que o aperfeiçoamento da razão significava a 

transformação em ato da potência essencial do homem: a razão. A principal 

finalidade da educação, portanto, era a formação da consciência de cada pessoa, 

pois entendia-se que esse era o principal meio para o êxito da vida em comum.  
 

Palavras-chave: Filosofia da Educação; Potencialidade; Paideia; Patrística; 

Escolástica. 

                                                           

1 Artigo desenvolvido com base na tese Hábito e subjetividade na educação: aproximações entre 

Aristóteles, Tomás de Aquino e a neurociência, defendida por Lais Boveto, orientada por 

Terezinha Oliveira. Pesquisa com bolsa doutorado CAPES. 

* Doutorado em Educação pela Universidade Estadual de Maringá (UEM). E-mail: 

laisboveto@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5960045331208297. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-3400-9436.  

** Doutora em História pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho. Professora 

Titular da Universidade Estadual de Maringá (UEM). E-mail: teleoliv@gmail.com.  Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7525108577501517. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5349-1059.  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-60609    

  

http://lattes.cnpq.br/5960045331208297
https://orcid.org/0000-0003-3400-9436
mailto:teleoliv@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7525108577501517
https://orcid.org/0000-0001-5349-1059
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-60609
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-60609


A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

780  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Potentiality in the philosophy of ancient and medieval education 
 

Abstract: The text addresses the potentiality, in the philosophy of ancient and 

medieval education, as the ability to improve reason. The notion of paideia guides 

this reflection since it pervades educational thought from classical antiquity to the 

low Middle Ages. This continuity explains the tradition of the integral formation of 

man which considered the moral and political aspects as an inseparable totality. The 

theoretical approach follows Braudel’s conception of Social History since the focus 

is on understanding the theological and philosophical heritage, which expresses the 

fundamentals of education. To reflect on this legacy of knowledge, three periods 

were studied: the Greek paideia in the Aristotelian and Platonic perspective; 

patristic, through the understanding of Clement of Alexandria and Augustine of 

Hippo; and scholasticism, analysed in the conceptions of Hugh of Saint Victor and 

Thomas Aquinas. Thus, there is a continuing understanding in the authors presented 

that the improvement of reason meant the actualization of man's essential potency: 

reason. The main purpose of education was the formation of the conscience of each 

person, as it was understood that this was the main means for the success of life in 

common. 
 

Key words: Philosophy of education; Potentiality; Paideia; Patristic; Scholastic. 

 

 

Potencialidad en la filosofía de la educación antigua y medieval 
 

Resumen: El texto aborda la potencialidad en la filosofía de la educación antigua y 

medieval, como capacidad para mejorar la razón. La noción de paideia orienta esta 

reflexión ya que impregna el pensamiento educativo desde la antigüedad hasta la 

baja Edad Media. Esta continuidad explica la tradición de la formación integral del 

hombre que consideraba los aspectos morales y políticos como una totalidad. El 

enfoque teórico sigue la concepción de Braudel de Historia Social, ya que el 

enfoque está en la comprensión de la herencia teológica y filosófica, que expresa 

los fundamentos de la educación. Por tanto, se estudiaron tres períodos: la paideia 

griega en la perspectiva aristotélica y platónica; la patrística, a través del 

entendimiento de Clemente de Alejandría y Agustín de Hipona; y escolasticismo, 

analizado en las concepciones de Hugo de San Víctor y Tomás de Aquino. Por lo 

tanto, existe un entendimiento continuo en los autores presentados de que la mejora 

de la razón significó la actualización de lo potencial del hombre: la razón. El 

propósito principal de la educación era la formación de la conciencia de cada 

persona, pues se entendía que este era el principal medio para el éxito de la vida 

comunitaria. 
 

Palabras-clave: Filosofía de la educación; Potencialidad; Paideia; Patrística; 

Escolástica. 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    781 

 

Introdução 

 

A finalidade do texto é salientar a noção de potencialidade como 

conceito fundamental na filosofia da educação antiga e medieval. O fio 

condutor é a consideração de que a potencialidade de transcender a matéria 

e aperfeiçoar a alma é constante em diferentes períodos da antiguidade e da 

medievalidade e é uma premissa basilar para a compreensão do pensamento 

educacional. A formação decorrente de uma compreensão da alma humana 

como potência permanente está presente na paideia grega, na patrística e na 

escolástica e no desenvolvimento das artes liberais1 como forma de 

aprimoramento da alma. A potencialidade se refere à possibilidade de 

libertação relativa a uma realidade de servidão à vida vegetativa e sensitiva. 

É a saída da condição de existência puramente material, de dependência das 

necessidades dos sentidos, para uma condição de vida intelectual, de 

liberdade para a busca da verdade que conduz ao aperfeiçoamento. O 

entendimento de alma e de formação humana se alinham com a constituição 

do homem (corpo e alma) e, sobretudo, com as características que podem 

ser desenvolvidas. Tornar ato as potencialidades para o bem e para a verdade 

não é um objetivo considerado simples, em meio a tantos vícios, porém, é 

uma ação percebida, pelos homens que se dedicam à filosofia, como 

essencial para a vida em comum. 

A perspectiva teórica utilizada para a elaboração do texto parte da 

analogia de Braudel (1902-1985) sobre as três dimensões da história e o 

oceano. A história propriamente dita seria o movimento mais profundo e 

quase invisível do oceano e a história social seria como um ritmo 

                                                           

1 O trivium e o quadrivium representavam não só um currículo a ser seguido e vencido, mas 

sim, a condução do jovem para o domínio da linguagem, da lógica e das teorias dos números e 

do espaço. Conforme Miriam Joseph (1898-1982), as artes liberais tem como principal 

característica sua intransitividade e a possibilidade de que a pessoa viva uma vida intelectual. 

“O carpinteiro aplaina a madeira. A rosa floresce. A ação de um verbo transitivo (como aplaina) 

começa no agente, mas ‘cruza’ e termina no objeto (a madeira). A ação de um verbo intransitivo 

(como floresce) começa no agente e termina no agente (a rosa, que se aperfeiçoa por florescer)” 

(JOSEPH, 2008, p. 29). 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

782  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

intermediário, um pouco superior ao das profundezas do oceano. A história 

tradicional, por seu turno, estaria vinculada ao evento, seriam as ondas 

visíveis da superfície (BRAUDEL, 2011). A perspectiva social é que 

revelaria os elementos permanentes da ação humana no decorrer da história 

que, nesse artigo, são vinculados às raízes do pensamento educacional e, 

portanto, à filosofia. A educação, nesse sentido, é entendida pelo seu papel 

de conservação e transformação do conhecimento.  

Dessa maneira, o texto iniciará com o entendimento da paideia 

grega, considerado em sua forma platônica e aristotélica. Como pensadores 

basilares na história da educação, Platão (428-347 a.C.) e Aristóteles (384-

322 a.C.) são o fundamento das ideias sobre a formação moral do ‘animal 

político’. Posteriormente, com foco na patrística, Clemente de Alexandria 

(150-215 d.C.) e Agostinho de Hipona (354-430 d.C.) serão abordados 

especialmente por meio de suas noções da paideia ‘perfeita’ do cristianismo, 

segundo a qual Cristo é o logos, o paedagogus por excelência. Educar é 

exortar para a fé, cuja origem está no logos, na razão (bem e verdade). Em 

seguida, a escolástica, ao sintetizar o helenismo e a patrística, traz uma 

instituição educacional como ápice do percurso da paideia. A tradição da 

formação integral para a vida política se consubstancia na Universidade, na 

reunião de homens do saber em torno do objetivo de formar um todo em 

termos de conhecimento. Para refletir sobre esse momento, dois mestres que 

dedicaram seus estudos ao ensino serão analisados: Hugo de São Vítor 

(1096-1141) e Tomás de Aquino (1225-1274). Esses pensadores 

representam o vigor intelectual em diferentes circunstâncias e, ao reuni-los 

em uma mesma reflexão, ainda que de modo conciso, espera-se que a 

potencialidade seja evidenciada como conceito intrínseco ao homem e, 

portanto, à educação.  

 

 

 

 

 

 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    783 

Paideia: formação política 

 

A concepção grega de paideia expressa a essência da educação na 

antiguidade e, também, no medievo2. Conforme Jaeger (1888-1961), tudo o 

que hoje entendemos como civilização, cultura, tradição, literatura e 

educação está contido no termo paideia. No entanto, nenhuma dessas 

palavras é capaz de exprimir sozinha a noção de formação e cultura 

empregada, especialmente a partir do século V a.C., pelos gregos. Segundo 

o autor: 

Cedo se fez sentir a necessidade de uma nova educação 

capaz de satisfazer os ideais do homem da pólis. [...] 

Por mais forte que fosse o sentimento da 

individualidade, era impossível conceber que a 

educação se fundamentasse em outra coisa que não a 

comunidade da estirpe e do Estado. O nascimento da 

paideia grega é o exemplo e o modelo deste axioma 

capital de toda a educação humana. A sua finalidade 

era a superação dos privilégios da antiga educação para 

a qual a areté só era acessível aos que tinham sangue 

divino. (JAEGER, 2013, p. 336-337). 

 

Para Jaeger, o desenvolvimento do Estado, da vida política, ensejou 

a educação tanto da nobreza, quanto dos homens livres de Atenas. A partir 

do século V, a paideia dá origem a uma educação que ofereceria aos 

cidadãos de Atenas os princípios da areté. O autor destaca ainda o vínculo 

com a tradição, a paideia não era uma novidade, não representava algo 

distinto, antagônico, ou sem precedentes. Ao contrário, seguia os passos da 

educação da nobreza (JAEGER, 2013), mas avançava ampliando o público 

a ser instruído. Esse foi o passo inicial para o que seria considerado como 

cultura, ou seja, a educação ética e política daqueles que poderiam tomar 

decisões pelo Estado. Para Jaeger, nas raízes gregas é que se encontra todo 

o sentido do humanismo mais recente.  

                                                           

2 Segundo Vaz (2006), o caráter de cultura intelectual superior levou Cícero e Quintiliano a 

traduzir paideia para o latim humanitas, expressando a noção de educação integral. 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

784  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Essa formação integral foi assimilada de maneira distinta pelos 

pensadores em cada período, mas sem perder o caráter de teorizar a condição 

potencial do homem em sua vida pública. Assim, no diálogo Fédon, 

Sócrates afirma que ao tratar com outros sobre assuntos humanos é 

necessário, minimamente, conhecer as ‘coisas humanas’, para não cair em 

engano. 

A similaridade [entre argumentos e seres humanos] 

reside no seguinte: quando alguém a quem falta a 

necessária habilidade com respeito a argumentos 

deposita confiança na verdade de um argumento e, 

posteriormente, o julga falso – quer realmente o seja ou 

não – e isso ocorre reiteradamente. Sabes como 

especialmente aqueles que despendem seu tempo 

lidando com prós e contras acabam por acreditar que 

são os mais sábios e que foram eles, com 

exclusividade, que descobriram que nada há de íntegro 

ou certo em coisa alguma, argumento ou qualquer outra 

coisa, mas que tudo oscila para cima e para baixo, 

como no Euripo, em nada havendo estabilidade durante 

tempo algum. [...] seria lamentável na suposição de 

haver um argumento verdadeiro e confiável, além de 

compreensível, que um indivíduo, pelo fato de ter 

topado com algum desses argumentos que por vezes 

parecem verdadeiros, por vezes falsos, não 

responsabilizasse a si mesmo por sua falta de 

discernimento ou habilidade, mas acabasse, em sua 

frustração, por jovialmente lançar a culpa nos 

[próprios] argumentos, passando a odiá-los e maculá-

los pelo resto de sua vida, privando-se assim [no seu 

ódio da discussão racional] da verdade e conhecimento 

das coisas que são. (PLATÃO, Fédon, 90c). 

 

Nessa parte do diálogo, aborda-se a misologia (aversão à razão ou 

argumento) e a misantropia (aversão ao homem) como consequências de um 

desconhecimento da natureza do próprio homem. Sócrates explica que, ao 

não compreender que na vida humana os extremos são raros e tudo que há 

entre os extremos é muito mais frequente, espera-se que os raciocínios, 

argumentos e ações do homem sejam perfeitos e infalíveis. Afirma que, no 

máximo, uma pequena parte deles pode alcançar essas qualidades e a 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    785 

decepção com o fato de que muitos raciocínios se mostram falsos ou sem 

solidez resulta do desconhecimento da arte de raciocinar. Pode ser, também, 

decorrente do hábito de, ao analisar prós e contras frequentemente, julgar 

como grande e infalível compreensão a ausência de estabilidade, como se a 

verdade não fosse possível. Essa conduta leva os homens a colocarem em 

dúvida a necessidade da razão, privando-os do verdadeiro objeto do 

conhecimento. “Admitamos, muito pelo contrário, que é a nós mesmos que 

ainda falta uma condição íntegra e que temos que nos empenhar corajosa e 

ardentemente para conquistarmos essa condição [...]” (PLATÃO, Fédon, 

90e). Sócrates ressalta o valor do conhecimento da verdade e, sobretudo, do 

autocontrole e autoconhecimento daquele que se empenha em alcançar o 

entendimento. Assim, o único meio de evitar a falsidade seria manter a 

disposição para apreender a verdade, raciocinar e falar sobre ela.  

Sem conhecer a arte do raciocínio, o filósofo não pode cumprir sua 

função de buscar a verdade, pois raciocinar é uma ação a ser aprendida, na 

medida em que a razão é inata somente como potencialidade e não ato. Na 

analogia elaborada no Mito da caverna, o homem que sai da caverna precisa, 

muitas vezes, de orientação, pois, num primeiro momento, sofre ao enxergar 

a luz, preferindo inclusive retornar à escuridão. As imagens falsas da 

realidade, as sombras, são para ele a única realidade, o que torna necessário 

que ele crie um novo hábito ao se deparar com o sol e enxergar o ambiente 

fora da caverna.  

 

A presente discussão indica a existência dessa 

faculdade na alma e de um órgão pelo qual aprende; 

como um olho que não fosse possível voltar das trevas 

para a luz, senão juntamente com todo o corpo, do 

mesmo modo esse órgão deve ser desviado, juntamente 

com a alma toda, das coisas que se alteram, até ser 

capaz de suportar a contemplação do Ser e da parte 

mais brilhante do Ser. A isso chamamos bem. [...] A 

educação seria, por conseguinte, a arte desse desejo, a 

maneira mais fácil e mais eficaz de fazer dar a volta a 

esse órgão, não a de o fazer obter a visão, pois já a tem, 

mas, uma vez que ele não está na posição correcta e 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

786  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

não olha para onde deve, dar-lhe os meios para isso 

(PLATÃO, A república, 518 c, d). 

 

Platão salienta a existência de uma faculdade da alma e de um 

‘órgão que aprende’, por meio dos quais é possível sair da ignorância para a 

luz da sabedoria. O bem – ‘a parte mais brilhante do ser’ – é o saber de mais 

difícil compreensão, porque é necessário que a razão esteja num estado 

máximo de contemplação. Corpo e alma devem estar disciplinados, os 

sentidos controlados e o homem, em sua totalidade, convergido para a 

sabedoria. Essa condição depende, portanto, da educação, que consiste não 

em gerar algo que não existe, mas em conduzir, da maneira mais eficaz, o 

corpo e alma para uma posição correta, oferecer meios que permitam que a 

alma apreenda os objetos iluminados. Conduzir as faculdades da alma (tanto 

a visão dos sentidos, quanto a visão da sabedoria) para fora da caverna é 

uma ação, geralmente, realizada com a ajuda do outro. Contudo, Platão 

observa que para se obter a firmeza e a solidez no pensamento é necessário 

esforço pessoal, consciente e esclarecido, uma vez que a capacidade de 

pensar é decorrência do permanente exercício de controlar as faculdades da 

alma. 

Tanto no Fédon, como em A República, é possível compreender 

que, para Platão, debater sobre o raciocínio, ou sobre a virtude, não torna 

um homem sábio ou virtuoso. É o raciocinar constante, introspectivo e a 

realização de atos virtuosos que caracterizaria um ‘bom ser humano’3. Por 

esse motivo, Sócrates não foge do castigo ao qual foi condenado, mas o 

aceita e demonstra que o mais importante é conservar sua alma e, portanto, 

jamais praticar a injustiça4 – é o agir de forma reta e justa que o qualifica 

como uma pessoa justa e não seus discursos ou debates em favor da justiça. 

Conforme Jaeger (2013), Sócrates expressou a consciência grega 

                                                           

3 Como a principal atividade do homem, que o diferencia dos demais animais, é relativa à razão 

e ao intelecto, o bom desenvolvimento é, necessariamente, alcançado com o aprimoramento da 

razão, que só pode ser percebido por meio das ações praticadas.  

4 O diálogo Críton revela essa preocupação do filósofo. 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    787 

plenamente5, entendeu que a existência moral do homem está em harmonia 

com a ordem natural do universo (eudaimonía). A ética exprime a existência 

humana bem entendida, ou seja, em relação à potencialidade da razão que 

determina o autodomínio alcançável pelo exame da própria alma. Jaeger 

(2013, p. 541) considera que Sócrates representa a ordenação da eudaimonía 

moral com os fatos da realidade e, portanto, com a própria política, uma vez 

que é no caráter moral que se encontra o cerne da existência humana em 

geral e da vida coletiva, em particular6.   

No entendimento platônico e socrático, a potencialidade de que o 

homem seja iluminado pela realidade expressa-se tanto na formação moral 

quanto na vida em comum. A paideia, como ideal de formação da 

moralidade, pressupõe a educação do corpo e da alma. A natureza 

possibilitou ao homem uma existência moral, na qual a alma é que deve 

exercer o controle do corpo. Essa existência não está dada no nascimento, 

depende da vida coletiva, pois é transmitida de uma geração para outra, no 

interior de normas e finalidades definidas pela própria capacidade humana 

de pensar e de associar-se. Esse ideal de formação é compartilhado por 

Aristóteles e sintetizado na definição do homem como ‘animal político’ – 

animal capaz de organizar a vida coletiva. “É certo que possuímos certas 

capacidades por natureza, mas não nascemos bons ou maus por natureza 

[...]” (ARISTÓTELES, Ética a Nicômaco, liv. II, 1106a1), assim, é a 

potencialidade para o bem que é objeto de discussão da ética – e, portanto, 

                                                           

5 Jaeger (2013) afirma que Sócrates expressa a síntese da consciência grega tanto de seu tempo, 

quanto de períodos anteriores e posteriores. É importante considerar que a essência do 

pensamento socrático, da paideia grega, é fruto de uma tradição filosófica que, desde Homero, 

já valorizava a formação de um homem de ação, cuja conduta revelasse a nobreza de seu 

espírito. Jaeger (2013, p. 28) exemplifica: “E é altamente significativo que seja o velho Fênix, 

educador de Aquiles, o herói-protótipo dos gregos, quem exprime esse ideal. Numa hora 

decisiva, Fênix recorda ao jovem o fim para que foi educado: “Para ambas as coisas: proferir 

palavras e realizar ações”. 

6 Para Jaeger, essa é uma noção de difícil apreensão para o homem moderno, devido ao seu 

‘desentendimento moral’ com o mundo. Como a ética não é compreendida como a harmonia 

entre realidade e moralidade, a base da educação dos jovens é fatalmente abalada.   



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

788  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

da política7. Tanto em Platão, quanto em Aristóteles, o homem é 

considerado como um animal conduzido, mais frequentemente, pelos seus 

desejos. Contudo, também é naturalmente um ser com potência para 

desenvolver a razão como forma de domínio de todas as outras potências 

(sensitiva, desiderativa, nutritiva, locomotiva). Assim, ainda que haja 

diferenças em relação ao modo como consideram a possibilidade do 

conhecimento para a vida humana, ou entre a concepção da alma e da 

apreensão da verdade, para ambos os filósofos, a capacidade racional precisa 

ser desenvolvida. Em Platão, a finalidade é a independência máxima em 

relação aos sentidos (ao corpo) para alcançar o ‘mundo das formas’ ideais. 

Para Aristóteles, a matéria e a alma formam uma substância única e 

indivisível e, portanto, todo composto de sentidos e razão é que alcança o 

conhecimento. A noção de potencialidade em Aristóteles é determinante 

para o conjunto de suas teorias, sobretudo no que concerne à definição do 

homem. 

É importante salientar que os estudos aristotélicos abrangeram os 

aspectos biológicos, ontológicos, psicológicos e sociológicos do homem. 

Portanto, a definição do ‘animal político’ é relacionada ao que o filósofo 

denomina, na Metafísica, como causas primeiras, universais, aquelas que 

permitem conhecer mais precisamente cada coisa particular. No início da 

obra, explicita a importância das ciências especulativas nessa tarefa, bem 

como aponta quatro tipos de causas: a essência, a matéria, o princípio do 

movimento e a finalidade ou ‘bem’ (ARISTÓTELES, Metafísica, liv. I, 3, 

983a25).  Suas considerações apontam para uma ‘fórmula’ que é a definição 

de um objeto único formado por partes, o que torna necessário entender a 

causa que leva o objeto a ser uma coisa individual. “‘Por que esses materiais 

são uma casa?’. Porque a essência da casa está presente neles. E esta matéria, 

ou o corpo que contém esta forma particular, é homem.” (ARISTÓTELES, 

Metafísica, liv. VII, 17, 1041b1). O que Aristóteles observa, adiante, é que 

nem sempre há coincidência entre a essência de uma substância e o objeto 

                                                           

7 Para Aristóteles, a ética é a ciência do bem, subordinada à política, pois o homem sozinho não 

existe como homem. A ética está contida na política e, portanto, uma não difere da outra.  



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    789 

propriamente dito. Assim, “A alma e a essência da alma são idênticas, mas 

homem e essência do homem não são idênticos [...]” (ARISTÓTELES, 

Metafísica, liv. VIII, 3, 1043b1). Sua preocupação é demonstrar que uma 

única substância pode ser composta por partes e ser, ao mesmo tempo, uma 

totalidade cuja integridade seria comprometida, caso uma dessas partes 

fosse suprimida – e, consequentemente, a definição do objeto perderia o 

sentido.  

 

O que então torna o homem uno, e por que é ele uno e 

não múltiplo? Por exemplo animal e bípede, sobretudo 

considerando-se que, como alguns afirmam, há uma 

Ideia de animal e uma Ideia de bípede. Por que não são 

estas Ideias o homem Ideal, de maneira que os homens 

existissem por participação não em homem, nem em 

uma Ideia, mas em duas, animal e bípede? E em geral 

homem não seria uma, mas mais de uma coisa, animal 

e bípede. Evidentemente, se prosserguirmos nessa 

linha de raciocínio, como é costume quando se visa 

definir e explicar, será impossível dar solução e 

resposta à dificuldade. Mas se, como sustentamos, o 

homem é parte matéria e parte forma – a matéria sendo 

o homem em potência, e a forma o homem em ato – o 

ponto que estamos investigando não parecerá mais ser 

uma dificuldade (ARISTÓTELES, Metafísica, liv. 

VIII, 6, 1045a15). 

 

Para Aristóteles, as características que dão forma ao homem não 

podem ser independentes da substância a qual pertencem e, por isso, o 

homem não é múltiplo, a essência pertence à substância e não a uma de suas 

partes. É possível observar nessa passagem que potência e ato são 

decomponíveis, mas não são dissociáveis, pois fazem parte de uma mesma 

fórmula, ou de uma mesma definição. Isso indica que a potência só existe 

em função da existência do ato, mesmo que este não tenha ainda se realizado 

ou não esteja em operação. O princípio básico de toda potência, segundo o 

filósofo, seria  a transformação, seja por atuar ou por sofrer ação em objetos 

inanimados ou animados (racionais ou irracionais). Quando se consideram 

as potências irracionais apenas um resultado é possível, mas as potências 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

790  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

racionais são, por princípio, passíveis de resultados contrários. “Por 

exemplo, o calor só é capaz de produzir calor, ao passo que a medicina é 

capaz de produzir doença e saúde. A razão disso é que a ciência é uma 

fórmula racional e a mesma fórmula explica tanto a coisa quanto sua 

privação, ainda que não da mesma maneira [...]” (ARISTÓTELES, 

Metafísica, liv. IX, 2, 1046b5). A fórmula racional, portanto, pode produzir 

um resultado que não necessariamente significa produzir ‘bem’ esse 

resultado e, por isso, na Ética a Nicômaco, Aristóteles explica que é da ação 

de tocar a lira que se manifestam tanto os bons quanto os maus tocadores de 

lira. “Se assim não fosse, não haveria qualquer necessidade de mestres de 

artes e ofícios, uma vez que todos já nasceriam bons ou maus profissionais 

conforme fosse o caso. O mesmo, assim, se revela verdadeiro quanto às 

virtudes” (Ética a Nicômaco, Liv. II, 1103b5). A potência se refere a ter 

capacidade para a ação e não a realizar a ação da melhor forma possível, o 

que só pode ser alcançado por meio do exercício constante – que forma o 

hábito.  

 

Como todas as potências são ou inatas, como os 

sentidos, ou adquiridas pela prática, como a 

capacidade de tocar flauta, ou pelo aprendizado como 

nas artes, as que são adquiridas pela prática ou por uma 

fórmula racional têm que ser adquiridas por nós 

mediante prévio exercício. Entretanto, naquelas que 

não são dessa natureza e que envolvem passividade 

isso não é necessário (ARISTÓTELES, Metafísica, liv. 

IX, 5, 1047b35). 

 

O exercício constante necessário para as potências adquiridas é 

aquele que desenvolverá o hábito e, por conseguinte, qualificará as ações 

individuais. Para Aristóteles, as virtudes são desenvolvidas pelo hábito, por 

uma fórmula racional que tanto pode resultar em virtude, quanto em vícios. 

Assim, ainda que o desenvolvimento seja impreciso, uma vez que é inerente 

a cada pessoa, a potencialidade do uso da razão é comum a todos – quando 

a razão é utilizada, significa que o homem seguiu sua natureza e a ação 

resultará em virtude. Aristóteles observa que é por não ser inata que a virtude 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    791 

é valorosa, uma vez que é resultado de esforço, consequência das inúmeras 

formas de interação entre o indivíduo e a sociedade. Nesse aspecto reside o 

ponto central da definição ‘animal político’: o homem é biologicamente um 

animal que precisa viver em associação com muitos outros da mesma 

espécie para realizar sua potência superior. A política, nesse sentido, é o 

modo de ordenação da vida em comum de acordo com a razão – o logos – e 

não, apenas, com a sobrevivência (nutrição e segurança), o que torna a vida 

humana diferente da vida de outros animais gregários (ARISTÓTELES, 

Política, liv. 1, cap. 2, 9).  

Para Aristóteles (Ética, liv. I, 3), não é possível alcançar precisão ao 

dedicar-se à mais elevada de todas as ciências – a política – pois é um 

assunto que abrange inúmeras formas de comportamento, de opiniões e 

incertezas. Busca-se um delineamento da verdade, uma forma de apresentar 

conclusões gerais, pois para o filósofo é “[...] marca de uma mente instruída 

esperar aquele grau de precisão em cada modalidade que é permitido pela 

natureza do assunto em particular”. Por tratar-se de uma ciência voltada para 

a ação, é necessário que se determine, como premissa, um objetivo geral 

para a ação de todos os homens, ou ao menos da grande maioria. Aristóteles 

considera que a ação humana tem por finalidade o bem, sendo este bem a 

felicidade. E, portanto, é necessário pensar sobre qual seria o bem mais 

elevado, que resulta em felicidade, para entender as características das ações 

correspondentes. “As pessoas ordinárias a identificam [felicidade] com 

algum bem óbvio e visível, tais como o prazer, ou a riqueza, ou a honra [...]” 

e há quem pense ser aquilo que lhe falta numa determinada circunstância, 

“[...] quando fica doente, pensa ser a saúde a felicidade; quando é pobre, 

julga ser a riqueza a felicidade” (ARISTÓTELES, Ética, liv. I, 4). Nessa 

digressão, o filósofo pretende compreender qual é o bem maior, aquele que 

o ser humano, colocando em uso suas melhores capacidades, pode alcançar. 

O propósito de Aristóteles não é encontrar um bem circunstancial, pois 

nenhum bem que dependa de algo externo ao próprio homem pode ser 

considerado como possível a todos os homens. É necessário que dependa, 

não de uma necessidade ou eventualidade, mas de uma potencialidade 

inerentemente humana: a razão.  



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

792  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

É importante ressaltar que Aristóteles caminha de acordo com a 

tradição filosófica de seu tempo, mas procura formular um raciocínio 

particular, sua própria teoria para explicar a ética como subordinada à 

ciência política. Para o filósofo, o bem de um indivíduo só seria melhor do 

que nada e, portanto, a ética só faria sentido como parte da vida política – 

do bem comum – e não como forma de aprimorar ou enaltecer a conduta de 

uma única pessoa ou de um pequeno grupo. Assegurar o bem coletivo, do 

Estado, é uma realização muito mais nobre. Por esse motivo, a política tem 

como finalidade o bem humano, ou seja, o bem de muitos indivíduos. A 

pessoa que se ocupa da política, a mais elevada de todas as ciências – uma 

ciência prática, é importante salientar –, deve compreender o mais elevado 

de todos os bens e a mais elevada de todas as potencialidades. Esse é um 

raciocínio muito relevante para entender que, segundo o filósofo, a 

potencialidade é o alvo no qual mirar. Há mais possibilidades de agir mal 

do que de agir bem: “[...] o êxito somente é possível de uma única maneira 

(razão pela qual é fácil falhar e difícil obter êxito – fácil errar o alvo e difícil 

acertá-lo) [...]” (ARISTÓTELES, Ética, liv. II, 6, 1106b30). Acertar o alvo 

é potencialidade de todos os homens e pode se tornar ato por meio do hábito, 

que é o caminho para a aquisição da virtude moral. É importante salientar 

que a dificuldade em desenvolver a virtude é, justamente, a característica 

que lhe confere maior valor.  

 

A virtude [moral] é, então, uma disposição estabelecida 

que leva à escolha de ações e paixões e que consiste 

essencialmente na observância da mediania relativa a 

nós, sendo isso determinado pela razão, isto é, como o 

homem prudente o determinaria. 

E é um estado mediano entre dois vícios, um 

constituído pelo excesso e outro constituído pela 

deficiência. Acresça-se que é um estado mediano no 

qual, enquanto os vícios carecem ou se excedem no que 

é certo tanto nas paixões quanto nas ações, a virtude 

encontra e adota a mediania. (ARISTÓTELES, Ética, 

liv. II, 6, 1107a1). 

 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    793 

A definição geral de virtude moral apresenta-se, assim, classificada 

quanto ao gênero (são disposições de caráter) e à essência (mediania), em 

relação a uma reduzida e pontual possibilidade de que o homem encontre, 

em meio aos vícios que correspondem ao excesso ou à carência do que é 

certo nas ações e paixões, o equilíbrio que corresponde à mediania. Estudar 

a potencialidade para a virtude, nesse sentido, permite entender melhor as 

possibilidades de todo homem para o bem agir, independentemente das 

circunstâncias. Tanto em Platão como em Aristóteles, a percepção de 

formação do homem passa pela ideia da ética como a conduta ideal para a 

vida em sociedade. Isso porque a vida de todos é beneficiada com a ética, 

mas, sobretudo, o homem só pode almejar a felicidade pelo caminho da 

virtude. O benefício alcançado para a sociedade é uma decorrência da 

necessidade e da capacidade humana de buscar sua felicidade por meio do 

aprimoramento da razão. E esse processo só pode ser desenvolvido em 

associação com outras pessoas, ou seja, a felicidade humana é inerente à 

vida em comum, pois ainda que a potencialidade seja inata, os caminhos e 

ferramentas para torná-la ato são adquiridos nas relações sociais. 

 

 

A transformação do termo paideia na patrística 

 

Essa estrutura da filosofia e da paideia é assimilada pelo 

cristianismo primitivo e dá forma à patrística. Conforme Jaeger (2014), 

inicialmente, houve hostilidade na assimilação da filosofia helênica pelos 

cristãos, porém, é importante perceber a continuidade. No período do 

renascimento e da modernidade, é comum encontrar análises que pensam no 

helenismo e no cristianismo como duas correntes com distinções claras e 

puras. No entanto, o autor salienta que essa forma de analisar desconsidera 

o modo como as relações humanas e, portanto, a história, tendem a ocorrer. 

“Na realidade, as ideias culturais gregas e a fé cristã se misturaram, não 

obstante nossa ansiedade em manter cada um deles imaculados [sic]. Houve, 

de ambos os lados, um forte desejo por se misturar [...]” (JAEGER, 2014, p. 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

794  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

53)8. A assimilação de pensamentos e interpretações do mundo é produto 

das relações políticas, portanto, não é imposição de um grupo em detrimento 

de outro, mas também, não ocorre em plena estabilidade e harmonia, 

depende de embates, oposições, divergências e conflitos. O que é importante 

compreender é que era estratégico para os primeiros cristãos formular uma 

compreensão sobre o homem que oferecesse fundamento para os princípios 

do cristianismo. A base para essa compreensão só poderia ser a filosofia 

grega e a mitologia. 

Silveira (2013), na apresentação da obra Exortação aos gregos, 

afirma que Clemente de Alexandria (145-215 d.C.) foi o pioneiro na defesa 

da ideia de que a filosofia foi uma espécie de ‘preâmbulo racional da fé’. 

Formado pelo helenismo e convertido ao cristianismo, Clemente formula 

seu programa de exortação, educação e ensino, com a finalidade de 

converter aqueles que ainda desconheciam a possibilidade de viver como 

um filho de Deus. A defesa que o teólogo fazia dos preceitos cristãos, do 

logos como mestre divino, valeu-se explicitamente da filosofia grega que 

constava nos cinco graus de conhecimento (propedêutica dos parvos; sete 

disciplinas – trivium e quadrivium; filosofia; fé; gnose – estado 

contemplativo habitual)9.  

Assim, em sua Exortação, Clemente de Alexandria percorreu 

primeiramente todo o universo dos deuses, explorando especialmente o 

caráter passional, corrupto e dissoluto das narrativas mitológicas. Buscou 

demonstrar que deuses eram escravos das paixões, conduzidos pela 

condição humana e não poderiam ser objeto eterno de adoração e culto.  

 

Ainda bem que esse Zeus só existiu enquanto 

realmente existiu como homem; agora, até os vossos 

mitos – segundo me parecem – também já 

envelheceram. [...] Onde está Zeus, ele mesmo? 

Envelheceu junto com suas asas; com certeza não é 

                                                           

8 Segundo Jaeger, seria, portanto, equivocada a tese defendida pela reforma protestante no 

século XVI de que a ‘helenização’ prejudicou a pureza da fé cristã primitiva.  

9 Silveira (2013) considera que este, provavelmente, era o programa de estudos da Escola de 

Alexandria, na qual Clemente de Alexandria foi aluno e, posteriormente, diretor. 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    795 

porque se haja arrependido de suas aventuras eróticas, 

tampouco porque tenha aprendido os ensinamentos da 

prudência e da temperança. Nós vos desvelamos o 

mito: Leda morreu, morreu o cisne, morreu a águia... 

Procuras o teu Zeus? Então não te ocupes do céu, mas 

sim da terra. [...] Portanto (não te irrites), Zeus morreu 

[...] (CLEMENTE DE ALEXANDRIA, Exortação aos 

gregos, cap. II, 37). 

 

O teólogo expressou a efemeridade e fragilidade de Zeus, diante do 

qual não seria possível ao homem realizar a potencialidade para o bem e 

para a verdade, ou ocupar-se do céu, da iluminação divina, da perfeição, da 

eternidade. Diante de Zeus, um deus tão enraizado à terra e aos vícios 

humanos, somente os bens terrenos e transitórios seriam possíveis ao 

homem. Para realizar essa crítica detalhada aos cultos pagãos, Clemente de 

Alexandria fez uma síntese da mitologia, com referência a diferentes autores 

no decorrer dos quatro primeiros capítulos. Posteriormente, no capítulo V, 

o teólogo discorreu sobre os filósofos e poetas que passaram a adorar a obra 

divina e não Deus, ao se referir, em especial, aos pré-socráticos. Em seguida, 

nos capítulos VI e VII, apresentou os filósofos e poetas que foram inspirados 

pela verdade, que reconheceram Deus, ainda que na ausência da revelação, 

com destaque a Platão, Xenofonte e Pitágoras. Nos capítulos finais, passou 

à exortação por meio das escrituras sagradas, indicando que Deus ilumina 

os homens por meio do logos e, portanto, torna possível a salvação dos 

pecados, da ignorância e dos vícios. 

 Clemente de Alexandria expôs, dessa maneira, um conjunto 

de razões para que os homens deixassem de lado a adoração aos deuses, bens 

e paixões terrenos e se aplicassem à fé no Deus que tudo criou. Era uma 

mudança de entendimento da existência e, sobretudo, uma transformação de 

conduta que levaria os homens à contemplação de suas potencialidades 

como filhos e herdeiros de Deus. Os ímpios não compreendiam a sua própria 

escravidão e desdenhavam a liberdade de optarem por serem filhos de Deus. 

A possibilidade desse reconhecimento da paternidade divina estava, 

segundo Clemente (Exortação, cap. IX, 84, 5-6), sempre presente: “Grande 

é, em verdade, a graça de sua promessa, se, hoje, escutarmos a sua voz; e 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

796  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

esse ‘hoje’ se estende a cada novo dia [...]. Até o final dos tempos durarão o 

hoje e a possibilidade de aprender”. Essa potencialidade de ser iluminado 

pelo logos divino em qualquer tempo, permitiria ao homem, como filho de 

Deus, a salvação. Assim, o teólogo questionava: “Quem, pois, em nome da 

verdade, sendo sensato, abandona o bem para se prender ao mal? Quem, 

pois, se priva de Deus para viver com os demônios? Quem, podendo ser 

filho de Deus, sente prazer em ser escravo?” (CLEMENTE DE 

ALEXANDRIA, Exortação, cap. X, 92, 3). E, em seguida, conclama:  

Arrependamo-nos, pois, convertamo-nos da ignorância 

à ciência, da demência à sabedoria, do deboche à 

prudência, da injustiça à justiça, da impiedade para 

com Deus. [...] Bela e amável herança, não é o ouro, 

nem a prata, nem vestimentas, tudo coisas da terra, em 

que se introduzem os vermes e que são visadas pelos 

ladrões que olham com inveja a riqueza da terra; mas é 

outro esse famoso tesouro da salvação, em direção ao 

qual é preciso nos apressarmos, uma vez tornados 

amigos do Logos; então, daqui debaixo, sobem 

conosco nossas ações de boa qualidade, elas voam 

conosco sobre as asas da verdade. (CLEMENTE DE 

ALEXANDRIA, Exortação, cap. X, 93, 1).  

 

A exortação, portanto, constituía-se em demonstrar, primeiramente, 

as paixões humanas, os vícios, os pecados. E, então, salientar o quanto era 

insensato o homem que, com a potencialidade de ser sábio, prudente, justo 

e próximo da luz divina, mantinha-se apegado aos bens terrenos e à 

ignorância. O esforço era no sentido de modificar hábitos, para que fosse 

possível iniciar em um novo caminho. Posteriormente, Clemente de 

Alexandria passa a abordar a educação, ou seja, oferecer os instrumentos 

necessários para aqueles que, após serem convencidos, desejassem aprender 

o caminho para a salvação. O logos, como paedagogus por excelência, 

instruía, mas sobretudo, exortava, para que fosse possível criar uma 

disciplina no corpo e na alma, que tornasse o homem apto a receber os 

ensinamentos divinos.  

Percebe-se que, novamente, a ação do indivíduo é que importava, 

não era o discurso ou o mero desejo de ser virtuoso que expressavam o 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    797 

homem político em Platão e Aristóteles, nem expressavam o cristão em 

Clemente de Alexandria. “A vida cristã, da qual falamos agora, é um 

ajuntamento de ações razoáveis, isto é, que são conduzidas pela razão. É 

isso o que chamamos de fé, que é um hábito firme e constante, com o qual 

não podemos nos desviar.” (CLEMENTE DE ALEXANDRIA, O 

pedagogo, liv. I, cap. XIII). Era a potencialidade para o bem e para a verdade 

que Clemente, bem como muitos outros pensadores cristãos, buscou acessar 

por meio da exortação. Educar e instruir para formar o cristão significava 

orientar as potências, tidas como dádivas da graça divina, e a formação 

efetiva precisava ser manifestada pelas obras, pelas ações e condutas. 

Perfeito e livre de pecados eram prerrogativas somente atribuídas a Deus – 

verdade e bem em essência. Ao homem, imagem e semelhança de Deus, 

cabia a possibilidade de não pecar e de, por seu próprio empenho e ação, 

tornar-se iluminado pelo logos. Justamente porque o homem era pecador 

precisava estar aos cuidados do Pedagogo. Clemente de Alexandria explicou 

em boa parte da obra O pedagogo a importância da ideia de que, em relação 

a Deus, o homem se sentisse sempre criança (sempre potência), ou seja, 

sempre estivesse na condição de um aprendiz que necessita de cuidados. 

Isso não significava manter a imaturidade, ou não refletir e fazer uso da 

razão, mas sim, a humildade e reconhecimento de que era necessária uma 

base, um apoio para se sustentar. Compreendia que o homem devia ‘tocar a 

terra somente com as pontas dos pés’, estar ciente de que o acúmulo de 

conhecimentos pode gerar uma falsa impressão de plena sabedoria, mas que 

é a permanente busca pela iluminação do logos que encaminharia para a 

salvação. “Deus nos chama de filhos e pequenos, pois estamos mais 

dispostos a caminhar rumo à salvação que os sábios do mundo, estes falsos 

sábios, que, orgulhosos de sua sabedoria, cegam-se a si mesmos com a 

fumaça de seu orgulho” (CLEMENTE DE ALEXANDRIA, O pedagogo, 

cap. VI, §12). Essa percepção de que é um ser sempre, por natureza, mais 

próximo do erro, da ignorância, do vício e do pecado é que torna ainda mais 

relevante conhecer o que é potencial e pertencente a uma segunda natureza 

aprendida. A educação, assim, tinha uma finalidade definida que era mostrar 

ao homem que ele não precisava viver para sempre numa condição de vício, 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

798  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

pecado e ignorância, uma vez que possuía, em potência, as capacidades 

necessárias para desenvolver virtudes e a sabedoria.  

Era a alma humana que se esperava formar e, portanto, era 

necessário, cada vez mais, compreendê-la para identificar de que modo seria 

possível transcender às necessidades da matéria. Considerado o primeiro 

teólogo a tratar da alma de maneira organizada, Agostinho de Hipona (354-

430), na obra Sobre a potencialidade da alma, considera que ‘a pátria de 

origem da alma humana é Deus’. A potencialidade significava a grandeza 

ou dimensão da alma, no sentido qualitativo, uma vez que a alma é 

incomensurável. A obra é apresentada em forma de diálogo entre o teólogo 

e Evódio, que desejava entender a origem da alma, sua natureza, 

potencialidade, por que foi unida ao corpo, como atua nele e quando está 

dele separada. O diálogo revela as considerações sobre a natureza da alma 

como algo imaterial, impossível de ser apreendido pelos sentidos. Para 

explicar ao aluno que a alma procede de Deus como imagem e semelhança 

e que isso não significa igualdade, afirmou: “Do mesmo modo que a imagem 

ou representação do seu corpo não pode ser o mesmo que esse corpo, da 

mesma forma não é motivo de espanto que a alma não tenha poder de efetuar 

o mesmo que o Criador, a cuja imagem foi criada” (AGOSTINHO, Sobre a 

potencialidade da alma, cap. 2, 3). Esse é um ponto importante para 

compreendermos que a potencialidade, a qual o pensamento patrístico se 

referia, é inerente à natureza da alma humana. Por ser imagem e semelhança, 

jamais a alma de cada homem será igual a Deus, mas é potencialmente capaz 

de se elevar em relação ao corpo, voltar-se para si mesma e renascer para 

Deus. “Isto significa despir-se do homem velho e se revestir do homem 

novo” (AGOSTINHO, Sobre a potencialidade..., cap. 28, 55). A noção de 

que, potencialmente, o homem era capaz do desenvolvimento de uma 

segunda natureza manteve a sua importância na patrística e corresponde, 

como em Platão e Aristóteles, ao controle dos sentidos – o autocontrole. 

 

A alma humana, porém, não adere ao corpo, e pela 

racionalidade e a inteligência, potências superiores ao 

sentido corporal, é superior ao corpo, dele tende a se 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    799 

desligar por sua potencialidade, e se dirige mais aos 

bens interiores do espírito. 

Se a nossa alma permitir que dominem os sentidos 

corporais, torna-se de algum modo semelhante aos 

irracionais, e isso explica que certas crianças de peito, 

ainda não chegadas à idade da razão, possam distinguir 

pelos sentidos corporais a presença ou o contato de 

suas amas de leite, e mal suportam até o cheiro de quem 

não lhes é familiar. (AGOSTINHO, Sobre a 

potencialidade..., cap. 28, 54). 

 

A alma intelectiva, para Agostinho, não adere ao corpo no sentido 

de que possui a potência de realizar todas as atividades da vida vegetativa e 

sensitiva por meio da razão. Quanto mais o homem permite que os sentidos 

dominem suas ações, mais próximo estará dos irracionais, ou seja, não 

exerce a forma natural de seu ser, que é a forma racional e humana. 

Agostinho usou como exemplo a infância, período no qual os sentidos estão 

mais aguçados, porque a razão ainda não foi suficientemente desenvolvida. 

A forma humana ou a alma intelectiva, portanto, é um processo de aquisição 

e desenvolvimento10, não está dada no nascimento, é uma potencialidade 

que depende da memória, da imaginação, dos hábitos (virtudes), do 

afastamento das paixões e da retidão que levam à vida contemplativa. Esta 

só pode ser alcançada após muito esforço para evitar o que Agostinho 

denominava de ‘seduções do mundo’. Tratava-se de uma noção muito 

semelhante ao ‘alvo’ aristotélico, à dificuldade com a qual o homem precisa 

lidar para que a virtude seja, de fato, um bem valoroso. Em Agostinho, essa 

dimensão está associada à fé que é tanto o caminho a ser seguido, quanto a 

finalidade a ser alcançada, pois é a razão que possibilita ao homem ter fé. A 

vida contemplativa é um estado próximo a Deus e, portanto, próximo da 

verdade e do bem supremo e só ao homem foi oferecida essa possibilidade, 

uma vez que só ele possui a alma intelectiva passível de transcender às 

necessidades corpóreas – só ele foi criado a imagem e semelhança de Deus. 

 

                                                           

10 Agostinho (Sobre a potencialidade, cap. 33) lista os sete graus da alma que iniciam com a 

sobrevivência, imaginação, memória, virtudes, até chegar ao estado de contemplação. 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

800  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Escolástica: paideia como síntese do helenismo e a patrística 

 

É possível entender a paideia escolástica como um movimento que 

sintetizou o pensamento grego pagão e o pensamento dos primeiros padres 

da igreja. Os escritos sagrados, a teologia e a filosofia somados à progressiva 

consolidação institucional e política do cristianismo, passaram a fazer parte 

de um conjunto que se traduziu em um modo de ensinar, na medida em que 

aperfeiçoou um sistema de concepção do mundo e do homem. A escolástica 

é um conceito que passou a expressar uma ideia maior do que o significado 

original da palavra scholasticus (OLIVEIRA, 2013), ou aquele que ensinava 

as artes liberais nas escolas monásticas. Era uma forma de entender a 

existência que se fundamentava na visão metafísica do homem como ser que 

pode transcender às limitações do mundo material. A compreensão sobre a 

potencialidade se mantém como a capacidade de que o homem, por meio da 

graça divina e do esforço para desenvolver sua racionalidade, exerça a fé e 

renasça para um estado de transcendência. 

Ainda que tenha se originado nas escolas medievais, a Universidade 

é a principal instituição resultante dessa síntese propiciada pela escolástica 

– uma expressão do desenvolvimento histórico da paideia. A aplicação da 

ratio, da reflexão filosófica, sobre os auctoritas, as obras sagradas e 

filosóficas, deram à universidade não só um método, mas uma conduta 

institucional basilar, segundo a qual o debate, a argumentação, a 

investigação e o raciocínio são fundamentais11. Para que essa reflexão fosse 

possível, a formação por meio das artes liberais era condição imprescindível, 

pois a aquisição dos conhecimentos do trivium e do quadrivium exercitavam 

a terceira potência da alma: a razão.  

Hugo de São Vítor (1096-1141), mestre do Mosteiro de São Vítor e 

professor de teologia, iniciou sua obra Didascalicon apresentando as artes 

como potências que integram a alma humana. Como representante da 

                                                           

11 Esse fundamento expressa a própria finalidade do estudo da filosofia. Nunes (2018, p. 270) 

cita o comentário de Tomás de Aquino sobre o De caelo de Aristóteles: “O estudo da filosofia 

não tem por objeto saber o que os outros pensaram, mas conhecer a verdade das coisas”. 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    801 

escolástica, recorreu, nas primeiras linhas de seu texto, ao escrito no trípode 

de Apolo: ‘conhece-te a ti mesmo’, pois um homem que conhece a si 

mesmo, não esquece sua própria origem. Para o teólogo, a natureza da alma 

humana é intrínseca, nada fora dela pode se constituir em bem ou verdade, 

uma vez que ambos só podem ser alcançados pela aplicação da inteligência. 

O conceito de entelechia, considerado na perspectiva platônica, é alinhado 

a noções de Agostinho e Boécio, na definição da potencialidade do espírito. 

“Portanto, o espírito, capaz de captar todas as coisas, independente da 

substância e da natureza, representa, por sua própria imagem, a semelhança 

com todas as coisas [do universo]” (HUGO DE SÃO VITOR, Didascalicon, 

liv. 1, cap. 1).  Essa reflexão tem como base os ‘dogmas pitagóricos’, 

segundo os quais os semelhantes podem ser compreendidos por meio de 

outros semelhantes.  

O Didascalicon é diretamente voltado ao ensino, à formação de 

homens que, por meio do estudo, poderiam alcançar a verdade e, por 

conseguinte, o bem. Conforme Hugo de São Vítor, é na alma humana que 

ocorre a renovação do espírito, pelo conhecimento da própria natureza. 

 

Portanto, como o ato do espírito humano sempre se 

funda na compreensão das coisas presentes, na 

inteligência acerca das ausentes ou na busca incessante 

pelo esclarecimento e aquisição das coisas ignoradas, 

então há dois objetivos para os quais a força da alma 

racional despende todo o empenho: o primeiro 

referente ao conhecimento da natureza das coisas pela 

investigação racional; o segundo, iniciando-se pelo 

conhecimento, e que, em seguida, a dignidade da moral 

concretizará.  (HUGO DE SÃO VITOR, Didascalicon, 

liv. 1, cap. 3). 

 

Para o teólogo, portanto, a busca pelo conhecimento, por meio da 

potencialidade racional – imaginação, memória e inteligência – 

concretizava-se na dignidade moral, ou seja, na ação efetiva. Seguia 

Agostinho, ao considerar que a terceira potência da alma, inerente à natureza 

somente do homem, abrangia as outras duas potências nutritiva e sensitiva 

e que toda a vida do homem poderia ser dominada pela razão. A memória e 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

802  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

a imaginação limitadas dos animais que possuem no máximo a percepção 

sensível não são suficientes para a potência racional, que é divina. Só ao 

homem seria possível a ação moral, fruto do uso da razão, e conquistar esse 

complexo estado do espírito, em que a reflexão filosófica é expressa pelo 

conhecimento de si mesmo e reflete-se na ação efetiva, significava alcançar 

a sabedoria. 

Hugo de São Vitor acompanhava a tradição filosófica e teológica, 

ao observar que as sete artes do trivium e quadrivium eram os instrumentos 

que treinavam a alma racional, como se fossem caminhos pelos quais o 

espírito adentra ‘nos segredos da sabedoria’. Lembrava que Pitágoras “[...] 

tinha o seguinte costume, entre seus discípulos: até que eles completassem 

sete anos de estudos [...] nenhum deles podia perguntar ao mestre qualquer 

coisa sobre o tema ensinado.” (HUGO DE SÃO VITOR, liv. 3, cap. 3). 

Pretendia-se que o aluno, ao fim das lições das sete artes, pudesse, ele 

mesmo, solucionar dúvidas e raciocinar sobre os conhecimentos – esse era 

o sentido de liberdade dessas sete artes. 

 

Portanto, o fundamento de toda a doutrina se encontra 

nas sete artes liberais, e justamente por isto devem estar 

à mão dos homens, antes de todas as outras. Sem elas 

a disciplina filosófica não é capaz de nada explicar ou 

definir, sendo que elas necessitam aproximarem-se 

mútua e continuamente entre si, de modo que, faltando 

uma delas, não será possível que se forme um filósofo 

completo, isto é, não há sábio de uma só arte. Tenho 

convicção de que caem no erro as pessoas que, não se 

atentando para tal coerência entre as artes, escolhem 

algumas para si [tornando-se especialistas em uma ou 

duas delas], deixando as outras intocadas, e, ainda 

assim, acreditam que poderão se tornar perfeitos no 

conhecimento delas. (HUGO DE SÃO VITOR, liv. 3, 

cap. 4). 

 

A sabedoria demandava, também em Hugo de São Vitor, o esforço 

constante e disciplinado, treinado no aprendizado das sete artes liberais. Era 

necessário que o espírito estivesse instrumentalizado, o solo preparado, para 

que as sementes da sabedoria pudessem vingar.  E, nesse sentido, o 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    803 

estudante que não dominasse o fundamento de todo o conhecimento, contido 

nas sete artes (basicamente, a linguagem e a matemática), não poderia 

confrontar, questionar de modo articulado – ou, como contemporaneamente 

costuma-se esperar, ser crítico. O planejamento da educação de um jovem 

passava por etapas bem definidas, mas é possível observar que Hugo de São 

Vítor considerou importante registrar que, mesmo com uma finalidade clara, 

havia muitos estudantes em seu tempo que optavam por parecer sábios, em 

vez de serem, de fato, sábios. Assim, mesmo não dominando os 

conhecimentos elementares de uma ciência, vangloriavam-se por terem lido 

ou ouvido algo sobre os escritos filosóficos. Por isso, entre os 

comportamentos essenciais para desenvolver a potencialidade da sabedoria, 

o teólogo destacava a humildade e fazia uma crítica aos homens de seu 

tempo que, mesmo sem nada saber, discutiam temas relacionados às 

escrituras. Eram pessoas que defendiam os textos sagrados, mas por sua 

própria falta de aptidão para o estudo, afirmavam que os mestres mais velhos 

eram ingênuos e seus ensinamentos desnecessários, pois os textos sagrados 

eram facilmente acessíveis à inteligência, mesmo despreparada. “Eles 

franzem o nariz e ‘fazem bico’ para os mestres, enquanto estes explicam os 

textos sagrados e não percebem que injuriam a Deus, cujas palavras eles 

defendem belamente como sendo simples [...]” (HUGO DE SÃO VITOR, 

liv. 3, cap. 13). Eram homens, portanto, que desconheciam sua própria 

condição potencial ou, de forma ainda mais nociva, utilizavam suas próprias 

limitações como parâmetro para definir o que era importante ser aprendido. 

A diligência para os estudos significava, em Hugo de São Vitor, não 

desdenhar o conhecimento, independentemente da fonte. Isso significava, 

principalmente, ler os autores antigos e ouvir os mestres que poderiam 

contribuir para a assimilação não dos textos, mas da verdade. A humildade, 

nessa perspectiva, era uma conduta mental fundamental para o aprendizado, 

pois só poderia ser praticada por aquele que tinha dimensão de sua própria 

ignorância e, portanto, assumia sua condição de estar sempre em potência 

para o conhecimento.  

A escolástica, portanto, expressa a força e o movimento mental 

voltados para a instrução, a formação de um homem cujas potencialidades 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

804  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

são consideradas, desde a filosofia antiga, como supremas, divinas ou 

transcendentais. Isso porque a alma humana, segundo os autores aqui 

apresentados, é passível de todo o conhecimento da realidade, bem como é 

ativa ao tentar alcançar a verdade. Foi na originalidade das formulações de 

Tomás de Aquino que a escolástica encontrou seu ápice em termos de 

síntese da tradição filosófica e teológica. Conforme Gilson (2006, p. 234-

235), sucessivamente os pensadores cristãos buscaram uma solução para o 

problema da imortalidade em Platão e em Aristóteles. Tomás de Aquino foi 

quem, segundo o autor, estabeleceu um novo sistema, no qual foi possível 

conciliar uma “[...] ideia do homem tal que a imortalidade da sua alma fosse 

concebível ao mesmo tempo que o destino futuro do seu corpo fosse 

garantido”.  

Na questão 79 da primeira parte da Suma teológica, Tomás de 

Aquino tratou das potências intelectivas e explicou que a essência da alma 

humana não é o intelecto, uma vez que “[...] somente em Deus conhecer é a 

mesma coisa que seu ser. Portanto, só em Deus o intelecto é sua essência; 

nas outras criaturas dotadas de intelecto, ele é uma potência do que conhece” 

(TOMÁS DE AQUINO, Suma Teológica, Iae, q. 79, a. 1, Resp.). O intelecto 

é a mais excelsa força da alma humana, mas não sua essência, pois a 

inteligência do homem é imperfeita, potencial. Mesmo quando conhece, o 

intelecto parte da potência para o ato, o que torna a linguagem e a educação 

necessárias para que chegue ao conhecimento.  

 

Conhecer é simplesmente apreender a verdade 

inteligível. Raciocinar é ir de um objeto conhecido a 

um outro, em vista de conhecer a verdade inteligível. 

[...] Os homens [...] chegam ao conhecimento da 

verdade inteligível, procedendo de um elemento a 

outro e por isso, são chamados racionais. O raciocínio 

está, portanto, para a intelecção como o movimento 

está para o repouso, ou a aquisição para a posse; desses, 

um é próprio do que é perfeito, outro do imperfeito. 

Mas pelo fato de sempre um movimento proceder do 

que é imóvel e terminar no repouso, o raciocínio 

humano procede, pelo método de pesquisa ou de 

invenção, de alguns conhecimentos tidos de modo 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    805 

absoluto, os primeiros princípios; depois pelo método 

de dedução, volta a esses primeiros princípios, à luz 

dos quais examina o que descobriu. (TOMÁS DE 

AQUINO, Suma Teológica, Iae, q. 79, a. 8, Resp.)  

 

Tomás de Aquino explica, assim, que a razão e o intelecto não são 

potências distintas, tendo em vista que fazem parte de uma mesma finalidade 

que é a apreensão da verdade inteligível. A razão é o movimento e o intelecto 

é o repouso, ou seja, o movimento de aquisição da verdade (imperfeito) 

ocorre antes da verdade assimilada (perfeito). Essas definições são 

apresentadas segundo a hierarquia dos intelectos: há Deus, sobre o qual não 

se fala em potência intelectiva, pois é ato puro; os anjos que são só potência 

intelectiva, estão sempre em ato em relação a sua potência; e os homens, que 

possuem muitas potências, entre elas, a intelectiva, que os tornam passíveis 

de participação no intelecto divino.  

Tomás de Aquino, no artigo 2 da mesma questão, explica que a 

passividade do intelecto é característica do homem, uma vez que seu 

intelecto foi criado por Deus, mas está muitíssimo afastado da perfeição do 

intelecto divino, por isso, é potencial em relação aos inteligíveis.  

 

Mas o intelecto humano, o último na ordem dos 

intelectos e muitíssimo afastado da perfeição do 

intelecto divino, está em potência em relação aos 

inteligíveis, e no começo ele é como “uma tábula rasa 

em que nada está escrito”, segundo diz o Filósofo no 

livro III da Alma. Isso fica claro pelo fato de que 

estamos primeiramente em potência de conhecer, e só 

depois estamos em ato. – É, portanto, evidente que 

nosso conhecer é padecer, segundo a terceira maneira 

[o que está em potência recebe aquilo para o qual está 

em potência sem que nada lhe seja tirado]. Por 

conseguinte, o intelecto é uma potência passiva. 

(TOMÁS DE AQUINO, Suma Teológica, Iae, q. 79, a. 

2, Resp.). 

 

Retoma, assim, Aristóteles e a noção de tabula rasa, para considerar 

que a passividade tem o sentido de ausência da ‘posse’ dos inteligíveis que 

não pertencem ao homem e nem mesmo dependem dele para existir. A 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

806  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

mente humana reúne as condições necessárias para conhecer e a 

passividade, nessa perspectiva, não pode ser a falta de atividade e sim a 

potência de receber – ou padecer (no sentido de admitir) – os inteligíveis. 

Considerar o intelecto como algo ativo seria considerá-lo pronto, já em 

posse da verdade, ou seja, já teríamos nascido com a potência 

predeterminada para o ato e não precisaríamos aprender como agir – 

teríamos, portanto, outra natureza. É muito relevante observar que a tabula 

rasa não desconsidera a atividade racional, mas sim, expressa a necessidade 

de que seja colocada em movimento para que a potência se manifeste ou se 

realize como ato.  

Para Tomás de Aquino é importante evidenciar que esses princípios 

são pertencentes a cada pessoa, ou seja, a cada alma como parte de um corpo 

particular. No artigo 5, da mesma questão 79, indaga se o intelecto agente é 

um só para todos, ao que responde: 

 

Ora, nenhuma ação pode ser atribuída a alguma 

coisa, a não ser por um princípio que lhe seja 

formalmente inerente, como foi dito a propósito do 

intelecto possível. É necessário, portanto, que a 

potência, que é o princípio dessa ação, seja parte da 

alma. – Por isso, Aristóteles compara o intelecto agente 

à luz que é algo difundido no ar. Platão, ao contrário, 

comparou o intelecto separado ao sol que imprime sua 

luz em nossas almas [...]. 

Mas, o intelecto separado, conforme o ensino de 

nossa fé, é o próprio Deus, criador da alma, e em quem 

unicamente ela é bem-aventurada, como se dirá 

adiante. É portanto por ele que a alma humana participa 

da luz intelectual [...]. (TOMÁS DE AQUINO, Suma 

Teológica, Iae, q. 79, a. 4, Resp.).  

 

Nessa passagem, é possível observar que a paideia que caracterizou 

a escolástica foi assimilada na síntese dos conceitos aristotélicos e 

platônicos que, ainda no século XIII, eram a base para o debate filosófico e 

teológico. Tomás de Aquino acompanha Aristóteles ao refletir sobre o 

intelecto humano por meio do entendimento de autonomia e 

responsabilidade, afinal, era necessário que os princípios da ação fossem 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    807 

intrínsecos ao homem, ou este não poderia ser o ‘senhor’ de suas ações. O 

intelecto agente participa do intelecto superior (Deus) e, por isso, ilumina as 

imagens para que o intelecto possível possa recorrer a elas para a formulação 

do conhecimento em ato. Esses princípios são inerentes ao homem, 

indissociáveis de sua constituição orgânica na totalidade, ou seja, não estão 

em um órgão corporal específico, pois dependem do conjunto que forma a 

substância.  

Em A unidade do intelecto contra os averroístas, Tomás de Aquino 

(Liv. IV, 83) considera a possibilidade de o intelecto agente ser único para 

todos os homens, mas, como é possível observar, na Suma, sustentou que 

não é possível que isso ocorra. Afirma: “Só nos resta, pois, fora de qualquer 

dúvida, sustentar esta tese, não por causa de uma revelação da fé como eles 

dizem, mas porque negá-la seria ir contra toda a evidência” (TOMÁS DE 

AQUINO, Unidade do intelecto..., cap. I, 78). Portanto, tendo em vista que 

a vontade reside no intelecto, para que o homem seja responsável por seus 

atos, o intelecto possível precisa formar uma unidade com cada pessoa. Esse 

fato é evidente para o teólogo medieval, pois ele concebe cada homem como 

responsável por si mesmo e por suas ações. Na perspectiva de Tomás de 

Aquino, Deus não é uma luz externa como o sol platônico, ou o ar 

aristotélico, mas é uma iluminação que atua como ‘motor’ interno que reside 

em cada alma. Por ter sido criado por Deus, como imagem e semelhança, o 

homem participa da luz intelectual divina e possui em si todos os princípios 

e potências necessários para subsistir. Com isso, Tomás de Aquino atribui 

ao homem não só a potencialidade, mas a responsabilidade por aprender a 

realizar suas potências, tornando-as atos.  

 

 

Considerações finais 

 

A potencialidade como premissa para o pensamento educacional da 

antiguidade e do medievo e, portanto, como um fundamento da educação, 

permite pensar sobre a conduta dos filósofos e teólogos que dedicaram-se a 

compreender a alma humana para pensar a formação do homem e a 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

808  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

sociedade. É possível entender a potencialidade como causa determinante 

para que a educação seja um processo inerente à existência do homem. A 

necessidade de que uma geração eduque a outra, no interior de uma vida em 

comum, ordenada por princípios racionais, aumenta conforme a sociedade 

se torna mais complexa. Em Platão, os mesmos princípios que regiam a 

organização da vida social, regeriam a conduta moral do indivíduo. Em 

Aristóteles, a política define a natureza do homem, ou seja, não está 

desvinculada de sua constituição biológica. É da união entre o intelecto 

(potencialidade suprema da alma humana) e o meio externo (natureza e 

relações sociais) que emerge o conhecimento, em forma de sabedoria 

instruída e comportamentos virtuosos. A noção de ‘animal político’ enseja 

uma teorização sobre o homem como ser pertencente à natureza e com 

características potenciais que não só permitem, como exigem, a vida 

coletiva e, sobretudo, a convivência política e, portanto, ética. Para que essa 

teorização fosse possível, era necessário analisar não só o comportamento 

que os homens já praticavam, mas, principalmente, a conduta que poderiam 

ter, desde que colocassem em desenvolvimento suas capacidades racionais.  

O entendimento de que, ao homem, é possível o desenvolvimento 

de uma segunda natureza foi base para a paideia grega, bem como para a 

patrística e para a escolástica. O ideal grego de virtude como algo relativo à 

ação humana e que depende, portanto, da formação do hábito de agir 

conscientemente de um determinado modo, está diretamente vinculado ao 

convívio social. É nas relações sociais que o homem pode apreender as 

ferramentas para desenvolver a razão e, por esse motivo, a educação moral 

das gerações mais jovens é necessária.  

Na patrística, Clemente de Alexandria assimila esse ideal como algo 

transcendente às necessidades terrenas e questiona: como é possível a um 

ser que pode compreender a verdade, escolher permanecer na ignorância? O 

propósito era salientar que os deuses da mitologia jamais poderiam oferecer 

o que Deus tornava possível. Aquele que tudo criou deu, somente ao 

homem, a possibilidade de voltar-se para a perfeição do criador. A educação 

era a exortação para a fé que pode ser entendida como a convicção de que o 

bem e a verdade existem e, ao homem, é permitido deles participar. O ideal 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    809 

platônico de que o homem, ao conhecer a si mesmo, compreenda que é ele, 

e não a verdade, que possui defeitos, é expresso em Clemente de Alexandria 

por meio da noção de humildade. Assim, desde que o homem entenda sua 

própria condição potencial, estará mais bem preparado para receber a luz do 

logos. A potencialidade passa a ter um caráter de perfeição eterna, sempre 

presente para que o homem salve sua alma do vício e da ignorância. Tanto 

para Clemente, quanto para Agostinho a potencialidade da alma é superior 

a qualquer potencialidade do corpo, pois significa o poder de aproximação 

com a ‘sua pátria’, que é Deus.  

A alma intelectiva como ponto de participação do homem no 

intelecto divino torna-se, também, o tema recorrente da escolástica. A 

apropriação do conhecimento da tradição filosófica e teológica é 

aperfeiçoada pelos escolásticos – especialmente por Tomás de Aquino – a 

tal ponto de criar um novo sistema de explicação da alma, segundo o qual 

era possível ao homem se perpetuar por meio do desenvolvimento 

intelectivo. Em Hugo de São Vítor, desenvolver a potência racional 

significava a concretização da dignidade moral, pois, se ao homem foi dada 

tão elevada potencialidade, a ação só poderia ser aprimorada diante da 

atualização da potência. O mesmo ocorre em Tomás de Aquino que explica 

que a inteligência humana é imperfeita, pois precisa raciocinar para chegar 

à verdade, parte da potência para o ato sempre. Em Tomás de Aquino é 

possível identificar tanto a importância da graça divina – que criou a 

potencialidade – quanto a necessidade de que o próprio homem, como 

‘senhor’ de suas ações, assuma sua forma humana, desenvolvendo a 

atualidade de suas potências.  

É importante compreender que os autores aqui apresentados vivem 

circunstâncias muito distintas, a aproximação entre eles incide na 

determinação em demonstrar que ao homem é possível fazer predominar a 

razão. Trata-se não de uma obrigatoriedade do indivíduo, mas de uma 

escolha possível devido à constituição de sua própria substância humana. 

Todavia, é o único meio de encontrar a felicidade, ou a salvação eterna, e é 

determinante na constituição da vida em comum. O bem e a verdade estão 

presentes como potência por toda a vida de cada homem e determinam suas 



A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval 

810  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ações, na medida em que são apreendidos. Aquele que educa ou exorta não 

retira o homem da condição potencial, mas pode contribuir para a 

atualização das potências. O mestre exorta, orienta, aponta caminhos, instrui 

sobre as ferramentas que podem tornar o estudante apto a buscar a luz do 

logos. A efetiva atualização da potencialidade, seja por meio do 

desenvolvimento dos hábitos virtuosos, seja pela fé em Deus, é uma escolha 

pessoal, individual, que não parte de necessidades externas à própria alma 

intelectiva. Esse entendimento orientava a formação que harmonizava a 

alma com a realidade e a moralidade – o conhecimento formulado pelas 

gerações anteriores é que se constituiu como raiz para o aprimoramento 

dessa concepção da alma humana. A paideia considerava o que o homem 

poderia ser, pois entendia-se que a vida em comum só poderia ser 

aprimorada com a formação e aperfeiçoamento da consciência. Para tanto, 

era necessário um padrão que estivesse acima dos desejos circunstanciais 

dos homens de cada tempo e esse padrão foi desenvolvido na antiguidade e 

no medievo com base na tradição teológica e filosófica.  

 

 

Referências 

 
AGOSTINHO. Sobre a potencialidade da alma. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

ARISTÓTELES. Política. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Bauru, SP: Edipro, 2009. 

ARISTÓTELES. Metafísica. São Paulo: Edipro, 2012. 

BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a história. São Paulo: Perspectiva, 1978. 

BOVETO, Lais. Hábito e subjetividade na educação: aproximações entre 

Aristóteles, Tomás de Aquino e a neurociência. 238 f. Tese (Doutorado em 

Educação). Universidade Estadual de Maringá, Programa de Pós-Graduação em 

Educação, Maringá, 2012. 

CLEMENTE DE ALEXANDRIA. Exortação aos gregos. São Paulo: É 

Realizações, 2013. 

CLEMENTE DE ALEXANDRIA. O Pedagogo. Campinas, SP: Ecclesiae, 2014. 

HUGO DE SÃO VITOR. Didascálicon. Campinas, SP: Vide, 2015. 

JAEGER, Werner. Paidéia. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

JAEGER, Werner. Cristianismo primitivo e paideia grega. Santo André, SP: 

Academia Cristã, 2014. 



Lais Boveto; Terezinha Oliveira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 779-811, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    811 

JOSEPH, Miriam. O Trivium: as sete artes liberais da lógica, gramática e 

retórica. São Paulo: É Realizações, 2008. 

NUNES, Ruy Afonso da Costa. História da Educação na Idade Média. Campinas, 

SP: Cedet, 2018. 

OLIVEIRA, Terezinha. A escolástica como filosofia e método de ensino na 

Universidade Medieval: uma reflexão sobre o mestre Tomás de Aquino. 

Notandum, São Paulo - Porto, n. 32, maio-ago 2013 

PLATÃO. A república. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2001. 

PLATÃO. Diálogos Socráticos III. São Paulo: Edipro, 2015. 

SILVEIRA, Sidney. A pedagogia do Logos divino. In: CLEMENTE DE 

ALEXANDRIA. Exortação aos gregos. São Paulo: É Realizações, 2013. 

TOMÁS DE AQUINO. A unidade do intelecto contra os averroístas. Lisboa: 

Edições 70, 1999. 

TOMÁS DE AQUINO. Suma Teológica. Iae. São Paulo: Loyola, 2002. 

 

 

Data de registro: 22/04/2021 

Data de aceite: 22/09/2021 



812  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 812,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    813 

 

 Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua 

constituição 

 

Augusto Rodrigues * 

Rodrigo Pelloso Gelamo ** 

 

Resumo: Objetiva-se perspectivar as discussões sobre o campo científico-filosófico 

“Ensino de Filosofia” e seu estatuto epistemológico, reconstituindo historicamente 

alguns acontecimentos e uma percepção possível de sua emergência na realidade 

brasileira. Primeiramente, retoma-se o debate através das pesquisas de Velasco, 

figura de destaque e agenciadora do assunto nos últimos anos. Apresentam-se suas 

teses e posicionamentos, cujos desdobramentos apontam para a existência de um 

campo científico-filosófico consolidado na última década. Posteriormente, 

reconstrói-se uma narrativa sobre a trajetória de criação e desenvolvimento do 

campo que ressoa em suas análises. Explora-se uma movimentação política e 

acadêmica ocorrida no final da década de 1990 e começo dos anos 2000, realizada 

por professores-pesquisadores de filosofia, que, ante a possibilidade do retorno da 

filosofia à educação básica, se unem a fim de lutar por uma territorialização do 

ensino de filosofia na própria filosofia, de modo a transformá-lo em um problema 

genuinamente filosófico, alargando os limites epistêmicos e institucionais da 

filosofia brasileira. Finalmente, destaca-se que um campo é consequência de uma 

disputa concorrencial e das tensões estabelecidas entre os diferentes núcleos de 

pesquisas, complexidade que não consegue ser dimensionada por uma única 

percepção dos acontecimentos, abrindo-se, assim, caminhos para investigações 

futuras. 

 

Palavras-chave: Ensino de filosofia; Campo Científico-Filosófico; História do 

Ensino de Filosofia 

                                                           

* Doutorando em Educação pela Faculdade de Filosofia e Ciências, Unesp. E-mail: 

augusto.rodrigues@unesp.br.  Lattes: http://lattes.cnpq.br/3407833104537871. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-2574-9897.  

** Doutor em Educação pela Faculdade de Filosofia e Ciências, Unesp. Professor do 

Departamento de Didática e do Programa de Pós-graduação em Filosofia e Educação da 

Faculdade de Filosofia e Ciências, Unesp. E-mail: rodrigo.gelamo@unesp.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7133231255687685. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1532-3243.  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-62439    

  

mailto:augusto.rodrigues@unesp.br
http://lattes.cnpq.br/3407833104537871
https://orcid.org/0000-0003-2574-9897
mailto:rodrigo.gelamo@unesp.br
http://lattes.cnpq.br/7133231255687685
https://orcid.org/0000-0003-1532-3243
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-62439
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-62439


Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

814  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Philosophy teaching: notes on the field and its constitution 

 

Abstract: The objective is to outline the discussions on the scientific-philosophical 

field “Philosophy Teaching” and its epistemological statute, historically 

reconstituting some events and a possible perception of its emergence in the 

Brazilian reality. Firstly, the debate is resumed through Velasco’s research studies, 

a prominent figure and agent of the subject in recent years. Her theses and positions 

are presented and the findings point to the existence of a scientific-philosophical 

field, which was consolidated in the last decade. Subsequently, a narrative about the 

trajectory of creation and development of the field that resonates in Velasco’s 

analyses is reconstructed. A political and academic movement that took place in the 

late 1990s and early 2000s is explored. Such movement has been carried out by 

philosophy professors-researchers, who, given the possibility of Philosophy's return 

to the High School level in Brazil, have gathered together in order to fight for a 

territorialization of Philosophy teaching in Philosophy itself, in order to transform 

it into a genuinely philosophical problem, expanding the epistemic and institutional 

limits of Brazilian philosophy. Finally, it is noteworthy that a field is the result of a 

competitive dispute and tensions established among different research centers, 

complexity that cannot be encompassed by a single perception of events, thus 

opening paths for future investigations. 

 

Key-words: Philosophy Teaching; Scientific-Philosophical Field; History of 

Philosophy Teaching 

 

 

 

Enseñanza de la filosofía: apuntes sobre el campo y su constitución 

 

Resumen: El objetivo es presentar una perspectiva de las discusiones sobre el 

campo científico-filosófico “Enseñanza de la Filosofía” y su estatuto 

epistemológico, reconstituyendo históricamente algunos hechos y una posible 

percepción de su emergencia en la realidad brasileña. En primer lugar, se retoma el 

debate a través de las investigaciones de Velasco, figura destacada y agente del tema 

en los últimos años. Se presentan sus tesis y posiciones, cuyos resultados apuntan a 

la existencia de un campo científico-filosófico consolidado en la última década. 

Posteriormente, se reconstruye una narrativa sobre la trayectoria de creación y 

desarrollo del campo que resuena en sus análisis. Se explora un movimiento político 

y académico que ocurrió a fines de la década de 1990 y principios de la de 2000, 

llevado a cabo por profesores-investigadores de filosofía, que ante la posibilidad del 

retorno de la filosofía a la educación básica, se unen para luchar por una 

territorialización de la enseñanza de la filosofía en la propia filosofía para 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    815 

transformarla en un problema genuinamente filosófico, ampliando los límites 

epistémicos e institucionales de la filosofía brasileña. Finalmente, se destaca que un 

campo es el resultado de una disputa competitiva y de tensiones que se establecen 

entre los diferentes centros de investigación, complejidad que no puede ser 

englobada por una percepción única de los hechos, abriendo así caminos para 

futuras investigaciones. 

 

Palabras clave: Enseñanza de la Filosofía; Campo Científico-Filosófico; Historia 

de la Enseñanza de la Filosofía 

 

 

Introdução  
 

 

 

 

Dado que se trata de uma área de pesquisa 

extremamente recente, ao menos até aqui a 

preocupação maior daquelas e daqueles que se dedicam 

ao tema não era a de delimitar a área, mas a de construir 

este campo no fazer cotidiano, seja nas escolas e nos 

espaços não-formais, seja na universidade. O 

amadurecimento e o volume crescente das pesquisas e 

das práticas, todavia, permitem-nos, nesse momento, 

debruçarmo-nos sobre o que temos feito e pensado e, 

por conseguinte procurar identificar naquilo que foi 

efetivamente realizado, alguma especificidade 

(VELASCO, 2021, p. 5). 

 

Recentemente, entre alguns integrantes do GT Filosofar e Ensinar a 

Filosofar da Associação Nacional de Pós-graduação em Filosofia (ANPOF), 

foi formado um grupo de trabalho para investigação do estatuto 

epistemológico do campo científico-filosófico “Ensino de Filosofia”. O 

contexto desse debate passa pelo agenciamento, principalmente, da filósofa 

Patrícia Velasco, que, por um lado, vem há algum tempo investigando o 

campo que circunscreve o ensino de filosofia e, por outro, assumiu 

politicamente uma das frentes do debate em torno do reconhecimento do 

ensino de filosofia, desejo antigo dos pesquisadores do tema, como linha de 

pesquisa pelos programas de filosofia brasileiros e, também, como uma área 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

816  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de pesquisa pelas agências de fomento nacionais1. O que se reivindica é uma 

cidadania-filosófica às pesquisas e projetos que assumem há, pelo menos, 

duas décadas o ensino de filosofia como um problema genuíno do campo da 

filosofia acadêmica. Isso se torna palpável em uma parte de sua recente 

pesquisa de pós-doutorado – “A constituição do ensino de filosofia como 

campo de conhecimento: mapeamento da área na década de 2008 a 2018” –

, em que mapeia, organiza os dados e analisa a produção dos integrantes do 

GT. Por meio de uma análise comparativa entre as produções acadêmicas – 

divididas em dois períodos históricos, 1997 a 2007 e 2008 a 20182  – e a 

realização de entrevistas, a filósofa investiga o que tais dados indicam sobre 

o estado da arte do ensino de filosofia no Brasil. Embora as pesquisas sejam 

desenvolvidas desde o final da década de 1990, a autora defenderá que a 

consolidação da temática como campo de pesquisa autônomo e profissional 

virá na década seguinte, momento em que a produção acadêmica tem um 

aumento considerável e é realizada com maior sistematicidade e de maneira 

                                                           

1 No decorrer de seus textos, Velasco utiliza os termos “campo” e “área de conhecimento” de 

forma semelhante. O termo campo é frequente no debate acadêmico e área é adotada pelas 

agências de fomento à pesquisa. Conceitualmente, ambos encontram seu sentido no referencial 

de Bourdieu e sua teoria dos campos (VELASCO, 2021, p. 3-5). Neste texto, procuraremos 

manter o diálogo com a autora, debatendo conforme as categorias por ela elencadas. Isso se dá 

por duas razões: (1) trata-se de um texto-experiência em que estamos a tatear o conceito de 

campo, experimentando suas possibilidades de enunciação ante os problemas apresentados; (2) 

queremos, na temporalidade de escrita desse texto, criar alianças com o projeto-político 

filosófico da autora, sem entravar, antecipadamente, uma querela conceitual, antes que haja a 

partilha de um comum. Só cabe uma pequena ressalva: reconhecemos que, ao conferir ao campo 

o adjetivo científico, a autora quer, dentro do referencial utilizado, trazer o sentido de que as 

pesquisas filosóficas são espaço acadêmico autônomo. Por nossa vez, adicionamos o termo 

“filosófico” para demarcar uma certa especificidade do registro acadêmico, concedendo à ideia 

de campo tanto sua dimensão acadêmica científica quanto suas práticas inerentes às relações da 

filosofia.  

2 Nesses recortes temporais feitos pela autora, há dois marcos que influenciam a produção na 

área: em 20 de dezembro de 1996, a Lei n. 9.394, Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (LDB), em cujo artigo 36 delimita, ainda de forma imprecisa, que os conhecimentos 

filosóficos, assim como os sociológicos, são necessários para a formação básica do cidadão; e 

a Lei nº 11.684, de 2 de junho de 2008 que inclui as disciplinas filosofia e sociologia como 

obrigatórias nos currículos do Ensino Médio. 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    817 

descentralizada, transformando o ensino de filosofia em objeto filosófico 

dos mais diferentes núcleos de pesquisa no Brasil.   

Esse texto procura dialogar com esse grupo liderado por Velasco, 

de modo a trazer nossas contribuições e percepções sobre alguns contornos 

marcantes à constituição do campo na realidade brasileira. Em um primeiro 

momento, vamos visitar os textos de Velasco para mapear suas proposições 

acerca do assunto e indicar sua importância nesse debate. Em um segundo 

momento, apresentaremos algumas notas históricas sobre o agenciamento 

político e acadêmico de alguns professores-pesquisadores em torno do 

ensino de filosofia, que parecem ressoar em suas pesquisas, guiando sua 

percepção do que é o campo e da emergência deste na realidade brasileira. 

Nosso objetivo, com isso, é aprofundar a análise feita por Velasco e mostrar 

que a constituição do campo de pesquisa do ensino de filosofia que ela 

propõe está respaldada em uma narrativa sobre a trajetória da criação e 

desenvolvimento de um debate em torno do ensino de filosofia no Brasil, 

cuja historicidade pode ser fundamental para melhor estabelecer o campo 

em questão.   

 

 

Ensino de filosofia: a existência de um campo científico-filosófico e a 

luta por uma área de pesquisa 

 

Na última década, o interesse pelo ensino de filosofia como 

problema de investigação filosófica aumentou substancialmente. Os núcleos 

formativos se diversificaram e a temática deixou de ser objeto concentrado 

nas mãos de poucos pesquisadores, proporcionando à discussão brasileira 

uma rica diversidade cultural e conceitual. São desenvolvidos mais projetos 

de pesquisa e de extensão, e são publicados mais artigos, capítulos e livros, 

como também o ensino de filosofia passa a ser um tema de pesquisa mais 

recorrente nos programas de pós-graduação, seja na Educação ou em 

Filosofia, e nos trabalhos de conclusão de cursos3. Talvez um exemplo 

                                                           

3 Conferir análise expandida da autora na terceira parte do livro em questão (VELASCO, 

2020a). 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

818  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

paradigmático da relevância do ensino de filosofia no contexto brasileiro de 

pesquisa filosófica seja o XVIII Encontro da ANPOF, realizado em Vitória, 

no Espírito Santo, em que “cerca de 10% dos trabalhos diziam respeito à 

temática em questão” (VELASCO, 2020a, p. 19). Inclusive, se olharmos 

nossos vizinhos latino-americanos, constataremos que, como destaca Kohan 

ao prefaciar o livro-registro do GT da Patrícia Velasco, “não há em qualquer 

país da América Latina nada que se compare, em organicidade, presença e 

força, a esse Grupo de Trabalho no mundo acadêmico da pós-graduação em 

filosofia de nossos países” (KOHAN, 2020, p. 16).  

Considerando o presente contexto, Velasco defende que as 

produções acadêmicas com o ensino de filosofia não são, nos dias atuais, 

fenômenos esporádicos ou colaterais da literatura filosófica, e sim 

expressam os resultados de pesquisas realizadas sistematicamente, 

constituintes, portanto, de “um campo epistemológico e profissional 

autônomo” (VELASCO, 2021, p. 3). Mesmo que os dados apresentados 

estejam circunscritos aos membros e em torno do GT, tais números não 

deixam de ser significativos à realidade brasileira, uma vez que 

correspondem aos trabalhos de pesquisadores e seus grupos que, a partir das 

diferentes regiões do país, assumem sistematicamente a responsabilidade 

filosófica de pesquisar o ensino de filosofia, como destaca a autora: 

 

[...] trata-se da literatura produzida por pesquisadoras e 

pesquisadores que há muito tempo assumiram o ensino 

de filosofia como problema de investigação, dedicam-

se ao tema com regularidade e defendem, em sua 

grande maioria, que não basta saber Filosofia para 

saber ensinar Filosofia (VELASCO, 2020a, p. 525). 

 

Desde a sua criação em 2006, a proposta do GT Filosofar e Ensinar 

a Filosofar era constituir-se como local propício à concentração de 

pesquisadores do ensino de filosofia no Brasil, a fim de que a área ganhasse 

organicidade e, consequentemente, potência expansiva, tal como é apontado 

por Kohan no primeiro relatório do GT: “pretendemos potencializar as 

forças hoje dispersas sobre o ensino de Filosofia nos programas de Pós-

Graduação das Universidades do Brasil para contribuir com um debate em 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    819 

crescente consolidação” (KOHAN, 2006, p. 2). O que os estudos de Velasco 

mostram é que isso se tornou uma realidade. Ao se expandir e fortalecer, “o 

grupo de trabalho da ANPOF Filosofar e Ensinar a Filosofar inclui 

definitivamente as relações entre Filosofia e Ensino no escopo das pesquisas 

filosóficas desenvolvidas no Brasil – consolidando-se uma subárea de 

conhecimento” (VELASCO, 2020a, p. 526). Tal como acontece aos 

diferentes objetos e práticas com a filosofia acadêmica – filosofia política, 

filosofia moral, filosofia da lógica, filosofia da linguagem, filosofia da arte, 

etc. –, o ensino de filosofia passa a ser “tomado como objeto e problema de 

investigação filosóficos”. Cria-se uma “Filosofia do ensino de Filosofia, 

subárea de conhecimento de cunho filosófico que toma para si as reflexões 

sobre os fundamentos teóricos e os pressupostos do referido ensino” 

(VELASCO, 2019b, p. 79-80). Por essa razão, a autora não reluta em dizer 

que se assistiu, “na década de 2008 a 2018, a consolidação das iniciativas 

de ensino, pesquisa e extensão na área (Filosofia do) Ensino de Filosofia” 

(VELASCO, 2020b, p. 31). 

É bem verdade que tal consolidação não pode ser deslocada das 

condições contextuais brasileiras dos últimos anos. O retorno obrigatório da 

filosofia à grade curricular da educação básica e o aparecimento de 

programas de aperfeiçoamento e valorização da formação de professores são 

fatores relevantes para despertar interesse acadêmico à área. Não podemos 

esquecer também que, com a criação recente de dois mestrados profissionais 

na área, somada à organização periódica de eventos nacionais, de coleções, 

dossiês e à criação de revistas – Revista NESEF Filosofia e Ensino (UFPR), 

Revista Digital de Ensino de Filosofia (UFSM) e a Revista Estudos de 

Filosofia e Ensino (CEFET- RJ) – há, atualmente, mais condições 

institucionais que impulsionam e acolhem as produções (VELASCO, 

2019a, p. 8-12)4. Porém, dentre todo esse contexto, é difícil ignorar o papel 

                                                           

4 Em pesquisa recente sobre a recepção do debate que envolve o ensino de filosofia, notamos 

que, além dessas que se colocam como centrais na publicização das pesquisas que envolvem 

esse tema, as Revistas Educação e Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia e a 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

820  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

estruturante dos integrantes do GT. São seus membros que, em muitos dos 

casos, estão envolvidos na criação das novas revistas, na luta pelo PROF-

FILO, na organização de dossiês e nos muitos dos eventos nacionais na área. 

Portanto, se o contexto é importante para esses inúmeros acontecimentos 

históricos que envolvem o “Ensino de Filosofia”, uma área de conhecimento 

não se faz sem a participação e o investimento vital direto dos agentes que 

a constituem. É a presença direta e indireta dos integrantes do GT e/ou de 

pesquisadores que foram formados pelos seus membros, somada à produção 

significativa de pesquisas na contemporaneidade, que nos permite dizer que 

temos, hoje, um campo científico-filosófico no Brasil. 

Remando contra a corrente da filosofia universitária – afinal, o 

ensino de filosofia “não figura como subárea nas agências de fomento à 

pesquisa e à formação de recursos humanos para a pesquisa no país e não 

nomeia uma linha de pesquisa sequer dos 43 programas acadêmicos de pós-

graduação em Filosofia vigentes” (VELASCO, 2020, p. 19) – Velasco força 

a comunidade filosófica brasileira a perceber que vivenciamos um 

acontecimento único na produção científica de filosofia, pois contamos, pela 

primeira vez na história do país, com uma produção acadêmica, participação 

ativa nos desenvolvimentos da área e mecanismos institucionais que 

elevaram o ensino de filosofia ao estatuto de pesquisa filosófica.  

No entanto, fazer a comunidade filosófica olhar para o ensino de 

filosofia como um campo de pesquisa autêntico, apto a reivindicar espaços 

na área da filosofia e de seus direitos institucionais científicos, não é algo 

tão simples. Por certo que, como a própria filósofa nos lembra, “a ignorância 

da comunidade filosófica nacional acerca das iniciativas e produções na área 

de Ensino de Filosofia é bastante grande” (VELASCO, 2019b, p. 80), 

ignorância esta que não deixa de estar estruturada em preconceitos históricos 

da filosofia acadêmica brasileira e de sua própria institucionalização. Entre 

                                                           
Latinoamericana de Filosofia e Educação (RESAFE) foram as que mais deram visibilidade 

sobre o tema. 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    821 

os diversos preconceitos, talvez o mais presente deles seja que, dentro da 

tradição universitária brasileira, estabeleceu-se uma “dicotomia entre fazer 

e o ensinar-aprender Filosofia” (VELASCO, 2014, p. 45, grifos nossos), 

consequência do próprio ofuscamento dos aspectos educacionais da 

filosofia. Embora desde os gregos a filosofia e a educação dos humanos 

estivessem intimamente ligadas, a partir de processos de formação de si com 

os outros, ainda, para boa parte da comunidade acadêmica, ensinar e 

aprender filosofia são considerados um problema e uma prática de ordem 

instrumental, e um ofício institucional inerente à vida acadêmica – à 

docência como profissão –, não sendo avaliados, portanto, como um 

problema e uma prática de ordem filosófica. Não é circunstancial que, 

mesmo com todas as mudanças legislativas recentes em torno da licenciatura 

e das pesquisas desenvolvidas com o ensino de filosofia, a formação do 

professor de filosofia e as questões filosófico-educacionais ainda tenham, 

hegemonicamente, um papel secundário nos cursos de filosofia.  

O problema é que, ao se decretar previamente o que é a filosofia, 

quais são seus objetos, práticas e como ela deve ser produzida dentro da 

instituição, elimina-se uma reflexão, uma abertura entre os próprios pares, 

sobre sua própria identidade e os seus diversos sentidos possíveis. Nesta 

conjuntura, quem se dedica profissionalmente à filosofia encontra 

dificuldades para filosofar de modo diferente daquele já instituído e 

institucionalizado, deparando-se com severos obstáculos, ao exemplo de 

“conseguir financiamento para as pesquisas e bolsas de estudos aos seus 

orientandos, publicações de artigos em periódicos e aceitação junto aos 

pares” (VELASCO, 2018, p. 64-65). Ora, se são as agências de fomento que 

estipulam quais são as subáreas da filosofia, se os artigos só são 

considerados filosoficamente relevantes desde a identidade imposta pela 

instituição, aqueles que fazem pesquisa em filosofia dependem, e muito, dos 

critérios estipulados. Assim, para além da historicidade constituinte da 

filosofia acadêmica brasileira, poderíamos nos perguntar se tal ignorância 

não é também institucionalmente estratégica, já que seria ela que não traria 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

822  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

legitimidade ao campo científico-filosófico que compõe as pesquisas com o 

ensino de filosofia, permitindo uma abertura na comunidade acadêmica e 

uma tensão das relações na reconfiguração da própria filosofia brasileira.  

Nesse sentido, a tensão que Velasco estabelece com a comunidade 

acadêmica não se reduz à simples questão de reconhecimento teórico, a fim 

de que os pares possam apenas assentir a qualidade filosófica das relações 

que os agentes envolvidos com o ensino de filosofia praticam. O que está 

em jogo é uma luta pelo esgarçamento dos limites-identitários institucionais 

postos pela filosofia acadêmica aos contornos do campo filosofia no Brasil, 

dentro dos quais se disputa cidadania-filosófica em editais, financiamentos, 

acolhimento e alocação do que já se desenvolve fora dela, primordialmente 

nos departamentos e nos programas de pós-graduação em educação. 

Enquanto a filósofa tensiona a comunidade acadêmica a olhar com 

maior atenção para aquilo que já se desenvolve pelos seus pares atopos, ela 

também força os próprios pesquisadores do ensino de filosofia a olhar para 

esse recente campo em constituição. Ao apresentar os dados e suas análises, 

ela nos mostra que, apesar dos diferentes horizontes teóricos das pesquisas, 

muitas questões e desafios à área são compartilhados, passíveis de 

estabelecermos alianças pela melhora e aprimoramento de nosso campo 

científico-filosófico. Como, em muitas das vezes, desenvolvemos nossas 

pesquisas sem nos conhecermos e nos referenciarmos, ou seja, quase sem o 

apoio da tradição filosófica – e, no caso, referimo-nos à própria tradição do 

campo “Ensino de Filosofia” –, perdemos a oportunidade de nos organizar 

e enriquecer nossas trajetórias. Quando ela publiciza um primeiro 

repositório acadêmico da área, “entende-se que o inventário realizado das 

produções bibliográficas do GT seja – pré-texto para que possamos ler uns 

aos outros, umas às outras, e umas aos uns; para que possamos referenciar, 

dialogar com os/as colegas, seus textos, suas ideias” (VELASCO, 2019a, p. 

19).  

No entanto, suas pesquisas são apenas o início de uma caminhada a 

ser construída coletivamente. Atualmente, esse repositório está em 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    823 

ampliação, juntamente com uma análise filosófica dessas produções. Como 

dissemos no início do presente texto, alguns membros do GT estão reunidos 

para discutir o estatuto epistemológico da área; é uma forma que criamos 

para, através do conhecimento de nossa própria tradição, das heranças que 

ressoam naquilo que somos, nos fortalecermos. Para tanto, organizamo-nos 

com o intuito de criar um “inventário das pesquisas no âmbito do Ensino de 

Filosofia”, que sirva para ampliar o primeiro repositório das produções 

acadêmicas da área no Brasil, englobando as pesquisas – monografias, 

dissertações e teses –, produzidas nos mais diferentes cursos de graduação e 

pós-graduação. Por um lado, será a ampliação do repositório que também 

alimentará as discussões do estatuto epistemológico do campo, pois nos 

possibilitará acompanhar, problematicamente, a produção das pesquisas 

com o ensino de filosofia na contemporaneidade. Como diz Velasco, trata-

se de um “[...] movimento necessário que permitirá problematizarmos os 

processos, as concepções formativas, as trajetórias acadêmicas, os 

referenciais teóricos e a inserção na educação básica de diversos/as 

profissionais que atuam na área, nas diferentes regiões do país” (VELASCO, 

2019b, p. 81). Isso nos ajudará, ainda, a verificar a extensão das pesquisas 

com o ensino de filosofia no Brasil e medir as dispersões discursivas das 

pesquisas realizadas pelos integrantes no GT. Afinal, se o GT se torna o 

lugar de concentração acadêmica na área, quais seriam os impactos em 

outros contextos que não de nossos grupos e pares? É algo ainda a se 

verificar. Por outro lado, a quantificação desses trabalhos acadêmicos nos 

dará também mais força institucional, permitindo-nos sistematizar 

qualitativamente a consolidação do campo. Assim, ao mesmo tempo em que 

mapeamos as produções acadêmicas para quantificá-las, mostrar 

numericamente o crescimento da área na contemporaneidade, rastreamos e 

investigamos que campo é esse que nos tornamos, com a expectativa de, 

quem sabe, conquistarmos nossa cidadania-filosófica. 

O amadurecimento da área nos permite debruçar sobre o que temos 

feito e procurar identificar, naquilo que é efetivamente realizado, nossa 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

824  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

especificidade. Sabendo que, ainda na contemporaneidade, coube aos 

pesquisadores fazer parte de uma “comunidade filosófica vivenciando uma 

relação com outras filosofias e/ou outras maneiras de filosofar que não 

fazem parte do modelo reconhecido e valorizado” (VELASCO, 2018, p. 65), 

a autora convoca os integrantes do campo a lutar, conjuntamente, pela 

autonomia de nossa área: 

 

 

Estaríamos dispostos, agora, a criar e defender um 

projeto político de autonomia epistemológica da área? 

Conseguiríamos sensibilizar outros segmentos, 

mostrando os impactos de tal projeto? Seria o projeto 

político em questão pertinente? Seria viável? [...] o 

reconhecimento institucional do Ensino de Filosofia 

como subcampo científico implica não só a 

consideração da autoridade de um grupo de agentes e 

seu dever de propor e gerir um projeto político-

pedagógico de formação de professores de Filosofia, 

mas – e este parece ser o ponto mais problemático – a 

atribuição de um poder político e de um capital social 

que poderá reconfigurar o jogo de forças hoje vigentes 

na comunidade acadêmica filosófica (VELASCO, 

2021, p. 22). 

 

O que Velasco faz é re-apresentar e atualizar as virtualidades de um 

movimento político-institucional e um movimento político-filosófico, 

característico ao campo “Ensino de Filosofia”. Luta pela cidadania-

filosófica de uma subárea e insiste em tensionar as relações que nós, 

pesquisadores e professores, estabelecemos com o ensino de filosofia, de 

modo que o autoconhecimento da tradição da qual fazemos parte dê maior 

autonomia e potencialidade às nossas práticas. Essas duas linhas de atuação 

já eram postas como imprescindíveis ao desenvolvimento do debate em 

torno do ensino de filosofia no Brasil por Walter Kohan, há 20 anos, em sua 

palestra de abertura do I Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de 

Filosofia. Naquele contexto, com a recente promulgação da LDB/96 e da 

organização de uma grande movimentação dos professores de filosofia que 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    825 

lutava pelo retorno obrigatório da disciplina no ensino médio, Kohan 

acentua a importância de organicidade, tanto em um viés político-

institucional – em busca do direito à filosofia na educação básica, da 

melhoria dos cursos de formação dos professores, por melhores condições 

de trabalho, etc. –, e também em um viés político-filosófico, que 

problematize as práticas que nós, professores e  pesquisadores, temos com 

a filosofia. As conquistas recentes e uma luta institucional de direito à 

filosofia não poderiam ofuscar esse olhar interno para como ensinamos e 

aprendemos filosofia na contemporaneidade: 

 

Há uma situação aparentemente favorável ao ensino de 

filosofia no país. Pelo menos nas instituições 

educacionais, a filosofia ganha cada vez mais espaço. 

[...] Essa situação, entretanto, longe de ser contemplada 

benevolentemente, precisa ser pensada criticamente. 

Por um lado, há uma importante questão político-

institucional por trás. Nós, professores de filosofia, 

precisamos organizarmo-nos para brigar por condições 

econômicas, profissionais e políticas que tornem 

possível um ensino de filosofia levado a sério nas 

escolas. [...] Há uma outra luta para dentro, não para 

fora, menos político-institucional e mais político-

filosófica. Com efeito, há no interior do movimento 

dos professores de filosofia um adversário talvez mais 

difícil, certamente não menos importante. Mais difícil 

porque não é tão visível, quanto um oponente externo, 

e não menos importante porque podem faltar muitas 

coisas ao ensino de filosofia, mas, certamente, não 

pode se ausentar a própria filosofia. É da relação que 

temos com a própria filosofia, nós professores de 

filosofia (KOHAN, 2002, p. 38-39). 

 

 

De certa forma, esse texto de Kohan não deixa de ressoar e se 

atualizar na contemporaneidade, porque potencializa ainda os movimentos 

do campo. Mesmo que as pesquisas com o ensino de filosofia tenham 

alcançado um patamar não visto no cenário brasileiro, como mostra Velasco, 

isso não encerra nossas lutas político-institucionais e político-filosóficas, 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

826  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

movimentos que, ao nosso ver, sintetizam em uma só e indissociável frente 

político-filosófica. Velasco apanhou essa virtualidade e nô-la lançou, 

atualizando-a. Quando a filósofa publica o acervo e expõe suas análises do 

campo, ela não só agencia e atualiza um enfrentamento na esfera 

institucional para a área “Ensino de Filosofia”, bem como força seus agentes 

a refletir filosoficamente sobre o vínculo que mantêm com a filosofia.  

A questão que ainda fica insistindo nesse texto é a de como nos 

inserimos nesse debate. Pensamos ser potente à discussão a retomada dos 

acontecimentos e da historicidade que marcam uma percepção da 

emergência do campo no Brasil, percepção a qual parece estar pressuposta 

nos recortes das pesquisas de Velasco e na maneira como concebe os 

desenvolvimentos do campo. Resgataremos uma narrativa que aponta para 

os investimentos político-filosóficos dos professores-pesquisadores de 

filosofia, ocorridos na passagem da década de 1990 e início dos anos 2000, 

e interpreta-os como um momento crucial para que o ensino de filosofia 

fosse territorializado na própria filosofia, alargando os limites epistêmicos e 

institucionais da filosofia brasileira. Esse agenciamento coletivo significou, 

nessa leitura, uma mudança de perspectiva com os problemas do ensino de 

filosofia, abarcando tanto as condições institucionais para um ensino de 

filosofia na educação básica e no nível universitário com qualidade 

filosófica, uma outra condição para as licenciaturas de filosofia do país, 

como também tensionando a relação que se tem com a própria filosofia 

quando se propõe a ensiná-la, aprendê-la e a pesquisá-la – uma relação não 

mais de formação geral do professor, e sim uma formação filosófica.    

 

 

Filosofia do ensino de filosofia: uma percepção sobre a emergência do 

campo no cenário brasileiro 
 

 

Há de se pontuar que as pesquisas sobre Ensino de 

Filosofia vêm sendo feitas no Brasil desde a década de 

1990 [...] reivindicando a consideração do ensino sob 

perspectiva filosófica e a integralidade das 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    827 

licenciaturas enquanto curso de graduação 

(VELASCO, 2019a, p. 7-8). 

 

Segundo Velasco, o ensino de filosofia ser tratado como problema 

filosófico é um dos aspectos que une os mais diferentes pesquisadores 

brasileiros na área contemporaneamente (2020b, p. 14). Apesar dos 

diferentes horizontes teóricos, os pesquisadores reconhecem que “as 

reflexões sobre o Ensino de Filosofia estarão, sempre, imbricadas por 

perspectivas filosóficas, não havendo imparcialidade docente na seleção de 

conteúdos e métodos de ensino, nem tampouco nas discussões sobre estes 

últimos” (VELASCO, 2019b, p. 79). Não só diferentes concepções de 

filosofia implicam em distintos modos de ensinar e aprender filosofia – o 

que já exigiria uma tomada de posição e de discussão dos pressupostos a ela 

inerentes, mas também o ato de ensiná-la e aprendê-la, qual seja a 

concepção, remeter-nos-ia a uma gama de problemáticas que torna essencial 

uma intervenção filosófica. Por exemplo: é possível ensinar filosofia, 

transmiti-la de um filósofo a um não-filósofo?; o que se espera que o outro 

aprenda quando alguém se propõe a ensinar filosofia?; o que significa 

aprender filosofia?; seria o processo de aprendizagem filosófica semelhante 

ao processo de aquisição de um conhecimento em geral?; qual é a relação a 

ser estabelecida entre o ensino e aprendizagem da filosofia com a tradição 

filosófica e o presente? Enfim, responder a tais questões nos inserem em 

problemas cujas resoluções nos levariam às discussões epistemológicas, 

estéticas, políticas, éticas e filosófico-educacionais, ou seja, nos conduziria 

à tradição filosófica. Por essa razão, como demarca a autora, a 

indissociabilidade entre a filosofia e o ensino de filosofia é uma questão de 

conceito, que evidencia e põe em jogo a relação que cada um tem com o 

filosofar e o ensinar a filosofar, e não só de estratégias de ensino, didática 

ou metodológica – tal como nos apresenta Cerletti em sua obra O ensino de 

filosofia como problema filosófico (2009), trabalho que, para Velasco, se 

torna leitura obrigatória à área para entendimento da construção filosófica 

do problema de ensinar e aprender filosofia (VELASCO, 2019b, p. 79).  

A alusão ao filósofo argentino Alejandro Cerletti e seu livro não 

aparece coincidentemente nos textos de Velasco. Por certo que seus 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

828  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

trabalhos embasam discursivamente muitas das pesquisas no campo, ou, 

pelo menos, são utilizados para demonstrar a necessidade conceitual 

filosófica com o ensino de filosofia, a sua transformação em um problema 

filosófico. No entanto, mais do que uma referência teórica – ou uma obra 

canônica, como é habitual ao modus operandi da filosofia acadêmica – as 

pesquisas do filósofo argentino fazem ressoar a discursividade de um 

momento historicamente crucial à realidade da área “Ensino de Filosofia”, 

uma nova construção discursiva com o ensino de filosofia em emergência 

no solo brasileiro.   

Em um nível mais amplo, a publicação do seu livro apresenta a 

tônica dos últimos anos de debate na América Latina. Como o próprio autor 

expõe em sua conclusão, os estudos mais recentes sobre o ensino de 

filosofia, referindo-se, nesse caso, à Argentina, modificaram seu campo 

problemático. Há algumas décadas, a “questão do ‘ensino de filosofia’ não 

constituía um problema filosófico relevante” à comunidade acadêmica 

(CERLETTI, 2009, p. 89). É só recentemente que se começa a entender o 

“ensino de filosofia como um campo complexo de problematização 

filosófica, com teorias e questões singulares” (CERLETTI, 2009, p. 90). 

Esta mudança conceitual de perspectiva, dentro da qual Cerletti se considera 

inserido, vai invadindo a maneira como procuramos pensar o ensino de 

filosofia na contemporaneidade brasileira. Por vezes, são os próprios textos 

de Cerletti, a sua participação e a circulação de algumas de suas teses nos 

eventos, nos fóruns regionais brasileiros e nos dossiês especializados do 

ensino de filosofia que funcionam como intercessão para que os professores-

pesquisadores enunciem a perspectiva por meio da qual se pensarão as 

questões do ensino de filosofia. Entretanto, existem inúmeros outros autores 

que fazem circular essa perspectiva na área. Antes mesmo de um autor, de 

um sujeito, trata-se de um tensionamento produzido no movimento coletivo 

de professores de filosofia, cujo percurso histórico é narrado como uma 

tentativa de territorializar, em transformar conceitualmente, o ensino de 

filosofia em um problema da ordem da filosofia.  

Na realidade, a própria Velasco, em seus textos, sempre faz 

referência a uma movimentação que a antecede e na qual suas pesquisas 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    829 

estão inseridas. Ainda em 2011, em busca de fundamentar o ensino de 

filosofia como problema filosófico, ela diz ao seu leitor que, diferentemente 

da forma como “a temática do ensino de filosofia foi usualmente tratada, 

[isto é] como uma questão educacional e, como tal, pesquisada por 

pedagogos e filósofos da educação”, ela se inserirá em um movimento, “da 

última década, [para o qual] o ensino de filosofia passou propriamente a 

figurar como problema de pesquisa filosófica” (VELASCO, 2011, p. 28). 

Tal posicionamento é retomado em seus artigos mais recentes, quando diz 

que suas pesquisas se fazem “na esteira de um movimento crescente nas 

últimas décadas, no Brasil e nos países da América Latina”, para o qual 

“ensinar (e aprender) Filosofia demanda uma inserção na Filosofia 

(VELASCO, 2019b, p. 79 – grifos da autora). O que é este movimento 

crescente nas últimas décadas, cuja força impulsiona suas pesquisas 

filosóficas com a temática? Já que suas pesquisas foram feitas junto aos 

integrantes do GT, será que este movimento se inicia com a criação do 

mesmo?  

Isso poderia ser plausível, em uma leitura mais apressada. O que de 

fato aconteceu é que o GT trouxe para dentro de si boa parte dos 

pesquisadores da área, impulsionando as produções e o debate em torno do 

tema. São alguns desses agentes e seus grupos que se posicionaram 

criticamente à forma como até então o ensino de filosofia era pensado na 

realidade brasileira, criando uma disputa discursiva pela legitimidade do 

tratamento dos problemas da área, a fim de constituir novas linhas 

demarcatórias para o tema. Mesmo que, atualmente, o GT seja o principal 

local de pesquisadores e professores que se dedicam filosoficamente ao 

ensino de filosofia no Brasil, ele é efeito de uma movimentação acadêmica 

e política que o antecede, como demonstra a autora a partir do recolhimento 

dos depoimentos históricos da criação do grupo: 

 

 

[...] o GT, já em sua criação, aspirava refletir 

filosoficamente sobre temas e problemas concernentes 

à Filosofia e seu ensino, consolidando-se como um 

espaço que carrega as produções da área [...] De fato, 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

830  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

sua gestação aconteceu a partir das atividades de 

investigação realizadas por pesquisadores e 

pesquisadoras em diversas regiões do país. [...] Além 

do envolvimento acadêmico de pesquisadores e 

pesquisadoras com as investigações sobre/em Ensino 

de Filosofia, há que se mencionar, igualmente, o 

engajamento político que antecedeu à fundação do 

Grupo de Trabalho Filosofar e Ensinar a Filosofar 

(VELASCO, 2020a, p. 25-28 – grifos da autora).  

 

Que atividades acadêmicas e que engajamento político são esses? 

Como dissemos anteriormente, o ponto inicial perpassa a LDB de 1996 que 

previa, ambiguamente, a necessidade dos conhecimentos filosóficos à 

formação da educação básica. É a partir dela que começou a ganhar força e 

contexto a associação entre professores-pesquisadores de filosofia na 

realidade brasileira, os quais se organizaram e realizaram uma série de 

encontros, congressos e fóruns de discussão, permitindo uma articulação 

mais orgânica em torno do destino do ensino de filosofia no Brasil. 

Enquanto uma das pautas, evidentemente, foi a luta legislativa pelo retorno 

da disciplina à grade curricular obrigatória do ensino médio, desejava-se, 

concomitantemente, abrir um campo de pesquisa, promover um debate mais 

conceitual, de modo a pensar os problemas relativos à temática do ensino de 

filosofia e não simplesmente lutar corporativamente por um espaço na 

escola. 

Os agentes envolvidos eram, em sua grande maioria, professores da 

educação básica, professores universitários e pós-graduandos que 

habitavam os departamentos da área da educação e realizavam suas 

pesquisas em programas de pós-graduação em educação e não de filosofia. 

Esse é um diagnóstico corrente nas produções acadêmicas que analisam o 

lugar da produção filosófica do ensino da Filosofia, e, para citar apenas um 

exemplo disso, fazemos referência a uma passagem de Danelon: “[...] com 

algumas exceções, são os filósofos que elegeram a educação seu tema 

privilegiado de pesquisa, que têm enfrentado o problema do ensino de 

filosofia” no Brasil (DANELON, 2008, p. 16-17). De maneira geral, os 

professores universitários de filosofia não utilizaram tanto de sua força 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    831 

institucional e política – seus acessos aos veículos de comunicação que 

semanalmente faziam uso para suas análises filosóficas –, para se inserirem 

nesse debate. Não só os “departamentos de filosofia das principais 

universidades públicas ainda se encontram afastados desta preocupação” 

(FÁVERO et al, 2004, p. 276), como também houve, em muitos dos casos, 

“resistência de grande parte dos professores de Filosofia do ensino superior” 

pelo retorno da disciplina (MAATAR, 2017, p. 72). 

O Congresso Internacional de Filosofia com Crianças e Jovens, 

promovido em julho de 1999 pelo projeto Filosofia na Escola, sediado na 

Faculdade de Educação da Universidade de Brasília5, tornar-se-ia um 

momento referencial para essa articulação acadêmica. Apesar de seu intuito 

central consistir no debate da filosofia e infância, houve a criação de uma 

mesa redonda para discutir o tema “A filosofia no ensino médio”. Foi neste 

evento, conforme nos diz Silvio Gallo6, que “principiamos a trocar 

impressões e experiências, que começamos a nos debruçar com mais rigor 

sobre o tema do ensino de Filosofia” (GALLO, 2004, p. 11).  

No ano seguinte, realizar-se-ia o I Congresso Brasileiro de 

Professores de Filosofia7. Diante da percepção do contexto do ensino de 

filosofia no Brasil, que indicava um descaso hegemônico da comunidade 

acadêmica filosófica, a desarticulação entre os professores da área, a 

inexistência de um campo de pesquisa e, consequentemente, a rarefeita 

produção bibliográfica, percebe-se a “necessidade de construir uma 

                                                           

5 Diante do contexto da LDB, os idealizadores do evento organizaram a mesa “Filosofia no 

Ensino Médio” com representantes de diversos países – entre eles, François Galichet, 

coordenador de um grupo de pesquisa na área (ALEPH) na Universidade de Estrasburgo na 

França; Alejando Cerletti, coordenador do Programa de Formação de professores de filosofia 

do ensino médio “La UBA y los professores” da Universidade de Buenos Aires Argentina; 

Maurício Langón, Inspetor Geral de Filosofia, do Ministério de Educação em Montevidéu, 

Uruguai; e Sílvio Gallo, apresentado como proeminente figura nacional nesta área (KOHAN; 

LEAL, 1999, p. 12). 

6 Essa narrativa da história recente do debate do ensino de filosofia seria repetida pelo autor no 

II Congresso Brasileiro de Professores de Filosofia (GALLO, 2013).      

7 Evento realizado em Piracicaba, São Paulo, em outubro de 2000. Tal evento contou com a 

publicação de uma coletânea: GALLO, Sílvio; CORNELLI, Gabriele; DANELON, Márcio 

(Org.). Filosofia do Ensino de filosofia. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 190 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

832  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

articulação regional e nacional dos professores de Filosofia, bem como de 

construir estratégias para pressionar os governos para introduzir a Filosofia 

como disciplina obrigatória no ensino médio” (GALLO, 2013, p. 15). 

Partindo da experiência do Fórum Sul de Coordenadores dos Cursos de 

Filosofia, que já havia realizado os Encontros dos Cursos de Filosofia do 

Sul do Brasil8, e que convocavam para um primeiro encontro sobre o ensino 

de filosofia – Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia –, 

inspirou-se na ideia da criação de fóruns regionais que ampliassem a 

organização e debate entre os professores sobre o ensino de filosofia no 

Brasil. Acreditou-se que “não seria oportuno criar mais um órgão, como 

uma Associação Brasileira de Professores de Filosofia, sem uma articulação 

mais orgânica em nível estadual e regional”. Seria, então, por meio do 

“fortalecimento regional da organização de professores e aprofundamento 

do debate em torno do ensino da Filosofia” que, no futuro, se possibilitariam 

ações de caráter mais geral (GALLO, 2013, p. 15-16). Assim, da experiência 

do Fórum Sul9 são criados os Fórum do Centro-Oeste de Ensino de 

                                                           

8 Sobre a historicidade da criação do Fórum Sul, conferir o texto de Tomazetti e Benetti (2015). 

9 Foram organizados nove eventos com a resolução de publicação de coletâneas com as 

principais conferências e comunicações das mesas-redondas. I Simpósio Sul-Brasileiro sobre o 

Ensino de Filosofia e o III Encontro dos Cursos de Filosofia do Sul do Brasil (Universidade de 

Passo Fundo, abril de 2001). FÁVERO, Alberto; RAUBER, Jaime José; KOHAN, Walter 

Omar (Org.). Um olhar sobre o ensino de filosofia. Ijuí: Ed. Unijuí, Brasil, 2002, 296p. (Coleção 

Filosofia e Ensino). II Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia. (Universidade 

Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul, abril de 2002). PIOVESAN, Américo. 

et al (Org) Filosofia e Ensino em Debate. Ijuí: Ed. Unijui, 2002, - 632p –(Coleção filosofia e 

ensino 2). III Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia (PUC-Paraná, abril de 2003). 

ROLLA, Aline Bertilha Mafra. SANTOS-NETO, Antônio; QUEIROZ, Ivo Pereira de (Org). 

Filosofia e Ensino: possibilidades e desafios. Ijuí: Ed. Unijuí, 2003. –280p – (Coleção filosofia 

e ensino 4). IV Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia (UNISINOS, São Leopoldo, 

RS, maio de 2004). CANDIDO, Celso; CARBONARA, Vanderlei. Filosofia e Ensino: um 

diálogo transdisciplinar. Ijuí: Ed. Unijuí, 2004. – 584p – (Coleção filosofia e ensino 5). V 

Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia. RIBAS et al (Org.). Filosofia e ensino: A 

filosofia na escola. Ijuí: Ed. Uniju, 2005. – 504p – (Coleção filosofia e ensino; 7). VI Simpósio 

Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia; I Congresso Internacional sobre filosofia na 

Universidade; VIII Encontro de Cursos de Filosofia do Sul do Brasil (Universidade Estadual de 

Londrina, maio de 2006). MAAMARI, Adriana Mattar; BAIRROS, Antônio Tadeu de; 

WEBER, José Fernandes (Org). Filosofia na Universidade. Ijuí: Ed. Unijuí, 2006. –328p. – 

(Coleção filosofia e ensino; 9). VII Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia. 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    833 

Filosofia10, Fórum Sudeste de Ensino de Filosofia11 e o Fórum Norte-

Nordeste do Ensino de Filosofia. Junto com articulação regional, também se 

foi acordado o esforço pela criação de linhas de pesquisas com o ensino de 

filosofia na pós-graduação e do incentivo à publicação, como destaca 

Cornelli na introdução da coletânea que marcaria o referido congresso: 

 

 

Além destas e muitas outras palavras que marcaram o 

Congresso, restaram indicativos de continuidade e 

vários projetos concretos, como os de organizar fóruns 

de professores de filosofia em nível regional, da 

oportunidade de realizar em breve um II Congresso 

Brasileiro de Professores de Filosofia, de redobrar o 

esforço para a realização de novas publicações nesta 

área, de criar linhas de pesquisa específicas sobre o 

                                                           
SARDI, Sérgio Augusto; SOUZA, Draiton Gonzaga de; CARBONARA, Vanderlei (Org). 

Filosofia e sociedade: perspectivas para o ensino de filosofia. Ijuí: Ed. Unijuí, 2007. – p 568. – 

(Coleção filosofia e ensino; 11). VIII Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia 

(Universidade de Caxias do Sul-RS, maio de 2008). KUIAVA, Evaldo Antônio; Sangalli, 

Idalgo José; Carbonara, Vanderlei (Org). Filosofia, formação docente e cidadania. Ijuí: Unijuí, 

2008. IX Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia (Centro Universitário Metodista 

do IPA em Porto Alegre, maio de 2010). NOVAES. José Luís Correa; AZEVEDO, Marco 

Antonio Oliveira de (Org). Filosofia e seu ensino: desafios emergentes. Porto Alegre: Sulina, 

2010. – p. 215 -. 

10 Fórum de Ensino de Filosofia do Centro-Oeste (Universidade de Brasília, junho de 2001 – I 

Encontro Internacional “Filosofia e Educação”). Publicado na respectiva coletânea: KOHAN, 

Walter (Org). Ensino de Filosofia: Perspectivas. Belo Horizonte: Autêntica, 2005 [2002], p. 

296. II Fórum de Ensino de Filosofia do Centro-Oeste (Universidade Católica de Goiás, 

novembro de 2003). III Fórum de Ensino de Filosofia do Centro-Oeste (Universidade de 

Brasília, novembro de 2003), publicado em forma de dossiê na revista Resafe Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/issue/view/280. Acesso em: 04 abr. 2021. IV Fórum 

de Ensino de Filosofia do Centro-Oeste (Universidade Federal de Goiás, outubro de 2004). 

11 I Fórum Sudeste de Ensino de Filosofia (Universidade Metodista de Piracicaba, 29 de 

novembro e 1 de dezembro de 2002), publicado na seguinte coletânea: GALLO, Sílvio; 

DANELON, Márcio; CORNELLI, Gabriele (Org). Ensino de Filosofia: Teoria e Prática. Ijuí: 

Unijuí, 2004, 272p. II Fórum Sudeste de Ensino de Filosofia/ II Encontro Internacional de 

Filosofia e Educação (Universidade do Estado do Rio de Janeiro de 2004), publicado em três 

coletâneas: KOHAN, Walter Omar (Org). Políticas do ensino de filosofia. Rio de Janeiro: 

DP&A, 2004; KOHAN, Walter Omar (Org). Filosofia: caminhos para seu ensino. Rio de 

Janeiro: DP&A, 2004. KOHAN, Walter Omar (Org,). Lugares da Infância: Filosofia. Rio de 

Janeiro: DP&A, 2004. 

https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/issue/view/280


Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

834  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ensino de filosofia em nível de pós-graduação (2003, 

p. 13-14).  

 

Na luta pelo retorno da filosofia à educação básica, podemos 

mencionar, por exemplo, a Carta de Piracicaba, que manifestou apoio aos 

senadores e deputados pela aprovação do PL nº. 3178/97, como também a 

Carta de Londrina, elaborada no evento do VI Simpósio Sul-Brasileiro 

sobre o Ensino de filosofia. Esta última, em especial, foi encaminhada 

pessoalmente aos conselheiros do CNE (Conselho Nacional da Educação) 

antes e durante a votação da resolução do Parecer n. 38/2006. Contou ainda 

com os signatários de representantes da ANPOF, CAPES, CRUB (Conselho 

de Reitores das Universidades Brasileiras), os membros de cada fórum 

regional e de todos os simpatizantes pela volta da disciplina a educação 

básica. De acordo com Maatar, uma das organizadoras da sexta edição do 

Simpósio Sul-Brasileiro, a “petição e a representação do fórum, naquele 

momento [das discussões no CNE], tiveram caráter nacional e podem ser 

consideradas o primeiro gesto político de uma articulação nacional que 

reuniu todos os fóruns do país” (2017, p. 71). 

Não obstante a frente político-institucional, em defesa do retorno da 

filosofia à educação básica, uma característica dos fóruns regionais e dos 

eventos por eles organizados é a emergência também de uma frente político-

filosófica de uma área que procura, principalmente, pensar seus próprios 

pressupostos, como bem ilustram a apresentação de Gallo e Kohan ao dossiê 

A Filosofia e seu ensino, publicado na revista Caderno CEDES, em 2004:   

 

 

[...] pode soar curioso este apelo a certa 

incompatibilidade entre o Estado e o pensamento 

filosófico quando parece que os que defendem o ensino 

de filosofia buscam, sobretudo, a anuência ou o aval do 

Estado. Em parte o é. Mas isso não nos preocupa. Se 

fosse verdade que hoje os debates sobre o ensino de 

filosofia se concentram, no Brasil, na luta pela sua 

obrigatoriedade como disciplina, esta apresentação – e 

também, por que não, este conjunto de artigos – poder-

se-ia ler como um signo de preocupação desse caráter. 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    835 

Não que sejamos contra a obrigatoriedade da 

disciplina, mas sim que a concentração do debate 

sobre essa questão esconderia uma ausência 

preocupante do pensamento sobre si própria, a 

interrogação sobre o valor e o sentido de sua tarefa. 

Se fosse verdade que os debates sobre o ensino de 

filosofia se concentram na defesa de uma 

obrigatoriedade, algo de muito pouco filosófico estaria 

tomando quase toda a cena. Felizmente, pensamos que 

as coisas não são tais. [...] Permanentemente há 

eventos, relatórios de pesquisas, produção de livros, 

linhas de pós-graduação. Os Fóruns Regionais de 

Ensino de Filosofia, surgidos do Congresso Brasileiro 

de Professores de Filosofia, em Piracicaba, SP, em 

novembro de 2000, são uma amostra desta vitalidade. 

[...] E, sobretudo, há uma produção intelectual diversa, 

poderosa, inquietante. Este número do Caderno 

CEDES pretende afirmar essa diversidade, essa força e 

essa inquietude. Não o anima qualquer identidade 

filosófica ou ideológica, para além da tentativa de uma 

área pensar-se a si própria, a seus pressupostos, a seus 

valores e sentidos em nosso momento (GALLO; 

KOHAN; 2004, p. 254 – grifos nossos). 

 

Essa passagem não só reforça uma interpretação da importância do 

agenciamento acadêmico e político que surgiu, na realidade brasileira, com 

o I Congresso Brasileiro de Professores de Filosofia, assim como mostra um 

posicionamento crítico de alguns professores-pesquisadores com o debate 

em emergência, procurando forçar uma relação filosófica em torno da área, 

de seus pressupostos, valores e sentidos. Por certo que também se 

reconhecia o impacto desta movimentação para potencializar a produção 

acadêmica em torno do ensino de filosofia. Muitos dos eventos publicaram 

suas produções em coletâneas, dissertações e teses foram desenvolvidas e 

mais livros didáticos começaram a aparecer, preenchendo a lacuna 

bibliográfica ainda existente na área. Todavia, talvez mais relevante à área 

seja a percepção de emergência do campo que parece surgir dessa 

organicidade entre os professores, campo este que é caracterizado pela 

mudança de perspectiva com a temática, do que propriamente o 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

836  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

desenvolvimento bibliográfico e a busca pelo reconhecimento estatal à 

disciplina. Danelon, ao fazer um balanço dos últimos anos da área, aponta 

que o fortalecimento dos elos regionais permitiu a emergência de um novo 

tipo de olhar às demandas do ensino de filosofia, um pensar filosófico para 

o qual o ensino de filosofia torna-se um objeto genuíno de pesquisa. 

Segundo ele, 

 

Os diversos eventos e as inúmeras produções 

acadêmicas sobre o ensino de filosofia estão 

sinalizando para uma mudança de eixo no 

entendimento do problema do ensino de filosofia. 

Afirma-se, de forma incisiva, a necessidade de um 

olhar filosófico para o ensino de filosofia, ou seja, que 

o ensino de filosofia se constitui um problema 

filosófico, tratado de forma filosófica e tendo, isto é 

fundamental, a história da filosofia como instância 

dialógica para o enfrentamento desse problema. (2008, 

p. 17 – grifos nossos). 

 

Se retornarmos a algumas coletâneas que marcam esse 

agenciamento, podemos mostrar como esse discurso, o ensino de filosofia 

como um problema filosófico, passa a aparecer. Antes mesmo da realização 

do I Congresso Brasileiro de Professores de Filosofia, publica-se uma 

coletânea também voltada à discussão, Filosofia no ensino médio (volume 

VI da coleção Filosofia na Escola da editora Vozes), em que já se poderia 

destacar uma das primeiras análises históricas das produções acadêmicas em 

torno do ensino de filosofia (especialmente na educação básica) até aquele 

momento no Brasil e a necessidade de uma mudança de perspectiva com a 

problemática. Dir-nos-iam os organizadores, Gallo e Kohan, que, embora o 

ensino de filosofia possua alguns manuais didáticos para o ensino médio, 

ainda não há, na realidade brasileira, uma produção filosófica expressiva 

sobre a temática: “a reflexão e a produção escrita sobre o ensino de filosofia 

nesse nível de ensino deixa ainda mais a desejar”, em outras palavras, “a 

produção filosófica sobre o ensino de filosofia, entre nós, ainda é 

praticamente nula” (GALLO; KOHAN, 2000, p. 7 – grifos nossos).  



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    837 

Isso não significa que não existia uma produção sobre o ensino de 

filosofia no Brasil. De acordo com os filósofos, entre a década de 1970 e 

1980 houve uma produção considerável. O contexto era a reforma 

educacional desenvolvida pela lei n. 5692/71, que reestruturou o ensino de 

1º e 2º grau, momento em que a filosofia perdeu seu espaço no currículo na 

educação básica. Diante disso, alguns departamentos de filosofia e 

estudantes das universidades brasileiras articularam-se em defesa do retorno 

da filosofia ao 2º grau. Ganha destaque especial a fundação do Centro de 

Atividades Filosóficas no de 1975 no Rio de Janeiro, que mais tarde seria 

transformada na Sociedade de Estudos e Atividades Filosóficas (SEAF). A 

SEAF se inteirou e se notabilizou pela problemática relativa à filosofia e seu 

ensino, de forma a desenvolver atividades que reivindicassem sua volta 

obrigatória ao currículo. Esse movimento somar-se-ia às reivindicações 

contra a ditadura militar, construindo um discurso que, ao defender a 

presença obrigatória da filosofia na educação básica, destacava-se sua 

capacidade crítica e transformadora da vida dos estudantes, cujas práticas 

seriam imprescindíveis à vida democrática. 

Essa articulação teve seus efeitos na criação da lei federal de n. 

7.044/82, que, ao alterar a disposição de uma educação voltada à 

“profissionalização compulsória” do ensino do 2º grau, substituindo-a pela 

“preparação para o trabalho”, abriu a possibilidade da filosofia tornar-se 

uma disciplina facultativa. Porém, “com a precária volta da filosofia aos 

currículos (de forma opcional, como sabemos), essa luta arrefeceu e a 

produção bibliográfica mingou” (GALLO; KOHAN; 2000, p. 7). O que 

ainda restou da discussão se direcionou ao registro metodológico de ensinar 

filosofia e à elaboração de alguns manuais e livros didáticos 

(GONÇALVES, 2011, p. 33-34).  

O problema é que, ao se concentrar em uma defesa incondicional da 

filosofia, principalmente de forma a destacar sua suposta importância à 

formação do cidadão – ou mesmo um debate restrito à escolha dos 

conteúdos, temas e propostas para um programa mínimo que deveriam ser 

ensinados no 2ºgrau – a produção teórica construída não foi suficiente para 

consolidar uma área de pensamento e desenvolver uma perspectiva de 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

838  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

estudo e pesquisa da filosofia e seu ensino, alterando o próprio estatuto 

formativo dos cursos de licenciatura ou o modo como as questões 

educacionais são tratadas na filosofia. Tinha-se uma discussão muito mais 

apologética e programática do que, propriamente, um campo de pesquisa em 

torno das práticas e das relações que permeariam sua reintrodução. Faltaram, 

assim, trabalhos mais conceituais que problematizassem e pensassem as 

relações desenvolvidas quando se ensina e se aprende filosofia em nossa 

contemporaneidade, como apontam Gallo e Kohan: 

 

 

Nos anos oitenta, a Seaf (Sociedade de Estudos e 

Atividades Filosóficas) foi responsável por uma 

produção e publicação razoável. Mas era um “tempo 

heroico”: foi o momento marcado pelo combate pela 

volta da filosofia ao Ensino Médio, então denominado 

“Segundo Grau”. Os textos produzidos, então, tinham 

muito mais o cunho político de “apologia da filosofia” 

para justificar sua presença nas grades de estudos, do 

que propriamente uma conceituação filosófica do 

ensino de filosofia. (GALLO; KOHAN, 2000, p. 7 – 

grifos nossos). 

 

Ainda na apresentação da obra, os autores nos sinalizam que, 

mesmo se para grande parte acadêmica da filosofia “os grandes filósofos da 

história nunca se dedicaram ao problema do ensino, produzindo conceitos, 

reflexões e obras sobre essa temática”, um outro olhar para a história da 

filosofia justifica plenamente a “eleição do ensino de filosofia, ou da 

‘pedagogia da filosofia’, como um tema estritamente filosófico” (GALLO; 

KOHAN; 2000, p. 7-8 – grifos nossos). E é sob o signo dessa nova 

perspectiva que os textos dessa coletânea são apresentados, convidando o 

leitor a participar desse horizonte investigativo e a reabrir um debate tão 

essencial para que a disciplina volte a ocupar um papel fundamental na 

educação básica:  

 

Esperamos que esses textos possam contribuir para que 

os professores de filosofia, os estudantes de filosofia, 

além de demais interessados nos assuntos, possam 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    839 

colocar-se filosoficamente a questão do ensinar 

filosofia, possibilitando com isso que cada vez a 

filosofia possa, de fato, inserir-se no currículo de nosso 

Ensino Médio, como uma atividade crítica e resistente 

na formação de jovens dispostos a problematizar seu 

presente. E para voltar a abrir um debate, tão 

necessário, tratando-se de filosofia (GALLO; 

KOHAN, 2000, p. 9-10 — grifos nossos). 

 

E é a necessidade de abrir o debate filosófico que leva os professores 

de filosofia a criarem um evento de âmbito nacional, o I Congresso 

Brasileiro de Professores de Filosofia, como já havíamos nos referido há 

pouco. Apresentado ao público como um canteiro de obras, o evento é 

descrito como um lugar temporariamente escolhido para que os professores 

de filosofia começassem a construir coletivamente, com as ferramentas 

trazidas dos mais diferentes lugares, “um espaço de movimento, um 

momento de reflexão” com o ensino de filosofia. Buscou-se “explorar, 

filosoficamente, a didática do ensino de filosofia em seus vários níveis, gerar 

um espaço de trocas de experiências entre professores atuantes em todo o 

país e explorar novas possibilidades teóricas e metodológicas para pensar e 

praticar o ensino de filosofia”, de modo a “consolidar um espaço de 

intervenção sobre o ensino de filosofia” na contemporaneidade 

(CORNELLI, 2003, p. 9 – grifos nossos). 

Ainda segundo Cornelli, sob o rigor da própria filosofia, 

aproximadamente 250 professores – brasileiros e de outras nacionalidades 

(Argentina, Uruguai, Itália e França) – encontraram um ponto em comum 

para sua diversidade: a “singularização de um campo de discussão que, 

pensando a filosofia como ensino, revela a necessidade da reflexão sobre sua 

função política, seu significado enquanto instrumento de formação de 

homens e mulheres cidadãos” (CORNELLI, 2003, p. 10 – grifos nossos). 

Um campo que, em consonância com o próprio nome da coletânea – 

Filosofia do Ensino de Filosofia –, pautou-se no horizonte filosófico para 

recriar as virtualidades educativas da filosofia, envolvidas politicamente 

com a formação, potencialidades que são constantemente ofuscadas nas 

relações acadêmicas com a filosofia, por assim dizer, stricto sensu.  



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

840  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Mas o que constitui essa singularização de um campo de discussão, 

da criação de uma filosofia do ensino de filosofia? Neste mesmo evento, 

temos a intervenção de Cerletti, Ensino da filosofia e filosofia do ensino 

filosófico (2003), que nos oferece tal ideia. Em primeiro lugar, ele nos diz 

que se trata de romper com a dicotomia entre os campos, didática e filosofia. 

Tal como Cornelli (2003) já tinha acentuado que um dos objetivos do evento 

foi pensar filosoficamente a didática da filosofia, seja em qual nível for, o 

que Cerletti nos aponta é que uma filosofia do ensino de filosofia consiste 

no alargamento do campo da filosofia, de seu território, justamente para 

fazer uso das ferramentas, que só a filosofia pode dar, para pensar os 

problemas relacionados com seu ensino, sua aprendizagem, sua finalidade, 

etc.. Com isso, não há como separar filosofia e didática, ou mesmo, a 

filosofia e seus aspectos educativos, como se fossem territórios distintos. 

Trata-se, por essa razão, de uma mudança de perspectiva com o ensino de 

filosofia: 

 

Esta ampliação do campo da filosofia, que agora inclui 

a reflexão sobre o seu ensino, significa pôr o ponto de 

partida e o interesse fundamental na filosofia e a partir 

daí abordar as estratégias de ensino, já que será a 

filosofia que irá avaliar a pertinência das técnicas de 

ensino que eventualmente utilizaremos, dos recortes 

dos conteúdos que faremos ou da seleção de recursos 

que poremos em jogo em nossas aulas. Essa mudança 

de perspectiva amplia notavelmente o campo filosófico 

porque agora a filosofia deverá reconhecer como 

próprio o problema de sua transmissão ou de seu 

ensino, que é algo que sempre se viu (sobretudo a partir 

da filosofia acadêmica) como um aspecto separado ou 

como uma questão subalterna e menor (CERLETTI, 

2003, p. 66).  

 

Nesse sentido, uma filosofia do ensino de filosofia consistiria na 

criação de um novo campo de reflexão filosófica, de forma a proporcionar 

novos conteúdos, objetos e problemáticas à área da filosofia. Dito de outro 

modo, ensinar e aprender filosofia, a didática da filosofia, os limites e as 

possibilidades da ensinabilidade e da aprendibilidade da filosofia tornam-se 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    841 

objetos da própria filosofia. Isso teria validade tanto para seu ensino na 

educação básica, na universidade e em espaços não-institucionais, como 

afirmou Cornelli (2003).  

Dentro do contexto em que ocorre o debate, essa mudança de 

perspectiva, esse alargamento do campo da filosofia, tem um forte acento 

nos cursos de licenciatura, mesmo que a estes não se limite. E, por essa 

razão, a ideia de uma filosofia do ensino de filosofia, que poderia se 

constituir apenas como mais um problema teórico à filosofia, — prática 

comum à filosofia acadêmica —, torna-se uma atuação político-filosófica, 

que agora força duas áreas vistas como distintas na licenciatura, a formação 

geral e a formação específica. Alargar o campo epistêmico significa 

reivindicar também um espaço filosófico dentro das próprias licenciaturas 

de filosofia. Afinal, como é que a filosofia poderá voltar à educação básica 

sem que se prepare filosoficamente o futuro professor para o exercício de 

sua profissão?  

No I Simpósio Sul-Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia, os 

organizadores chamam a atenção à responsabilidade filosófica pela 

formação do professor de filosofia e destacam a necessidade de 

problematizar as práticas de ensinar e aprender para além do registro 

habitual pedagógico-instrumental. A reunião dos participantes, neste 

evento, foi qualificada por três atitudes: teimosia, coragem e compromisso 

de olhar crítica e criteriosamente o ensino de filosofia. Teimosia, 

primeiramente, porque se trata de uma insistência, por parte dos mais de 

quinhentos participantes, em criar “estratégias de debate para que a 

discussão sobre o ensino de filosofia deixe o anonimato, o espontaneísmo, 

o didatismo, o pedagogismo e ocupe um lugar central na reflexão dos cursos 

de licenciatura de filosofia” (FÁVERO; RAUBER; KOHAN, 2002, p. 9). 

Isso só será possível com coragem para olhar as próprias práticas 

estabelecidas nas licenciaturas, encarar o universo escolar em sua realidade, 

conhecer a produção teórica envolvida e perceber que a inserção da 

disciplina na escola contemporânea passa pela formação de bons 

professores. Uma boa formação, no caso, não se limita à inserção de 

disciplinas de didática ou prática de ensino. Faz-se necessário formá-los em 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

842  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

bases mais sólidas, saindo dos registros de pensamentos com os quais se 

acostuma pensar. Da teimosia e da coragem, surge o compromisso com o 

ensino de filosofia de maneira geral e, mais especificamente, com a 

licenciatura: 

 

[...] Entendemos que não basta batalhar para que a 

legislação determine a obrigatoriedade da disciplina de 

filosofia no ensino médio se os cursos de filosofia não 

tiverem uma política de formação do professor de 

filosofia; se os cursos de licenciatura de filosofia não 

forem responsáveis e competentes para formar bons 

professores de filosofia que irão ocupar os postos de 

trabalho no ensino médio. Não basta introduzir nos 

currículos dos cursos disciplinas de didáticas ou prática 

de ensino, se não houver uma reflexão consistente 

sobre a especificidade do ensino de filosofia, sua 

natureza, seus novos paradigmas, seu papel no mundo 

de hoje. Pensar o professor de filosofia não é, 

simplesmente, instrumentalizá-lo didática e 

pedagogicamente; é preciso formá-lo em bases mais 

sólidas. [...] Não é coerente que os cursos de 

licenciatura em filosofia continuem exercendo seu 

papel de licenciar futuros professores de filosofia sem 

pensar com seriedade a formação do professor de 

filosofia (FÁVERO; RAUBER; KOHAN, 2002, p. 9-

10 – grifos nossos). 

  

Esse projeto político-filosófico, que fomenta adquirir um lugar 

institucional de reflexão filosófica com o ensino de filosofia dentro dos 

cursos de licenciatura, busca ainda o estabelecimento de um novo lugar 

dentro da filosofia, uma nova prática, a filosofia como ensino. Desse modo, 

começa-se a tensionar a hierarquia do bacharelado sobre a licenciatura e a 

separação entre o filósofo e o professor de filosofia, que perduram nos 

cursos de filosofia. O bacharel, que caminha para a construção de sua 

trajetória como pesquisador, tem supostamente uma função de criação dos 

conhecimentos. Mesmo que, dentro da pesquisa filosófica nas 

universidades, a criação do pesquisador não seja usualmente considerada 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    843 

semelhante a dos filósofos canônicos, prevalece ainda um pressuposto e uma 

defesa da existência de um processo filosófico, ora na elaboração de um 

comentário original, ora na atualização historiográfica dos problemas 

perenes da filosofia. Há, de uma maneira ou de outra, um enriquecimento 

do corpus filosofia que implica, se não a produção teórica propriamente dita, 

uma renovação e atualização dos eternos problemas da filosofia ao 

presente. Em contrapartida, as práticas do professor não são qualificadas 

como um exercício filosófico, e sim "pedagógico" e "educacional". Se a 

universidade reconhece as práticas historiográficas e o comentário como 

algo da natureza filosófica, isso não vale para o registro educacional da 

filosofia. Quem é professor nada há a atualizar, apenas reproduz o saber 

criado, uma vez que sua função realiza apenas uma mediação, supostamente 

neutra, porque científica, e didática, porque pedagógica, de dois mundos: da 

produção filosófica e dos leigos, aproximando estes últimos à cultura 

construída. Embora seja preciso criar para ser professor, esse ato estaria 

restrito a um registro organizacional dos conteúdos a serem ensinados, que 

precisam ser adequados à capacidade dos estudantes, e das metodologias 

aplicadas para tanto, uma relação, portanto, não considerada filosófica.  

Nesse sentido, em contraposição a essa separação entre fazer 

filosofia e ensinar filosofia e a hierarquização entre bacharelado e 

licenciatura, o enfoque filosófico das condições que envolvem as 

possibilidades do ensino de filosofia gera uma outra perspectiva das práticas 

de ensinar e aprender e do ofício do professor. Quando as práticas educativas 

com a filosofia são dimensionadas como um problema realmente filosófico, 

o seu exercício exigiria de seus agentes um comprometimento com a 

pesquisa filosófica. Ensinar e aprender filosofia, pela especificidade 

filosófica que os envolve, impele o professor a adentrar ao registro teórico 

e tensionar os pressupostos e as implicações de suas práticas. Mas não só 

isso. Uma filosofia do ensino de filosofia exige um compromisso com o 

filosofar, de tal forma que as salas de aulas, ou espaços educacionais, sejam 

o espaço por excelência da prática filosófica e os professores e estudantes 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

844  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

sejam filósofos por excelência. E isso começa a aparecer em alguns textos 

que perpassam essa movimentação dos professores-pesquisadores. 

Em seu texto, Filosofia do ensino de filosofia, Mauricio Langón 

afirma que “uma didática do filosofar não deve ser pensada como um modo 

de didática, mas como um modo específico de filosofar”. O professor é um 

mestre em atuação, transforma a sala de aula e os espaços educacionais em 

uma comunidade na qual se trata de “filosofar educando, de filosofar 

fazendo filosofia, de fazer filosofia ajudando a filosofar, de filosofar em 

grupo” (LANGÓN, 2003, p. 92 – grifos do autor). Nessa mesma direção, 

destacamos também as palavras de Cerletti (2003, p. 62), para o qual ser 

professor é assumir a posição de “alguém que vai muito além de ser capaz 

de mostrar ou apresentar certas questões filosóficas, ou alguns temas da 

história da filosofia”. O professor deverá ser coerente com sua própria 

posição filosófica, transformando a relação educativa no próprio espaço de 

exercício de sua filosofia, sendo assim, “consequente com esta maneira de 

orientar o pensamento”. Isso significa que suas práticas de ensinar e 

aprender são seu modo específico de filosofar, são a partir delas que ele 

exemplifica, encarna e tece suas relações educativas com os estudantes. Ele 

não é neutro, possui uma trajetória com a filosofia através da qual se constrói 

filosoficamente, se relaciona com o mundo e tensiona não só os estudantes, 

permitindo a criarem seus próprios sentidos e problemas, mas também 

tensiona a si mesmo, de tal forma a reformular e reconstruir seus caminhos. 

Dar aula será um desafio filosófico, filosofar torna-se um imperativo do 

retorno da filosofia à educação básica, de maneira específica, e das práticas 

de ensinar e aprender filosofia, de maneira geral. 

Em síntese, como pontuam Gallo e Kohan, pensar o ensino de 

filosofia como território da filosofia consiste em problematizar esse lugar-

comum de transmissão do professor de filosofia como reprodução, 

ressaltando a característica duplamente filosófica de sua prática de 

professor: filosófica em relação à pesquisa dos pressupostos que envolvem 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    845 

o exercício de ensinar e aprender filosofia e, em outro sentido, filosófica 

como uma relação, uma prática, que também é estabelecida em sala de aula: 

 

 

[...] Um professor que apenas reproduza, que apenas 

diga de novo aquilo que já foi dito não é, de fato, um 

professor de filosofia; o professor de filosofia é aquele 

que dialoga com os filósofos, com a história da 

filosofia e, claro, com os alunos, fazendo da aula de 

filosofia algo essencialmente produtivo. Portanto, a 

filosofia não é produzida em uma parte e ensinada 

noutra, ela é sempre produzida e ensinada ao mesmo 

tempo. [...] Mesmo – ou melhor, sobretudo – quando o 

assunto é a história da filosofia ou a filosofia de outro 

filósofo, a transmissão é um não-lugar da filosofia, 

porque ela não pode ser enfrentada externamente, 

como aquilo que um outro faz: ou ela se exerce, se 

pratica, ou se faz outra coisa. Todos os filósofos da 

história fizeram isto, por isso são ao mesmo tempo 

filósofos e educadores, os melhores ensinantes da 

filosofia! Quer melhores professores de filosofia que os 

textos filosofantes dos bons filósofos? O professor que 

não assume como filósofo não tem a menor chance de 

ensinar filosofia, assim como o professor que não se 

reconhece como pesquisador não poderá fazer outra 

coisa do que reproduzir aquilo que outros pensam, uma 

marca da antifilosofia (GALLO; KOHAN, 2000, p. 

182-183).  

 

Esse posicionamento filosófico com o ensino de filosofia é 

apresentado não como uma atitude individual, proposta de um sujeito-autor, 

mas uma dinâmica coletiva, uma virada filosófica com o ensino de filosofia. 

Essa mudança de perspectiva, do pedagógico para o filosófico, reposiciona 

a função do professor e promove um estatuto filosófico à sua prática. O 

professor de filosofia não pode ser mais um repetidor, um mero transmissor 

de teses, já que o ato filosófico, intrinsicamente educativo, impele-o ao 

exercício da capacidade crítica e criativa especificamente característica à 

filosofia. Com isso, quer-se inaugurar um território na tradição filosófica, 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

846  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

que implique tanto uma produção teórica com os problemas filosófico-

educativos, quanto permita a invenção do filosofar como ensino e 

aprendizagem. E é nesse sentido que Gallo analisa os acontecimentos nos 

últimos anos na apresentação da coletânea do I Simpósio sobre o Ensino de 

Filosofia da Região Sudeste:   

 

A prática educativa tem sido inerente à Filosofia ao 

longo da história; em nome de que a desprezamos, 

quando se trata de formar o professor de filosofia? Será 

essa uma “tarefa menor”? O professor de Filosofia não 

deve ser, de alguma maneira, filósofo (isto é, alguém 

que pratica a filosofia)? Ou bastaria a ele conhecer os 

temas, problemas e autores da história da Filosofia para 

poder ensiná-los? Faz sentido, no caso da Filosofia e 

de seu ensino, essa separação entre teoria e prática? 

Nos últimos anos os filósofos professores de Filosofia 

brasileiros vêm se preocupando com questões como 

essas. Trata-se, quer me parece, de um movimento de 

pensar filosoficamente o ensino de filosofia. Um 

movimento em que os filósofos têm tomado para si a 

responsabilidade de pensar a prática docente, em seus 

vários níveis. Um movimento de dar cidadania, no 

território da Filosofia, à problemática do ensino que, 

até aqui, só encontrava asilo no território da educação 

(GALLO, 2004, p. 10 – grifos nossos).  

 

Assim, esses textos nos sinalizam a existência de um movimento 

político-filosófico significativo à área do ensino de filosofia, que permitiu a 

emergência de contornos e potencialidades fundamentais à abertura de um 

campo científico-filosófico em nossa realidade. Embora se buscasse 

territorializá-lo dentro dos próprios limites institucionais da filosofia, não se 

tratou, e ainda não se trata, de apenas adquirir um passaporte para que o 

ensino de filosofia se torne uma questão canônica, operada segundo os 

limites e os registros tradicionalmente postos pela filosofia acadêmica. O 

que se almeja é a invenção e consolidação de um novo lugar dentro da 

filosofia, cujas condições sejam imanentes à filosofia que é praticada como 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    847 

ensino e aprendizagem, um espaço a partir do qual se faz possível questionar 

essa filosofia maior acadêmica e seus pressupostos históricos que continuam 

a separar o fazer do ensinar e aprender filosofia. 

 

 

Considerações finais  

 

A escrita deste texto foi provocada, fundamentalmente, pela 

convivência com os membros do GT Filosofar e Ensinar a Filosofar, com os 

quais se discute o estatuto epistemológico do campo científico-filosófico. 

Para conhecer o que somos, assumimos a estratégia de entender nossas 

heranças, os discursos que atravessam e dão sustentação para muitas de 

nossas pesquisas. Isso nos parece útil também à luta pela cidadania-

filosófica. Levando em consideração que um campo científico-filosófico 

não se faz sem a participação e o investimento vital direto dos agentes que 

o constituem, demonstrar essa historicidade e como os agentes dos 

diferentes núcleos de pesquisa do ensino de filosofia estão envolvidos nos 

grandes acontecimentos na área nos ajudaria a explicitar a força dos diversos 

grupos e de suas pesquisas, e os espaços que já foram conquistados.  

Em um primeiro momento, olhamos para as pesquisas de Velasco, 

suas percepções sobre o campo, ressaltando sua importância ao movimento 

político-filosófico da área na contemporaneidade. Apesar de continuarmos 

a lutar por uma cidadania-filosófica, não podemos deixar de ressaltar que 

muito se tem conquistado nos últimos anos. Se olharmos as duas décadas 

anteriores, tal como fez Velasco (2020a), veremos que, entre os anos de 

1996 até 2008, temos esse agenciamento entre os professores-pesquisadores 

que permitiu a organização dos fóruns regionais, de eventos especializados 

na área, a publicação de literatura, o desenvolvimento de novos grupos de 

pesquisa, a criação do GT Filosofar e Ensinar a Filosofar da ANPOF e a 

orientação de pesquisas de iniciação científica, mestrado e doutorado com a 

temática, proporcionado o aparecimento de novos quadros de pesquisadores 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

848  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

na área. Na década seguinte, criam-se as revistas especializadas na temática, 

o mestrado profissional, ampliam-se os grupos de pesquisadores e os 

trabalhos de pesquisa e extensão desenvolvido pelos membros do GT com 

o ensino de filosofia.  

Em segundo momento, recuperamos alguns elementos da literatura 

da área que mostram uma perspectiva de emergência do campo, do início de 

uma territorialização do ensino de filosofia como responsabilidade da 

filosofia, território de investigação e pesquisa genuinamente filosófico e 

lugar onde as práticas de ensinar e aprender filosofia não são separadas do 

exercício de filosofar. Seguimos as pistas deixadas por alguns professores-

pesquisadores de filosofia, isto é, professores-filósofos que foram agentes 

importantes nesse processo de articulação da área, cuja percepção dos 

desenvolvimentos históricos do campo “Ensino de Filosofia” nos apontam 

para a passagem da década de 1990 e início dos anos 2000. Como diz Silvio 

Gallo no prefácio do livro organizado por Elisete Tomazetti, Ensino de 

Filosofia: experiências, problematizações e perspectivas (2015), “não 

chega a duas décadas a tomada em sério das questões do ensinar e do 

aprender filosofia como problema de pesquisa, como objeto de pesquisa 

filosófica séria”. Na primeira década de desenvolvimento, o debate 

permaneceu “mesclado com o debate em torno de sua justificação”, mas, 

aos poucos, foi “se consolidando também um trabalho de pesquisa em torno 

do ensino de filosofia desta disciplina, tomado como genuíno trabalho 

filosófico” (GALLO, 2015, p. 13).  

No entanto, de forma a pensar o campo “Ensino de Filosofia”, cabe-

nos pontuar que, apesar de termos mostrado textos que interpretam esse 

agenciamento coletivo entre os professores-filósofos o ponto histórico da 

emergência de um campo na área do ensino de filosofia no Brasil, seria 

importante investigar como outros grupos percebem esse e outros 

acontecimentos políticos e epistemológicos na área. Por certo que os 

documentos recuperados e a narrativa apresentada ecoam em muitas 

pesquisas desenvolvidas dentro do GT Filosofar e Ensinar a Filosofar e 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    849 

também na área, não só ressoando em Velasco mas inclusive em nós, que 

escrevemos esse texto e desejamos que assim o agenciamento tivesse 

acontecido. Uma narrativa que parece ecoar, principalmente, da atuação no 

campo de dois grupos, Filosofia na Escola (UnB), fundado no final de 1997 

e desenvolvido na Faculdade de Educação dessa universidade (FÁVERO et 

al, 2004, p. 282), e o Grupo de Estudos sobre o Ensino de Filosofia 

(GESEF), cuja data de gestação é 1993, organizado pelos professores de 

filosofia da Unimep, Piracicaba (GALLO, 2012, p. 12-13). Apesar disso, 

um campo de conhecimento é marcado pelas disputas entre as várias 

perspectivas de seus membros e grupos, ou seja, constitui-se por uma luta 

concorrencial com a filosofia, em busca de uma territorialização do ensino 

de filosofia, e também uma disputa entre grupos de pesquisa. Por isso, 

perguntamo-nos quais seriam as percepções de outros grupos sobre esse 

agenciamento político-filosófico dos professores-filósofos e sobre a própria 

emergência do campo.  

Ora, se considerarmos que a grande maioria dos professores-

filósofos participantes desse movimento integravam os departamentos de 

Educação e os programas de pós-graduação em Educação e não de filosofia, 

não poderíamos dizer que a emergência do campo se daria em outro 

momento, menos por uma perspectiva disciplinar da filosofia e mais 

próxima de uma perspectiva da educação filosófica? Caso atentemos aos 

grupos de filosofia para criança, ao exemplo do Centro Brasileiro de 

Filosofia para Crianças (CBFC) ou o Centro de Filosofia – Educação para o 

Pensar –, a percepção do campo e de sua emergência seria a mesma? Ou 

ainda, se analisarmos desde a ótica do SEAF, poderíamos ter outra 

perspectiva dos acontecimentos do campo? E se olhássemos para outros 

grupos, da UNICAMP, de Renê Silveira Trentin, Roberto Goto e Cesar 

Nunes, da UFPR, de Geraldo Horn, e de tantos outros que precisaríamos 

ainda nomear? Talvez outras histórias pudessem ser contadas e outros 

vetores apareceriam traçando linhas no campo. 



Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

850  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Nesse sentido, atendo-nos, especificamente, à movimentação 

ocorrida com a LDB/96, cabe-nos investigar quais eram os discursos 

produzidos pelos diferentes grupos que antecedem e sucedem a LDB/96, de 

modo a analisarmos como eles se dobram e disputam forças dentro do 

agenciamento dos professores-filósofos. As disputas e o dissenso entre os 

diferentes grupos não significariam também que não houve alianças 

político-filosóficas. Então, acreditamos ser potente ao estudo epistêmico do 

campo a investigação em torno de diferentes perspectivas, cujas narrativas 

podem se diferenciar, oferecendo-nos, consequentemente, uma percepção 

mais complexa do fenômeno e um tensionamento que caracterizaria a 

inserção de cada um dentro do campo. 

Sendo assim, reconhecemos que, mesmo com o esforço despendido 

desse texto, há ainda muito por fazer, caso se procure mapear as articulações 

e as investidas que permitiram a emergência da área e seu desenvolvimento, 

isto é, essa invasão territorial criada pelos professores-filósofos na filosofia 

institucionalizada. Sabemos que a história contada por nós é ainda parcial, 

mas, neste momento, é a possível de ser contada. O que nós podemos dizer 

é que pensar filosoficamente o ensino de filosofia no Brasil como uma das 

forças do campo foi, e ainda permanece na atualidade, uma política-

filosófica, adotada pelos professores-filósofos das mais diferentes regiões 

do país, que busca forçar os limites e os espaços hegemônicos da filosofia 

acadêmica, tensionando nossos colegas, nossas universidades, as agências 

de fomentos e nós mesmos, de modo que possamos reconhecer a 

necessidade de pensar filosoficamente o ensino de filosofia.   

 

 

Referências 

 
CERLETTI, Alejandro. Ensino da filosofia e filosofia do ensino filosófico. In: 

GALLO, Sílvio; CORNELLI, Gabriele; DANELON, Márcio (Org). Filosofia do 

Ensino de filosofia. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 61-69. 



Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    851 

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. Trad. 

Ingrid M. Xavier. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.  

CORNELLI, Gabriele. Apresentação. In: GALLO, Sílvio; CORNELLI, Gabriele; 

DANELON, Márcio (Org). Filosofia do Ensino de filosofia. Petrópolis: Vozes, 

2003, p. 9-14.  

DANELON, Márcio. Apresentação do dossiê. Educação e Filosofia. Uberlândia, 

v. 22, n. 44, jul/dez, p. 15-22, 2008. Disponível em: 

https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/1964. Acesso em: 04 

mar. 2020. https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v22n44a2008-1964  

FÁVERO, Altair Alberto; RAUBER; Jaime José; KOHAN; Walter Omar. 

Apresentação. In: FÁVERO, Alberto; RAUBER, Jaime José; KOHAN, Walter 

Omar (Org.). Um olhar sobre o ensino de filosofia. Ijuí: Ed. Unijuí, Brasil, 2002, 

p. 9-18. (Coleção Filosofia e Ensino). 

FÁVERO, Altair Alberto; CEPPAS, Filipe; GONTIJO, Pedro Ergnaldo; GALLO, 

Silvio; KOHAN, Walter Omar. O ensino da filosofia no Brasil: um mapa das 

condições atuais. Cad. Cedes. Campinas, v. 24, n. 64, p. 257-284, 2004. 

https://doi.org/10.1590/S0101-32622004000300002  

GALLO, Sílvio. Apresentação. In: GALLO, Sílvio; DANELON, Márcio; 

CORNELLI, Gabriele (Org). Ensino de Filosofia: Teoria e Prática. Ijuí: Unijuí, 

2004, 9-12. 

GALLO, Sílvio. Construindo os caminhos do ensinar e aprender. In: JUNOT, 

Cornélio Matos; COSTA, Marcos Roberto Nunes (Org.). Filosofia: caminhos do 

ensinar e aprender. 1ª edição. Recife: Editora Universitária UFPE, 2013, p. 5-15.  

GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino 

médio. Campinas: Papirus Editora, 2012. 

GALLO, Sílvio. Prefácio. In: Tomazetti, Elisete M. (Org.). Ensino de filosofia: 

experiências, problematizações e perspectivas. Curitiba: Appris, 2015, p. 13-17.  

GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter Omar. Apresentação. Cad. Cedes. Campinas, v. 

24, n. 64, p. 253-256, set/dez, 2004. https://doi.org/10.1590/S0101-

32622004000300001  

GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter Omar. Apresentação. In: GALLO, Sílvio. 

KOHAN, Walter Omar (Org). Filosofia no ensino médio. Petrópolis: Vozes, 2000, 

p. 7-10. 

GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter Omar. Crítica de alguns lugares-comuns ao se 

pensar a filosofia no ensino médio. In: GALLO, Sílvio; KOHAN, Walter Omar. 

(Org). Filosofia no ensino médio. Petrópolis: Vozes, 2000, p. 174-196. 

GONÇALVES, Tânia. O ensino de Filosofia na rede pública: a Proposta 

Curricular do estado de São Paulo. In: GOTO, Roberto; GALLO; Silvio. Da 

filosofia como disciplina: Desafios e perspectivas. Edições Loyola: São Paulo, 

2011, p. 25-50. 

https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/1964
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v22n44a2008-1964
https://doi.org/10.1590/S0101-32622004000300002
https://doi.org/10.1590/S0101-32622004000300001
https://doi.org/10.1590/S0101-32622004000300001


Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição 

852  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

KOHAN, Walter Omar. A importância de registrar e dar a ler uma história. In: 

VELASCO, Patrícia Del Nero. Filosofar e Ensinar a Filosofar: registros do GT da 

ANPOF – 2006-2018. Rio de Janeiro: NEFI Edições, 2020a. – (coleçõeS; 4). 

KOHAN, Walter Omar. GT Filosofar e Ensinar a Filosofar – relatório 2005/2006 

(Anexo 1). In: VELASCO, Patrícia Del Nero. Filosofar e Ensinar a Filosofar: 

registros do GT da ANPOF – 2006-2018. Rio de Janeiro: NEFI Edições, 2020a, p. 

530-535. – (coleções) 

KOHAN, Walter Omar. Perspectivas atuais do ensino de Filosofia no Brasil. In: 

FÁVERO, Altair Alberto; RAUBER, Jaime José; KOHAN, Walter Omar (Org.). 

Um olhar sobre o ensino de Filosofia. Ijuí: Unijuí, 2002. p. 21-40. 

KOHAN, Walter Omar; LEAL, Bernardina. Apresentação. In: KOHAN, Walter 

Omar; LEAL, Bernardina (Org.). Filosofia para crianças em debate. Petrópolis: 

Vozes, 1999, p. 9-15.  

LANGÓN, Mauricio. Filosofia do ensino de filosofia. In: GALLO, Sílvio; 

CORNELLI, Gabriele; DANELON, Márcio (Org). Filosofia do Ensino de 

filosofia. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 90-100. 

MAAMARI, Adriana Mattar. Filosofia como disciplina escolar. In: MAAMARI, 

Adriana Mattar (Org.). Novas tendências para o ensino de filosofia: campo 

histórico-conceitual, didático e metodológico. 1ª edição. Curitiba: CRV, 2017, p. 

63-103. https://doi.org/10.24824/978854441605.1  

VELASCO, Patrícia Del Nero. Ensino de Filosofia como campo de conhecimento: 

brevíssimo estado da arte. Revista Estudos de Filosofia e Ensino, v. 1, n. 1, p. 6-

21, 2019a. Disponível em: https://revistas.cefet-

rj.br/index.php/estudosdefilosofiaeensino/article/view/419. Acesso: 05 abr. 2021. 

VELASCO, Patrícia Del Nero. Filosofar e Ensinar a Filosofar: registros do GT da 

ANPOF – 2006-2018. Rio de Janeiro: NEFI Edições, 2020a. – (coleçõeS; 4). 

Disponível em: http://filoeduc.org/nefiedicoes/colecoes.php?#livros. Acesso em: 

05 abr. 2021. 

VELASCO, Patrícia Del Nero. Notas sobre o ensino de filosofia como problema 

filosófico. Dialogia. São Paulo, n. 13, p. 27-34, 2011. 

https://doi.org/10.5585/dialogia.N13.2748  

VELASCO, Patrícia Del Nero. Possibilidades e perspectivas para o ensino de 

filosofia no ensino médio: um olhar a partir dos cursos de formação de 

professores. In: MATOS, Junot Cornélio; NUNES, Marcos Roberto. (Org.). 

Ensino de filosofia: questões fundamentais. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 

2014, p. 43-54. 

VELASCO, Patrícia Del Nero. O estatuto epistemológico do Ensino de Filosofia: 

uma discussão da área a partir de seus autores e autoras. Pro-Posições, Campinas, 

SP, 2021. https://doi.org/10.1590/1980-6248-2020-0018  

VELASCO, Patrícia Del Nero. O filósofo-funcionário e o professor-filósofo: 

sobre os sentidos do filosofar hoje. In: DUTRA, Jorge da Cunha; GOTO, Roberto 

https://doi.org/10.24824/978854441605.1
https://revistas.cefet-rj.br/index.php/estudosdefilosofiaeensino/article/view/419
https://revistas.cefet-rj.br/index.php/estudosdefilosofiaeensino/article/view/419
http://filoeduc.org/nefiedicoes/colecoes.php?#livros
https://doi.org/10.5585/dialogia.N13.2748
https://doi.org/10.1590/1980-6248-2020-0018


Augusto Rodrigues; Rodrigo Pelloso Gelamo 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 813-853, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    853 

(Org.). O Filosofar, hoje, na pesquisa e no ensino de Filosofia. Blumenau: 

Instituto Federal Catarinense, 2018, v. 2, p. 63-74. 

VELASCO, Patrícia Del Nero. O que é isto – o PROF-FILO? O que nos faz 

pensar, Rio de Janeiro, v. 28, n. 44, p. 76-107, jan.-jun. 2019b. Disponível em: 

https://oquenosfazpensar.fil.puc-rio.br/oqnfp/article/view/659/601. Acesso: 05 abr. 

2021. https://doi.org/10.32334/oqnfp.2019n44a659  

VELASCO, Patrícia Del Nero. O que pensamos nós, formadores/as de 

professores/as, sobre formação docente em filosofia? Revista Sul-Americana de 

Filosofia e Educação, n. 34: nov. 2020b-abril 2021, p. 12-33. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/35127/27918. Acesso: 06 

abr. 2021. https://doi.org/10.26512/resafe.v2i34.35127  

TOMAZETTI, Elisete Medianeira; BENETTI, Claudia Cisne. Exercício analítico 

de discursos: Fórum Sul de Coordenadores de Cursos de Filosofia e Simpósio Sul-

Brasileiro sobre o Ensino de Filosofia. Revista Sul-Americana de Filosofia e 

Educação, Brasília, n. 24, maio-out/2015, p. 68-84. 

https://doi.org/10.26512/resafe.v0i24.4741  

 

Data de registro: 19/06/2021 

Data de aceite: 20/10/2021 

https://oquenosfazpensar.fil.puc-rio.br/oqnfp/article/view/659/601
https://doi.org/10.32334/oqnfp.2019n44a659
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/35127/27918
https://doi.org/10.26512/resafe.v2i34.35127
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i24.4741


854  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 854,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    855 

 

 Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos 

de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

 

 

Abraão Lincoln Ferreira Costa* 

 

 

Resumo: O artigo desenvolve um panorama no que tange às instituições de ensino 

alemãs sob a visão de Friedrich Nietzsche. Para tanto, inicialmente é realizado o 

balanço crítico dos estabelecimentos ginasial, técnico e universitário de modo a 

atribuí-los ao problema da degenerescência cultural sofrida a partir do processo das 

reformas econômica e política na Alemanha do século XIX. Em complemento a 

essa investigação, serão tratados os assuntos do filisteu da cultura e das 

considerações do jovem pensador acerca do Estado e da cultura grega, segundo ele, 

entendida como o melhor meio de ilustrar o sentido de força [Kraft] e vitalidade 

[Vitalität]. Por fim, a pesquisa apresenta, na postura de Arthur Schopenhauer, a 

referência de combate ao filisteísmo e de resistência contra os valores do estilo de 

vida moderna.   

 

Palavras-chave: Cultura; Estado; Filisteus; Nietzsche; Schopenhauer 

 

 

Nietzsche and his point of view on Germany educational system as a 

reflection of modern culture 

 

Abstract: The article develops an overview of German educational institutions 

under the vision of Friedrich Nietzsche. To this end, the critical assessment of junior 

high, technical and university establishments is initially carried out in order to 

attribute them to the problem of cultural degeneration suffered from the process of 

economic and political reforms in 19th century Germany. In addition to this 

investigation, the subjects of the Philistine culture and young thinker’s 

                                                           

* Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual do Oeste do Paraná (UNIOESTE). 

Professor no Centro Universitário Planalto do Distrito Federal (UNIPLAN).  E-mail: 

abraaofilosofia@gmail.com.  Lattes: http://lattes.cnpq.br/2945815863220636. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-2963-8943.   

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58568    

  

mailto:abraaofilosofia@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2945815863220636
https://orcid.org/0000-0002-2963-8943
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58568
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-58568


Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

856  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

considerations about the state and the Greek culture will be treated, according to 

him, understood as the best way to illustrate the sense of strength [Kraft] and vitality 

[Vitalität]. Ultimately, the research presents, in Arthur Schopenhauer's stance, the 

reference to combat philistineism and resistance to the values of the modern 

lifestyle. 

 

Keyword: Culture; State; Philistines; Nietzsche; Schopenhauer 

 

 

Nietzsche et son regard sur les établissements d’enseignement allemands 

comme reflet de la culture moderne 

 

Resumé: L'article développe une vue d'ensemble des institutions éducatives 

allemandes selon la vision de Friedrich Nietzsche. À ce titre, un bilan critique est 

d'abord fait des établissements du secondaire, des établissements techniques et 

universitaires afin de les rattacher au problème de la dégénérescence culturelle subie 

par le processus de réformes économiques et politiques dans l'Allemagne du XIXe 

siècle. En complément de cette recherche, seront traités les sujets du philistin de la 

culture et les considérations du jeune penseur sur l'Etat et la culture grecque, qui 

selon lui, est comprise comme la meilleure façon d'illustrer le sens de la force 

[Kraft] et de la vitalité [Vitalität]. Enfin, la recherche présente, dans la posture 

d'Arthur Schopenhauer, la référence de la lutte contre le philistinisme et la 

résistance aux valeurs du mode de vie moderne. 

 

Mots Clé: Culture; État; Philistin; Nietzsche; Schopenhauer 

 

 

Introdução 

 

A educação e o ensino dos jovens para aquisição de uma formação 

[Bildung] e o florescimento da cultura superior [(C) Kultur]1 foram o tema 

das conferências proferidas por Nietzsche em 1872 no Akademisches 

Kunstmuseum da Basileia. Ao examinar os estabelecimentos de ensino 

                                                           

1 Nietzsche, ao longo de suas diferentes obras, utiliza, em alguns momentos, a palavra 

“cultura” com a letra “K” e, em outras vezes, com “C”. A explicação para isso se deve ao 

fato de ter ocorrido a reforma ortográfica alemã bem no período dos seus primeiros escritos. 

Nesse sentido, optamos pelo uso maior de Kultur, haja vista o maior número de ocorrências, 

embora seja possível perceber também o uso de Cultur como forma de promover a 

ambivalência no tocante à superioridade de uma cultura forte ou decadente.   



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    857 

primário, técnico, ginasial e superior, o filósofo chegou à conclusão de que 

a cultura compreende uma determinação da natureza e, por isso, jamais 

poderia estar fora dela. Diante dessa conclusão, o filósofo verificou, nos 

diferentes níveis de ensino, uma contrariedade aos princípios pedagógicos 

que tanto acreditava. Isso o levou então a elaboração da tese sobre a 

existência de duas correntes complementares e antinaturais que, ao se 

manifestarem no mundo moderno, traziam consequências nocivas e 

deletérias aos jovens estudantes alemães. 

 

Duas correntes aparentemente opostas, ambas nefastas 

nos seus efeitos e finalmente unidas nos seus 

resultados, dominam hoje os nossos estabelecimentos 

de ensino, originariamente fundada em bases 

totalmente diferentes: por um lado, a tendência de 

estender o quanto possível a cultura, por outro lado, a 

tendência de reduzi-la e enfraquecê-la (NIETZSCHE, 

2012, p. 53). 

 

As consequências da extensão e do enfraquecimento da cultura 

opor-se-iam à antiga noção de fortalecimento e de concentração da mesma. 

Nietzsche compreende que essa mudança teve como motivação a crença 

numa economia política cujo interesse maior fora a produção de “homens 

comuns”. Pessoas cada vez mais afetadas pelo ideal da felicidade, dispostas 

a alcançar o ganho de dinheiro e predestinadas ao cumprimento das tarefas 

sociais. Na busca pela realização desse propósito, era preciso constituir outra 

mentalidade à mercê da lucratividade, da obediência e do consumo. O 

interesse das massas urbanas, juntamente com a intervenção do Estado sobre 

a cultura moderna, trouxera o que o filósofo alemão denominou por 

“barbárie cultivada”. A sua compreensão é de que nenhuma cultura elevada 

[höher Kultur] deve submeter-se a qualquer processo de alargamento, pelo 

contrário, deve concentrar e restringir suas criações a um pequeno e seleto 

número de pessoas especiais – algo que, conforme veremos a partir de agora, 

tornou-se incompatível com o projeto de massificação cultural realizado 

pelo Estado alemão. 

 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

858  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

O problema da cultura moderna 

 

Opondo-se ao ideário moderno, Nietzsche, na primeira 

Consideração extemporânea, define “cultura” como algo que deva ser 

essencialmente pensado como “unidade de estilo artístico que atravessa 

todas as manifestações da vida de um povo (NIETZSCHE, 2013, p. 29).” 

Diferente do termo “civilização” (WOTLING, 2011, p. 28-29), a cultura não 

está estritamente destinada à busca do saber e, tampouco está preocupada 

com a formação dos homens em geral, já que simplesmente pretende o 

envolvimento de todas as criações e atividades num instante específico da 

sua história, como a moral, a política, a arte, a ciência, a filosofia e a religião. 

Por isso, a importância de encontrar uma unidade de estilo que, pelo viés 

artístico, consiga simultaneamente orientar e harmonizar as diferentes 

expressões da vida de um povo. Esse alcance dar-se-ia mediante o trabalho 

sobre a estrutura pulsional dos indivíduos, ou seja, uma educação em 

condições de operar diretamente nas pulsões humanas com o objetivo de 

espiritualizar os instintos. Nietzsche, entretanto, denuncia as dificuldades da 

correta apreensão da cultura - segundo ele, a modernidade equivocou-se 

quando remeteu o termo “cultura” ao propósito de chegar ao maior número 

possível de pessoas felizes. Contrário a isso, a cultura caracteriza-se pela 

“disciplina homogênea imposta a seus instintos” (NIETZSCHE, 

Fragmentos Póstumos, 19 [41] verão de 1872) na intenção de conquistar os 

prodígios que só podem florescer através de extenuantes esforços e da 

disciplina. 

As técnicas aplicadas nas escolas alemãs comprometiam o processo 

de formação natural [Bildung] dos jovens estudantes, interferindo no 

autêntico desenvolvimento de suas potencialidades. A exemplo do ensino 

ginasial, embora devesse ser tratado como a base de todo o processo 

pedagógico propiciando o verdadeiro cultivo [Züchtung], Nietzsche via-se, 

no entanto, incapaz de realizar tamanha função devido ao desvio de 

finalidade que sofrera com as mudanças no currículo escolar. Vê-se ainda 

sua condenação ao ginásio por incentivar nos estudantes uma liberdade de 

escolhas que sequer estavam preparados para assumir. O mesmo problema 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    859 

se estende até as universidades, lugar onde o apoio a essa “liberdade 

acadêmica” acabaria provocando o distanciamento entre professores e 

alunos. 

Noéli Sobrinho explica que Nietzche avaliou os estabelecimentos 

de ensino como espaços institucionais responsáveis pela mera educação 

“uniformizada e medíocre, utilitária e integradora” (2012, p. 16). A ideia 

incentivada da liberdade de escolhas durante a vida acadêmica prestava-se 

apenas em conservar a imaturidade e a ignorância. Tratava-se de uma 

pedagogia que reunia de forma incoerente aspectos que envolviam o erudito 

e o fútil, assim como a ciência e a cultura jornalística. Enfim, a educação 

alemã do século XIX passou a destinar-se quase que exclusivamente a 

geração de servidores públicos, sem interessar-se com a formação [Bildung] 

de homens superiores que pudessem retomar o projeto de uma cultura 

superior. 

Vale salientar que Nietzsche jamais esteve preso a nenhum projeto 

de disseminação de uma cultura elevada. Conforme dissemos, o 

alargamento da cultura, bem como a perigosa redução de seus conteúdos 

originais, fatalmente a levariam à depauperação. Pensar na superioridade 

desta cultura é também compreendê-la como um privilégio concebido a um 

seleto grupo de homens excepcionais. Isto posto, jamais faria sentido 

estendê-la às massas, não por conta do preconceito ou de qualquer elitismo 

tipicamente erudito, mas por considerá-la como algo cuja força far-se-ia 

incapaz de ser assimilada. Portanto, desejar o acesso dessa força aos vários 

indivíduos é desconhecer a hierarquização natural vigente no campo do 

intelecto. Isso faz menção a uma aristocracia do espírito, ou seja, homens 

devidamente capazes de seguir os passos daqueles que fizeram grandes 

feitos no passado, garantindo, desse modo, selarem seus nomes na história.     

A tese de uma escolha e combinação natural, responsável pelo 

encaminhamento de certos homens ao talento e à superioridade pode, em 

certa medida, esclarecer a necessidade da pedagogia tecnicista para fins de 

gerar a mão de obra qualificada. Ora, é inegável que a Alemanha já havia 

perdido suas bases culturais outrora valorizadas por Nietzsche e outros 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

860  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

pensadores, a exemplo de Schiller e de Goethe2, porém isso jamais 

significou a completa oposição ao ensino técnico que garantiria a 

sustentação da cultura moderna. Na verdade, o desejo maior seria o de 

apenas assegurar entre as várias tendências de ensino aquela que melhor 

fosse destinada ao melhoramento e à elevação dos homens excepcionais. 

Como o próprio filósofo acrescenta: 

 

Não vão com isso crer, meus amigos, que eu quero 

mitigar os elogios às nossas escolas técnicas e às nossas 

escolas primárias importantes: eu honro os lugares 

onde se aprende a calcular adequadamente, onde se 

domina a língua, onde se leva a sério a geografia, onde 

se é instruído pelos conhecimentos admiráveis que nos 

dão as ciências naturais. Estou também inclinado a 

concordar de bom grado com o fato de que os 

estudantes que se instruem nas melhores escolas 

técnicas da nossa época estão perfeitamente 

autorizados a ter os mesmos direitos que se tem o 

costume de atribuir aos alunos do ginásio no final dos 

seus estudos; e não está longe o dia em que se abrirão, 

para as pessoas que receberam este ensino, as portas 

das Universidades e da administração pública, com a 

mesma largueza com a qual se beneficiou 

exclusivamente até agora os alunos do ginásio – bem 

entendido, o ginásio atual! No entanto, não me posso 

furtar de acrescentar este codicilo: se é verdade que a 

escola técnica e o ginásio, nos seus fins atuais, são em 

tudo tão semelhantes e não se distinguem senão por 

detalhes mínimos, de modo que podem contar com um 

tratamento igual diante do fórum do Estado – isto 

ocorre assim porque nos falta completamente um tipo 

de estabelecimento de ensino: o estabelecimento da 

cultura. (NIETZSCHE, 2012, p. 123-124).    

  

                                                           

2 Para entender a contribuição de Friedrich Schiller no pensamento do jovem Nietzsche, é 

recomendável o estudo de A educação estética do homem; enquanto que para entender 

Goethe, torna-se imprescindível a leitura do romance Os anos de aprendizado de Wilhelm 

Meister. Defendo que essas as obras integram a base de apoio da filosofia nietzschiana, 

principalmente no que tange o olhar crítico sobre a cultura moderna. 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    861 

Outro aspecto político do qual chamamos atenção como parte 

daquilo que levou o mundo moderno à depauperação da cultura refere-se à 

ocupação dos burocratas em assuntos estritamente pedagógicos. Nietzsche 

certamente compreendeu a interferência da burocracia nos estabelecimentos 

de ensino como um grave erro, por considerar que os parâmetros e as 

diretrizes curriculares da educação deveriam somente pertencer aos 

domínios daqueles a quem ele acreditava legislar a serviço de educação 

rotineira. Esses legisladores se constituiriam de inquestionável preparo, 

proveniente de uma cultura superior, sendo, portanto, experientes e maduros 

o bastante para contraporem-se a uma política de conformidade com os 

interesses utilitários. 

 

 

A influência da cultura grega 

 

Diante do quadro apresentado, a solução seria a criação de uma nova 

concepção de ensino sob o viés de uma nova orientação pedagógica capaz 

de dar aos estudantes outras perspectivas para além da utilidade e da 

rentabilidade. Para tanto, Nietzsche pensou na reformulação dos currículos 

escolares, os quais tomariam de exemplo a cultura clássica. A razão disso 

tem a ver com o desejo de afirmar a importância dos ensinos da filosofia e 

da arte, e também pela necessidade de cultivar homens cultos e experientes 

para enfrentar os diferentes desafios da vida.  

Ora, ao tratarmos de uma referência sobre a educação empenhada 

no preparo de seres humanos para os incontáveis desafios da vida, podemos 

nos permitir ir além do exemplo da cultura clássica, uma vez que o jovem 

Nietzsche encontrou na tragédia grega o conteúdo que versa acerca da 

questão existencial do sentido da vida: a arte como necessidade da vida, 

justificada enquanto fenômeno estético, permitindo-nos inferir a respeito da 

importância na aquisição de uma formação [Bildung] que vislumbre o 

constante movimento na busca do próprio vir a ser. Sem dúvida, algo que 

para a filosofia nietzschiana representou enorme valor pedagógico ao 

demonstrar em seu bojo uma concepção da condição humana para além do 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

862  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

idealismo clássico ou de uma orientação cristã que atravessou os séculos na 

tradição ocidental.    

Embora reconheçamos que O Nascimento da Tragédia jamais 

venha a insinuar qualquer plano político-pedagógico, não seria demais 

crermos que as considerações de Nietzsche sugeririam no conceito da 

Bildung algo comum à noção de Paideia do antigo mundo grego. Cabe 

inclusive destacar que o significado de “arte” na filosofia nietzschiana 

durante essa fase refere-se sempre à música (NIETZSCHE, 2015, p. 139). 

Daí a importância do trágico, pois arte e vida, assim como “música” e 

“palavra”, foram pensadas pelos gregos dentro dessa perspectiva, passando 

a ser chamadas de “impulsos artísticos da natureza” [Kunsttriebe] ou as 

pulsões “apolínea” e “dionisíaca”. Em linhas específicas, o jovem filósofo 

deteve sua atenção em duas divindades gregas: os deuses Apolo e Dionísio. 

Para o pensador alemão, tratar-se-iam da evidência de dois diferentes 

mundos da arte: o apolíneo expresso pelas artes da pintura e da escultura; 

enquanto o dionisíaco, pela música ditirâmbica. 

Diferentemente da era moderna, o trágico apresentado pelo 

discípulo de Dionísio demonstra o elo entre a arte e o Estado. Na obra Cinco 

prefácios para cinco livros não escritos (Fünf Vorreden zu fünf 

ungeschriebenen Bücher), vemos pela reflexão nietzschiana aquilo que 

concerne o papel da arte grega em conexão com os horrores das guerras, 

típico daquela sociedade guerreira. Nisso percebemos a capacidade do 

homem grego de recorrer à arte, capaz então de transformar os sofrimentos 

e os horrores da existência. Um poder que os gregos nos tempos homéricos 

possuíam de dar ao sofrimento humano novas configurações, fruto de uma 

consciência da própria condição de finitude. Assim, permitiram-se criar 

sentidos artísticos, em condição de servirem como remédio para 

defenderem-se das atrocidades e dos horrores que muitas vezes se viam 

submersos. Nas palavras de Nietzsche: 

 

Mas o que se encontra por trás do mundo homérico, 

como local de nascimento de tudo o que é helênico? 

Nesse mundo, somos elevados pela extraordinária 

precisão artística, pela tranquilidade e pureza das 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    863 

linhas, muito acima da mera confusão material: suas 

cores apareceram mais claras, suaves, acolhedoras, por 

meio de uma ilusão artística, seus homens, nesta 

iluminação colorida e acolhedora, melhores e mais 

simpáticos; mas para onde olharíamos, se nos 

encaminhássemos para trás, para o mundo pré-

homérico, sem a condução e a proteção da mão de 

Homero? Olharíamos apenas para a noite e o terror, 

para o produto de uma fantasia acostumada ao horrível. 

(NIETZSCHE, 2019, p. 26-27). 

 

Frente ao horror e à finitude da vida, os gregos encontraram saída 

no poder de criação, manifesto conforme dissemos na força artística. Algo 

que pudesse ressignificar a imagem sombria e aterradora da existência. 

Como visto na Ilíada, os cantos são o exemplo da realização de grandes 

feitos dos heróis, o que incluía quase sempre as mortes gloriosas. Somente 

assim seus nomes estariam imortalizados nas canções dos poetas. Somente 

assim os homens se colocariam acima das vicissitudes de uma realidade tão 

perversa e inconstante. Uma cultura superior composta de deuses, 

semideuses e heróis que serviam de referência para a formação de novos 

grandes homens. Segundo Nietzsche, “o grego conheceu e sentiu os temores 

e os horrores do existir: para que lhe fosse possível de algum modo viver, 

teve de colocar ali, entre ele e a vida, a resplandecente criação onírica dos 

deuses olímpicos” (NIETZSCHE, 2015, p. 33).  

Avesso à maneira da qual os homens da sua época se apoderavam 

dos elementos da cultura, Nietzsche vê os antigos gregos como um povo 

admirável. Acerca disso, depreendemos que os gregos eram aqueles que de 

costume “aprendiam e logo queriam viver”. Essa era a capacidade para a sua 

ambiciosa disposição de conhecimento: a “consideração pela vida” e a 

“necessidade de vida ideal” (NIETZSCHE, 1996, p. 253). 

Na interpretação de Antonio Edmilson Paschoal (2008, p. 163) é 

simplesmente a vivência de um conhecimento numa correspondência entre 

um tipo de teoria que se estuda e uma prática operada diariamente, enquanto 

uma técnica que, uma vez assimilada, só alcançaria seu propósito quando 

empregada. A consciência do alinhamento entre Filosofia e vida, tal como a 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

864  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ideia de se apreender a Filosofia no aspecto da vida, exige uma interpretação 

no tocante a acepção da palavra “vida”, algo que perpassou toda filosofia 

nietzschiana. É percebível, já nas obras iniciais de Nietzsche, uma intensa 

vitalidade no seu pensamento. Um reconhecimento da vida contrapondo-se 

a tudo aquilo que, em nome da debilidade e do medo, propõe um 

enfraquecimento do caráter expansivo, embora irracional da vida. Para o 

filósofo, a afirmação de uma vida saudável encontra-se caracterizada pelo 

conflito, tal como entre os gregos, que defendiam na ideia da disputa (agon) 

o estímulo da sua existência (JANZ, 2016, p. 498). 

Em suma, a educação grega esteve pautava na “disputa”, termo que 

vem do grego agon, muitas vezes apresentado na Ilíada para relatar a 

competição entre dois atletas durante os jogos olímpicos ou numa disputa 

mortal entre dois guerreiros no campo de batalha. Nietzsche aponta para a 

importância desta tradução ao tratar de uma Paideia de tipo “agônica” no 

mundo grego. Semelhante aos heróis homéricos, o homem grego, 

devidamente orientado dentro dessa educação agônica, tendia de costume 

ao desejo de alcançar a glória. Pelo constante impulso de superação, tal 

indivíduo era motivado a dar o melhor de si, aprendendo, dessa maneira, a 

se conhecer cada vez mais. As obras de Homero e Hesíodo alimentavam 

esse impulso artístico, orientando ao mesmo tempo a vida do homem e da 

cidade grega.  

A compreensão do agon enquanto base de formação no mundo 

grego remete às pulsões apolínea e dionisíaca, pois representam impulsos 

antagônicos oriundos do estilo de vida peculiar da Grécia homérica. 

Podemos inferi-las como faculdades fundamentais para o surgimento do 

homem e da cultura superior. Teriam a ver com forças que, mediante estados 

fisiológicos, manifestavam-se nos sonhos e na embriaguez. No sonho, 

vemos o poder artístico projetado em imagens para criar as formas e as 

figuras. Sonhar está diretamente relacionado a Apolo, símbolo da aparência, 

da energia plástica, da ordem e do controle das cegas paixões existentes no 

plano natural. O deus que traz o sentido da individuação, oposto à 

embriaguez que destrói e aniquila o princípio desta individuação. No estado 

de embriaguez se desalinha a organização para integrar no homem aquilo 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    865 

que Schopenhauer descreve como uno primordial da natureza. Vemos com 

isso o deus Dionísio, responsável pelo caos, deformidade, paixões 

desenfreadas; e também o deus da fecundidade, da música e da arte 

universal. Aquele renascido a cada primavera, que gera e derrama prazer 

sobre o mundo. 

O momento decadent denunciado por Nietzsche em suas 

conferências na Basileia deveria ser combatido com uma educação 

[Erziehung] transformadora semelhante à Paideia grega. Diante disso, cabe 

salientar que o termo Erziehung na filosofia nietzschiana encontra-se 

dissociado da ideia de instrução [Schulung] e também distante do sentido da 

erudição livresca [Gelehrsamkeit]. Na obra “A Fisiologia de Nietzsche: 

superação da dualidade”, Wilson Frezzatti Jr. (2006, p. 58) interpreta o 

significado da palavra Erziehung, como aquilo que esteja indissociável da 

vida. Nesse sentido, a educação jamais pode ser confundida com 

  

[...] habilidades técnico-científicas de resolução de 

problemas, com o conhecimento enciclopédico dos 

livros, com a falsa erudição dos escritos de artigos 

jornalísticos, com Filosofia que repete o pensamento 

dos outros, com saberes não criativos. (FREZZATTI 

JR., 2006, p. 159). 

 

 Erziehung no sentido correto da palavra tem em seu bojo o desejo 

de maturação, manifesto numa cultura dominante que, através de sua 

produção contínua, permite o florescimento de homens e de uma cultura 

superior. 

As instituições de ensino alemãs do século XIX estiveram presos 

aos interesses da formação profissional, preparando técnicos e diversos 

especialistas para o mercado de trabalho. Contudo, a cultura reivindicada 

pelo filósofo alemão é a cultura de tipo aristocrática, incondizente com as 

pretensões políticas daquele tempo. Para Nietzsche, era preciso educar de 

maneira correlata aos interesses da cultura superior. Mas como? 

Primeiramente (SOBRINHO, 2012, p. 19), romper com a mentalidade 

imediatista e ingênua que os jovens tinham da natureza. Isso significaria 

desencantá-la de modo a descobrir os problemas realmente existentes entre 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

866  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

homem e natureza. Outro passo rumo à conquista da cultura elevada refere-

se à aproximação dos estudantes com os homens e os seus grandes feitos do 

passado. Vê-los pelo olhar dos estudantes como exemplos de experiência 

existencial e intelectual, a fim de que, na inspiração desses feitos, seus 

espíritos estivessem alimentados de coragem para enfrentar e superar os 

desafios da vida.  

A modernidade se opôs ao ideário da formação correlata aos 

interesses da cultura superior. Conforme veremos na sequência, Nietzsche 

via como personagem principal da cultura moderna o filisteu da cultura, 

aquele a quem o autor considerou “a gentalha do poder, do escrever e do 

prazer” (NIETZSCHE, 2011, p. 93). Para combatê-los, além do uso de uma 

concepção de cultura superior analisada até aqui, veremos a contribuição de 

Arthur Schopenhauer, filósofo que não somente corroborou o panorama 

levantado por Nietzsche no tocante ao processo instrutivo e educacional da 

Alemanha no século XIX, mas ainda demonstrou, por meio do seu 

pensamento intempestivo, referências que pudessem auxiliar os estudantes 

a seguirem novos caminhos no campo do conhecimento. 

 

 

Nietzsche e Schopenhauer versus o filisteísmo da cultura alemã 

 

Até aqui acompanhamos a crítica contundente à cultura alemã do 

século XIX, justificada, segundo Nietzsche, por um tipo de formação 

decadente, decretando um novo sentido de vida, vinculado aos interesses 

cômodos conquistados pela economia e as demais ocorrências da cultura 

moderna. A investigação científica e o estudo aprofundado da língua 

materna diminuíam seus espaços para dar lugar à opinião pública expressada 

na cultura jornalística. Fortaleceu-se ainda o conhecimento histórico, preso 

ao passado, porém sem nenhuma articulação com o presente. Via-se, de 

acordo com as considerações do filósofo, uma vida limitada em 

conhecimento e potência, fazendo com que os alemães passassem a ser 

conhecidos como “verdadeiros filisteus virtuosos”. Segundo ele:  

 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    867 

Talvez esse conforto filisteu seja apenas a degeneração 

de uma autêntica virtude alemã – de uma íntima 

submersão no singular, no pequeno, no próximo e nos 

mistérios do indivíduo -, mas agora essa virtude 

mofada é pior do que o vício mais evidente, ainda 

desde que a consciência dessa qualidade se tornou uma 

alegria de coração, que chega à glorificação literária 

((NIETZSCHE, 2019, p. 24). 

 

Mesmo considerado por muitos como alguém da cultura, o filisteu 

em razão da comodidade e do conformismo era incapaz de promover 

profundas mudanças em benefício da cultura elevada. Esses filisteus 

significam bem o oposto daquilo que denominamos por autenticidade e 

originalidade da cultura (NIETZSCHE, 2013, p. 39). Logo, a qualquer 

sociedade à mercê desses pseudo eruditos, não haveria mais o que se esperar 

a não ser um mundo superficial no qual a arte estaria restrita somente a duas 

coisas: “seja uma imitação da realidade que chegue até o simiesco, em 

idílios ou em sátiras docemente humorísticas, seja cópias livres das obras 

mais célebres e mais incontestes dos clássicos, mediante algumas tímidas 

concessões ao gosto do dia” (NIETZSCHE, 2013, p. 45). Essa maneira 

imprópria de se envolver com a arte ou com a filosofia e a cultura 

desconhece a vida e a insensatez que costuma ser intrínseca a ela. Deixa à 

margem aquilo que transforma o ser humano num “animal interessante” 

(PASCHOAL, 2008, p. 162), dando maior importância às tarefas práticas, 

substanciais, decerto, nada obstante aos quais jamais conseguiria reduzir o 

homem.   

A partir desse levantamento, percebemos a importância daquilo que 

Nietzsche apresenta sobre Schopenhauer em um dos seus prefácios (A 

relação da filosofia de Schopenhauer com uma cultura alemã). Disposto em 

estilo literário, no qual propõe um método de aconselhamento aos seus 

leitores, o texto nos alerta sobre o desvirtuamento da palavra “cultura” 

[Kultur]. Se antes a aguardada cultura alemã pressupôs salvaguardar a 

criação e a liberdade de espírito, já naquele instante, tal propósito parecia ter 

perdido completamente esse significado. Daí a necessidade da constante 

busca do resgate original da palavra “cultura”, devido ao seu intuito de 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

868  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

preservar-se consonante com os interesses do homem superior. Certamente, 

ninguém melhor do que Schopenhauer, o “único filósofo neste século”, 

conseguiria mostrar o caminho para se chegar numa cultura autêntica: “Eu 

estou entre os leitores de Schopenhauer que, depois de terem lido a primeira 

de suas páginas, sabem com convicção que lerão todas as outras e que 

escutarão cada palavra dita por ele” (NIETZSCHE, 2018, p. 24). 

Podemos suspeitar que o Prefácio escrito em dezembro de 1872 seja 

fruto de um projeto inicial que alcançou amplitude a partir de 1874, na 

terceira das quatro Considerações extemporâneas. Nela, encontramos a 

figura de Schopenhauer como pensador ideal, disposto a confrontar a cultura 

e o Estado alemães no fim do século XIX. Embora sejam produções escritas 

em anos diferentes, preservam estreita relação de conteúdos entre elas, ao 

passo que promovem uma crítica voraz à cultura uniformizada do Estado 

alemão, compreendendo, na figura de Schopenhauer, uma oposição 

resistente às seduções do progresso do mundo moderno. Época em que a 

consciência da gravidade do embrutecimento e do nivelamento da educação 

passou despercebida por conta do entusiasmo em torno da ciência, das 

especializações e da fragmentação do saber. 

Nesse seguimento, Schopenhauer como educador possui 

seguramente uma extensão política, no instante ao qual se mostra como 

oposição frente aos interesses e valores dominantes das instituições 

educacionais e políticas do seu tempo. Mas não somente isso, tendo em vista 

também inaugurar uma nova concepção acerca da imagem de princípios que 

o fez executar uma “revolução do espírito”, algo que Nietzsche jamais 

abandonou ao longo da sua vida (Cf. ANDLER, op. cit., I, p. 518). 

“Portanto, é ridículo imaginá-lo (Schopenhauer) ensinando numa 

universidade atual”. Possuidor de um princípio eudemonista, Schopenhauer 

destinava seu saber aos homens mais vividos, bem como sua filosofia 

pessimista jamais fora dirigida aos homens do presente: “estes só fariam 

introduzir aí as suas insatisfações, para retirá-las logo em seguida, 

acreditando ter refutado o filósofo (NIETZSCHE. Fragmentos Póstumos, 

28 [6] primavera-outono 1873)”.  



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    869 

Nessas condições, o futuro da humanidade jamais conseguiria ser 

revelado pela pesquisa histórica das civilizações, tal como apresentado na 

doutrina hegeliana, mas somente pela natureza manifesta através dos 

grandes feitos dos homens superiores. Razão pela qual fez o jovem 

Nietzsche acreditar que Schopenhauer era um desses homens 

extraordinários; alguém de superioridade, cuja filosofia representa uma ação 

sempre acima da visão conformista dos filisteus da cultura. Num sentido 

estrito, Schopenhauer era um daqueles grandes mestres a ter transmitido não 

apenas a sua enorme riqueza interior, mas, principalmente, realizado com 

valor para as nobres ações:  

 

Não descrevo nada além da primeira impressão 

fisiológica, por assim dizer, que Schopenhauer 

despertou em mim, aquele fluxo mágico de forças 

íntimas que passa de um espécime natural a outro, e 

que ocorre ao primeiro e mais leve contato: e quando 

analiso retrospectivamente aquela impressão, percebo-

a composta de três elementos: da impressão causada 

por sua honestidade, por usa alegria e por sua 

constância (NIETZSCHE, 2018, p.  28). 

 

Seguindo os passos de Schopenhauer, Nietzsche buscou assumir o 

mesmo compromisso de tornar-se um autêntico educador. Alguém 

consciente de que o processo de educar os outros depende invariavelmente 

da árdua tarefa de educar inicialmente a si mesmo: autodescobrir-se, a fim 

de revelar sua verdadeira capacidade e resistência, enfrentando as 

vicissitudes de uma existência marcada pelo sofrimento. Doravante, o 

filósofo reintroduz a solidão, semelhante à postura schopenhauriana, 

alimentando em seu espírito o inconformismo diante da filosofia filisteia, 

que acabou sendo vulgarizada graças à rendição dos seus compromissos 

políticos com o Estado e concomitantemente com os estabelecimentos de 

ensino da época. 

O jovem filósofo chama atenção para esse controle exacerbado do 

Estado que almeja dissipar e generalizar a cultura ao dispor de mecanismos 

altamente eficientes para cumprir esta tarefa. Não obstante, a posição de 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

870  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Nietzsche jamais se manteve passiva, pois soubera oportunamente 

denunciar esse acontecimento ao revelar que o Estado, tendo certeza de sua 

própria força, pretende ampliar seu domínio interferindo diretamente em 

toda estrutura de formação de ensino do país. O propósito disso, conforme 

exposto, fora a difusão da cultura entre o máximo de pessoas, o que, dessa 

maneira, favoreceria tão somente o Estado. Inusitadamente, quando tratado 

dos estímulos e desestímulos de forças que soubera recorrer o Estado para 

atingir seus interesses, Nietzsche também lembra que o cristianismo, de 

início considerado “uma das mais puras revelações da cultura”, acabou 

como muitas outras manifestações sendo utilizado de muitas maneiras para 

movimentar o poder estatal. Ao subverter-se, por conseguinte, a religião 

cristã passou a decair paulatinamente em valor, por conta das mentiras e 

hipocrisias que a fizeram se degenerar até ultrapassar o limite de 

contradições com seu propósito original.    

Os mecanismos utilizados pelo Estado possuem sutilezas e 

dissimulações, que ainda que aparentemente notada em suas determinações 

políticas a disposição para atender aos interesses da cultura de forma 

suntuosa e vigorante, seria improvável atingirmos o reconhecimento 

genuíno dos seus interesses. Pois o Estado, declara Nietzsche, mesmo 

divulgando “em alto e bom som” seu empenho para servir de melhor grado 

à cultura, jamais pretenderia conquistar outra finalidade senão àquela de 

atender somente a seus próprios intentos. 

 Nietzsche, na Terceira Extemporânea, assume a tarefa de 

denunciar os riscos do caminho percorrido pela humanidade que, para ele, 

estava sujeita aos mais horrendos perigos em razão da conjuntura do mundo 

moderno. Mas que perigos seriam esses? Na visão do pensador alemão, 

predominava o embrutecimento humano, a idolatria ao Estado, sempre 

tratado como uma espécie de fim último da humanidade. Ademais, 

predominava a ideia de domínio estatal como sinônimo de felicidade, por 

meio dos estabelecimentos de ensino, e a disseminação da cultura 

jornalística, ocupando o lugar da cultura elevada. Diante desse momento tão 

delicado, fazemos outra pergunta: como pensar no florescimento de homens 

superiores através desse tipo de ensino? A resposta sempre esteve na 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    871 

extemporaneidade da filosofia schopenhaueriana, da qual Nietzsche tornou-

se a chave para responder a essa questão.   

Será no reconhecimento da dimensão trágica do homem, na sua 

existência, que o filósofo extrairá do pessimismo schopenhauriano os 

elementos essenciais que permitiram mostrar uma solução à barbárie da 

modernidade e à crise moral na qual os alemães enfrentavam (SOBRINHO, 

2012, p. 21). Solução que se oporia ao comodismo das costumeiras crenças, 

dando apoio à intempestividade de uma filosofia autêntica, que jamais 

consentiria espaço para a conveniência e a submissão. Um pensamento 

verdadeiramente contrário ao predomínio do “animal de rebanho”, 

erguendo-se na força da solidão: que manteria independência diante dos 

poderes estabelecidos; contra a exiguidade da cultura jornalística, agitando-

se no hermetismo de uma compreensão filosófica que transfigura a natureza 

e, destarte, afirmaria a vida em seu maior nível. 

Nietzsche cada vez mais circunscrevia a filosofia de Schopenhauer, 

referente ao tema sobre a negação da vontade. Não somente em SE, mas 

conforme vimos em o Nascimento da Tragédia, o autor de O mundo como 

vontade e representação ressalta sua posição pessimista e solitária, 

colocando-se à margem da política estadista e dos interesses da economia 

burguesa. Vemos nisso o motivo pelo qual Nietzsche censurava qualquer 

um que buscasse responder à pergunta sobre o significado de vir a ser um 

filósofo educador. Era preciso daquele que intencionasse chegar nesse 

status, primeiro suspeitar das atitudes que estivessem disseminadas e 

veementemente defendidas pelos estabelecimentos de ensino e, 

especialmente, pelas Universidades daquele tempo. Desse modo, Nietzsche 

não poderia entender de outra forma senão tratar-se de um vexame saber que 

homens de reputação intelectual e prestígio acadêmico pudessem se prestar 

a um comportamento tão submisso e bajulante, a ponto de terem suas ideias 

confundidas até mesmo com a insubstancialidade da cultura jornalística. 

Dentre os mais importantes ensinamentos de Schopenhauer vemos 

sua ideia de que o mal é condição essencial do mundo, sendo o horror e a 

injustiça o “inferno no mundo” (SOBRINHO, 2012, p. 24), produto da 

vontade desmedida da natureza. Outro caro ensinamento foi a afirmação de 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

872  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

que o sofrimento pode nos educar. Isso significa que a dor causada pelas 

intempéries da vida teria uma importante função pedagógica que, portanto, 

jamais poderia ser negada. Porém, guardadas as devidas aproximações entre 

esses pensadores, cabe salientarmos aquilo que condiz com a posição de 

Nietzsche, alguém que jamais apresentou, para a condição trágica da 

existência humana, um paraíso nirvânico acessível pela negação da vontade, 

diferentemente da tese de Schopenhauer. Na verdade, Nietzsche quis, 

utilizando-se parcialmente das ideias schopenhaurianas se apoiar na defesa 

da possibilidade de a cultura dar ao homem condição de elaborar novas 

configurações através da arte e, dessa maneira, compensando-o da condição 

irrecusável do sofrimento, tal como fizeram os antigos gregos. Em linhas 

gerais, apenas a cultura consegue reconciliar o homem com a natureza, 

transfigurando-a em produto da sua própria criação. 

 

 

A superação do pessimismo schopenhauriano 

 

Diante da constatação da existência alicerçada ao sofrimento, 

Nietzsche propõe a tese do homem enquanto “unidade produtiva”, ou seja, 

uma concepção na qual o indivíduo assumiria o papel fundamental de todo 

processo pedagógico e, destarte, de toda a cultura. Ora, não seria correto 

entender o ser humano como simples receptáculo dos princípios e ideias 

vigentes de uma determinada época; mais do que isso, o seu valor se 

definiria na capacidade de poder verdadeiramente pensar sobre a própria 

experiência e, a partir disso, produzir novas interpretações e externar novos 

pensamentos.  

O objeto de resistência do homem diante do seu tempo oferece de 

início a ideia de que a educação deve irremediavelmente tratar de questões 

pertinentes à moral sem nunca vir a distanciar-se dessa concepção de 

valores. Na verdade, é certo concordar que, nesse aspecto, Nietzsche jamais 

se identificou completamente com os elementos teóricos constitutivos da 

filosofia schopenhauriana. Seu interesse, acima de qualquer outra coisa, foi 

na maneira como Schopenhauer enfrentou a época em que viveu, o seu 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    873 

afastamento proposital e seguro do ambiente acadêmico, a sua indiferença 

no tocante aos interesses do Estado e da Igreja, o seu julgamento aos filisteus 

da cultura, a sua lisura, a sua autenticidade e o seu heroísmo. Com efeito, a 

importância que Nietzsche expõe acerca do tema das questões morais é 

precisamente proporcional ao interesse que se dedica ao tema da cultura.  

O pessimismo de Schopenhauer, que ratificou a falta de sentido 

metafísico da existência, infinitamente reclusa no domínio da vontade e, 

consequentemente, sujeita à carência e à dor, jamais levou Nietzsche ao 

desestímulo e, tampouco à desistência. Em verdade, depreendemos que esta 

concepção schopenhauriana o teria levado a admitir exatamente a real 

tragicidade da vida, e dessa forma, conseguido ultrapassar a visão cética e 

conformista que pudesse surgir da constatação do absurdo da vida. Ao 

confessar o caráter múltiplo e variável da “unidade produtiva” em cada ser 

humano; ao decifrar a chance de transfigurarmos de maneira inesgotável a 

natureza; ao preservar uma compreensão de conjunto do mundo frente ao 

entendimento parcial e desiludido das ciências, nosso filósofo reconhece, no 

mesmo instante, a necessidade de dar significado à vida por meio da cultura, 

que é, vista disso, inconformidade e transfiguração: posição sem dúvida 

contrária à confiança do Estado e contra o utilitarismo que pretendia fazer 

da cultura algo rentável quando à mercê dos interesses de uma mentalidade 

burguesa. 

Outro aspecto fundamental a ser avaliado das especificidades 

envolvendo Nietzsche e Schopenhauer, estaria ligado ao tema da formação 

[Bildung]. A filosofia nietzschiana destaca tanto a formação quanto a 

educação como coisas impossíveis no interior da vontade pessimista descrita 

pela filosofia schopenhauriana. A partir disso, é certo admitirmos que, de 

acordo com o jovem Nietzsche, a educação e a formação podem assumir um 

caráter transformador; enquanto que, para Schopenhauer, esses conceitos, 

apesar de inseridos no autêntico propósito do vir a ser, jamais conseguiriam 

alterar o que se é e jamais interfeririam na legítima apreensão intuitiva do 

mundo: o distanciamento entre as duas visões é condizente à singularidade 

dos dois projetos filosóficos. 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

874  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Ao constatarmos os perigos que Schopenhauer enfrentou e 

habilmente se defendeu, como o isolamento, o desalento da verdade e o 

abatimento, percebemos sua firmeza e destreza (NIETZSCHE, 2018, p. 28). 

Unidade essa que revela a força e a resistência do seu ser, permitindo-lhe 

exibir-se como uma aspiração que educa. Inferimos desse exemplo a 

importância da presença de mestres que auxiliem na condução rumo ao 

fortalecimento da cultura, alcançando a realização da natureza do homem. 

Os jovens discípulos de natureza ainda tola e perdida devem, então, serem 

orientados e educados para somente este propósito: realizar a natureza que 

há dentro deles, movendo-se na direção do homem superior através do 

“amor”, sem jamais sucumbir-se à moral ou às instituições que se oponham 

à cultura superior. 

Schopenhauer é a personagem que melhor representa o modelo de 

educador. Alguém que de maneira pertinente cobra as obrigações que cada 

jovem deve cumprir no propósito de acharem o verdadeiro sentido em suas 

vidas. Entretanto, como aponta Nietzsche, o trabalho desses grandes mestres 

da educação estaria sujeito aos riscos impostos pela “cultura utilitária”. Um 

novo tipo cultural da vida moderna que entendera como essencial 

desempenhar um papel de satisfação ao Estado, juntamente com o ganho 

fácil e rápido de dinheiro. Essa nova cultura só faria sentido quando 

cumpridas suas devidas obrigações políticas e atendidos os interesses da 

economia, incluindo a necessidade de satisfazer o egoísmo de pessoas 

enfastiadas e sórdidas, que procuravam na beleza das formas uma maneira 

de acalentar o problema da aversão que tinham delas próprias. 

 O egoísmo da ciência, proveniente dos supostos servidores da 

verdade, trajados como eruditos e filisteus da cultura, precisaram disfarçar 

o sofrimento da existência elaborando falsos mecanismos que pudessem 

alargar a vida e, assim, dando-a a impressão de felicidade. Pseudo 

intelectuais, cuja pequenez e vulgaridade dos pensamentos os levaram a 

detestar os verdadeiros ensinamentos filosóficos. Em síntese, nenhum 

comerciante, funcionário público, erudito e, tampouco, filisteu da cultura 

poderia compreender os propósitos da cultura superior, pelo motivo de 

estarem mancomunados com objetivos inteiramente avessos a ela. 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    875 

Outrossim, a superioridade da cultura depende, segundo Nietzsche, da 

reinvenção do homem, aprendendo a criar novas metas, novas instituições 

de ensino e revendo as percepções que outrora promoveram a cultura. Em 

suas palavras: 

Como então o filósofo vê a cultura em nosso tempo? 

De modo muito diferente, é certo, do que aqueles 

professores de filosofia satisfeitos com seu Estado. 

Quando ele pensa na pressa geral e na crescente 

velocidade com que tudo cai, na cessação de toda 

contemplatividade e simplicidade, é quase como se 

percebesse os sintomas de um total extermínio e 

desenraizamento da cultura (NIETZSCHE, 2018, p. 

48). 

 

  A educação, nesses novos tempos, dava sinais do seu 

comprometimento com a civilização, orientada pela ciência e o mundo 

moderno em geral. Processo pelo qual a exigência da rápida maturação dos 

jovens e seu fiel compromisso à política estadista e ao maior ganho possível 

de dinheiro pareciam ter se consolidado enquanto ideário de vida moderna. 

Diante desse quadro, não era nenhuma novidade constatar que os 

estabelecimentos de ensino deveriam preparar apenas para esta nova 

realidade de trabalho, perscrutando às novas tecnologias a serviço da 

economia e do Estado. A solução para ultrapassar estas condições tão 

hostis dependia da prática constante da reflexão filosófica. Não a história da 

filosofia ensinada nas escolas e nas universidades, haja vista estarem 

contaminadas com o cientificismo e com a falta de sentido histórico 

propagados pelo felisteísmo da cultura. Na verdade, para Nietzsche, havia 

que se praticar uma filosofia capaz de representar a manifestação direta e 

rebuscada da natureza, que pretendesse tornar a existência inteligível e, 

dessa maneira, ela mesma fosse salvaguardada da cegueira e da insensatez 

nos homens superiores. Nada obstante, a exigência primordial da filosofia é 

a liberdade: estar livre das manipulações políticas, da Igreja e da economia. 

Ver-se livre dos valores dominantes, uma conjuntura que, segundo o 

filósofo, estivesse desprovida da interferência das instituições fadadas à 



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

876  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

educação moderna, uma liberdade que só poderia ser conquistada no 

enfrentamento contra o sustento à mediocridade e à pobreza de espírito. 

 

 

Considerações finais 

 

Ocupamo-nos em analisar o panorama do qual Nietzsche dispôs-se 

a tratar sobre os efeitos do Estado alemão na educação, na formação e na 

cultura. Conforme vimos, o filósofo fez duras críticas a esse Estado, naquilo 

que concerne a seu autoritarismo, à sua idolatria e suas diferentes formas de 

manipulação. Todavia, considerando as características de qualquer Estado 

moderno, sinceramente, parece difícil fugirmos da concepção weberiana 

desta instituição política que, orientada por um governo soberano, reivindica 

o monopólio do uso legítimo da força física em certo território (WEBER, 

1970, p. 56). Afinal, é possível pensarmos numa instituição política de 

amplo e irrestrito domínio do seu território e de seus cidadãos e que, ao 

mesmo tempo, permitam-se expressões tão singulares a ponto de 

descaracterizar-se enquanto Estado? Diante desta improvável contradição, é 

certo inferirmos que Nietzsche é a favor da extinção do Estado moderno? 

Respondemos absolutamente. Em diversas passagens, jamais identificamos 

algum argumento a favor disso e, tampouco, qualquer ataque contra a 

expansão das escolas técnicas. Porém, a crítica nietzschiana tem como alvo 

a deficiência da formação, a partir do instante em que os ensinos ginasial e 

universitário passaram a ser vistos como profissionalizantes. Dessa maneira, 

não seria a perseguição implacável à política de ensino, bem como o 

aniquilamento do Estado, que resolveriam o problema da educação daquela 

época. Nietzsche buscou inspiração na polis grega por considerá-la em 

condições de realizar no homem o exercício pleno de suas funções, 

desenvolvendo concomitantemente as virtudes, atingindo a excelência 

(areté). 

É bem certo que o jovem Nietzsche tece vários elogios ao modelo 

de Estado concebido no período clássico dos gregos. Se nas obras que foram 

tratadas neste artigo o filósofo não mediu esforços para desqualificar o 



Abraão Lincoln Ferreira Costa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    877 

Estado moderno por conta do seu autoritarismo e ingerência na condução da 

formação dos educandos, é bem certo que naquilo que compete ao estado 

grego, ele o enxergou como meio pelo qual a natureza se presta para originar 

a cultura em seu mais vigoroso aspecto. Os gregos, diferente dos modernos, 

entenderam a dinâmica desse processo. Foram eles, através do “instinto de 

direito popular”, que denunciaram a origem da vida social pelo uso da força 

e da sobreposição dos fortes aos fracos, portanto, algo jamais concebível 

pelo consentimento ou pela concordância mútua dos cidadãos, conforme 

defendido pela visão contratualista, provavelmente a mais aceita no mundo 

moderno.     

 

 

Referências 
 

ANDLER, C. Nietzsche, sa vie, sa pensée, Paris, Gallimard, 1958, 3 volumes. 

FREZZATTI, Wilson Antonio. A fisiologia de Nietzsche: superação da dualidade 

Cultura/biologia. Ijuí: UNIJUÍ, 2006. 

FREZZATTI, Wilson Antonio. Educação e cultura em Nietzsche: o duro caminho 

para “tornar-se o que se é”. In. AZEREDO, Vânia Dutra de (Org.). Nietzsche: 

Filosofia e Educação.  Ijuí – RS/Unijuí, 2008, p. 39-65. 

JANZ, Curt Paul. Friedrich Nietzsche: uma biografia. Tradução de Markus A. 

Hediger. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016, 3 volumes. 

MARTON, Scarlett. Claustros vão se fazer outra vez necessários. In. AZEREDO, 

Vânia Dutra de (Org.).  Nietzsche: Filosofia e Educação. Ijuí – RS/Unijuí, 2008, p. 

17-38. 

MELO SOBRINHO, Noéli. Apresentação In: NIETZSCHE, F. W. Escritos sobre 

educação. Tradução de Noéli C. M. Sobrinho. Rio de Janeiro/São Paulo: PUC-

Rio/Loyola, 2003, p. 7-47. 

NIETZSCHE, F. W. A Filosofia na época trágica dos gregos. In: SOUZA, José 

Cavalcante de. Os pré-socráticos: fragmentos, doxografia e comentários. São 

Paulo: Nova Cultural, 1996. 

NIETZSCHE, F. W. Fragmentos póstumos (1869-1874). Tradução de Luis E. de 

Santiago Guervós. v. I. 2. ed. Madrid: Tecnos, 2010.  

NIETZSCHE, F. W. Cinco conferências sobre o futuro dos nossos estabelecimentos 

de ensino. In. NIETZSCHE, F.W. Escritos sobre educação. Tradução de Noéli C. 

M. Sobrinho. Rio de Janeiro/São Paulo: Puc-Rio/Loyola, 2012, p. 56-160.  

NIETZSCHE, F. W. David Strauss: sectário e escritor. Tradução de Antonio Carlos 

Braga. São Paulo: Escala, 2013.  



Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 

878  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 855-878, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

NIETZSCHE, F. W. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. 

Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2014. 

NIETZSCHE, F. W. O Nascimento da Tragédia, o Helenismo ou Pessimismo. 

Tradução de J. Guinsburg. São Paulo: Companhia de bolso, 2015. 

NIETZSCHE, F. W. Schopenhauer como Educador. Tradução de Giovane 

Rodrigues e Tiago Tranjan. São Paulo: Mundaréu, 2018. 

NIETZSCHE, F. W. Cinco prefácios para cinco livros não escritos. Tradução de 

Pedro Süssekind. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2019. 

PASCHOAL, Antonio E. Da utilidade da filosofia para a vida. Ijuí: Unijuí, 2008. 

WEBER, Max. Ciência e Política. São Paulo: Cultrix, 1970. 

WOTLING, Patrick. Vocabulário de Friedrich Nietzsche. Tradução: Claudia 

Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

 

Data de registro: 19/12/2020 

Data de aceite: 01/12/2021 

 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    879 

 

 O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na 

Fenomenologia de Husserl1 

 

 

Marcelo Rosa Vieira* 

 

 

Resumo: O objetivo do artigo que se segue é se dedicar a uma leitura e interpretação 

dos textos de Edmund Husserl que fazem uso do conceito de “Filosofia Primeira” 

para se referir em geral à fenomenologia e propor a tese de que a ideia de “primeira” 

surge de início na obra husserliana como uma privilegiada chave de demarcação do 

projeto fenomenológico em relação à hierarquia das ciências, e que ele traduz no 

final, com a evolução e o alargamento dos horizontes abertos por esse projeto, o 

duplo sentido da fenomenologia como “ciência de rigor” e como “filosofia”, e o 

esforço de elevar a fenomenologia pura ao estatuto de uma filosofia 

fenomenológica. 

 

Palavras-chave: Husserl; Filosofia Primeira; Fenomenologia Pura; Filosofia 

Fenomenológica 

 

 

The status of the First Philosophy idea in Husserl’s Phenomenology 

   

Abstract: The aim of the following paper is to read and to interpret Edmund 

Husserl's texts that make use of the concept of “First Philosophy” to refer in general 

to phenomenology and propose the thesis that the idea of “first” arises from the 

beginning in Husserlian work as a privileged key of demarcation of the 

phenomenological project in relation to the hierarchy of sciences, and that it finally 

translates, with the evolution and broadening of the horizons opened by this project, 

the double meaning of phenomenology as “rigorous science” and as “philosophy”, 

                                                           

1 Pesquisa financiada com apoio da CAPES. 

* Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Professor 

substituto da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: 

marcelroust@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/8338450413424027. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-5168-9448.  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-62519    

  

http://lattes.cnpq.br/8338450413424027
https://orcid.org/0000-0002-5168-9448
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-62519
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-62519


O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

880  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

and the effort to rise pure phenomenology to the status of a phenomenological 

philosophy. 

 

Keywords: First Philosophy; Pure Phenomenology; Phenomenological Philosophy 

 

 

Die Stellung der Idee von der Ersten Philosophie in Husserls Phänomenologie 

 

Zusammenfassung: Der begreiffende Text handelt sich um die Vorstellung, deren 

Grund des folgenden Abschnitt darin besteht, die Texte von Edmund Husserl zu 

lesen und zu interpretieren. Dies verwenden den Begriff der „Ersten Philosophie“, 

um allgemein auf die Phänomenologie zu verweisen und die These aufzustellen, 

sodass die Idee von „Ersten“ von Anfang an in Husserlian Arbeit entsteht als 

privilegierter Abgrenzungsschlüssel des phänomenologischen Projekts in Bezug 

auf die Hierarchie der Wissenschaften. Laut Husserl wird die doppelte Bedeutung 

der Phänomenologie schließlich durch die Entwicklung und Erweiterung des vom 

Projekt verbreitenden Horizons verwirklicht. Er hält die als „strenge Wissenschaft“ 

und als „Philosophie“ und fasst den Entschluss, die reine Phänomenologie in der 

Stellung einer phänomenologischen Philosophie zu erheben.   

 

Stichworte: Husserl; Erste Philosophie; Reine Phänomenologie; 

Phänomenologische Philosophie 

 

 

Introdução 

 

O estilo filosófico inaugurado pela fenomenologia, que parte da 

proposta de se guiar pelas coisas mesmas (zu den Sachen selbst), esvaziadas 

de toda crença e pressuposição, e descrevê-las tais como aparecem, sem 

nada introduzir de estranho ao que se deixa perceber como dado, parece 

definir o projeto fenomenológico como o de uma tomada de posição 

radicalmente oposta à metafísica, entendida como estudo essencialmente 

destinado a ir além do que é efetivamente dado, sob o modo de juris da 

especulação racional. Paradoxalmente, porém, Husserl afirma em diversas 

ocasiões que a fenomenologia deve receber por razões intrínsecas essenciais 

o título de Filosofia Primeira. Título este que se liga historicamente à assim 

chamada metafísica e não raras vezes se confunde com ela. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    881 

O presente artigo, nesse sentido, dedica-se a discutir aquela ambição 

da fenomenologia husserliana de propor uma nova Filosofia Primeira2. A 

fenomenologia, como observa Ricoeur, é um vasto projeto que não se 

encerra em um autor ou em um número preciso de obras, mas, dentre os 

primeiros fenomenólogos (Pfander, Geiger, Scheler, Heidegger, Hartmann 

e Jaspers), Husserl é o único a acreditar que ela seja a philosophia prima, a 

ciência de todas as ciências3. Como veremos na sequência, é sob a influência 

dos neokantianos que o projeto fenomenológico é associado por Husserl à 

ideia de uma Erste Philosophie. Em que consiste essa associação? 

Evidentemente, nunca foi pretensão da fenomenologia restabelecer uma 

metafísica no sentido tradicional do termo. Sob esse aspecto, há certa 

dificuldade em pensar a exata acepção em que a fenomenologia pode 

aspirar, sem ambiguidades, ao antigo e venerável título de Filosofia 

Primeira, e com que legitimidade ela pode reivindicar essa posição, que 

parece pertencer por direito à metafísica. 

Como se sabe, a fenomenologia husserliana sempre manteve firme 

oposição às teorias especulativas do passado. As Meditações Cartesianas, 

que são escritas em forma de meditação, de reflexão, e não de um tratado 

sistemático, deixam claro que o “tipo de comprovação da Fenomenologia, 

intuitivo, concreto e, além disso, apodítico, exclui toda aventura metafísica, 

                                                           

2 Essa ambição não constitui novidade no século XX. Em texto que fala da fenomenologia como 

Filosofia Primeira em relação com o problema do mundo da vida, Luft observa que o esforço 

de reabilitar o antigo conceito de “prima philosophia”, e devolvê-lo ao seu estatuto originário, 

foi partilhado por vários autores nos anos que se seguiram ao assim chamado colapso do pós-

modernismo: dentre os quais, pensadores como Emmanuel Lévinas, Ernst Tugendhat e László 

Tengelyi: “Lévinas é conhecido como um dos críticos conscientes de Husserl que propôs a Ética 

como Filosofia Primeira. Em livro de 2007, Tugendhat traz como proposta estabelecer a 

Antropologia Filosófica como Filosofia Primeira no lugar da metafísica. Ainda mais 

recentemente, Tengelyi quis elevar novamente a fenomenologia à posição de Erste 

Philosophie.” Citação ligeiramente modificada de: LUFT, Sebastian. “Phänomenologie Als 

Erste Philosophie Und Das Problem Der »Wissenschaft Von Der Lebenswelt«.” Archiv Für 

Begriffsgeschichte, vol. 53, 2011, pp. 137-152, p. 137. Nossa tradução.    

3 RICŒUR, Paul. Husserl. In: A l'école de la phénoménologie. Paris: Librairie Philosophique 

J, Vrin, 1986, pp. 8-9. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

882  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

todos os excessos especulativos.”4 Entretanto, este mesmo parágrafo da 

quinta meditação tem como objetivo apresentar resultados metafísicos da 

fenomenologia da intersubjetividade, o que significa que não há um abrupto 

abandono das chamadas “questões supremas e últimas”5 por parte da nova 

filosofia, como se a fenomenologia fosse uma espécie de neopositivismo e 

tivesse a pretensão de erradicar tais questões de seu campo como vazias, 

irracionais ou desprovidas de sentido. 

Fink, que muito falou do spekulativ na fenomenologia, é quem 

lembra que esta não se esgota num simples método descritivo das essências, 

num simples criticismo, mas que se instala, de preferência, “no terreno das 

questões que toda a metafísica estabeleceu como sendo o seu.”6 Derrida, por 

sua vez, dirá em Margens da Filosofia: “Se a fenomenologia criticou a 

metafísica no seu ser foi apenas para a restaurar. Disse-lhe o seu ser para a 

despertar para a essência da sua tarefa, para a originalidade autêntica do seu 

intento.”7; e repetirá em La voix et le phénomène: “(...) trata-se de verificar 

                                                           

4 Hua I. Quinta Meditação. § 60, p. 166. As obras de Husserl serão citadas conforme a 

publicação original das obras completas pelo Arquivo 2 Husserl de Louvaina, Husserliana 

Gesammelte Werke (Hua), com a indicação do respectivo volume, do respectivo parágrafo e da 

página da citação. As traduções serão utilizadas quando já houver, trazendo a indicação da 

página do texto original. As demais obras, que não possuírem ainda versão em português ou 

cuja tradução não estiver disponível, serão traduzidas por mim próprio, e o trecho original será 

incluído em nota de rodapé. 

5 Cf. Hua I. Quinta Meditação, § 59, pp. 164-165: “a Filosofia exige um esclarecimento a partir 

das necessidades de essência mais concretas e últimas, e estas são as que dão satisfação ao 

enraizamento essencial de todo e qualquer mundo objetivo na subjetividade transcendental (...) 

E com isso abrem-se por vez primeira as questões supremas e últimas que se podem dirigir ao 

mundo (...)”. Nova referência a tais questões pode ser consultada em: Hua VI. Primeira Parte, 

§ 3. 

6 FINK, E. Die Phänomenologisch Philosophie E. Husserl in der gegenwärtigen Kritik, 

Kantstudien, pp. 321-383, 1933. La Philosophie Phenomenologique d’Edmund Husserl face à 

la critique contemporaine. In: De la Phénoménologie. Traduit de l’allemand par Didier Franck, 

1966, pp. 95-175. 

7 DERRIDA, J. Margens da Filosofia. Tradução de Joaquim T. Costa e Antônio M. Magalhães. 

Porto: Rés Editora, 1986, p. 195.    



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    883 

que o recurso da crítica fenomenológica é o próprio projeto metafísico no 

seu acabamento histórico e na pureza apenas restaurada da sua origem.”8 

Com efeito, os resultados que Husserl alcança nas Meditações são, 

ao mesmo tempo, tanto metafísicos no sentido habitual da palavra quanto 

anti-metafísicos, uma vez que a metafísica, na visão do filósofo, teria se 

deixado degenerar na sua trajetória, perdendo o espírito com que “foi 

originalmente instituída enquanto ‘Filosofia Primeira”.9 Este último 

conceito, que surge aqui em estreita conexão com o conceito de metafísica, 

parece ser definido como o aspecto positivo da metafísica, isto é, como o 

aspecto legitimamente filosófico do qual a metafísica desviou-se no curso 

de seu desenvolvimento histórico. 

Mas não interessa, por hora, precisar que tipo de definições estão 

em jogo nessa caracterização. O que convém recordar no momento é que o 

conceito de Filosofia Primeira parece assinalar tanto um aspecto positivo de 

permanência na tradição quanto um aspecto negativo de ruptura com a 

mesma. Quanto ao primeiro, é certo que a fenomenologia não representa um 

brusco salto para fora da tradição filosófica, e que se liga a ela, à sua 

maneira, através do transcendental de Kant, do originário de Hume e, mais 

radicalmente ainda, através da dúvida e do cogito cartesianos10. Quanto ao 

segundo aspecto, é certo que ela radicaliza temas presentes nesses filósofos 

e confere a eles um significado original. 

Assim, o que se pode dizer em atenção à oposição entre 

fenomenologia e metafísicas do passado é que Husserl introduz uma 

renovação no modo de tratamento dos mesmos temas, e que ele apresenta a 

fenomenologia como “uma outra Filosofia Primeira”, como ressalta Jean-

Luc Marion. Mas o gesto inovador de Husserl, ao mesmo tempo, não exclui 

a antiguidade nem os horizontes fornecidos pela tradição metafísica. Assim, 

                                                           

8 DERRIDA, J. La voix et le phénomène. PUF, 1976, p. 3.     

9 Hua I. Quinta Meditação, § 60, p. 166. 

10 RICŒUR, Paul. Op. Cit., p. 8. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

884  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

como Jan Patočka11 destaca, “a fenomenologia não é, por seu objeto, uma 

ciência nova, mas, ao contrário, é a mais antiga de todas, uma vez que sua 

preocupação fundamental coincide com aquela da filosofia que, enquanto 

ontologia, é a ciência primeira, a origem de todas as outras.” 

Assim, fica claro que a determinação do estatuto da ideia de Erste 

Philosophie na fenomenologia husserliana tem, em primeiro lugar, de 

prestar contas ao conceito de metafísica tal como ele foi legado pela história. 

Prestação de contas que passa pela exigência de responder: o que significa 

falar ao mesmo tempo de uma continuidade e de um rompimento com os 

temas metafísicos? Que tipo de renovação a fenomenologia opera nesses 

temas, de modo a abordá-los de um ponto de vista original, sem que eles 

deixem, todavia, de ser metafísicos? Antes de entrar no mérito dessas 

questões, será preciso mapear as diversas ocorrências da ideia de Filosofia 

Primeira na obra husserliana e ver, com maior precisão, o sentido em que 

elas coincidem, assim como a medida em que se deixam interrogar pelos 

problemas aqui formulados. 

 

 

I. Filosofia Primeira: uma breve Historiografia 

 

A história do conceito de Filosofia Primeira na obra husserliana não 

se deixa resumir numa fórmula simples. Por assim dizer, ele acompanha os 

desdobramentos do projeto fenomenológico na série de figuras particulares 

que surgem ao longo dos anos, conforme a problemática de partida 

(ontologia, teoria do conhecimento, fenomenologia transcendental estática, 

fenomenologia genética, etc.), e parece traduzir diferentes momentos e 

diferentes significados da evolução do projeto. 

É certo que Husserl já se referia à ideia de uma Erste Philosophie 

desde, pelo menos, a primeira década do século 20. Em 1906/07, ele deu o 

título de “Teoria do Conhecimento como Filosofia Primeira” ao quinto 

                                                           

11 PATOCˇKA, J. Qu’est-ce que la phénoménologie? Trad. E. Abrams, Grenoble: Millon, 1988, 

p. 235.   



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    885 

capítulo de suas preleções de Introdução à Lógica e à Teoria do 

Conhecimento12. Neste curso, Husserl identifica a crítica do conhecimento, 

realizada pela teoria gnosiológica, com uma Filosofia Primeira, concebida 

num sentido cartesiano, anterior às ciências. 

A expressão não foi escolhida ocasionalmente, nem se trata de uma 

formulação acidental. Há bons motivos para se supor que Husserl tenha se 

inspirado em texto de Paul Natorp para decidir sobre o uso do termo. A 

saber, Natorp faz menção à ideia de proté philosophia no seu estudo crítico 

do tomo I das Investigações Lógicas, no qual compara a proposta kantiana 

(de resolver a ontologia tradicional numa analítica do intelecto puro) com a 

proposta da nova crítica da razão de Husserl, que tende à mesma resolução, 

e que merece em atenção a isso o nome que ela reclama de uma proté 

philosophia. Husserl parece ter acolhido a ideia de Natorp como uma 

verdadeira sugestão, pois reconhece em seguida que ele havia caracterizado 

magistralmente a situação da fenomenologia iniciante13. Portanto, não é fora 

                                                           

12 No original: „Die Erkenntnistheorie als Erste Philosophie”. A obra em que se encontra este 

capítulo foi publicada como Hua XXIV, Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie, 

Vorlesungen 1906/07, § 31 ao § 35, pp. 157-216. O curso marca a passagem das Investigações 

Lógicas para o primeiro volume das Ideias de 1913 e constitui, nesse sentido, uma primeira 

sistematização da fenomenologia transcendental, além de ser a ocasião em que Husserl emprega 

pela primeira vez, explicitamente, o método da Redução fenomenológica. O objetivo inicial de 

Husserl nesta Introdução era dilucidar uma diversidade de questões que não foram 

adequadamente compreendidas nas Investigações Lógicas e pelas quais o filósofo foi alvo de 

equívocos e de diferentes objeções. O fato, por exemplo, de que as Investigações fizeram passar 

a fenomenologia por uma psicologia descritiva, embora o interesse nelas predominante fosse o 

interesse teórico-cognoscitivo. Husserl viu a necessidade de distinguir entre fenomenologia e 

psicologia descritiva, e mostrar que o afazer da fenomenologia não é o de uma psicologia 

empírica, e sim a tarefa de fundar desde sua base uma radical crítica do conhecimento capaz de 

esclarecer os nexos entre ser e conhecer, e investigar em consideração geral e universal as 

correlações entre ato, significado e objeto. Além de representarem em larga medida um 

compêndio e uma organização das pesquisas lógicas, teóricas, gnosiológicas e fenomenológicas 

que Husserl havia realizado nos anos anteriores, essas lições estavam destinadas a dar um 

importante passo para além da elucidação psicológico-descritiva da lógica pura em direção à 

fenomenologia transcendental da consciência absoluta, mesmo que seu próprio autor não 

estivesse ainda plenamente consciente disso.    

13 Citação de Natorp: “Quem quer que estime a possibilidade de fundar uma lógica da verdade 

objetiva não estará de nenhuma maneira inclinado a admitir ao lado da lógica uma metafísica; 

ele afirmará ao contrário que a metafísica se resolverá em lógica, ou, como Kant dizia, a velha 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

886  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de propósito supor que o autor das Investigações tivesse em mente aquela 

sugestão ao procurar o conceito mais adequado para definir sua teoria 

transcendental do conhecimento. 

Estreitamente ligadas com o curso de 1906/07, estão as cinco lições 

d’A Ideia da Fenomenologia, ministradas em 1907. É provável que essas 

lições por pouco não receberam o título de Filosofia Primeira, já que o 

manuscrito original do texto contém na sua capa a referida expressão escrita 

de próprio punho por Husserl. 

Do mesmo modo, Husserl diz em uma preleção de 1909 que a 

fenomenologia é “(…) a Filosofia Primeira no sentido mais rigoroso (...), 

aquela a partir da qual todas as outras ciências devem receber o 

esclarecimento último do sentido de suas realizações” e através da qual 

“todas as ciências tornar-se-ão filosofias, componentes e fundamentos de 

uma doutrina absoluta e abrangente do ser”14. O teor desta declaração, feita 

por um Husserl prestes a terminar os trabalhos da primeira década do século 

XX, permite vislumbrar que, ao longo daqueles anos, o filósofo já havia 

dado importantes passos na direção da fenomenologia transcendental da 

consciência pura, que seria plenamente desenvolvida em Ideias I, no 

chamado “giro idealista”. Nesse contexto, a ideia de Erste Philosophie 

estaria diretamente relacionada com a ideia da filosofia transcendental cuja 

possibilidade despontava no horizonte husserliano. 

                                                           
‘ontologia’ há de se resolver na ‘analítica do intelecto puro’; sem mencionar o fato que a crítica 

do conhecimento, na medida em que é a ciência filosófica fundamental, merece de pleno direito, 

parece-nos, o nome de proté philosophia.” Zur Frage der logischen Methode. Mit Bezug auf 

Edm. Husserls Prolegomena zur reinen Logik, in Kantstudien, VI, 1901, p. 270-283. Citação de 

Husserl: “Natorp observou muito justamente que os objetivos que eu prescrevi à lógica pura 

coincidem, no essencial, com aqueles que se propõe a crítica do conhecimento de Kant.” (Carta 

a G. Albrecht de 22 de Agosto de 1901, citada por R. Boehm, Hua VII, p. XIX.) As duas citações 

acima foram extraídas do prefácio de Arion Kelkel, Hua VIII, pp. XVII-XVIII.      

14 „(…) die im strengsten Sinne Erste Philosophie (…), diejenige, aus der alle anderen 

Wissenschaften die letzte Aufklärung des Sinnes ihrer Leistungen zu empfangen haben” (...) 

„alle Wissenschaften zu Philosophien, zu Bestandstücken und Fundamenten einer 

allumfassenden absoluten Seinslehre”.  Hua-Materialen VII. p. 92: apud LUFT, Sebastian. Op. 

cit., p. 140. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    887 

Com efeito, quatro anos mais tarde, nas Ideias para uma 

Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenológica, de 1913, isso 

começa a ficar mais claro. O título faz alusão a duas ideias diretrizes que 

devem guiar o projeto fenomenológico: a (I) ideia da fenomenologia pura, 

que é a ciência dos vividos intencionais da consciência, e que é chamada a 

proceder como ciência absolutamente rigorosa, regida pelo método da 

Redução; e a (II) ideia da filosofia fenomenológica, enraizada na 

fenomenologia pura e que é a filosofia autêntica, destinada a fazer da 

fenomenologia uma filosofia propriamente dita, e não um simples método 

filosófico ou uma simples propedêutica às filosofias do futuro. 

Tudo indica que a ideia da Filosofia Primeira responde exatamente 

ao segundo ideal, isto é, àquele da filosofia fenomenológica. Husserl, na 

introdução do livro, ao traçar o plano para a trilogia das Ideen, evoca nos 

seguintes termos a concepção de Filosofia Primeira: 

 

Um terceiro e conclusivo livro será dedicado à ideia da 

filosofia. Ele deverá despertar a evidência de que a 

filosofia autêntica, cuja ideia consiste em realizar a 

ideia do conhecimento absoluto, está enraizada na 

fenomenologia pura, e em um sentido tão sério que o 

fundamento e a execução sistematicamente rigorosos 

desta primeira de todas as filosofias são a condição 

prévia indispensável para toda metafísica e qualquer 

outra filosofia – “que poderá se apresentar como 

ciência” (Grifo nosso)15. 

 

A concepção de “primeira de todas as filosofias”, aqui mencionada, 

está implícita no ideal de uma filosofia autêntica que teria como alvo a 

realização do saber absoluto. Como se sabe, este terceiro e conclusivo livro 

não saiu conforme planejado16, mas nem por isso a meta fora abandonada. 

Há bons motivos para se sustentar que o curso sobre Filosofia Primeira, 

ministrado em 1923/24, é o terceiro livro de Ideias que fora antes concebido 

                                                           

15 Hua III. Introdução, p. 5. 

16 Ideias III foi dedicado por fim ao tema “A Fenomenologia e os fundamentos das ciências”. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

888  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

para tratar da “ideia da Filosofia”. Com efeito, no § 62 do primeiro volume 

da célebre trilogia encontra-se um esboço daquilo que viria a ser, dez anos 

mais tarde, a “história crítica das ideias”, cuja exposição estava para ser feita 

– supunha-se – no terceiro volume (Ideen III), mas que só viria a aparecer, 

de fato, em 1923, na primeira parte do curso que recebe o mesmo nome: 

Erste Philosophie: kritische Ideengeschichte. Em 1913, Husserl limitou-se 

a adiantar os momentos centrais dessa história crítica:   

 

(…) a fenomenologia é, por assim dizer, o anseio 

secreto de toda a filosofia moderna. Os esforços para 

chegar a ela ocorrem já na admiravelmente penetrante 

consideração fundamental de Descartes e depois 

novamente no psicologismo da escola lockiana, com 

Hume já quase adentrando seus domínios, embora com 

a vista ofuscada. O primeiro a enxergá-la mesmo foi 

Kant (…) por exemplo, a dedução transcendental da 

primeira edição da Crítica da Razão Pura já se move 

propriamente em solo fenomenológico (…). Com isso, 

estamos adiantando futuras exposições (do terceiro 

livro deste trabalho).17   
 

No § 63, que se segue, Husserl fala ainda da legitimidade com que 

a fenomenologia pode reivindicar o venerável título de Filosofia Primeira:  

 

Acrescente-se que – e isso é muito mais importante, 

porque se refere a princípios – a fenomenologia tem 

por essência de reivindicar o direito de ser filosofia 

“primeira” e de oferecer os meios para toda crítica da 

razão que se possa almejar, e que, por isso, ela requer 

a mais completa ausência de pressupostos e absoluta 

evidência reflexiva sobre si mesma. Sua essência 

própria é a realização da mais perfeita clareza sobre sua 

própria essência e, com isso, também sobre os 

princípios de seu método.18 

 

                                                           

17 Hua III. § 62, p. 141. 

18 Ibidem. § 63, p. 144.   



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    889 

Nossa historiografia do conceito deve incluir ainda a seguinte 

antecipação, feita em um artigo publicado em 1921, no qual Husserl refere-

se à Filosofia Primeira como: 

 

(…) ciência do método em geral, do conhecimento em 

geral e de possíveis metas do conhecimento, por 

exemplo, conhecimentos possíveis a partir dos quais 

todas as ciências a priori, as quais eliminaram 

contingências de todo tipo (também os a priori 

materiais e contingentes), resultam como desdobradas 

ramificações. Acima de todas as ciências se eleva a 

mathesis universalissima ... como uma matemática das 

operações cognoscitivas ... Esta lógica mais alta que 

brilhou com inteligibilidade absoluta. . . move-se em 

distintas formas de pura subjetividade e exige o estudo 

da plena subjetividade pura.19   

 

Nas Conferências de Londres, por sua vez, ao tratar do método e da 

filosofia fenomenológicas, Husserl diz que a “fenomenologia transcendental 

(…) tem por resultado ser a ciência necessária do método e a filosofia 

‘primeira.”20 No artigo escrito para a Enciclopédia Britânica, ao explicitar 

o projeto de uma psicologia fenomenológica, Husserl chamou a 

                                                           

19 „Wissenschaft von der Methode überhaupt, von der Erkenntnis überhaupt und möglichen 

Erkenntniszielen überhaupt, d. i. möglichen Erkenntnissen überhaupt, in der sich alle 

apriorischen Wissenschaften, welche das Kontingente jeder Art (auch das materiale und 

kontingente Apriori) ausgeschaltet haben, als entfaltete Verzweigungen ergeben. Über allen 

Wissenschaften steht eine Mathesis universalissima ... als eine Mathematik von 

Erkenntnisleistungen … Diese höchste von absoluter Verständlichkeit durchleuchtete Logik … 

bewegt sich in ausgezeichneten Gestaltungen der reinen Subjektivität und fordert das Studium 

der vollen reinen Subjektivität.” Fragmento retirado de: LANDGREBE, Ludwig. Husserls 

Abschied vom Cartesianismus. Philosophische Rundschau, Vol. 9, Nº 2/3 (1961) 133-177, p. 

137.    

20 Husserl, “Método Fenomenológico e Filosofia Fenomenológica. Conferências de Londres – 

1922”. Tradução francesa de A. Mazzu, Anais de Fenomenologia, 2/2003, p. 163: apud 

SCHNELL, Alexander. Le “transcendental” dans la phénoménologie. In La phénoménologie 

comme philosophie première, K. Novotny, A. Schnell, L. Tengelyi (éd.), Amiens, Mémoires 

des Annales de Phénoménologie, 2011, p. 169-189. p. 170.   



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

890  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

fenomenologia de Filosofia Primeira enquanto ciência que se ocupa da 

subjetividade transcendental possível em geral21. 

Na Introdução à Filosofia, de 1922/23, uma colocação de cunho 

metodológico introduz de novo as mesmas diretrizes: a última reflexão a ser 

efetuada sobre a subjetividade transcendental, trazendo-a a uma clara 

doação de si mesma, só é possível pelo “método fenomenológico, que 

constitui então a fonte original de todos os métodos filosóficos. A primeira 

ciência a crescer nesse solo absoluto é a fenomenologia, logo, ela é a 

Filosofia Primeira em um sentido determinado e claro.”22 

Como já dito, tudo isso viria culminar no curso de inverno de 

1923/24 intitulado justamente “Filosofia Primeira: História Crítica das 

Ideias, volume I”, e “Teoria da Redução Fenomenológica, volume II”, 

publicados, respectivamente, como volumes VII e VIII da husserliana23. Na 

                                                           

21 Husserl, E. (1990). El artículo de la Encyclopaedia Britannica (A. Ziríon, Trad. e ed.). 

Mexico: UNAM. (Original publicado em 1927): apud SCHNELL, Alexander. Le 

“transcendental” dans la phénoménologie. In La phénoménologie comme philosophie première, 

K. Novotny, A. Schnell, L. Tengelyi (éd.), Amiens, Mémoires des Annales de Phénoménologie, 

2011, p. 169-189. p. 170.   

22 „Die notwendige Methode, diese letzte Reflexion zu vollziehen, die transzendentale 

Subjektivität zu rein schauender Selbstgegebenheit zu bringen, ist die phänomenologische 

Methode und danach die Urquelle alle philosophischen Methoden. Die erste auf diesem 

absoluten Boden erwachsende Wissenschaft und somit in einem bestimmten und klaren Sinn 

die Erste Philosophie ist die Phänomenologie.” Hua XXXV. p. 51.      

23 Filosofia Primeira designa o texto editado e completo dos dois cursos que Husserl ministrou 

no semestre de inverno de 1923-1924 na Universidade de Friburgo na Brisgóvia. O manuscrito 

original foi escrito por Husserl em taquigrafia, como era seu costume. A leitura da parte I - 

História Crítica das Ideias -, que compõe o volume VII da Husserliana - aconteceu 

primeiramente em 2 de Novembro de 1923, e a última leitura data de 18 de Dezembro de 1923. 

A primeira transcrição datilografada ficou a encargo de Ludwig Landgrebe, assistente de 

Husserl na época, e foi feita durante o inverno de 1923-1924 a pedido do próprio filósofo. Uma 

segunda transcrição, que consta na lista dos Arquivos Husserl sob o codigo MT3/F341a, traz 

numerosas correções e anotações feitas pelo autor, provavelmente, antes do ano de 1928. O 

texto, que foi publicado por Rudolf Boehm de acordo com o manuscrito original, leva em 

consideração todas as correções e anotações tardias. A parte II - subintitulada Teoria da Redução 

fenomenológica - compõe o volume VIII da Husserliana. Uma introdução ao texto, escrita por 

Rudolf Boehm, contém várias informações sobre o processo de composição do trabalho, que se 

encontra em: Erste Philosophie (1923/24), Erster Teil: kritische Ideengeschichte (Husserliana, 

vol. VII), ed. Rudolf Boehm (The Hague: Martinus Nijhoff, 1956), pp. xi-xxxiv. Para 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    891 

primeira parte do curso, devotada à justificação histórica da necessidade da 

fenomenologia, Husserl considera a história do pensamento ocidental sob o 

ponto de vista geral da “ideia de filosofia” que guiou os filósofos do passado, 

ideia que nasceu das reações de Sócrates e Platão ao ensino dos sofistas, que 

desembocou, enquanto ideia teleológica, na filosofia cartesiana da 

modernidade e, a partir daí, veio determinar teleologicamente todo o 

desenvolvimento ulterior da ciência. Segundo essa ideia diretriz socrático-

platônica, diz Husserl, a filosofia deve constituir um conhecimento 

absolutamente fundado, e sua base vem de uma tripla remissão a si mesma 

(Selbst): (I) uma suprema e última tomada de consciência de si 

(Selbstbesinnung), (II) um supremo e último esforço de auto-compreensão 

(Selbstverständigung), (III) uma suprema e última autorresponsabilização 

(Selbstverantwortung)24.   

Como foi adiantado nas Ideias, é através dessa tripla remissão que 

a fenomenologia, enquanto filosofia, alcança a “absoluta evidência reflexiva 

sobre si mesma” e converte-se em Filosofia Primeira. Para isso, ela exige “a 

mais completa ausência de pressupostos”, ou seja, ela exige a epoché e o 

método de Redução fenomenológica. Nesse registro, a segunda parte do 

curso, de 1924 (Erste Philosophie: Theorie der phänomenologischen 

Reduktion), é dedicada justamente à justificação teórica do método 

fenomenológico e à determinação das vias redutivas abertas por esse 

método. 

As ocorrências do termo nas obras posteriores são bem tímidas, mas 

não menos importantes. Nas Meditações Cartesianas, a ideia de “Filosofia 

Primeira” é evocada uma única vez, escrita entre aspas e na forma de um 

imperativo: pelo prosseguimento das últimas reflexões, diz Husserl, “torna-

se para mim evidente (...) que devo, desde o início, desenvolver uma 

Fenomenologia puramente eidética e que só nela se consuma e pode 

                                                           
informações adicionais, é possível consultar também o “Prefácio do tradutor” escrito por Arion 

L. Kelkel, que se encontra em: Husserl, Philosophie Première (1923/24) segunda parte: Théorie 

de la réduction phénoménologique, trans. Arion L. Kelkel (Paris: Presses Universitaires de 

France, 1972), pp. vii-xlvi. 

24 Cf. Hua VII, Lição 1, pp. 3-11 e Lição 2, pp. 11-16.   



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

892  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

consumar a primeira realização de uma ciência filosófica - a de uma 

‘Filosofia Primeira”25. 

Isso posto, resta a pergunta: que avaliação, no fim das contas, pode 

ser feita dos resultados atingidos pelo projeto da Filosofia Primeira? Em 

suma, o que dizer da conclusão desse projeto? Aqui se delineia toda uma 

problemática. Landgrebe, no seu controverso artigo “A despedida de 

Husserl do cartesianismo”, discute o segundo tomo das preleções sobre 

Filosofia Primeira e defende que, em contraste com a primeira parte 

histórica, que alcançou, por fim, grande unidade interna, a segunda parte 

teria “todo o aspecto de um rascunho redigido de última hora”, de uma 

“improvisação”, não passando de uma “aventura experimental de 

pensamento” cujos resultados, sendo imprevisíveis, levariam Husserl a 

consequências completamente diferentes das que ele havia pretendido obter 

no início26. 

Husserl, assim, teria se dado conta de que aquele caminho e aquela 

forma de justificativa não eram viáveis e, por isso, ele se veria no trabalho 

tardio da Krisis compelido a enveredar por um caminho completamente 

diverso. Langrebe, apesar de tecer elogios ao texto como aquele em que 

Husserl mais teria submetido a uma criteriosa avaliação crítica as suas 

próprias posições, considera, por outro lado, que a história de sua 

composição não é mais do que a história de um fracasso (eines Scheiterns). 

Com relação ao uso da expressão “Filosofia Primeira”, Landgrebe pôs 

ênfase no fato de que o título, na sequência das obras posteriores, foi aos 

poucos retirado de cena, mencionado apenas en passant, raras vezes e entre 

aspas. Sua suposição é que a expressão mais geral “filosofia transcendental” 

                                                           

25 Hua I, Quarta Meditação, § 34, p. 105. Grifo nosso.   

26 „Es ist der Weg eines experimentierenden Abenteuers des Denkens, dessen Gelingen in den 

die Vorlesung begleitenden Reflexionen (vgl. z. B. 354 ff.) immer wieder in Frage gestellt 

wurde und dessen Ausgang nicht von vornherein feststand, so daß es tatsächlich ganz 

anderswohin führte, als Husserl anfangs vorgesehen hatte.” LANDGREBE, Ludwig. Husserls 

Abschied vom Cartesianismus. Philosophische Rundschau, Vol. 9, Nº 2/3 (1961) 133-177, p. 

134. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    893 

tomou o seu lugar, e que Husserl, além disso, teria abandonado aquela ideia 

diretriz como impraticável27.   

Para Landgrebe, o referido abandono equivale também a uma 

despedida (Abschied) do cartesianismo, pois Husserl teria sido compelido a 

deixar para trás a via de justificação pelo  fundamento arquimédico de 

Descartes. Isso porque o filósofo francês, “desde seu ponto de partida, só 

pôde chegar a resultados igualmente seguros a partir da doutrina das ideias 

inatas e garantir o rigor delas, do mesmo modo, através da existência de 

Deus” – uma via de argumentação metafísica que está definitivamente 

fechada para Husserl.28 

É claro que a leitura – polêmica – de Landgrebe não é unânime entre 

os intérpretes e foi contestada por diversos autores, entre eles: Arion Kelkel, 

biógrafo de Husserl que traduziu para o francês e prefaciou os dois tomos 

de Erste Philosophie, e o filósofo Luis Villoro, que escreveu uma excelente 

resenha bibliográfica do segundo volume, sem contar a reserva por parte dos 

autores que pesquisam o momento especificamente “cartesiano” da 

fenomenologia de Husserl e defendem a continuidade da presença, mesmo 

implícita, da mão de Descartes no estudo fenomenológico da experiência 

transcendental, realizado na Krisis. Assim, a suposta “despedida” de Husserl 

do cartesianismo é uma questão ainda em aberto. 

Do que resulta que o discurso sobre o “fracasso” e a “desistência” 

do projeto da Filosofia Primeira, e sua suposta impraticabilidade, é algo que 

está ainda para ser debatido, tendo em vista as perspectivas acima que 

merecem ser levadas em consideração. O que dizer das possibilidades de 

retomada e re-fundação da Filosofia Primeira no interior do projeto 

                                                           

27 „(…) der Titel nach der Ausarbeitung dieser Vorlesung immer mehr zurücktritt, in den 

Cartesianischen Meditationen nur mehr en passant (I. S. 47) und in der „Krisis” nur noch 

einmal, aber unter Anführungszeichen erscheint. (…) das heißt die Leitidee der mit dem Titel 

„Erste Philosophie” bezeichneten Grunddisziplin der Phänomenologie überhaupt als 

undurchführbar preiszugeben.” Ibidem, p. 137. 

28 „Descartes konnte von seinem Ausgangspunkt nur über die Lehre von den eingeborenen 

Ideen und ihre durch die Existenz Gottes garantierte Stringenz zu weiteren in gleicher Weise 

gesicherten Ergebnissen gelangen - ein Weg, der für Husserl ausgeschlossen ist (…)” Ibidem, 

p. 144. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

894  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

fenomenológico? Em que medida esta se deixa comparar com a Filosofia 

Primeira tradicional, e que papel será cumprido por ela na história da 

fenomenologia? São questões que não podem ser omitidas do estudo que se 

segue. 

Teoria gnosiológica; doutrina rigorosa do esclarecimento último do 

sentido das realizações científicas; doutrina absoluta e abrangente do ser; 

condição prévia indispensável para a metafísica e para qualquer outra 

filosofia que pretenda se apresentar como ciência; crítica da razão; ciência 

necessária do método em geral; mathesis universalíssima; ciência da 

subjetividade transcendental em geral; fonte original de todos os métodos 

filosóficos: como se articulam todos esses títulos que a Filosofia Primeira 

recebe? Em que sentido ela é designada por diferentes nomes, sem perder o 

sentido de unidade que Husserl parece lhe conferir? Daremo-nos por 

satisfeitos se o nosso artigo puder contribuir com algo no esclarecimento 

dessas questões. 

 

 

II. A Teoria do Conhecimento como Filosofia Primeira 

 

 Para começar, deve ser dito que o projeto de uma Filosofia Primeira 

identifica-se com o de uma Teoria do Conhecimento (Erkenntnistheorie) 

primeira que possui por aptidão a vocação de organizar o quadro universal 

das ciências caracterizadas como segundas, elevando-se acima delas e, ao 

mesmo tempo, as coroando como ciências definitivamente fundamentadas 

sob princípios certos e absolutos. Nesse sentido, não é muito diferente do 

que acontece na Metafísica de Aristóteles, no contexto em que surge a ideia 

da πρώτη φιλοσοφία, assim como nos Principios da Filosofia de Descartes, 

no contexto em que o projeto da Prima Philosophia é apresentado em 

relação esquemática com a hierarquia das ciências29. 

                                                           

29 Em Aristóteles, a Filosofia Primeira surge no livro Ε da Metafísica (1025b - 1026a) em que 

é feita a divisão das ciências em teoréticas, poiéticas e práticas e é demonstrada a absoluta 

primazia da proté philosophia, entendida como teologia. Em Descartes, a ideia da Filosofia 

Primeira é evocada na Carta-Prefácio aos Principia philosophiæ, na qual o filósofo francês 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    895 

Na sinopse escrita para as Meditações Cartesianas, Husserl lança 

um programa semelhante, recorrendo à metáfora dos ramos que remete, por 

sua vez, à imagem da árvore do conhecimento: 

 

A formação sistemática da Fenomenologia apriorística 

encerra em si, enquanto seus ramos, todas as ciências 

apriorísticas numa fundamentação absoluta. Ela 

preenche a ideia de uma Ontologia Universal, ao 

mesmo tempo formal e material (uma Filosofia 

Primeira) ou, coisa que vem a dar no mesmo, de uma 

Doutrina da Ciência completa, radicalmente 

fundamentada.30 

 

Essa ramificação das ciências a partir de um tronco original, e sua 

organização em escala ascendente, são processos que respeitam o princípio 

da doação dos objetos. Sabe-se que, na história da fenomenologia, desde as 

Investigações Lógicas, o princípio de Husserl - de reconhecer o direito 

originário de tudo aquilo que é dado ao eu na intuição imediata - levou-o ao 

“reconhecimento do direito originário do ser-dado de objetividades ideais”, 

que incluem “objetividades de toda espécie”, “objetos eidéticos”, “essências 

conceituais”, “legalidades eidéticas”, e a consequência óbvia que se segue 

disso é “a possibilidade universal das ciências de essências que se referem a 

objetividades de todas as categorias objetivas, quaisquer que sejam as 

espécies, e a exigência de elaborar sistematicamente ontologias formais e 

materiais.”31. 

                                                           
compara a filosofia a uma árvore cujas raízes são a Metafísica, o tronco a Física e os galhos o 

conjunto de todas as outras ciências que se reduzem à Medicina, à Mecânica e à Moral. Lettre-

préface aux Principia philosophiae AT IX, 2, 14, I. 23-31. 

30 Hua I. Sinopse de Husserl no Texto Primitivo. Lições III e IV, p. 193. Idênticas menções à 

árvore do conhecimento encontram-se também em Hua VIII, Lição 28, p. 5: “Descartes 

reclamou para as ciências um novo método de fundação delineado numa fonte absoluta única 

(...) Graças a esse método, elas tornar-se-iam simples ramos desta exclusiva e única universalis 

sapientia (...).” E na Lição 29, p. 10: “(...) as ciências particulares não eram senão um ramo vivo 

da árvore da filosofia em seu conjunto, que era una, uma unidade de vida indissolúvel.” 

31 Hua VII. Apêndice, p. 232. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

896  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Mas algo que não pode deixar de ser observado é que a proposta de 

Husserl de organização da hierarquia das ciências, sob a tutela da ideia da 

Filosofia Primeira, repete, a seu modo, o mesmo esforço antes empreendido 

por Aristóteles e Descartes, principalmente, no que se diz respeito ao projeto 

de uma Mathesis universalis. Jean-Luc Marion fez notar que o esquema 

cartesiano das três ciências principais: metafísica, matemática e física, 

“reproduz o tópico das mesmas três ciências principais segundo 

Aristóteles”32, que expõe no livro E da Metafísica o objeto próprio a cada 

uma delas: a ciência física considera as coisas em movimento afetadas de 

matéria e não eternas; a ciência matemática considera as coisas imóveis, mas 

não separadas, porque abstraídas da matéria; a ciência metafísica ou 

teológica considera coisas separadas e imóveis, portanto, eternas e 

desprovidas de matéria. Esta última é caracterizada como Filosofia Primeira. 

A relação entre os tópicos aristotélico e cartesiano é assim confirmado: 

 

Aristóteles não submete as matemáticas somente 

particulares (geometria, aritmética, etc.) à ciência 

teológica; ele considera nada menos que uma 

matemática universalmente comum a todas, καθόλου 

πασών κοινή, logo, uma ciência universal da 

quantidade e da medida que, sem se confundir com 

elas, precede e torna possível as ciências comumente 

ditas matemáticas. Ora, semelhante ciência meta-

matemática, em Aristóteles, se antecipa à Mathesis 

universalis da Regula IV, ao menos nisto que concerne 

ao parâmetro da medida - aquele da ordem que é 

própria à empresa cartesiana.33 

 

O que Husserl tem em vista é o ideal cartesiano de uma ciência 

universal absolutamente fundada e justificada que seja capaz de satisfazer a 

ideia da filosofia como unidade universal das ciências. O projeto de uma 

Mathesis universalis cartesiana é assumido explicitamente aqui. No entanto, 

                                                           

32 MARION, Jean-Luc. Sur le prisme méthaphysique de Descartes. Paris: Presses Universitaires 

de France, p. 19. 

33 Ibidem, p. 21. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    897 

apesar do texto das Cartesianische Meditationen conter inequívoca 

referência às Meditationes de Prima Philosophia, o texto mais visado por 

Husserl ao propor uma nova Mathesis é o texto das Regulæ ad directionem 

ingenii, obra inacabada de Descartes na qual o filósofo francês define a 

Mathesis a partir de sua função metodológica de fixação do critério da 

evidência como regra da verdade34. 

No entanto, esse conceito é assim definido para logo em seguida 

desaparecer de cena, estando ausente das preocupações e dos temas 

explícitos das obras publicadas posteriormente por Descartes. Dentre as 

várias explicações para isso, diz Gilles Olivo, uma é a possibilidade de que 

o projeto matésico sofrera depois, nas obras acabadas, uma atenuação e uma 

subordinação ao projeto metafísico das Meditationes35. Para o autor, Husserl 

teria recusado essa subordinação. Olivo constata que o filósofo alemão não 

se limita a assumir a visada cartesiana tal como ele a lê nas Meditationes, 

ele a interpreta a seu modo e decide “unificar a diversidade temática e 

cronológica dos textos cartesianos em nome de um projeto que lhes seria 

comum, ao ponto de ler o desígnio disso nas Regulæ e sua realização nas 

Meditationes (...)”36. É provável, portanto, que Husserl estabeleceu uma 

relação entre as duas obras através do élan proporcionado pela ideia da 

Mathesis, que haveria de se consumar como Prima Philosophia. 

                                                           

34 Mehl menciona a existência de notas datadas de 1900 que mostram que Husserl já estava 

desde cedo familiarizado com a leitura das Regulæ ad directionem ingenii. Apesar de ser um 

manuscrito inacabado que Descartes não decidiu publicar, as Regulæ são consideradas pelos 

fundadores da tradição neokantiana: Paul Natorp, Ernest Cassirer e Heinz Heimsoeth, a melhor 

expressão da filosofia moderna e, por assim dizer, a sua certidão de nascimento. A boa recepção 

que essa obra teve entre os neokantianos, e a sua leitura feita da perspectiva especificamente 

criticista, não puderam deixar de exercer forte influência sob a concepção inicial de Husserl da 

Teoria do Conhecimento como Filosofia Primeira. Cf.: MEHL, Édouard. Phenomenology and 

the Cartesian Tradition. In: The Routledge Handbook of Phenomenology and 

Phenomenological Philosophy, 2020, pp. 65-71. 

35 Para mais detalhes, cf.: OLIVO, Gilles. “L'évidence en règle: Descartes, Husserl et la question 

de la Mathesis Universalis.” Les Études Philosophiques, no. 1/2, 1996, pp. 189–221. JSTOR, 

www.jstor.org/stable/20849012. Accessed 15 June 2021. 

36 Olivo, Gilles. Ibidem, p. 194.    



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

898  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Assim, o cenário em que surge a ideia de uma Filosofia Primeira na 

obra de Husserl, como vimos, as lições de Introdução à Lógica e à Teoria 

do Conhecimento, de 1906/07, é um cenário marcado particularmente pela 

retomada da Mathesis universalis, que consiste não apenas na unidade 

universal das ciências, mas na tarefa de hierarquização das disciplinas 

científicas, ao qual corresponde uma demarcação sistemática do território 

de cada ciência e do tipo de objeto pertencente por essência a cada uma 

delas. Conforme indicado pelo título das lições, essa atividade de definição 

e demarcação gira em torno dos conceitos de Lógica (Logik) e de Teoria do 

Conhecimento (Erkenntnistheorie), que o curso tem por objetivo apresentar 

aos ouvintes/leitores sob a forma de uma introdução (Einleitung)37. 

                                                           

37 O interesse de Husserl em ILTC é enfrentar os problemas que dizem respeito às relações 

estruturais que existem entre Lógica Formal, Ontologia Formal e Crítica do Conhecimento, o 

que pressupõe essas disciplinas previamente demarcadas pela consideração fenomenológica. 

Como isso é feito? A demarcação já está presente na divisão do curso em duas partes 

sistemáticas essencialmente relacionadas entre si: (I) “A ideia da Lógica Pura como uma teoria 

geral da ciência”, que corresponde à introdução à lógica; (II) “Noética, Teoria do 

Conhecimento e Fenomenologia”, que corresponde à introdução à teoria do conhecimento. As 

duas partes são unificadas numa terceira chamada de “As formas de objetivação” (Die 

Objektivationsformen). Importa notar que a primeira parte corresponde ao lado objetivo das 

ciências, enquanto que a segunda parte corresponde ao lado subjetivo. As duas partes são 

complementares entre si. A ideia de lógica apofântica é o assunto tratado na primeira. Essa ideia 

designa a ciência genérica que inscreverá no seu domínio todas as demais disciplinas 

demarcadas como “lógicas”, vistas como espécies de um mesmo gênero. A lógica apofântica é 

identificada como Ontologia Formal. Ela é uma ciência a priori da forma em geral “objeto” e 

se ocupa das categorias a priori que pertencem a todos os tipos possíveis de objeto, conforme 

o quid ou essência da objetividade tomada em si mesma. Trata-se da típica dos modos-de-

alguma-coisa-em-geral: propriedade, relação, estado de coisas, pluralidade, individualidade, 

sequência, ordem, etc. Num nível mais elementar, a Ontologia Formal fornece as determinações 

formais para um objeto considerado em sua generalidade universal, vazia de conteúdo, e as 

correlaciona à teoria das formas possíveis de proposição, na medida em que as leis apofânticas 

são convertidas em objetividades dadas. Num nível mais alto, os objetos de ordem superior 

como número e quantidade são obtidos mediante a objetivação de formas de frases dependentes 

e assim as disciplinas matemáticas passam a ser “ramos no tronco” da lógica apofântica. Há 

uma ampliação da ideia de lógica pura e uma expansão da teoria da ciência através da inclusão 

da teoria das multiplicidades (Mannigfaltigkeitslehre) como a teoria da forma de todas as teorias 

possíveis. Estamos diante do projeto de uma “matemática” universal que não trata mais de 

números, mas apenas de formas possíveis de teorias dedutivas, que incluem também a 

aritmética tradicional. A lógica apofântica, a ontologia formal e a teoria das multiplicidades são 

unidas na ideia de uma Mathesis universal, que abrange todas as verdades fundamentadas 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    899 

Mas o que nos ocorre de imediato, falando do conceito de 

demarcação, é a figura contemporânea do “critério de cientificidade” e a 

ideia de uma “filosofia da ciência”, que seria a disciplina filosófica especial 

que assume a tarefa de estabelecer esse critério, explicitando o traço 

demarcatório que define as ciências como ciências. O problema é que a 

fenomenologia não é comumente associada a esta tradição chamada de 

“filosofia da ciência”, na qual figuram nomes como Popper, Hempel, Khun, 

Lakatos, dentre outros. Não obstante, há por outro lado autores que, 

pensando a adequação da fenomenologia ao debate filosófico 

contemporâneo, defenderam a pertinência de se fazer a relação acima, 

provando que os interesses husserlianos não eram alheios à proposta de uma 

                                                           
exclusivamente nas formas puras de pensamento. Com a concepção dessa Mathesis universal, 

enquanto unidade sistemática da totalidade das disciplinas formais, a ideia da lógica pura e da 

ciência pura alcança sua definição final e é suficientemente delimitada como doutrina da ciência 

(Wissenschaftlehre). Mas Husserl coloca em paralelo com o conjunto das Ontologias Formais 

o conjunto das Ontologias Materiais. Ambos os conjuntos estão ligados essencialmente em 

virtude da conexão a priori entre forma e substância. Assim, todas as disciplinas lógico-formais 

estão, em última instância, relacionadas ao conhecimento possível da realidade. Como a 

realidade não é um caos, estando sujeita a leis a priori e a uma típica concordante, ela é o assunto 

de uma metafísica a priori cuja tarefa corresponde à formulação de uma teoria da realidade a 

priori. Como Husserl destaca, essa metafísica a priori, no sentido de uma ontologia do real, 

deve ser distinguida da metafísica a posteriori, que é a ciência final e definitiva do ser. Como 

ciência objetiva, ela pressupõe tanto as ciências concretas da realidade quanto as disciplinas a 

priori e ocupa-se de sua avaliação epistemológica. Com ela desenham-se os conceitos de lógica 

e ciência e são investigados tanto a forma pura a priori quanto a matéria determinada pela 

forma. Uma doutrina da ciência, nesse sentido, estende-se por assim dizer a toda objetividade a 

priori, sejam os significados, sejam os objetos formais e reais. Assim organizadas, porém, essas 

disciplinas não subsistem por si sós na tarefa da fundamentação do conhecimento e exigem uma 

complementação filosófica. Aí entram os ensinamentos fornecidos pela Noética e chegamos na 

segunda parte do curso. Enquanto que na primeira parte Husserl se dedica à determinação da 

lógica e trata do lado objetivo das ciências como um sistema de proposições relacionado a 

estados de coisas, na segunda parte, dedicada à teoria do conhecimento, o filósofo esclarece que 

as ciências têm também um lado subjetivo, referente aos atos cognoscitivos do cientista. A parte 

objetiva deve ser complementada pela subjetiva. As teorias científicas, subjetivamente, 

dependem da atividade teórica do cientista e dos atos específicos de conhecer, só que o cientista 

não sente a necessidade de explicitar esse lado subjetivo delas. É então que Husserl propõe a 

fenomenologia como a doutrina filosófica que deve se incumbir de tal explicitação.     



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

900  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

filosofia da ciência, principalmente, no que diz respeito às disciplinas 

formais.38 

Colocaram o acento esses intérpretes que, na primeira versão 

formulada por Husserl, a fenomenologia está próxima de uma 

Wissenschaftlehre, uma doutrina ou teoria das ciências. No seu livro “A 

cientificidade na Fenomenologia de Husserl”, Sacrini parte de 

comentadores como Gurwitsch e Hardy e busca mostrar que a questão das 

ciências ocupa na obra de Husserl dois lugares preeminentes: “a 

cientificidade se deixa entender tanto como um tema privilegiado das 

análises fenomenológicas quanto como uma característica dessas 

análises”39. 

Pelo lado do tema, Husserl insiste em frisar que a fenomenologia 

tem como uma de suas tarefas fundamentais propiciar um tipo especial de 

fundamentação do conhecimento científico. Deve-se entender por 

“especial” que se trata aqui de um tipo de fundamentação que somente a 

filosofia na atitude fenomenológica pode oferecer, diferente da 

fundamentação de caráter epistemológico que o método científico é capaz 

de providenciar por si mesmo40. Ocupando-se disso, o projeto da 

                                                           

38 Sobre a Filosofia da Ciência em Husserl, cf. os seguintes trabalhos: VARGAS, Carlos. Para 

uma filosofia husserliana da ciência. São Paulo: Edições Loyola, 2019. AGUIRRE GARCIA, 

Juan C. Husserl y la filosofia de la ciencia: desafios y posibilidades. In: AGUIRRE GARCIA, 

Juan C.; JARAMILLO, Luis G. Cuadernos De Epistemología 5: Reflexiones En Torno A La 

Filosofia De La Ciencia Y La Epistemología. Popayán: Universidad Del Cauca, 2011, 103-129. 

39 SACRINI, Marcus. A cientificidade na Fenomenologia de Husserl. São Paulo: Edições 

Loyola, 2018, p. 15. Os comentários citados aqui por Sacrini são: GURWITSCH, A. 

Phenomenology and theory of science. Evanston: Northwestern Univ. Press, 1974. HARDY, 

L. Nature’s suit. Husserl’s phenomenological philosophy of physical sciences. Athens: Ohio 

Univ. Press, 2013.       

40 A fim de distinguir entre fundamentação científica e fundamentação fenomenológica, 

convém usar epistemológica (wissenschaftstheoretische), no caso da primeira fundamentação, 

e gnosiológica (erkenntnistheoretische), no caso da segunda. Alguns autores têm o cuidado de 

distinguir entre Teoria do Conhecimento e Epistemologia: a Teoria do Conhecimento toma o 

conhecimento em geral como objeto, enquanto a Epistemologia coloca no centro de sua atenção 

o conhecimento de tipo científico. Sobre isso, cf. ARAÚJO, Inês. Curso de teoria do 

conhecimento e epistemologia. Barueri: Minha Editora, 2012. Para esta autora, Husserl 

apresenta reflexões epistemológicas na sua abordagem, mas tais reflexões encontram-se 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    901 

Wissenschaftlehre demonstra sua aptidão para organizar a hierarquia das 

disciplinas científicas segundo o aspecto cognoscitivo-fenomenológico de 

cada objeto nelas investigado, e ele quer posicionar-se contra a organização 

meramente empirista/positivista desse quadro e contra a μετάβασις εἰς ἄλλο 

γένος cometida pelas filosofias naturalistas em geral e, em particular, pelo 

psicologismo41. 

Deve ser observado, porém, que Husserl não contesta a psicologia 

enquanto descrição factual científico-explicativa de empiricidades (e o 

ponto central de sua crítica está neste “enquanto”), mas na sua pretensão de 

constituir o fundamento da lógica pura, e dar um significado psicológico às 

leis lógicas. Quase se pode dizer que aquilo que Husserl rejeita no 

psicologismo é sua pretensão de estabelecer-se como “Filosofia Primeira”, 

ultrapassando o campo que pertence à psicologia, “ciência do psíquico” por 

definição, e tomando o lugar da filosofia na justificação última do sentido 

do conhecimento. 

                                                           
enquadradas em uma perspectiva mais abrangente da fundamentação do conhecimento em 

geral. Reservamos, por isso, o termo “gnosiológico” para nos referir à Teoria do Conhecimento 

específica que surge da fenomenologia.       

41 Não é preciso dizer que a Metabasis em questão, denunciada e combatida por Husserl, é a 

transferência ilegítima de conhecimentos pertencentes por essência à esfera a priori das 

idealidades à esfera contingente das realidades, e a redução de todo conhecimento ao 

conhecimento simplesmente empírico, às matters of fact de que fala Hume. De fato, o que a 

psicologia pretendia, nos fins do século XIX, era fornecer a chave de explicação última da teoria 

do conhecimento e da lógica, e retirar essas disciplinas do âmbito da filosofia. Sob essa 

orientação, propunha-se que os fundamentos teóricos essenciais deveriam ser buscados no 

domínio psicológico. Com o naturalismo, dentro do qual surge a escola psicologista, ocorre algo 

semelhante: parte-se da pretensão de reduzir a totalidade do conhecimento ao conjunto dos fatos 

naturais, ou reais, e explicá-los assim em termos de causalidade natural, incluídos os conceitos 

da lógica e da matemática, que são concebidos pelo naturalista como episódios mentais 

submetidos a uma espécie de causalidade psíquica análoga à causalidade dos fenômenos físicos. 

Contra a referida Metabasis, será preciso alegar que o que pertence à esfera das idealidades é 

universal, necessário, válido, portanto, a priori; e o que pertence ao âmbito das realidades é 

contingente, individual e a posteriori. O cruzamento ilegítimo entre os domínios e a confusão 

entre elementos que pertencem a uns e outros é o erro no qual incide o psicologismo, e aquilo 

que é radicalmente recusado por Husserl. O psicologismo leva a consequências desastrosas 

como o relativismo, o ceticismo e o antropologismo, na medida em que tende a reduzir o ideal 

ao real ao psicologizar as leis lógicas e defender que o fundamento da lógica situa-se na 

psicologia. Para o filósofo alemão, a solução dessa controvérsia deve ser buscada no 

conhecimento exato da diferença entre real e ideal.     



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

902  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Mas que tipo de introdução Husserl faz da Teoria do Conhecimento 

que permite defini-la como uma Filosofia Primeira? Nos termos em que 

Husserl se exprime, ela parece ser definida como primeira por conta de sua 

referência (Beziehung) a todas as outras ciências e por causa do papel de 

avaliação definitiva que ela cumpre junto às disciplinas e conhecimentos 

científicos, que lhe estão subordinados: 

 

A teoria do conhecimento é a disciplina que tem como 

objetivo auxiliar as ciências a avaliar seu conteúdo 

final de conhecimento, e auxiliar todo conhecimento 

científico a chegar a uma fundamentação e a uma 

conclusão definitiva. No entanto, ela se refere a todas 

as ciências por intermédio da Ontologia Formal, da 

Ontologia Real e da Lógica Normativa, ela está 

primariamente relacionada a essas disciplinas lógicas 

como suas subalternas. E, através destas últimas, ela 

está relacionada a todas as outras disciplinas e 

conhecimentos científicos. Sobretudo, está ela 

diretamente referida à Mathesis Formal, e, 

simultaneamente, aos respectivos ensinamentos da 

Noética.42 

 

A Erkenntnistheorie é a ciência crítica do conhecimento que tem a 

função de esclarecer: a (1) possibilidade, o (2) sentido e a (3) essência do 

conhecimento objetivo por parte da subjetividade cognoscente43. Como se 

                                                           

42 „Die Erkenntnistheorie ist diejenige Disziplin, die aller wissenschaftlichen Erkenntnis zur 

letzten Auswertung ihres endgültigen Erkenntnisgehalts, aller wissenschaftlichen Erkenntnis 

zur letzten Grundlegung und zu letztem Abschluß verhelfen will. Sie bezieht sich aber auf alle 

Wissenschaften durch das Medium der formalen Ontologie, der realen Ontologie und der 

logischen Normenlehre, auf diese logischen Disziplinen als Unterstufen ist sie primär bezogen 

und durch sie auf alle anderen wissenschaftlichen Erkenntnisse und Disziplinen. Vor allem ist 

sie direkt bezogen auf die formale Mathesis und zugleich auf die sie betreffenden Lehren der 

Noetik.” Hua XXIV. § 31a, p. 158.        

43 Falando da Teoria do Conhecimento, Husserl distingue entre o filósofo e o cientista natural e 

assinala que a tarefa do filósofo é pôr-se a “refletir sobre as fontes subjetivas e as questões 

últimas sobre o sentido e a possibilidade de objetos constituídos subjetivamente”. No original: 

„(…) den subjektiven Quellen und den letzten Fragen nach Sinn und Möglichkeit einer subjektiv 

sich konstituierenden Objektivität nach. Das zu tun, ist die Aufgabe des Philosophen.” Hua 

XXIV. § 31c, p. 163. O mesmo é dito no curso Ideia da Fenomenologia da mesma época: 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    903 

vê, ela mantém uma relação assimétrica com todas as outras ciências, 

referindo-se a elas unilateralmente, sem que elas tenham de referir-se de 

volta. Elas não precisam referir-se em retorno, com efeito, porque as 

ciências são operatórias e se contentam com a quase-claridade (quasi-

klarheit) das operações de explicação, dedução e demonstração, e não com 

a completa claridade do sentido e com as condições últimas de possibilidade 

exigidas pela consideração gnosiológica. 

A avaliação (Auswertung) deve comportar aqui o sentido de 

explicitar. Avaliar é explicitar o valor (Wert) de evidência, de verdade, de 

conhecimento, que reside no interior daquilo que é avaliado. A remissão 

avaliadora da Teoria do Conhecimento seria assim a explicitação dos 

fundamentos do saber científico. A ação de explicitar, por sua vez, 

pressupõe a existência de algo implícito, de algo que repousa na obscuridade 

e que precisa ser elucidado, isto é, ser trazido à luz, à completa evidência. 

E quando é dito que a Erkenntnistheorie se relaciona igualmente 

com a Noética, para além da Mathesis formal, entende-se que ela 

complementa o estudo das condições objetivas de conhecimento com o 

estudo das condições subjetivas, assumindo na sua consideração a máxima 

universalidade.44 O capítulo quatro, intitulado “Noética como teoria de 

                                                           
“Como pode o conhecimento estar seguro de sua correspondência com as coisas que são em si 

mesmas, como pode as atingir? (...) a ideia de teoria do conhecimento surge como a de uma 

ciência que resolve as dificuldades aqui em discussão e nos fornece uma intelecção última, 

clara, por conseguinte, auto-concordante, da essência do conhecimento e da possibilidade da 

sua efetuação. (...) como pode o conhecimento ir além de si mesmo, como pode ele atingir um 

ser que não se encontra no âmbito da consciência? O que eu quero é claridade, quero 

compreender a possibilidade deste apreender, isto é, se examino o seu sentido, quero ter diante 

dos meus olhos a essência da possibilidade de tal apreender, quero transformá-lo intuitivamente 

em dado.” Hua II. Introdução, pp. 1-3-5-6. Todos os grifos são nossos. 

44 Husserl falava já nos Prolegômenos a uma Lógica Pura de certas condições ou restrições que 

são indispensáveis à formulação das teorias científicas: condições de possibilidade das teorias 

científicas em geral que dividem-se em condições objetivas e condições subjetivas, designadas 

como noéticas. Essas condições podem ser entendidas como restrições ou pressupostos, elas 

condicionam a produção do saber científico. Por isso mesmo, a tarefa de fundamentação última 

da ciência não pode se esgotar no lado objetivo da lógica pura, mas exige a explicitação 

sistemática das condições subjetivas do conhecimento teórico, e disso se ocupará a 

fenomenologia pura. Veja-se: Pode-se falar de condições de possibilidade evidentes das teorias 

em geral (...) Trata-se de condições a priori das quais dependem a possibilidade de um 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

904  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

justificação do conhecimento”, introduz o nome da disciplina científica 

especificamente designada para o estudo das condições subjetivas: a 

Noética, que deve compor uma parte central do projeto fenomenológico. No 

§ 27, Husserl chama as condições noéticas de tomadas de posição 

intelectivas (intellektiven Stellungnahmen) e aponta a necessidade de existir 

uma nova disciplina que se ocupe da explicitação fenomenológica dessas 

tomadas de posição. Essa disciplina se concentrará em todas as ciências 

igualmente, investigará todos os atos cognoscitivos que exigem justificação. 

É então que, no § 31, depois de explicitar a diferença entre lógica 

matemática e lógica filosófica, entre filosofia e ciências da natureza, Husserl 

mostra como a filosofia se estabelece acima de todas as demais ciências45, 

sob a condição de não tomar nenhum conhecimento como dado, como 

pressuposto, e através de uma orientação de pensamento completamente 

antinatural, que lhe é proporcionada pela Redução fenomenológica. É desse 

modo que Husserl pode identificar Erkenntnistheorie e Erste Philosophie: 

 

Torna-se claro que a filosofia, ou melhor, a “Filosofia 

Primeira”, no sentido autêntico, está igualmente 

relacionada a todos os campos do conhecimento e a 

todas as teorias e ciências naturais a serem neles 

estabelecidas. Ela é a ciência dos princípios, 

nomeadamente, a ciência do esclarecimento último, da 

conclusão última, todos entendidos no sentido da 

universalidade principial. Ela não intervém em campo 

algum do conhecimento, mas mesmo assim diz 

                                                           
conhecimento mediato ou imediato, e, na sequência, a possibilidade de justificação racional de 

toda teoria. A teoria, enquanto fundação do conhecimento, é ela mesma um conhecimento, e 

depende, quanto à sua possibilidade, de certas condições que são fundamentadas, de maneira 

puramente conceitual, no conhecimento e na sua relação com o sujeito cognoscente. (...) 

Condições de início do ponto de vista subjetivo, que são condições ideais que fincam raiz na 

forma da subjetividade em geral e na relação desta aqui com o conhecimento. Nós as 

chamaremos condições noéticas. Do ponto de vista objetivo, a expressão de condições de 

possibilidade de uma teoria não concerne à teoria enquanto unidade subjetiva de conhecimento, 

mas enquanto unidade objetiva, constituída pelos encadeamentos de causa e efeito, de verdades 

e de proposições. Hua XVIII. Prolegomena, § 32, pp. 110-111.     

45 „Über allen natürlichen Wissenschaften baut sich nun die Philosophie.” Hua XXIV. § 31d, 

pp. 164-165.        



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    905 

respeito à sua “crítica”, ao esclarecimento do seu 

sentido, de modo oniabrangente, uma vez que ela 

concerne, em princípio, a todas as etapas metódicas e a 

todos os atos de pensamento que reivindicam 

legitimidade conforme a essência de sua operação.46    

 

A função prescrita à Teoria do Conhecimento, como primeira, não 

é a de uma intervenção nos campos científicos, mas a de operar uma crítica 

que tem sobre eles uma absoluta precedência: 

 

A Filosofia Primeira, ou, o que é o mesmo, a crítica da 

razão teórica, a “Teoria do Conhecimento”, não prova 

individualmente os conceitos básicos, princípios e 

teorias presentes na ciência atual, ela não executa in 

concreto, por assim dizer, o passo a passo do 

necessário esclarecimento e da determinação final do 

sentido. Mas, em exaustiva universalidade, ela fornece 

tudo o que torna essa realização possível. E ela ganha 

essa universalidade exaustiva com base em uma 

exposição completa e em um esclarecimento crítico-

gnosiológico de todas as “formas de pensamento”, ou 

seja, de todas as categorias e axiomas formais que se 

desdobram em teorias matemáticas nas disciplinas 

naturais matemáticas, e com base, da mesma maneira, 

no pleno esclarecimento correspondente às formas 

metafísicas, isto é, às categorias reais subjacentes a 

toda concepção de natureza e a toda determinação 

natural. E, finalmente, com base no esclarecimento de 

todas as categorias noéticas (caso queiramos admitir 

                                                           

46 „Es wird klar, daß die Philosophie, oder vielmehr die im echten Sinn "Erste Philosophie", in 

gleicher Weise auf alle Erkenntnisgebiete und alle in ihnen zu etablierenden natürlichen 

Theorien und Wissenschaften bezogen ist. Sie ist Wissenschaft von der Prinzipien, nämlich 

Wissenschaft der letzten Aufklärung, der letzten Erledigung, all das im Sinn prinzipieller 

Allgemeinheit verstanden. Sie greift nirgends hinein und doch betrifft ihre "Kritik", ihre 

Sinnesklärung, alles und jedes, denn es betrifft im Prinzip alle Fundamente, alle methodischen 

Schritte, alle Rechtsansprüche erhenbenden Denkakte nach dem Wesen ihrer Leistung.” Hua 

XXIV. § 31d, p. 166.        



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

906  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

esta expressão, que é inteligível sem maiores 

dificuldades).47 

 

Pode-se sustentar então que há uma Lógica Primeira que inscreve 

no seu domínio todas as formas lógicas possíveis (lógica formal, lógica dos 

significados, lógica normativa, apofântica, matemática, teoria das 

multiplicidades, etc.). Ela é determinada como uma Mathesis universalis e 

é dirigida para o lado objetivo das ciências concebido como sistema de todos 

os sistemas possíveis de encadeamento ordenado de proposições. Do mesmo 

modo, deve haver uma Filosofia Primeira capaz de inscrever no seu domínio 

todas as formas cognoscitivas possíveis (tanto lógicas quanto noéticas, tanto 

empíricas quanto transcendentais). Ela deve ser determinada como uma 

Mathesis filosófica universalíssima dirigida para o lado subjetivo do 

conhecimento (não só do saber científico, mas de todo saber possível) 

concebido como forma transcendental da subjetividade, única que dá sentido 

e valor de objetividade ao conhecimento enquanto conhecimento de mundo. 

 

 

                                                           

47 „Es wird klar, daß die Philosophie, oder vielmehr die im echten Sinn "Erste Philosophie", in 

gleicher Weise auf alle Erkenntnisgebiete und alle in ihnen zu etablierenden natürlichen 

Theorien und Wissenschaften bezogen ist. Sie ist Wissenschaft von der Prinzipien, nämlich 

Wissenschaft der letzten Aufklärung, der letzten Erledigung, all das im Sinn prinzipieller 

Allgemeinheit verstanden. Sie greift nirgends hinein und doch betrifft ihre "Kritik", ihre 

Sinnesklärung, alles und jedes, denn es betrifft im Prinzip alle Fundamente, alle methodischen 

Schritte, alle Rechtsansprüche erhenbenden Denkakte nach dem Wesen ihrer Leistung. Die 

Erste Philosophie oder, was dasselbe, die dasselbe, die Kritik der theoretischen Vernunft, die 

“Erkenntnistheorie”, prüft nicht einzelweise die in den aktuellen Wissenschaft vorliegenden 

Grundbegriffe, Grundsätze, Theorien, und übt an ihnen sozusagen in concreto Schritt für Schritt 

die notwendige Aufklärung und letzlerledigenge Sinnesbestimmung. Aber sie gibt in 

erschöpfender Allgemeinheit alles an die Hand, was diese Leistung jeweils ermöglicht. Und sie 

gewinnt diese erschöpfende Allgemeinheit auf Grund einer vollständigen Herausstellung und 

erkenntniskritischen Klärung aller “Denkformen”, also aller formalen Kategorien und formalen 

Axiome, die sich in den natürlichen mathematischen Disziplinen zu den mathematischen 

Theorien entfalten, sowie auf Grund der entsprechenden vollständigen Klärung der 

metaphysischen Formen, d.i. der realen Kategorien, die aller Naturauffassung und 

Naturbestimmung zugrunde liegen. Und endlich auf Grund der Klärung der sämtlichen 

noetischen Kategorien, wenn wir diesen Ausdruck akzeptieren wollen, und der ohne weiteres 

verständlich ist.” Ibidem. § 31d, p. 166.        



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    907 

III. A Filosofia Fenomenológica e a questão da origem 

 

Depois de 1913, Husserl deixou de ver sua filosofia como uma 

Teoria do Conhecimento e assumiu uma posição crítica com relação à 

filosofia moderna em geral e à  orientação gnosiológica adotada de início 

pela fenomenologia, por causa das lacunas que nesta restavam quanto ao 

problema da intersubjetividade e da subjetividade transcendental. Husserl 

tornou-se também crítico do modelo de ciência dos neokantianos de 

Marburgo, para quem a função da filosofia deveria ser descrita como 

“científico-lógica”, e funcionar como um teste e uma certificação dos 

resultados alcançados nas teorias científicas, tendo em vista a justificação 

final delas48. 

Ora, diz Husserl, esse modelo não seria uma “Filosofia Primeira”, 

mas antes uma “filosofia última”, que, como a Coruja de Minerva, citada 

por Hegel, só chegaria tarde demais, depois que todo o trabalho das ciências 

estivesse pronto. Se ela for verdadeiramente “Filosofia Primeira”, sua 

função deve comportar, pelo contrário, o sentido de uma fundamentação que 

precede a pesquisa científica. “Tratar-se-ia primordialmente não de uma 

justificação final no estilo neokantiano, mas antes da avaliação de um 

conhecimento ultimamente fundamentado.49”    

Essa ciência filosófica primeira só adquire um significado mais 

preciso após a virada transcendental de Husserl nas Ideias. Em célebre artigo 

que trata das diferenças entre fenomenologia e criticismo neokantiano, Fink 

salientou50 que a démarche das Investigações Lógicas, que se constitui como 

um “correlativismo rigoroso”, uma  atitude “objetiva face a face às 

formações lógicas e um retorno subjetivo aos vividos, nos quais são dados 

os objetos temáticos da lógica pura, conteria, na obscuridade de sua 

                                                           

48 Cf. LUFT, Sebastian. Op. Cit., p. 140. 

49 „Als wahrhaft erste Philosophie muss die vielmehr auch wissenschaftsbegründenden Sinn 

haben, der der wissenschaftlichen Arbeit voraufgeht. (...) Es geht nicht primär um eine 

“Letztbegründung” im neukantianischen Stil, sondern vielmehr um die Ausweisung einer 

“letzgründenden” Erkenntnis.” Ibidem, p. 141. 

50 FINK, E. Op. Cit., p. 95. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

908  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

fundação metodológica”, as motivações que guiariam Husserl à formulação 

do método de “Redução fenomenológica”, assim como à descoberta da 

subjetividade transcendental proporcionada por esse método. Só aí é que o 

intuito filosófico de Husserl chegaria à plena consciência de si mesmo. 

Sabe-se que o desvio de Husserl do “criticismo” sofreu uma 

recepção crítica do lado dos neokantianos. Zocher e Kreis, por exemplo, 

acusaram a fenomenologia de ter recaído no dogmatismo pré-kantiano, quer 

dizer, numa espécie de intuicionismo e ontologismo dogmático. Fink, com 

o fim de responder a essa acusação, escreve que toda crítica pressupõe, no 

mínimo, uma compreensão preliminar do objeto criticado por ele mesmo e 

em si mesmo, e que a crítica “criticista” não satisfaz, absolutamente, esse 

requisito, já que não se instalou na atitude fenomenológica para fazê-lo. A 

questão é que o conteúdo essencial da fenomenologia dificilmente pode ser 

apreendido de fora, de um ponto de vista “mundano”, sem praticar a 

Redução. 

Na discussão com a crítica contemporânea da filosofia de Husserl, 

Fink ressalta que a “questão fundamental da fenomenologia, pela qual ela 

renova (...) numerosos problemas tradicionais, e que manifesta sua oposição 

radical ao criticismo, pode ser formulada como a questão da origem do 

mundo.”, ou seja, “a eterna questão humana sobre a origem (Anbeginn), para 

a qual mitos, religiões, teologias e especulações filosóficas tentaram 

fornecer uma resposta, cada um deles à sua maneira.”51 

É ao explicitar essa questão que a fenomenologia é capaz de resolver 

a tensão que existe entre a sua tendência minimalista, de proceder como 

ciência de rigor, e a sua tendência maximalista, de propor-se como uma 

meta-ciência destinada a estabelecer os princípios fundamentais do 

conhecimento e, com eles, fixar o critério de cientificidade das ciências. 

Com efeito, parece haver uma contradição entre essas duas inclinações do 

projeto fenomenológico. Alves levanta o problema nos seguintes termos: 

Se aquilo que funciona como mola propulsora de todo o caminho de 

pensamento da fenomenologia, e subsume todas as suas temáticas 

                                                           

51 Ibidem, p.119. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    909 

particulares, é a questão da intencionalidade da consciência e o interesse 

por uma exploração sistemática das vivências intencionais sob todos os seus 

modos, como, então, a fenomenologia pode elevar-se à dignidade de uma 

ciência primeira e universal, já que, desde a partida, a limitação do seu 

horizonte temático condena-a “a desenvolver-se sob a forma de uma simples 

investigação sobre a essência da consciência?” Ela já não estaria confinada 

a um campo restrito de objetos - o campo da consciência?52 “Não entrará 

esta sua limitação temática inicial em flagrante contradição com as suas 

intenções derradeiras?”53 

Alves adianta, em resposta, que o que se põe em destaque na referida 

delimitação não é a questão fundamental da fenomenologia, mas apenas o 

seu tema reitor. Se é verdade que a fenomenologia circunscreve um domínio 

próprio ao tematizar a intencionalidade das vivências, é certo também que 

ela não deve ser apreciada apenas em função disso, pois o tema reitor 

pressupõe uma questão de fundo. Tão-logo seja feita a distinção entre tema 

diretor e problemática fundadora, perceber-se-á que, numa filosofia, esses 

dois momentos não coincidem exatamente. No caso da fenomenologia, isto 

é nítido: o tema da intencionalidade nunca será compreendido em toda sua 

                                                           

52 Se bem que este campo da consciência representa para Husserl a universalidade dos 

fenômenos possíveis. Sobre isso, diz Fink: “É unicamente assim que pode-se compreender 

como uma tematização da “consciência” pode tornar-se conhecimento global do mundo. 

Quando a vida da consciência transcendental, a vida que apercebe o “mundo”, torna-se o tema 

de uma explicação analítica, o correlato que aí repousa é aí experimentado, visado, vivido: o 

mundo torna-se necessariamente e, como tal, tema. Mas isso significa que o princípio unificador 

que tem a validade “mundo” é concebido por referência à posição de validade, à formação de 

sentido. O conhecimento filosófico do mundo toma o estilo de uma compreensão da totalidade 

do ente mundano a partir de sua formação de sentido transcendental, isto é, de sua constituição.” 

(FINK, Eugen. Qui veut la Phénoménologie? In: De la Phénoménologie. 1966, pp. 177-198, 

pp. 194-195). E diz também Landgrebe: “(...) a certeza do eu sou compreende já o mundo 

certamente, não no sentido de um dogmatismo, mas antes no sentido da certeza antiga de que a 

alma é de certo modo todas as coisas (ἡ ψυχὴ πάντα πώς ἐστι).” LANDGREBE, Ludwig. “LA 

PHÉNOMÉNOLOGIE DE HUSSERL EST-ELLE UNE PHILOSOPHIE 

TRANSCENDENTALE?” Les Études Philosophiques, vol. 9, no. 3, 1954, pp. 315–323, p. 322. 

JSTOR, www.jstor.org/stable/20841699. Accessed 17 June 2021. 

53 ALVES, Pedro. A ideia de uma Filosofia Primeira na Fenomenologia de Edmund Husserl. 

Uma tentativa de interpretação. Philosophien 7, Lisboa, Edições Colibri, 1996, pp. 3-37, p. 5. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

910  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

amplitude se for amputado “do movimento que o constitui a partir da 

posição da questão fundamental.”54 

Para Alves, a questão que a fenomenologia põe como fundamental 

identifica-se com a “exigência mais basilar de todo o pensamento filosófico 

e científico (...), a exigência de um conhecimento absolutamente válido e 

definitivo daquilo que é objetivamente.”55 Trata-se, nesse sentido, de uma 

motivação colhida na gênese do pensar racional, nem mais nem menos do 

que aquilo que o pensar filosófico e científico pretendeu alcançar desde 

sempre, na pluralidade de suas figuras históricas de concretização. Só que a 

fenomenologia não experimenta o ideal fundador do pensar filosófico na 

forma ingênua de uma tarefa que está sempre em progresso no interior das 

disciplinas particulares, com o acúmulo histórico dos saberes positivos. O 

que a fenomenologia introduz de novidade é que ela pretende superar tal 

ingenuidade, e converter radicalmente aquela exigência numa questão 

prévia a ser examinada nas condições mesmas de sua possibilidade. 

E ela se inscreve na perseguição desse ideal não como uma filosofia 

segunda, como herdeira, simplesmente, de um legado consumado e 

transmitido pela tradição. Pelo contrário, a fenomenologia requer a 

Aufhebung em relação à atitude mundana natural56, isto é, a Redução 

fenomenológica, que permite instaurar um corte em relação à totalidade do 

saber constituído para inaugurar um conhecimento original e primeiro, 

fundado na nova experiência transcendental, que se oferece ao mesmo 

tempo como uma “reabertura e um retorno às fontes primordiais de todo o 

pensar filosófico e científico.”57 

Imbuída do espírito da Aufhebung, a ambição da fenomenologia 

apresentada nas Ideias I é levar adiante o projeto descritivo dos 

neokantianos acrescentando a este o radicalismo cartesiano das 

                                                           

54 Ibidem, p. 5. 

55 Ibidem, p. 7. 

56 Aufhebung - termo usado por Fink para referir-se à Redução. Tirado da filosofia hegeliana, 

ele comporta o sentido tanto de conservação quanto de superação. Cf. FINK, E. Op. Cit., p.130. 

57 Ibidem, p. 8. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    911 

Meditationes, instalar-se na perspectiva pura da consciência transcendental 

e fazer a descrição concreta de seus modos. A Filosofia fenomenológica é, 

sob um primeiro aspecto, “uma ciência omni-englobante que se relaciona 

com todos os fenômenos temáticos das outras ciências (mundanas), uma 

meta-ciência instaurada pela passagem da atitude ontológica ingênua 

(orientada sobre os objetos mundanos) para a atitude transcendental, 

fenomenológica ou reflexiva.”58  Sua reflexão é dirigida à consciência pura, 

descrita como irreal e considerada em suas diferentes modalidades de 

orientação intencional, voltada para os objetos. 

Sob um segundo aspecto, é uma ciência eidética dos fenômenos 

transcendentalmente purificados, que, longe de se perder na multiplicidade 

dos vividos singulares da consciência, trata de descobrir nesta as estruturas 

essenciais de doação e constituição, os tipos estruturais da correlação 

intencional, os modos “pelos quais uma consciência se relaciona às diversas 

categorias de objetos.”59 

Para Pradelle, a definição da fenomenologia transcendental deixa-

se enquadrar na conjunção destes traços: “(I) conhecimento eidético do 

irreal (Wesenserkenntnis von Irrealem) e (II) ciência eidética das estruturas 

do campo irreal da consciência pura.” Sobre o método, por sua vez, deve-se 

dizer que tem um triplo aspecto: (I) redução fenomenológica de todo ente 

transcendente; (II) reflexão transcendental sobre os vividos; (III) intuição 

eidética de suas estruturas. A reflexão transcendental tem um primado sobre 

tudo isso, pois, se é verdade que o papel da intuição eidética é desvelar as 

estruturas intencionais da consciência pura, o papel que cabe à reflexão, 

efetuada em regime de Redução, é controlar o acesso a essa região de 

irrealidades; e a ideação, enquanto modo de elucidação metódica, deve 

                                                           

58 PRADELLE, Dominique. Cogito et Description de Descartes à Husserl: de la Réflexion 

Transcendentale à la Méthode Régressive. Les Études philosophiques, nº 1/2021, pp. 95-119, 

p. 7. 

59 Ibidem, p. 7. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

912  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

exercer-se numa zona de apoditicidade “preliminarmente descoberta pela 

redução e pela reflexão.”60 

Os passos da Redução, por sua vez, que começa pela Epoché, 

comporta diferentes significados, mas traz sempre a ideia de recondução. A 

recondução dos dados transcendentes contingentes ao dado com evidência 

apodítica (significado gnosiológico); a recondução do ser relativo ao 

absoluto (significado ontológico); a recondução do mundo como suma de 

realidades à sua origem constituinte e à sua fonte de sentido (significado 

semiológico-fenomenológico); a do eu perdido nos objetos ao eu consciente 

de seu próprio sentido (significado existencial); a da vida orientada a valores 

relativos à vida orientada ao valor absoluto (significado axiológico). “Todos 

esses passos, de tão diversa índole, quedam unificados no trânsito do mundo 

natural à subjetividade transcendental.”61   

 

 

IV. A consciência dos horizontes 

 

O problema da origem do mundo tem como um de seus momentos 

essenciais a pergunta pela unidade de todos os fenômenos. A fórmula 

descritiva que melhor exprime essa “unidade” do mundo, na fenomenologia, 

encontra-se no título “horizonte” que Husserl emprega para designar a 

totalidade das implicações intencionais62. Assim o transcendentalismo 

husserliano, logo no início da análise intencional, depara-se com a tarefa de 

colocar em evidência as implicações intencionais que, de modo implícito, 

estão contidas em toda consciência de alguma coisa. 

                                                           

60 Ibidem, p. 7. 

61 VILLORO, Luis. Resenãs Bibliográficas. Diánoia, vol. 6, nº 6, 1960, p. 235.    

62 “É no fluxo da experiência externa e graças a esta notável harmonia do desenvolvimento em 

uma constante autocorreção que toma nascimento a ideia de um mundo real e definitivamente 

verdadeiro, deste único e mesmo mundo, mas como um mundo que seria conhecido pela 

experiência em uma concordância definitiva, podendo ser estabelecido idealiter (...).” Hua VIII. 

Lição 33, p. 47. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    913 

Considerado concretamente, dizemos que o horizonte é um simples 

componente da percepção visual. Do mesmo modo como há linhas dispostas 

em vertical, de baixo para cima, existem linhas “deitadas” ou dispostas na 

horizontal, a ligar duas extremidades num mesmo plano. No espaço aberto, 

a linha horizontal possui formato côncavo e parece unir a terra ao céu, ou o 

mar ao céu, sendo o “lugar” onde o sol nasce e se põe. O eu é o ponto-zero 

de orientação em torno do qual o horizonte deixa-se captar na forma de polos 

e de direções possíveis do olhar. O horizonte inscreve o todo do olhar num 

quadro sinóptico planificador, no qual a consciência se vê situada na 

superfície da terra a enxergar centrifugamente as coisas distribuídas em 

torno, em coordenadas de latitude e longitude, estando no mesmo nível que 

elas, e por elas circundada, como no centro de uma cúpula. O horizonte 

configura tanto o limite do alcance visual quanto a sua possibilidade. O olhar 

não pode estender-se para além do horizonte, que é como uma parede, mas 

ele encontra neste mesmo limite a abertura para uma infinidade de 

“mirantes” ou postos de observação possíveis. 

Não se deve esquecer que os horizontes comportam também 

realidades que nos envolvem, nos ultrapassam e se estendem pelo 

desconhecido e indeterminado. Mas a ideia de horizonte pode ser tomada 

igualmente em sentido metafórico ou como figura de linguagem a partir do 

seu sentido originariamente espacial. Assim, ela se deixa associar também 

com a ideia de contexto, de conjuntura, de panorama, ou cenário, paisagem, 

ou palco onde as coisas no mundo são e acontecem. Guardadas as devidas 

proporções, pode-se falar legitimamente então de horizonte histórico, de 

horizonte cultural, horizonte intersubjetivo, etc. 

A consideração fenomenológica vê na ideia de horizonte não um 

simples componente a mais da abertura visual, como outros, e sim uma 

estrutura fundamental que organiza a correlação entre consciência e 

objeto63. O caso mais ilustrativo de tal correlação é o da percepção visual, 

                                                           

63 O horizonte faz parte da estrutura da experiência. Ele fornece um pré-conhecimento típico de 

toda singularidade dada na experiência. Cf. HUSSERL, E. Exp érience e Jugement. 

Recherches en vue d'une généalogie de la logique. Traduit de l'allemand par D. Soucite. 

Introduction, § 8, p. 26.   



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

914  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

por isso, Husserl recorre com maior frequência a esta para exemplificá-lo. 

Podemos dizer que o horizonte, em tal percepção, é o espaço de jogo entre 

a presença e a ausência das coisas percebidas. O objeto visto, ao mesmo 

tempo, está presente em parte e ausente em parte; nele, a presença e a 

ausência são parciais, são unilaterais, acham-se numa constante dinâmica e 

numa mútua implicação intencional. Chamamos de presença a face do 

objeto que se mostra diretamente, a parte dele que é fixada pelo olhar atual, 

e que aparece em perfil, em relevo. Toda vez que o olhar se fixa num objeto, 

ele o capta por um lado apenas, enquanto os outros lados saem de cena. A 

ausência designa justamente essas faces não vistas do objeto: elas jazem 

como que nas sombras, ficam por detrás daquilo que é percebido atualmente. 

A análise que Husserl faz dos horizontes fenomenológicos articula 

alguns conceitos fundamentais que funcionam como descritores: 

(I) O primeiro deles é a estrutura forma-fundo. A face do objeto que 

se oferece ao olhar é a forma que se destaca de um plano-de-fundo, ela é o 

que se faz presente sob um fundo de ausências. Cabe observar que presença 

e ausência são momentos solidários da percepção, e nunca se separam. A 

forma, como presença, é o esboço do objeto que entra em cena enquanto o 

fundo é o que recua; a forma é a face que é captada pela visão atual enquanto 

as faces de fundo resvalam para trás, sendo apenas entrevistas, pressupostas. 

Tudo isso, porém, é um jogo que se passa no tempo, pois a visão está dirigida 

sobre o objeto dinamicamente, assumindo diferentes pontos de vista que  se 

seguem articuladamente uns dos outros. Assim, o objeto se mostra como um 

núcleo multifacetado no interior do qual as múltiplas facetas revezam-se 

continuamente, indo do fundo à forma e da forma ao fundo, à medida que 

as perspectivas mudam. 

(II) Os pontos de vista podem ser multiplicados indefinidamente 

sem que nenhum deles esgote as possibilidades de apreensão, dando a coisa 

por completo. O conceito de inesgotabilidade entra como um componente 

essencial desse estado-de-coisas. A visão percorre a superfície que reveste 

o objeto indo de uma parte à outra sem que nenhuma parte onde o olhar está 

atualmente pousado exiba o objeto integralmente, mas apenas pelo lado 

mais próximo. A fisionomia do objeto muda, conforme mudam as direções 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    915 

do olhar. É por isso que uma mesa circular, vista perpendicularmente, 

aparece sob o aspecto de uma elipse, e só se mostra perfeitamente redonda 

vista pelo lado de cima. É por isso também que um cubo se apresenta 

primeiramente aos olhos sob o aspecto de uma pirâmide, já que podemos 

apreender apenas três faces de uma só vez, e o cubo só é conhecido como 

cubo depois que sabemos que ele tem seis faces. E isso persiste 

indefinidamente, pois as perspectivas que apresentam o cubo podem 

multiplicar-se sempre mais e mais. 

(III) A estrutura forma-fundo admite uma descrição também através 

do par de conceitos atual-potencial64. A forma que se destaca do fundo é a 

face que se atualiza, enquanto o fundo é o inatual. Mas este inatual pode a 

qualquer momento atualizar-se, a depender desta ou daquela nova 

orientação do olhar. Assim o inatual é uma potência, a ausência é uma 

potencialidade que irá cedo ou tarde presentificar-se, na continuidade da 

visão. Toda figura atual possui em torno de si um halo de inatualidades e 

cada um dos elementos desse espectro é capaz de destacar-se do meio dos 

outros e deixar-se abordar diretamente pelo olhar, cuja atenção é convidada 

a dirigir-se para ele. 

(IV) O jogo de revezamento contínuo entre forma-fundo, atual-

potencial, pode ser descrito igualmente como um jogo de sombra e luz. 

Sombreamento, adumbramento, talvez sejam os melhores termos em 

português para traduzir o conceito husserliano de Abschattung. A direção do 

olhar admite a comparação com a de um holofote que projeta sua luz sobre 

a face atualmente percebida. Na medida em que ela focaliza uma silhueta do 

objeto, iluminando-a, as partes de fundo repousam na obscuridade, traçando 

entre o centro e o plano-de-fundo visual uma série de encenações entre claro 

e escuro. 

(V) O horizonte de captação visual do objeto está integrado num 

horizonte mais vasto que é o da captação intersensorial total, pois o mesmo 

objeto visualizado pode ser também tocado, apalpado, ouvido, sentido como 

                                                           

64 Cf. Hua I. Segunda Meditação, § 19.   



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

916  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

fenômeno do olfato ou do paladar. Se a unidade do objeto se dá sob o modo 

de uma síntese da multiplicidade sensível, deve-se dizer que tal unidade 

sintética pressupõe já uma unidade do próprio horizonte intersensorial em 

que ela se inscreve, e que o horizonte é uma estrutura prévia à da síntese e 

constitui, como tal, a condição de sua possibilidade. 

(VI) A forma fundamental dessa síntese - diz Husserl - é a 

identificação65. Falamos que é a estrutura da consciência mesma que efetua 

a ligação sintética entre as aparições lacunares do objeto que fluem no 

tempo, que identifica-o como uma forma concordante, como uma unidade 

ideal-idêntica no meio da multiplicidade de aspectos, de modos de 

apresentação, com que ele é dado. A síntese é chamada síntese de 

identificação, é ela que resolve a tensão entre a infinidade das aparências e 

a identidade ideal da coisa que aparece como única, ela é que produz a 

unidade que reúne e abrange a multiplicidade. 

Mas há gradações do preencher dinamizado no tempo. Com efeito, 

os atos admitem diferenças para mais ou para menos no percurso do 

intencionar até o recobrir preenchente. No limite da diferença para mais 

encontra-se a confirmação plena. No limite da diferença para menos 

encontra-se a decepção plena. Na confirmação plena, todas as intuições 

preenchedoras são unânimes em apresentar o objeto tal como ele foi visado 

ao nível do pensamento. Na decepção plena, todas as intuições 

preenchedoras convergem na direção de um objeto completamente diferente 

daquele visado pela significação. Mas a plenitude de um lado e a nulidade 

de outro não são as únicas possibilidades. Entre os dois extremos repousam 

certas gradações de confirmação e de decepção. 

Deve ser explicado, portanto, que existem graus de identificação e 

diferenciação, estas podem ser totais (na confirmação e decepção plenas) ou 

apenas parciais. A identificação parcial ocorre quando o preenchimento 

corrobora apenas em parte a significação de início visada, e a rasura pode 

obrigar a uma revisão: a coisa preenchida é apenas parcialmente o que eu 

                                                           

65 Cf. Hua I. Segunda Meditação, § 17 e § 18.   



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    917 

julguei que fosse. A diferenciação parcial ocorre quando parte da coisa 

concorda com a significação visada, e outra parte apresenta disparidades que 

a contradizem, mas a parte constatada é suficiente para manter intacta a 

identidade entre intuição e significação. 

Quando a comprovação na síntese tende a ser maior do que  a 

decepção, a crença na coisa preenchida é motivada e, portanto, robustecida; 

quando o conflito tende a ser maior, a crença é desmotivada e, portanto, 

enfraquecida. A identificação possui uma prioridade em relação à 

diferenciação porque mesmo as diferenças são “identificadas” como 

“diferenças” e são distinguidas como tais das intuições confirmadoras. 

Logo, a estrutura predicativa da diferenciação regida pela identidade é A não 

é B e sim C, na qual a diferença é estabelecida a partir da tripla identificação 

de A como A, B como B (ou B como indeterminado), e de C como C.      

(VII) O horizonte se divide em horizonte interno e horizonte 

externo. O interno se refere ao mesmo objeto que tem como horizonte uma 

multiplicidade de aparições por perfil; o externo se refere aos outros objetos 

que compõem o cenário de fundo e que aparecem ao mesmo tempo 

perfilando-se nos bastidores da aparição que ocupa a linha de frente. Abertas 

ao infinito, as determinações do mesmo objeto podem progredir 

indefinidamente  no horizonte interno, uma vez percebidas na continuidade 

temporal. Cada apreensão lacunar do objeto, ao se preencher num ponto 

atual do tempo, deixa por detrás possibilidades vazias potenciais que podem 

atualizar-se, sem nunca chegarem a se completar por inteiro. O horizonte 

externo, por sua vez, “aberto e infinito, é composto de objetos (Objekt) co-

dados, logo, trata-se de um horizonte em segundo grau, referido àquele do 

primeiro grau, e que o implica.”66 

(VIII) Do mesmo modo como o horizonte é um horizonte de 

retenção dos pontos de vista já dados, como um cometa que arrasta consigo 

sua cauda, ele é também um horizonte de antecipação dos pontos de vista 

                                                           

66 Cf. HUSSERL, E. Expérience e Jugement. Recherches en vue d'une généalogie de la logique. 

Traduit de l'allemand par D. Soucite. Introduction, § 8, pp. 27-28-29.   



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

918  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

futuros. Embora sejam diferentes em relação ao objeto de experiência atual, 

os objetos co-dados são sempre semelhantes a ele segundo esta ou aquela 

típica, pois são todos co-pertencentes ao único horizonte espaço-temporal 

que os abrange, possuindo propriedades, relações e características comuns. 

É então que Husserl fala que a experiência de cada elemento que integra 

esse horizonte pode ser antecipada por analogia. Trata-se de uma “indução” 

originária que pertence por essência a toda experiência, que não deve ser 

confundida com um raciocínio lógico, pois ela é pré-reflexiva e precede toda 

atividade do juízo. A “indução” originária (...) consiste num modo de 

“intencionalidade” que visa por antecipação para além do núcleo dado67. No 

horizonte interno, o lado atual patente antecipa os lados inatuais latentes, de 

modo que a consciência sempre prevê determinações no curso concordante 

das aparições. A “concordância” do objeto consigo mesmo traz a 

significação de que as orientações futuras são sistematicamente prefiguradas 

na orientação presente. Os lados do objeto dispõem-se ao olhar como se 

cumprissem uma agenda figurativa previamente traçada, eles dimensionam 

e  distribuem suas partes no espaço de modo concordante-coerente, como se 

contracenassem juntos o mesmo ato, previamente ensaiado. O objeto é de 

determinada típica e, uma vez preenchido, confirma-se na sua tipicidade. 

(IX) As antecipações são visadas no vazio, mas o vazio está sempre 

teleologicamente orientado em função de um preenchimento possível. Daí 

que o horizonte é uma estrutura que admite uma descrição governada pelo 

conceito de preenchimento (Erfüllung). 

(X) Quando se trata de percepção de coisa, então é inerente à sua 

essência ser percepção perfilante, e mesmo Deus, o sujeito do conhecimento 

absolutamente perfeito, perceberia a coisa pelos perfis dela dispostos em 

horizonte. Seria um contrassenso e um erro de princípio, que violaria a 

diferença eidética entre transcendente e imanente, pensar que Deus possuiria 

                                                           

67 Ibidem, Introdução, § 8, p. 28.   



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    919 

a percepção integral de uma suposta coisa-em-si não perfilada na sua auto-

doação68. 

Cabe notar que há um conceito operatório que atravessa todos os 

momentos do horizonte listados acima e que pode ser extraído deles como 

um descritor fundamental que permite a sua articulação num único quadro 

descritivo. Trata-se do conceito de preenchimento (Erfüllung). Na relação 

entre forma e fundo, e entre atual e potencial, subsiste sempre um preencher, 

uma transição do vazio ao cheio. A saber, a forma é a intenção que se 

preenche, enquanto que o fundo é composto de intenções vazias 

potencialmente dispostas a um preenchimento possível. A inesgotabilidade 

da percepção, por vez, pressupõe um perpétuo preenchimento que nunca se 

exaure. No jogo de sombra e luminosidade, por seu turno, deve-se chamar 

de luz a clareza de uma intuição preenchida, e de obscuridade uma intenção 

não-preenchida. Não é preciso dizer que o mesmo vale para os demais 

momentos do horizonte: o intersensorial, o interno, o externo, a síntese de 

identificação, a antecipação, etc. 

O que o conceito de preenchimento tem de especial? De onde vem 

sua aplicação universal na descrição dos horizontes? Na verdade, a estrutura 

da Erfüllung já havia sido o alvo principal de várias considerações 

fenomenológicas: ela começa a ser estudada na obra husserliana na análise 

do fenômeno da linguagem, passa pela consideração dos atos intencionais e 

culmina na caracterização fenomenológica da evidência, todas feitas na obra 

inaugural das Investigações Lógicas. 

(I) Na análise da linguagem, Husserl distingue entre expressão 

(aparição meramente física da palavra na fala ou na escrita), atos doadores 

de sentido (intenções que conferem significado à expressão), e atos 

preenchedores de sentido (intenções que colocam o sujeito da fala ou da 

escrita em presença da coisa mesma visada na expressão). Ele mostra que a 

passagem da expressão animada de sentido ao ato intuitivo consiste 

                                                           

68 Sobre isso, cf. Hua III, § 43.   



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

920  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

justamente num preenchimento da significação, que é de início vazia, e só 

se consuma na referência ao dado objetivo. 

(II) Na consideração dos atos intencionais, Husserl distingue entre 

atos que respondem pela pura doação de sentido e atos intuitivamente 

concordantes que respondem pelo preenchimento de significação. No 

preenchimento, a coisa é dada em em carne e osso, e a consciência entra 

com ela numa relação face a face, por assim dizer. A presença do objeto está 

ao alcance da consciência; o objeto está, por assim dizer, ao pé do ato 

intuitivo, que o atinge. 

(III) Na caracterização fenomenológica da evidência, feita em 

particular na sexta investigação lógica, Husserl define a evidência nos 

termos de um preenchimento intuitivo de uma intenção vazia. Há quatro 

significados básicos de evidência na sua correlação com o conceito de 

verdade como “adequação”: completa correspondência do significado e do 

dado como tal; a ideia da absoluta adequação como tal; o objeto dado à 

maneira do significado ao nível do pensamento; a correção da intenção e do 

juízo como relação estabelecida entre intenção vazia e estado-de-coisas 

efetivamente preenchido. Assim, convém lembrar que a evidência, definida 

como “vivência” da verdade, deve ser descrita em conexão com a noção de 

adæquatio, e que a adequação é um ideal, uma meta, que equivale ao ideal 

da verdade como “correspondência entre o intelecto e a coisa”69. 

Lembrando-se, porém, que esse ideal pode preencher-se apenas 

parcialmente no curso do tempo ou pode sofrer uma decepção, e que ele é 

uma meta que reside sempre no infinito, como uma ideia no sentido 

kantiano. 

 

 

V. Filosofia Primeira: a História Crítica das ideias 

 

Sabe-se que Husserl nos anos finais de sua carreira debruçou-se 

cada vez mais sobre os problemas filosóficos da história, como o atestam o 

                                                           

69 Para mais detalhes, cf. Hua XVII. § 16a, p. 50.   



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    921 

curso sobre Filosofia Primeira e o último escrito publicado em vida do 

filósofo sobre A Crise das Ciências Europeias e a Fenomenologia 

Transcendental. 

Falando da fenomenologia como uma teoria transcendental da 

história, Landgrebe fez notar que o princípio metódico que guiou as leituras 

recentes da fenomenologia husserliana, que é o de partir “da obra tardia e 

dos manuscritos do último período a fim de compreender os trabalhos 

anteriores como sendo etapas conducentes aos últimos resultados”, revelou-

se bastante fecundo, pois permitiu mostrar “que o desenvolvimento do 

pensamento husserliano não conhece nenhuma ruptura, mas, pelo contrário, 

ele corresponde a uma intenção diretriz presente desde o começo, intenção 

que, todavia, devia desdobrar-se progressivamente para clarificar o que ele 

visava inicialmente.”70   

Observava Landgrebe, de resto, que uma tal situação “corresponde 

inteiramente à concepção husserliana da intencionalidade e à relação entre 

intenção e preenchimento como passagem da obscuridade à claridade.”71 

Como vimos, a noção de preenchimento constitui um descritivo 

fundamental na analítica intencional dos horizontes. Pode-se supor então, 

sem riscos de errar de muito longe o alvo, que a análise da intencionalidade 

estava desde o começo vocacionada a converter-se num estudo da história e 

a abrir novos horizontes de pesquisa intencional que são justamente os 

horizontes históricos. Uma vez abertos, esses novos horizontes permitiriam 

lançar luz sobre o caminho já percorrido e fornecer à fenomenologia os 

meios de uma reflexão radical e última sobre seu próprio sentido72. 

                                                           

70 LANDGREBE, Ludwig. La phénoménologie comme théorie transcendantale de l’histoire. 

Trad. de Guillaume Fagniez et John Tryssesoone. Alter [En ligne], 25 | 2017, mis en ligne le 01 

décembre 2018. URL : http:// journals.openedition.org/alter/418, p. 252. 

71 Ibidem, p. 252. 

72 A partir de Husserl, há uma tendência na fenomenologia posterior de voltar-se em seus 

estágios mais desenvolvidos para a consideração da questão do sentido da história. Scheler, na 

sua última grande obra, As formas do saber e da sociedade, apresenta como sendo sua 

convicção fundamental a “de que investigações epistemológicas que não são acompanhadas de 

uma investigação geral do conhecimento e da evolução sócio-histórica dos tipos mais gerais do 

conhecimento e do saber humanos estão condenadas a permanecer vazias e estéreis.” 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

922  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

É fato que a preocupação com as questões da história não aparece 

somente na “última fase do pensamento husserliano”, como julgaram, por 

exemplo, Ricoeur73 e outros intérpretes. Em 1906/07, apresentando a Teoria 

do Conhecimento como uma Filosofia Primeira, Husserl já falava de uma 

teleologia da história, ao mostrar que o ceticismo dogmático, que surge com 

os sofistas, já continha o ceticismo crítico como um momento implícito, 

ainda não esclarecido, e que ambos os tipos de ceticismo viriam 

desempenhar teleologicamente o papel histórico tanto de precursores quanto 

de iniciadores da Teoria do Conhecimento. Veja-se:   

 

Mas nós percebemos a função teleológica desse 

ceticismo dogmático na história da filosofia como 

preparação para o ceticismo crítico, ou seja, o 

ceticismo que constitui o necessário começo da teoria 

do conhecimento e que determina seu fundamento. Em 

todo ceticismo dogmático, o momento crítico está 

implícito (isso é dizer muito), mas trata-se de um 

momento que não chegou ainda à pureza do 

esclarecimento.74 

     

O ceticismo é visto como o primeiro a desvelar a imperfeição da 

ingenuidade75. Percebe-se assim que um tipo de leitura estruturalista do 

                                                           
SCHELER, Max. Die Wissensformen und die Gesellschaft, Gesammelte Werke, t. VIII, p. 11 e 

9. Heidegger, como se sabe, transforma a fenomenologia numa ontologia fundamental que se 

ocupa da história do Ser. A fenomenologia da percepção de Merleau-Ponty se apresenta como 

uma fenomenologia do corpo próprio que corresponde a uma metafísica considerada do ponto 

de vista histórico e voltada para a investigação do passado originário do corpo. Cf. Merleau-

Ponty, Phénoménologie de la perception, p. 403. O mesmo acontece com a fenomenologia de 

Gadamer, Sartre e Ricoeur. 

73 RICŒUR, Paul. Husserl et le sens de l’Histoire. Revue de Métaphysique et de Morale. 54e 

Année, No. 3/4, Les Problèmes de l’Histoire (Juillet-Octobre 1949), pp. 280-316, p. 280. 

74 „Die teleologische Funktion dieser dogmatischen Skepsis in der Geschichte der Philosophie 

sehen wir aber darin, die kritische Skepsis, d. h. diejenige, die den notwendigen Anfang der 

Erkenntnistheorie ausmacht und ihren Boden bestimmt, vorzubereiten. In aller dogmatischen 

Skepsis ist die kritische ein impliziertes (das ist zu viel gesagt), aber sich nicht zur Reinheit 

abklärendes Moment.” Hua XXIV. § 33a, p. 180. 

75 Cf. Hua VIII, Lição 30, p. 19. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    923 

desenvolvimento da fenomenologia se corrobora e mostra toda sua 

fecundidade como chave de interpretação, levando-se em conta não só essa 

passagem, mas o § 62 de Ideias I, já citado aqui, que anunciava o terceiro 

livro das Ideen como obra reservada à tarefa de tratar das antecipações 

históricas da fenomenologia, que seriam encontradas no radicalismo de 

Descartes, no psicologismo de Locke e Hume e na filosofia transcendental 

de Kant. O terceiro livro não saiu conforme prometido, mas essa lacuna seria 

preenchida pela parte I das lições sobre Filosofia Primeira, de que nos 

ocuparemos agora. 

O que é particularmente notável na abordagem histórica de Husserl 

é que a história é vista pela ótica de uma teleologia da razão. É a razão que 

se esforça para chegar a si mesma e do seu movimento histórico desdobram-

se as figuras particulares da ciência europeia. A operação dessa razão é 

desde o início caracterizada pela intencionalidade, que abre os horizontes 

possíveis de consciência e nos quais se estabelece a relação entre intenção e 

preenchimento e o caráter dinâmico dessa relação, em que a intenção vazia 

tende ao preenchimento. A história do pensamento é vista assim como o 

itinerário teleológico da razão, que se orienta em direção à meta infinita, e 

nisto se constitui ao mesmo tempo como “o sujeito, a lei e o fim da 

história.”76 A filosofia husserliana aproxima-se então das concepções 

clássicas dos filósofos do idealismo alemão, e os problemas da razão são 

apresentados como os mais altos da fenomenologia. 

Se no interesse estritamente gnosiológico da fenomenologia pura a 

análise intencional guia-se pela ideia dos horizontes, em que a intenção de 

significado tende à intuição doadora que preenche o sentido e torna possível 

a evidência como consciência da “presença do objeto ele mesmo” 

(Selbsthabe), no interesse pela história, que caracteriza a filosofia 

fenomenológica, a análise intencional guia-se pela ideia dos horizontes da 

                                                           

76 Boehm, Rudolf. “La Phénoménologie De L'histoire.” Revue Internationale De Philosophie, 

vol. 19, no. 71/72 (1/2), 1965, pp. 55–73, p. 61. JSTOR, www.jstor.org/stable/23940429. 

Accessed 22 June 2021. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

924  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

razão histórica que tende a metas racionais, a ideais colocados no infinito, 

que preenchem o seu próprio sentido enquanto razão. Se no interesse 

gnosiológico, como vimos, o objetivo é esclarecer o sentido, a essência e a 

possibilidade do conhecimento, no intuito de justificá-lo como 

conhecimento objetivo de mundo, no interesse histórico a fenomenologia 

realiza a mais radical autorreflexão (converte-se numa fenomenologia da 

fenomenologia) e seu objetivo é esclarecer o sentido, a essência e a 

possibilidade do próprio projeto de uma filosofia fenomenológica, no 

intento de justificar a necessidade de seu surgimento histórico. 

O objetivo é situar na história da filosofia o motivo transcendental 

aberto pela fenomenologia. Assim, o contexto da história crítica das ideias 

não se identifica com o de um empirismo, na visão do qual a história seria 

concebida como uma acumulação de fatos objetivos que avançam 

linearmente numa sucessão de causa e efeito, nem com o de um idealismo, 

na visão do qual a história seria considerada a realização do espírito (Geist) 

do mundo. O contexto apropriado da história crítica das ideias é, antes, o de 

uma história “eidética” que se deixa descrever a partir de seus “momentos 

exemplares, dos momentos paradigmáticos cruciais, que formam pontos de 

inflexão no desenvolvimento do pensamento filosófico.”77 

Eis uma síntese dos momentos da história da filosofia que Husserl 

elege como cruciais, na medida em que antecipam de algum modo o projeto 

da fenomenologia: Sócrates é descrito como um reformador da moral que 

soube submeter sua própria vida a uma radical autorreflexão e a um exame 

crítico pelo qual ele descobre o princípio da justificação racional do 

conhecimento. Platão, visto como um continuador do princípio socrático, é 

descrito como fundador da ideia da ciência e, portanto, da ideia teleológica 

da filosofia. A Aristóteles, por sua vez, é reconhecido o protagonismo na 

criação de uma ciência da subjetividade, ao traçar os primeiros esboços de 

                                                           

77 Cf. Allen, Jeffner. “What Is Husserl's First Philosophy?” Philosophy and Phenomenological 

Research, vol. 42, no. 4, 1982, pp. 610–620. JSTOR, www.jstor.org/stable/2107381. Accessed 

22 June 2021.   



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    925 

uma psicologia. Na modernidade, Descartes é descrito como o promotor de 

uma virada fundamental na história da filosofia, ao descobrir o ego cogito 

e, com ele, o campo infinito da subjetividade transcendental. A obra de 

Hume é vista como os primeiros esboços de uma egologia (uma ciência dos 

puros dados de consciência). Por fim, Kant é considerado por Husserl como 

o primeiro filósofo a se mover efetivamente no solo recém-descoberto da 

atitude fenomenológica, embora faça isto de maneira ainda ingênua.78 

Rudolf Boehm, em texto que trata da fenomenologia da história, 

observa que tanto a fenomenologia pura quanto a filosofia fenomenológica 

da história se ocupam de “puros fenômenos”. A fenomenologia pura é 

definida como uma “filosofia que buscaria seus princípios exclusivamente 

nos fenômenos eles-mesmos, estabelecidos pela via de uma redução 

fenomenológica transcendental.”79 O “fenômeno” é o dado para-nós que se 

opõe  à “coisa-em-si”. Diferente da concepção tradicional, o método da 

fenomenologia pura recusa admitir a posição de “coisas-em-si” em face das 

quais os “fenômenos” deveriam ser avaliados como verdadeiros segundo 

sua adequação maior ou menor a elas. Numa palavra, o seu método furta-se 

à decisão de submeter os fenômenos a um juízo baseado nalgum critério 

superior de verdade, concebido previamente, e se nega ao mesmo tempo a 

ter os fenômenos na conta de algo “subjetivo, em vista do qual seria preciso 

estabelecer a relação à objetividade, tal como ela é em si.”80 

Enquanto fenomenologia pura, a filosofia husserliana ver-se-ia 

justificada apenas pelos resultados certos e úteis obtidos nas Ideias I, num 

procedimento legítimo de estudo de tais e tais temas e problemas de 

interesse geral. O principal desafio a ser enfrentado é como conseguir 

elucidar os fenômenos puros que compõem a totalidade de um mundo 

fenomenal sem fazer qualquer remissão a algum mundo verdadeiro para 

além daquilo que aparece, e se manter numa consideração puramente 

                                                           

78 Cf. Hua VII. Lições 1, 2, 3, 9, 23, Apêndice parte VIII, pp. 9-13-17-62-157-285-286. 

79 BOEHM, Rudolf. Op. Cit., p. 56. 

80 Ibidem, p. 56.   



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

926  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

fenomenológica, em que se concebe os dados em seu caráter puro como 

aquilo que não se empresta a nenhum tipo de abordagem a não ser o 

fenomenológico. 

A filosofia fenomenológica é semelhantemente orientada na direção 

dos fenômenos transcendentalmente purificados. Que fenômenos são estes? 

Boehm expõe a tese de que um fenômeno puro tal como ele é exigido para 

fundar uma verdadeira filosofia fenomenológica é justamente aquele da 

história, e este não se furta ao método de redução transcendental, isto é, a 

realidade histórica deve ser submetida igualmente a uma Redução 

fenomenológica.81 A aplicação do método de redução à história converte-a 

num fenômeno puro. Quatro momentos caracterizam essa redução: “o 

retorno à consciência, o retorno ao presente absoluto, o retorno à concepção 

pura e o retorno ao invariante essencial.”82  O conjunto dessas características 

tem como consequência que: a realidade histórica não passa de um correlato 

intencional; de que ela é dada no presente com suas respectivas retenções 

do passado; de que a redução pela epoché dos fatos históricos “é 

acompanhada de uma redução eidética que não admite a evidência de 

nenhum fato singular senão a título de momento estrutural de um invariante 

essencial.”83 

O que essas etapas da Redução histórica exigem, por conseguinte, é 

(1) a colocação entre parênteses das interpretações usuais dos fatos objetivos 

da história enraizadas na atitude natural; (2) descrever em seguida a ideia-

conteúdo dos maiores pontos de virada na história a partir de um ponto de 

vista filosófico situado no presente; (3) “reduzir a história das ideias às 

interconexões fundamentais entre seus momentos mais significativos, e 

                                                           

81 Ibidem, p. 59.   

82  BOEHM, Rudolf. Op. Cit., p. 67. 

83  Ibidem, pp. 67-68. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    927 

desencobrir ao mesmo tempo a unidade de motivação que viveu em todo 

filósofo no momento mesmo em que ele quis tornar-se autêntico filósofo.”84 

Conforme notado por Boehm, Husserl havia advertido na Krisis, o 

seu último escrito, que a descrição histórica feita pela fenomenologia tem o 

caráter de um “poema”, de um “romance”85, e que essa construção poética 

da história - logo, não correspondente aos fatos objetivos tais como 

efetivamente ocorreram - tem como finalidade elevar a fenomenologia a 

uma última tomada de consciência de si, a uma última autocompreensão e a 

um efetivo esclarecimento de seu sentido. Tendo em conta que a 

fenomenologia, convertida em filosofia da história, ocupa-se de fenômenos 

puros transcendentalmente reduzidos e sua descrição histórica é construída 

ao modo de um romance, pode-se dizer que a filosofia fenomenológica se 

constitui como uma metafísica da aparência. Boehm faz lembrar então o 

que dizia Lambert - o inventor do termo fenomenologia - a propósito disso: 

 

Com efeito, nós não temos simplesmente que opor o 

verdadeiro ao falso, mas em nosso conhecimento 

encontra-se uma coisa intermediária que nós 

chamamos aparência (...) E uma teoria da aparência e 

de sua influência sobre a exatidão e a inexatidão do 

conhecimento humano constitui então essa parte da 

ciência fundamental que nós chamamos 

fenomenologia.86 
 

Poder-se-ia propor então que um dos sentidos em que a 

fenomenologia se afasta do cartesianismo é o de assumir a aparência 

enquanto tal sem a preocupação com a questão da verdade-falsidade alusiva 

a alguma exterioridade para além daquilo que aparece. A filosofia de 

Descartes, apesar de descobrir a nova dimensão do ego transcendental, 

move-se ainda no quadro de oposição entre verdadeiro e falso, ao passo que 

                                                           

84 Allen, Jeffner. Op. Cit., pp. 614-615.   

85 Hua VI. Anexo XXVIII, p. 556. 

86 J. H. Lambert, Neues Organon, II, Leipzig, 1764, p. 217. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

928  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

a fenomenologia abandona esse quadro para assumir o fenômeno enquanto 

fenômeno, sem remissão a uma suposta coisa-em-si a que ele teria de 

corresponder numa adequação maior ou menor, e constitui-se enquanto uma 

ciência da aparência que sonda o universo dos fenômenos na sua 

fenomenalidade (nos modos de manifestação possíveis para uma 

consciência pura) e verifica estruturas de essência que regem o 

aparecimento, ou seja, os horizontes de implicação intencional, uma vez 

submetidos a uma descrição eidética pura. 

Pradelle nos esclarece, quanto a isso, que “(...) o objeto próprio de 

Descartes não é de nenhum modo descrever as modalidades concretas da 

relação intencional (...)”, embora o filósofo francês tenha descoberto, de 

fato, a dimensão da consciência pura, ele não faz da mesma, em absoluto, 

“um campo descritivo”, não desenvolve “o programa de uma descrição 

eidética das diversas modalidades da consciência”, não procede 

minimamente nas atividades de análise intencional das visadas objetivantes 

que tais modalidades contêm nem na “elucidação da constituição 

transcendental dos diversos tipos de objetos possíveis.”87 

Torna-se nítido assim que o afastamento de Husserl do 

cartesianismo se funda numa simples distinção entre os programas. 

Enquanto que o projeto de Descartes parte do estabelecimento da certeza 

apodítica, da elucidação da essência do eu descoberto no cogito, e da 

fundação posterior do conjunto dos conhecimentos, o projeto da 

fenomenologia, por seu turno, definir-se-á antes pelo plano de elucidação da 

constituição transcendental dos objetos a partir da consciência pura. 

 

 

VI. Filosofia Primeira e a teoria da Redução fenomenológica 

 

A tarefa que se põe a segunda parte de Erste Philosophie é a de fazer 

uma exposição crítica da teoria da Redução fenomenológica. Husserl está 

                                                           

87 PRADELLE, Dominique. Op. Cit., p. 102.   



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    929 

preocupado em esclarecer o sentido derradeiro e a justificação última da 

fenomenologia. Serão necessárias para tanto novas meditationes de prima 

philosophia em uma perspectiva ultimamente radical e universal. A questão 

que de uma parte à outra domina esse projeto é a de estabelecer o começo 

da fenomenologia, é assim que o capítulo primeiro introduz a motivação do 

filósofo que começa na situação absoluta e o segundo capítulo, por sua vez, 

trata da ideia da evidência apodítica e da problemática do começo. 

O ponta-pé inicial é dado sob um paradigma e sob os auspícios de 

um princípio condutor visto como seguro. O modelo que Husserl insiste em 

tomar é o do fundamentum absolutum et inconcussum de Descartes. A 

ciência primeira deve adotar como ponto de partida a evidência consistente 

e irremovível do ego cogito, a única que resiste ao teste da apoditicidade, e 

dela derivar e justificar cada um dos passos subsequentes, firmemente 

alicerçados no seu solo. Trata-se, portanto, da mesma ciência que Descartes 

projetou concretizar, mas que, no seu esforço, acabou perdendo de vista, 

deixando de efetuar a redução fenomenológica ao ego transcendental como 

a dimensão exclusiva da justificação última e absoluta.88 

O modelo tem um significado histórico e é visto de uma perspectiva 

teleológica. Husserl reconhece nos escritos cartesianos o primeiro despontar 

da filosofia transcendental, mas considerando-o uma verdade ainda em 

germe e in statu nascendi. É essa filosofia justamente que precisa ser 

amadurecida, e para tanto faz-se necessário determinar o sentido da 

descoberta cartesiana do ego cogito, que constitui a forma fundamental do 

verdadeiro começo da filosofia. O que Husserl exige do filósofo que começa 

é levar adiante a explicitação dessa forma fundamental até às últimas 

consequências. Explicitação que só pode ser efetuada por uma ciência 

                                                           

88 LANDGREBE, Ludwig. Husserls Abschied vom Cartesianismus. Philosophische 

Rundschau, Vol. 9, Nº 2/3 (1961) 133-177, p. 138. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

930  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

arqueológica das fontes originárias (Urquellenwissenschaft) de todo 

conhecimento.89 

O caminho se abre para o campo transcendental da consciência 

através da Redução, que foi apresentada em Ideias I como uma questão de 

nossa total liberdade, e isso significa que o exercício do método redutivo é 

resultado de uma livre decisão do filósofo que começa, e que essa atitude 

não precisa mais ser justificada por nenhuma necessidade anterior a ela. A 

situação motivacional do filósofo que começa é a de uma inteira liberdade, 

uma liberdade não condicionada mas intencional, ou seja, um livre gesto de 

resolução caracterizado teleologicamente como “uma liberdade para ...”: 

uma liberdade que é ao mesmo tempo uma vocação para decidir ser um 

autêntico filósofo e, como tal, superar a condição de ingenuidade em que 

todo filósofo se vê no solo da atitude natural. Como diz Landgrebe, é aqui 

que se torna concreta a passagem do princípio cartesiano do “eu sou” para o 

“eu, enquanto filósofo que começa”.90   

A filiação ao mundo própria da atitude natural é a de uma vida que 

se contenta em alcançar suas metas, e parecem-lhe suficientes as obviedades 

do dia a dia que inscrevem cada situação particular numa atmosfera de 

sentido próxima e familiar. O mesmo vale para as ciências especiais, que 

partem ingenuamente do mundo como um dado, como um pressuposto, e 

extraem desse terreno o quadro de interesses gerais no interior do qual 

formulam seu questionário científico, e perseguem suas metas apenas na 

medida do que parece necessário para a resolução de dificuldades 

metodológicas dependentes de alguma problemática específica. 

Evidentemente, o filósofo que começa não pode retirar dessa atitude ingênua 

da vida natural nenhum modelo para sua decisão. A atitude filosófica que 

                                                           

89 Hua VIII. Lição 28, p. 4. 

90 LANDGREBE, Ludwig. Husserls Abschied vom Cartesianismus. Philosophische 

Rundschau, Vol. 9, Nº 2/3 (1961) 133-177, p. 139. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    931 

ele assume é de fato antinatural, e consiste na pura auto-reflexão sobre o “eu 

sou” levada aos limites transcendentais de sua vida egológica. 

Assim, a motivação do filósofo que começa reside nele mesmo, e é 

um empenho que compromete toda sua vida na realização de uma crítica 

universal conforme o ideal de um conhecimento absolutamente 

fundamentado. O conhecimento é ao mesmo tempo um engajamento 

existencial e, como tal, ultrapassa a atitude simplesmente teorética e exige 

uma decisão pela verdade axiológica e pela verdade prática, pelo avanço em 

direção ao bem, ao belo e ao verdadeiro. Trata-se de um ideal indeclinável, 

a que o filósofo não pode se demitir, se quiser ser um autêntico filósofo e 

viver uma vida na absoluta autenticidade do valor. É neste ínterim que 

Husserl fala da autorresponsabilização do filósofo que começa, e de seu 

compromisso ético com o restante dos homens. O filósofo que começa é um 

funcionário da humanidade.              

A tarefa que se impõe como primeira, em vista da decisão originária 

do filósofo, é a “de colocar em jogo as meditações sobre o método possível 

(...)”91, pois só assim a ideia de início vazia da filosofia autêntica do começo 

deve encontrar aos poucos seu preenchimento. Fica estabelecido então o 

papel fundamental desempenhado pela Redução fenomenológica, e as 

meditações passam a mover-se no terreno das questões metodológicas de 

princípio. 

A via redutiva cartesiana é apresentada como uma primeira forma 

de acesso à subjetividade transcendental que parte da crítica da experiência 

mundana. A crítica cumpre a função de verificar e mostrar o caráter 

provisório, inadequado, contingente e sempre passível de correção próprio 

de toda experiência. Ela conduz assim à suspensão (epoché) de toda posição 

de existência e inexistência do mundo e tem a função de revelar a esfera 

apodítica, antes oculta, da subjetividade pura. Mas essa primeira via leva à 

                                                           

91 Hua VIII, Lição 30, p. 22. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

932  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

pergunta sobre a apoditicidade do próprio ego cogito, surgindo assim a 

necessidade de distinguir no seio da via cartesiana entre uma “Redução 

transcendental”, que descobre a esfera da subjetividade pura, e uma 

“Redução apodítica”, que efetua a crítica dessa subjetividade recém 

revelada. 

Se a própria posição de existência do cogito deve ser submetida à 

crítica, isso não traz como consequência a obrigação de abandoná-la como 

o princípio de todos os princípios? Husserl não discute esta última 

dificuldade e, passando-a por alto, desenvolve pela primeira vez em seus 

escritos outras vias alternativas à via cartesiana, talvez com o intuito de 

solucionar aquele impasse (é uma hipótese que está ainda para ser provada). 

Assim, a ideia do método da Redução que entra em cena nas meditações 

sobre Filosofia Primeira deixa-se pluralizar numa diversidade de vias 

redutivas possíveis, para além da via cartesiana seguida desde o livro de 

Ideias I. 

Husserl não determinou precisamente qual o número exato das vias 

alternativas, mas o texto de Filosofia Primeira autoriza falar de uma 

Redução psicológico-fenomenológica, de uma Redução ontológica, de uma 

Redução ética, de uma Redução crítica das ciências positivas, de uma 

Redução comparativa entre o interesse mítico-prático e o interesse teorético; 

o texto posterior das Meditações Cartesianas autoriza falar de uma Redução 

à intersubjetividade transcendental; ao passo que o último trabalho da Krisis 

autoriza falar de uma via redutiva que parte do mundo da vida (Lebenswelt). 

Cada uma delas é uma filosofia do começo possível e toma como 

ponto de partida um caminho diferente de condução à subjetividade 

transcendental: a Redução psicológico-fenomenológica parte de uma 

simples reflexão considerada como uma tomada de consciência natural de 

si. A reflexão regata o eu de sua absorção no mundo e torna patente uma 

subjetividade antes latente. “Ela converte em tema a atividade oculta da 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    933 

subjetividade e mostra o mundo como seu correlato.”92 A Redução 

psicológico-fenomenológica pode ser interessada ou não interessada. A 

atitude interessada é a mesma que Ideias I já descrevia como atitude teórica, 

valorativa e prática; a atitude desinteressada é aquela do eu que assume em 

face de tais atitudes o ponto de vista do espectador desinteressado de si 

mesmo, que suspende todo juízo e se desconecta de toda posição de 

existência ou inexistência do mundo. O que ela ganha em relação à via 

cartesiana é uma nova forma de vida que deita raízes numa decisão 

voluntária. Essa via não precisa passar pela crítica da experiência mundana, 

por isso, ela é diferente da Redução transcendental. 

A Redução à intersubjetividade transcendental, desenvolvida 

sistematicamente na quinta meditação cartesiana, conduz à monadologia ou 

à subjetividade intermonádica, antecipada por Leibniz em uma descoberta 

genial93, e visa resolver, entre outras coisas, o problema do solipsismo. Os 

apêndices de Filosofia Primeira apresentam o esboço de outras vias 

possíveis: (I) uma que chega à fenomenologia mediante uma “ontologia 

universal e absoluta” a partir das ontologias positivas regionais. (II) Outra 

que procede pela crítica das ciências positivas. (III) Uma terceira que parte 

do despertar da consciência ética e epistemológica que pode ser motivada 

por uma crítica das ciências. (IV) Uma outra ainda que parte do contraste 

entre a concepção do mundo mítico-prática e a concepção própria do 

interesse teórico.94   

 

VII. Filosofia Primeira, Filosofias Segundas e a Fenomenologia 

Transcendental 

           

                                                           

92 VILLORO, Luis. Op. Cit., p. 233.    

93 Hua VIII. Lição 54, p. 190. 

94 Cf. Hua VIII. Apêndices, em torno das páginas 219-251-259. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

934  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Um olhar de conjunto lançado sobre todo o caminho percorrido até 

aqui leva-nos a algumas considerações que podem ser introduzidas a título 

de conclusão. Parece que a tese mais plausível que admite ser sustentada 

com relação ao estatuto da ideia de Filosofia Primeira na fenomenologia de 

Husserl é a de que se trata não propriamente de uma ideia diretriz, no mesmo 

sentido da ideia de uma fenomenologia pura ou de uma filosofia 

fenomenológica, mas antes de uma ideia posta a meio caminho entre as duas 

ideias diretrizes com a incumbência de fazer as conciliações e 

intermediações entre elas. A ideia de primeira traduz a seu modo uma 

espécie de ponte conceitual-programática que cumpre a função de relacionar 

a fenomenologia pura à filosofia fenomenológica. 

A relação que deve ser conciliada e intermediada é a que existe entre 

o primeiro em relação a nós (o πρότερος πρός ἡμας) e o primeiro por 

natureza (o πρότερος τῇ φύσει). Para Husserl, o primeiro em relação a nós 

é a consciência natural, ao passo que o primeiro por natureza é a consciência 

fenomenológica conquistada na recondução do mundo às formas 

constitutivas da experiência transcendental.95 

Como vimos, a fenomenologia, após a virada transcendental, é uma 

Filosofia Primeira não num sentido cronológico em que um primeiro 

antecede um último, ela é “primeira”, sobretudo, no sentido gramatical, ou 

seja, ela direciona seu olhar para a perspectiva de primeira pessoa da 

consciência experiencial e enfatiza que todo conhecimento é algo que 

                                                           

95 O ponto de partida metódico natural, a partir do qual o ponto de vista da apercepção 

fenomenológica pode ser obtido, (...) é o da apercepção empírico-natural. O πρότερος πρός ἡμας 

é a consciência natural. A teoria do conhecimento, que nisto é primeira, deve nos elevar da 

consciência natural para a consciência filosófica, da empírica para a fenomenológica. „Der 

naturgemäße methodische Ausgangspunkt, von dem aus der Standpunkt der 

phänomenologischen Apperzeption zu gewinnen ist, ist (...) die empirischnatürliche 

Apperzeption. Das πρότερος πρός ἡμας ist das natürliche Bewußtsein. Vom natürlichen 

Bewußtsein muß uns die Erkenntnistheorie, und das ist ihr erstes, zum philosophischen 

Bewußtsein, vom empirischen zum phänomenologischen erheben. (Hua XXIV. § 35d, p. 212).        



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    935 

pertence por essência às estruturas da experiência96. Seu radicalismo 

consiste em recuar do mundo dado de antemão até a primeira instância da 

subjetividade, portadora de todo conhecimento e única que torna possível 

essa doação. 

Mas, de novo pelo conceito de Filosofia Primeira, essa perspectiva 

de primeira pessoa não está isolada e alienada do mundo, ela está ligada à 

história da filosofia, na medida em que permite fundar uma filosofia e 

encontrar seu espaço na hierarquia das ciências históricas. Parece-nos 

plausível, portanto, que a ideia de Filosofia Primeira se inscreve no projeto 

da fenomenologia numa duplicidade de sentido. Ela se identifica tanto com 

o projeto da fenomenologia pura - que tende ao radicalismo último da 

fenomenologia transcendental - quanto com o projeto da filosofia 

fenomenológica - que esforça-se por assumir o seu lugar apropriado na 

história da filosofia, na forma de uma continuidade teleológica com a 

tradição e na forma de um momento inaugural e inovador nessa tradição, 

que, na visão de Husserl, decidirá os seus rumos futuros. 

(I) No primeiro sentido assinalado a Filosofia Primeira, identificada 

com a fenomenologia transcendental pura, exprime o princípio fundamental 

da legitimação absoluta (absolute Rechtfertigung) que só admite sua 

obtenção através de um conhecimento transcendental de si (transzendentale 

Selbsterkenntnis) desvelado como a fonte originária de todo conhecimento. 

A segunda meditação cartesiana prescreve que tal justificação deve ser 

realizada numa evidência pura e deve operar em dois níveis: o primeiro 

sendo aquele da análise fenomenológica descritiva do “império da 

experiência transcendental de si”, e o segundo sendo aquele da “crítica da 

                                                           

96 „Phänomenologie nach der transzendentalen Wende ist also Erste Philosophie in dem Sinne, 

dass sie den Blick auf die Erfahrungsperspektive, die ‘first person perspective’, richtet und 

betont, dass alle Erfahrung und Erkenntnis sich in erfahrende Bewusstsein gebende ist. Sie ist 

also nicht ‘erste’ gegenüber einer ‘letzten’ Philosophie im Sinne einer ‘vorausspringenden’ 

Erkenntnis, (...) sondern ‘erste’ im durchaus grammatisch zu verstehenden Sinn der ‘ersten 

Person’, die als erste ‘Instanz’ die Trägerin aller Erfahrung und Erkenntnis ist (...).” LUFT, 

Sebastian. Op. Cit., p. 142. Nossa tradução. 



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

936  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

experiência transcendental e do conhecimento transcendental em geral”. O 

primeiro nível procede numa certa ingenuidade, embora transcendental, ao 

passo que o segundo nível, descendo até às camadas mais profundas da 

subjetividade, cumpre a função de superar pela crítica a ingenuidade. 

O filósofo Alexandre Schnell fez notar que a análise descritiva do 

primeiro nível, apesar de desvelar as estruturas eidéticas que o ego 

experiencia em si mesmo numa constante concordância, e explicitar os 

ingredientes reais da esfera imanente da consciência, nem por isso é capaz 

de descer até às camadas definitivamente legitimadoras da experiência 

transcendental, pelo fato de operar ingenuamente e sem nenhuma crítica. A 

análise se mostra insuficiente quando se trata de explicitar as camadas 

ultimamente constitutivas dos fenômenos imanentes. Schnell, mostrando 

que essa investigação é completada pelo segundo nível da crítica 

transcendental, defende a interpretação de que ela “deve se efetuar 

procedendo a ‘reduções desmantelantes’ (Abbauredktionen) e a 

‘construções fenomenológicas’ que pertencem à esfera pré-fenomenal ou 

‘pré-imanente’ da consciência (...).”97 

A passagem do primeiro ao segundo nível pode ser descrita como a 

passagem de um trabalho de desconstrução até um trabalho de construção 

fenomenológica. Schnell assinala que o primeiro, através de uma redução 

desmantelante, afasta os obstáculos que escondem a atividade 

transcendental da consciência, enquanto que o segundo se inscreve num 

quadro positivo de construção, que não é nem especulativo nem metafísico, 

mas guiado fenomenologicamente pelos dados98. As principais referências 

a essa construção nos escritos de Husserl podem ser encontradas nos 

parágrafos 59 e 64 da quinta meditação, dedicada ao problema da 

                                                           

97 SCHNELL, Alexander. Le “transcendental” dans la phénoménologie. In La phénoménologie 

comme philosophie première, K. Novotny, A. Schnell, L. Tengelyi (éd.), Amiens, Mémoires 

des Annales de Phénoménologie, 2011, p. 169-189. p. 172. 

98 Ibidem, p. 174. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    937 

intersubjetividade, mas nem por isso “construção” deixa de ser um conceito 

problemático, não explicitado suficientemente na obra husserliana. Para 

mais detalhes, devemos reportar o leitor aos próprios textos de Schnell.   

(II) No segundo sentido assinalado a Filosofia Primeira, identificada 

com a filosofia fenomenológica historicamente estabelecida, exprime uma 

relação com a metafísica entendida como o conjunto das filosofias segundas. 

Isso traz solução para uma dificuldade: caracterizar a fenomenologia como 

estudo de possibilidades puras de essência parece inibir nela qualquer 

aptidão para dar conta do problema do mundo factual. A princípio, parece 

impossível que a fenomenologia, enquanto ontologia universal, seja capaz 

de fornecer uma cabal justificação ao fato do mundo (deste mundo efetivo) 

a partir de uma pura lei de essência, justamente porque não há redução 

possível do fato ao a priori. Com efeito, repugna à realidade factual, como 

possibilidade atualizada, ser convertida num puro eidos e ver-se justificada 

através de uma pura consideração de essência. Assim, uma ontologia 

universal, conformada unicamente ao estudo de aprioricidades puras, tem de 

silenciar diante do fato de que este mundo é (justamente este e nenhum 

outro) e permanecer indiferente ao reino das facticidades atualizadas aqui e 

agora, uma vez que não há justificação possível para elas. Aqui a pergunta 

de Leibniz: “por que o ser e não antes o nada?” é modificada para: “por que 

este mundo e não outro mundo igualmente possível?” A Filosofia Primeira 

encontrar-se-ia assim diante de uma irredutível e ineliminável 

irracionalidade, e não será permitido a ela recorrer a nenhum princípio de 

razão suficiente dado para além do mundo. 

Husserl observa assim que o problema da irracionalidade do fato 

transcendental conduz a uma metafísica num novo sentido. A pretensão do 

filósofo não era reduzir a filosofia à teoria do conhecimento ou à crítica da 

razão, e muito menos reduzi-la à fenomenologia transcendental. Se a 

filosofia, enquanto ciência, mantém seu direito próprio, e abraça as 

ontologias formais e materiais na ciência eidética da consciência 

transcendental pura e seus correlatos, isso não significa que ela decida fechá-



O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

938  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

las dentro de si mesma nem acabe por trancar, em definitivo, as portas de 

saída. Pelo contrário, o papel da filosofia transcendental é tornar possível 

uma ciência metafísica cujo objeto não é mais as puras possibilidades ideais 

consideradas no seu eidos, mas o universo inteiro dos fatos. Assim, a 

metafísica é definida por Husserl como a ciência própria da realidade, desde 

que seja uma disciplina honestamente científica, e receba seus fundamentos 

da ciência eidética fenomenológica.99 

Husserl reconhece como verdadeira a antiga doutrina ontológica de 

que o conhecimento das possibilidades tem uma absoluta precedência sobre 

o conhecimento das atualidades, mas ele põe a condição de que essa 

precedência seja compreendida e utilizada nos seus devidos termos.100 Do 

que se segue que a metafísica, que se ocupa do factual, deve ser fundada 

pela ciência especial da consciência, do mesmo modo como todas as 

facticidades coisais, em última instância, encontram sua completa 

racionalidade no reino do eidético ou do a priori. A ciência das puras 

possibilidades ideais, desvelada nas Meditações como egologia, deve 

preceder a ciência das atualidades, pois esta última só se torna efetivamente 

                                                           

99 Husserl é explícito sobre isso na carta que escreve a K. Joel em 11 de Março de 1914. E 

também escreve em Psicologia Fenomenológica: A fenomenologia executada de modo 

sistematicamente rigoroso no sentido agora expandido (isto é, expandida para incluir a 

fenomenologia empírica), é idêntica à filosofia, a qual abraça todos os conhecimentos genuínos 

(o que quer dizer, é idêntica à ciência universal esboçada a partir de uma auto-justificação 

radical). Ela divide-se em fenomenologia eidética (ou ontologia universal) enquanto filosofia 

primeira, e divide-se em filosofia segunda, a ciência do universo dos fatos ou da 

intersubjetividade que sinteticamente compreende todos os fatos. Hua IX. p. 298f: apud 

BERNET, Rudolph; KERN, Iso; MARBACH, Eduard. An Introduction to Husserlian 

Phenomenology. Evanston: Northwestern University Press, 1993, p. 231. Desde que pensemos 

nisso desde o início como metodologicamente fundamentado de maneira absoluta pela 

fenomenologia eidética, a fenomenologia empírica que vem depois da fenomenologia eidética 

é idêntica ao universo sistemático completo das ciências positivas. Hua IX. p. 298: apud 

BERNET, Rudolph; KERN, Iso; MARBACH, Eduard. An Introduction to Husserlian 

Phenomenology. Evanston: Northwestern University Press, 1993, p. 232. 

100  Cf. Hua III. § 79, p. 159. 



Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    939 

científica ao fazer recurso à primeira, evocada ali pelo nome de ciência dos 

princípios fundamentais.101 

O resultado paradoxal que se segue disso é que a fenomenologia 

transcendental, chamada de ontologia universal, de eidética ou de lógica do 

ser, constitui-se como Filosofia Primeira; ao passo que a metafísica, 

designada de filosofia empírica do factual, constitui-se como Filosofia 

Segunda. A metafísica (que abrange o conjunto das ciências positivas dos 

fatos) é vista assim como a ciência-limite, para além dela não faz sentido 

interrogar nenhum outro campo do conhecimento. As ciências metafísicas 

brotam do tronco da interpretação fenomenológica, na medida em que o 

“universo do mundo”, o “tema universal das ciências positivas”, adquire 

uma interpretação fenomenológica, e isso por três meios: (I) “mediante a 

interpretação suprema do ser objetivo (Sein) explorado nessas ciências como 

um fato”; (II) “mediante a interpretação que se agrega a essas ciências na 

aplicação da fenomenologia eidética”; (III) “mediante a contemplação 

universal, também requerida nesta fenomenologia, de todas as regiões da 

objetividade (Objektivität) em relação à comunidade universal dos sujeitos 

transcendentais.”102 

 

 

Referências: 

 

ALLEN, Jeffner. “What Is Husserl's First Philosophy?” Philosophy and 

Phenomenological Research, vol. 42, no. 4, 1982, pp. 610–620. JSTOR, 

https://www.jstor.org/stable/2107381. Accessed 22 June 2021. 

https://doi.org/10.2307/2107381   

ALVES, Pedro. A ideia de uma Filosofia Primeira na Fenomenologia de Edmund 

Husserl. Uma tentativa de interpretação. Philosophien 7, Lisboa, Edições Colibri, 

1996. https://doi.org/10.5840/philosophica1996471  

                                                           

101  Cf. Hua I. pp. 106-181. 

102 Filosofia Primeira I. Anexo, p. 188. 

https://www.jstor.org/stable/2107381
https://doi.org/10.2307/2107381
https://doi.org/10.5840/philosophica1996471


O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

940  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

BOEHM, Rudolf. “La Phénoménologie De L'histoire.” Revue Internationale De 

Philosophie, vol. 19, no. 71/72 (1/2), 1965, pp. 55–73, p. 61. JSTOR, 

https://www.jstor.org/stable/23940429. Accessed 22 June 2021. 

DERRIDA. Margens da Filosofia. Tradução de Joaquim T. Costa e Antônio M. 

Magalhães. Porto: Rés Editora, 1986, p. 195. 

DERRIDA. La voix et le phénomène. Paris: PUF, 1976. 

FINK, E. Die Phänomenologisch Philosophie E. Husserl in der gegenwärtigen 

Kritik, Kantstudien, pp. 321-383, 1933. La Philosophie Phenomenologique 

d’Edmund Husserl face à la critique contemporaine. In: De la Phénoménologie. 

Traduit de l’allemand par Didier Franck, 1966, pp. 95-175. 

FINK, E. Qui veut la Phénoménologie? In: De la Phénoménologie. 1966, pp. 177-

198. 

HUSSERL, E., GW I: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. 

HUSSERL, E., GW I: Meditações Cartesianas. Introdução à Fenomenologia. 

Tradução de Maria Gorete Lopes e Souza. Porto-Portugal: RÉS-Editora, Ltda, 

1996. 

HUSSERL, E., GW II: Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen.   

HUSSERL, E., GW II: A ideia da Fenomenologia. Trad. Artur Morão. 

Lisboa: Edições 70, 2008. 

HUSSERL, E., GW III: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 

phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die 

reine Phänomenologie. 

HUSSERL, E., GW III Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia 

fenomenológica. Tradução de Marcio Suzuki. São Paulo: Ed. Idéias e Letras, 

2006. 

HUSSERL, E., GW VI: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische 

Philosophie. 

HUSSERL, E., GW VII: Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil. Kritische 

Ideengeschichte. 

HUSSERL, E., GW VIII: Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil. Theorie der 

phänomenologischen Reduktion. 

HUSSERL, E., Philosophie Première (1923/24). Première Partie. Histoire critique 

des idées. trans. Arion L. Kelkel. Paris: Presses Universitaires de France, 1970. 

HUSSERL, E., Philosophie Première (1923/24). Deuxième Partie. Théorie de la 

réduction phénoménologique. trans. Arion L. Kelkel. Paris: Presses Universitaires 

de France, 1972. 

HUSSERL, E., GW IX: Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen 

Sommersemester 1925. 

HUSSERL, E., GW XVIII: Logische Untersuchungen. Erster Band. Prolegomena 

zur reinen Logik. 

https://www.jstor.org/stable/23940429


Marcelo Rosa Vieira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    941 

HUSSERL, E., GW XIX.1: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. 

Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. 

HUSSERL, E., GW XX.2: Logische Untersuchungen. Ergänzungsband. Zweiter 

Teil. Texte für die Neufassung der VI. Untersuchung zur Phänomenologie des 

Ausdrucks und der Erkenntnis (1893/94-1921). 

HUSSERL, E., Recherches logiques. Tome premier: Prolégomènes à la logique 

pure. Traduit de l'allemand par Hubert Elie. (Epiméthée) Presses universitaires de 

France, Paris, 1959. 

HUSSERL, E., Investigações Lógicas. Investigações para a Fenomenologia e a 

Teoria do Conhecimento. Tradução de Pedro M. S. Alves e Carlos Aurélio 

Morujão. Rio de Janeiro: Editora Forense Universitária, 2012. 

HUSSERL, E., Investigações Lógicas. Sexta Investigação. Elementos de uma 

elucidação fenomenológica do conhecimento. Seleção e tradução de Željko 

Loparić e Andréa Maria de Campos Loparić. São Paulo: Abril Cultural, 1985. 

HUSSERL, E., GW XXIV: Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie. 

Vorlesungen 1906/07. 

HUSSERL, E., EU, Erfahrung und Urteil. Untersuchung zur Genealogie der 

Logik. Edição e Publicação de Ludwig Landgrebe, 2 ed. Hamburg, Glaassen & 

Goverts, 1954. 

HUSSERL, E., Expérience e Jugement. Recherches en vue d'une généalogie de la 

logique. Traduit de l'allemand par D. Soucite. Paris: Presses Universitaires de 

France, 1970. 

HUSSERL, E., GW XXV: Aufsätze und Vorträge (1911-1921). 

HUSSERL, E., GW XXIX: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-

1937. 

HUSSERL, E., A crise das ciências europeias e a fenomenologia transcendental. 

Uma Introdução à Filosofia Fenomenológica. Tradução de Diego Falcão Ferrer. 

Rio de Janeiro: Editora Forense Universitária, 2012.   

HUSSERL, E., GW XXXV: Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23. 

LAMBERT, J. H. Neues Organon, II, Leipzig, 1764. 

LANDGREBE, Ludwig. Husserls Abschied vom Cartesianismus. Philosophische 

Rundschau, Vol. 9, Nº 2/3 (1961) 133-177. 

LUFT, Sebastian. “Phänomenologie Als Erste Philosophie Und Das Problem Der 

»Wissenschaft Von Der Lebenswelt«.” Archiv Für Begriffsgeschichte, vol. 53, 

2011, pp. 137–152. https://doi.org/10.28937/9783787336715_7  

MARION, Jean-Luc. Sur le prisme méthaphysique de Descartes. Paris: Presses 

Universitaires de France. 

OLIVO, Gilles. “L’évidence en règle: Descartes, Husserl et la question de la 

Mathesis Universalis.” Les Études Philosophiques, no. 1/2, 1996, pp. 189–221, p. 

194. JSTOR, https://www.jstor.org/stable/20849012. Accessed 15 June 2021.   

https://doi.org/10.28937/9783787336715_7
https://www.jstor.org/stable/20849012


O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 

942  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 879-942, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

PATOCˇKA, J. Qu’est-ce que la phénoménologie? Trad. E. Abrams, Grenoble: 

Millon, 1988.   

PRADELLE, Dominique. Cogito et Description de Descartes à Husserl: de la 

Réflexion Transcendentale à la Méthode Régressive. Les Études philosophiques, 

nº 1/2021, pp. 95-119. https://doi.org/10.3917/leph.211.0095  

RICŒUR, Paul. Husserl. In: A l'école de la phénoménologie. Paris: Librairie 

Philosophique J, Vrin, 1986. 

SACRINI, Marcus. A cientificidade na Fenomenologia de Husserl. São Paulo: 

Edições Loyola, 2018. 

SCHNELL, Alexander. Le “transcendental” dans la phénoménologie. In La 

phénoménologie comme philosophie première, K. Novotny, A. Schnell, L. 

Tengelyi (éd.), Amiens, Mémoires des Annales de Phénoménologie, 2011, p. 169-

189.. 

VILLORO, Luis. Resenãs Bibliográficas. Diánoia, vol. 6, nº 6, 1960. 

https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1960.6.1307  

 

Data de registro: 26/07/2021 

Data de aceite: 01/12/2021 

https://doi.org/10.3917/leph.211.0095
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1960.6.1307


João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    943 

 

 A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

 

 

João Wilson Sobral Santos* 
 

 

Resumo: O artigo pretende realizar uma aproximação introdutória da filosofia 

presente na obra Pedagogia do Oprimido (1968) de Paulo Freire. Seguindo o fluxo 

original da obra em quatro seções, analisa-se como conceitos criados ou utilizados 

por Freire correspondem a ou dialogam com conceitos de algumas correntes 

filosóficas, sobretudo, a fenomenologia, o existencialismo, a dialética hegeliana e o 

pensamento marxiano e marxista em geral. Entre outros temas, também são 

abordados o cristianismo crítico de Freire, a legitimidade da violência do oprimido, 

a aderência do oprimido ao opressor (passando rapidamente por alguns conceitos 

psicanalíticos), a catarse da metodologia. Destaca-se ainda a forte influência sobre 

Freire exercida pelo filósofo brasileiro Álvaro Vieira Pinto. 
 

Palavras-chave: Pedagogia do Oprimido; Dialética; Fenomenologia; Marxismo  

 

 

Philosophy in Pedagogy of the Opressed 
 

Abstract: The article intends to carry out an introductory approach to the 

philosophy present in the work Pedagogy of the Oppressed (1968) by Paulo Freire. 

Following its original flow in four sections, it is analyzed how concepts created or 

used by Freire correspond to or dialogue with concepts from several philosophical 

currents such as phenomenology, existentialism, Hegelian dialectics and Marxian 

and Marxist thought in general. Freire's critical Christianity, the legitimacy of the 

violence of the oppressed, the adherence of the oppressed to the oppressor (quickly 

passing through some psychoanalytic concepts) and the catharsis of methodology 

are also addressed topics. The strong influence of the Brazilian philosopher Álvaro 

Vieira Pinto on Freire is highlighted as well.  
 

Key-words: Pedagogy of the Oppressed; Dialectics; Phenomenology; Marxism 

                                                           

* Doutorando em Filosofia pelo Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Mestre em Filosofia (UERJ). E-mail: joaow95@gmail.com. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/5613795948202656. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0263-

8043.  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63371    

  

mailto:joaow95@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5613795948202656
https://orcid.org/0000-0003-0263-8043
https://orcid.org/0000-0003-0263-8043
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63371
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63371


A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

944  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

La philosophie en Pédagogie des Opprimés 
 

Résumé: L'article vise à réalizer une approche introductive à la philosophie 

présente dans l'ouvrage Pédagogie des opprimés (1968) de Paulo Freire. Suivant sa 

flux original en quatre sections, il est analysé comment les concepts créés ou utilisés 

par Freire correspondent ou dialoguent avec des concepts de certains courants 

philosophiques, surtout la phénoménologie, l'existentialisme, la dialectique 

hégélienne et la pensée marxienne et marxiste en général. Le christianisme critique 

de Freire, la légitimité de la violence de l'opprimé, l'adhésion de l'opprimé à 

l'oppresseur (en passant rapidement par quelques concepts psychanalytiques) et la 

catharsis de la méthodologie sont themes également abordés. Il est remarqué aussi 

la forte influence du philosophe brésilien Álvaro Vieira Pinto sur Freire.   
 

Mots-clés: Pédagogie Des Opprimés; Dialectique; Phénoménologie; Marxisme 

 

 

 

 

Introdução  

 

“o próprio educador tem de ser educado”1 

 

Em comemoração ao centenário de Paulo Freire (1921-2021), este 

artigo pretende realizar uma modesta aproximação da filosofia presente na 

sua mais importante obra, Pedagogia do Oprimido, seguindo seu fluxo 

original em quatro seções. Optou-se por um estudo imanente, sem a 

presença de comentadores, privilegiando as referências teóricas indicadas 

pelo próprio Freire. Três parecem ser as principais correntes filosóficas por 

ele articuladas: a fenomenologia incorporada ao existencialismo; a dialética 

hegeliana; o marxismo. Além do conceito fenomenológico de 

intencionalidade (Husserl), Freire utiliza diversas categorias geralmente 

relacionadas à analítica existencial da condição humana: inconclusão, 

busca, ser-no-mundo, ser-com, situação-limite, projeto, engajamento, entre 

outras. No entanto, a energia motriz da Pedagogia do Oprimido advém da 

dialética hegeliana e do caráter político de algumas categorias marxianas, 

                                                           

1 Cf. Terceira tese sobre Feuerbach (MARX; ENGELS, 2007, p. 533). 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    945 

principalmente práxis, luta e revolução. Assim se compreende melhor, por 

um lado, a eleição da contradição como relação constituinte da própria 

realidade, cuja superação se dá por meio de um movimento dialético, e por 

outro, a tradução da paradigmática contradição entre senhor e escravo, da 

Fenomenologia do Espírito (1806), para opressor e oprimido, educador e 

educando. 

 

 

1. A dialética hegeliana na Pedagogia do Oprimido 

 

Em “Primeiras palavras”, espécie de preâmbulo da Pedagogia do 

Oprimido, Freire começa tratando do medo da liberdade que impede a 

conscientização, o desenvolvimento da consciência crítica no lugar da 

ingênua. Esse medo se manifesta na reprodução do discurso segundo o qual 

a conscientização é perigosa porque leva à desordem. Mas que tipo de 

conscientização, que tipo de desordem? Precisamente a conscientização de 

uma situação existencial concreta de opressão que limita a liberdade. Do 

ponto de vista opressor, a tomada de consciência do oprimido pode 

instabilizar a relação de dominação. É preciso então constrangê-lo com um 

aparente dilema: rebelar-se – mas como? Dada a severa desvantagem, a luta 

parece contraindicada, a menos que seja arrastada por um “fanatismo 

destrutivo”. Tão ruim quanto é a resignação, que pode levar a uma “sensação 

de desmoronamento total do mundo” (FREIRE, 2019, p. 32). Melhor seria 

então que a opressão não se tornasse um “percebido”, não fosse 

conscientizada; ou que fosse escamoteada por um “jogo manhoso”, 

disfarçando o medo em seriedade, em prudência (FREIRE, 2019, p. 33). 

Para começar a pensar este impasse, Freire recorre a sua primeira 

referência filosófica: “o que teme a liberdade se refugia na segurança vital, 

como diria Hegel, preferindo-a à liberdade arriscada” (FREIRE, 2019, p. 

32). Eis a passagem aludida, da Fenomenologia: 

 

Só mediante o pôr a vida em risco, a liberdade [se 

comprova]... O indivíduo que não arriscou a vida pode 

bem ser reconhecido como pessoa; mas não alcançou a 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

946  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

verdade desse reconhecimento como uma consciência-

de-si independente. (HEGEL, 2019, p. 145). 

 

O trecho faz parte do que passou à história da filosofia como a 

“dialética do senhor e do escravo”. Para Hegel, seguido por Freire, a 

liberdade é indissociável de risco. Não se trata aqui de apologia ao heroísmo. 

Arriscar a vida é ir ao encontro da alteridade, condição de um verdadeiro 

reconhecimento do outro e de si (como outro). Dialética é esse movimento. 

A alteridade na dialética aparece como contradição. A contradição se põe 

para a consciência quando ela se descobre ao mesmo tempo independente e 

dependente, autoconsciente de si, mas condicionada pelo outro. Pode-se 

parar por aí e, deliberadamente ou não, ignorar a contradição, seja porque, 

de um lado, o conforto de uma situação concreta o permite, seja porque de 

outro, a opressão concreta o impõe. Nos dois casos, há o que Freire chama 

de “segurança vital”. Isso não significa que o oprimido não esteja sofrendo, 

nem que o opressor seja sempre “mau”, mas que suas consciências não se 

radicalizaram a ponto de confrontarem a contradição. 

A superação da contradição consiste em que ambas as posições 

saiam de si mesmas e se coloquem radicalmente em relação, abolindo 

qualquer polarização ou centralidade. A independência de uma se constituirá 

da independência da outra, e assim continuarão dependentes, mas de uma 

forma diferente. A dependência era o que antes negava o sujeito e o que 

precisava ser igualmente negado por ele para que se mantivesse 

independente. Mas agora, aquilo que o nega já não é simplesmente um 

objeto, mas sua própria constituição enquanto sujeito-objeto, isto é, a partir 

de seu outro. Toda vez que Paulo Freire, na Pedagogia do Oprimido, refere-

se à relação entre “eu” e “não eu”, ele se serve da negatividade própria à 

dialética hegeliana, da negação determinada que objetiva não separando, 

mas relacionando um e outro, passando um no outro. Portanto, há uma saída 

de si para o outro, uma passagem no contrário, ou ainda uma mediação, e 

depois um retorno para si. A unificação desse movimento incessante é a 

consciência-de-si e seu resultado é o mútuo reconhecimento. 

Freire estava atento às consequências pedagógicas da dialética. A 

própria Fenomenologia do Espírito já foi comparada a um “romance de 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    947 

formação” como o Wilhelm Meister, de Goethe, ou o Emílio, de Rousseau, 

com a diferença de que nela o personagem é a própria consciência.2 Nessa 

experiência de formação da consciência a dialética do senhor e do escravo é 

só um momento, mas é nele que Freire se mantém, provavelmente por seu 

caráter social e intersubjetivo e porque assim se evita que a mediação caia 

no subjetivismo. A conscientização implica concretamente eu e outro 

enraizados no mundo, é práxis, unidade dialética de ação e reflexão, 

objetividade e subjetividade. “É exatamente esta unidade dialética que gera 

um atuar e um pensar certos na e sobre a realidade para transformá-la” 

(FREIRE, 2019, p. 35). 

 

 

1.2. A contradição dialética opressor-oprimido e sua superação 

 

O primeiro capítulo da Pedagogia do Oprimido começa com o 

problema da humanização e da desumanização enquanto possibilidades 

ontológicas do homem. A primeira é considerada vocação do homem ao 

mantê-lo na busca de seu ser mais e na consciência de sua inconclusão; a 

segunda, situação histórica injusta que limita os homens ao ser menos. 

Segundo Freire, a desumanização “não se verifica apenas nos que têm sua 

humanidade roubada, mas também, ainda que de forma diferente, nos que a 

roubam” (FREIRE, 2019, p. 40). Aí está o caráter dialético da contradição 

opressor-oprimido que a distingue da simples oposição. A relação de 

opressão implica uma espécie de reciprocidade ou solidariedade entre os 

antagonistas. Eles só existem em relação e não antes dela. Por isso, a 

superação da contradição não pode significar a mera inversão dos termos 

(FREIRE, 2019, p. 60), mas a humanização de ambos por meio dos 

oprimidos: “aí está a grande tarefa humanista e histórica dos oprimidos – 

libertar-se a si e aos opressores” (FREIRE, 2019, p. 41). A prerrogativa do 

oprimido é intransferível, assim como para Hegel “a verdade da consciência 

                                                           

2 HYPPOLITE, Jean. Gênese e Estrutura da Fenomenologia do Espírito de Hegel. São Paulo: 

Discurso Editorial, 2003, p. 27. 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

948  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

independente é a consciência escrava” (HEGEL, 2019, p. 148). A libertação 

não pode se dar através dos opressores. No máximo eles chegam a chamada 

falsa generosidade3, que pressupõe a conservação da injustiça. 

Mas como poderão os oprimidos, sofrendo sua condição, conduzir 

a si e a seus opressores à superação da contradição entre eles? Para Freire, o 

maior problema está na própria dialética dessa relação que faz com que o 

oprimido seja “hospedeiro” do opressor e viva uma “dualidade na qual ser é 

parecer e parecer é parecer com o opressor” (FREIRE, 2019, p. 43). Como 

se seu “ideal do Eu” fosse ser opressor.4 Essa identificação à ideologia 

dominante é chamada por Freire de “aderência ao opressor”. O oprimido 

adere a uma consciência prescrita, alheia, e ao sentir aquele medo da 

liberdade, pode-se dizer que parte dele é o medo que seu próprio “opressor 

interno” tem de ser desalojado. 

Nota-se que, para caracterizar o oprimido, Freire emprega algumas 

noções psicanalíticas sem a preocupação de referencia-las teoricamente: 

identificação, introjeção, sombra.5 A identificação com o opressor se dá 

pela introjeção de um caráter apropriador ou proprietário: “...querem a 

reforma agrária, não para se libertarem, mas para passarem a ter terra e, com 

esta, tornar-se proprietários ou, mais precisamente, patrões de novos 

empregados” (FREIRE, 2019, p. 45).6 Essa introjeção tem pelo menos dois 

aspectos: o oprimido introjeta a sua própria liberdade perdida, como sombra, 

                                                           

3 Também chamada por Freire de “humanitarismo” (diferente do humanismo), a falsa 

generosidade é bastante discutida ao longo do livro, desde a seção “Primeiras Palavras” 

(FREIRE, 2019, p. 34). 

4 Este quadro perturbador, que Freire certamente presenciou no Brasil e em muitos outros 

países, foi explicitamente tomado de duas obras fundamentais a respeito da condição do 

oprimido colonizado: Os condenados da Terra (1961), de Frantz Fanon, e Retrato do 

colonizado precedido pelo retrato do colonizador (1957), de Albert Memmi. 

5 É possível que Freire tenha absorvido tais noções de Erich Fromm, que além de sociólogo da 

Escola de Frankfurt era psicanalista. 

6 Talvez a referência oculta aqui seja o existencialismo cristão de Gabriel Marcel com sua 

distinção básica entre ser e ter. “...para os opressores, o que vale é ter mais e cada vez mais, à 

custa, inclusive, do ter menos ou do nada ter dos oprimidos. Ser, para eles, é ter e ter como 

classe que tem” (FREIRE, 2019, p. 63). 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    949 

o que remete à estrutura freudiana da melancolia: a sombra do objeto 

perdido recai sobre o Eu (FREUD, 2006, p. 108); mas também introjeta sua 

liberdade tomada, alienada, constituindo-se como objeto, coisa, ser para 

outro – expressão que Freire associa ao escravo da dialética hegeliana. 

Já o opressor é marcado por dois aspectos principais e interligados: 

violência e posse. Violenta é a própria situação objetiva em que os homens 

são proibidos de ser mais e, segundo Freire, a violência é prerrogativa do 

opressor. “Inauguram a violência os que oprimem, os que exploram, os que 

não se reconhecem nos outros” (FREIRE, 2019, p. 58). Uma vez inaugurada, 

a violência implica todos os envolvidos. Aqui temos um dos momentos mais 

ousados da obra. Mesmo sem desenvolver mais longamente o tema, Freire 

não teme justificar a violência do oprimido no curso do processo de sua 

libertação. Essa questão polêmica surge reiteradamente ao longo do século 

XX, desde as Reflexões sobre a violência (1905), de Georges Sorel, 

passando pela Crítica da violência (1921), de Walter Benjamin. Contudo, a 

referência freireana provavelmente é Os condenados da Terra (1961), de 

Fanon.7 Em suma, para Freire, a violência dos oprimidos é legítima porque 

pode inaugurar o amor e porque busca o direito de ser mais para ambos, 

oprimido e opressor. Além disso, a violência do opressor pressupõe uma 

consciência possessiva, “necrófila” e sádica, que trata tudo e todos como 

objetos de consumo.8 

Um dos efeitos da aderência ao opressor é a produção de homens 

passivos, conformados em serem coisas para o outro. Passividade muitas 

                                                           

7 Sabe-se que esta obra de Fanon já começa por um estudo detalhado da violência colonial. 

Destaca-se também o prefácio de Sartre, visivelmente entusiasmado com a possibilidade da 

violência do oprimido: “Essa violência irreprimível, ele [Fanon] o demonstra cabalmente, não 

é uma tempestade absurda nem a ressurreição de instintos selvagens e nem mesmo um efeito 

do ressentimento; é o próprio homem que se recompõe” (FANON, 1968, p. 14). 

8 Freire caracteriza a relação de dominação como amor patológico: “sadismo em quem domina; 

masoquismo nos dominados” (FREIRE, 2019, p. 110-111). Essa economia sadomasoquista 

pode ser inadvertidamente encontrada na forma como Gilberto Freyre descreve a relação entre 

senhores e escravos, entre casa grande e senzala. Já a necrofilia (noção extraída de Erich 

Fromm) do opressor certamente antecipa a noção mais recente e popularizada de necropolítica 

(cf. MBEMBE, 2018). 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

950  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

vezes falsificada ideologicamente como cordialidade ou, como afirma 

Freire, docilidade, mostrando seu olhar crítico para as fantasias sociológicas 

da mestiçagem e da democracia racial implantadas no Brasil: 

 

Este fatalismo, às vezes, dá a impressão, em análises 

superficiais, de docilidade, como caráter nacional, o 

que é um engano. Este fatalismo, alongado em 

docilidade, é fruto de uma situação histórica e 

sociológica e não um traço essencial da forma de ser do 

povo. (FREIRE, 2019, p. 67). 

 

A pergunta persiste: como os oprimidos podem superar sua 

situação? As respostas ficam para os próximos capítulos, enquanto no 

primeiro o caráter é mais geral e preparatório. Além de enfatizar diversas 

vezes que a superação é um ato de amor, que ela demanda a crença no povo 

e um permanente diálogo, Freire insiste muito na definição do conceito de 

práxis, “reflexão e ação dos homens sobre o mundo para transformá-lo” 

(FREIRE, 2019, p. 52). No final do primeiro capítulo, outro importante 

conceito vem se somar à práxis para apoiar a inserção crítica do oprimido 

na realidade opressora: a intencionalidade. Ela aparece no interior de uma 

citação ainda inédita da obra Ciência e Existência (1969), de Álvaro Vieira 

Pinto, diretor do Departamento de Filosofia do ISEB de 1955 a 1961, e 

companheiro de Freire no exílio no Chile. Conforme a citação, consciência 

equivale a método no sentido de caminho para algo que não é ela, que está 

fora dela, mas inevitavelmente com ela. A intencionalidade é esse caráter 

fundamental da consciência, segundo a fenomenologia husserliana 

(recepcionada neste ponto pelo existencialismo sartreano9), de ser 

consciência de algo, intencionada para algo outro que ela. Freire, cuja 

pedagogia essencialmente dialógica implica o encontro de consciências, 

propõe então a cointencionalidade: 

 

Educador e educandos (liderança e massas), 

cointencionados à realidade, se encontram numa tarefa 

                                                           

9 Cf. citação de Sartre a propósito da coexistência de consciência e mundo (FREIRE, 2019, p. 

98). 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    951 

em que ambos são sujeitos no ato, não só de desvela-la 

e, assim, criticamente conhece-la, mas também no de 

recriar este conhecimento. Ao alcançarem, na reflexão 

e na ação em comum, este saber da realidade, se 

descobrem como seus refazedores permanentes. Deste 

modo, a presença dos oprimidos na busca de sua 

libertação, mais que pseudoparticipação, é o que deve 

ser: engajamento. (FREIRE, 2019, p. 77-78). 

 

A influência de Álvaro Vieira Pinto na Pedagogia do Oprimido e 

no pensamento freireano em geral dificilmente pode ser superestimada. Na 

verdade, ela já se fazia sentir na distinção do início do primeiro capítulo 

entre consciência crítica e ingênua, extraída do relato de um operário, mas 

indubitavelmente relacionada à obra Consciência e realidade nacional 

(1960). Vieira Pinto tem o mérito de absorver criticamente diversas 

influências filosóficas e convertê-las à realidade brasileira do 

subdesenvolvimento em prol da formação de uma ideologia de massa 

nacional-desenvolvimentista. Esta perspectiva, ao lado da revolucionária 

marxista, são os dois principais eixos da política pedagógica freireana. 

 

 

2. Educação bancária versus educação como prática de libertação 

 

O segundo capítulo da Pedagogia do Oprimido localiza a 

contradição dialética opressor-oprimido no contexto educacional e faz a 

famosa distinção entre educação bancária, prática opressora, e educação 

problematizadora, prática libertadora. Na educação bancária, como se sabe, 

a relação de conhecimento se torna mero depósito; não há intencionalidade, 

mas apenas uma incidência unilateral sobre o oprimido, como se sua 

consciência fosse oca; reproduz-se o que Freire chamou de “absolutização 

da ignorância” (FREIRE, 2019, p. 81), a ideia de que a ignorância está 

sempre no outro – maneira sumária de negá-lo. “Os educandos, alienados, 

por sua vez, à maneira do escravo na dialética hegeliana, reconhecem em 

sua ignorância a razão da existência do educador, mas não chegam, nem 

sequer ao modo do escravo naquela dialética, a descobrir-se educadores do 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

952  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

educador” (FREIRE, 2019, p. 81). A absolutização da ignorância também 

justifica a falsa generosidade assistencialista que trata os assistidos como se 

estivessem “fora” da sociedade, sempre paliativamente, perpetuando a 

opressão. 

Na verdade, porém, os chamados marginalizados, que 

são os oprimidos, jamais estiveram fora de. Sempre 

estiveram dentro de. Dentro da estrutura que os 

transforma em “seres para outro”. Sua solução, pois, 

não está em “integrar-se”, em “incorporar-se” a esta 

estrutura que os oprime, mas em transformá-la para que 

possam fazer-se “seres para si”. (FREIRE, 2019, p. 84-

85). 

 

Os termos da crítica acima estão presentes por toda a obra. A 

princípio Freire parece operar uma dicotomia entre ser para si e ser para 

outro. Este último seria o homem reificado, coisificado10. Já o ser para si 

seria o homem em sua plena e livre vocação ontológica de ser mais. Até aí 

talvez fosse possível afirmar que Freire subscreve o existencialismo 

sartreano: enquanto o para si é dotado de uma liberdade radical, o para 

outro, em que pese proporcionar a dialética do olhar, acaba por 

inevitavelmente alienar o para si11. No entanto, há maior proximidade com 

a dialética hegeliana. Nela, tanto o para si (do senhor) pode ser falso quanto 

o para outro (do escravo) pode conter a verdade da relação. Pode-se dizer, 

então, que Freire suplementa o subjetivismo do existencialismo com a 

dialogicidade da dialética, evitando que a ideia de liberdade se esvazie: 

“...porque são [os homens] consciência de si e, assim, consciência do 

mundo, porque são um “corpo consciente”, vivem uma relação dialética 

                                                           

10 O conceito lukacsiano de reificação aparece várias vezes no quarto capítulo da Pedagogia do 

Oprimido. No primeiro capítulo, Lukacs também é bastante citado a respeito da tarefa 

revolucionária de conscientização das massas oprimidas, que é o próprio tema da obra de Freire. 

O conceito de fundo aí é o de “consciência de classe”. 

11 SARTRE, J. O ser e o nada. Trad. Paulo Perdigão. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011, p. 326-384. 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    953 

entre os condicionamentos e sua liberdade” (FREIRE, 2019, p. 125). Nesse 

sentido, até a sociedade vem a ser considerada “para si”.12 

O conceito de intencionalidade se complexifica na medida em que 

a consciência também intenciona a si mesma. Ela é como que cindida em 

para fora e para dentro. Porém, o sentido que Freire dá a esta autoconsciência 

ou apercepção não é o transcendental kantiano, nem o nadificador sartreano, 

mas o reflexivo dialético: “não há eu que se constitua sem um não eu. Por 

sua vez, o não eu constituinte do eu se constitui na constituição do eu 

constituído” (FREIRE, 2019, p. 99). É apenas mediada pela realidade 

objetiva, mediação dialógica da qual participam outras consciências, que 

uma consciência pode conhecer o objeto e a si mesma (saída e retorno, 

exteriorização e reflexão), remetendo assim ao conceito anterior de 

“cointencionalidade”. 

Todo o sentido do segundo capítulo é a retomada da contradição 

opressor-oprimido como contradição educador-educando com vistas a sua 

superação. Para tanto, Freire combina intencionalidade e dialética. A partir 

daí surgem novas figuras, o educador-educando e o educando-educador, e 

um princípio político-pedagógico: “ninguém educa ninguém, ninguém 

educa a si mesmo, os homens se educam entre si, mediatizados pelo mundo” 

(FREIRE, 2019, p. 89). 

 

 

3. Dialogicidade, conteúdo programático e codificação-descodificação 

 

 O terceiro capítulo da Pedagogia do Oprimido discute a 

dialogicidade da educação problematizadora. A palavra é o coração do 

diálogo. Ela é destacada analiticamente por Freire em duas dimensões, ação 

e reflexão, cuja interação dialética se torna práxis, capacidade de 

pronunciar, isto é, transformar o mundo (FREIRE, 2019, p. 107-110). 

                                                           

12 “Se, agora, analisamos uma sociedade também como ser, parece-nos concludente que, 

somente como sociedade “ser para si”, sociedade livre, poderá desenvolver-se” (FREIRE, 2019, 

p. 218). 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

954  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

Para Freire, a prática do diálogo demanda três virtudes que 

coincidem com as conhecidas virtudes teologais declaradas na 1ª carta de 

São Paulo aos Coríntios (1 Cor 13, 13): fé, esperança e caridade (também 

chamada graça ou amor). A diferença é que o ânimo dessas virtudes não é 

mais transcendente e sim, radicalmente imanente; não mais a salvação em 

outro mundo, mas a transformação dos homens neste mundo. O amor é a 

disposição para o encontro13, a fé reside na vocação de ser mais do homem 

e a esperança “está na própria essência da imperfeição dos homens, levando-

os a uma eterna busca” (FREIRE, 2019, p. 113-114). 

Freire nunca escondeu sua religião católica, mas sua relação com o 

cristianismo é decididamente crítica e não doutrinária. Sabe-se que a 

experiência de Angicos e outras tantas não seriam possíveis sem o 

engajamento de movimentos sociais cristãos (por exemplo, ACB, JUC, 

JOC, MEB, AP), os mesmos movimentos que depois participaram da 

elaboração da teologia da libertação no Brasil e na América-Latina. Pode-se 

considerar Freire um importante elo nessa genealogia que Michael Lowy 

(2016) chamou de “cristianismo da libertação”. De resto, termos como 

comunhão, vocação, amor, testemunho, certamente são sintomáticos. Além 

disso, em vários momentos se fala em crença, mas no povo, e não em Deus. 

Há um firme propósito de denunciar o ópio da transcendência, mas nada 

comparável a uma teologia negativa. Assim, São Gregório de Nissa e João 

XXIII aparecem de maneira quase profana (FREIRE, 2019, p. 42; 189). 

O foco na filosofia da Pedagogia do Oprimido não autoriza a 

desconsiderar sua parte mais prática, quando se sabe que a práxis é um dos 

conceitos centrais da obra. Nesse sentido, tanto a elaboração do conteúdo 

programático, que elege os temas geradores, quanto o método proposto por 

Freire da codificação-descodificação das situações envolvidas nesses temas 

são processos intrinsecamente dialéticos e dialógicos. 

O diálogo com os educandos revela não só a objetividade em que 

estão, mas a consciência que têm dela, “os vários níveis de percepção de si 

                                                           

13 O exemplo de amor dado por Freire está na liderança revolucionária de Che Guevara 

(FREIRE, 2019, 110; 230-232). 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    955 

mesmos e do mundo em que e com que estão” (FREIRE, 2019, p. 119). Se 

a educação pretende promover a emancipação e a conscientização, a 

apreensão pelos educadores da situação concreta de opressão é tão 

importante quanto à aferição do nível de consciência que os oprimidos têm 

dela, para só então planejar o processo pedagógico necessário. Na 

harmonização do pensamento e da linguagem de educadores e educandos, 

emergem os primeiros grandes grupos temáticos que os envolvem e cuja 

tomada de consciência se impõe cada vez mais: os temas geradores. 

 Freire elege como tema geral da sua época o da 

dominação/libertação. Mas este tema geral pode e deve ser particularizado, 

personalizado, através da investigação em “círculos concêntricos”. As 

“situações-limite” frequentemente residem nos círculos mais restritos, 

“imediatos”, impedindo a visualização de interações mais abrangentes e 

diacrônicas e contribuindo para calcificar e mitificar o status quo. O método 

didático que Freire sugere para romper a situação, fazer os temas emergirem 

e iniciar sua transformação é o da codificação-descodificação, um processo 

intrinsecamente dialético14. “A codificação de uma situação existencial é a 

representação desta, com alguns de seus elementos constitutivos, em 

interação. A descodificação é a análise crítica da situação codificada” 

(FREIRE, 2019, p. 135). 

A codificação é uma saída da situação concreta para um contexto 

maior e mais abstrato, representativo ou figurado. Uma situação existencial 

codificada pode ser uma música, uma fotografia, um filme “que remete, por 

abstração, ao concreto da realidade existencial” (FREIRE, 2019, p. 135). 

Em seguida, volta-se ao concreto, descodificando dialogicamente aquela 

abstração. Nessa volta, o concreto já não aparece tão rígido, mas como cisão 

ou parte interagente de um todo. A cada ida e volta, adquire-se um novo 

nível de consciência15 e a progressiva descoberta de que “os temas, em 

                                                           

14 De certo modo, esse processo realiza a transformação das “visões de fundo” em “percebidos 

destacados” que Freire aborda à luz da intencionalidade husserliana no segundo capítulo 

(FREIRE, 2019, p. 99-100). 

15 Freire utiliza a terminologia de um dos maiores discípulos de Lukacs, Lucien Goldmann 

(Sciences humaines et philosophie, 1966): a “consciência real” que parte da percepção inicial 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

956  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

verdade, existem nos homens, em suas relações com o mundo, referidos a 

fatos concretos” (FREIRE, 2019, p. 137), e por isso são passíveis de 

transformação. 

 

As codificações, de um lado, são a mediação entre o 

“contexto concreto ou real”, em que se dão os fatos, e 

o “contexto teórico”, em que são analisadas; de outro, 

são o objeto cognoscível sobre o que o educador-

educando e os educandos-educadores, como sujeitos 

cognoscentes, incidem sua reflexão crítica. (FREIRE, 

2019, p. 151). 

 

Portanto, a codificação tem um duplo aspecto. Ela é objeto de 

conhecimento e ao mesmo tempo mediadora da reflexão. Os resultados 

desse processo são descritos de várias maneiras por Freire: emersão da 

imersão para inserção crítica na realidade (FREIRE, 2019, p. 141); re-

admiração da ad-miração (FREIRE, 2019, P. 147), indicando a recuperação 

da capacidade de admirar, isto é, de por em relação, de objetivar (cf. 

FREIRE, 2019, p. 44); percepção da percepção anterior possibilitando novas 

percepções (FREIRE, 2019, p. 153). 

Mas definitivamente a imagem mais forte desses resultados da 

descodificação é a do efeito catártico da metodologia: “os participantes do 

“círculo de investigação temática” vão extrojetando, pela força catártica da 

metodologia, uma série de sentimentos, de opiniões, de si, do mundo e dos 

outros, que possivelmente não extrojetariam em circunstâncias diferentes” 

(FREIRE, 2019, p. 157). Note-se que a catarse é inteiramente dependente de 

uma boa codificação, de que o sujeito descodificador possa se reconhecer 

na codificação e, mediado por ela, supere a consciência anterior 

(extrojetada) com a emersão de uma nova consciência mais crítica, ampliada 

e criativa. E uma vez que a codificação pode se dar através de produtos 

culturais ou artísticos, não fica longe do conceito aristotélico de catarse 

(Política, VIII; Poética, VI). Sem entrar no campo minado de interpretações 

                                                           
das situações-limite como destino fatal progride em direção à “consciência máxima possível” 

para a qual começa a surgir o “inédito viável”, sendo este último conceito cunhado pelo próprio 

Freire. 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    957 

deste conceito, mas tendo a práxis como guia, pode-se dizer que a catarse 

em questão tem menos a ver com a noção psicopatológica de alívio ou de 

mera formação moral – isso seria instrumentaliza-la a serviço da ação 

antidialógica. Ela é mais a combinação de dois aspectos, um de ordem 

intelectual (conscientização), outro de ordem estética (criação), pois a 

catarse não é um processo passivo, mas ativo. Assim, ela já opera como 

superação da contradição, transformação das situações-limite, prática da 

liberdade para recriar o homem. 

 

 

3.1.  Desvio por Marx 

 

O sentido estético também orienta um desvio ou excurso feito por 

Freire sobre a distinção entre homem e animal a respeito da capacidade que 

só o primeiro tem de “separar-se de sua atividade”, o qual deriva quase 

literalmente da leitura dos manuscritos econômico-filosóficos de Marx 

(1844).16 Considerando a íntima ligação entre Marx e Hegel, pode-se dizer 

que este ponto faz parte dos elementos dialéticos da pedagogia do oprimido. 

Na dialética do senhor e do escravo, Hegel estabelece que o trabalho forma 

este último precisamente na medida em que o escravo se constitui mediado 

pelo objeto que trabalha, mediação que Marx descreve como auto-

separação. 

Segundo Freire, sendo inseparável de sua própria atividade, o 

animal não pode refletir sobre ela e refletir-se nela, o mesmo que “não poder 

objetivar-se nem à sua atividade” (FREIRE, 2019, p. 123). Sua relação com 

o mundo não se dá objetivamente como relação com um “não eu” que poderá 

então ser refletido na constituição de um eu. O animal é um com seu mundo, 

mundo que lhe dá suporte. Já o homem é consciente de si e de seu mundo, 

o qual já não é mero suporte, mas campo de relações e transformações. Em 

Aristóteles, essa diferença se dá entre o mero viver e a existência política, 

                                                           

16 Cf. “Trabalho estranhado e propriedade privada”. In: MARX, K. Manuscritos Econômico-

Filosóficos. Trad. Jesus Ranieri. São Paulo: Boitempo, 2008, p. 79-90. 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

958  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

propiciada pela linguagem (ARISTOTELES, 1998, p. 55; 217). Não só 

simplesmente viventes, os homens têm existência histórica, pois “vivem 

uma relação dialética entre os condicionamentos e sua liberdade” (FREIRE, 

2019, p. 125). Essa relação só é possível porque o homem pode ser livre 

para se separar do mundo, objetiva-lo, separando-se da sua atividade.17 

Assim ele é capaz de continuamente transformar as situações-limite nas 

quais está inscrito em atos-limite que superam aquelas situações (FREIRE, 

2019, p. 126). Estes dois últimos conceitos remetem novamente a Álvaro 

Vieira Pinto. Seguindo a indicação de Freire, reproduzimos aqui trechos do 

texto original e descobrimos que a expressão ser mais, tão cara à filosofia 

de Freire, também pode ter tirado daí sua inspiração: 

 

 

As massas dos países subdesenvolvidos vivem 

coletivamente o que certa concepção da filosofia da 

existência, em relação ao homem individual, chamou 

de “situações-limite”. São condições de existência nas 

quais, de acordo com o pessimismo ingênuo do criador 

de tal conceito, se revela a precariedade do ser 

humano... Coletivamente, o país subdesenvolvido vive 

em condição limite. Podemos afirmar que o 

subdesenvolvimento é em conjunto uma “situação-

limite”... para conjura-las, exigem atos livres, que irão 

constituir no plano da história o que chamaremos de 

“atos-limite”... Interpretado como modo de estar 

histórico de uma comunidade nacional em ascensão, as 

“situações-limite” não são a fronteira entre o “ser” e o 

“nada”, mas a fronteira entre o “ser” e o “mais ser”.” 

(VIEIRA PINTO, 2020, p. 283-284). 

 

Freire insere estes conceitos no seu desvio por Marx para reforçar 

que se o animal é limitado, o homem tem em si mesmo seu limite. Para o 

animal os limites são o próprio suporte de sua vida (a relação da sua espécie 

com o ambiente – habitat); se ele estivesse em relação com seu suporte, “o 

                                                           

17 “...na medida em que dele [mundo] podem separar-se e, separando-se, podem com ele ficar, 

os homens, ao contrário do animal, não somente vivem, mas existem, e sua existência é 

histórica” (FREIRE, 2019, p. 124). 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    959 

suporte seria mundo” (FREIRE, 2019, p. 127) e ele seria homem. “Em 

relação” significa produzir-se para além de si mesmo e assim fazer o mundo. 

A capacidade de se separar da própria atividade é plena de consequências 

para o homem: significa ter consciência de que seu produto vai compor o 

mundo com outros produtos18, o que certamente implica uma exteriorização 

ou objetivação (Vergegenständlichung), mas não necessariamente 

estranhamento (Entfremdung) ou alienação (Entäusserung)19. Esta diferença 

é o ponto fundamental do escrito de Marx em que Freire se baseia: diferença 

entre trabalho estranhado e ser genérico. 

 

 

O homem faz da sua atividade vital mesma um objeto 

da sua vontade e da sua consciência. Ele tem atividade 

vital consciente... [e] só por isso, ele é um ser 

genérico... Eis por que sua atividade é atividade livre. 

O trabalho estranhado inverte a relação a tal ponto que 

o homem, precisamente porque é um ser consciente, 

faz da sua atividade vital, da sua essência, apenas um 

meio para sua existência... o trabalho estranhado reduz 

a auto-atividade, a atividade livre, a um meio, ele faz 

da vida genérica do homem um meio de sua existência 

física... um ser estranho a ele, um meio da sua 

existência individual. (MARX, 2008, p. 84-85). 

 

Diante de textos como esse, muitos pensadores importantes 

quiseram ver um corte entre o “jovem Marx” e o “Marx maduro”, o primeiro 

um humanista idealista às voltas com conceitos como “ser genérico” e 

“essência”; o segundo o precursor de uma ciência chamada materialismo 

histórico cujo ápice teria sido O Capital. Foge ao escopo deste artigo 

aprofundar este debate. Mas quando Marx afirma no primeiro livro d’O 

                                                           

18 Neste caso, o sentido de produto e de produção pode ser explicado de acordo com o seguinte 

trecho: “E é como seres transformadores e criadores que os homens, em suas permanentes 

relações com a realidade, produzem, não somente os bens materiais, as coisas sensíveis, os 

objetos, mas também as instituições sociais, suas ideias e concepções” (FREIRE, 2019, p. 128). 

19 MARX, K. MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Trad. Jesus Ranieri. São Paulo: 

Boitempo, 2008, p. 80. 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

960  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

Capital, capítulo V, que o pior arquiteto se distingue da melhor abelha pelo 

“fato de que o primeiro tem a colmeia em sua mente antes de construí-la 

com a cera”, seria isso um conceito de trabalho tão diferente do de 

autoatividade dos Manuscritos?20 Se não, a essência enquanto ser genérico 

que certamente fundamenta o humanismo de Marx, baseada precisamente 

no trabalho humano como autoatividade (não qualquer trabalho), nada pode 

ter a ver com um princípio meramente metafísico, formal, e sim com a 

capacidade de transformação da própria existência, a qual, se é livre, é livre 

para lidar com seus condicionamentos históricos, exatamente como Freire 

entende. E isso está intimamente ligado ao conceito de práxis, 

tradicionalmente localizado nas Teses sobre Feuerbach, de 1845, às quais 

Freire também faz referência. Nas Teses, Marx faz a crítica tanto do 

idealismo, quanto do materialismo dogmáticos, que devem ser superados 

pela práxis, conforme a terceira tese: “A coincidência entre a alteração das 

circunstâncias e a atividade ou automodificação humanas só pode ser 

apreendida e racionalmente entendida como prática revolucionária” 

(MARX; ENGELS, 2007, p. 534). 

 

A realidade social, objetiva, que não existe por acaso, 

mas como produto da ação dos homens, também não 

se transforma por acaso. Se os homens são os 

produtores desta realidade e se esta, na “inversão da 

práxis”, se volta sobre eles e os condiciona, 

transformar a realidade opressora é tarefa histórica, é 

tarefa dos homens” (FREIRE, 2019, p. 51). 

 

 

 

                                                           

20 Sabe-se que Louis Althusser foi talvez o principal defensor da noção de corte epistemológico 

em Marx. Uma posição diferente podemos encontrar em Leandro Konder: “O Capital 

comprova, portanto, a fidelidade do filósofo à teoria que concebeu na juventude. O trabalho 

continuou a ser para ele, na sua essência, a atividade de autocriação do homem. Pelo trabalho, 

o homem fez-se – e faz-se, ainda – a si mesmo. Nisso consiste, a meu ver, a originalidade da 

concepção do homem elaborada por Marx: o ser humano existe elaborando o novo, através da 

sua atividade vital, e com isso vai assumindo sempre, ele mesmo, novas características” 

(KONDER, 2018, p. 113).  



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    961 

4. Ação dialógica versus ação antidialógica 

 

Talvez o quarto e último capítulo da Pedagodia do Oprimido seja 

ainda mais político que os anteriores. Há um forte apelo à formação de uma 

massa revolucionária, voltada para a ação e dotada de uma liderança que não 

monopolize ou simplesmente dirija a luta, mas esteja em comunhão com o 

povo e seja autenticada na sua práxis com a do povo. É o momento de 

enfrentar a ação antidialógica com a ação dialógica. Para Freire, a ação 

cultural se distingue da revolução cultural, a primeira prepara a segunda: 

“...a “revolução cultural” é a continuação necessária da ação cultural 

dialógica que deve ser realizada no processo anterior à chegada ao poder” 

(FREIRE, 2019, p. 214). 

 

 

4.1. Ação antidialógica 

 

A ação antidialógica tem quatro características: conquista, divisão, 

manipulação, invasão cultural. Conquista é sinônimo de dominação, 

violência e coisificação do oprimido. A dualidade do oprimido, seu caráter 

alienado, o deixa mais suscetível aos mitos perpetuadores da dominação. E 

alguns desses mitos catalogados por Freire são assustadoramente atuais 

(FREIRE, 2019, p. 188-189): 

• Mito de que a ordem vigente é democrática e livre, pois todos são livres 

para trabalhar com o que quiserem e, se insatisfeitos, para trocarem de 

trabalho. 

• Mito da meritocracia: basta não ser preguiçoso para ser bem-sucedido. 

• Mito do empreendedorismo: como se táticas desesperadas e precárias de 

sobrevivência fossem sinônimo de trabalho. 

• Mito do heroísmo ou messianismo das classes opressoras, mas também 

mito do heroísmo dos oprimidos, baseado numa ideologia moralizante 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

962  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

que adoça o sacrifício, a “superação” das dificuldades, convertendo a 

humilhação (a alienação da vergonha) em mérito.21 

• Mito da propriedade como base sagrada para o desenvolvimento do 

homem. Este mito se atualiza na captura de movimentos de emancipação 

no interior das lógicas reprodutoras da ordem opressora hegemônica (por 

exemplo, lutas identitárias tornando-se identitarismo). 

 

Todos esses mitos e mais outros que o leitor poderá 

acrescentar, cuja introjeção pelas massas populares 

oprimidas é básica para a sua conquista, são levados a 

elas pela propaganda bem organizada, pelos slogans, 

cujos veículos são sempre os chamados “meios de 

comunicação com as massas”. (FREIRE, 2019, p. 189). 

 

A doutrinação das massas via mídia hegemônica se faz não só pela 

inoculação dos mitos, mas também pelo puro divertimento, o que remonta à 

velha política do “pão e circo”, segundo a fórmula do sátiro romano Juvenal, 

mais atual que nunca (FREIRE, 2019, p. 189). Isso contribui para a divisão 

da classe oprimida, a segunda característica da ação antidialógica. A união, 

a organização dos oprimidos precisa ser considerada perigosa, vergonhosa, 

e para tanto não raro eles são ameaçados, chantageados, cooptados, 

dissuadidos (FREIRE, 2019, p. 195). 

A manipulação, terceira característica da teoria da ação 

antidialógica, faz-se através dos mitos da ideologia dominante que manipula 

toda a sociedade, mas também através de pactos entre as classes dominantes 

e massas dominadas que simulam o diálogo. A manipulação ocorre quando 

as massas ameaçam emergir da situação de opressão, reivindicando direitos, 

mudanças, ainda que timidamente. É a ocasião perfeita para o surgimento 

do populismo. O líder populista (exemplificado por Vargas, contraposto 

                                                           

21  “Fazer o que deve ser feito” é a mensagem motivacional do anúncio televisivo de um grande 

banco, pregando uma falsa superação e fingindo solidariedade com milhões de pessoas afetadas 

pela pandemia (2020). Omite-se que num quadro de estagnação econômica mundial os bancos 

continuam com altíssimas taxas de lucro, inclusive por causa dos altos juros cobrados e de várias 

condições abusivas exigidas para contração de empréstimos, sabotando cinicamente a própria 

propaganda. 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    963 

posteriormente a Fidel) também é ambíguo, anfíbio: transita tanto pelas 

oligarquias dominadoras quanto pelo povo dominado. O assistencialismo 

paternalista, mais uma vez, é o típico instrumento divisor/manipulador. 

“Fracionam as massas populares em grupos de indivíduos com a esperança 

de receber mais” (FREIRE, 2019, p. 204). Não obstante, Freire vê uma 

oportunidade de conscientização no próprio assistencialismo, no momento 

em que se percebe que ele não pode assistir a todos e, por isso mesmo, é 

complacente com as verdadeiras causas da opressão (FREIRE, 2019, 204). 

A última característica da ação antidialógica, a invasão cultural, 

consiste na hegemonia de uma estrutura opressiva com todos os seus 

mecanismos antidialógicos em operação. 

 

É importante, na invasão cultural, que os invadidos 

vejam a sua realidade com a ótica dos invasores e não 

com a sua. Quanto mais mimetizados os invadidos, 

melhor para a estabilidade dos invasores... O eu social 

dos invadidos, que, como todo eu social, se constitui 

nas relações socioculturais que se dão na estrutura, é 

tão dual quanto o ser da cultura invadida. É esta 

dualidade, já várias vezes referida, que explica os 

invadidos e dominados, em certo momento de sua 

experiência existencial, como um eu quase “aderido” 

ao tu opressor. É preciso que o eu oprimido rompa esta 

quase “aderência” ao tu opressor, dele “afastando-se”, 

para objetiva-lo, somente quando se reconhece 

criticamente em contradição com aquele. (FREIRE, 

2019, p. 206-207). 

 

A propósito da invasão cultural, Freire importa alguns conceitos de 

Louis Althusser, responsável por uma das abordagens mais pujantes do 

pensamento marxista na segunda metade do século XX. O principal conceito 

tratado é o de sobredeterminação. Althusser elege como pedra de toque da 

dialética marxista, que ele distingue da hegeliana como joio do trigo, a 

Contribuição à Crítica da Economia Política (1859), em cujo prefácio lê-se 

que a estrutura (ou base) econômica da sociedade, o modo de produção 

material do “ser social” é a instância determinante da superestrutura 

jurídico-política ou das formas de consciência desse ser. Essa primazia da 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

964  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

determinação material ou estrutural da consciência deveria trazer enormes 

dificuldades para qualquer processo de conscientização e de crítica da 

ideologia como “falsa consciência”, afinal de contas “as ideias dominantes 

não são nada mais do que a expressão ideal das relações materiais 

dominantes” (MARX; ENGELS, 2007, p. 47). Há, portanto, 

sobredeterminação, não só estrutural, mas também superestrutural e ainda 

por outras instâncias em diferentes escalas que integram um todo complexo 

estruturado social. Mas o caráter sobredeterminado do complexo significa 

que a contradição estrutural se reproduz de maneira desigual, com ritmos 

desiguais – e é neste ponto, principalmente, que estaria a diferença em 

relação à dialética hegeliana, segundo Althusser: ela implicaria o 

autodesenvolvimento de uma unidade simples através da sua alienação que 

não passa de fenômeno momentâneo da sua própria reconciliação (trabalho 

do negativo, negação da negação), ao passo que a contradição só pode ser 

verdadeiro motor da dialética marxista se implicar a complexidade e a 

desigualdade de seu desenvolvimento. Somente assim se explica a própria 

possibilidade da prática teórica e política de um Marx, de um Freire, ficando 

afastados do pensamento althusseriano o estruturalismo e o determinismo 

mais vulgares. Por isso mesmo ele também pode chamar a 

sobredeterminação de reflexão (ALTHUSSER, 2015, p. 167; 173). 

 

Com efeito, na medida em que uma estrutura social se 

denota como estrutura rígida, de feição dominadora, as 

instituições formadoras que nela se constituem estarão, 

necessariamente, marcadas por seu clima, veiculando 

seus mitos e orientando sua ação no estilo próprio da 

estrutura. Os lares e as escolas, primárias, médias e 

universitárias, que não existem no ar, mas no tempo e 

no espaço, não podem escapar às influências das 

condições objetivas estruturais. Funcionam, em grande 

medida, nas estruturas dominadoras, como agências 

formadoras de futuros “invasores”. (FREIRE, 2019, p. 

208). 

 

É curioso como a descrição freireana, à luz do conceito de 

sobredeterminação, prefigura o futuro conceito de “aparelhos ideológicos de 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    965 

Estado” que Althusser trabalhou na década de 1970. “Nem sempre se leva a 

sério a existência da ideologia como prática; no entanto, esse 

reconhecimento prévio é condição indispensável para toda teoria da 

ideologia” (ALTHUSSER, 2015, p. 136). O caráter material da ideologia 

demonstra como cada célula social (familiar, educacional, jurídica, 

religiosa) termina reproduzindo as relações de dominação. Mas a 

reprodução social não é a única função prática da ideologia, pois ela também 

está sujeita à dinâmica complexa da contradição sobredeterminada. Mesmo 

que a ideologia dominante seja a da classe dominante, isso não significa que 

ela seja totalmente instrumentalizada por esta classe, como se a falsa 

consciência fosse simplesmente consciência falseada, cujo 

desmascaramento resultaria em transformação real. Para Althusser, toda 

consciência, como ponta de um iceberg ideológico inconsciente (isto é, 

material, prático), é em certa medida “falsa”, o que significa: 1) que a 

própria classe dominante está à mercê da “sua” ideologia; 2) que a ideologia 

pode servir tanto para a reprodução, quanto para transformação social; e 3) 

que até uma sociedade sem classes, a princípio, não passaria sem ideologia. 

 Esse panorama conceitual não é ocioso, pois a Pedagogia do 

Oprimido foi contemporânea de uma polêmica em torno do humanismo 

iniciada com a recusa de um artigo de Althusser (Marxismo e Humanismo, 

em: ALTHUSSER, 2015, p. 183-208) para compor uma coletânea 

organizada por Erich Fromm. Visto que os dois pensadores parecem ser 

fundamentais para Freire, sua combinação seria indicativa de alguma 

inconsistência? Nem tanto. Enquanto Erich Fromm buscava fazer uma 

crítica ao socialismo soviético afirmando um “humanismo real”, Althusser 

fazia a crítica do caráter burguês e metafísico do próprio conceito de 

humanismo, ou seja, as propostas eram simplesmente diferentes. 

Certamente a divergência piorava quando a proposta de Fromm se baseava 

no humanismo do “Jovem Marx” e a crítica de Althusser no suposto “anti-

humanismo” do “Marx maduro”22. Mas a questão se resume à função 

                                                           

22 Sobre este ponto, devido aos limites deste artigo, não é possível ir além do que foi afirmado 

no item 3.1 acima. 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

966  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

ideológica do humanismo. Segundo Althusser, ela é muito mais adequada à 

reprodução da sociedade burguesa, não impedindo, contudo, em virtude da 

contradição sobredeterminada, que também desempenhe uma função crítica 

prático-política como mostrou o próprio “Jovem Marx”. Porém, com o 

materialismo histórico e científico, o humanismo quase sempre se torna uma 

“sobrevivência” da ideologia dominante e já não pode representar uma 

ideologia revolucionária por conta de seu atraso teórico. Isso caberia então, 

embora não seja mencionado no referido artigo, ao proletariado e não ao 

humano. 

Diante disso tudo, Freire assume uma posição incrivelmente 

equilibrada. Não abre mão da exortação política baseada em conceitos 

afirmativos de teor essencialista23, tais como humanização, vocação, ser 

mais, mas também não deixa de marca-los com o signo da contradição, 

presente em conceitos como luta, revolução e na escolha do oprimido, o 

equivalente do proletariado, para o papel principal na transformação social. 

Não obstante, nota-se que Freire conserva a crítica da alienação e mantém a 

dialética hegeliana naquilo que julga válido para a libertação e o 

reconhecimento intersubjetivos. 

 

 

4.2. Ação dialógica 

 

Freire passa então às características da ação dialógica: colaboração, 

união, organização e síntese cultural. É novamente um esquema dialético 

de intersubjetividade que descreve a colaboração, desta vez empregando a 

terminologia de Martin Buber (Eu e Tu, 1923): 

 

O eu dialógico, pelo contrário, sabe que é exatamente 

o tu que o constitui. Sabe também que, constituído por 

um tu – um não eu –, esse tu que o constitui se constitui, 

por sua vez, como eu, ao ter no seu eu um tu. Desta 

forma, o eu e o tu passam a ser, na dialética destas 

                                                           

23 Freire insiste ao longo da obra sobre seu caráter antropológico (FREIRE, 2019, p. 40; 131). 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    967 

relações constitutivas, dois tu que se fazem dois eu. 

Não há, portanto, na teoria dialógica da ação, um 

sujeito que domina pela conquista e um objeto 

dominado. Em lugar disto, há sujeitos que se 

encontram para a pronúncia do mundo, para a sua 

transformação. (FREIRE, 2019, p. 227). 

 

A colaboração é por essência dialógica. O diálogo é comunicação, 

não impõe, não manipula, não sloganiza. A comunicação dialógica com as 

massas, mediada pela realidade, permite a livre coincidência das opções, que 

distingue a adesão revolucionária da aderência ao opressor (FREIRE, 

2019, p. 228).  A adesão permite a união e a organização dos oprimidos 

baseada no testemunho de uns aos outros e da liderança a todos. Entre os 

elementos constitutivos do testemunho estão a coerência de palavra e ação, 

o risco implicado no que se testemunha, a radicalidade que estimula o 

engajamento (FREIRE, 2019, p. 241). A liberdade do testemunho é a fonte 

natural da autoridade das lideranças revolucionárias, pois a ação dialógica 

rejeita tanto o autoritarismo quanto o liberalismo. “Toda liberdade contém 

em si a possibilidade de vir a ser, em circunstâncias especiais (e em níveis 

existenciais diferentes), autoridade” (FREIRE, 2019, p. 244). 

Por fim, a síntese cultural, última característica da ação dialógica, 

não significa nenhum tipo de reconciliação última, mas a sustentação da 

unidade dialética das contradições sociais no sentido de sua contínua 

superação. Nas páginas finais da Pedagogia do Oprimido, Freire mostra 

como a educação problematizadora já é síntese cultural quando a 

investigação temática e o conteúdo programático são produzidos na relação 

entre educadores e educandos. E, além disso, a síntese é exemplificada no 

caso concreto de uma reivindicação salarial. Síntese é simultaneamente 

apoiar a reivindicação e problematiza-la como não sendo a solução da 

contradição, e sim um momento transitório dessa solução que deve ser mais 

radical. A problematização deve poder criticar a própria condição do 

trabalho estranhado, muitas vezes análogo à escravidão, e assim organizar a 

luta por sua reapropriação, recuperando a capacidade de autocriação e de ser 

mais dos homens por meio do trabalho, o qual se torna autoatividade 

(MARX, 2007, p. 72-74). 



A filosofia na Pedagogia do Oprimido 

968  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   

Inconclusão 

 

Ao realizar esta aproximação introdutória de algumas das principais 

referências filosóficas da Pedagogia do Oprimido, o presente artigo buscou 

contribuir para qualquer práxis pedagógica que se pretenda emancipadora e 

superadora da opressão social, mas também foi uma maneira singela de 

prestar homenagem ao centenário de Paulo Freire. Observamos uma 

habilidosa e potente combinação de fenomenologia, existencialismo, 

dialética e marxismo, de pensamento estrangeiro e nacional. Nesse sentido, 

além de outras tantas lacunas, fica a dívida de um maior aprofundamento 

em relação à influência da filosofia de Álvaro Vieira Pinto. O artigo termina 

na esperança por desdobramentos, pois o diálogo entre Freire e a filosofia é 

consciente de sua inconclusão. 

 

 

Referências 

 
ALTHUSSER, Louis. Por Marx. Trad. Maria Leonor F. R. Loureiro. Campinas, 

SP: Editora da Unicamp, 2015. 

ARISTÓTELES. Política. Trad. Antonio Campelo Amaral e Carlos Gomes. 

Lisboa, Vega, 1998. 

BORNHEIM, Gerd. Sartre. São Paulo, Editora Perspectiva, 1971. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Trad. José Laurênio de Melo. Rio de 

Janeiro, Editora Civilização Brasileira, 1968. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 

2019. 

FREUD, Sigmund. Escritos sobre a psicologia do inconsciente, volume II: 1915-

1920. Trad. Claudia Dornbusch... [et al.]. Rio de Janeiro, Imago, 2006. 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande e senzala: formação da família brasileira sob o 

regime de economia patriarcal. São Paulo: Global, 2003. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Fenomenologia do espírito. Trad. Paulo 

Meneses. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

HYPPOLITE, Jean. Gênese e Estrutura da Fenomenologia do Espírito de Hegel. 

São Paulo: Discurso Editorial, 2003. 

KONDER, Leandro. O futuro da filosofia da práxis. São Paulo: Expressão 

Popular, 2018. 



João Wilson Sobral Santos 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 943-969, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    969 

LÖWY, Michael. O que é Cristianismo da Libertação: cristianismo e política na 

América Latina. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo: Expressão Popular, 

2016. 

MARX, Karl. Contribuição à crítica da economia política. Trad. e introdução de 

Florestan Fernandes. São Paulo: Expressão Popular, 2008. 

MARX, Karl. A Ideologia Alemã. Trad. Rubens Enderle, Nélio Schneider, 

Luciano Cavini Mastorano. São Paulo: Boitempo, 2007. 

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos. Trad. Jesus Ranieri. São Paulo: 

Boitempo, 2008. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Trad. Renata Santini. São Paulo: n-1 Edições, 

2018. 

PINTO, Álvaro Vieira. Consciência e realidade nacional. Rio de Janeiro, 

Contraponto, 2020. 

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada. Trad. Paulo Perdigão. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2011. 

 

 

Data de registro: 25/09/2021 

Data de aceite: 01/12/2021 



970  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 970,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Anselmo Tadeu Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 971-975, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    971 

 

 Apresentação do Dossiê Colóquio Medieval 

 

 

Anselmo Tadeu Ferreira* 

 

 

Os textos que compõem o presente dossiê são versões adaptadas 

para publicação, versões estendidas ou ainda textos relacionados às 

exposições que os autores fizeram no II Colóquio de Filosofia Medieval da 

UFU, ocorrido em novembro de 2020 como parte da XXIII Semana de 

Filosofia da UFU.  

A nota triste que queremos destacar é o falecimento do professor 

Jakob Hans Josef Schneider, organizador daquele colóquio e professor de 

filosofia medieval do Instituto de Filosofia da UFU, ao qual a Revista 

Educação e Filosofia é ligada. O professor Jakob, como o chamávamos, 

faleceu no último dia do fatídico ano de 2020, ano em que todos tivemos de 

adaptar nossas atividades de ensino, pesquisa e comunicação para o modo 

remoto, com a ajuda da internet, isolados em casa que precisamos ficar por 

causa da pandemia da COVID-19; no momento em que escrevo essas linhas, 

ainda permanecemos neste modo isolado. Assim, esse conjunto de textos é 

também um testemunho de nosso esforço em manter as atividades normais 

em circunstâncias tão adversas. 

Era um projeto do professor Jakob Schneider a publicação, em 

formato de dossiê da Revista Educação e Filosofia, dos textos apresentados 

e/ou suscitados pelas comunicações dos eminentes colegas pesquisadores da 

área de filosofia medieval que se conectaram conosco entre os dias 3 a 14 

                                                           

* Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professor 

Associado da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: anselmotf@gmail.com   

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7848440877036848. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4592-

5977 Membro do Comitê Executivo do Conselho Editorial de Educação e Filosofia. 

                                                                                                                      

  

mailto:anselmotf@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7848440877036848
https://orcid.org/0000-0002-4592-5977
https://orcid.org/0000-0002-4592-5977


Apresentação do Dossiê Colóquio Medieval 

972  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 971-975, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de novembro de 2020, via RNP e transmissão simultânea pelo YouTube, 

algo que tivemos de aprender a fazer, com o sempre solícito apoio dos 

servidores técnicos do IFILO/UFU. 

Dessa forma, é como homenagem póstuma ao nosso colega que 

tomamos a cabo a organização deste dossiê que passo a apresentar. O dossiê 

consta de cinco textos de alguns dos participantes daquele evento; 

infelizmente ficamos devendo o texto do próprio professor Jakob Schneider, 

que certamente comporia com os demais, mas ao qual não tivemos acesso 

após a sua partida repentina. 

Ao final do dossiê os leitores encontrarão o obituário escrito pelos 

professores Stéfano Paschoal, do ILEEL/UFU e Lucas Nogueira Borges, do 

IFILO/UFU, companheiros diretos do professor Jakob Schneider nas lides 

do Centro Internacional de Estudos Medievais da UFU e, certamente, 

continuadores de seu trabalho. 

Sob diferentes aspectos, autores e perspectivas, os cinco textos aqui 

reunidos abordam os caminhos da filosofia medieval, especialidade de seus 

autores, no início da Idade Moderna. A filosofia esteve presente nas terras 

latino-americanas já nos princípios da era moderna, no século XVI; mas, 

sendo a atividade pedagógica monopolizada pela Igreja Católica, o ensino e 

disseminação da filosofia dependeu de instituições, autores e currículos 

ainda ligados à tradição escolástica, que alguns autores chamam de Segunda 

Escolástica. Vejamos como cada um dos textos se relaciona com esse 

aspecto, que deu unidade ao nosso Colóquio e unifica também as 

contribuições desse dossiê. 

O primeiro texto que apresentamos é do professor da Unisinos 

Alfredo Culleton, intitulado “A filosofia na primeira universidade da 

América Latina (Universidad de San Marcos 1551)”, parte de sua pesquisa 

sobre a Filosofia da época colonial, o Projeto Scholastica Colonialis. 

Ficamos sabendo que a Universidad de San Marcos, a primeira universidade 

da América Latina, fundada em 1551 situou-se no atual Peru e se constitui 

num momento fundador da filosofia em nossas terras; o artigo do professor 

Culleton propõe-se investigar sua história, seus estatutos e cronologia 



Anselmo Tadeu Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 971-975, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    973 

concentrando-se na atividade de dois intelectuais nativos: Jerónimo Valera 

(1568-1625) e Juan de Espinosa Medrano (1632-1688). 

O segundo texto do dossiê, escrito pelo professor César Ribas César, 

da Universidade Federal de São Paulo tem como título “É a metafísica uma 

ciência ‘a priori’ ou ‘a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica” 

resulta de pesquisas e tradução sobre as Disputas Metafísicas do pensador 

jesuíta Francisco Suárez. O texto do professor Cezar conta, como anexo, 

com uma contribuição crítica do professor Carlos Arthur Ribeiro do 

Nascimento, decano informal dos estudiosos em filosofia medieval do 

Brasil. Partindo de uma polêmica entre Rolf Darge e Jean-François Courtine 

sobre a natureza da Metafísica segundo Francisco Suárez (1548-1617), o 

professor Cezar analisa a afirmação de que a Metafísica, como a entende 

Suárez, é uma ciência a posteriori defendida por Darge para verificar a sua 

plausibilidade e, por consequência a plausibilidade de que a Metafísica 

possa ser entendida como uma ciência sobre o mundo real e não apenas 

sobre entes mentais. 

O terceiro texto, contribuição do professor da UFU, Fábio Baltazar 

Nascimento Júnior tem como título “Lógica, formação escolar e filosofia 

entre os jesuítas”. Nesse texto, nosso colega e professor de Lógica no curso 

de Filosofia da UFU examina a relação entre lógica e formação filosófica 

no período da ação pedagógica jesuítica, no mundo colonial do século XVI. 

Seu estudo concentra-se em esboçar um quadro da Lógica no período a partir 

de um exame da Ratio Studiorum e da obra de Pedro da Fonseca (1526-

1599), que parece orientar os demais professores através de um tratamento 

mais completo da disciplina, especialmente quanto à questões de método e, 

particularmente, o das disputationes, método tradicional de pesquisa, 

investigação e discussão da idade média. 

O quarto texto é uma contribuição internacional, da professora 

Giannina Burlando, da Universidade Católica do Chile, cujo título é “Suárez 

y la Filosofía Moderna” e também aborda o pensamento do pensador 

espanhol Francisco Suárez. A professora chilena procura nos mostrar o 

modo pelo qual o pensamento do jesuíta espanhol, geralmente considerado 

como legítimo representante da Segunda Escolástica, se comunica a modo 



Apresentação do Dossiê Colóquio Medieval 

974  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 971-975, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

de antecedente e inspirador com o pensamento moderno; o seu trabalho se 

situa nessa fronteira, já que a história não conhece começos nem rupturas 

absolutas. Em defesa de sua tese, a professora Burlando mostra como 

Suárez, nas diversas disciplinas que abordou, optou por uma investigação 

genealógica sobre as teses precedentes e, orientado pelo método de prova a 

priori, juntou dados experimentais e metafísica. Além disso, por 

incorporação da linguagem de outras ciências acaba por suscitar um inter-

relacionamento entre as diversas disciplinas, metafísica, ética, psicologia, 

medicina e direito, o que aponta um caminho que seria trilhado pelos 

filósofos da idade moderna. 

O quinto e último texto a integrar o dossiê é de autoria do professor 

Lúcio Álvaro Marques, da Universidade Federal do Triângulo Mineiro e tem 

como título “Corpus Paraensis”, situa-se também no período abordado pelos 

demais textos e no interior da investigação sobre a filosofia colonial, mas 

agora especificamente no contexto brasileiro. Convencido de que uma 

condição de possibilidade para a existência de uma filosofia é a existência 

de registros escritos que atestem, por sua vez, a existência de um 

pensamento, o professor Marques mergulha na busca, identificação e edição 

do que resta de textos produzidos para o ensino nos colégios religiosos do 

Brasil do século XVIII; se bem que a tradição filosófica originada desses 

estudos/escritos, seja pela forma seja pelo conteúdo, estivesse mais ligada 

ao modelo medieval de filosofia do que aos modelos contemporâneos da 

Europa moderna, foi possível constatar a presença da situação e das questões 

típicas da vida nos trópicos, como a escravidão e os problemas morais da 

colonização. Com isso, escreve-se um capítulo importante da história da 

educação e da filosofia colonial brasileira. 

Esperamos, com a reunião desses textos dar uma ideia do que foi o 

II Colóquio de Filosofia Medieval e registrar o estado das investigações, que 

continuam, apesar de tudo. O Centro Internacional de Estudos Medievais da 

UFU, que promoveu o Colóquio em questão e que era dirigido pelo saudoso 

professor Jakob Scheneider continuará sua incipiente, mas decidida e 

otimista missão de dar prosseguimento aos estudos de filosofia medieval. 



Anselmo Tadeu Ferreira 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 971-975, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    975 

Aos colaboradores desse dossiê, gostaria de expressar meu profundo 

agradecimento pela generosidade e simpatia com que receberam a ideia 

desde o princípio e aos leitores desses textos desejo uma experiência 

enriquecedora. 

 

 



976  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 976,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Alfredo Culleton 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    977 

 

 A filosofia na primeira universidade da América 

Latina (Universidad de San Marcos 1551) 

 

 

Alfredo Culleton * 

 

 

Resumo:  O artigo se propõe trazer a público um momento fundante da história da 

Filosofia nas Américas a partir do estudo da historia das Universidades e em 

especial a decana Universidad de San Marcos (1551), a sua fundação, 

funcionamento e legado. Neste contexto pretende igualmente apresentar dois 

notáveis intelectuais nativos que respiram o ar dessa universidade nas primeiras 

décadas: Jerónimo Valera e Juan de Espinosa Medrano. 

 

Palavras-chave: Escolástica Ibero-americana; São Marcos; Universidades; 

Filosofia Latinoamericana 

 

 

Philosophy at Latin America's First University (Universidad de San Marcos 

1551) 

 

Abstract: The article aims to bring to the public a foundational moment in the 

history of Philosophy in the Americas, based on the study of the history of 

Universities and, in particular, the dean Universidad de San Marcos (1551), its 

foundation, functioning and legacy. In this context, it also intends to present two 

notable native intellectuals who lived the atmosphere of that university in those first 

decades: Jerónimo Valera and Juan de Espinosa Medrano. 

 

Key words: Ibero-American Scholasticism; San Marcos; Universities; Latin 

American Philosophy 

 

                                                           

* Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS). 

Professor titular da Universidade do Vale do Rio dos Sinos (UNISINOS). E-mail: 

culleton@unisinos.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1692292875405642. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-2036-1025. Bolsista de Produtividade em Pesquisa do CNPq. 

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63274  

  

mailto:culleton@unisinos.br
http://lattes.cnpq.br/1692292875405642
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63274
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63274


A filosofia na primeira universidade da América Latina (Universidad de San Marcos 1551) 

978  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Filosofía en la Primera Universidad de América Latina (Universidad de San 

Marcos 1551) 

 

Resumen: El artículo se propone acercar al público un momento fundacional de la 

historia de la Filosofía en América a partir del estudio de la historia de las 

Universidades y en particular de la decana Universidad de San Marcos (1551), su 

fundación, funcionamiento y legado. En ese contexto, también pretende presentar a 

dos destacados intelectuales nativos que respiran el aire de esa universidad en las 

primeras décadas: Jerónimo Valera y Juan de Espinosa Medrano. 

 

Palavras clave: Escolástica Iberoamericana; San Marcos; Universidades; Filosofía 

Latinoamericana 

 

 

I - Introdução 

 

O objetivo deste trabalho é, no âmbito do Projeto Scholastica 

Colonialis, dar continuidade ao estudo das fontes filosóficas de origem 

desenvolvidas nas Américas entre os séculos XVI e XVIII; Neste contexto, 

faz-se necessária a reconstrução histórica das instituições acadêmicas que o 

tornam possível, entre as quais priorizamos as universidades, visto que são 

elas que organizam e sistematizam os estudos filosóficos por excelência, 

mesmo quando desenvolvidos por religiosos, o que é nem sempre é o caso. 

Nesse universo, é necessário saber não só quem são os autores e 

suas obras, mas também, para melhor compreendê-los e aproveitar melhor 

esses textos, para entender em que contexto histórico e conceitual esse 

discurso se dá. A atividade acadêmico-filosófica correspondente ao período 

colonial constitui um tema de pesquisa que ainda não foi realizado. A 

tradução e o estudo das fontes correspondentes a esta fase da nossa cultura 

filosófica, por estar intimamente ligada à cultura clássica grega e latina, 

assim como aos autores medievais, não só merece uma atenção especial mas 

também diz respeito ao conhecimento do nosso passado filosófico 

academico.  

Embora fosse desejável, devido ao vasto material disponível, fazer 

um estudo mais completo do que indica o título da obra, neste caso não 

poderíamos ir muito além da reconstrução da fundação das primeiras 



Alfredo Culleton 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    979 

universidades latinoamericanas, dando especial atenção à de San Marcos, e 

a dois ilustres professores que respiram a atmosfera filosófica dessas 

primeiras décadas da fundação, que são Jerónimo Valera e Juan de Espinosa 

Medrano. 

 

 

II - A Universidade nas Américas 

  

Veremos, em primeiro lugar, embora de maneira geral, as 

universidades que nasceram na América Latina durante o domínio espanhol, 

seguindo a ordem cronológica de fundação, pontifícia ou real, segundo seu 

documento de ereção. 

No século XVI, primeiro século universitário na América, temos a 

Decana, a Universidade de Santo Domingo, na Ilha Espanhola (atual Santo 

Domingo), que nasceu pontífice em 1538, com os privilégios de Alcalá e 

Salamanca, e em o impulso da Ordem dos Pregadores. 

As grandes, oficiais e principais de Lima e do México, no Peru e na 

chamada Nova Espanha, nasceram reais, com cédula real expressa em 1551. 

Em seguida, obtiveram a confirmação pontifícia em 1571 e 1595, 

respectivamente. 

As outras fundações do século XVI também obtiveram documento 

de ereção próprio e específico: a Universidade de La Plata, Charcas ou 

Chuquisaca (Sucre-Bolívia), a Universidade de Santiago de La Paz, em 

Santo Domingo, a Tomista de Santa Fé, no Novo Reino de Granada 

(Bogotá-Colômbia), dos dominicanos, e de San Fulgencio (Quito-Equador), 

dos agostinianos. A Universidade de La Plata (1552) e a de Santiago de La 

Paz (1558) nasceram reais, ao estilo dos majores e com os privilégios de 

Salamanca. La Tomista (1580) e San Fulgencio (1586) surgiram como 

pontifícios, mas com passe real. Eram do tipo convento-universidade ou 

colégio-universidade, e como tal funcionava também a de Santiago de la 

Paz, dentro da Companhia de Jesus. 

O século XVII se destaca pela quantidade do tipo conventual ou 

colégio-universitário: o de Nuestra Señora del Rosario (1619), no convento 



A filosofia na primeira universidade da América Latina (Universidad de San Marcos 1551) 

980  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

dominicano de Santiago do Chile; e da Companhia de Jesus, com privilégios 

gerais de graduação, os seguintes: La Javeriana de Santa Fé (1621), La de 

Córdoba (1621), San Francisco Xavier de Charcas ou Chuquisaca (1621), 

San Miguel em Santiago do Chile ( 1621), San Gregorio Magno em Quito 

(1621), e o de Mérida de Yucatán (1621-22); Tudo pontifício, mas com um 

placet real. Seguindo este modelo estão Santo Tomás de Quito (1681), San 

Antonio Abad de Cuzco (1683) e San Nicolás, dos agostinianos em Santa Fé 

(1694); de caráter estritamente real, e com posterior reconhecimento 

pontifício: os de San Carlos de Guatemala (real em 1676 e pontifício em 

1687) e o de San Cristóbal de Huamanga (Ayacucho-Peru) (real em 1680 - 

pontifício em 1682) 

Em 1600 já existiam mais de 20 universidades, com reconhecimento 

real e pontifício, e com os mesmos privilégios de Salamanca e Alcalá, não 

apenas para conceder graus (bacharelado, graduação, mestre e doutor), mas 

relativo à autonomia e direitos de gestão, e privilégios dos graduados 

egressos, bem como bibliotecas que nada deixavam a desejar às suas 

universidades de origem. 

As Universidades de Havana, Caracas, Santiago do Chile, Buenos 

Aires, San Francisco Javier de Panamá, San José de Nueva Granada, 

Concepción de Chile, Asunción del Paraguay, Guadalajara, são do século 

18 e não têm mais Salamanca e Alcalá como um modelo, mas San Marcos. 

Como esta é a Decana das Américas, faremos uma breve reconstrução de 

sua identidade. 

 

 

III - A universidade de San Marcos 

 

No Capítulo Provincial da Ordem de Santo Domingo, realizado em 

Cuzco em julho de 1548, Frei Tomás de San Martín levantou a necessidade 

de fundar um Studium generale em Lima. O capítulo concordou em iniciá-

lo nos claustros do convento de Santo Domingo da referida cidade e elegeu 

em 10 de dezembro de 1549 Frei Tomás de San Martín e ao Capitão 

Jerónimo de Aliaga, procuradores na corte de Madrid; de modo que 



Alfredo Culleton 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    981 

solicitaram ao Monarca a criação deste studium que deveria funcionar no 

referido convento. Com este acordo e disposição comunal passou a 

funcionar, e é aí que alguns autores consideraram como a data da fundação 

da Universidade de Lima o ano de 1549. 

Por Real Cédula concedido em Valladolid em 12 de maio de 1551 

Carlos I da Espanha e V da Alemanha estende a Cédula de Fundação do 

Estudo Geral e da Universidade de Lima no convento de Santo Domingo, 

com o nome de Real e Pontifícia Universidade de Lima e desta maneira fica 

estabelecida a primeira das universidades no continente americano. 

Em 1552, o Capítulo Provincial da Ordem de Santo Domingo de 

Lima acordou a criação das Cátedras de Gramática; Retórica, Artes; 

Teologia; Língua latina e quíchua; se designou Regente de Estudos ao Padre 

Rafael Segura, Catedrático de Prima Teologia. 

Em 2 de janeiro de 1553, este Studium generale foi inaugurado na 

casa capitular do Convento do Rosário. A Universidade, que deveria ser o 

principal centro de cultura do vice-reino peruano, foi assim legitimamente 

constituída, portadora da verdade, da civilização e do progresso. O primeiro 

Reitor foi Fray Juan de la Roca, Prior da Ordem de Santo Domingo. Nos 

primeiros anos, a Universidade se adaptou às características da época em 

que foi fundada. A Universidade começou suas atividades com recursos 

limitados. Assim, os primeiros mestres, da Ordem dos Pregadores, 

colaboram sem cobrar qualquer remuneração por seus serviços. O 

desenvolvimento dos estudos obedeceu aos padrões universitários da 

metrópole, especificamente de Salamanca. Se começava com filosofia na 

Faculdade de Letras, como propedêutica para qualquer carreira. As 

principais faculdades que funcionaram foram Teologia e Direito Canônico. 

A universidade outorgava os graus de Bacharel, Licenciado, assim como 

Doutor e Mestre. Quanto ao governo e à administração universitária, eram 

dirigidos pelo reitor, quatro consiliarios (dois doutores antigos e dois 

bacharéis recém-formados), um secretário, um encarregado mor ou 

tesoureiro e dois zeladores encarregados do funcionamento disciplinar da 

Universidade. Para resolver as questões mais importantes, se reunia o 

claustro, formado pelos catedráticos e graduados de San Marcos, embora 



A filosofia na primeira universidade da América Latina (Universidad de San Marcos 1551) 

982  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

não exercessem a docência. Nas etapas pelas quais passou a Universidade, 

no período que vai de 1553 a 1571, os reitores foram, ao mesmo tempo, os 

priores da Ordem Dominicana. Muito em breve o Studium generale 

começaria a servir de cenário de luta entre doutores leigos e catedráticos 

religiosos. 

Os estudos durante os primeiros anos não sofrem interrupções nem 

dificuldades maiores. A partir de 1564 surgiu um movimento para pedir ao 

Rei a retirada da universidade do convento de Santo Domingo, que até então 

tinha um caráter semelhante a Salamanca onde predominava o pensamento 

mais aberto de Santo Tomás de Aquino, onde os primeiros criollos (filhos 

de Ibéricos e naturais das Américas)  começam a formação nas Artes 

Liberais. 

Em 11 de maio de 1571, a Real Audiência autorizou os doutores e 

mestres da Universidade, a seu pedido, a escolher livremente um reitor e, 

após a votação, resulta eleito o Doutor Pedro Fernández de Valenzuela; 

prefeito de Corte e Crime do Tribunal Real. A Ordem de Santo Domingo 

solicitou a nulidade desta eleição e pela força foi impedida a realização de 

atos universitários nos claustros; Por isso, a Audiência por decisão de 25 de 

julho do mesmo ano ordenou que, temporariamente, fossem celebradas na 

Catedral; pela Bula do Papa Pio V, de 15 de julho de 1571, foi confirmada 

a fundação da Universidade de Lima; com os mesmos privilégios dos de 

Salamanca e acrescentando ao seu ditado da Universidade Real o de 

Pontifícia.  

O primeiro Reitor secular foi Pedro Fernández de Valenzuela; 

apresentou as primeiras Constituições e Estatutos em 11 de outubro de 1571. 

Por decreto real emitido em Madrid em 30 de dezembro do mesmo ano, o 

Rei Felipe II aprovou as disposições do Vice-Rei, a Real Audiência de Lima, 

a respeito do Reitorado da Universidade e dispôs que ocupasse um lugar 

independente e próprio fora do Convento. 

 

 

 

 



Alfredo Culleton 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    983 

IV - Vice-rei Toledo e a secularização da Universidade de San Marcos 

 

Quando Francisco de Toledo, quinto vice-rei do Peru, chegou a 

Lima, teve que enfrentar os novos problemas que surgiram e, pensando que 

a ordem colonial deveria nascer da observância das necessidades dos 

indígenas e dos espanhóis, quis conhecê-los pessoalmente e iniciar uma 

viagem pelas terras do vice-reinado, que durou cinco anos. Seu esforço tenaz 

traduziu-o nas Ordenanças1. Ao vice-rei Toledo deve a Universidade sua 

autonomia e sustentabilidade econômica. Por isso, no decorrer dos anos 

coloniais, a Universidade sempre viu no nome de Toledo “o esforço criativo 

e a inteligência voltada para o futuro”. O seu trabalho "haveria de imprimir 

uma marca muito profunda na história de Lima ... Reorganizou a 

Universidade e dotou-a de rendimentos e de leis, sendo o tutor do direito 

universitário de Lima, com base na tradição de Salamanca." Ele teve o 

cuidado de aumentar os estudos de San Marcos. As cadeiras de Gramática e 

Língua Indígena foram instituídas; três de Filosofia; um da Sagrada 

Escritura; três das Leis e duas de Cânones.  

No período de 1553 a 1571 o número de estudantes foi aumentando 

e foram ingressando "frades de outras Ordens, clérigos e leigos de diferentes 

profissões, em particular juristas, médicos e mestres em artes. Começa então 

a predominar um outro ponto de vista diferente àquele dos dominicanos, fato 

que acabaria por desencadear divergências e a primeira reforma 

universitária ”2. Em Segóvia, em 19 de outubro de 1565, o rei assinou um 

decreto real ordenando ao presidente da audiência real e aos auditores que 

abrisse uma investigação sobre a situação da Universidade, se deveria ser 

feita uma nova e em que lugar. Toledo não desconhecia as denúncias 

internas da universidade e se posiciona ao lado dos que lutam pela sua 

independência, entre eles: o arcebispo, o conselho e a audiência. Expõe ao 

Rei a comodidade de fundar uma Universidade autonoma, com prédio 

                                                           

1 RODRIGUEZ CRUZ, A. Salmantica docet. La proyección de la Universidad de Salamanca 

en Hispanoamérica. Salamanca, Universidad de Salamanca, 1977, p. 204. 

2 Idem., p. 207. 



A filosofia na primeira universidade da América Latina (Universidad de San Marcos 1551) 

984  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

próprio. Em Auto, de 11 de maio de 1571, a audiência autorizou o claustro 

da universidade a proceder à eleição de reitor leigo. No dia 21 de junho do 

mesmo ano, o público ratificou novamente a ordem, exigindo que em caso 

de dificuldade os diplomas fossem dados na igreja catedral. Membros do 

claustro da Ordem Dominicana também foram convocados3.  

Desde 1574 já está registado o seu funcionamento no antigo 

convento de San Agustín, onde inicia a sua vida independente a partir da 

Ordem dos Pregadores e com instalações próprias, nas quais foi sorteado o 

nome do seu patrono, San Marcos. Em 1576 mudou-se para o edifício San 

Juan de la Penitência, local cedido pelo vice-rei Toledo, e onde se radicou 

por mais tempo, até o final do período hispânico e início do período 

republicano. Na segunda metade do século XIX foi transferido para o antigo 

Convictorium de San Garios, onde celebrou seu quarto centenário. Nessa 

época, teve início a construção da cidade universitária, na Avenida 

Venezuela, onde hoje funciona4. Reunido em pleno claustro e em escrutínio 

secreto, foi eleito reitor o Dr. Pedro Fernández de Valenzuela. Os frades 

foram assim eliminados do cargo de reitor. A partir de 1581, a alternativa 

anual entre clérigos e leigos foi aprovada. O reitor pode ser reeleito pelo 

claustro. Para um terceiro mandato anual, era necessária a ratificação do 

vice-rei, na qualidade de vice-patrono da Universidade. Durante a gestão do 

primeiro reitor secular, as constituições e portarias da Universidade foram 

aprovadas em 11 de outubro de 1571, por ordem do vice-rei Toledo 

(anteriormente era regida pela "ratio studiorum da Ordem dos Pregadores"), 

consistiam em 43 estatutos, neles se via a pegada de Salamanca: as 

                                                           

3 EGUIGUREN, L. A.: Historia de la Universidad. Lima, Universidad Nacional Mayor de San 

Marcos, 1951, p. 170. RODRIGUEZ CRUZ, A.: Op. cit.. p. 205. Consúltese también a Barreda 

Laos, F.: Vida intelectual del Virreinato del Perú. Lima, Universidad Nacional Mayor de San 

Marcos, 1964 y VALCARCEL, D., San Marcos. Universidad Decana de América. Lima, 1968, 

p. 22. 

4 Cf. EGUIGUREN, L. A. Historia de la Universidad, t. I, 1951, p. 86; RODRIGUEZ CRUZ, 

A. Historia de las Universidades Hispanoamericanas. Bogotá, Patronato Colombiano de Artes 

y Ciencias e Instituto Caro y Cuervo, 1972, t. I, p. 199. Consúltese especialmente a 

VALCARCEL, D., El actual edificio de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Lima, 

1951. P. 189. 



Alfredo Culleton 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 977-985, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    985 

Constituições de Martinho V, base de toda a legislação universitária de 

Salamanca, e os Estatutos de 1538, com as reformas de Covarrubias de 

1561. Era uma Salamanca em miniatura. Essas constituições foram 

aperfeiçoadas e ampliadas por Toledo, que promulgou as reformadas em 23 

de janeiro de 1578, e que serviriam de base para as subsequentes 

promulgadas em 22 de abril de 1581, não impressas até 1602. Estas últimas 

foram elaboradas na ocasião da visita que Toledo mandou fazer de dois 

membros do claustro, Frei Pedro Gutiérrez Flores, da ordem de Alcántara, e 

reitor de meados de 1580 a 1581, e o Dr. Diego de Zúñiga, prefeito do crime. 

Estas constituições foram os que governaram a vida acadêmica por mais 

vez, durante o resto do período hispânico, com ligeiras edições posteriores. 

 

 

Data de registro: 16/09/2021 

Data de aceite: 20/12/2021 



986  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 986,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    987 

 

 É a metafísica uma ciência a priori ou a 

posteriori’? Suárez e a fundamentação da metafísica 

 

 

Cesar Ribas Cezar* 

 

 

Resumo: Contra a interpretação de François Courtine, Rolf Darge afirma que para 

Francisco Suárez a metafísica é uma ciência que trata do ente entendido não como 

aquilo que pode ser objeto para a mente humana, mas como aquilo que é apto a 

existir de fato. A metafísica seria uma ciência real, entre outras razões, porque ela é 

uma ciência a posteriori. Este artigo pretende verificar melhor a afirmação de que a 

metafísica de Suárez é uma ciência a posteriori. Pois, se de fato for assim, a 

interpretação realista que Rolf Darge oferece da metafísica de Suárez adquire maior 

plausibilidade. 

 

Palavras-chave: Objeto da Metafísica; Empirismo; Realismo 

 

 

Is metaphysics an a priori or an a posteriori Science? Suárez and the 

foundation of metaphysics 

 

Abstract: Against the interpretation of François Courtine, Rolf Darge affirms that 

for Francisco Suárez metaphysics is a science that deals not with being as that which 

can be an object for the human mind, but with being as that which is apt to actually 

exist. Metaphysics would be a real science, among other reasons, because it is a 

posteriori science. This article aims to verify the claim that Suárez's metaphysics is 

a posteriori science. If this is so, the realistic interpretation that Rolf Darge offers 

of Suárez's metaphysics acquires greater plausibility.  

 

Key-words: Object of Metaphysics; Empiricism; Realism 

                                                           

* Doutor em Filosofia, Teologia Católica, Filologia Clássica pelo Rheinische Friedrich-

Wilhelms-Universität Bonn. Professor adjunto da Universidade Federal de São Paulo 

(UNIFESP). E-mail: cesarcezar@hotmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7271203922331848. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6508-2359.  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63276    

  

http://lattes.cnpq.br/7271203922331848
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63276
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63276


É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

988  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

La métaphysique est-elle une science a priori ou a posteriori ? Suárez et le 

fondement de la métaphysique. 

 

Résumé: Contre l'interprétation de François Courtine, Rolf Darge affirme que pour 

Francisco Suárez la métaphysique est une science qui traite de l'étant compris non 

comme ce qui peut être un objet pour l'esprit humain, mais comme ce qui est 

susceptible d'exister réellement. La métaphysique serait une vraie science, entre 

autres raisons, car c'est une science a posteriori. Cet article vise à mieux vérifier 

l'affirmation selon laquelle la métaphysique de Suárez est une science a posteriori. 

S'il en est ainsi, l'interprétation réaliste que propose Rolf Darge de la métaphysique 

de Suárez acquiert une plus grande plausibilité.  

 

Mots-clés: Objet de la Métaphysique; Empirisme; Réalisme 

 

 

Introdução  

 

François Courtine sugere em seu estudo ‘Suarez et le système de la 

metaphysique’ que o ser real é reduzido pelo doutor Exímio ao ser objetivo, 

isto é, ao mero poder ser objeto para uma mente, ao mero ser cogitado; 

assim, seria um ente real mesmo um ente forjado pela mente humana, um 

fictum; a metafísica teria ‘secretamente’ deixado de ser uma ciência sobre o 

‘ser real’ e se tornado uma ciência sobre o ‘ser objeto’1. Esta interpretação, 

como Rolf Darge coloca, sugere que para Suárez a metafísica não trata do 

ente ‘real’, mas do ente ‘objetivo’, isto é, do ente como uma estrutura 

                                                           

1 COURTINE, Jean-François. Suarez et le système de la metaphysique. Paris. 1990. p. 186 

‘Suarez identifie l’esse essentiae avec l’esse reale, lui-même interprété comme l’esse 

objectivum.’; p.264: ‘ “Avoir entité”, c’est-à-dire “realité”, voilá assúrement le propre de l’étant 

réal, lequel, notons le bien, pour Suárez comme pour Clauberg , désigne d’abord ce qui peut 

être (posse esse), et non point l’être effectif (…); or, précisement l’étant réal , abstraction faite 

de l’exercice de l’existence, ne peut se definer que de et à partir de l’objectité, ou du degré zéro 

de l’objectité, qu’est le être du fictum , l’esse comme cogitari’; pp. 264-265: ‘(…) on peut se 

demander si la métaphysique générale comme ontologie, institueé par Suarez (…) n’est pas 

secrètement sous-tendue par une onto-logique de l’object en général (etwas), de telle sorte que 

le premier ici serait (...) l’être en sa pure et simple objectité?’.     



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    989 

intramental2. A metafísica não trataria propriamente das propriedades, 

causas e tipos fundamentais das coisas reais fora da mente humana, mas sim 

daquelas estruturas subjetivas fundamentais do ‘ser objeto’ para a mente 

humana. A metafísica trataria de tudo aquilo que é pensável sem 

contradição, isto é, de tudo aquilo que pode ser objeto para a mente humana 

e, portanto, seria implicitamente uma ciência sobre o objeto da mente 

humana3. Esta interpretação buscaria confirmar em Suárez uma hipótese 

histórica, delineada por Heidegger e Gilson, segundo a qual a metafísica 

sofreu a partir de Duns Escoto, passando por Suárez, Leibniz e Wolff, um 

processo de subjetivação que termina em Kant, no qual ela deixa de ser 

ciência do ente real e é transformada numa ciência sobre o que pensável e, 

portanto, numa ciência sobre estruturas a priori do pensamento e 

conhecimento humano 4. 

Rolf Darge, porém, coloca-se contra esta interpretação e sustenta 

que para Suárez a metafísica trata do ente ‘real’ e não do ente como objeto 

do pensamento humano.5 Os conteúdos intencionais de nossos conceitos, os 

                                                           

2 DARGE, Rolf. ‘Suárez on the Subject of Metaphysics’. P.93 : ‘Many scholars hold that, for 

Suárez, the subject of metaphysics is not ‘real’ but ‘objetive being’, in the sense of an inner-

mental-objetive structure’.  

3 Idem, Ibidem p. 94: ‘Suárezian metaphysics turns out to be theory of the ‘super-

transcendental’  objectivity, concerning that which is logically possible (possible logicum), 

thinkable without contradiction (cogitabile) …’. 

4 Idem, ibidem p. 94.: ‘The guiding interest of this interpretation is directed towards the 

confirmation of a specific scheme of the development of metaphysics from the late middle ages 

to modernity. According to this sheme – inspired by Heidegger, but outlined first by Gilson in 

his famous study of the history of the question of being – a line of development of metaphysical 

thought may be drawn from Scotus to Suárez, then from Suárez to the seventeenth-century 

school of metaphysics, and from this to Leibniz, Wolff, and finally, to Kant.  This development 

may be characterized as a way of rationalization, subjetivication, and epistemological 

orientation of metaphysical thought. It leads to a destruction or overcoming (‘sublation’) of 

metaphysic, understood as doctrine of being. At the road’s end stands modern ontology as a 

mere ‘onto-logic’, which prepares the reversal of Kant’s transcendentalism’.  

5 Idem, ibidem. p. 93: ‘Against this view, following a closer examination of the ontological 

status that Suárez assigns to the so called ‘objective concept of being’ (conceptus objetivus 

entis), Jorge Gracia has argued in favour of a ‘realistic’ conception of metaphysics in Suárez. ‘. 

Idem, ibidem, p. 96.‘Suárez does not intend to transcend the Aristotelian science of being 

towards a theory of the super-transcendental object of thought(…)’. 



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

990  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

chamados ‘conceitos objetivos’, não seriam separados da realidade concreta 

das coisas, mas seriam as próprias coisas ou o conteúdo real das próprias 

coisas6. Haveria nas coisas contingentes do mundo empírico algo de 

necessário, que as torna objetos possíveis de uma ciência necessária; a 

metafísica consideraria as coisas contingentes enquanto ente, revelaria as 

estruturas necessárias do ente real enquanto tal e teria como referência a 

existência independente do pensamento7. Isto seria confirmado pelo fato da 

metafísica ser uma ciência a posteriori, que só pode descobrir e explicar as 

estruturas necessárias do ente real através de uma análise dos conceitos, os 

quais foram todos obtidos a partir da experiência8.  

A interpretação de Rolf Darge me parece mais plausível, tendo em 

vista o fato de Suárez ter explicitamente colocado a questão sobre o objeto 

da metafísica no início de suas ‘Disputas Metafísicas’, de ter rejeitado a tese 

de que a metafísica trata também de entes de razão – isto é daquilo que pode 

ser pensado, mas não pode existir fora da mente humana - e de ter sustentado 

que a metafísica trata do ente real enquanto tal – isto é daquilo que é apto a 

existir fora da mente humana9.  

                                                           

6 Idem, ibidem, p. 111 : ‘ (...) the objective concept is not a separate form apart from the concrete 

reality of things , but is the concrete thing, or the real content of the thing itself(….)’.  

7 Idem, ibidem, p. 119. ‘According to this view, contingent existing things of the empirical 

world have something necessary wherein they can be objects of the science of being. 

Conversely, this means that the science of being, by considering the contingent thing as being, 

concentrates on its quidditative formal structure, by which it is necessarily oriented towards an 

existence independent from thought, (…)’.  

8 Idem, ibidem, p. 119: ‘This necessary structure, however, cannot be detected and explicated 

in any other way than by an a posteriori reasoning, which starts from experience and from an 

analysis of our empirical concepts of real things, for ‘all our knowledge begins with sensual 

perception’.’  

9 SUAREZ, Francisci. Disputationes metaphysicae. In:  SUAREZ, Francisci. Opera Omnia. 

Paris: Vivés. 1861. T. XXV e XXVI. (Abreviação: DM 1,1,6 = Disputationes Metaphysicae, 

Disputa 1, seção 1, paragrafo 6) Disputa 1, : ‘Sic igitur, quamvis haec scientia multa consideret 

de entibus rationis, nihilominus merito excluduntur ab objetcto per se et directe intento (...)’; 

DM  1,1,26: ‘Dicendum est ergo, ens in quantum ens reale esse objectum adaequatum huius 

scientiae’;  DM 2,4,14 :’Quod vero essentia aut quidditas realis sit, intelligi non potest sine 

ordine ad esse et realem entitatem actualem; non enim aliter concipimus essentiam aliquam, 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    991 

Neste texto, entretanto, pretendo verificar mais especificamente 

aquele argumento que aparece muito rapidamente no texto de Darge. Como 

vimos acima, ele sugere que a metafísica é para Suárez uma ciência sobre o 

‘real’ e não meramente sobre o ‘objetivo’, porque ela é para Suárez uma 

ciência a posteriori. Esta sugestão é bastante plausível. Com efeito, é 

possível traçar um paralelo entre este raciocínio e o pensamento de Kant. 

Pois parece que para este a metafísica deixa de ser a ciência do real para se 

tornar uma ciência sobre as estruturas a priori da mente humana, justamente 

porque para ele a metafísica não poderia ser uma ciência a posteriori10. Com 

efeito, se a metafísica é composta de proposições necessárias e universais e 

se, como destaca Norman Kemp-Smith, um pressuposto fundamental do 

pensamento de Kant é que a universalidade e a necessidade não podem ser 

alcançadas através de nenhum processo que seja empírico, então é plausível 

concluir que não há uma ciência metafísica que trata do real fora da mente 

humana, mas no máximo uma ciência que trata daquilo que a mente a priori 

exige para algo ‘ser objeto’ para ela11. Assim também, em sentido contrário, 

se as proposições necessárias e universais da metafísica forem derivadas em 

última instância da experiência, é plausível concluir que ela trata das 

estruturas necessárias do ente real.  

Neste texto, portanto, pretendo verificar se de fato e em que sentido 

a metafísica é para Suárez uma ciência a posteriori. Assim, vou primeiro 

expor resumidamente como exemplo de dedução metafísica sua 

demonstração da existência de Deus, destacando algumas das proposições 

                                                           
quae actu non existit, esse realem, nisi quia talis est, ut ei non repugnet esse entitatem actualem, 

quod haber per actualem existentiam(...)’.  

10 Immanuel Kant. Critica da Razão Pura. Lisboa. 1989. B 18 : ‘Na metafísica (...) deve haver 

juízos sintéticos a priori (...). A metafísica, pelo menos em relação aos seus fins, consiste em 

puras proposições sintéticas a priori.’    

11 Norman Kemp Smith. Commentary to Kant’s “Critique of Pure Reason’. Amherst. 1999. P. 

xxxiii: ‘The fundamental pressuposition upon which Kant’s argument rests (…) is that 

universality and necessity cannot be reached by any process that is empricial in character. By 

way of this initial assumption Kant arrives at the conclusion that the a priori, the distinguishing  

characteristics of which are universality and necessity , is not given in sense but imposed by the 

mind (…)’. 



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

992  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

que nela aparece a título de exemplo; em segundo lugar, vou mostrar em que 

sentido estas proposições são ditas a priori, mostrando como podem ser 

reduzidas a uma explicação ou análise do conceito ‘ente’; em terceiro lugar, 

vou mostrar como o conceito ‘ente’ é derivado em última instância da 

experiência, apresentando alguns elementos de sua teoria do conhecimento.  

 

 

I 

 

Nas Disputas 28 e 29 Suárez busca demonstrar a existência de Deus, 

entendendo a palavra ‘Deus’ como ente necessário único. Farei uma 

exposição simplificada desta demonstração com o intuito de destacar 

algumas proposições que nela aparecem para usá-las como exemplos de 

proposições metafísicas e depois mostrar em que sentido elas são a priori e 

em que sentido a posteriori.  

Constatamos na experiência que há entes que não existem por si 

mesmos, mas a partir de outro. Com efeito, constatamos coisas que não 

existiam e passaram a existir. Ora, antes de existirem, estas coisas não eram 

nada e no nada não poderia haver algo que tivesse a capacidade de produzir 

alguma coisa. Uma coisa, portanto, não pode produzir a si mesma. Assim, 

se uma coisa não existia e passou a existir, então já existia algo antes que 

tinha alguma capacidade de comunicar a existência para aquilo que foi 

produzido. Constatamos, portanto, na experiência que há entes que existem 

a partir de outros entes12.  

Entretanto, se há entes que surgiram a partir de outros entes pré-

existentes, este outro ente pré-existente, por sua vez, pode também ser um 

                                                           

12 DM 28,1,6: ‘manifestum est, multa esse entia, quae habent esse communicatum ab alio, quae 

non existerent, nisi ab alio esse reciperent, ut experientia ipsa satis probat.’; DM 28, 1. 6: ‘(...) 

non potest idem efficere seipsum’; DM 29,1,20: ‘(...) nihil potest efficere se. Nam res quae fit 

per effectionem acquirit esse: res autem, quae facit aut producit, supponitur habere esse, et ideo 

claram repugnantiam involvit, quod idem faciat se ipsum: prius enim, quam res sit, non potest 

esse in actu formali vel virtuali ad faciendum se(...)’;‘quod autem efficitur, non supponitur esse, 

sed potius supponitur non esse, antequam fiat; in ipso autem non esse non potest esse virtus ad 

efficiendum se(...)’. 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    993 

ente que não existe por si, mas cuja existência ele recebeu de um terceiro. 

Não se pode, porém, seguir ao infinito numa cadeia de entes que só existem 

por que recebem sua existência de outro, isto é, não se pode ir ao infinito 

numa cadeia de entes dependentes. Deve haver pelo menos um ente que 

existe por si, isto é, deve haver pelo menos um ente necessário e 

independente. Com efeito, uma cadeia infinita de entes dependentes seria 

um conjunto composto de um número infinito de membros todos eles 

dependentes. Caberia então perguntar: seria este o conjunto composto por 

um número infinito de membros dependentes necessário e independente? 

Evidentemente que não, pois o ser do conjunto não é distinto do ser dos 

membros do conjunto. Se todos os membros-indivíduos de um conjunto são 

dependentes, então o conjunto como um todo é dependente. Assim, não se 

pode negar a existência de pelo menos um ente independente e necessário. 

Com efeito, ao se negar a existência de pelo menos um ente necessário, 

supõe-se que haja uma série infinita de entes dependentes, recebendo cada 

um dos quais recebendo sua existência do ente anterior ao infinito. Supõe-

se, portanto, que de fato existe um conjunto infinito de entes dependentes. 

Mas deste modo também o conjunto como um todo é dependente para 

existir. Assim, se este conjunto de fato existe, ele recebeu sua existência de 

algo exterior a ele. Portanto, deve ser afirmada a existência de pelo menos 

um ente independente e necessário exterior ao conjunto infinito de entes 

dependentes13. 

Entretanto, só pode haver um único ente necessário. Com efeito, se 

fosse possível mais do que um ente necessário, então seria possível um 

número infinito de entes necessários. Com efeito, se houvesse uma espécie 

                                                           

13 DM 28,1,6: ‘Rursus est evidens non omnia entia posse esse huiusmodi, nam, si omnia 

individua alicujus speciei sunt ab alio, necesse est etiam totam speciem ab alio esse, quia nec 

species existit nisi in individuo, neque individua habent alium modum connaturalem recipiendi 

esse, nisi quem species postulat.’; DM 29,1,28: ‘si omne ens, divisive seu distributive sumptum, 

esset dependens et factum, etiam collectio omnium entium esset dependens et facta(...) non 

enim alia ratione potest esse dependens aliqua collectio entium, nisi quia in ea nullum est ens, 

quod non dependeat; ergo si tota collectio [entium] etiam esse non potest dependens, ut 

ostensum est, necesse este esse in illa collectione [entium] aliquod ens omnino independens et 

non factum’.  



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

994  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

‘ente necessário’, por que haveria nela somente dois ou três ou quatro 

indivíduos? Por que não haveria nela um número infinito de indivíduos? 

Assim, se for possível mais do que um ente infinito, então é possível um 

número infinito de entes necessários. Mas se um ente necessário é possível, 

então ele de fato existe. Um ente necessário não pode existir a partir de 

outro, mas só por si mesmo. Assim, a possibilidade de ele ser só pode surgir 

de si mesmo. Assim, ele só é possível, porque de fato existe. Assim, se fosse 

possível um número infinito de entes necessários, existiriam de fato um 

número infinito de entes necessários, o que ninguém admite. Há, portanto, 

um único ente necessário14.  

Nesta versão simplificada da demonstração da existência de Deus 

de Suárez três proposições se destacam: ‘uma coisa não pode produzir a si 

mesma’, ‘o ser do conjunto não é distinto do ser dos membros do conjunto’ 

e ‘se um ente necessário é possível, então ele de fato existe’. Tomando estas 

três proposições como exemplos, buscarei mostrar em seguida em que 

sentido estas proposições podem ser ditas a priori e depois como elas são 

em última instância a posteriori.  

 

 

II 

 

Na Disputa I, seção 3 Suárez diz que a metafísica é uma ciência no 

sentido aristotélico da palavra, isto é, ‘um conhecimento ou hábito que 

proporciona um conhecimento certo e evidente das coisas necessárias pelos 

princípios e causas delas, se for ciência perfeita e a priori15. Ela é, portanto, 

                                                           

14 DM 29,3,15: ‘Non est major repugnantia quod sint possibilia illa duo individua, quam tria vel 

quatuor, vel in quolibet alio numero(...), si ergo duo entia improducta, solo numero disticta, 

essent possibilia, essent et tria et quatuor, et sic in quolibet numero. Quot autem essent 

possibilia, tot necessario essent, nam in his maxime verum habet illud axioma: in aeternis idem 

esse et posse; nam, si sunt per se necessaria entia, non est in eis posse esse, sed actu esse; non 

ergo sistere possemus in aliquo numero finto talium entium. (...) Nemo autem admittet dari entia 

improducta actu infintita; ergo sistendum est in uno solo enti improducto’.   

15 DM 1,3,1: ‘(...) supponimus id, quod certum ac per se notum est, metaphysicam esse vere et 

proprie scientiam, ut Aristoteles, in princ. Metaphysicae et aliis innumeriis locis docuit, et 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    995 

uma ciência a priori, na medida em que nela há demonstrações a partir de 

princípios e de causas. Como toda ciência neste sentido, é tarefa dela 

demonstrar proposições, nas quais certos predicados – que significam 

propriedades ou afecções - são atribuidos a um sujeito – que significa o 

objeto desta ciência. Estas demonstrações são feitas a partir de princípios - 

no sentido de proposições compostas conhecidas pelos próprios termos – os 

quais, portanto, são conhecidos a partir de outros princípios – no sentido de 

causas reais ou razões formais que explicam porque certo tipo de efeito 

surge de certo tipo de causa ou porque certo tipo de propriedade pertence a 

certo tipo de coisa. Tais demonstrações são chamadas a priori 16.  

Isto é dito com mais clareza na Disputa 3, seção 3, onde Suárez 

explica quais são os dois tipos de demonstração que ocorrem na metafísica. 

Ele repete que é tarefa de uma ciência demonstrar quais propriedades 

necessariamente cabem ao objeto dela; ora, se o objeto desta ciência é o ente 

real, então esta ciência deve demonstrar quais são as propriedades 

necessárias do ente real enquanto tal. Mas para fazer isto, ela deve explicar 

que tipo de demonstração aparece nela ou, mais especificamente, que tipo 

de princípio de conhecimento é usado nela. Assim, ele se pergunta se a 

proposição ‘é impossível o mesmo ser e não ser simultaneamente’, a qual 

                                                           
constat ex definitione scientiae, quae ex 1 Posterior. et 6 Ethicor. cap. 3, sumitur, scilicet, quod 

sit cognitio seu habitus praebens certam et evidentem cognitionem rerum necessariarum per 

propria earum principia et causas, si sit scientia perfecta et a priori.’  

16 DM 1,1,27: ‘hoc est munus scientiae, demonstrare, scilicet, proprietates de subjecto 

suo(...)’.DM 1,1,29: ‘(...) respondetur imprimis duplicia principia posse in scientia requiri: 

quaedam dicuntur complexa seu composita, qualia sunt illa ex quibus demonstratio conficitur; 

alia sunt simplicia, quae significantur per terminos, qui loco medii demonstratione a priori 

sumuntur. Priora dicuntur principia cognitionis, posterioria autem principia essendi. In hac ergo 

scientia non desunt principia complexa (...). At vero principia incomplexa duplici modo intelligi 

possunt: primo, quod sint vera causa secundum rem aliquo modo distinctae ab effectibus vel 

proprietatibus quae per illas demonstrantur; (...) [hujusmodi principia vel causae] necessariae 

non sunt ad veras demonstrationes conficiendas (...). Deus enim est objectum scibile, et de eo 

demonstrantur attributa, non solum a posteriori, sed etiam a priori, unum ex alio colligendo (...). 

Alio modo dicitur principium seu causa, id quod sit ratio alterius, secundum quod objetive 

concipiuntur seu distinguuntur; et hoc genus principii sufficit ut sit medium 

demonstrationis;nam sufficit ad reddendam veluti rationem formalem, ob quam talis proprietas 

rei convenit’.  



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

996  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

chamarei neste texto de ‘princípio de não-contradição’, é o primeiro e como 

que único princípio das demonstrações da metafísica.17  

Antes de responder esta pergunta, ele fará algumas observações: 

primeiro, que para que a metafísica seja uma ciência deve haver na base dela 

princípios que são conhecidos por si mesmos, isto é, proposições que não 

são demonstradas a partir de outras proposições, mas cuja evidência é 

imediata. Com efeito, as ciências são um conjunto de conclusões 

suficientemente demonstradas e uma conclusão só pode ser suficientemente 

demonstrada se ela for derivada de proposições evidentes por si mesmas; do 

contrário, a demonstração não terminaria nunca e a conclusão não seria 

suficientemente demonstrada. É a partir destes princípios que serão 

demonstrados os atributos transcendentais dos entes e os atributos de alguns 

entes particulares.18 

Segundo, para que a metafísica seja uma ciência que deve haver na 

base dela mais do que um princípio indemonstrável nesta ciência, pois toda 

demonstração supõe duas premissas. Assim, para que uma conclusão seja 

suficientemente demonstrada são necessárias duas proposições evidentes 

por si. Portanto, se princípio é entendido como ‘proposição conhecida por si 

mesma’, não pode haver único primeiro princípio da metafísica e o princípio 

de não-contradição, tal como formulado acima, não pode ser o único 

princípio da metafísica. Entretanto, pode-se perguntar se um princípio é 

anterior a outro em outros sentidos, isto é, na medida em que é mais 

conhecido por nós ou é mais evidente para nós, ou na medida em que sua 

aplicação é mais universal que outro19.  

Tendo feito estas observações, ele faz a distinção entre dois tipos de 

demonstração: a primeira é chamada ‘ostensiva’: a partir das causas são 

mostrados os efeitos, ou a partir da essência da coisa são mostradas certas 

                                                           

17 DM 3,3,1:’ Haec quaestio praecipue proponitur propter Aristotelem, qui 4 Metaph. c.3 text. 

8, docuit illud principium, impossibile est idem simul esse et non esse, esse primum et fere 

unicum, ad quod resolvi debent omnes hujus scientiae demonstrationes, imo et aliarum 

scientiarum, saltem virtualiter.’   

18 DM 3,3,2.  

19 DM 3,3,3. 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    997 

propriedades dela. Esta demonstração é chamada a priori, pois ela não 

depende da experiência, mas do conhecimento da causa ou da essência da 

coisa20. A metafísica trata do ente real enquanto tal; assim, para que ocorra 

nela demonstrações ‘ostensivas’, deve haver na base dela proposições 

evidentes por si mesmas, cujo sujeito seja o ente real e cujos predicados 

indiquem propriedades ou afecções que surgem como necessariamente 

ligados ao ente real. Uma vez conhecida a noção intrínseca – ou essência ou 

natureza – do ente real não será preciso recorrer à experiência para mostrar 

que a proposição ‘todo ente é uno’, por exemplo, é verdadeira. Basta 

conceber distintamente a noção - ou essência ou natureza - de ente real e de 

uno para saber que ‘todo ente é uno’. Esta proposição é assim conhecida por 

si mesma; ela é, neste sentido, um primeiro princípio, e partir dela outras 

proposições podem ser demonstradas ‘ostensivamente’21.  

O outro tipo de demonstração é ‘conduzir ao impossível’ (a 

costumeiramente chamada ‘redução ao absurdo’). Por causa da fraqueza do 

intelecto humano ou por causa de algum defeito moral, nem sempre 

concebemos distintamente as essências ou naturezas significadas pelos 

sujeitos ou predicados dos primeiros princípios e, portanto, não 

reconhecemos de maneira direta e evidente a verdade deles. Nestes casos, 

como não se pode demonstrar diretamente um princípio a partir de outro 

princípio, pode-se levar o intelecto humano indiretamente a dar o 

assentimento ao princípio, mostrando que a negação dele levaria algo 

impossível. Em outras palavras, podemos demonstrar indiretamente a 

verdade de um princípio, mostrando que o mesmo não pode ser e não ser 

simultaneamente ou que duas afirmações contraditórias não podem ser 

simultaneamente verdadeiras, o que ocorreria ao se negar o princípio em 

questão. E em geral é desta maneira que se demonstra as conclusões 

                                                           

20  DM 3,3,6. :’(...) distinguere oportet duplex genus demonstrationis: unum dicitur ostensivum, 

aliud deducens ad impossibile. Primum est per se et directe ad scientiam requisitum; et in eo 

proceditur a causis ad effectus , et ab essentia rei ad passiones demonstrandas; loquimur enim 

in scientia a priori et propter quid; nam quod est a posteriori, non resolvitur in principia de 

quibus nunc agimus, sed in experientia potius.’  

21 DM 3,3,7.   



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

998  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

derivadas de primeiros princípios22. Este tipo de demonstração está baseado 

no princípio ‘é impossível o mesmo ser e não ser’, pois toda demonstração 

por redução ao absurdo termina neste princípio. Caso não tenha ainda 

chegado nele, a demonstração não foi concluída e o intelecto não é levado a 

dar seu assentimento à proposição em questão.23 O princípio ‘é impossível 

que o mesmo, simultaneamente, seja e não seja’ pode ser dito ‘primeiro’ nas 

ciências humanas e, sobretudo, na metafísica humana, não no sentido que 

através dele se demonstra ‘ostensivamente’ a verdade dos outros princípios, 

como se o conteúdo peculiar de cada princípio pudesse ser retirado dele, mas 

no sentido em que sempre precisamos do princípio de não-contradição para 

mostrar a impossibilidade de negar um princípio. Portanto, ele é ‘primeiro’ 

no sentido em que sua aplicação é mais universal do que outros princípios. 

Mas o princípio de não-contradição também é ‘primeiro’ no sentido em que 

ele é o mais evidente para nós. Ele ajuda nosso intelecto a compreender e a 

dar seu assentimento àqueles princípios, cujas noções significadas não são 

facilmente concebidas distintamente, o que costuma ocorrer na metafísica, 

cujas noções são inicialmente apreendidas de modo tão confuso que suas 

proposições e demonstrações parecem todas tautológicas e vazias24.  

Entretanto, o próprio princípio de não-contradição é uma proposição 

conhecida por si mesma direta e ostensivamente. Com efeito, ele está 

baseado ‘na natureza do próprio ser, que por si exclui o não ser’. Afirmamos 

que ‘é impossível que o mesmo seja e não seja simultaneamente’, isto é, 

afirmamos que o ente é distinto do não-ente, por que há uma 

incompatibilidade formal entre o que é significado por estes termos. Em 

suma, princípio de não-contradição, ainda que formulado negativamente, é 

uma explicação da noção de ente 25 . 

                                                           

22 DM 3,3,7.  

23 DM 3,3,8. 

24 DM 3,3,9.  

25  DM 3,3,10: ‘(...) haec ipsa divisio entis a non ente fundatur in eo quod non potest idem simul 

esse et non esse, propter repugnantiam formalem horum terminorum. (...) licet tota veritas ejus 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    999 

Assim, todas as demonstrações da metafísica, sejam demonstrações 

‘ostensivas’, sejam demonstrações por absurdo, podem ser reduzidas a 

princípios que são explicações da noção de ente real. A metafísica parece, 

portanto, ser uma mera análise da noção de ente real26.  

Isto pode ser confirmado através daquelas proposições que 

destacamos acima na demonstração da existência de um único ente 

necessário. Em primeiro lugar, a proposição ‘uma coisa não pode produzir 

a si mesma’. É ela uma explicação do conceito de ente? Sim, pois nela se 

exprime a diversidade fundamental entre o ente e o nada. E se alguém a 

nega, isto é, se alguém disser que ‘uma coisa que não era nada pode produzir 

a si mesma’, implicitamente ele está dizendo que o nada é algo, que o não-

ente é um ente. Em segundo lugar, a proposição ‘o ser do conjunto é o ser 

dos membros do conjunto’. É ela também uma explicação do conceito de 

ente? Sim, pois nela se exprime que o ente real é individual e que, portanto, 

não se tem uma noção correta do ente real ao se conferir realidade ao que 

não é individual, isto é, ao se conferir realidade a um conjunto em si, como 

se ele fosse independente dos indivíduos dele. Em terceiro lugar, a 

proposição ‘se o ente necessário é possível, então ele de fato é’. Também é 

uma explicação do conceito de ente? Sim, pois nela se exprime que um ente 

real só pode existir, se já houver um ente real existente; com efeito, um ente 

real não poderia existir a partir do nada; portanto, se ele pode existir, ele 

pode existir a partir de algo que já existe; ora, o ente necessário não existe a 

partir de outro, mas de si mesmo; portanto, se ele é possível, ele existe.  

Estes princípios não são derivados diretamente do princípio de não-

contradição. Eles são antes explicações ‘ostensivas’ ou ‘positivas’ do 

conceito de ente real. Entretanto, como a noção de ente é inicialmente 

apreendida por nós de modo confuso, de modo que nem sempre 

compreendemos distintamente aqueles princípios, usamos o princípio de 

não-contradição para compreendê-los indiretamente. Através da não-

contradição nosso intelecto é como que levado a compreender com clareza 

                                                           
fundetur in natura ipsius esse, quod per se excludit non esse, tamen hoc ipsum per illud 

principium, quamvis negativum, explicatur evidentissime et aptissime (...)’.   

26  V. também DM 1,1,28-29; 1,4,20. 



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1000  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

as noções presentes naqueles princípio e a lhes dar assentimento. Mas 

também o princípio da não-contradição é uma explicação da noção de ente. 

O uso dele na demonstração indireta de outros princípios está fundada na 

evidência direta dele, que é a mais evidente para nós.  

Além disso, retornando à Disputa 1, na seção 4, Suárez diz que a 

metafísica ajuda o intelecto a reconhecer os primeiros princípios explicando 

qual é o significado dos termos deles ou através de uma comparação com 

aquilo que não é o significado do termo ou por alguma descrição daquilo 

que significam 27.  

Parece claro, portanto, que a metafísica é uma explicação da noção 

de ente real, seja ela uma explicação direta e ostensiva, seja ela indireta, 

através do princípio de não-contradição. Ela é uma ciência a priori, portanto, 

na medida em que nela as deduções se dão pela causa ou pela razão e 

dependem somente do conhecimento da noção de ente real.  

Mas cabe perguntar como se dá este conhecimento da noção de ente 

real. Com efeito, não parece que a noção de ente real é um conceito 

totalmente produzido pelo intelecto humano ou um conceito inato no 

intelecto humano, mas algo concebido pelo intelecto humano a partir da 

experiência. Com efeito, na Disputa I, seção 4, ele afirma que o intelecto 

humano é uma pura potência, como que uma tabuinha raspada e que o 

conhecimento dos primeiros princípios, do qual depende a metafísica 

enquanto conhecimento de conclusões, não deve ser confundida com a luz 

natural do intelecto humano ou com a faculdade de inteligir28. Diz lá também 

                                                           

27 DM 1,4,20: ‘(...) versetur metaphysica circa prima principia, juvando et confirmando 

intellectum in assensu eorum. (...) Imprimis enim tradit et declarat rationem ipsorum 

terminorum, ex quibus prima principia constant(...). Nam licet per se loquendo ex parte 

simplicium rerum et terminorum non requiratur demonstratio, (..) quoad nos saepe potest 

demonstrari, prasertim utendo divisione constante ex oppositis membris et demonstrando quid 

res non sit (...) et inde concludendo quid sit. Saepe etiam hoc fit, tradendo aliquas descriptiones 

rationum simplicium (...).’  

28 DM 1, 4, 18: ‘Nam in priori loco ponit illum [sc. Habitum principiorum] inter habitus seu 

virtutes intellectus; si autem non esset res distincta ab ipsa facultate intelligendi, impropriissime, 

imo et falso diceretur esse habitum intelectus. In posteriori autem loco apertius sentit esse 

habitum, non a natura inditum, sed acquisitum, (...)’;‘(...) nulla esse ratio aut fundamentum cur 

existimaretur esset qualitas aliqua distincta a lumine naturali intellectus, seu ab ipsa facultate 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1001 

que o conhecimento sensível é necessário para qualquer ciência, pois é 

necessário para a apreensão dos termos e para o conhecimento dos 

princípios, pois todo nosso conhecimento começa pelos sentidos29. Parece, 

portanto, que em última instância nenhum dos conhecimentos da ciência 

metafísica é inato ao intelecto humano, mas que todos eles são adquiridos a 

partir da experiência e que a metafísica é em última instância uma ciência a 

posteriori.  

Pretendo, portanto, em seguida mostrar em que sentido para Suárez 

a experiência é necessária para o surgimento da noção de ente real na mente 

humana.  

 

 

III 

 

Na Disputa 2, seção 1, Suárez esclarece que o termo ‘conceito’ é 

correntemente entendido em dois sentidos: como conceito formal, isto é, 

como o ato pelo qual o intelecto concebe alguma coisa ou alguma noção 

comum; ou como conceito objetivo, isto é, como aquela coisa ou noção que 

é conhecida ou representada pelo conceito formal.30 E afirma que de fato o 

ser humano possui um conceito formal de ente enquanto tal, distinto de 

outros conceitos formais e que corresponde a este conceito formal um único 

conceito objetivo adequado de ente, que abarca tudo que de algum modo é31. 

                                                           
intelligendi, tum quia, ut Aristoteles dixit, tertio de Anima, capite 4, intellectus natura sua est 

pura potentia in ordine intellgibilium, et tamquam tabula rasa (...)’.        

29 DM 1,6,27: ‘(...) si generatim agatur de quacunque sensibili cognitione necessaria ad 

terminorum apprehensionem et intelligentiam, clarum este hanc esse necessariam ad 

cognitionem principiorum, quia omnis nostra cognitio a sensu incipit(...)’.  

30 DM 2,1,1: ‘Supponeda imprimis est vulgaris disctinctio conceptus formalis et objectivi; 

conceptus formalis dicitur actus ipse seu (quod idem est) verbum quo intelectus rem aliquam 

seu communem rationem concipit (...). Concepturs objectivus dicitur res illa, vel ratio, quae 

proprie et immediate per conceptum formalem cognoscitur seu representatur (....)’. 

31 DM 2,1,9: ‘dicendum est, conceptum formalem proprium et adaequatum entis ut sic, esse 

unum, re et ratione, praecisum ab aliis conceptibus formalibus aliarum rerum et objectorum’; 

DM 2,2,8: ‘Dico primo conceptui formali entis respondere unum conceptum objectivum 



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1002  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

E que foi convencionado usar o termo ‘ente’ para significar muitas coisas 

em um mesmo sentido, justamente porque há um único conceito objetivo 

comum a muitas coisas, que é diretamente significado por este termo 32.  

O termo ‘ente’, portanto, é um termo universal, pois significa um 

conceito formal universal que representa muitas coisas num único conceito 

objetivo comum a elas. Para Suárez, entretanto, os universais enquanto 

universais só existem na mente humana. Na realidade fora da mente humana 

não há nada comum a muitas coisas singulares, mas só as próprias coisas 

singulares33.  

Assim, para responder a questão se a metafísica trata somente do 

conceito objetivo de ente – como que somente uma estrutura mental - ou se 

ela trata do ente real fora da mente, cabe perguntar em geral como surgem 

os conceitos comuns ou universais na mente humana e em geral se eles 

representam algo fora da mente. O conceito ‘ente’, com efeito, é só um caso 

particular de conceitos objetivos comuns ou universais.  

O primeiro ponto que deve ser destacado é que Suárez afirma que, 

mesmo sendo produzidos pela mente humana, os universais têm um 

fundamento nas coisas individuais fora da mente humana34. As coisas 

individuais fora da mente podem ter uma natureza singular ou uma essência 

                                                           
adaequatum et immediatum, qui expresse non dicit substantiam, neque accidens, neque Deum 

nec creaturam, sed haec omnia per modum unius, scilicet quatenus sunt inter se aliquo modo 

similia, et conveniunt in essendo’.   

32 DM 2,2,24: ‘haec vox ens, ita significat plura, ut ex unica et prima impositione illa omnia 

comprehendat; ergo, signum est non significare illa immediate, sed medio aliquo conceptu 

objetctivo commmuni omnibus illis’.     

33 DM 31,11,4: ‘Actualis ergo existentia (...) intrinsece concipi debet ut individua et singularis 

(...), et hoc modo nulla est existentia, etiam ratione distincta, quae immediate respiciat naturam 

communem (...). Quaprotper simpliciter dicendum est, existentiam proprie et immediate solum 

esse rerum singularium (...).’ 

34 DM 6,2,8-9: ‘Tertia opinio est, naturas fieri actu universales solum opere intelectus, 

precedente fundamento aliquo ex parte ipsarum rerum (....) Haec postrema sententia est sine 

dubio vera.’ DM 6,5,1: ‘Dicendum itaque est unitatem universalem per intellectus functionem 

insurgere,  sumpto ex ipsis rebus singularibus fundamento seu occasione.’ V. também:  DM 

6,2,1 e De anima 4,3,21. 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1003 

singular tal que não lhe repugna haver outras coisas singulares com 

naturezas ou essências semelhantes. Assim, elas podem ser semelhantes 

umas às outras segundo suas naturezas ou essências. Elas podem coincidir 

umas com as outras segundo as essências e segundo as propriedades que são 

conectadas intrinsecamente a estas essências. Quando isto ocorre, o intelecto 

humano pode abstrair destas coisas individuais conceitos comuns a elas e a 

partir deles podem ser feitas predicações universais, isto é, podem ser 

formuladas proposições que exprimem a conexão intrínseca entre as 

essências e as propriedades representadas. A verdade destas proposições 

será necessária na medida em que elas exprimem relações intrínsecas entre 

as essências e as propriedades delas de modo atemporal. Tais proposições 

representam diretamente conceitos objetivos comuns a muitos objetos 

singulares, mas isto não quer dizer que elas não representam de nenhum 

modo as próprias coisas singulares fora da mente35.  

Isto é reforçado se considerarmos o modo como conceito universal 

é produzido.  

Na Disputa 6, seção 6 ele explica como é produzido um universal. 

O intelecto humano considera primeiramente no conceito de um indivíduo 

a natureza deste indivíduo de maneira precisa, isto é, separada de suas 

propriedades individuais. Assim, separo no conceito de Pedro as 

propriedades individuais e considero nele somente sua natureza. Neste 

primeiro momento, o momento da ‘precisão’ ou ‘separação’, obtém-se o 

chamado ‘universal absoluto’, mas ele ainda não é reconhecido em sua 

                                                           

35 DM 6,5,3: ‘(...) jam declaratum est quomodo natura in re sit communicabilis multis (...) per 

non repugnatiam ipsarum rerum singularium, ut habere possint alia sibi similia(...). Ad tertium 

respondetur, omnia illa attributa [sc. immutabilia et perpetua, ingenerabilia et incorruptibilia] 

dicere aliquo modo ordinem ad intellectum; fundatur autem in rebus ipsis, non quatenus in ipsis 

natura habet aliquam universalitatem, sed quatenus in ipsis individuis est convenientia et 

similitudo in proprietatibus eius, et in intrinseca connexione quam inter se habent essentia et 

proprietates, ratione cujus abstrahuntur conceptus communes objectivi, ex quibus fiunt 

universales paedicationes, necessariae et perpetuae veritatis, prout a tempore abstrahuntur. Et 

hoc modo dicitur esse scientia de universalibus et non de singularibus, non quia sit de nominibus 

et non de singularibus, sed quia est de conceptibus objectivis communis (...)’. 



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1004  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

universalidade36. No segundo momento, o intelecto compara a natureza de 

Pedro com a natureza de Paulo e reconhece a semelhança entre elas. Esta 

comparação, entretanto, só é possível, porque antes o intelecto havia 

considerado nos conceitos individuais de Pedro e de Paulo suas naturezas 

‘precisamente’. Num terceiro momento, o intelecto, ao comparar Pedro e 

Paulo e reconhecer que a semelhança entre eles se dá segundo a natureza 

‘ser humano’, reconhece diretamente a própria natureza, compara-a com os 

indivíduos particulares, Pedro e Paulo, e reconhece que a natureza é apta a 

estar em muitos indivíduos. É neste momento que surge na mente humana o 

conceito universal enquanto tal37. O conceito universal, portanto, é 

produzido pela mente humana por atos de ‘precisão’, nos quais ao isolar nos 

conceitos individuais as naturezas são produzidos conceitos da natureza 

‘absoluta’, e depois por atos de ‘comparação’ entre a natureza e os 

indivíduos, nos quais reconhecemos a aptidão da natureza anteriormente 

isolada estar em muitos.  

Como para a produção dos conceitos universais são necessários por 

atos de ‘precisão’, nos quais são isoladas as naturezas nos conceitos 

individuais, o intelecto humano deve possuir anteriormente conceitos das 

coisas indivíduais. E de fato, Suárez afirma no seu comentário ao Sobre a 

alma de Aristóteles que temos conceitos próprios e distintos das coisas 

                                                           

36 DM 6,6,11: ‘Variis enim modis potest universalis natura praescindi vel comparari. Primo 

enim abstrahi potest natura communis per puram praecisionem naturae ab uno inferiori absque 

ulla comparatione, vel superioris conceptus ad aliquem inferiorem, vel ipsorum inferiorum inter 

se, ut quando a solo Petro simpliciter praescindo individuantes proprietates et sisto in humanae 

naturae consideratione. Et per hanc notitiam pure praecisivam putant aliqui nullum universale 

fieri. Verius tamen est per eam etiam fieri universale absolutum (...), haec notitia non sufficiat 

ad cognoscendam in natura sic sic concepta universalitatem (...)’.  

37 DM 6,6,12: ‘Secundo abstrahi potest natura communis per comparationem singularium, seu 

inferiorum inter se, ut quando conferendo Petrum cum Paulo, cognosco eos esse inter se similes 

in natura humana. Quae comparatio supponit priorem praecisionem, nam supponit de utroque 

singulari esse talis naturae, unde supponit conceptum talis naturae, ut praescinditur a singulis 

individuis. (...) Postquam enim intellectus apprehendit Petrum et Paulum esse similes in esse 

hominis, rursus considerat hoc praedicatum, homo, habere se ad Petrum et Paulum, ut commune 

ad particularia; et in hac comparatione videtur consumari ratio universalis, etiam respectivi.’  



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1005 

individuais, por ex. de Pedro38. O intelecto produz primeiro a partir da 

imagem sensível de Pedro uma ‘especie inteligível’ que representa Pedro e 

só depois, a partir das ‘espécies inteligíveis’ que representam individuos é 

que ele produz uma ‘espécie inteligível’ comum a muitos indivíduos39. Ora, 

esta ‘espécie inteligível’ do indivíduo representa a mesma natureza que a 

‘espécie sensível’ (a imagem) representa. Somente o modo de ser das 

espécies sensíveis e inteligível são distintas, não o que é representado por 

elas40. Mas esta espécie sensível interior (esta imagem), por sua vez, 

representa o mesmo que a espécie sensível exterior. Em outras palavras, 

aquilo que é representado no sentido interior, na imaginação, é o mesmo que 

o que é representado no ato da visão41. Os atos dos sentidos exteriores, por 

fim, se dão por uma certa união da coisa individual com a potência sensitiva 

e com o orgão correspondente, união que se dá através de uma ‘espécie 

sensível’ que emana da coisa e que a representa, não no sentido que tenha a 

                                                           

38 Há dois comentários de Suárez sobre o De anima de Aristóteles, um de 1572 e outro 

parcialmente  revisado de 1621. V. KNUUTTILA, S. ‘Suárez’s Psychology’. P. 192. Seguirei 

neste artigo a versão de 1621 disponivel na edição Vivés. SUAREZ, Francisci. Tractatus De 

Anima. In: Opera omnia. Paris: Vivés. 1856. T. III. (Abreviação: De anima 1,1,1 = Tractatus 

de anima, livro 1, capitulo 1, parágrafo  1). De anima 4,3,3 : ‘Intellectus cognoscit singulare 

formando proprium et distincum conceptuma illius’.  

39 De anima  4,3,12: ‘Posito phantasmate Petri, verbi gratia, intellectus agens producit speciem 

Petri in intellectu possibili, (...) ergo non efficit speciem hominis universalis’; De anima 4,3,13: 

‘dum intellectus cognoscit diversa singularia etiam eiusdem rationis (...) per diversa plane 

species ea intelligit, cum a diversis phantasmatis fuerint abstractae: species eiusmodi partim in 

representatione conveniunt, partim differunt (...), intelectus ergo vim habet tum ad consideranda 

individua ipsa, ut talia sunt, tum etiam id, quod commune illis per species representantur, quod 

est considerare universalia’.  

40 De anima 4,2,18: ‘Intellectum ergo abstrahere speciem, nihil aliud quam virtute sua efficere 

speciem spiritualem repraesentantem eamdem naturam, quam phantasmate representat, modo 

tamen quodam spirituali’.  

41 De anima 3,9,5: ‘Dicendum superest de sensu interno, (...). Species sensatas vocant in quibus 

eodem modo, in quo in externis sensis objecta representantur, qualis species parietis, quae ex 

visu in imaginatione imprimuntur(...).’  



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1006  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

mesma forma que a coisa representada, mas tal como uma sombra ou uma 

pintura representam uma coisa 42.  

Assim sendo, nos conceitos universais não é representado nada além 

do que já estava representado nos conceitos individuais, nestes não é 

representado nada além do que já era representado nas imagens e nas 

imagens são representadas as mesmas coisas que nos aparecem nos atos dos 

sentidos exteriores. Portanto, se através dos atos dos sentidos exteriores 

conhecemos as coisas fora da mente humana, então através dos conceitos 

universais também conhecemos as coisas exteriores à mente humana43. 

                                                           

42 De anima 3,1,5: ‘Inter potentias cognoscentes, quaedam cognoscunt intuitive, id est, objecta 

sibi praesentia, ut sensus externus, aliae cognoscunt abstractive, id est, objecta absentia : in 

utroque vero genere potentiarum inveniemus esse necessariam conjunctionem objecti cum 

potentia ad cognoscendum. Nam inter sensus externus, tactus et gustus requirunt objecta 

materialiter conuncta. An vero in illis detur conjunctio per species necne, infra dicetur.  In visu 

etiam  (...) multis experimentis cognoscuntur species provenientes ab objecto.’ DM 

3,2,20:’Species intentionales non representant formaliter objecta, sed effective tantum.’ DM 

3,2,25: ‘ideo multum deficiens est talis conformitas, sive unitas sicut umbra, vel pictura a 

realitate exemplaris deficit.’ 

43 Simo Knuutila destaca que uma das principais características da psicologia de Suárez é a 

doutrina das conexões psicológicas não-causais. Os atos vitais não podem ser causados por 

causas eficientes exteriores. Assim, as mudanças  não-vivas no meio e no orgão não podem ser 

causas das percepções. A percepção sensível não é causa eficiente da ‘espécie sensível’ na 

imaginação. E a especie inteligível não é causada eficientemente pela especie sensível. 

Entretanto, isto não faz com que os conceitos não representem as coisas exteriores. O intelecto 

produz uma especie inteligível que representa a mesma natureza que a imagem. Os atos do 

sentido interno tem um conteúdo cognitivo semelhante ao da percepção. E a percepção 

representa o objeto exterior na medida em que é também determinada pela especie sensível 

emanada do objeto exterior. Isto tudo ocorre porque há uma coordenação  entre os atos vitais, 

uma harmonia entre eles derivada do fato de todos eles são produzidos pela mesma alma.  

Knuuttila, Simon. Suárez’s Pyschology. In: Salas, Victor et Fastiggi, Robert. A companion to 

Francisco Suárez. Brill. 2015. p.195:’‘Vital-acts, as distinct from the changes in non-living 

things, are not caused by an external efficient cause’. p. 203: ‘the non-vital changes in the 

medium and the organ cannot be the cause of perception, which is a vital act’ (….). p. 211: ‘The 

production of the representation of the sensed species in the internal sense is dependent on the 

sensory act, to be sure, but this connection is not a case of efficient causality’. p.214: ‘Efficient 

causation is already blocked for Suárez by the principle that there cannot be any actual influence 

between the powers that belong to hierarchically different ontological levels, such as 

imagination and intellect’. p. 215:. ‘the active intellect by its power produces a spiritual species 

which represents the same nature which the phantasm represents ‘. p. 210:  ‘the cognitive 

contents of the simple acts of the internal sense about sensory objects are similar to those of 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1007 

Assim, só se poderia dizer que a metafísica para Suárez trata das estruturas 

fundamentais da mente humana e não das coisas de fato existentes, se se 

disser que para ele os atos dos sentidos exteriores não representam as coisas 

exteriores, o que ele nunca disse.  

A metafísica, portanto, trata das coisas reais, porque ela trata do 

conceito objetivo de ente real, que foi adquirido a partir das sensações, que 

representam as coisas que de fato existem e não estruturas mentais 

interiores. Assim, a metafísica é uma ciência a posteriori, isto é, fundada na 

experiência no sentido de ´conhecimento obtido a partir da percepção 

sensorial. Mas cabe perguntar se a metafísica também não está baseada na 

experiência em outro sentido. Com efeito, para Suárez o termo ‘experiência’ 

também pode ser entendido como uma certa habilidade que surge quando 

várias percepções singulares são recordadas e confrontadas umas com as 

outras e através da qual a mente acaba reconhecendo uma conexão usual 

entre causas e efeitos. Neste sentido, ‘experiência’ é o conhecimento obtido 

pelo processo de indução, isto é, o processo, pelo qual o intelecto recorda e 

compara diversas percepções singulares e estabelece ‘leis’ que descrevem a 

associação frequente entre tipos de fatos 44.  

                                                           
perception,’. p. 204:  ‘The species is representative because it emanates from the sensible object 

and its presence in the composite sensory instrument unites the act with the external object’. p. 

196:  ‘Vital acts, which are not externally caused, may be determined by non-vital changes or 

by other acts. (…) Suárez explains the coordination of the vital acts in terms of the harmony 

that is derived from the fact that the acts are ultimately dependent on one soul’. V. também: 

PERLER, Dominik. 'Suárez on Intellectual Cognition and Occasional Causation'. In Causation 

and Cognition in Early Modern Philosophy, ed. Dominik Perler and Sebastian Bender, 18-38. 

London: Routledge, 2020. HEIDER, Daniel. ‘Abstraction, intentionality and moderrate realism: 

the ontology and epistemology of universals in Francisco Suárez and John Poinsot’. In:SALAS, 

Victor M. Hircocervi and other metaphysical wonders. Milwaukee: Marquette University 

Press. 2013. 177-211.  

44 DM 1,6,23: ‘Potest enim experientia late sumpta dici de quacumque perceptione unius 

singularis,   (...)’. ‘Imo nec satis est ad propriam experientiam et perfectam, saepius eumdem 

effectum experiri (...), sed ad perfectam experientiam ulterius requiritur collatio quaedam eorum 

singularium (...)’. ‘Hoc igitur modo propria est hominis experientia, quae licet sensu inchoetur, 

mente tamen et ratione perficitur, ut declaratur est. Unde non consistit in notitia apprehensiva, 

sed in judicativa, ex qua generatur habilitas quaedam, qua homo promptus redditur ad 

judicandum hunc effectum solere a tali causa prodire (...).’      



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1008  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

Seria a metafísica fundada na experiência neste sentido? Para 

Suárez, não. A experiência neste sentido não alcança todos os casos 

singulares, de modo que através dela nunca chegamos a proposições 

necessárias e universais, que deve haver numa ciência. Ela não gera a certeza 

própria da ciência. E na melhor das hipóteses, gera um conhecimento de 

‘que’ as coisas são assim, mas não do ‘por que’ as coisas são assim, o que 

também é necessário numa verdadeira ciência 45.  

Assim, a metafísica não é derivada da experiência entendida como 

indução, mas é derivada da experiência entendida como conhecimento 

sensível em geral 46. Com efeito, é a partir da percepção sensível que nosso 

intelecto entende os conceitos expressos nos termos dos princípios, a partir 

dos quais são derivadas as conclusões desta ciência.  

Entretanto, além desta função, a ‘experiência’ parece ter outra na 

produção desta ciência. Com efeito, ao ler as ‘Disputas Metafísicas’ 

frequentemente encontramos argumentos nos quais ele recorre diretamente 

à experiência. Por exemplo: para mostrar que todos os entes finitos têm 

causas finais, ele recorre à experiência da ordem no mundo, ordem esta que 

seria inexplicável sem causas finais47; para mostrar que todos os entes finitos 

                                                           

45 DM 1,6,25: ‘(...) humanum experimentum est fallax, ut ex Hippocrate dixi, et quamvis demus 

interdum esse certum certitudine sensus, illa tamen certitudo minor videtur, quam ea quae ad 

scientiam requiritur; maxime quia experimentum non est universale, seu de omnibus omnino 

singularibus, scientia autem est universalis simpliciter, et complectitur ea etiam singularia, quae 

sub experientiam non ceciderunt. (...) ex his quae experimur (...) ad summum sufficiet ad 

scientiam quia, non vero propter quid’. DM 1,6,26: ‘Igitur nec immediata principia per se 

cognoscuntur per experientiam tanquam per proprium medium ; hoc enim modo non 

cognoscerentur ut principia, sed ut conclusiones a posteriori demonstratae, et scitae per 

scientiam quia; ut sic autem non possent esse sufficientia ad generandam scientiam propter quid 

conclusionis, quia non potest causa nobiliorem effectum producere quam ipsa sit.’ 

46 DM 1,6,27: ’Dixi, si de experientia propria sit sermo, quia si generatim agatur de quacunque 

sensibili cognitione necessaria ad terminorum apprehensionem et intelligentiam, clarum est 

hanc esse necessariam ad cognitionem principiorum, quia omnis nostra cognitio a sensu incipit; 

haec autem non est proprie experientia, quae, ut ex dictis constat, in judicio seu habitu judicativo 

consistit;(...)’ 

47 DM 23,10,1: ‘Atque hoc confirmat experientia; nam videmus hirundinem ita congregare 

paleas, vel aliquid simile efficere, sicut expedit ad finem suum, et sic de aliis.’ DM 23,10,2: 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1009 

têm uma causalidade eficiente própria a eles, ele recorre à experiência da 

existência de órgãos e instrumentos nos seres vivos, existência esta que seria 

inexplicável se não houvesse uma causalidade eficiente real neles48. Nestes 

casos, ‘experiência’ não aparece nem como percepção sensível, a partir da 

qual abstraimos os conceitos universais, nem como uma indução, que 

fundamentaria um princípio. Qual seria a função da ‘experiência’ nestes 

casos?  

Nestes casos, a experiência aparece como uma ‘disciplina’, que 

ajuda o intelecto humano a conceber corretamente as naturezas das coisas, 

ao comparar os conceitos universais nele presentes e as proposições deles 

derivadas com a experiência, corrigindo-os caso sejam contestados por 

alguma experiência. Com efeito, o intelecto humano é limitado e imperfeito 

e nem sempre concebe corretamente as naturezas das coisas e costuma errar 

sobre elas ao se afastar da experiência. Assim, ao propor um princípio, o 

intelecto precisa compará-lo com a experiência e verificar se ele não sofreu 

nenhuma contestação dela. Só então se pode saber que tal proposição não é 

a explicitação de um conceito forjado arbitrariamente, mas de um conceito 

verdadeiramente abstraído de coisas reais fora da mente. 49  

                                                           
‘Atque hoc evidentissime docet ipsa universi pulchritudo, et mira partium ejus et causarum 

omnium consensio et ordinatio. Ex qua non solum sancti Patres, sed etiam sapientiores 

philosophi unum esse hujus universi auctorem et gubernatorem, qui in finem a se intentum 

omnia constituit et ordinavit, intellexerunt(...)’. 

48 DM 18,1, 7: ‘Praeterea fit simile argumentum ex variis organis et instrumentis, quibus Deus  

composuit corpora, praesertim viventia ; nam, sicut quaedam ex ipsa dispositione apparent apta 

ad re- cipiendum, ita etiam alia sunt ad agendum, quae omnia essent superflua, si hae res nihil 

agerent.’ 

49 DM 1,6, 29: ‘Ratio autem est, quia nostra intellectiva cognitio valde limitata est et imperfecta, 

nimiumque a sensu pendet ; et ideo sine sufficiente adminiculo ejus non potest cum sufficiente 

certitudine et firmitate procedere, et inde accidit saepe ut qui multum de intellectu confidunt, 

sensum deserentes, facile in rebus naturalibus errent, ut annotavit Aristoteles, 8 Physicorum, c. 

3.’; DM 1,6,30: ‘verisimile est necessariam esse experientiam et collationem multorum 

singularium, ad firmum et evidentem assensum eorum, non tantum via inventionis, quod est 

notissimum, sed etiam via disciplinae, quia rationes terminorum in his principiis non sunt ita 

notae ac faciles, ut sufficiat quaeibet propositio eorum, nisi is qui addiscit, eas conferat cum 

singularibus quae novit, et videat, cum illis, et cum omnibus, quae de talibus rebus expertus est, 

recte consentire; nunquam item talia principia, instantiam (ut dicunt) passa esse.’ 



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1010  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

Por exemplo: independente da experiência se pode forjar um 

conceito de ente, que não tenha uma causa final e a partir deste conceito 

propor o princípio ‘não há nos entes uma causalidade final’. Mas ao se 

comparar este princípio com a experiência, constata-se que esta proposição 

não está de acordo com aquilo que empiricamente constatamos, a saber, a 

ordem ou a regularidade entre os fatos singulares. Somos assim levados a 

rejeitar aquele conceito forjado de ente sem causa final e a conceber o ente 

como tendo uma causa final. Como este novo conceito de ente não sofre 

contestação da experiência, temos a confirmação de que ele representa as 

coisas fora da minha mente, isto é, que é o conceito que representa os entes 

reais. Outro exemplo: pode-se forjar um conceito de ente finito incapaz de 

causalidade eficiente própria e dele formular o princípio ‘não há causalidade 

eficiente entre os entes finitos’. Entretanto, na experiência constatamos que 

muitos entes finitos têm orgãos, que tem formas adequadas a certas funções: 

espinhos para a proteção, dentes para mastigar, olhos para ver etc. Mas se 

não houvesse causalidade eficiente entre os entes finitos, não haveria razão 

para estes orgãos terem estes formatos. Assim, somos levados a corrigir o 

nosso conceito de ente finito de modo a incluir neles alguma causalidade 

eficiente própria. 

 

 

Conclusão  

  

Para Suárez, a experiência é necessária para o surgimento do 

conceito universal de ‘ente real’ na medida em que qualquer conceito 

universal só pode surgir na mente humana depois de uma percepção 

sensorial e segundo ela. E a experiência também serve para corrigir falsos 

conceitos de ‘ente real’ que eventualmente surjam em nossa mente. A 

experiência é fonte e disciplina da ciências em geral e da metafísica em 

particular.  

Assim, parece-me que a interpretação de R. Darge é correta. A 

metafísica é em última instância uma ciência a posteriori, pois ela é uma 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1011 

explicação do conceito de ‘ente real’ que foi obtido a partir da experiência. 

E ela se refere não só a estruturas fundamentais da mente humana, mas a 

estruturas fundamentais das coisas reais. Só é possível negar isto, recusando 

totalmente à percepção sensível a capacidade de representar as coisas reais. 

Mas isto claramente Suárez nunca fez50.  

Na verdade, como bem aponta Jack Zupko, a capacidade das 

perceções sensíveis de representar as coisas exteriores, é algo que só se torna 

problemático, se você tiver uma concepção dualista do ser humano, no qual 

temos de um lado uma coisa pensante totalmente desconectada do corpo e 

do mundo material. Uma vez feita esta separação, fica difícil explicar como 

se passa de um lado para o outro e como as percepções sensíveis podem 

representar as coisas reais. Mas isto não é tão problemático para um 

escolástico que tem a concepção do ser humano próxima daquela de 

Aristóteles. Ele não tem tal concepção dualista do ser humano, pois para ele 

é a mesma alma que organiza a matéria e dá vida e forma para o fígado, por 

exemplo, tornando-o capaz de certas funções, que dá vida e forma para os 

olhos, tornando os capaz de percepções sensíveis, nas quais as coisas 

materiais são representadas, e que a partir destas percepções produz 

conceitos universais numa potência chamada ‘intelecto’. Não há nele uma 

separação radical entre entre matéria e vida, nem entre corpo e espírito. Nele 

não há separação radical, portanto, entre a visão, enquanto potência da alma, 

e os olhos, enquanto orgãos materiais vivos desta potência. Assim sendo, a 

capacidade das percepções sensíveis de representar coisas reais não é tão 

                                                           

50 S. Knuuttila. Suárez’s Psychology. P. 204.   



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1012  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

misteriosa como é para os discípulos de Descartes51. E não pode haver 

dúvida que Suárez seja um destes escolásticos52.  

 

 

 

 

Referências: 

 
COURTINE, Jean-François. Suarez et le système de la metaphysique. Paris. 1990. 

https://doi.org/10.3917/puf.court.1990.01  

DARGE, Rolf. ‘Suárez on the Subject of Metaphysics’. In: In: SALAS, Victor e 

FASTIGGI, Robert. A companion to Francisco Su árez. Leiden & Boston: Brill. 

2015. 91-13. 

HEIDER, Daneil. ‘Abstraction, intentionality and moderate realism: the ontology 

and epistemology of universals in Francisco Suárez and John Poinsot’. In: 

SALAS, Victor M. (Ed.). Hircocervi and other metaphysical wonders. Milwaukee: 

Marquette University Press. 2013. 177-211.  

KANT, Immanuel. Critica da Razão Pura. Lisboa. 1989. 

KEMP SMITH, Norman. Commentary to Kant’s ‘Critique of Pure Reason’. 

Amherst. 1999. 

KNUUTTILA, Simon. ‘Suárez’s Pyschology’. In: SALAS, Victor e FASTIGGI, 

Robert. A companion to Francisco Suárez. Leiden & Boston: Brill. 2015. 192-220. 

https://doi.org/10.1163/9789004283930_009  

                                                           

51 Jack Zupko. Horse sense and human sense: the heterogeneity of sense perception in Buridan’s  

philosophical psychology. In: Knuutila, S. et Kärkäinnen , P. Theories of perception in medieval 

and early modern philosophy. Springer2008. p.170 ‘We are all familiar – perhaps all too 

familiar – with the Cartesian problem of how the mind is related to the body. On this account, 

the problem is how to explain the relation between the immaterial human mind and its extended 

or material body. How is the mind able to direct the movements of the body and be affected by 

bodily sensations, given their fundamentally different natures? Medieval philosophers were less 

interested in this problem in part because they viewed the theoretical landscape differently. On 

the one hand, they were influenced by Aristotle’s De Anima and the commentary tradition that 

surrounded it to regard the human soul as a tripartite entity, whose different parts reflect 

Aristotle’s broader taxonomy of life forms as vegetative, sensitive, or intellective. The hard 

questions about the relation between its material and immaterial aspects are less apparent if it is 

assumed at the outset that the same thing can operate both materially and immaterially, as if 

nourishing and sensing and understanding were simply different modes of the same thing – 

alternative ways its animate nature becomes evident to us. 

52 V. por exemplo. De anima 1, 3, 1-24; 1, 13, 11.  

https://doi.org/10.3917/puf.court.1990.01
https://doi.org/10.1163/9789004283930_009


Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1013 

MARION, Jean-Luc. Sur la théologie blanche de Descartes.Paris: Quadrige-PUF. 

1991.  

PERLER, Dominik. 'Suárez on Intellectual Cognition and Occasional Causation'. 

In: PERLER, D. e BENDER,S. (eds.). Causation and Cognition in Early Modern 

Philosophy. London: Routledge, 2020. 18-38. 

https://doi.org/10.4324/9781315146539-2  

SUAREZ, Francisci. Tractatus De Anima. In: SUAREZ, Francisci. Opera omnia. 

Paris: Vivés. 1856. T. III 

SUAREZ, Francisci. Disputationes metaphysicae. In: SUAREZ, Francisci. Opera 

Omnia. Paris: Vivés. 1861. 

 ZUPKO, Jack. ‘Horse sense and human sense: the heterogeneity of sense 

perception in Buridan’s philosophical psychology’. In: KNUUTILA, S. e 

KÄRKÄINNEN, P. (EDS.). Theories of perception in medieval and early modern 

philosophy. Dordrecth: Springer. 2008. 170-186. https://doi.org/10.1007/978-1-

4020-6125-7_11  

 

 

Data de registro: 16/09/2021 

Data de aceite: 20/10/2021 

 

  

https://doi.org/10.4324/9781315146539-2
https://doi.org/10.1007/978-1-4020-6125-7_11
https://doi.org/10.1007/978-1-4020-6125-7_11


É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1014  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

Comentário ao artigo “Metafísica como ciência a 

posteriori de acordo com Suarez” 

 

 

Carlos Arthur Ribeiro Nascimento 

 

 

O texto do Cesar é claro e fornece uma informação precisa sobre o 

assunto 

 

1) Suarez parece se situar dentro da tradição aviceniana. Isso fica indicado 

desde a primeira página da apresentação do Cesar em que se fala da 

demonstração da existência de um ser necessário e da demonstração de seus 

atributos. É o próprio procedimento de O começo e o retorno de Avicena. 

Este não foi traduzido na Idade Média, mas a Metafísica da Shifa foi. O 

mesmo se diga a propósito da essência neutra de Avicena e seus dois estados 

de singularidade nas coisas e de universalidade no intelecto. Sto. Tomás 

também utiliza esse esquema. 

 

2) O texto parece usar duas concepções de necessário. A aristotélica 

(necessário é o que existe sempre) e a aviceniana (necessário é o que se 

negado, implica contradição). 

O mesmo se diga de real – real (existente x fantasia); real (res, coisa, 

essência: o que não é contraditório pode existir).  

Disp. III, seção IV, nº 2 – 15, p. 177 

Ente (ente real) não é atribuído apenas às coisas existentes mas também às 

naturezas reais consideradas de acordo consigo, quer existam, quer não, 

como a metafísica considera o ente e deste modo o ente é dividido em dez 

predicamentos.  

Disp. III, seção IV, nº 3, p. 177. 

Se ente for tomado na medida em que é o significado desta palavra tomada 

com força de nome, sua noção consiste nisto que seja o que tem essência 



Cesar Ribas Cezar 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1015 

real, isto é, não fictícia nem quimérica, mas verdadeira e apta a existir 

realmente. 

 

3) Fala-se de metafísica humana. Haveria uma divina e uma angélica? O 

princípio de contradição vale apenas para as ciências humanas? Seria Suarez 

um Ockamiano neste ponto? 

 

4) No aspecto em que o sujeito das ciências é obtido por indução, todas as 

ciências, exceto as formais, são a posteriori. Parece que a metafísica poderia 

ser considerada a priori, uma vez obtido seu sujeito.  

 

5) Suarez parece ter um conceito simplificado de abstração: passagem dos 

singulares ao universal. 

O conceito de Tomás por exemplo é muito mais elaborado. Há uma 

abstração do todo (universal), da forma (quantitativa) que se dão pela 

primeira operação do espírito. 

A abstração do todo é um procedimento geral do conhecimento humano e 

das ciências da natureza. A da forma é própria da matemática. O 

procedimento da metafísica pode ser chamado de separação (Comentário ao 

De Trinitate de Boécio) ou abstração (Suma de teologia, Iª, q. 85, a. 2). Mas, 

sendo um procedimento da segunda operação do espírito, tem de se 

conformar à estrutura das coisas, o que não é necessário estritamente na 

abstração praticada pela primeira operação: o intelecto considera à parte o 

que não é à parte na coisa. 

Nesse sentido, a ciência da natureza e a matemática são ciências abstratas e 

a metafísica é uma ciência concreta. 

 

6) Distinguir  

 composição e divisão – proposições – 2ª operação do espírito 

 apreensão e juízo - - atos do intelecto 

 certeza/opinião/suspeita/dúvida - estado do intelecto 

  (assentimento) 

Suarez distingue? 



É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori’?  Suárez e a fundamentação da metafísica 

1016  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 987-1016, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  

 

7) Conteúdo da metafísica  

o ente como ente – essência/ser – sujeito – definição 

 

Estrutura os transcendentais – propriedades do ente – dedução 

   

  as categorias – tipos de ente – divisão 

 

  ação e causalidade – perfeição última 

Atividade 

a causa do ente – ser necessário 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1017 

 

 Lógica, formação escolar e filosofia entre os 

jesuítas 

 

 

Fábio Baltazar Nascimento Júnior* 

 

 

Resumo: O interesse mais direto deste artigo é a relação entre a Lógica e a formação 

filosófica na educação jesuíta. Para compor uma imagem da importância e da 

concreção da Lógica na formação proposta pelos inacianos, nós nos concentraremos 

na Ratio Studiorum e na obra do jesuíta português Pedro da Fonseca (1526-1599). 

A razão do recorte proposto é que as reflexões de Fonseca sobre o tema parecem, 

por um lado, orientar outros jesuítas, como é o caso de Sebastião do Couto, que é o 

autor da dialética do Curso Conimbricense; por outro, elas são mais completas, 

sobretudo pela atenção dada por Fonseca ao método e às disputationes. De posse do 

conceito de Lógica de Fonseca, concluímos com a indicação de caminhos 

contemporâneos de revisitação de lógicas do passado. 

 

Palavras-chave: Lógica; Método; Educação; Jesuítas 

 

 

Logic, school education and philosophy among the Jesuits  

 

Abstract: The most direct interest of this article is the relationship between Logic 

and philosophical formation in Jesuit education. In order to produce an image of the 

importance and concretion of Logic in the formation proposed by the Ignatians, we 

will focus on the Ratio Studiorum and on the work of the Portuguese Jesuit Pedro 

da Fonseca (1526-1599). The reason for the proposed approach is that Fonseca's 

reflections on the subject seem, on the one hand, to guide other Jesuits, such as 

Sebastião do Couto, who is the author of the dialectic of Curso Conimbricense; on 

the other hand, Fonseca’s conception of logic is more complete regarding the other 

Jesuits, especially due to the attention given by our author to the method and the 

                                                           

* Doutorado em Filosofia pela Università del Salento. Professor efetivo da Universidade Federal 

de Uberlândia (UFU). E-mail: fabiobnj@hotmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/8482022086920207. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6398-6394.  

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63277    

  

http://lattes.cnpq.br/8482022086920207
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63277
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63277


Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1018  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

disputationes. In possession of Fonseca's Logic concept, we conclude with an 

indication of contemporary paths for revisiting the logics of the past.  

 

Key-words: Logic; Method; Education; Jesuits 

 

 

Logica, educazione scolastica e filosofia tra i gesuiti 

 

Abstract: L’interesse più diretto di questo articolo è il rapporto tra Logica e la 

formazione filosofica nell’educazione dei gesuiti. Per produrre un’immagine 

dell’importanza e della concretezza della Logica nella formazione proposta dagli 

inaziani, ci concentreremo nella Ratio Studiorum e nell’opera del gesuita 

portoghese Pedro da Fonseca (1526-1599). Il motivo di questa scelta è che le 

riflessioni di Fonseca sull’argomento sembrano, da un lato, guidare gli altri gesuiti, 

come Sebastião do Couto, cioè, l’autore della dialettica del Curso Conimbricense; 

da l’altro, la concezione di logica di Fonseca è più completa riguardo ad’altri 

gesuiti, soprattutto per l’attenzione data dall’autore al metodo e alle disputationes. 

Possedendo il concetto di logica di Fonseca, concludiamo con l’indicazione di modi 

contemporanei di rivisitare le logiche del passato. 

 

Parole chiave: Logica; Metodo; Educazione; Gesuiti 

 

 

 

 

Introdução  

 

A partir de um pequeno grupo formado em Paris em torno de Inácio 

de Loyola, nos anos 30 do século XVI, a Companhia de Jesus veio a tornar-

se uma grande ordem de missionários católicos, cuja influência é sentida até 

hoje, inclusive no Brasil, iniciada pelas figuras de Manuel da Nóbrega e de 

José de Anchieta. A ideia de ampliar o domínio da Igreja Católica por meio 

de missões em terras distantes – e de culturas tão diversas quanto as do 

extremo oriente ou as dos indígenas brasileiros – foi uma razão importante 

pela qual os jesuítas transformaram-se em fundadores de colégios e 

educadores.  

Com relação aos princípios que possam inspirar concepções 

educacionais, alguns traços distinguem a Societas Iesu de outras ordens 

relevantes, como os dominicanos e os franciscanos. Em primeiro lugar, os 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1019 

jesuítas são pós-humanistas, pelo que absorvem elementos da cultura 

clássica, o estudo do grego e do hebraico, o teatro e o balé. Além disso, são 

missionários obrigados a dialogar com as culturas dos locais habitados e, até 

certo ponto, fazer concessões. Não obstante, os inacianos formam uma 

ordem católica destinada combater o protestantismo, de modo que a 

ortodoxia estava, sem dúvida, presente no espírito jesuíta.  

Esses elementos aparentemente difíceis de concertar – pagãos ou 

estritamente católicos – aparecem no documento orientador da educação 

jesuíta – a Ratio atque institutio studiorum Societas Iesu, cuja versão 

definitiva é de 1599. Por um lado, planeja-se o estudo do grego, do hebraico, 

de Cícero, Virgílio, Ovídio, Catulo, Tibulo, Propércio, Crisóstomo ou 

Esopo, todos mencionados na Ratio; por outro, encontram-se advertências 

para que o professor de teologia não se distancie com frequência das 

posições de Tomás de Aquino, com relação à Teologia, e para que seja 

estritamente aristotélico em matéria de Filosofia. Ademais, Averróis deveria 

ter imagem negativa, quando mencionado.  

Meu interesse mais direto neste artigo é, porém, a relação entre a 

Lógica e a formação filosófica. Para compor uma imagem da importância e 

da concreção da Lógica na educação jesuíta, é preciso dirigir-se tanto para 

a mencionada Ratio quanto para os mestres da disciplina entre os inacianos, 

dos quais destacaríamos Pedro da Fonseca (1526-1599) e Francisco de 

Toledo (1515-1584), recomendados na Ratio e autores, respectivamente, das 

Instituições dialéticas em oito livros (1564) e da Introdução à dialética de 

Aristóteles (1561), bem como Antônio Rubio (1548-1615), autor da Logica 

mexicana (1603), e Sebastião do Couto (1567-1639), que escreveu os 

Comentários à dialética (1606) do Curso Conimbricense. Nós nos 

concentraremos, porém, apenas na Ratio e em Pedro da Fonseca, a fim de 

esboçar um quadro da Lógica no período. A razão do recorte proposto é que 

as reflexões de Fonseca sobre o tema parecem, por um lado, orientar outros 

jesuítas, como é o caso de Sebastião do Couto; por outro, elas são mais 

completas, sobretudo pela atenção dada por Fonseca ao método e às 

disputationes.    

 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1020  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Lógica na Ratio Studiorum 

 

Nesta seção, procurarei identificar, no corpo da Ratio, as várias 

orientações de algum modo ligadas à formação dialética.  

Nas regras para todos os professores das faculdades superiores, 

podemos encontrar um plano mais geral para as disputationes: disputas 

semanais, aos sábados, por duas horas, a menos que fosse dia de festa; 

mensais – ou  bimestrais, caso os alunos fossem poucos –, que seriam 

sessões mais longas. Os discentes discutiriam questões propostas pelos 

mestres. Os debates eram públicos e só os alunos mais preparados deveriam 

participar, de modo que os outros deveriam exercitar-se nas lições antes de 

assumirem o risco da exposição. O preparo era feito, claro, por meio das 

lições de lógica. Nas disputas, os mestres atuavam como juízes: observavam 

se  a questão já teria sido resolvida, cuidavam para que o tema não fosse 

abandonado, ajudavam brevemente no caso de dificuldades, faziam 

correções etc1.  

Há mais detalhes adiante, nas regras para os professores de filosofia. 

Disputas mensais são estendidas ao longo do dia (manhã e tarde), de modo 

que, em cada turno, uma primeira disputa teria duração de uma hora, 

enquanto outras duas teriam quinze minutos. Na sessão matinal, o debate 

era interdisciplinar; p.ex., lógicos contra metafísicos ou teólogos contra 

físicos. Na sessão vespertina, a disputatio seria entre conhecedores da 

mesma disciplina. Porém, essas disputas mensais eram previstas para 

discentes avançados. Não haveria disputas mensais entre os estudantes de 

Lógica, os primeiranistas, que deveriam apenas ouvir as lições e, em 

algumas semanas, talvez estivessem prontos para as disputas semanais, que 

aconteceriam aos sábados. Além das disputas mensais e semanais, 

menciona-se uma terceira classe, de disputas solenes, das quais até mesmo 

doutores poderiam participar. Estas últimas disputas aconteceriam três ou 

quatro vezes no ano. 

                                                           

1 Monumenta paedagogica Societatis Iesu Nova Editio ex integro refacta. Vol. V. p. 381-82. 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1021 

Nas próprias regras para os professores de filosofia, encontramos o 

que seria de ensinar e o que de omitir no ensino da Lógica. A partir dos 

textos de Francisco de Toledo ou de Pedro da Fonseca: 

i. Nos prolegômenos, isto é, nas questões de proêmio e introdutórias, 

seriam discutidas apenas os problemas de saber se a Lógica seria ciência ou 

não, qual o seu objeto, e algo das segundas intenções (basicamente, o estudo 

de conceitos de intentio secunda, como gênero e espécie), de modo que 

discussões como o problema dos universais deveriam ser deixadas para a 

Metafísica; 

ii. Que se ensinassem as coisas mais fáceis das Categorias; também 

deveria ser dada atenção especial à analogia e à relação segundo a Lógica, 

já que esses conceitos básicos aparecem em questões metafísicas mais 

complicadas, como a do debate entre analogia entis e univocatio entis; 

iii. Sobre o tratado Da Interpretação, que se falasse um pouco do 

conceito de verdade; a questão dos futuros contingentes poderia ser 

mencionada, mas seriam deixados de lado problemas como o do livre-

arbítrio; 

iv. Como introdução geral à ciência, sobretudo à Física, a Ratio 

propõe que se exponha preferencialmente as divisões das ciências, as 

subalternações etc, sobretudo a partir do livro II da Física; sobre a definição, 

o que se encontra no livro II do De anima. Não há menção aos Analíticos 

em toda a Ratio; 

v. Dos Tópicos e das Refutações sofísticas, dever-se-ia falar em 

resumo. 

Para os autores da Ratio, os mestres deveriam ter cuidado para que 

nada envergonhasse mais um aluno que cometer um erro lógico, uma falta 

formal em seu raciocínio. O ensino das leis da disputatio, bem como das 

funções determinadas (respondedor e argumentador), deveria ser severo. 

Aliás, o estudo da Lógica sustenta o estudo do restante da Filosofia, como 

podemos depreender das recomendações acima (embora não só nelas): os 

conceitos de intentio secunda como porta de entrada para o problema dos 

universais; observações semânticas como equivocatio – portanto, analogia 

– e univocatio para discussões metafísicas como a do significado do ens; os 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1022  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

futuros contingentes e suas implicações para o livre-arbítrio e para o 

problema da onisciência divina etc. 

 

 

Conceito geral de Lógica entre os jesuítas 

 

Entre os lógicos jesuítas mencionados – Toledo, Rubio, Do Couto e 

Fonseca –, o único que, de fato, dedica-se com mais detalhes ao método – 

seja de prova, seja de disputa – é Pedro da Fonseca, em suas Instituições 

dialéticas. Há algo sobre a tópica nas lógicas de Toledo ou de Rubio; quase 

nada sobre o assunto nos Comentários de Do Couto. Embora vários 

escrevam sobre Lógica à época, seja na forma de suma ou na forma de 

comentários e questões ao Organon, poucos demonstram ter um conceito 

capaz de integrar os vários temas da disciplina como Pedro da Fonseca. A 

ideia de argumentação envolve, para Fonseca, várias práticas e temas, entre 

as quais as suas considerações de método. Vejamos um esquema que, 

esperamos, dê-nos uma noção geral da Lógica para Fonseca.   

A primeira questão importante talvez seja a de circunscrever o 

assunto da disciplina, isto é, seu subjectum: são os modos de dissertar (modi 

disserendi). Disserere remonta, para Fonseca, a dialéghestai, mas não 

significa algo tão restrito quanto debater e nem algo tão amplo quanto dizer. 

Disserere tem sentido técnico, “incomum, mas filosófico”, de tornar patente 

o conhecido por meio do que não era conhecido. O centro a partir do qual 

tudo na Lógica orbita é a ideia de disserere, que se diversifica nos três modos 

de dissertar: divisão, definição e argumentação.  

 

 

Divisão 

 

Na divisio, o que temos é uma mereologia2 medieval, ancorada nas 

intuições de todo-parte segundo a metafísica de Aristóteles. Não se trata, 

                                                           

2 Embora o termo ‘mereologia’ tenha sido cunhado apenas em 1927, pelo matemático e filósofo 

polonês Stanisław Leśniewski (1886-1939), é ponto pacífico entre estudiosos do tema que a 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1023 

portanto, apenas da diérese platônica3, embora o eidos apareça como uma 

totalidade possível e, logo, a diérese também tenha seu lugar nessa seção da 

Lógica. Não há qualquer problema que o método da diérese de Platão 

apareça em uma Lógica de inspiração aristotélica se suspendermos a questão 

de saber o estatuto ontológico dos universais. De qualquer modo, a intuição 

fundamental que dá início ao desenvolvimento de divisões destinadas a 

eliminar a confusão do ente é metafísica: o todo extenso, o todo universal e 

o todo essencial, que pode ser dividido fisicamente (enquanto ens reale) ou 

metafisicamente (como ens rationis)4.  

Com relação ao todo extenso, embora a partição correspondente 

toque à quantitas, a res extensa considerada é semi-geométrica: a) o todo 

considerado é um ente integrado; b) as partes podem ser heterogêneas, isto 

é, ontologicamente descontínuas, como as partes do corpo humano, ou 

homogêneas, contínuas, como as partes da água. Além disso, é possível 

pensar em partições de extensões impróprias, como ocorreria no caso da 

alma, que seria, nos termos de Tomás, um todo potestativo5, que tem certa 

                                                           
disciplina remonta à antiguidade, com a diérese de Platão, a Metafísica (p.ex., Δ26-27) e De 

partibus animalium, de Aristóteles ou o De Divisione de Boécio. Seja em textos de Metafísica 

ou em textos de Lógica como aqueles dedicados à divisão, o tema da relação todo-parte está 

sempre presente, de modo que o uso do termo ‘mereologia’ não é problemático. Sobre o assunto 

entre os medievais, cf. PAUL HENRY, D., 1991. 

3 Sofista, 219a; Fedro, 265d-266b. 

4 “Porro divisio totius essentialis, duplex est altera realis, sive physica, altera rationis, sive 

metaphysica. Divisio physica totius essentialis est qua totum essentiale dividitur in  materiam 

et formam. Materia (ut pingui Minerva rem exponamus) est subjectum formae substantialis. 

Forma vero est perfectio materiae. Hoc modo corpus dicitur materia himinis, et animus forma: 

Unde fit ur divisio, qua dicimus, hominis alteram partem esse animum, alteram corpus sit divisio 

physica.” (Institutionum, l.4, c.4, p. 256) E mais adiante: “Divisio metaphysica totius essentialis 

est ea, quae totum esentiale dividitur in genus et differentiam cuismodi est oratio, qua dicimus, 

Hominis alteram partem essentialem esse animal, alteram rationale. Dicitur autem haec divisio 

rationis, et metaphysica, quia non fit in partes re diversas, sed ratione sola” (Idem, c.5, p. 258). 

5 Na Suma de Teologia, Aquino discute a questão de saber se a essência da alma é sua potência 

e, ao negar que seja, o autor distingue entre todo universal, todo integral e todo potestativo. No 

todo universal (por exemplo, o universal cavalo), a essência e as potências próprias do todo são 

distribuídas em cada cavalo singular. No todo integral, nem a essência e nem as potências do 

todo estão nas partes, já que a mão de um homem não é um homem e não tem todas as potências 

de um homem. Há, porém, um todo intermediário a esses dois, o todo potestativo, em que a 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1024  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

extensão de poder no interior da mesma essência, isto é, a mesma alma pode, 

por exemplo, querer ou entender6. Obviamente, essa extensio quaedam 

aplicável às potências da alma já não tem mais ponto de contato com 

qualquer extensão geométrica. 

Uma aplicação interessante das consequências dessa primeira 

observação mereológica sobre o todo extenso ocorre no De sphaera, de João 

de Sacrobosco, que convém lembrar, sobretudo porque vivemos um tempo 

de ascensão do chamado terraplanismo. O De sphaera mundi – também 

conhecido como Tratado da esfera – foi escrito em 1230 e era uma 

introdução ao Almagesto, de Ptolomeu. Foi muito utilizado nas escolas pelo 

menos até o século XVII. Aliás, o próprio Fonseca recomendava o uso do 

Tratado para escrever a parte de astronomia do Curso Conimbricense, 

quando ele enviou a Jerônimo Nadal, em 1562, o plano para a concepção do 

Curso, que não veio a se concretizar nas mãos do grupo de Fonseca. Em 

todo caso, no primeiro capítulo do Tratado, Sacrobosco propõe um 

experimento para mostrar a curvatura da água, mas também argumenta por 

meio da continuidade ontológica entre todo e parte, isto é, pela natureza 

homogênea das partes da água: uma vez que as gotas observáveis assumem 

a forma curva, o todo da água que circunda a Terra e forma os oceanos seria, 

também ele, abaulado.  

Ao todo universal correspondem as partes sujeitas, isto é, os 

indivíduos e as espécies de menor universalidade funcionam como sujeitos 

para o gênero a ser dividido7. A diérese platônica tem lugar nesse tipo de 

divisão, de modo que todas as demais parecem depender muito mais das 

observações até certo ponto truncadas encontradas no Δ26-27 da Metafísica, 

                                                           
essência do todo está nas partes, mas não as potências. Este seria o caso da alma, que quando 

quer, ainda é, essencialmente, a alma, mas não tem, no querer como tal, todas as outras 

potências, como a de entender. Cf. Summa, I, q.77, a.1, ad.1. 

6 “[...] quia ut res extensa constat suis partibus integrantibus quo ad totam extensionem, sic res, 

quae multa potest constat suis viribus, potentiisve quoad totam potestatem [quae extensio 

quaedam rei merito censeri potest].” (Institutionum, l. 4, c. 3, p. 254) 

7 “Divisio totius universalis in partes subiectas, seu de quibus dicitur ut de subiectis, 

complectitur, ut placet Aristoteli, divisionem generis in species, speciei in individua, et 

differentiae in species, aut individua”. (Idem, c. 6, p. 260) 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1025 

de passagens dos Analíticos, do De divisione de Boécio ou mesmo de 

observações da Summa de Tomás. A matriz aristotélica fica ainda mais clara 

quando olhamos para a divisão do todo essencial: a) a divisão física do ente 

real, como a do composto de matéria e forma, isto é, a divisão de um homem 

enquanto corpo e alma; b) a divisão metafísica do ente de razão, que 

reconhece as partes da definição (gênero e diferença específica), ou seja, a 

divisão de homem em animal e racional.  

Se retomarmos o tema central da Lógica – isto é, tornar patente o 

que não era conhecido a partir do que é conhecido (disserere) – fica claro 

por que motivo as várias possibilidades de divisões são temas de Lógica: 

embora sempre estejamos diante de um todo conhecido, cada totalidade 

admite divisões diversas e, portanto, a possibilidade de erros no 

procedimento discursivo (logo, próprio da ratio) de explicitar ou de reunir 

as partes. Essa articulação mais geral entre todo e parte permite que alguns 

princípios mereológicos sejam elencados, de modo a orientar o 

procedimento de divisão. Não é o momento de listar esses preceitos aqui. 

De todo modo, pela divisio fica explícita uma relação clara entre metafísica 

e lógica8, que é a de subalternação parcial. A Metafísica não é uma ciência 

generalíssima, à qual todas as outras estão subordinadas; no caso da Lógica, 

em específico, há uma subalternação parcial, na medida em que certos 

pontos de partida de procedimentos lógicos são metafísicos, embora a 

Lógica também tenha assuntos próprios e independentes da Metafísica, 

como as formas silogísticas ou as regras das disputationes. 

                                                           

8 Como exemplo, podemos observar que uma opinião paradigmática na literatura sobre 

mereologia é a que podemos encontrar em Lewis, D. Parts Of Classes. Blackwell Publishers, 

Oxford. 1991, p. 7: “I accept a principle of Unrestricted Composition: whenever there are some 

things, no matter how many or how unrelated or how disparate in character they may be, they 

have a mereological fusion.” Aqui, Lewis apresenta a possibilidade de “fusões mereológicas” 

irrestritas, feitas a partir de quaisquer objetos dados. A posição de Fonseca inverte esta 

perspectiva, porque visa as coisas dadas como totalidades com partes a distinguir. Embora a 

mereologia medieval tenha pressupostos metafísicos claros, por outro lado ela está livre de 

algumas aporias como, por exemplo, a dificuldade de saber se a “fusão mereológica” das partes 

produz um novo objeto (o todo), de modo que as entidades tornem-se potencialmente infinitas. 

Para um autor como Fonseca e outros, este problema não aparece, porque o todo tem 

precedência lógico-ontológica, não a parte.    



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1026  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Definição  

 

Outro modus disserendi é a definição. O termo ‘definição’ engloba 

também o próprio (idíon) ou a causa, que são chamados, preferencialmente, 

de descrições. Por exemplo, o animal que ri como próprio para o homem ou 

animal de carne e osso como explicitação da causa material. Em sentido 

próprio, porém, a definitio é um discurso sobre a essência, sobre o quid. É o 

discurso que delimita o conceito, o limite, é a finitio, para usar um termo de 

Quintiliano. Como Fonseca concebe dois tipos essenciais, aqueles 

correspondentes à divisão física e à divisão metafísica, também as 

definições essenciais admitirão dois tipos. Não se trata de falar em essências 

distintas da mesma coisa, o que seria contraditório, mas de dois modos de 

pensar uma só essência, seja com intenção para o ens reale (física), seja para 

o ens rationis (metafísica). Em outros termos, definições, mesmo entendidas 

como próprio ou como causa, articulam um conceito de extensão ampla 

(genus) e outros menos extensos (differentia), mas a monotonia dessa 

consideração mais abstrata é apenas aparente. Por exemplo, podemos dizer 

que homem é animal de corpo ereto e de alma intelectiva (definição que 

remete à divisão física) ou que é animal racional (definição relacionada à 

divisão metafísica) para declararmos a essência do mesmo ente, mas, 

embora ambas sejam, em última análise, definições por gênero e diferença, 

o modo de apresentar as diferenças evidentemente altera o entendimento do 

conceito.  

 

 

Argumentação 

 

O terceiro modo de dissertar é a argumentação. A primeira 

observação a ser feita é que a argumentatio é um complexo do qual a 

silogística é apenas um elemento. Argumentação é, em linhas gerais, o ato 

de apresentar razões (argumenta) capazes de resolver um problema 

(quaestio). Portanto, a argumentatio envolverá: a) a busca pelas razões 

(estudo dos loci); b) a organização dessas razões de modo conclusivo 

(dedução, silogística, analytica); c) a ordem ou a disposição dessas razões 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1027 

segundo as exigências da prova ou da disputa (táxis, ordo, collocatio, 

methodus).  

O interior da argumentação é, portanto, dividido entre inventio 

(heurésis), isto é, a descoberta dos argumenta capazes de conectar o sujeito 

e o predicado da conclusão de modo a responder à questão proposta, e 

iudicium (krísis), a estruturação do raciocínio e a maneira de expô-lo. Isso 

nos leva a duas outras observações que julgamos importantes, uma 

conceitual e outra histórica: a) inventio e iudicium não repartem a Lógica de 

Fonseca inteira, mas apenas a argumentatio; b) inventio e iudicium não são 

introduções humanistas, próprias de lógicas de colorações retóricas9, mas já 

orientavam a organização do catálogo das obras de Aristóteles feito por 

Diógenes Laércio10, estavam na compreensão de Tomás de Aquino sobre a 

Lógica11 e nem mesmo Pierre de La Ramée dizia, na diatribe cheia de 

adjetivos das Aristotelicae animadversiones, que essas divisões estivessem 

ausentes no Organon, mas que eram apresentadas ali de modo confuso12.  

Em que sentido, portanto, a argumentatio é um modo de tornar 

patente o que era desconhecido a partir do conhecido, ou seja, de disserere? 

No sentido de que é um esforço complexo de tornar patente, por meio de 

razões, isto é, da parte conhecida, a solução de uma quaestio, que é a 

expressão do desconhecido. O problema de saber se a conclusão de um 

silogismo é realmente desconhecida ou não diante da apresentação das 

premissas erra completamente o alvo. A silogística é, no contexto da 

argumentatio, o estudo de como organizar os argumenta para que eles 

possam embasar a solução da quaestio (que é a conclusão). Que a conclusão 

era anteriormente desconhecida fica evidente pela formulação da quaestio, 

                                                           

9 Que a introdução de inventio e iudicium na Lógica é obra de humanistas é uma tese comum 

(e falsa), encontrada, por exemplo, em Dawson, H. Locke, Language and Early-Modern 

Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. p. 66. 

10 DL, Vidas, VI, 28 

11 Exp. posteriorum, lib. 1, lec. 1, n. 6. 

12 Ubi sunt brachia? Ubi sinistrum illud inventionis, hoc dextrum iudicii positum, distinctum, 

conformatumque est? (AA, p. 115) 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1028  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

não pela analiticidade ou mesmo por alguma sensação de obviedade da 

conclusão, uma vez conhecidas as premissas. 

Vemos o quanto essa breve apresentação dos elementos da Lógica 

ensinada nas Instituições dialéticas distancia-nos da ideia de uma lógica 

formal estrita. Por outro lado, aproxima-nos de uma noção específica de 

razão, de inteligência, de modo que a Lógica forneça ferramentas para 

dirigi-la. O que é tornar-se inteligente no final do século XVI e início do 

XVII? Por que modernos como Bacon ou Descartes pensaram ser necessário 

um novo organon ou novas regras para a direção da inteligência na busca 

da verdade?  

É na educação lógica que devemos buscar respostas para essas 

questões, já que não se trata apenas de ensino da silogística e muito menos 

de formalismos, mas de instrumentos para incrementar a inteligência 

natural, também chamada à época de logica naturalis. Pensar em que 

sentido a inteligência natural será orientada – ou seja, que possa atuar de 

modo facilitado, correto, breve e ordenado (facile, et absque errore, itemque 

breviter, et ordinate, nos termos de Fonseca) – sem que as potencialidades 

da ratio sejam sufocadas é o problema fundamental para o papel da Lógica 

na formação de um filósofo. 

Para um jesuíta como Fonseca, talvez possamos sintetizar os vários 

caminhos de directio ingenii fornecidos pela Lógica. In abstracto, podemos 

dividir esses caminhos ao partirmos do centro da Lógica – os próprios 

modos de dissertar – ou da periferia – ou seja, os temas que orbitam esses 

modi, seja como elementos para possibilitá-los, seja para auxiliá-los. In 

concreto, indiquemos alguns desses caminhos, mesmo que não 

exaustivamente, mas pelo menos o bastante para que a ideia de orientação e 

aumento da inteligência ganhe mais corpo: 

  Do centro: a) escapar de qualquer confusio entis por meio do 

método da divisão, isto é, habilitar-se para as distinções capazes de 

esclarecer os conceitos; b) calibrar a percepção das essências pela definição; 

c) organizar a própria erudição pelo estudo dos lugares comuns (os loci); d) 

articular o próprio pensamento de modo consequente pelo estudo das 

consequências e da silogística; e) expressar-se de modo claro, a partir das 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1029 

várias ordens possíveis (síntese, análise, in docendo, in disputando); f) 

exercitar a argúcia e a honestidade intelectual ao respeitar as regras das 

disputas;  

Da periferia: g) construir proposições e operar com as oposições e 

conversões; h) reconhecer as falácias mais comuns (Refutações sofísticas); 

i) estar atento às denotações dos termos utilizados (suppositio terminorum). 

Diante dessa ideia geral, talvez fiquem mais evidentes as razões das 

propostas de reforma do intelecto por Bacon ou Descartes, das quais não 

trataremos em específico aqui: a formação de um lógico dos séculos XVI e 

início do XVII nas escolas jesuítas – ou mesmo da escolástica, por meio de 

sumas como a de Pedro Hispano – orientava os intelectos em direção a uma 

ampla metodologia que envolvia análise conceitual, erudição e disputas 

honestas, que, embora não servisse para a ciência moderna, não estava tão 

distante de princípios formativos que, até hoje, dirigem formações em 

humanidades e, pelo menos em parte, continuam desejáveis. Em todo caso, 

ao listar esses caminhos de incremento da inteligência, fica mais claro que 

entender reformadores modernos da Lógica como críticos da silogística 

tradicional é infrutífero. Em geral, entender os modernos como “anti-

silogísticos” parte do preconceito de que Lógica tradicional resume-se ao 

estudo da silogística, em suma, à Lógica formal, o que é, na verdade, sem 

sentido para um lógico do século XVI. Os estudos da história da Lógica 

formal são circunscritos pelos desenvolvimentos que a disciplina conheceu 

depois de Frege. Estudar histórias da Lógica formal como as de Bochenski, 

dos Kneale ou de Blanché com o objetivo de entender o conceito de Lógica 

em outros tempos é um erro que já se anuncia na partida: Lógica formal é 

uma disciplina fundamentalmente contemporânea, no sentido de que 

estudos formais feitos por lógicos escolásticos, humanistas ou jesuítas são, 

invariavelmente, partes auxiliares de uma concepção metodologista da 

Lógica. E isto não vale apenas para autores da modernidade ou da sua 

antecâmara, mas também para o Organon. A extração de elementos 

formalistas de obras do passado é, ainda que possível, a depender do 

interesse teórico, uma mutilação, não apenas como se a pureza da Lógica 

fosse explicitada e destacada da Metafísica ou, em geral, da Filosofia, mas 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1030  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

uma mutilação da própria noção de Lógica de outrora, cindida a partir de 

um abandono do seu papel de ars ad emendanda propria rationis vitia para 

restringi-la ao estudo das formas argumentativas.  

 

 

A natureza das disputas 

 

Considerando a importância formativa das disputas no ambiente 

escolar, talvez convenha fornecer algumas observações sobre o tema.  

No final do livro VII das Instituições dialéticas, logo após o término 

da apresentação dos loci e, portanto, da inventio dos argumentos, Fonseca 

passa às observações acerca da ordem destes argumentos, com o objetivo de 

organizá-los do melhor modo tendo em vista a persuasão.   

A primeira observação a ser feita é que, ao falar de ‘argumento’ no 

interior da dispositio, Fonseca expande o alcance semântico do termo de 

modo a englobar não só o termo médio ou ratio de uma argumentação, mas 

também a definitio e a divisio13. Em outras palavras, a dispositio - ou 

collocatio, ou methodus - aplica-se a todos os modi disserendi, não apenas 

à argumentatio.  

Há, basicamente, três ordens dos argumentos (ordines 

argumentorum): da natureza, da doutrina e do tempo. Convém explicitar que 

a ordem que interessa é, no caso, a ordem discursiva, a ordem dos 

argumentos e os princípios que podem orientar a organização desses 

argumentos (natura, doctrina, tempus), não exatamente a busca pelo sentido 

fundamental de anterior e posterior (πρότερος e ὕστερος), como 

encontramos, por exemplo, no capítulo 11 do livro Δ da Metafísica, de 

Aristóteles.  

Após a exclusão da ordem do tempo, pois a narração dos 

acontecimentos não estabelece nenhuma relação lógica entre eles (p.ex.; ‘os 

soldados avançaram e, então, o Sol se pôs’), e da ordem da doutrina, porque 

                                                           

13 Porro argumentorum nomine hoc loco, definitiones quoque, et divisiones (etiam cum nihil 

probant, sed tantum eam rem, cui adhibentur, declarant) intelligi volumus. (Idem) 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1031 

o fácil ou o difícil são, nesse caso, dados em função das pessoas a ensinar, 

não das coisas, ficamos apenas com a ordem natural dos argumentos, que é 

de interesse para a prova e a disputa.  

Cabe, no caso, uma observação: a exclusão da ordem da doutrina, 

ligada à pedagogia, não implica abandono de certo entrelaçamento entre 

ordens de prova ou de disputa e as exigências pedagógicas explicitadas na 

Ratio. Além de sua importância do ponto de vista pedagógico, contudo, 

essas ordens têm, também, um papel organizador e diretivo da atividade 

intelectual, como veremos. Evidentemente, a forma mentis produzida é parte 

considerável da formação pretendida.    

A ordo naturae divide-se em ordem de geração e ordem de 

perfeição - ou de intenção. A ordo naturae respeita uma relação de 

anterioridade e posterioridade do ponto de vista, fundamentalmente, do 

aperfeiçoamento. A ordem dos argumentos relativa à natureza é, por isso, 

dupla: pode caminhar tanto do menos perfeito para o mais perfeito ou da 

causa para o efeito (ordo generationis sive executionis) quanto do mais 

perfeito para o menos perfeito ou do efeito para a causa (ordo perfectionis 

sive intentionis)14. 

A ordem da geração subdivide-se em duas novas ordens, aplicáveis 

a domínios bem determinados: a ordem da síntese e a ordem da divisão - ou 

da diérese15.  

A ordem da síntese é, em geral, aquela que começa pelas partes 

integrantes e compõem o todo e, neste sentido, ela parte das causas para os 

efeitos. Outro nome para essa ordem da síntese é ordem da composição: seja 

na descrição do processo de formação de um objeto como uma casa, seja na 

composição de uma argumentação, a ordem de composição procede dos 

                                                           

14 Naturae ordo (hoc est quem in rerum natura observamus) duplex est: unus generationis, alter 

perfectionis,  sive intentionis. Generationis ordo (quem executionis vocant) is est, quo a minus 

perfectis ad perfectiora progredimur, et omnino a causis ad effecta. [...] Ordo perfectionis [sive 

intentionis] est, cum a perfectioribus ad minus perfecta, aut omnino ab effectis ad causas 

progredimur. (Institutionum, l.7, c.39, pp. 600-602) 

15 Siquidem in natura rebus efficiendis a minus perfectis ad perfectiora contendit, et causarum 

vi gignit effecta. Sub hoc genere duo potissimum continetur, σύνθεσις, et διαίρεσις, hoc est 

compositio, et divisio, seu compositionis ordo, et divisionis. (Institutionum, l.7, c.39, p. 602) 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1032  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

elementos (alicerces, teto, axiomas) e compõem, a partir deles, o todo (uma 

casa, um teorema).  

À primeira vista, parece estranho que o outro modo de progredir das 

causas para os efeitos seja chamado de ordem de divisão, já que a ordem da 

síntese parece proceder do modo inverso, isto é, das partes para o todo, 

enquanto as divisiones, como vimos, procedem do todo para a parte. O termo 

‘divisão’ refere-se, no caso, exclusivamente ao modo de divisão considerado 

“principal”, que seria a diérese platônica, de proceder dos universais 

(causas) até os particulares (efeitos). Neste sentido, uma vez que o universal 

atua como causa ou explicação dos particulares, o princípio comum que 

dirige a ordem da síntese e a ordem da diérese fica evidente: tanto uma 

quanto a outra procedem no mesmo sentido, isto é, das causas para os 

efeitos. O que está em jogo aqui é, como dissemos, uma ordem discursiva, 

que, no caso da ordem de geração, parte do fundante para o fundado. Tanto 

a ordem da síntese (da parte integrante para o todo) quanto a ordem da 

divisão (do universal para o particular) caminham da causa para o efeito. 

Evidentemente, o discurso pode proceder de modo inverso - do 

fundado ao fundante, do efeito à causa, do mais perfeito ao menos perfeito 

-, isto é, segundo a chamada ordem de perfeição ou de intenção, que por sua 

vez subdivide-se, também, em duas, a ordem da análise e a ordem da 

coleção16. 

A ordem da análise é, aqui, a ordem da resolutio, isto é, o processo 

de desfazer o que aparece feito ou composto, portanto, é o inverso da 

compositio, já que a ordem da análise procede do todo para as partes que o 

integram. Nesse sentido, a ordem analítica é uma ordem que procede, por 

exemplo, de uma conclusão para identificar as premissas que a embasam, 

                                                           

16Ordo perfectionis [sive intentionis] est, cum a perfectioribus ad minus perfecta, aut omnino 

ab effectis ad causas progredimur. Non ideo tamen progressus ab effectis ad causas vocatur 

ordo perfectionis, quod effecta sint perfectiora omnibus suis causis: sed quia perfectio causae 

[aut] in effectu continetur aut ab eo, ut ita dicam, supponitur. Sub ordine perfectionis, duo 

itidem, quemadmodum sub generationis, praecipue comprehenduntur, ἀνάλυσις et συναγωγή, 

hoc est resolutio et collectio, seu resolutionis ordo, et collectionis, qui quidem duobus ordinibus 

generationis, iam dictis opponuntur. (Institutionum, l.7, c.39, p. 602)  



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1033 

logo, do efeito para a causa. Também do efeito para a causa é a ordem da 

synagogé, ou ordem da coleção, que procede dos particulares para ascender 

aos universais.   

No capítulo seguinte, isto é, no capítulo 40 do livro VII das 

Instituições dialéticas, Fonseca divide as ordens de argumentação a partir 

da finalidade, diferentemente do que havia feito no capítulo 39, em que se 

dividia as ordens de argumentação a partir da natureza de cada uma delas. 

Em outras palavras, a ordem da argumentação pode ser usada in docendo ou 

in disputando. A ordem in docendo é novamente dividida em ordem de 

confirmar e ordem de refutar, de modo que temos três finalidades a partir 

das quais dispomos os argumentos: confirmar, refutar e disputar.  

Fonseca faz algumas observações sobre ordens de prova, como a 

importância de seguir mais ou menos a mesma ordem dos loci apresentados 

(isto é, começar pelas definições, descrições, passar pelas causas, mostrar os 

efeitos etc), bem como faz considerações sobre a ordem de apresentação de 

uma coisa (que ela existe, o que ela é, quais suas qualidades e por que ela é 

como é). Quando se trata de coisas que podem ser dispostas da causa para o 

efeito, do menos perfeito para o mais perfeito, ou seja, coisas mais 

universais, totalidades, particulares ou partes, o autor observa duas vias no 

interior da prova: a via da audição e a via da invenção.  

É importante fazer algumas observações sobre essas duas vias. Se a 

finalidade do discurso for aprender, ouvir uma lição, é preferível a via 

auscultationis, e Fonseca recomenda a ordem da geração, que respeita a 

ordem real da natureza, isto é, a ordem da síntese e a ordem da divisão. 

Assim, é mais adequado partir das causas, dos princípios, e mostrar o que se 

pode inferir deles, de modo que as conclusões se revelem aos poucos.  

Por outro lado, há também uma inventio no interior da ordo 

argumentorum, adequada àqueles que querem “filosofar sem professor”17. 

                                                           

17 In inventione vero oppositi ordines servandi sunt, resolutionis nimirum, et collectionis. Qui 

enim sine doctore philosophari volunt, et a rebus quae sensibus subiectae sunt, ad reconditiores 

suo marte penetrare cupiunt, a toto integro ad partes, et a minus universalibus ad universaliora, 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1034  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Entre os exemplos de procedimento de inventio desse tipo, Fonseca fornece 

o caso dos Analíticos primeiros, em que Aristóteles desdobra o silogismo 

em proposições e estas em termos (ordo resolutionis), ou o procedimento 

socrático de indução (ordo collectionis). Essa oposição entre uma via 

auscultationis e uma via inventionis a partir das ordens de síntese e de 

análise difere pouco do que se encontrará mais tarde, por exemplo, na 

Logique de Arnauld e Nicole. A ênfase dada por Fonseca aos sentidos, como 

se aquele que quisesse “filosofar sem mestre” não tivesse outro caminho 

senão aquele descrito no início da Metafísica de Aristóteles, parece ser um 

ponto de distanciamento entre Fonseca e os lógicos de Port-Royal, mas é 

evidente que aquilo que Fonseca chama de methodus (ordo, collocatio) e 

todos os seus desdobramentos em várias ordens é algo bem mais elaborado 

e claro do que se pode encontrar na Dialectique de Pierre de La Ramée. Em 

todo caso, a ideia de prova envolve tanto a demonstração quanto a pesquisa: 

síntese (ou coleção) e análise (ou resolução), respectivamente.  

Passemos à ordem da refutação. Esta ordem não se refere à refutação 

que ocorre na ordem da disputa, mas é interna à ordem in docendo que, como 

dissemos, divide-se em ordem de ensinar (provar) e ordem de refutação. 

Fonseca argumenta que ela admite três tipos: a) uma refutação 

confirmatória, que parte da verdade estabelecida pelo próprio refutador e, 

então, confronta as contraditórias à verdade; b) uma refutação heurística, 

que parte das opiniões alheias, rejeita as más, estabelece as melhores e expõe 

o próprio parecer; c) uma refutação exaustiva, que, por ser mais complexa, 

descreveremos abaixo.  

A refutação pelo terceiro modo expõe, em primeiro lugar, as 

opiniões favoráveis a cada uma das partes opostas do problema (quaestio). 

Em seguida, apresenta as razões contrárias, mais especificamente, as razões 

contrárias à parte que parece ser mais plausível. Este passo torna a questão 

ambígua, conduz a um estado de aporia a ser remediado. O passo final é o 

                                                           
id est, resolutionis et collectionis ordinibus accommodatissime procedunt. (Institutionum, l.7, 

c.39, p. 608) 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1035 

da refutação de cada uma das razões contrárias à verdade, que foram 

expostas anteriormente.  

Evidentemente, é esta terceira via de refutação a preferida dos 

mestres escolásticos. Convém lembrar que essa ordem da refutação não é, 

todavia, uma disputa, mas uma maneira de expor, um modo de prova. A 

refutação aparece numa organização destinada à prova, tem a finalidade de 

evidenciar a verdade, sobretudo porque as teses que possam contradizer a 

verdade são refutadas diante do ouvinte ou do leitor. 

Essas ordens de prova mostram como é possível dirigir a razão de 

modo linear, dos axiomas aos teoremas, ou de modo que a refutação de teses 

opostas e objeções possíveis tornem a conclusão desejada ainda mais 

evidente.   

A ordem de disputar (ordo disputandi) é, por outro lado, exposta 

nos capítulos 42 e 43, que são destinados essencialmente às tarefas do 

argumentador e do respondedor, já que a ordem de disputar refere-se 

fundamentalmente aos debates.  

Quanto ao ofício do argumentador, Fonseca expõe nove 

recomendações, que são, por um lado, estratégicas e facilitadoras da tarefa 

de refutar, que é própria do argumentador, mas também visam, por outro 

lado, a promoção de um debate honesto e claro. Não exporemos todas as 

recomendações aqui, mas podemos agrupá-las a partir de quatro princípios: 

clareza do debate, estratégia para o debate, honestidade intelectual e 

economia.  

Em busca de clareza, recomenda-se: a) que a proposição a ser 

defendida pelo respondedor e combatida pelo argumentador seja 

explicitada; b) que o argumentador solucione ambiguidades e obscuridades 

que possam figurar nas premissas; c) uso de modelos orais (provo a 

consequência, nego a menor, assim insisto, suponhamos isto ou aquilo etc). 

Como estratégia, há a explicitação de duas vias de refutação: a) a 

via direta, em que é produzida uma argumentação que resulta na 

contraditória da tese combatida; b) a via hipotética, em que a tese combatida 

é assumida como hipótese e, então, extrai-se um “incômodo” (deductio ad 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1036  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

incommodum) a partir dela, como uma proposição implausível, falsa ou 

mesmo uma contradição (redução ao absurdo). Além disso, há observações 

como a de que o argumentador tenha cuidado de não fazer perguntas cuja 

relação com a tese a ser refutada seja logicamente muito próxima, para que 

não se torne óbvio para o respondedor o que ele precisaria rejeitar a fim de 

não ser refutado.  

Com relação à honestidade, destacam-se os motivos de disputar 

(evidenciar a verdade, exercitar a inteligência, não apenas por espírito de 

erística), as razões justas de rejeitar uma tese (por exemplo, a necessidade 

de apresentar um contraexemplo caso o respondedor queira recusar uma 

premissa universal induzida), a “teimosia e insolência” (pervicacia et 

insolentia) de negar princípios mais evidentes como o de não-contradição, 

que o argumentador não reponha premissas já rejeitadas antes etc. 

Acrescente-se, por fim, certas recomendações de caráter 

econômico, isto é, uma divisão de tarefas de modo que a disputa possa fluir 

de modo mais despachado. Por exemplo, Fonseca diz que, salvo nos casos 

em que a negação parece absurda, não cabe ao respondedor fornecer as 

razões a partir das quais decide negar ou conceder uma premissa. Outro 

exemplo: o autor diz que o respondedor deve avaliar a validade da 

argumentação antes de procurar saber se cada uma das premissas é 

verdadeira ou falsa (no caso em que o argumentador não tenha pedido o 

assentimento do respondedor em cada premissa, isto é, o argumentador não 

fez perguntas).  

Em suma, se considerarmos a ordem da disputa em sua totalidade, 

veremos que ela visa não apenas a boa disposição dos argumentos, mas 

estratégias e condições de promoção da (ou resistência à) refutação, a 

abreviação das disputas, a honestidade do debate e a clareza dos discursos 

dos debatedores. 

Em que consiste, então, o conceito de iudicium, se considerarmos 

tudo o que ele engloba e todas essas possibilidades de ordenamento?  

Em primeiro lugar, a própria analítica, no sentido de ramo da Lógica 

dedicado ao estabelecimento e avaliação das formas das argumentações em 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1037 

geral, é parte do iudicium, já que a inventio é dedicada, essencialmente, aos 

argumenta, não à disposição destes numa forma válida ou adequada à prova 

ou à disputa. Assim, a própria silogística, em todos os seus detalhes, isto é, 

os silogismos categóricos e os hipotéticos, além da indução, do entimema, 

do exemplo, em suma, toda a teoria exposta no livro VI das Institutionum é 

parte do iudicium.   

Também é parte do iudicium a ordo - ou dispositio, ou collocatio, 

ou methodus -, que por vezes é tratada como um elemento da pedagogia ou 

da retórica, mas, a julgar pelo que expusemos acima sobre a teoria em 

Fonseca, é difícil negar que ela compreenda, também, elementos 

metodológicos.  

Essa ordo argumentorum divide-se, primeiramente, em ordem da 

natureza ou da doutrina, mas, como vimos, só a ordem da natureza interessa 

a um dialético como Fonseca. Essa ordem da natureza compreende, na 

verdade, dois tipos essenciais de ordem discursiva: a) a ordem em que o 

expositor começa pelos fundamentos e culmina nas conclusões; b) a ordem 

em que o discurso começa pelas conclusões e, então, revela seus 

fundamentos. A primeira é de dois tipos, a ordem de síntese ou de divisão. 

A segunda também compreende dois tipos, a ordem da análise e a ordem da 

coleção. Fonseca observa que a ordem sintética é preferencial para a 

exposição de uma doutrina, mas que a ordem analítica é adequada para a 

invenção, para a filosofia sem mestre, isto é, para a construção da ciência. 

Evidentemente, o autor imagina um processo de construção do saber a partir 

dos sentidos, como aquele descrito no início da Metafísica. Isto não muda, 

porém, o fato de que Fonseca concebe a possibilidade de produzir ciência 

no interior de uma doutrina do methodus, ou seja, não se trata apenas de 

expor, de provar o que já se sabe, de organizar os argumentos para ensinar.  

Essa ordo argumentorum naturae tem, ainda, duas finalidades, a 

partir das quais ela se subdivide em ordem in docendo e ordem in 

disputando. A ordem in docendo compreende o ensino direto de uma 

doutrina e, também, a exposição de modo a refutar teses contrárias, que é a 

ordem de exposição usada em textos como a Summa Theologiae ou mesmo 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1038  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

os Commentariorum de Fonseca. Esta ordem da refutação não se confunde, 

como dissemos, com a ordem da disputa, que compreende todas as 

instituições para o argumentador e o respondedor, que ordenam as 

disputationes de modo a diferenciá-las de meras contendas erísticas ou 

sofísticas, a partir de parâmetros como a honestidade intelectual e a clareza 

discursiva.   

 

Conclusão 

 

Que essa noção de inteligência – de intellectus nostri, de ratio ou, 

no caso da Lógica, de arte para emendar os vícios da razão – soe antiquada 

é obra de, primeiramente, certa crença no sucesso de métodos ligados à 

ciência moderna; posteriormente, da descrença em qualquer conjunto bem 

delimitado de preceitos e regras que possam identificar o que gostaríamos 

de chamar de método científico. Se os métodos da ciência moderna 

impuseram-se contra a metodologia escolástico-jesuíta, ainda podemos nos 

perguntar se não há, na verdade, certa complementaridade entre direções 

diversas – e de finalidades diversas – para a inteligência natural. Se, por 

outro lado, todos os métodos falham, são limitados etc, queremos saber 

ainda qual é a medida usada para decretar a falha, o limite, e se essa medida 

pode ser a pedra de toque da concepção de métodos melhores, mais 

abrangentes, capazes de abordar cada questão da maneira mais inteligente 

possível.  

A oposição entre a inteligência natural e a inteligência dirigida tem 

várias ocorrências na filosofia. De um modo geral, a inteligência natural é 

pensada como um diamante bruto, uma potência indomada, que pode levar 

a bons ou maus resultados (Tales, Hipócrates e outros pensadores pré-

dialéticos são exemplos de engenhosidade, mas seus vícios aqui e acolá 

denunciariam a necessidade de ordem). Caberia à dialética cuidar para que 

a inteligência natural fosse direcionada sem que perdesse sua potência, sem 

que fosse degradada em uma imagem reduzida de si mesma, num receituário 

limitante, numa série de preceitos mal aplicados ou confusos, cujo efeito 



Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1039 

fosse, em vez de ajudar o intelecto, o seu embotamento. Para usarmos uma 

metáfora de La Ramée, a Lógica deve ter cuidado para que não se torne uma 

má pintora, uma arte que nos entregue uma cópia mal feita do intelecto 

natural.  

Essa ideia de directio ingenii parece, todavia, cada vez mais aberta. 

De um lado, o lado estritamente metodológico, a ideia de método científico 

parece resistir à unificação em termos de regras simples e universais – 

observe-se, por exemplo, a discussão entre metodologistas como Popper e 

Lakatos e “céticos” do método como Kuhn e Feyerabend. Nenhum deles 

negaria, porém, a existência de maneiras melhores ou piores de resolver 

problemas (é claro, por exemplo, que o plano inclinado de Galileu é melhor 

para embasar a discussão da questão da aceleração de corpos em queda do 

que o simples abandono de objetos do alto do campanário de Pisa, segundo 

conta a anedota desacreditada). Por outro lado, as várias lógicas não-

clássicas parecem oferecer padrões dedutivos diversos e dependentes de 

contextos de aplicação, de acordo com exigências relacionadas ao objeto de 

estudo (p.ex., lógicas temporais) ou a padrões de prova diferentes (p.ex., 

intuicionismo, lógica de relevância).  

Essa abertura da ideia de directio ingenii à quase indefinição, em 

vez de diminuir a vitalidade da Lógica, repõe a cada atividade da 

inteligência natural a questão do método adequado ao assunto, aos 

problemas a resolver ou a esmiuçar, portanto, traz a Lógica para o centro da 

atividade intelectual que pretenda guiar-se por alguma ordem que não seja 

a mera sucessão temporal de pensamentos desconexos. Seja na filosofia, seja 

nas ciências, o problema da concepção de uma Lógica em sua relação ampla 

com a noção de intelecto continua a ser o problema mais fundamental a ser 

enfrentado. E essas circunstâncias transferem as lógicas do passado da 

condição de “ultrapassadas” para eventualmente frutíferas, dada a situação 

de pluralismo metodológico.  

 

 

 



Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 

1040  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Referências 

 
ARISTOTELE. Organon. Cordinamento generale di Maurizio Migliori. Milano: 

Bompiani, 2016.  

Aristotelis Opera. Ex recensione Immanuelis Bekkeri, edidit Academia Regia 

Borussica, editio altera quam curavit Olof Gigon. Berlin: De Gruyter, 1960. 

BACON, F. Opera omnia. Frankfurt: Joannis Baptistae Schonwetteri, 1665. 

BLANCHÉ, R. La logica e la sua storia da Aristotele a Russell. Roma: Ubaldini, 

1973. 

BOCHENSKI, I. M. A History of Formal Logic. Notre Dame: University of Notre 

Dame Press, 1961.   

DAWSON, H. Locke, Language and Early-Modern Philosophy. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2007. https://doi.org/10.1017/CBO9780511490484  

DESCARTES, R. Oeuvres de Descartes. Ch. Adam et P. Tannery (ed.). Nouvelle 

présentation par J. Beaude, P. Costabel, A. Gabbey e B. Rochot. 11 vols. Paris: 

Vrin, 1964-1974. 

FONSECA, P. Commentariorum Petri Fonsecae Societatis Iesu in libros 

Metaphysicorum Aristotelis Stagiritae. Tomus I (Roma, 1577); II (Roma, 1589); 

III (Évora, 1604); IV (Lyon, 1612). 

FONSECA, P. Institutionum dialecticarum libri octo. Lisboa: Joannis Blavii, 

1564. 

FONSECA, P. Institutionum dialecticarum libri octo. Coimbra: Joannem 

Barrerium, 1574. 

FONSECA, P. Instituições Dialéticas. Introdução, estabelecimento do texto, 

tradução e notas por Joaquim Ferreira Gomes. Coimbra: Universidade de 

Coimbra, 1964. 

FONSECA, P. Isagoge philosophica. Lisboa: A. Alvarez, 1591.  

FONSECA, P Isagoge Filosófica. Introdução, estabelecimento do texto, tradução 

e notas por Joaquim Ferreira Gomes. Coimbra: Universidade de Coimbra, 1965. 

KNEALE, M.; KNEALE, W. O desenvolvimento da lógica. Tradução de M. S. 

Lourenço. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1980. 

LAERZIO, D. Vite e dottrine dei più celebri filosofi. Testo greco a fronte. A cura 

di Giovanni Reale. Milano: Bompiani: 2005. 

LEWIS, D. Parts Of Classes. Oxford: Blackwell Publishers, 1991. 

Monumenta Historica Societatis Jesu, Epistolae P. Hieronymi Nadal, tomo I, 

Madrid: Augustini Avrial, 1898. 

LUKÁCS, L (Ed.). Monumenta paedagogica Societatis Iesu Nova Editio ex 

integro refacta. Vol. V. Roma: Institutum historicum Societatis Iesu, 1986. 

LUKÁCS, L (Ed.). Monumenta paedagogica nova editio penitus retractata. Vol. 

VII. Roma: Institutum historicum Societatis Iesu, 1992. 

PAUL HENRY, D. Medieval Mereology. Amsterdam/Philadelphia: B.R. Güner, 

1991. https://doi.org/10.1075/bsp.16  

https://doi.org/10.1017/CBO9780511490484
https://doi.org/10.1075/bsp.16


Fábio Baltazar Nascimento Júnior 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1017-1041, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1041 

RAMUS, P. Dialecticae institutiones. Aristotelicae animadversiones. Stuttgart-

Bad Cannstatt: Friedrich Frommann (Günther Holzboog), 1964, 1543. 

RAMUS, P. Dialectique. Paris: André Wechel, 1555. 

 

Data de registro: 16/09/2021 

Data de aceite: 01/12/2021 



1042  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 1042,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1043 

 

 Suárez y la Filosofía Moderna 

 

 

Giannina Burlando* 

 

 

Resumen: Los intérpretes de hoy debaten sobre el estatuto y la asociación de 

Francisco Suárez con la Filosofía Moderna. Este estudio enfoca los principales 

aspectos de la filosofía especulativa y práctica del pensador jesuita, con el propósito 

de mostrar que, en las diversas disciplinas abordadas, Suárez ha tomado en cuenta 

genealógicamente la formalización de las teorías precedentes: las ha re-formulado 

en términos metodológicos para progresar. A su preferencia parcial por pruebas a 

priori, agrega datos de experiencia con respecto a los postulados de la metafísica. 

Por otra parte, innova en la adopción del lenguaje médico imperante en materias de 

psicología moral y en la intrincación de las disciplinas teológicas y jurídica, en 

materias políticas. Con este proceder, que se distingue del estrictamente 

propedéutico para la investigación científica, alcanza una comprensión adecuada de 

los fenómenos y, a partir de sus replanteamientos establece el curso de figuras 

representativas del pensamiento moderno. 

 

Palabras clave: Suárez; Ontologia; Epistemologia; Psicología Moral; Filosofía 

Política; Filosofía Moderna 

 

 

Suárez and Modern Philosophy 

 

Abstract: Today's interpreters debate the status and association of Francisco Suárez 

with Modern Philosophy. This paper focuses on the main aspects of the speculative 

and practical philosophy of the Jesuit thinker, with the purpose of showing that, in 

                                                           

* Doutora em História da Filosofia pela Ohio State University. Professora na Pontificia 

Universidad Católica de Chile. E-mail: gburland@uc.cl. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/0287393825859418. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6057-612X. 

                    http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63279    

  

mailto:gburland@uc.cl
http://lattes.cnpq.br/0287393825859418
https://orcid.org/0000-0002-6057-612X
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63279
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63279


Suárez y la Filosofía Moderna 

1044  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

the various disciplines approached, Suárez has taken into account genealogically 

the formalization of the preceding theories: he has reformulated them in 

methodological terms to progress. To his partial preference for a priori proofs, he 

adds data of experience regarding the postulates of metaphysics. On the other hand, 

he innovates in the adoption of the prevailing medical language in matters of moral 

psychology and in the intricacy of theological and legal disciplines, in political 

matters. With this procedure, which differs from the strictly propaedeutic for 

scientific research, he reaches an adequate understanding of the phenomena and, 

from the rethinking of it, establishes the course of representative figures of modern 

thought.  

 

Key-words: Suárez; Ontology; Epistemology; Moral Psychology; Political 

Philosophy; Modern Philosophy 

 

 

Suárez e a Filosofia Moderna 

 

Resumo: Os intérpretes de hoje debatem o estatuto e a associação de Francisco 

Suárez com a Filosofia Moderna. Este estudo enfoca os principais aspectos da 

filosofia especulativa e prática do pensador jesuíta, com o propósito de mostrar que, 

nas várias disciplinas abordadas, Suárez teve em conta genealogicamente a 

formalização das teorias precedentes: ele reformulou em termos metodológicos para 

o progresso. À sua preferência parcial por provas a priori, ele adiciona dados da 

experiência sobre os postulados da metafísica. Por outro lado, inova na adoção da 

linguagem médica predominante em questões de psicologia moral e na 

complexidade das disciplinas teológicas e jurídicas, em questões políticas. Com 

esse procedimento, que difere do estritamente propedêutico para a pesquisa 

científica, ele chega a uma compreensão adequada dos fenômenos e, a partir de seu 

repensar, estabelece o curso de figuras representativas do pensamento moderno.   

 

Palavras-chave: Suárez; Ontologia; Epistemologia; Psicologia Moral; Filosofia 

Política; Filosofia Moderna 

 

 

 

 

 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1045 

[…] pues toda virtud, salvo en la brevedad del 

reconocimiento, carece de resplandor y vive en una 

caverna oscura rodeada de otros habitantes, algunos 

muy peligrosos. (Roberto Bolaño, 2666, Barcelona: 

Alfaguara, 2016: 65) 

 

 

 

Introducción1 

 

El testimonio de las publicaciones recientes -–tanto en obras 

colectivas como de autor– dedicadas a reinterpretar para el siglo XXI el 

pensamiento de Francisco Suárez, no sólo es señal de reconocimiento a la 

precedente negligencia que experimentó su legado y su significancia 

histórica, sino más bien destaca por subrayar que “el principal ímpetu para 

este renovado interés parece ser la manera en que el pensamiento de Suárez 

y su situación histórica, escapa a las categorizaciones convencionales del 

Renacimiento, Barroco, primera Modernidad y otras”2. La resistencia a tales 

cánones se explica en parte porque “en la época en la que Suárez muere, la 

filosofía estaba al borde de un proceso que nunca había experimentado antes 

en la historia: an intellectual movemenent originating among outsiders to 

the standard academic millieu would succeed in carrying through the ideas 

that the entire hitherto philosophical tradition has to be discarded and 

philosophy must make a fresh new start”3. 

                                                           

1 Este artículo se deriva de mi participación en calidad de investigadora internacional del 

Proyecto I+D+i 2021-2024: “Ética y justicia cosmopolita en la Escuela Ibérica de la Paz y la 

Escolástica Iberoamericana: Aportaciones del pensamiento y tradición jesuita” (PEMOSJ2, 

ref. PID2020-112904RB-I00), cuyos investigadores principales son: J. A. Senent-De Frutos 

(IP1); E. Ibáñez Ruiz del Portal. 

2 Stephen Schloesser, “Book Reviews: Lukás Novák, ed. Suárez’s Metaphysics in Its Historical 

and Systematic Context. Contemporary Scholasticism vol. 2. Berlin; Boston: De Gruyter, 2014.  

Victor M. Salas and Robert L. Fastiggi, eds. A Companion to Francisco Suárez. Brill’s 

Companions to the Christian Tradition vol. 53. Leiden; Boston: Brill, 2015”, Journal of Jesuit 

Studies, 3 (2016): 85. (hereafter, JJS). 

3 Lukás Novák (ed.), Suárez’s Metaphysics in Its Historical and Systematic Context, 

Contemporary Scholasticism, vol. 2 (Berlin, Boston: De Gruyter, 2014), 2. (hereafter, SMHC) 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1046  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 De manera que, dentro de tal radical giro programático, se juzga 

que “Without doubt Francisco Suárez was the main link between medieval 

and modern clasical philosophy”4. De ahí que los intérpretes expongan sobre 

cómo el neo-escolasticismo de Suárez se traspasa a la filosofía moderna5; 

sobre cómo “la especificidad de su pensamiento reside en el hecho de que 

ilustra la transición de la filosofía medieval en la filosofía moderna”6; sobre 

cómo Suárez “es figura de central importancia en el desarrollo del 

escolasticismo moderno”7; sobre cómo se identifica un lugar 

“exquisitamente barroco” para Suárez en el cual la tradición se “vuelve” a 

la modernidad y, por consiguiente, forma con ella un nuevo “pliegue”8. 

Así pues, a partir de diferentes descripciones y énfasis, se asocia a 

Suárez con la temprana modernidad, la modernidad clásica, o incluso la 

postmodernidad9. Sin embargo, resistiéndose a una sola clasificación, 

“Suárez provoca reconsideraciones sobre: ¿Qué hace moderna su 

modernidad?”10. La tendencia actual apunta a la modernidad ignaciana del 

pensador, quien se conformaría a las orientaciones normativas dinámicas de 

                                                           

4 John Doyle, Collected Studies of Francisco Suárez (Leuven: Leuven University Press, 2010), 

3. 

5 Leopoldo Prieto, “Ockham, Suárez y Descartes: transición de las noéticas tardomedievales a 

la filosofía moderna,” Anales del Seminario de Historia de la Filosofía 33, nº 1 (June 2016): 

33—57.  

6 Jean Paul Coujou, Le vocabulaire de Suárez (Paris: Ellipses, 2001), 3. (My transl.) 

7 Novák, (SMH), 1. 

8 Costantino Esposito (ed.) Jean- François Courtine Il sistema della metafísica. Tradizione 

aristotélica e svolta di Suárez (Milano: Vita e Pensiero, 1999), Cuoted by Schloesser, (SSJ): 90. 

9 Jean-Fraçois Courtine, Suárez et le sistème de la métaphysique (Paris: PUF, 1990) (Hereafter, 

SSM); Jean-Fraçois Courtine, “Suárez, Heidegger and Contemporary Metahphysics” in A 

Companion to Francisco Suárez, eds. Victor Salas, Robert Fastiggi (Leiden, Boston: Brill, 

2014) (Hereafter, ACTFS); José Pereira, “Original Features of Suárez’s Thought” in (ACTFS), 

312; Costantino Esposito, “‘Al di sopra’, ‘atraverso’, ‘al di sopra’. Heidegger, Tomasso, Suárez 

nella historia della metafísica”, Giornale di metafísica 32 (2010): 553—586. 

10 Schloesser, (JJS): 85. 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1047 

las rationes studiorum de la Compañía de Jesús (1586-1599)11. En línea con 

este marco discursivo, mi propósito es circunscribir aspectos de la 

modernidad filosófica de Suárez. No analizaré entonces las complejas 

categorías histórico-sociológicas de la denominada ‘Cultura moderna’, 

‘Sociedad moderna’, ‘Mundo moderno’, ‘Método y Revolución científica 

moderna’; sino que resumiré, en primer lugar, las principales doctrinas que 

Suárez, en tanto autor, re-formalizo y trasladó (translator) a los filósofos 

modernos, y en segundo lugar, haré alusión a lo que Gonçalo Pistacchini 

Moita en su libro, A Modernidade Filosófica de Francisco Suárez (2014)12, 

ha destacado fundamentalmente como: modernidad filosófica de Suárez, de 

lo cual se derivan algunas ventajas originales y la influencia del espíritu 

jesuita distintivo del pensador.  

 

 

I 

 

La modernidad en perspectiva y las doctrinas modernas de Suárez. 

Para varios intérpretes, Heidegger es quien principalmente puso a Suárez en 

el centro de la discusión filosófica de fines del siglo XX y, por tanto, quien 

impulsó los estudios que reconocen la influencia del padre jesuita en la 

modernidad y posmodernidad. Se han destacado pasajes en Sein und Zeit 

donde Heidegger, efectivamente, con respecto a la metafísica, juzgó que: 

“En la acuñación escolástica la ontología griega pasa, en lo esencial, por el 

                                                           

11 Marco Forlivesi, “Francisco Suárez and the rationes studiorum of the Society of Jesus” in 

Francisco Suárez And His Legacy. The Impact Of Suarezian Metaphysics And Epistemology 

On Modern Philosophy, ed. Marco Sgarbi (Milano: Vita e pensiero, 2010); Victor Salas, Robert 

Fastiggi (ACTFS); Schloesser, (JJS); Exploring Jesuit Distinctiveness: Interdisciplinary 

Perspectives on Ways of Proceeding within the Society of Jesus, ed. Robert A. Maryks (Leiden: 

Brill, 2016); Juan Antonio Senent de Frutos, “Ignacian Modernity as another Kind of 

Modernity” in Reformation (en) und Moderne, eds. Hans Schelkshorn, Herman Westerink 

(Germany: Vienna University Press, 2017), 153—171;  Senent, “Justicia y ecología como 

frontera para las universidades jesuitas.” Arbor, Ciencia, Pensamiento y Cultura, 192—782 

(Noviembre Diciembre 2016): 1—14. 

12 Gonçalo Pistacchini Moita, A Modernidade Filosófica de Francisco Suárez (Lisboa: 

Imprensa Nacional, Casa da Moeda, 2014), (hereafter, AMFS). 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1048  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

camino de las Disputaciones metaphysicae de Suárez, a la metafísica y la 

filosofía trascendental de la Edad Moderna, y determina aún los 

fundamentos y las metas de la lógica de Hegel” (Sein und Zeit, 1927, §6)13.  

O se hace referencia a los parágrafos en Die Grundprobleme der 

Phänomenologie14, donde Heidegger vuelve a llamar la atención sobre la 

fuerte influencia, la sistematización, que imprime el modo científico 

suareciano, pero sobre todo, destacando su carácter de primer líder en 

ontología, cuando afirma que: “Suárez fue el pensador que más 

poderosamente influyó en la filosofía moderna […] Fue Suárez quien 

sistematizó por primera vez la filosofía medieval, sobre todo la ontología 

[…], pues Suárez trató de suplir esta carencia [la incoherencia de la 

Metafísica de Aristóteles] disponiendo, por vez primera, los problemas 

ontológicos en una forma sistemática, que determinó una división de la 

metafísica que perduró durante los siglos siguientes hasta Hegel”15. Además, 

Heidegger considera que la disposición de las disciplinas filosóficas 

centrales diseñada por Suárez, se asimila en la Crítica de la razón pura de 

Kant 16. 

Otros dictámenes de Heidegger -en los Grundbegriffe der 

Metaphysik: Welt-Endlichkeit-Einsamkeit17- sin lugar a dudas definieron el 

                                                           

13 Martín Heidegger, El Ser y el Tiempo, trad. de José Gaos (México: Fondo de Cultura 

Económica, 1951), §6. 

14 Martin Heidegger, Die Gundprobleme der Phänomenologie, Gesamtausgabe, vol. 24, ed. F. 

W. von Hermann (Frankfurt, 1975); [Traducción castellana Los Problemas Fundamentales de 

la Fenomenología, Madrid: Trotta, 2000] (Hereafter, PFF). 

15 Heidegger, (PFF), 112. 

16 En la disposición que hace Suárez de las disciplinas filosóficas centrales se distingue, según 

la descripción de Heidegger: una metaphyca generalis, una ontología general, y una 

metaphysica specialis, cosmologia rationalis, ontología de la naturaleza, psychologia 

rationalis, ontología del espíritu, y una theologia rationalis, ontología de Dios (Heidegger, 

(PFF), 112). 

17 Martin Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik: Welt-Endlichkeit-Einsamkeit, 

Gesamtausgabe, II. (Abteilung: Vorlesungen 1923-1944, Band 29/30. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann, 1976). [English transl. The Fundamental Concepts of Metaphysics: 

World, Finitude, Solitude, (Blommington and Indianapolis: Indiana University Press, 1995) 

(Hereafter, FCM). 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1049 

estado hermenéutico actual de la investigación, pues notó allí que: “La 

importancia de Suárez como teólogo y filósofo está lejos de ser reconocida 

al punto que merece este pensador, quien debe ser ubicado incluso por sobre 

Tomás de Aquino, en términos de su ingenio e independencia de 

cuestionamientos. Su importancia para el desarrollo y la conformación de la 

metafísica moderna no es meramente formal, en el sentido que bajo su 

influencia la disciplina metafísica se configura de una forma específica. 

Igualmente es tan importante su modulación de los problemas concernientes 

a contenidos que renacen en la filosofía moderna”18. Finalmente, otra 

premisa de Heidegger, reveló la influencia de Suárez con su propio enfoque 

postmoderno del Ser, puesto que acepta que: “la concepción del ser de 

Suárez, y la interpretación que hace de sus predecesores, es lo más apropiado 

para realizar la exposición fenomenológica del problema”19. De modo que, 

en la generación de los estudiosos de fines del siglo XX, en base a lo que 

Schopenhauer, Heidegger y Gilson habían estimado en Suárez, se revivió el 

interés por su pensamiento. En tanto y como punto de partida, Jean-Fracois 

Courtine, analizó el método “histórico-sistemático” de exposición en las 

Disputaciones metafísicas en su libro Suarez et le système de la 

métaphysique20.  

Por otra parte, en la reciente investigación de Valerio R. Lozano21, 

se demostró que el modo de exposición sistemático -de “historiador” de 

ideas filosóficas y de “apropiación del pasado a través del comprender de 

raíz” de Suárez-, había sido explícitamente referido, ya antes de Heidegger, 

en el siglo XVIII, por el filólogo y filósofo alemán Dietrich Tiedemann 

(1748-1803). Lozano argumenta con asombro que Tiedemann es la fuente 

principal de Hegel para la elaboración que hace éste del escolasticismo, con 

                                                           

18 Heidegger, (FCM), 51. 

19 Heidegger, (PFF), 130. 

20 Cf. Courtine, (SSM), 204-5. 

21 Valerio R. Lozano, “L’eredità nascosta di Suárez nel sistema hegeliano” in Francisco Suárez 

And His Legacy. The Impact of Suarezian Metaphysics and Epistemology On Modern 

Philosophy, ed. Marco Sgarbi (Milano: Vita e pensiero, 2010), 247. (Hereafter, S&H). 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1050  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

presencia/ ausencia de Suárez, en sus Vorlesungen über die Geschichte der 

Philosophie (Berlín, K. L. Michelet ed. 1833 - 1836). Ya que en esas 

lecciones de Hegel se hacía una sola referencia indirecta, (a la Disputación 

I sección 6), que Tiedemann comenta en su obra Geist der spekulativen 

Philosophie (Marburg, 1796). Es aquí donde Tiedemann reconoce que 

efectivamente: “Suárez ha leído la opinión de sus predecesores, y con 

reflexión aguda y profunda las ha comparado entre ellas, y a partir de esto 

ha extraído, en muchísimos puntos, luces nuevas, nuevas determinaciones y 

nuevos principios”22. Estos términos descriptivos se asemejan 

notablemente a los que utiliza Heidegger para darle su especial connotación 

fenomenológica a la concepción del ser de Suárez (Die Gundprobleme der 

Phänomenologie). 

Por lo tanto, Tiedemann, admirador de la metafísica de Wolff, es el 

puente más importante para establecer la conexión filosófica entre Suárez y 

Hegel, o entre Suárez y la tradición alemana, y que Heidegger había 

vislumbrado en la perspectiva modernizante de Suárez. El método de 

apropiación positiva de las tradiciones antiguas es lo que permite a Suárez 

alcanzar su original punto de partida que, como un nuevo rumbo, tiene como 

consecuencia una perturbación histórica que se denominará modernidad, 

que en materia de enseñanza filosófica se consideró como “novedades 

peligrosas”23. Pero ¿Hacia dónde apuntan las novedades y por qué fue un 

innovador de ideas filosóficas? Pasaremos entonces a referir algunas de ellas 

en materias de: ontología, epistemología y psicología moral. Por último, se 

bosquejan materias de la praxis política de Suárez.  

Ontología trascendental.- En su inflexión del significado entre el 

ser en cuanto tal y quien lo piensa24, Suárez elabora una nueva orientación 

                                                           

22 Lozano, (S&H), 248. 

23 Valerio Cordeiro, O Padre Francisco Suárez (Porto: Ed. Magalhães & Moniz, 1918), 15—

16; Francisco Suárez, De Legibus ac Deo Legislatore. Libro I Da lei en geral, eds. Mendo 

Castro, José A. Maltez, Artur Morão, Gonçalo Pistacchini Moita (Lisboa: Tribuna da História, 

2004), 59. (Hereafter, Libro I Da lei). 

24 Francisco Suárez, Commentaria una cum Questionibus in Libros Aristotelis de Anima, vol. 

I-III, Trads. C. Baciero y L. Baciero (Madrid: Editorial Labor, 1971-1991) (Hereafter DA). En 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1051 

para la ontología trascendental. Su enfoque –ya no es el de Aristóteles y Sto. 

Tomás de Aquino, como el ser sin más–; sino la razón de ese ser (ratio 

entis); el pensamiento de aquel ser, donde procurará hallar su razón 

esencial25. El objeto de la metafísica, propone Suárez, buscando una salida 

al problema de la unidad del ser, es en el ser como tal, pero a este ser en 

cuanto tal se le imprime precisamente una suerte de inflexión refleja, la de: 

“concepto originario de cualquier ente real”26. Y de esto “Hay que decir, 

por tanto, que el ente, en cuanto ente real, es el objeto adecuado de la 

metafísica”27. Es este ser real, posible y pensable: el “a priori ontológico 

[que] sustituirá, en lo sucesivo, la trascendencia óntica del [ens] primum de 

la metafísica anterior”28. En tal a priori ontológico, por consiguiente, se 

jugaría en lo sucesivo la posibilidad de la metafísica como ciencia.  

                                                           
el (DA), afirma “de una manera, el ente es objeto de la metafísica y, de otra, lo es del 

entendimiento. El ente es objeto del entendimiento en cuanto lo abarca todo (no es abstracción) 

y en cuanto cognoscible (DA IX 1). Estos textos en conjunto hacen evidente que para Suárez la 

línea divisoria entre metafísica y epistemología se hizo tenue.  

25 La caracterización general que hace de la metafísica es de ciencia especulativa- teórica, a 

priori y perfecta, porque se detiene en el conocimiento de la verdad por sí misma; teórica, porque 

emplea al intelecto especulativo en vez de práctico en el escrutinio de su objeto; perfecta, porque 

no le falta ninguna condición  para demostrar científicamente las propiedades de su objeto;  a 

priori, porque se apoya en la luz natural del intelecto para alcanzar una cognición abstracta de 

las propiedades trascendentales de su objeto de estudio. (Suárez, Disputationes Metaphysicae, 

Trads. S. Rábade, S. Caballero y A. Puigcerver, (Madrid: Gredos, 1960-1967), I 2 1. (Hereafter, 

DM). En seguida, advierte que siendo ciencia en sí misma, la metafísica no es independiente de 

la mente, “se halla solamente en nosotros”, abarca toda la realidad, pero según la capacidad de 

nuestra inteligencia, según distinciones que ella pueda hacer. No es solo ciencia del ser, sino el 

procedimiento con el que se elabora la misma ciencia. (DM I 5 29, 39; 2 Proemio)   

26 Suárez, DM II 4 14. 

27 Suárez, DM I 1 26. 

28 Piere Aubenque, “Suarez et l’avénement du concept d’etrê”, in Francisco Suárez (1548-

1617). Tradição et Modernidade, eds. Adelino Cardoso, Antonio Martins, Leonel Ribeiro dos 

Santos (Lisboa: Ed. Colibrí, Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 1988), 19 

(Hereafter, Suarez et l’avénement). Esto quiere decir que Dios pierde el status que le dieron 

Aristóteles y Tomás de Aquino, “de a prioridad epistemológica”, no es objeto adecuado de la 

metafísica, aunque conserva con Suárez, su eminencia de primero y principal. Aristóteles 

postulaba físicamente que la causa de la unidad de los diversos sentidos del ser era una sustancia 

separada inmóvil, necesaria, Tomás de Aquino, siguiendo a Aristóteles, interpretaba que es Dios 

trascendente, cuya relación con el ente creado se realiza por analogía de proporcionalidad.  



Suárez y la Filosofía Moderna 

1052  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Los intérpretes de finales del siglo XX han discutido sobre el doble 

carácter del concepto de ser en Suárez, entre ellos: M. Höenen, L. 

Honnefelder, R. Darge, N. Wells, J. Doyle, J. Gracia, P. Aubenque, J. L. 

Marion, J. F. Courtine, J. P. Coujou, O. Boulnois, F. Volpi, C. Esposito. Es 

decir, sobre la dialéctica entre el concepto formal y el concepto objetivo. Por 

el primero, el entendimiento realiza el acto de concebir el objeto; por el 

segundo, el entendimiento se representa, a través del concepto formal, el 

objeto conocido. Pero Suárez mismo indicó una dificultad al respecto29: por 

una parte, el concepto objetivo depende del concepto formal y, por otra 

parte, el concepto formal recibe su unidad del concepto objetivo. Por lo cual, 

Aubenque30 y Marion31 reclamaron una “apariencia de circularidad” en la 

argumentación de Suárez, lo que invalidaría la prueba del acceso al ser. Sin 

embargo, a la objeción se respondió, que la aparente circularidad residía en 

determinar en qué consiste esa dependencia: pues esa relación se da en 

términos de fundamento (ratio essendi) y de conocimiento (ratio 

cognoscendi) entre el concepto formal y el concepto objetivo; los que se 

expresan en dos momentos, uno empírico y otro trascendental, que articula 

en su ontología32. 

                                                           

29 “Así pues, el fin principal de la Disputación II es explicar el concepto objetivo de ente en 

cuanto tal, según toda su abstracción, a la que debe, según dijimos, ser el objeto de la metafísica. 

Pero atendiendo a la dificultad del tema y a su íntima dependencia de nuestro modo de concebir, 

comenzamos por el concepto formal […]” (DM II 1 1). 

30 Aubenque, (Suarez et l’avénement), 15. 

31 Jean-Luc Marion, Sur le prisme métaphysique de Descartes, (Paris: PUF, 1986), 54. 

32 Giannina Burlando, “Suarez and Heidegger on the transcendental moment in the cognition 

trascendentalis”, in New Essays on Metaphysics as Scientia Transcendens, ed. Roberto Pich 

(Louvain: Louvain-la-Neuve, 2007), 343—362. 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1053 

La reconstrucción del momento empírico33 y del momento 

trascendental34, fue explicada en detalle por Söchting35 (2007; 2014), quien 

demostró que Suárez pasa a establecer qué tipo de relación existe entre esos 

dos momentos argumentativos. En realidad, Suárez afirma que existe cierta 

prioridad parcial de la condición trascendental sobre la condición empírica 

en cuanto a la unidad objetiva del concepto de ser. Esta prioridad 

característica, propia de los argumentos de la razón, no es meramente 

metodológica, sino lógica y esencial: el intelecto es capaz de percibir en la 

audición de la palabra 'ser' y concebir su concepto formal, pues la razón es 

previa y a priori capaz de fundamentar las condiciones trascendentales (el 

ser real como objeto) mediante las cuales esa percepción y esa concepción 

empírica encuentran su unidad. 

Tal análisis reveló que: (i) La salida de Suárez es ontológica y 

trascendental más que empírica, analógica y trascendente, como la 

                                                           

33 Suarez adds “[...] because what is conceived is perceived with the mind, being thus subject 

to experience; now then, hearing the term being, and accurately conceiving what we understand 

it is meant by that voice, we do not perceive with our mind either the substance as such, nor the 

accident as such, depending on what everyone can experience in himself” (DM II 2 9). Besides, 

preferring audition upon vision, Suarez continues arguing: “the ways of acquiring science are 

learning and researching. In order to learn the ear is very useful, since voices are the concepts’s 

signs and the ear is the only sense that perceives voices, and although it is not he who perceives 

the significations, but the mind, it is enough for it to be the proper organ through which the sign 

arrives to the mind. [...] the written word is also a sign of the concepts, and it is perceived by 

vision, from which it appears to be learnt much more things through reading. But anyway, there 

is a difference, that its almost completely utility of writing also that can be perceived by ear, but 

not the other way around, because of the energy, firmness, and distinctness which are in the 

voice to express the concepts of its own, cannot be supplied with the sole writing or vision” 

(Suárez, DM I 6 11).  

34 Suárez exclaims: “At last, from reality itself, and following some sort of a priori argument, 

it is demonstrated [...] that all real entities truly have some sort of resemblance and convenience 

in the reason of being, so, they can be conceived of and represented just under that very reason 

through which they convene among each other; therefore, under such a reason, they can account 

for one single objective concept, and thus, this is the objective concept of being” (Suárez, DM 

II 2 14). 

35 Julio Söchting, “Perfecto En Humanidad: El Misterio De La Encarnación Como Problema 

Ontológico En La Disputationes Metaphysicae de Francisco Suárez S. J.” (Facultad de 

Teología, Pontificia Universidad Católica de Chile, 2007). Julio Söchting, Metafísica, 

(Santiago: Ediciones U. Católica de Chile, 2014) (Hereafter, Metaf.). 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1054  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

elaborada por sus predecesores escolásticos, porque Suárez explica la razón 

de unidad y conveniencia en la articulación trascendental entre el momento 

empírico y el momento trascendental del concepto de ser. De hecho, (ii) 

Suárez relacionó el momento empírico con el momento trascendental. 

Existiendo una conexión mutua entre la experiencia y la intuición del 

concepto de ser en su constitución a priori. El pasaje crucial decía: “[...] 

porque, aunque el concepto formal, producido en nosotros por nosotros 

mismos, puede parecer más conocido por la experiencia, sin embargo, la 

comprensión exacta de su unidad depende en gran medida (multum pendet) 

de la unidad del objeto, de la cual los actos reciben frecuentemente su unidad 

y distinción”36.
 
 

La relevancia de este pasaje es que, interconecta la experiencia 

cognitiva a posteriori de la unidad del concepto formal, y la comprensión a 

priori de esa unidad, que depende en gran medida de la unidad del objeto, 

es decir, de la unidad del concepto objetivo probado por el segundo 

argumento de razón (n. 11). Así (iii) se mostró una salida a la apariencia de 

circularidad al señalar la articulación del momento empírico y trascendental, 

en la constitución del concepto objetivo del ser. Esto, nuevamente, es 

posible debido a la relación intrínseca entre el concepto formal y el objetivo, 

como uno de fundamento (ratio essendi) y uno de conocimiento (ratio 

cognoscendi). 

Suárez es claro sobre la prioridad parcial del argumento de razón 

sobre el argumento de experiencia, porque el problema de la unidad del ser 

se resuelve en primer lugar en el acto así como en el contenido de nuestro 

pensamiento sobre el ser; sin embargo, el acceso a los términos del ser, la 

prueba a priori es siempre a través de la experiencia que es su salida, el acto 

de concepción -o el concepto formal. Aquí cabe señalar que la misma 

                                                           

36 “nam, licet formalis, quatenus a nobis et in nobis fit, videatur esse posse experiential notior, 

tamen exacta cognition unitatis eius multum pendet ex unitate obiecti, a quo solent actus suam 

unitatem et distinctionem sumere” (Suárez, DM II 1 9). According to Courtine, from this 

passage of Suarez’s metaphysics arises “son secret déséquilibre, faire éclater la tension même 

qui la constitue, et qui est destinée se résoudre [...] en la métaphysique générale comme 

ontologie” (Courtine, “Le projet suarezien de la métaphysique”, Archives de philosophie 42, 

(1979): 235-36. (Hereafter, Le projet suarezien) 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1055 

concepción del ser es objeto de una determinada percepción que no es la 

percepción de seres particulares, sino una percepción que se refiere a la 

relación entre la palabra y el concepto, como se citó en el primer argumento 

de experiencia: “cuando la mente se familiariza con la palabra ser, también 

se retrae en un solo concepto” (nota 10). De hecho, como se defendió en la 

secuencia relativa a la articulación de ambos tipos de argumentos, que existe 

coherencia entre la ratio essendi -que es una cognitio trascendentalis- y la 

ratio cognoscendi -que es una notitia empirica. La mente es capaz de captar 

al oír la palabra como concepto formal, porque previa y a priori, la razón es 

capaz de establecer las condiciones trascendentales –el ser real como objeto- 

por las que esa percepción y concepción empírica encuentran su unidad 

trascendental. Este es, pues, el nuevo comienzo de la metafísica: desde la 

scientia trascendens a la cognitio trascendentalis. El giro trascendental 

proporcionado por Suárez recae sobre un acto de la mente, su capacidad para 

realizar una abstracción trascendental metafísica y para concebir el término 

de esa abstracción, también el objeto. 

En adelante, se verá, que esto es lo que involucra un antecedente 

fenomenológico en la ontología suareziana como lo ven Heidegger, Volpi o 

Courtine. La articulación de estos dos momentos argumentativos, es una 

clara señal respecto a la orientación trascendental moderna en la 

interpretación del problema del ser y de la ontología en Suárez. En este 

sentido: “Es especialmente fecundo considerar que la orientación 

trascendental que se advierte en la prioridad trascendental parcial, de los 

argumentos de razón respecto de los argumentos de experiencia, contiene 

una superación de Kant, pues separa la experiencia de la estructura 

trascendental de la razón e, incluso, una superación de Husserl, dado que 

intenta abrir la trascendentalidad de Kant en la intencionalidad de la 

consciencia. Esta superación se detecta en el momento empírico de la 

percepción y la concepción del ser en el concepto formal y su articulación 

trascendental en la unidad del concepto objetivo”37. Esta doctrina entonces, 

bien puede considerarse un antecedente fenomenológico y por tanto, un 

                                                           

37 Söchting, (Metaf.), 301.  



Suárez y la Filosofía Moderna 

1056  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

antecedente de la filosofía moderna respecto de la pregunta que interroga 

por el sentido del ser en Heidegger: la comprensión del ser como 

constitutivo existencial del Dasein es, precisamente, percepción 

“trascendental” del ser, según el análisis de Söchting. 

Epistemología y lenguaje mental.- De modo que, ante las 

advertencias de Heidegger, Zubiri, Courtine y otros con respecto a la 

influencia de las doctrinas de Suárez en la filosofía de la Edad Moderna, 

incluso determinando los fundamentos y metas de la lógica de Hegel, se 

agregan otras, todavía más explícitas y reconocidas hoy en día.  Pues, en el 

caso de Hegel, como ha mostrado Lozano, hay una influyente traducción del 

léxico de Suárez, al menos en sus categorías de ‘ontología’, ‘concepto’, y 

‘posibilidad’. En cuanto al “concepto objetivo, se pone como base y 

condición de posibilidad de la actividad formal de la mente. En eso consiste 

la gran innovación hegeliana del begriffendes Denken”38. “El pensamiento 

concipiente y el pensar formal, no como un simple acto de mi mente, sino 

como una producción del término objetivo: el objetivo resulta del formal 

[…] Por esto, concebir, para Hegel, no es simplemente un acto formal del 

sujeto, y ni siquiera una creación ex nihilo de las cosas; concebir es la 

actividad del concepto mismo. Se trata no del hecho que un sujeto posea la 

actividad de concebir, sino del hecho que el concepto, tomado 

unitariamente, es en sí mismo una cosa viva, cuya actividad es precisamente 

concebir (das begriffendes Denken)”39. De modo que la “dicotomía 

suareciana, entre el concepto formal y objetivo, daría lugar en el 

pensamiento de Hegel, al sich rundendes Denken, a la circularidad auto-

productiva del concepto”40. Esta auto-producción del concepto constituye 

una parte del pensamiento epistemológico de Suárez, puesto que se incluye 

en su discusión de la función creativa e inventiva del Ars de las ideas 

                                                           

38 Lozano, (S&H), 253. (My transl.) 

39 Xavier Zubiri, Los Problemas Fundamentales De La Metafísica Occidental, (Madrid: 

Alianza Ed. 1995), 258. (Hereafter, PFMO) 

40 Lozano, (S&H), 253. 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1057 

divinas41, con las cuales guardan una proporción los “conceptos formales” 

-subjetivamente presentes en el intelecto humano-, en cuanto a su modo de 

existencia, representación y causalidad42. Suárez sostiene efectivamente que 

“conocer la idea sirve para producir”43. Así es que: “Las ideas están en Dios 

intrínseca y formalmente, en cuanto que es inteligente y en cuanto representa 

intelectualmente todas las cosas”44; lo cual quiere decir, que están en función 

del concepto o del acto del entendimiento divino45. La idea entonces es 

equivalente al concepto formal, y no al concepto objetivo -ya que ese es el 

modo humano de terminar la actividad cognitiva46-, y que cumple, para 

Suárez, funciones de: ‘guía de la acción del agente hacia un término y un fin 

cierto’, ‘regla de verdad’ y ‘principio formal del conocimiento’47. Para 

                                                           

41 Para defender la causalidad eficiente de la idea, Suárez sostiene que “sed ars non causa nisi 

mediante idea; docet enim ars fabricari in mente tum rem efficiendam, tum etiam viam et 

modum exsequendi illam, atque in hunc modum est principium artificiosi effectus” (Suárez, DM 

XXV 2 12). 

42 Las de la mente humana son ideas menos perfectas: ‘conceptos confusos’, ya que “entran de 

por sí en la intención del agente” y este naturalmente es un “artífice imperfecto, o 

imperfectamente cognoscente” (Suárez, DM XXV 1 18).  

43 “[…] cognitio ideae ad causalitatem deserviat” (Suárez, DM XXV 1 35).  

44 Suárez, DM XXV 1 26. 

45 For Suarez formal concepts o ‘intentional representations’ also belong to the exemplars or 

ideas’s identity. Thus, he claims, “Ideae, procet in Deo sunt, non concurrunt ad cognitionem 

creaturum per modum objecti proximi, sed per modum actus intellectualis quo intentionaliter 

representantur creature ipsae […]” (OTS I IV 8). 

46 Esta es opinión defendida ya sea por D. Scoto, Ockham, Gabriel, el Aliacense, Durando, 

Bassolis, y Sto. Tomás, o los tomistas, quienes suponen que el ejemplar posee razón de objeto 

conocido (‘rationem obiecti cogniti’), es decir, significa la cosa conocida (DM XXV 1 6-7). 

47 Suarez describes divine ideas as follows: (1) They guide the intellectual agent’s action so they 

can point out (tendat) to a certain end (2) this pointing out or direction is accomplished by an 

actual representation of the mind, which is a kind of light that precedes showing the way, and 

terminus of the operation (all this is done formally by the same formal concept of the mind); (3) 

are measure or rule of truth, and a property of the thing done; (4) are principles of knowledge, 

or the same formal concepts are principles of knowledge, and not the objects as they are known, 

because this object as it is known is the end and terminus of knowledge (DM XXV I 29) (my 

italics). In this account, Suarez not only follows Aquinas’s basis at De Verit. I 15, but frequently 

to Augustine at Soliloquio II 5, De Vera Religione 36, for conceptions of ‘true divine idea’, 

‘truth’, and mental language in particular (Cf. Suárez, DM VIII 5 5; 7 2; 7 21; 7 34). 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1058  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Hegel, “no solo el objeto viene producido, sino que se identifica a su vez 

con el concepto mismo. El término final [del desarrollo del concepto] es 

precisamente el concepto que se sabe el mismo, en modo adecuado, ser 

aquella identidad. El concepto que sabe de este modo es precisamente lo que 

Hegel llama idea”48. En las interpretaciones de Zubiri y Lozano, la idea 

absoluta hegeliana se explica recurriendo a Suárez; pues en Suárez “conocer 

todas las cosas, posibles y reales, a través de un solo concepto formal, es 

exclusiva facultad de la divinidad. Y exactamente esto es la razón absoluta 

de Hegel. La idea de Hegel es la razón que se sabe a sí misma como acto 

formal concipiente de la realidad de sí misma y de las cosas”49. 

Por otra parte, la orientación trascendental de la metafísica Suárez y 

su enfoque conceptual (Conceptual Focusing), cuya principal función es 

“resolver la aparente antinomia entre el carácter diádico y unitario del ser” 

(Pereira, 2014: p. 308), culmina en una fase idealista moderna (Pereira, 

2014: p. 312), “a mentalist turn that recent scholars have both applauded and 

lamented (depending on their stance toward modernity” (Schloesser, 2016: 

93). Tal giro, como veremos, implica una nueva teoría semántica. Ahora 

bien, con respecto al lenguaje mental, Suárez introdujo modificaciones 

frente a las perspectivas medievales de Walter Burleigh, William Ockham y 

Jean Buridan. Para esto se apoyó en la tradición de San Agustín, San 

Buenaventura y Capreolo, orientada a la subjetivación de la idea. En tanto 

como ha demostrado Ranemann, el conocimiento de Dios y la intelección 

de los seres humanos están interconectados (2014: p. 329), y Suárez está 

convencido de que los auténticos términos de la scientia divina y de la 

cognición humana, son ideas o conceptos.  

El lugar central que Suárez da a los conceptos simples como capaces 

de verdad trae consigo una deconstrucción de las posiciones tradicionales 

sostenidas por Aristóteles y Tomás de Aquino, por lo que puede verse como 

una innovación en la epistemología moderna, con especial influencia en 

                                                           

48 Zubiri, (PFMO), 293. 

49 Zubiri, (PFMO). 293; Lozano, (S&H), 254. 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1059 

Descartes50. Según el análisis de Suárez, los conceptos adquirieron el estatus 

cualitativo de ser real inteligible. Para el jesuíta, los conceptos tenían una 

relación diádica de significado/representación con las palabras 

(convencional, mediato) y con las cosas (inmediato, natural). El fenómeno 

de la verdad objetiva no se produce en palabras oracionales, ya que las 

palabras eran consideradas solo signos analógicos de conceptos, sino más 

bien en el lenguaje del concepto. Puesto que, los conceptos intencionalmente 

representados, señalan e incluso arrastran cosas (vera tendentia at rei) al 

acto de conocimiento de la mente51. Así, Suárez hace que los conceptos 

jueguen un rol paradigmático en la semántica de la significación y la verdad. 

De hecho, los conceptos fueron considerados por Suárez como términos 

mentales reales, el significatum de palabras y proposiciones: lo que 

significan; lo que se concibe mediante palabras habladas; lo que tenía 

valores semánticos: son verdaderos o (metafóricamente) falsos; lo que se 

conoce; lo que se percibe solo con la mente; aquello que capta la mente; 

aquello que informa al intelecto; lo que es traslúcido, distincte et clare o 

confuso para un sujeto52; aquello que es prejuicioso captado por la mente; 

aquello de lo que dependen los juicios; lo que se expresa con palabras; lo 

que significa y connota otros: cosas, objetos o conceptos; lo que es útil para 

la producción. La doctrina del lenguaje mental de Suárez reveló su 

                                                           

50 The central place for truth in Descartes, like in Suárez, is the same cognitive order, though 

predicative truth implies the pre-predicative truth of the idea. In other words, it may be said that 

predicative truth depends on the pre-predicative truth of the idea, and not the other way around. 

En la Meditación III busca un criterio general para el conocimiento y lo encuentra en esa regla 

general (“So I now seem to be able to lay it down as a general rule that whatever I perceive very 

clearly and distinctly is true.” (illud quod omne este rerum quod clare et distincte percipio), 

Descartes, Meditations on First Philosophy, Meditation III, in Philosophical Writings of 

Descartes, Transl. John Cottingham, Robert Stoothoff, Dugald Murdoch, vol. II (New York: 

Cambridge University Press, 1984, 249), realizando una transferencia cognitiva; pues en el 

pasaje citado ha trasladado el lugar de la verdad; la cual ya no está más en la conformación entre 

cosas y juicios, ni entre cosas y palabras; puesto que el criterio cartesiano de verdad, ahora, 

depende absolutamente de las ideas, son pues las ideas pre-judicativas el nuevo lugar de la 

verdad, si poseen claridad y distinción.  

51 Suárez, DM VIII 4 2. 

52 Suárez, DM VIII 3 18. 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1060  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

conciencia de las diversas preocupaciones epistemológicas, lógicas y 

semánticas de la filosofía moderna. Por otro lado, lo genuino de la doctrina 

de Suárez sobre la verdad equivale a: (i) el lugar donde transfirió la 

denominada significación primaeva de la “verdad”, y (ii) el tipo de 

expresión lógica que usó para designar también la verdad ontológica. Suárez 

situó la verdad en los conceptos mentales. Para evitar la mera certeza 

psicológica derivada de simples aprehensiones. Suárez mantuvo el concepto 

de distinción formal/objetiva, y le agregó cognición in actus exercitus. Por 

lo tanto, al combinar el carácter intencional/representativo/significante de 

los conceptos con su carácter reflexivo para alcanzar otros conceptos, se 

debía preservar la objetividad de la verdad. De hecho, el lugar de la verdad 

transferido por Suárez a conceptos simples marcó una nueva dirección para 

las epistemologías modernas53. 

Psicología filosófica.- Sobre la psicología filosófica, la modernidad 

de Suárez se revela en su teoría empirista de la simpatía. Ésta sustituye en 

su momento, la brecha que había dejado la explicación causal del 

aristotelismo escolástico. Se provee de un fundamento metafísico para la 

conexión entre los poderes y la actividad vital del alma en los seres vivos, y 

constituye el gozne sobre el cual Descartes articuló su concepto de mente. 

Como Descartes, Suárez rechazó un mecanismo transductor y enraizó los 

elementos cognitivos en una misma cosa: la facultad cognitiva integral, la 

res cogitans de Descartes. Ambos filósofos apelaron al método de la 

observación empírica y a la medicina galénica para explicar, por ejemplo, 

cómo el cerebro comunica su energía a los sentidos54.  

Psicología moral.- Otras señales sobresalientes de modernidad 

filosófica se pueden determinar en la psicología moral de Suárez. Se 

evidencia en esta perspectiva una trasferencia evolutiva desde el Tratado De 

passionibus et habitibus (1620) y la Disputación XLIV de las Disputaciones 

                                                           

53 Burlando, “Suárez on Translatio vocis ‘veritas’”, in Suárez’s Metaphysics in its Historical 

and Systematic Context, ed. Lukáš Novák (Berlin/Boston: De Gruyter, 2014), 77-8. 

54 Suárez, DA VI 6. Cf. Burlando, “La Arquitectura  Mental en el Escolasticismo”, Revista de 

Filosofía, vol. XLV- XLVI, (1995): 100, 115. 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1061 

Metafísicas de Suárez, a la Meditación IV de las Meditaciones Metafísicas 

y Les Passions de l’Âme de Descartes. Aunque Suárez presupone que las 

pasiones no intervienen necesariamente en el ejercicio de la voluntad, las 

denomina afectos del alma (affectibus animae seu passionibus), y las aborda 

en conjunto con los hábitos buenos o virtudes para teorizar precisamente 

sobre “pasiones que versan sobre virtudes”55. Las doctrinas de lo que hemos 

llamado psicología moral de Suárez y Descartes incluyen centralmente una 

revisión de la relación entre las pasiones, la voluntad, y la virtud. El modo 

en que ambos explican dicha relación, se enmarca dentro de una concepción 

general de la relación mente-cuerpo y de las funciones que corresponden a 

las facultades mentales que, finalmente, aparecen siguiendo las tendencias 

internalistas del siglo XVII, pero, en cada caso, demarcadas por un 

conocimiento biológico-vitalista, à la Suárez, o un conocimiento médico 

psico-fisiológico, à la Descartes. Ambos pensadores estuvieron convencidos 

de la imposibilidad psicológica de la razón para refrenar las pasiones y al 

mismo tiempo, buscaron un sistema para adaptarlas y usarlas para el 

fortalecimiento del pensamiento y la conducta que resulta favorable a la 

vida. La esfera psicológica adecuada, parece situarse en los confines de la 

razón, es decir, en el más allá de una voluntad que se puede perfeccionar 

mediante los hábitos afectivos. La fuerza del impulso libre de la voluntad, 

la repetición, los ejercicios del espíritu y la práctica sostenida de la virtud, 

constituyeron para Suárez y Descartes un sistema interno de auto regulación 

consciente, en grado de minimizar los efectos de aquellos movimientos 

físicos involuntarios o no queridos56. 

Lo anterior equivaldría a reconocer una nueva posibilidad de 

enfoque en la historia de la ética filosófica, que se distingue claramente del 

estoicismo ortodoxo. Puede considerarse como una corriente neo-estoica 

                                                           

55 Suárez, Tractatus Quartus De Actibus qui Vocantur Passiones tum etiam Habitibus, 

praesertim Studiosis, ac Vitiosis. Opera Omnia, vol. IV (París: ed. L. Vivès, 1856), I p. 455 

(Hereafter, DP).  

56 Remo Bodei, Geometria delle passioni (Milano: Feltrinelli, 1992), 310. 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1062  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

moderna, conocida como moral psicologizada, de acuerdo a John Rawls57, 

o como el giro emocional en la filosofía y la historia58. Las evidencias 

textuales muestran que Suárez puso en cuestión la antigua convicción de una 

sensualidad irracional y amoral, y en cambio, intentó trazar un sistema de 

simpatía de relaciones psicológicas, implicando un vínculo íntimo entre la 

moral y las pasiones humanas. Metodológicamente, Suárez había revisado 

las fuentes peripatéticas, neoplatónicas y galénicas, en virtud de lo cual dio 

inicio a una nueva ciencia ética, en términos de una vía media para 

considerar la pasión moderada como: ‘virtud afectiva capaz de inclinarnos, 

sin defecto, a obrar con rectitud y honestidad’59. 

 

 

II 

 

Lo moral como dimensión propia del hombre: Filosofía y praxis 

política. En 1976 Patrick Riley anotaba que denominar el primer gran 

teórico contractualista a Hobbes, podía significar hacer «injustice to a writer 

such as Suárez»60, dado que efectivamente el tratado De legibus contiene, 

considera él, «a remarkably complete voluntarist and contractarian doctrine, 

which bases many private, public and even international obligations on 

promise and voluntary agreement»61. Sucesivamente, varios intérpretes62, se 

dedicaron a demostrar que Suárez, en su rol de teólogo moral, adelantó la 

                                                           

57 John Rawls, Lectures on the History of Moral Philosophy (Harvard: Harvard University 

Press, 2000). 

58 Simo Knuuttila, Emotions in Ancient and Medieval Philosophy (New York: Oxford 

University Press, 2004). 

59 Suárez, DM XLIV 13 14. Cf. Burlando, “Psicología moral en Suárez y Descartes: La pasión 

en la vida virtuosa”, Anales de la Cátedra Francisco Suárez 51 (2017), 277-302. 

60 Patrick Riley, “Locke on “Voluntary Agreement” and Political Power”, Political Research 

Quarterly, 29, (1976):138. (Hereafter, Locke on Voluntary Agreement) 

61 Riley (Locke on Voluntary Agreement): 138. 

62 Entre ellos, Cedroni, 1996; Calafate, 1999; Castro Enriques, 2004; Camacho, 2008; Doyle, 

2010; Coujou, 2010, 2012, 2014; Pistacchini Moita, 2004, 2014 y otros. 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1063 

modernidad –treinta y nueve años antes de la publicación del Leviatan 

(1651) de Hobbes y setenta y siete años antes de la aparición de Los Dos 

tratados de Gobierno (1689) de Locke– defendiendo la doctrina de un pacto 

contractualista, con bases en obligaciones privadas, públicas e incluso 

internacionales, acordadas voluntariamente, dentro una sociedad 

comunitaria que, decisiva y pragmáticamente, se ordena a sí misma bajo el 

primado de la ley civil63. 

 Los tratados De legibus y De defensio fidei continúan hasta hoy 

siendo objeto de interpretaciones entre filósofos, politólogos e historiadores 

contemporáneos, puesto que allí se formulan numerosas doctrinas políticas, 

tales como: el estado de naturaleza, el imperio del derecho y de la ley, la 

soberanía popular ante el derecho divino de los reyes; la legitimidad política 

por el consenso; las relaciones del poder, entre el poder espiritual y el poder 

temporal, la democracia como alternativa a las monarquías absolutas; el 

derecho a la resistencia y la rebelión popular contra el mal gobernante y rey 

tirano; la ilegitimidad de la tiranía, la esclavitud comparativa, la coerción de 

la fe a indígenas o gentiles, el colonialismo, la ocupación de territorios, la 

libertad de culto, la libertad de consciencia religiosa, las virtudes cívicas, la 

libertad y la autonomía del individuo frente a los grupos impositivos del 

poder. Estos postulados éticos advierten de una historia viva y concreta, que 

se comprueba al incidir moral y políticamente en los hechos sociales de la 

época, entre ellos: (i) el doble proceso de secularización: la independencia 

de la Iglesia y el Estado, la política y la religión; (ii) el comienzo de la ley 

internacional; (iii) el legado de la controversia de Valladolid, sobre el 

estatuto de los indígenas de América. Este importante episodio también se 

relaciona con el reconocimiento de la Reforma por parte de la Iglesia 

Católica, iniciado ya en el Concilio de Trento (1545-1563); (iii) la búsqueda 

de la paz europea, dependiente de la amistad entre Inglaterra y España; (iv) 

                                                           

63 Coujou, “Political Thought and Legal Theory in Suárez”, in A Companion to Francisco 

Suárez, eds. Victor Salas, Robert Fastiggi (Leiden, Boston: Brill, 2014): 29—71. (Hereafter, 

Political Thought) 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1064  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

el contrato de una humanidad universal64. A lo anterior se agrega que la 

influencia del pensamiento político de Suárez fue relevante en: (v) los 

hechos históricos conducentes a la independencia de Portugal y a la 

conformación de una república democrática en los imperios ibéricos65; (vi) 

el discurso independentista de México; (vii) la aparición privilegiada de 

pensadores libres respecto de la ideología institucional, capaces de pensar 

por sí mismos con ingenio creativo y que ejercieron contrapoder desde la 

literatura y la cátedra, como el caso emblemático de sor Juana de Inés de la 

Cruz66, ya que representa a las minorías de su época, donde la mujer y la 

vida conventual, siendo un espacio separado del poder público y académico, 

irrumpe con la aparición de un pensamiento identitario novo-hispánico, que 

se opuso mediante su literatura a la administración colonial y sus excesos67. 

Por último, como efecto y alcance de interés, se puede constatar la práctica 

constante dentro de la orden jesuita del espíritu independiente y frontal de 

Miguel de Viñas, rector del colegio jesuita en Santiago de Chile (1699), 

quien impulsó el método de la disputa entre escuelas para combatir (“por la 

verdad, ganar y complacerse en ella”)68. De modo que este tipo de 

                                                           

64 Coujou, (Political Thought), 29-30. 

65 Los intérpretes lusos contemporáneos establecen una relación causal directa entre los 

postulados filosófico - políticos de Suárez y los hechos históricos conducentes a la 

independencia de Portugal y a la conformación de la república democrática en los imperios 

ibéricos. (Cf. Eds. Castro et al. (Libro I Da lei), 45. 

66 “Autores como Pedro Abarca, S.J., Tractatus de voluntate Dei, Miguel de Castilla en 

Tractatus de divina Gratia, Antonio Figueroa Valdés en Tractaus de libero arbitrio, el propio 

confesor jesuita de sor Juana, Núñez de Miranda en su Tractatus de Scientia Dei, fueron 

intelectuales poblanos que estudiaron el tema de la libertad y de cómo, siendo ésta dogma de 

fe, suponía la participación activa del agente en cada uno de los actos humanos. He aquí el 

humanismo jesuita que siguió sor Juana” (Virginia Aspe, “La filosofía de Sor Juana Inés de la 

Cruz: cinco navegaciones filosóficas en el Primero Sueño y una propuesta heterodoxa”, 

Universidad de Cuyo, Argentina (Abril, 2009):1-26.  

67 Cf. Aspe, “La imposición de la historia y las ideas filosóficas “oficiales” en México”, Estudios 

109, vol. xii, (verano 2014):16. 

68“Siquidem ubi alter ex palestritis trumphali veritate laureatur; digladiator alius de victa 

falsitate triumphat”; o “Arrident vera, quia vera: displicent falsa, quia falsa” (“Puesto que, 

donde uno de los combatientes es coronado de laureles por la verdad triunfante, el otro 

adversario triunfa sobre la falsedad vencida; se sonríen con lo verdadero, porque es verdadero, 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1065 

enunciación moral de principios en los escritos políticos de Suárez, se 

articulan también en tanto vectores históricos de hechos y acciones.  

Sin embargo, algo nuevo en relación al Renacimiento, se vio 

aparecer en esta compleja trama de pensamiento y acción política. La 

política de trasfondo en los textos políticos de Suárez no consistió en la 

construcción de una rigurosa ciencia política o en la descripción de técnicas 

del arte de lo político; tampoco en “una ampliación de las bases sociales del 

Estado, ni de la envergadura espiritual de su conductor”69, asunto de lo cual 

discurrió tensa e incisivamente Maquiavelo en El Príncipe. De acuerdo a las 

necesidades nuevas de los tiempos, de la segunda etapa de Contrarreforma, 

lo que importó  no era elaborar una narración sobre cómo “el Estado actúa, 

conquista y destruye sin tener que rendir cuentas a nadie, [y] constituye de 

por sí un valor supremo”70, sino, cómo se levantan las piedras angulares de 

un nuevo edificio jurídico político, que inaugurará un estilo comunicativo 

de menor violencia, como una práctica política de mediación diplomática de 

paz, que intenta conseguir acuerdos entre el Estado y la Iglesia. En las 

transacciones entre el reino y la curia pontificia, Suárez pone en práctica 

efectiva el método de los Consilia Moralia; pero a diferencia de Botero y 

Rivadeneyra71, él teólogo jesuita reviste los consejos morales con el lenguaje 

normativo del derecho natural y aplica criterio jurídico horizontal. En vistas 

a tal fin, Suárez levanta su monumental edificio onto-político sobre las bases 

conceptuales de: el ‘derecho natural’, la ‘ley humana’, ‘bien común’, ‘vida 

comunitaria’, ‘estado de naturaleza pura’, ‘poder del estado’, ‘poder moral’, 

‘alteridad’, ‘unidad política’, ‘relaciones interindividuales’, y la ‘libertad 

humana’; cuyo entramado teórico sistemático “no solo conforma la 

comprensión del ser-en-común, sino que renuevan el pensamiento sobre el 

                                                           
se disgustan con lo falso, porque es falso”) (Miguel de Viñas, Philosophia Scholastica, Génova, 

3 vols. (1709), 9. Cita en Roberto Marconi Juárez, “La idea de filosofía en Miguel de Viñas, 

S.I. en su contexto histórico-cultural”. Tesis doctoral defendida el 19 de mayo de 2021).  

69 Federico Chabod, Escritos sobre Maquiavelo (México: FCE, 1984), 138. (Herafter, Escritos). 

70 Chabod, (Escritos), 29. 

71 Giuseppe Toffanin, Machiavelli e il tacitismo: la politica storica al tempo della controriforma 

(Padova: A. Draghi, 1921), 92.   



Suárez y la Filosofía Moderna 

1066  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ser-individual y, a su vez, completan la comprensión del modo de ser del 

Ser”72. Asimismo, la escritura legalista de Suárez en sus documentos 

epistolares de la época73, es signo de su propio ejercicio de jurisprudencia; 

donde delimita el poder político y los deberes del príncipe, quien está 

obligado a cumplir sus compromisos con los súbditos. Porque es deber del 

rey someterse a la ley y defender a sus vasallos oprimidos. Muchas de las 

palabras y enunciados en lengua portuguesa o española, usados en 

Conselhos e pareceres, no son para describir meramente estados de cosas, 

sino para trasmitir e imponer una idea ética de lo que debe ser la acción 

política74. De manera que estos escritos vienen a revelar nuevos cauces 

comunicacionales para establecer límites de la jurisprudencia, en la 

negociación y conciliación. El teórico político canónico del de legibus, de 

la Defensio fidei y de los escritos epistolares, defiende también que los 

derechos fundamentales de la persona son inviolables. Lo fundamental que 

se revela en sus obras políticas y su práctica diplomática es de una alta 

complejidad en el sistema y el desarrollo de las ideas protodemocráticas del 

suarismo, que no solo comprenden la interpretación técnica del derecho, de 

la ley y del gobierno, sino también las prácticas discursivas concretas del 

consejo moral inspiradas por el derecho natural y que influyeron 

efectivamente en conciencias de sujetos del poder, conduciendo a reafirmar  

un doble proceso de secularización: por un lado, independizar la Iglesia del 

Estado y la política de la religión, y por otro lado, desplazar la política a un 

ámbito público de mediación instrumental, en este caso, mediante reglas de 

juego que incluyeron la vía de la correspondencia diplomática con retórica 

eclesial y secular al mismo tiempo, junto con la aplicación de criterio 

jurídico horizontal manifiesto en el peso del derecho tanto canónico como 

civil. Tal forma de acción comunicativa se proyectó cultural y 

                                                           

72 Coujou, “La constitution suarézienne de l’unitée transccendentale et ses implications 

anthropologico-politiques”, Revue philosophique de Louvain,  (2010): 586. 

73 Suárez, Conselhos e pareceres (Coímbra: Acta Universitatis Conimbrigensis, 1948-52). 

(Hereafter, Conselhos) 

74 Suárez, (Conselhos), I 56, 58, 59, 60. 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1289


Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1067 

crecientemente en los procesos democráticos de la modernidad, 

configurando particularmente el nacimiento del Estado moderno. 

Antropología.-  Sin embargo, para llegar a comprender tanto la 

filosofía como los alcances de la praxis política moderna en Suárez, es 

necesario remontarse hasta su germen, lo cual quiere decir, la antropología 

teológica que Suárez adscribe, raíz profunda de su meditación moral, que él 

considera como el ámbito propiamente humano75. En esta dirección, Paul 

Pace, S. J., analiza el tema culminante del De legibus, es decir, la ley natural, 

con el propósito de extraer sus más valiosas consecuencias. Pace se propone 

demostrar que “a pesar de que [Suárez] escribió en un mundo tan diferente 

del nuestro, y en un estilo que parece inaccesible para el lector 

contemporáneo, su reflexión y, especialmente sus conclusiones, se muestran 

eminentemente relevantes para las mentes del siglo XXI”76. Por lo que no 

se queda en la mera crítica contemporánea interna a la teoría del derecho 

natural, es decir, en torno a si es la “naturaleza” o la “naturaleza racional 

humana”, o bien la voluntad divina lo que funge como fundamento de las 

normas. Da por hecho que, para Suárez, la ley natural no está 

inmediatamente en la misma naturaleza, como lo expone en De legibus, (II, 

5 12). Pace está de acuerdo con la interpretación de Coujou77, para quien lo 

que Suárez admite es un orden moral racional, o como lo expone 

Pistacchini, tal “moral [es] el lugar propiamente humano”78. Esto quiere 

decir que la ley y el derecho natural es producto de la razón y de la libertad 

humana, no de un orden preestablecido como el de la necesidad natural.  

Con respecto a la libertad, efectivamente se erige como concepto 

núcleo del pensamiento de Suárez79. En su significado moral, se entiende: 

                                                           

75 Pistacchini, (AMFS), 225. 

76 Paul Pace, S. J. “Suárez and the Natural Law”, in (ACTFS), 274. 

77 Coujou, Droit, anthropologie & politique chez Suárez (Paris: Perpignan, Artège, 2012). 

78 Pistacchini, (AMFS), 226.  

79 Suárez modifica la semántica de sus predecesores escolásticos, destacando que la noción de 

libertad metafísicamente entendida se trata de un poder (potentia) “tal que posee el mencionado 

poder (vim) y jurisdicción sobre su acto” (Suárez, DM XIX 5 4). Psicológicamente “es el 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1068  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

“como posibilidad radical de la naturaleza racional de abrirse al otro, sin la 

cual -sea a nivel de la esencia o de la existencia-, el hombre no se realiza. 

[Ya que] el ser humano se comprende, antes que todo, en cuanto iniciativa 

racional, que en sí mismo se encuentra, de un modo inmediato, con su 

principio (el intelecto); el hecho que la libre realización de sí mismo sólo 

ocurre mediante otro, el cual, es irreductible al yo (es decir, no es 

instrumentalizable); el sí mismo se conecta con un nosotros mediante el 

compromiso y es reconocido por nosotros como diferente y diferenciable. 

En verdad, es el otro que en los varios niveles de la existencia humana, apela 

a nuestra libertad y la transporta más allá de sí misma, en un proceso gradual 

que va hasta el máximo encuentro del sí mismo con Dios”80. Para Suárez, 

tal como argumenta Pistacchini, la autonomía y dignidad del ser humano, se 

defiende de un modo bastante diferente a la propuesta de otros reconocidos 

filósofos modernos, que olvidan el concurso del otro para existir. “En 

Suárez, de hecho, el hombre no se define esencial o existencialmente como 

un yo, antes se manifiesta siempre como un nosotros, puesto que el yo sólo 

existe en relación […]. En cuanto a su esencia, la cuestión se pretende 

fundamentar primero con una definición de lo moral como lugar 

propiamente humano, a partir de que se comprende la libertad como 

principio de autonomía de la acción humana; y en segundo término, en la 

afirmación de una doble naturaleza del ser humano, (natural y sobrenatural), 

                                                           
dominio sobre los actos propios” del agente (Suárez, DA XII 2). Pero precisa “es de esencia del 

poder libre, que por su intrínseca virtud y potestad pueda ejercer o suspender el acto” (Suárez, 

DA XII 2). De modo que de tal unión entre poder y acción, Suárez articula la libertad del 

individuo para que funcione en el nivel pragmático, en relación al otro y así quede vinculada a 

la teoría jurídica y política; esfera donde, por una parte, manifiesta supremo dominio, y por otra, 

conveniencia con el imperio de la ley natural. En el De finis homine, lugar donde expone su 

doctrina del hombre como ser moral, y de Dios como su fin último, insiste, por una parte, que 

la acción libre de los seres humanos es condición de su fin: la felicidad. Por otra parte, agrega 

que “la total naturaleza de la providencia divina está en el gobierno y dirección de los seres 

humanos a su fin.” En la extensión de la providencia, el orden, las instituciones divinas y los 

medios por los cuales son dirigidos a su fin, Suárez incluye “a todas las criaturas de cierta 

manera”, esta “cierta manera” es la “humanidad [por la que] todos ellos logran su felicidad”. 

Así pues, desde la teología moral queda predefinido que todas las creaturas sean ordenadas a la 

salvación en tanto prosperidad de esa humanidad (salute humana) (Suárez, De fine homines). 

80 Pistacchini, (AMFS), 226. 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1069 

a partir de lo cual se comprende la libertad como principio de la dignidad 

del ser humano”81. 

 En el desarrollo de la antropología teológica expuesta en el De 

legibus, Suárez muestra su clara conciencia del conflicto entre autonomía y 

autoridad, entre libertad y poder político, pues formula la pregunta “¿existe 

un poder humano para obligar a otros hombres mediante la ley?”82 a lo cual 

responde “hay que atender a la naturaleza humana que es libre”; sin 

embargo, en seguida admite: “la libertad individual es compatible con la 

sujeción, porque según la ley natural existen cosas ordenadas, prohibidas y 

cosas permitidas.” Se ve aquí a Suárez discurrir vinculando razones 

ontológicas y morales para justificar la obligación, el deber político de todos 

los individuos a su gobierno. Argumenta que la ley es absolutamente 

necesaria a las criaturas racionales; primero, por su esencia intelectual, ellas 

son capaces del gobierno moral, lo cual se da por medio de la ley, y después, 

por su existencia, el hombre, que fue hecho de la nada, puede volverse hacia 

el bien o el mal, necesitando de la ley para poder escoger entre ellos. La ley, 

por tanto, al nivel de la existencia humana, impone una elección libre y 

racional entre el bien y el mal, al cual se llama propiamente obligación y 

cuyo lugar es la conciencia83.  

Las razones morales son articuladas en términos de la teología 

racional práctica; en base a que la teología católica es esencialmente 

soteriológica, es decir, su primordial objetivo no es teórico de deseo de 

sabiduría, sino pragmático en tanto quiere llevar las almas a la vida eterna, 

a Dios, su fin último84. En este sentido argumenta:  “Dios debe ser 

                                                           

81 Pistacchini, (AMFS), 226. 

82 “Itaque quaestio est an homines, ex sola rei natura loquendo, possint imperare hominibus 

per propias leges eos obligando” F. Suárez, de legibus, Eds. Luciano Pereña y otros, 8 vols., 

Corpus Hispanorum de pace, 11-17, 21 y 22, (Madrid: C.S.I.C., 1971-81), III 1 1 (Hereafter, 

DL). 

83 Suárez, DL I 12 5, en cita de Pistacchini (AMFS), 237. 

84 La causa formal de la teología es la dimensión de la gracia divina, pues, como explica Kuri 

Camacho: “la revelación y la fe teologal son gracias; asimismo la redención es una gracia y la 

fuente de todas las gracias con las que Dios socorre al hombre. Así que toda la revelación se 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1070  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

considerado por el teólogo, más allá de muchos otros aspectos, también en 

aquel en que es el fin último para el cual tienden las criaturas que participan 

de razón, y en lo cual consiste su única felicidad”85.  Además,  como jesuita 

entiende que Dios se relaciona por amor con los hombres interviniendo en 

su historia. Así, agrega “Dios, en verdad, no es solamente el fin, y por así 

decir, la meta a la cual tienden las criaturas intelectuales, sino también quien 

establece el camino para alcanzarlo”86. La otra premisa teológica de Suárez 

es que la vía por la cual Dios conduce a los hombres es de índole moral, ya 

que los “ilumina con enseñanzas, los advierte con consejos y lo obliga con 

leyes; y sobre todo los ayuda con los auxilios de su gracia, por lo que 

justamente Isaías puede proclamar (32: 22) El Señor es nuestro legislador, 

el Señor es nuestro rey, Él nos salvará”. El énfasis de Suárez es que el 

camino de la salvación de los hombres radica en sus acciones libres y en la 

rectitud de sus costumbres. La gracia suficiente para la salvación viene 

exclusiva y directamente de Dios, quien se basta a sí mismo para salvar o 

condenar, pero esta suficiencia se acomoda a la cooperación de cada 

individuo, cuyo acto libre ayuda a que la gracia suficiente divina sea una 

gracia eficaz87. Este punto sobre la congruencia de los auxilios divinos y 

                                                           
ordena a la redención, como ésta a la salvación del hombre. A su vez, la obra de la salvación 

resulta del mérito sobrenatural al que la gracia eleva los actos humanos.” (Kuri Camacho, 

“Francisco Suárez, teólogo y filósofo de la imaginación y la libertad”, Revista de Filosofía, 58 

(2008b): 88. 

85 Suárez, (DL, Proemio), IX. 

86 Suárez, (DL, Proemio), IX. 

87 Suárez, Opusculum Secundum: De Scientia Quam Deus Habet De Futuris Contingentibus, 

vol. 11 Opera Omnia, (Paris: Ludovico Vivès, 1856-1878, L II 3 3), 553. (Hereafter, OTS).  

“[…] quomodo causa prima in efficiendo vel concurrendo se accommodet secundae, ut 

libertatem in ejus actionibus sevet. Sed utramque tractavi late in Metaphysica, disputatione 19, 

sectione tertia et quarta, et de secunda plura dixi in libris de Auxiliis” (Suárez, OTS I, 9 7 333). 

Suárez dedica el Opúsculo Teológico Segundo al tema de la ciencia que Dios tiene de los futuros 

contingentes, incluyendo aquí la ciencia media o de la realización de los posibles. Este tratado 

pertenece a su Varia Opuscula Theologica (Madrid, 1599). Obra que aborda el tema de auxiliis 

desde los puntos cardinales de la teología jesuítica, i.e., (i) el concurso, moción y auxilio de 

Dios a la acción de las criaturas (tratado I); la Gracia o auxilio eficaz (tratado III); (ii) la libertad 

en Dios (tratado IV); (iii) la reviviscencia de los méritos personales por el pecado mortal (tratado 

V); (iv) sobre la justicia divina (tratado VI).  



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1071 

humanos, tiene gran importancia, pues quiere decir que “el ámbito moral no 

es necesariamente instaurado por Dios, ni es independiente de la libre 

colaboración de los hombres, por el contrario, resulta de un acto libre de 

Dios y de los hombres. Del punto de vista de la esencia, la ley eterna depende 

absolutamente de un acto libre y creador de Dios, desde el punto de vista de 

la existencia, depende absolutamente del hombre, concretamente de que 

éste, una vez que ha sido físicamente creado, evoluciona como ser moral, 

proceso que no puede ocurrir sino a partir de su propia voluntad. La propia 

ley natural (al ser promulgada por Dios), surge en la consciencia de los 

hombres en tanto se constituyen moralmente, y esto sucede sólo a partir de 

un acto libre de sus propias voluntades”88. Dada esta estructura de la criatura 

racional, el hombre individual de Suárez se distingue ante todo por su 

‘intrínseca ordenación a otro’.  Todos los hombres poseen una naturaleza 

ordenada a un fin último trascendente (bien absoluto) y moral, todos son 

iguales ante Dios y la ley, naturalmente dotados de razón, y todos son por 

naturaleza libres, no sujetos a otros semejantes. De lo cual se deriva que 

deban comprenderse también en una relación hacia fuera, dirigida 

concretamente a la alteridad social y política.  

Filosofía política.- La doctrina política de Suárez, parte del supuesto 

que el hombre es una persona individual, pero como se vio, no concibe un 

yo puramente solipsista, un cogito, sum mental, anti social; “el cogito 

suareciano no es abstracto ni absoluto, sino concreto y relativo, fundándose 

esencialmente en el intelecto, pero existencialmente en la voluntad”, 

potencia espiritual inclinada al hacer, que se somete al intelecto no 

despótica, sino políticamente, ya que puede desobedecer”89. Tampoco es un 

individuo psicológica y atómicamente clausurado en sí mismo, temeroso y 

egoísta, interesado en la pura protección a sus derechos privados, sino 

abierto a lo conveniente y comunicable con otros; por lo mismo, puede 

                                                           

88 Pistacchini, (AMFS), 258. 

89 Suárez, DM V 4 2. (Cf. Pistacchini, (AMFS), 244). 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1072  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

considerarse a este hombre como animal social que tiene el deseo natural de 

vivir en comunidad90. 

La comunidad suarista no tiene un carácter débil e instrumental, sus 

individuos se unen a ella no para sacar ventajas particulares, sino buscando 

su crecimiento y felicidad integral. Es una comunidad políticamente 

organizada, fuerte en tanto funciona autárquicamente frente a otras 

comunidades, y sobre todo, lo que hace a su sistema de gobierno moral y 

jurídicamente legítimo, no es primariamente el acuerdo, tácito o hipotético 

entre los miembros de tal comunidad, sino la congruencia de las leyes del 

gobierno civil de la comunidad con el derecho natural y la justicia91.  

La comunidad de Suárez, según anotamos, es diferente incluso del 

“Mitsein mit Anderen” elaborado postmodernamente por Heidegger. Sea esa 

expresión traducida como ser-con o como co-estar con los otros, en la que 

su significado apunta al ‘con’ o al ‘com’ de ‘comunidad’. La descripción 

suarista de comunidad autárquica o perfecta no implica un ‘con’ o ‘com’ 

seco, neutro y separado de otros, en el que el individuo está proyectado en 

el mundo compartiendo apenas un lugar, a lo sumo un contacto: un mero 

estar-junto o, si se quiere, un estar-en-medio-de, frente, sin proximidad a los 

otros y, claramente, sin ensamblaje. En Suárez la vida en comunidad es 

consecuencia de la naturaleza no unidimensionalmente ontológica, sino 

también política del ser humano. El énfasis original de Suárez está en el tipo 

de ensamblaje entre el carácter del derecho, y el fin de la comunidad, un fin 

común y con alguna forma de jefatura, la cual tiende no a la felicidad futura 

                                                           

90 Suárez, DL III 1 3. 

91 Suárez, DL I 2 4. Según interpretación de Pistacchini, para Suárez hay ecuación entre el 

derecho (ius) y la ley en general. Aunque “se distingue entre derecho objetivo (que es 

naturalmente justo y equitativo y en este sentido igual a la ley) y el derecho subjetivo (que es lo 

justo legal, que concediendo a cada uno lo que es suyo, esto es, aplicando materialmente el 

derecho, puede hablar de lo que al contrario del derecho objetivo, no habla; el derecho subjetivo 

se distingue de la equidad, tiene como tarea atenuar la rigidez del derecho y descubrir su 

intención original (Suárez, DL I 2 10)” (Cf. Pistacchini, (AMFS), 235—6, 247; Courtine «La 

raison et l’empire de la loi», in Francisco Suárez (1548-1617) Tradição e Modernidade, eds. 

A. Cardoso, A. Martins, L. Ribeiro (Lisboa: Edições Colibri, 1998), 289-310. 

   



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1073 

de sus miembros, tampoco a la felicidad presente en toda su extensión 

posible, sino a la felicidad que deriva de la condición constitutiva de ser una 

comunidad/sociedad perfecta o suprema. Esto quiere decir no sujeta a otra 

comunidad política de su misma esfera temporal –ella es su instancia última 

de conducción, legislación y jurisdicción– y se identificará con la potestad 

de régimen de la comunidad, que es política en sentido estricto, i.e., de la 

comunidad políticamente autárquica o autosuficiente en el orden temporal. 

A la vez los individuos, en tanto están ensamblados en esa comunidad por 

ley natural (ya que una vez reunida la comunidad de los hombres, opera la 

concesión divina de la ley natural), comparten en ella propósitos, 

obligaciones, responsabilidades y fines comunes. En suma, desde la 

perspectiva onto-teológica de Suárez, a los individuos los reúne un fin 

último trascendente; no obstante, eligen libremente no solo los medios, sino 

el fin último mismo, ya que pueden elegir amar a Dios o lo contrario.
 
Si 

todos los hombres son por naturaleza libres y no sujetos a ningún otro, el 

gobierno (y en particular las leyes a las cuales se someten todos por igual) 

se justifica solo en cuanto necesario para la promoción y conservación del 

bien común.  

A diferencia de Heidegger, en Suárez no hay dualismo radical entre 

individuo y comunidad, en la que el dasein es el único auténticamente 

trascendente92, el que se responsabiliza por llevar a cabo toda la tarea de un 

eigentliches Sein (o Ser auténtico), mientras que la comunidad humana es 

únicamente un receptáculo para ese dasein caído y pasajero. En Suárez la 

comunidad juega un papel dinámico de convivencia política, en el 

crecimiento moral de los individuos, quienes están relacionados tanto con 

los otros semejantes, como con la fuente suprema que trasciende su ser. La 

comunidad suarista no tiene un carácter débil, instrumental, ni impersonal, 

ya que sus individuos no se unen a ella para sacar ventajas particulares, sino 

buscando su desarrollo y felicidad integral. Los fines de la comunidad como 

tal tienen vínculos morales que garantizarán al individuo singular las 

                                                           

92 Heidegger, (PFF), 357. 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1074  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

condiciones de su buen vivir
 
en toda su complejidad93. Esta comunidad que 

se organiza y opera políticamente se puede denominar fuerte, en tanto que 

funciona autárquicamente frente a otras comunidades. En este aspecto se 

muestra el genuino estilo teológico - jurídico de nuestro autor. 

 

 

Notas finales 

 

 Hemos reunido diversos aspectos del pensamiento de Suárez 

mostrando que “va lejos, más allá de meramente alinearse a sí mismo con 

un antiguo maestro medieval. En muchas áreas y de muchas maneras fue un 

innovador de importantes ideas modernas prístinas”94. Suárez se asocia a la 

filosofía moderna; no obsante, se distingue de aquella nueva ciencia 

moderna de Copérnico, Galileo o Kepler en el inicio del siglo XVII, 

tampoco él se inscribe en la corriente renacentista de Petrus Ramus (1515- 

1572) y Francis Bacon (1561- 1626), quienes reemplazan las Categorías de 

Aristóteles por los Ars Intelectualis para modificar la retórica, e introducir 

una enseñanza en la ciencia, exigiendo un lenguaje simple, para que la 

pruebas hablen por sí solas, y así, dar paso a una manera novedosa de 

interrelacionar todas las artes con el lenguaje95. En este sentido la intención 

de Suárez no es siquiera la primacía que Descartes otorga a la formulación 

                                                           

93 El buen vivir, la felicidad, o el sumak kawsay de los otros, como se entiende en el mundo 

andino amazónico de Latinoamérica, se reconoce oriundo de ontologías relacionales que 

alcanzan su máxima expresión en el establecimiento de la Constitución ecuatoriana, en el 

derecho “de la población a vivir en un ambiente sano y ecológicamente equilibrado, que 

garantice la sostenibilidad y el buen vivir, Sumak Kawsay”, en la que se explicita además que 

esa es la finalidad última del desarrollo.” (Cf. Victor Bretón, David Cortez, Fernando García, 

“En busca del sumak kawsay”, Ikonos, 48 (2014): 9-24.  

94 The Philosophy of Francisco Suárez (Oxford: Oxford University Press, 2012), 4, eds. 

Benjamin Hill, Henrik Lagerlund. 

95 Francis Bacon en The Advancement of Learning había defendido que la retórica tiene 

obligaciones tanto con el discurso científico como con el popular, obligaciones más 

comprensivas y vitales que los que ofrece el sistema tradicional de la retórica. (The Oxford 

Francis Bacon. The Advancement of Learning, vol. IV, ed. Michael Kierman  (Oxford 

University Press, 2000)).   



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1075 

de las regulae metódicas para que la bonae mentis distinga el buen, del mal 

razonamiento y llegue así a la contemplación de la verdad en las ciencias. 

En lo que resumimos se pudo notar que la modernidad de Suárez es 

filosófica; no está estrictamente confinada a materias dogmáticas y 

reveladas de la teología, sino que se detiene en los asuntos que atañen al 

filosofar especulativo y práctico; efectivamente incluye diversos aspectos 

en su modo profundo de razonar y reformular los asuntos de la filosofía, 

aquellos que en general anteceden a las ciencias. De sus innovaciones 

Suárez está consciente, pero él mismo quiere explicar en sus términos que 

“a menudo [se trata de] nuevos nombres para las cosas mejor explicadas”96.  

Así pues, en metafísica Suárez inaugura para la modernidad, y por 

la misma razón de D. Scotus, una metafísica como ciencia transcendental, 

porque su objeto es el concepto de ser o ratio entis, y precisamente para 

ambos filósofos el concepto o “la razón de ente es trascendental”. Pero, a 

diferencia de D. Scotus, la base de la argumentación transcendental de 

Suárez es la unidad del concepto objetivo del ser, y su transcendentalidad 

queda garantizada por la primacía parcial de la argumentación a priori por 

sobre la argumentación de experiencia. Esta doctrina se puede considerar un 

antecedente de la fenomenología, con la ventaja que ve Esposito97, en tanto 

que: se trata de una metafísica pura. En la cual se requiere la sola condición 

de un mínimo, i.e.: el concepto de ser en cuanto ser (como ser real), y todas 

las referencias al origen del ser pueden dejarse de lado. Se debe notar, sin 

embargo, que Suárez no dice que debemos dejar de lado tal referencia, sino 

sólo que podemos; y esto es suficiente para una fundamentación natural del 

orden del ser. Por otra parte, el carácter preparatorio de la metafísica como 

distinta de la teología, no debe entenderse en el sentido que la metafísica 

carece de la base definitiva que la teología puede darle, sino en el sentido 

que la metafísica debe proveer primero los conceptos básicos necesarios 

para desarrollar el discurso sobre la revelación supranatural. 

                                                           

96 Suárez, (OTS II 4), 353. 

97 Esposito, “The Hidden Influence of Súarez on Kant’s Transcendental Conception of ‘Being’, 

‘Essence and ‘Existence’”, in (SMHC), 120. 



Suárez y la Filosofía Moderna 

1076  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

En epistemología, Suárez elabora una auto-reflexividad y auto-

producción del concepto divino, lo que se ve apropiado por Hegel en su 

circularidad auto-productiva del concepto, como se vio en la interpretación 

de Zubiri y Lozano98. En filosofía de la mente, paradigmáticamente Suárez 

insiste que tenemos una conciencia reflexiva de nuestros  propios  actos 

psíquicos/lógicos. Por lo que en el lenguaje mental, los conceptos simples 

adquieren valor semántico; son: verdaderos o (metafóricamente) falsos, 

términos mentales reales; el significado de palabras y proposiciones; lo que 

es conocido y permite conocer; lo que es percibido o aprehendido por la 

mente; lo que es claro y distinto (o confuso); lo que es translúcido para un 

sujeto; lo que connota otras cosas, sea objetos o ideas-conceptos, lo que es 

instrumento de la acción. De modo que este es el marco y la dirección 

ineludible que determinó el giro mentalista en la filosofía moderna, desde 

Descartes, Leibniz, Wolf, Kant, Hegel, Schopenhauer, a Nietzsche, 

Heidegger, Pierce y Whitehead.  

En filosofía moral, dentro de la corriente distintiva jesuita, donde se 

enfatiza la libertad y la autonomía del individuo frente a los grupos 

impositivos del poder, Suárez concibe, primero, un individuo en proceso 

moral ‘ordenado a otro’ que “no solamente aprende, sino también al 

aprender ve, al ver desea, y al desear se realiza”99. El individuo se realiza 

singular y concretamente, con otros, conectado a una colectividad. En 

segundo lugar, modela una moderna relación entre el individuo, la 

colectividad y el Estado, en que el Estado sirve al sistema comunitario 

soberano y público de los individuos reunidos e intercomunicados en 

colectividad. Propone poner en práctica un sistema de derecho  –reuniendo 

dos corrientes, la teológica y jurídica, que hasta entonces habían discurrido 

por separado–, donde la horizontalidad de la ley y la justicia distributiva 

legal, convierten el bien común en deber específico de la colectividad y de 

cada uno de sus miembros ciudadanos, de quienes, bajo condiciones de 

                                                           

98 Lozano, (S&H), 253. 

99 Suárez, (OTS II 4 5), 355. 



Giannina Burlando 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1043-1077, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1077 

equidad de deberes y fines acordados, resultará mayor bienestar social que 

equivale a caminar hacia el cumplimiento y prosperidad de la humanidad. 

En suma, la modernidad filosófica de Suárez impulsa el desarrollo 

de la notoria primacía epistemológica que Descartes otorga a lo simple, en 

el contexto de lo propedéutico para la investigación de la bona mens o le 

bon sens en el estilo de las Regulae (1628) y en el Discours de la méthode 

(1637). Lo cual se explica, porque el interés de Suárez por el conocimiento 

de lo simple está orientado al mor del conocer y del hacer dentro de la 

complejidad de las relaciones que se pueden establecer desde la teología 

trinitaria, hasta la dinámica relación del hombre con el mundo y Dios. Esta 

se concibe modernamente junto al devenir fáctico que lo sugiere. La 

complejidad unitaria del pensamiento de Suárez, de acuerdo a José Pereira, 

conforma un “Super-sistema” estructurado en torno a los conceptos de ser, 

Dios, creación y causalidad final100. 

 

 

Data de registro: 16/09/2021 

Data de aceite: 01/12/2021 

                                                           

100 José Pereira, Robert Fastiggi, The Mystical Theology of the  Catholic Reformation (Lanham, 

M. D.: University Press of America), 264- 272 



1078  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 1078,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1079 

 

 Corpus Paraensis 

 

 

Lúcio Álvaro Marques * 

 

 

Resumo: A condição de possibilidade primária para a existência de uma filosofia é 

que os seres humanos pensem e, pensando, transmitam suas memórias e reflexões 

em escritos, ou seja, que exista uma traditio philosophica – uma herança e uma 

transmissão – desse pensar. O que identifica, grosso modo, a experiência do 

pensamento é seu registro na palavra-texto (escrita) e não apenas na palavra-oral 

(discurso). A condição secundária, portanto, é a existência de textos ou escritos 

filosóficos e, neste caso, a hipótese a se levantar refere-se aos escritos filosóficos 

coloniais do Pará, que nomeamos Corpus Paraensis. Provar a existência de uma 

filosofia colonial brasileira depende, por um lado, de reconhecermos o que resta 

daquela traditio philosophica colonial e, por outro, da análise desses escritos 

enquanto exercícios de pensar consignados em textos. Por isso, este artigo não só 

identificará alguns escritos filosóficos coloniais paraenses quanto exemplificaremos 

essa herança com a edição de dois inéditos: um texto de caso de consciência (ou 

filosofia moral) e um de filosofia transnatural ou teodiceia (metafísica teológica). 

Com isso, convencemo-nos de que existiu uma traditio philosophica colonial 

brasileira? 

 

Palavras-chave: Corpus Paraensis; Segunda Escolástica; Filosofia Moral; Filosofia 

Transnatural 

 

 

 

                                                           

* Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS). 

Professor do Adjunto na Universidade Federal do Triângulo Mineiro (UFTM) e no Programa 

de Pós-graduação em Educação (PPGE/UFTM). E-mail: lucio.marques@uftm.edu.br. Lattes:  

http://lattes.cnpq.br/1088648968757632. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7571-0977.  

                 http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63280    

  

mailto:lucio.marques@uftm.edu.br
http://lattes.cnpq.br/1088648968757632
https://orcid.org/0000-0002-7571-0977
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63280
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n74a2021-63280


Corpus Paraensis 

1080  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Corpus Paraensis 

 

Abstract: The condition of primary possibility for the existence of a philosophy is 

that human beings think and, thinking, transmit their memories and reflections in 

writing, that is, that there is a traditio philosophica – an inheritance and a 

transmission – of this thinking. What roughly identifies the experience of thought 

is its registration in the text-word (written) and not just in the oral-word (discourse). 

The secondary condition, therefore, is the existence of philosophical texts or 

writings and, in this case, the hypothesis to be raised refers to the colonial 

philosophical writings of Pará, which we named Corpus Paraensis. Proving the 

existence of a Brazilian colonial philosophy depends, on the one hand, on 

recognizing what remains of that colonial traditio philosophica and, on the other, on 

analyzing these writings as exercises in thinking contained in texts. Therefore, this 

article will not only identify some colonial philosophical writings from Pará, but we 

will also exemplify this heritage with the edition of two unpublished papers: a text 

on a case of conscience (or moral philosophy) and one on transnatural philosophy 

or theodicy (theological metaphysics). With that, are we convinced that there was a 

Brazilian colonial traditio philosophica?  

 

Key words: Corpus Paraensis; Second Scholasticism; Moral Philosophy; 

Transnatural Philosophy 

 

 

Corpus Paraensis 

 

Resumen: La condición de posibilidad primaria para la existencia de una filosofía 

es que el ser humano piense y, pensando, transmita sus recuerdos y reflexiones por 

escrito, es decir, que haya una traditio philosophica – una herencia y una 

transmisión – de este pensamiento. Lo que identifica a grandes rasgos la experiencia 

del pensamiento es su registro en la palabra-texto (escrita) y no solo en la palabra-

oral (discurso). La condición secundaria, por tanto, es la existencia de textos o 

escritos filosóficos y, en este caso, la hipótesis a plantear se refiere a los escritos 

filosóficos coloniales de Pará, a los que denominamos Corpus Paraensis. Probar la 

existencia de una filosofía colonial brasileña depende, por un lado, de reconocer lo 

que queda de esa traditio philosophica colonial y, por otro, de analizar essos escritos 

como ejercicios de pensamiento contenidos en textos. Por tanto, este artículo no 

solo identificará algunos escritos filosóficos coloniales de Pará, sino que también 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1081 

ejemplificaremos esta herencia con la edición de dos artículos inéditos: un texto 

sobre un caso de conciencia (o filosofía moral) y otro sobre filosofía o teodicea 

transnatural (metafísica teológica). Con eso, ¿estamos convencidos de que hubo una 

tradicio philosophica colonial brasileña?   

 

Palavras clave: Corpus Paraensis; Segunda Escolasticismo; Filosofía Moral; 

Filosofía Transnatural 

 

 

Zu Herr Professor Jakob Hans Josef Schneider, mit Bewunderung! 

 

 

I 

 

Com justa atenção e sincera deferência, dedico este texto ao 

Professor Schneider. Sua sinceridade e delicadeza ao convidar-me para a 

XXIII Semana de Filosofia e o II Colóquio de Estudos Medievais da UFU 

felizmente estão registrados eletronicamente (em um e-mail de 24 de 

setembro de 2019) e faço questão de partir desse convite, que agora 

transcrevo na parte que interessa: “lembro bem sua palestra sobre a edição 

de um livro de aprendizagem da filosofia na escolástica colonial. (…) Com 

relação ao tema de apresentação, gostaria de sugerir uma continuação do 

tema apresentado no I Congresso da Sociedade Brasileira pelo Estudo da 

Filosofia Medieval em Porto Alegre 2019. Eu gostaria que você 

apresentasse sua palestra neste evento, pois gostei muito. Talvez você tenha 

novos resultados, ou seja, se seu trabalho na edição está fazendo progresso”. 

Sim, senhor Prof. Schneider, fiz a palestra e farei este artigo conforme 

soliticado. 

O livro mencionado é, justamente, A lógica da necessidade (2018) 

em que consta a edição bilíngue de sete inéditos do professor Rodrigo 

Homem que lecionou no Colégio do Maranhão entre 1720-1725. No livro, 

apresentamos o Catalogus Eborensis que reúne trinta e quatro escritos 

provenientes dos Colégios do Maranhão e Pará e outros quinze de Coimbra 

e Évora. No II Colóquio apresentei, de fato, uma continuidade desta 



Corpus Paraensis 

1082  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

pesquisa que reunia um catálogo de escritos mais amplo que aquele presente 

nesse livro, pois incluímos escritos dos colégios jesuíticos e beneditinos do 

Rio de Janeiro, do colégio lazarista do Caraça-MG e do colégio franciscano 

do Mato Grosso (Marques, 2021). Na ocasião, reuni tais registros ainda algo 

dispersos e em início de edição, inclusive os textos que se seguem do Corpus 

Paraensis. E fazendo juz à conversa que tive com o Prof. Schneider após o 

Colóquio, ele sugeriu que pudesse reunir os novos resultados em uma 

publicação e faço-o agora, embora preferisse que ele os lesse conosco neste 

artigo. Dada a impossibilidade, dedico-lhe os mesmos. 

A traditio philosophica em que se inclui o pensamento da segunda 

escolástica não é outra que o pensamento medieval vazado nos poros da 

modernidade europeia e fundido no calor do trópicos. É improdutivo e 

bizarro negar a herança do pensamento das escolas coloniais, afinal, um 

ensino feito pelos lentes religiosos, dedicado em grande parte aos alunos 

internos (seminaristas) e externos (filhos das elites coloniais, com raras 

exceções) em que predominou o latim eclesiástico, não assimilou 

imediatamente os ares modernos. Ao contrário, mesmo quando Pombal 

pretendia modernizar esse ensino, em meados do século dezoito, ele admitia 

que o pensamento cartesiano seria algo licencioso para mentes lusitanas. 

Enfim, prevaleceu o óbvio, o ensino colonial é uma segunda escolástica 

tanto na forma quanto no conteúdo. 

A herança da forma prevaleceu, de algum modo, até o surgimento 

das primeiras instituições laicas de ensino no século vinte, uma vez que o 

ensino não abandonou o latim de vez, e permaneceu largamente 

influenciado pelas ordens religiosas católicas. Quanto ao conteúdo, a 

considerar os principais pensadores do século dezenove, há forte viés 

religioso no pensamento, a ponto de Paulo Margutti (2020, p. 651) ainda 

caracterizar a “filosofia como ancilla religionis”. Como herdeiros da forma 

e do conteúdo medieval, a filosofia colonial desenvolveu-se em torno de 

uma traditio philosophica possível. Seria torpe pensarmos que o Brasil-

colônia acompanhou a modernidade filosófica europeia. A nossa herança 

teórica trás o fenótipo e o genótipo da escolástica, em uma versão tropical. 

A escolástica tardia ou segunda escolástica é, nesse sentido, nossa primeira 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1083 

matriz teórica tropical, porque defrontou-se com realidades inauditas ao 

pensamento europeu: os povos originários multilíngues e multiculturais e, 

depois da segunda metade do século dezesseis, os povos africanos, também 

multilíngues e multiculturais. 

Infelizmente, o pensamento europeu, demasiado eurocêntrico, foi 

incapaz de abrir-se às culturas e tradições dos povos originários e africanos. 

Como Narciso acha feio tudo que não é espelho, os europeus foram 

incapazes de se abrirem à economia da trocas simbólicas e produziu, tanto 

quanto pôde, uma planificação cultural e uma imposição etnocêntrica de 

valores. Mas, isso não foi tudo. A escolástica colonial tropicalizou-se de 

algum modo, pois os problemas relativos à humanidade do homo 

americanus (povos originários e africanos) e as condições de possibilidade 

de exploração e escravidão dos novos povos obrigou o pensamento a 

efetivar verdadeiros malabarismos, por exemplo, religiosos, que se diziam 

cristãos, defendiam ardorosamente a escravidão e, não poucas vez, outros 

religiosos da mesma sepa contestavam-na e, não poucas vezes, ambos 

tinham escravos a seu serviço sem suas casas e fazendas. Talvez não se trate 

de uma razão cínica, no sentido que Peter Slojterdijk atribui a zynismus, que 

equivale à distorção moral, mas que exige um bom grau de retórica o fato 

de alguém subir ao púlpito, como cristão, e conservar escravos, certamente 

exige. Enfim, o europeu, imbuído do desejo de “civilizar e cristianizar”, 

teve, por um lado, que negar a humanidade do homo americanus para 

escravizá-lo e, por outro, foi obrigado a se abrir ao aprendizado de línguas 

originárias e esperar até o século dezenove para impôr definitivamente o 

português como língua comum. É nesse cenário que a escolástica se 

tropicalizou, pois não bastava pensar, era necessário pensar o lugar e a 

condição em que se encontrava, o que é perceptível nas temáticas dos 

escritos que compõem o Corpus Paraensis: a escravidão, a injúria, a 

encarnação e a física aristotélica. 

Os dois primeiros escritos – Conclusiones morales pro servitute e 

Conclusiones morales pro injuris circa bonum famae – enquadram-se nas 

teias dos casos de consciência e, mais precisamente, nas análises da filosofia 

moral, cujo fim último é o ordenamento da vida ética em sociedade. O 



Corpus Paraensis 

1084  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

primeiro, teve publicação recente (Marques e Pereira, 2020, p. 135s). 

Curiosamente, integra um raro grupo de escritos anônimos e critica um 

famoso religioso que pontificava no Pará em defesa da escravidão. O 

segundo escrito, sairá do anonimato na segunda parte deste texto e retoma 

um tópico clássico do estoicismo moral – a fama – pois, Epicteto já afirmava 

(Encheirídion 1.1): “não são encargos nossos o corpo, as posses, a reputação 

(dóxai), os cargos públicos – em suma: tudo quanto não seja ação nossa”. A 

opinião pública sobre o indivíduo, o direito de gozar de fama ou reputação 

não estava, segundo o estoico, sob o domínio da pessoa. Por isso, como o 

autor anônimo da segunda escolástica pensou esse mesmo tema? Como 

entendeu o direito de reputação de pessoas sentenciadas? O terceiro escrito 

– Conclusiones theologicas de ineffabili Incarnatione Mysterio – retoma 

uma discussão cara ao franciscanismo e, não por acaso, foi escrito no 

Convento Carmelita do Pará por frades dessa ordem. E, por fim o escrito de 

destaque impressionante e que, por hora, só posso atribuir a esse corpus e 

não ao Maragnoniensis é um comentário em forma de teses de toda a obra 

física de Aristóteles. A versão indexado ao Corpus Paraensis deve-se ao 

fato de estar anônimo, como é o caso dos escritos sobre filosofia moral. No 

entanto, há uma segunda versão desse comentário assinada por Bento da 

Fonseca, SJ, que foi aluno de Rodrigo Homem, SJ, e o sucedeu no colégio 

maranhense. A razão de não atribuir os dois escritos ao Corpus 

Maragnoniensis deve-se, em primeiro lugar, ao fato de ser anônimo, como 

os precedentes que já mencionamos; segundo, por ter um estilo mais 

completo e primitivo em relação à versão assinada por Bento da Fonseca, 

isto é, trás as citações que identificam cada tese; e terceiro, por ser uma 

versão muito rasurada, emendada e reescrita, o que indica ser uma versão 

mais antiga. Por essas e outras razões, ainda não afirmamos que ambos são 

de origem maranhense, apenas o segundo por se tratar de professor que lá 

atuou e o outro, ainda apresentaremos editados e estudados com os devidos 

cuidados. 

Finalmente, que reflexões estão presentes nos escritos do Corpus 

Paraensis? Não nos propomos resumir os textos a seguir, pois dispensaria a 

leitura dos mesmos. Apenas queremos aguçar o olhar para alguns aspectos 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1085 

presentes nestes dois exemplares do corpus. No Catalogus Eborensis estão 

identificados pelas cifras [47.167-170] e [43.149-153] (Marques, 2018, p. 

143-4), a saber: os números 47 e 43 correspondem à numeração escrita no 

fólio inicial, canto direito superior segundo a numeração posta pela 

Biblioteca Pública de Évora, os demais números identificam os fólios. As 

Conclusiones morales pro injuriis constam de quatro fólios, sendo os três 

primeiros recto et versu. No primeiro, coloca e caracteriza-se o debate sobre 

a fama, injúria ou reputação pública de uma pessoa. Hoje diríamos, trata-se 

de divulgação de informações privadas e/ou de sigilo judicial. Os dois fólios 

seguintes recto et versu apresentam duas conclusões, cada uma subdividida 

em três pontos e no último in recto, há um casus extra materiam relativo ao 

cumprimento das normas religiosas. O texto escrito em português trás 

inúmeras expressões e, sobretudo as conclusões em latim e, nesse caso, 

apresentamos uma versão útil à compreensão básica do sentido do texto. O 

especialista lerá o latim, naturalmente. Os termos latinos e/ou sublinhados 

serão transcritos em itálico. O debate central do primeiro escrito inquire o 

sentido de boa ou má fama de alguém, a saber, qual é o sentido de pensar e 

se ocupar com a vida e os costumes de outra pessoa (multitorum existimatio 

de vita, et moribus alterius)? 

O segundo escrito trás uma contra capa, pouco significativa para o 

que se segue, e uma capa que integra o primeiro fólio. Embora sendo apenas 

dois fólios recto et versu, as Conclusiones theologicas de ineffabali 

Incarnatione Mysterio são exercício completo de apresentação de uma 

questão toda redigida em latim, com uma tradução sugerida por nós. A 

forma dessas Conclusiones é característica do gênero, excetuando as 

conclusões referentes à filosofia moral. As demais conclusões sempre 

refletem o padrão do que se apresentava como trabalho conclusivo de um 

ciclo de licenciatura e, inclusive as que se chegaram a imprimir, como as 

Conclusiones metaphysicas de ente reali (Marques, 2015). As Conclusiones 

theologicas estruturam-sem em quatro conclusõess, respectivamente, acerca 

da conveniência, da causa e da possibilidade da encarnação e a quarta sobre 

a união hipostática das naturezas humana e angélica no Verbo encarnado. A 



Corpus Paraensis 

1086  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

questão em debate investiga o tempo oportuno à encarnação: Conuenienti 

tempore facta fuit Incarnatio? 

Historiar o ensino colonial não se reduz à construção de uma 

narrativa meramente erudita sobre colégios, professores e escritos. Ao 

contrário, o que se busca é saber o grau e o sentido do ensino colonial e, com 

isso acercar-nos da questão em torno da origem e desenvolvimento da 

educação e da filosofia colonial brasileira. Em Filosofia colonial brasileira 

(Marques, 2021) interrogamos a forma dos escritos e seu alcance, neste 

artigo cabe, não apenas a nós, mas ao leitor ponderar se ainda há a razões 

para excusarmos nossa herança filosófica. Enfim, o testemunho dos escritos 

que se seguem não se dirige apenas a quem os edita, mas sobretudo ao leitor, 

afinal, convencemo-nos de que existiu uma traditio philosophica colonial 

brasileira ou insistimos em negar essa história do pensar? 

 

 

II 

 

Conclusiones morales por injuriis circa bonum famae1 

Conclusões morais sobre a injúria acerca da boa fama 

 

[167r] São estas conclusões de moral das injúrias feitas ao próximo 

tocantes ao bem da fama: antes de entrarmos a provar cada uma das 

conclusões havemos de advertir que a fama se deriva de fando (que se pode 

dizer), à qual somada em geral pela boa fama, e má [fama] se define 

multitorum existimatio de vita, et moribus alterius (conjunto de 

pensamentos e expressões sobre a vida e os costumes alheios): porém 

tomada somente pela fama boa, que é aquela, que se ofende pela 

murmuração, se define multorum existimatio bona de vita, et moribus 

alterius (conjunto de bons pensamentos e expressões sobre a vida e os 

costumes alheios): posto que se derive deste verbo faris vel fare que 

significa falar, contudo consiste principalmente na opinião interna dos 

                                                           

1 Biblioteca Pública de Évora, Fundo dos Reservados, Códice CXVIII/1-1.47, fólios 167r-170r. 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1087 

homens, posto que também a prolação externa de palavra seja aquilo para se 

manifestar a opinião interna: não compreende sem a fama boa opinião 

interna da virtude, engenho[sidade], e sabedoria do próximo, mas também 

se ofende aos bens corporais, e externos, como, por exemplo, nobreza, 

forças, e riquezas, e tudo aquilo, por onde os homens se constituem capazes 

de serem louvados. Distingue-se a boa fama da honra em que a fama consiste 

na opinião interna, a qual se profere exteriormente em ordem a se divulgar; 

e a honra consiste em um testemunho exterior, o qual se profere em ordem 

ao conhecimento da excelência da pessoa, a quem se tributa a honra2. 

A detração ou murmuração, que é oposta à boa fama, com a qual se 

ofende, define-se desta sorte: aliena famae occulta, et injusta denigratio 

(reputação oculta do outro, e injusta difamação). Difere a dretração da 

contumélia, porque esta é afronta em presença, em aquela em ausência, 

assim como o furto difere da rapina, porque aquele se faz em ausência do 

senhor, e sem ele o saber, e esta se faz sabendo-o, e resistindo o senhor 

ofendido. Ultimamente a detração ofende a fama, e a contumélia a honra: e 

assim como a rapina é pecado mais grave que o furto, assim também a 

contumélia é mais grave3 culpa que a detração; porque é mais invito o pejo 

pelo desprezo, e desacato que lhe fazem nas suas barbas, do que daquele que 

lhe fazem nas suas costas. 

De oito modos se pode dar detração, ou há oito castas de 

murmuração: 1) impondo crime falso ao próximo; 2) acrescentando alguma 

causa a mais ao crime que é verdadeiro; 3) descobrindo o crime oculto, ainda 

que seja verdadeiro; 4) interpretando, ou movendo como dizem, e lançando 

o mal a obra, e fato que o outro fez; 5) negado a excelência, e louvor do 

outro, ou negando as boas obras que ele fez; 6) diminuindo essa excelência, 

ou obra boa por onde lhe merecia louvor; 7) calando-a no lugar, e tempo, 

com que o silêncio ceda em vitupério do sujeito; 8) louvar ao nosso irmão 

                                                           

2 Na nota à margem direita consta: Advertência boa. Possumus in casibus. Bulae Casae 

Reservatis absolvere in partibus infidelibus remotissimis ex quibus non datur recursus. Roman 

concipi P. Lacroix Lib. 6. Par. 2 nº 1480. 

3 NE: No texto consta mais enorme e adaptamos por questão de estilo e ajuste ortográfico. E, 

onde consta é mais vil o pejo também adaptamos, pois o texto grafa: he mais invilo o pejo. 



Corpus Paraensis 

1088  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

são dissimulada e friamente, [167v] que isso ceda em vitupério do laudando, 

quando o simulado, e dissimulado nenhuma causa diga digna de louvor. Por 

esses últimos quatro modo se ofende a fama indireta, e pelos quatro 

primeiros, direta. Compreendem-se todos nestes dois versos – imponens, 

augens, manifestans, in mala verbens, qui negat aut minuit, reticet, laudat 

que remisse (atribui, aumenta, manifesta em más palavras, aquele que nega 

ou diminui, silencia, ou omite o que deveria louvar). No sétimo modo de 

murmuração por taciturnidade só se pode dar pecado contra a justiça quando 

pelas circunstâncias pareça aprovação e confirmação da detração; porém 

não sendo assim será pecado somente contra a caridade quando sem grave 

incômodo se poderá evitar o dano do próximo. A detração ex genere suo 

(por si mesma ou por seu gênero) é pecado mortal, porque gravemente 

ofende ao próximo. Digo ex genere suo, porque algumas vezes pode ser 

venial por falta de suficiente advertência ou pela leviandade damna (culpa 

leviana), verbi gratia (por exemplo), se só um manifestasse os defeitos 

veniais do próximo, porque com isto não se diminue notavelmente, nem se 

ofende a fama alheia, porque de veniais [pecados leves] ninguém se livra. 

Poderá, porém ser pecado mortal se a pessoa infamada notavelmente caia 

do seu estado, como no caso em que um dissesse de algum homem grave 

(sério) ou religioso que era um mentiroso, isto é, que mentia muitas vezes, 

o que não se entende se dissesse que mentia uma ou duas vezes. Suposto 

isto vamos provando as conclusões: 

Primeira conclusão: graviter peccat, qui manifestat grave delictum 

personae jam defunctae, etiam si nulla infamia in vivos redundet; non ita 

voco peccat, quando obstat definitum esse damnatum (peca gravemente 

aquele que manifesta um delito grave de um morto, ainda que a infâmia não 

atinja a nenhum vivo; não se diz pecado, quando definiu-se tal como 

condenado). Prova-se porque o tal defunto tinha jus (direito de) para 

conservar a boa opinião que dele existia para com os homens; e provo isto: 

porque por morte não perdeu o jus à sua fama, mas só a perdeu para os bens 

exteriores da fortuna, que o jus a estes só lhe foi concedido em vida, e o jus 

à fama ainda post cineres podest (após os lucros da poeira, pós-morte): logo 

o tal infamador peca contra a justiça com obrigação de ressarcir o dano, diz 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1089 

a conclusão: etiam omni nulla infamia in vivos redundet (nenhuma infâmia 

deve assolar aos vivos); porque a fortiori será mortal, se a infâmia que se 

seguir da manifestação do delito de pessoa defunta redundar a outros; se essa 

infâmia redundar aos vivos, a estes se há de restituir, se ao defunto se lhe há 

de satisfazer com missas, ou outros sufrágios; porque é provável, como julga 

o P. Molina, Bonac et Rebel., que esta compensação é mais aceita ao 

defunto. Resta provar a última parte da conclusão, que diz não é pecado 

mortal infamar ao defunto, quando consta, que ele está condenado, e que 

nesse caso não há obrigação alguma de compensar a infâmia. Provo com 

facilidade, porque o condenado ao inferno já não é nosso próximo, mas 

inimigo de Deus e de todos nós. Mais: a fama já não aproveita de coisa 

alguma ao defunto condenado: logo se a infâmia nem aos consaguíneos 

redundar, [168r] cessa a obrigação de restituir4. 

Segundo ponto: peccat mortaler, qui sine justa causa grave 

delictum proximi manifestat uni, qui servaturus est servum (peca 

mortalmente aquele que, sem justa causa grave, manifesta algum delito do 

próximo, que o manterá escravo). Provo: porque dá-se injúria grave, logo 

dá-se pecado grave; provo o antecedente: não se diminui a gravidade da 

injúria por se manifestar o crime oculto do próximo, assim como não se 

diminui a contumélia, ou injúria da honra posto que se ofenda verbi gratia 

(por exemplo) com uma bofetada diante de um só que há de guardar segredo: 

logo dá-se injúria e pecado graves, por consequência. Mais: aquele cujo 

delito grave se manifestasse a um homem grave que guardaria segredo, 

talvez quereria antes que dez, ou mais soubessem o seu crime, do que aquele 

homem grave, a quem desejaria contentar, e mais estima a sua boa fama para 

com aquele só, do que para com outros de inferior condição: logo a tal 

manifestação per se loquendo (por assim dizer) será pecado grave. 

Confirma-se primeiro, porque o juízo [de] temeridade de coisa grave é 

mortal, e ofende a fama do próximo apud solum judicantem (tão-só com o 

julgamento): logo também da mesma sorte, o segredo manifestado a um só 

                                                           

4 Nota à margem direita: Tem este ponto comumente quoad prima pars todos os Doutores 

(abreviado como DD.) e secundam item P. Molina, tr. 4 d. 28 contra Rebell. Dicastilli et aliis 

contra Card. de Lug. d. 14. nº 46 et Bonac. d. 2 q. 4 p. 2 nº 5. 



Corpus Paraensis 

1090  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ofende a fama do próximo. Segundo, porque o que ouve ao que conta o 

pecado oculto do próximo, peca mortalmente se o não repreender, e refrear 

podendo, ainda que haja de guardar segredo: logo também pecará o que 

manifesta a um só o delito grave do próximo. Não se entende isto no caso 

em que se desse justa causa para se manifestar o crime a um, verbi gratia 

(por exemplo) ao Pai, ou ao Superior para a vossa emenda. Também não se 

a entende que [como] tal quando aquele único a quem se reservasse o 

segredo fosse de tal condição que o próximo estimasse em pouco, e não 

fosse caso da sua estimação para com ele; porque nesse caso não sofre invito 

o manifestasse-lhe o seu crime, não se daria pecado na tal manifestação5. 

Terceiro ponto: illud, quid est publicum in uno loco prime 

notoreitate juris, simpliciter, prime notoreitate facti excusat a peccato grave 

de mortis, si manifesti nescientibus in eodem loco, sive crimen veram sit 

juste, vel injuste publicatum (isto, pelo que há em primeiro lugar uma 

pública notoriedade, simplesmente, a pública notoriedade dos fatos exclui o 

pecado grave mortal, se manifesto inconscientemente em mesmo lugar, se o 

crime é real, ou injustamente noticiado). Pars plena intelligentia (Alguma 

inteligência completa) deste ponto se há de advertir, que o delito de duas 

sortes pode ser notório, e público, ou notoreitate juris (notoriedade do 

direito), ou notoreitate facti (notoriedade dos fatos). Aquilo é notório 

notoreitate facti (notoriedade dos fatos), que extra judicium (fora do direito) 

consta não evidentemente que nenhuma tergiversação se pode encobrir por 

ser feito diante de muitos, e em lugar público; donde não basta para se dizer 

notório notoreitate facti (notoriedade dos fatos) que quatro, ou cinco pessoas 

afirmem que viram ou que aliunde (uma fonte) sabem certamente o delito: 

item (também) não basta a fama, ou opinião constante de muitos; porque 

ainda o delinquente possa [168v] encobrir com alguma tergiversação o tal 

delito, verbi gratia (por exemplo) dizendo que são seus inimigos, ou que 

foram induzidos, e corrompidos por outros [--6]. Item não basta para o delito 

                                                           

5 Nota à margem direita: Tem este ponto o Card. de Lug. citado nº 51 com Molina. Less. e 

outros contra Caiet. Reginald. e Navarr. e outros. 

6 NE: Termo abreviado ilegível. 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1091 

se dizer público notoreitate facti (notoriedade dos fatos) notícia apud 

(citadas por) poucos, ainda que esta baste para prova legal do delito, porque 

ainda se não possa haver público; e a razão terminante é, porque de tal sorte 

se deve saber a causa que nullo (de nenhum) modo se possa encobrir. 

Também se der o delito notório notoreitate facti (notoriedade dos fatos), 

quando se dá tal presunção de direito que basta para se presumir o delito, e 

a tal presunção é evidentemente pública. 

Quanto haja de ser o número daquelas, para que de sua nota se haja 

de julgar o crime por público notoreitate facti (notoriedade dos fatos) são 

tantos os pareceres que não é fácil assinar-se; todos os Doutores recorrem 

para o juízo dos prudentes: e vem a concluir que na casa, ou colégio que 

consta de sete ou oito pessoas basta saber-se o crime por quatro, se constar 

de vinte, por sete ou oito; se de cem, por quinze: se for verbi gratia (por 

exemplo) um monte que conste de quatro, ou cinco casas, que constem todos 

de quarenta pessoas, basta que se saiba por oito, ou vinte pessoas de tal vila: 

se aliunde (a fonte) constar de cinco mil cidadãos basta saber-se por trinta 

divisim (separadamente) da mesma cidade e Vossa Senhoria um ser 

infamado notoreitate facit (notoriedade dos fatos) em todo o Reino basta 

que o crime seja público na Corte, ou em outra parte celebre onde se 

costumem espalhar facilmente novas. Também se chama público ipso facto 

(pelo próprio fato) aquilo que é famoso, isto é, espalhado por fama, ainda 

que se divulgasse como bom pecado por ser feito diante dez, de dois, ou três. 

Chama-se público e notório notoreitate iuris (notoriedade do 

direito), o que por respeito do ofício, e sentença do juiz com nenhuma 

tergiversação se pode encobrir: e este ou é notorio iure sinister (notório 

direito esquerdo) porque já consta por sentença do juiz, ou é notorio iure 

secundum quid (notório direito segundo o qual), porque ainda não está dada 

a sentença, mas o crime já está provado, ou por confissão do réu, ou por 

legítimas testemunhas. Assim explicado o notorio notoreitate iuris, et facti 

(notória notoriedade do direito e dos fatos) o P. Molina. Tom. 5 tract. 4 d. 

32 Lug d. 14 nº 69 e outros. Isto suposto. 

Prova-se que o que é público em um lugar ou notoreitate iuris 

simpliciter, ou facti (notoriedade do direito simplesmente, ou dos fatos) livra 



Corpus Paraensis 

1092  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

do pecado grave de detração, se se manifestar aos que não o sabem no 

mesmo lugar, e isto se entende ou seja o crime verdadeiro publicado justa, 

ou iniquamente. Porque o infamado vel facto, vel iure (ou de fato, ou de 

direito) perdeu a sua fama, nem pode com alguma tergiversação encobrir a 

sua infâmia: logo não lhe faço injúria alguma, se manifestar o seu crime aos 

que não o sabem: e isto se entende ainda quanto o tal delito fosse publicado 

injustamente, e haverão [169r] desta última parte se. Porque todo o direito 

que tem o próximo para não ser infamado, ou se funda em que seja inocente, 

ou em que o delito seja oculto: logo se já está público perde o tal direito; e 

ainda que primo fosse injustamente infamado por outros, por terem 

publicado um defeito oculto iniquamente, contudo eu publicando-o mais por 

diante já não coopero com a injusta detração, suposta a tal publicidade. Aqui 

se há de advertir que se o Prelado Local, ou de algum Conselho condenar 

algum seu súdito de algum delito por sentença pública, não se pode publicar 

o tal delito aos seculares, posto que se possa manifestar os religiosos da 

mesma casa, que não o sabem. Assim item (também) o P. Molin. Lug.  [Pe. 

Molina Lugrubensis] e Rebel. o delito que um Provincial por sentença 

castigar se pode manifestar, ou escrever às mesmas casas da Província 

sujeitas ao tal Provincial, não se assim for castigado o súdito por Superior 

Local, o que a fortiori se deve entender sendo o crime do religioso somente 

notorio notorietate facti (notória notoriedade do fatos), porque então ainda 

conserva nos mais conventos e celas a sua fama; nem a alguém se dá tal 

poder de infamar o tal religioso em outras casas da mesma Província 

disporem o P. Rebell que em uns, e outros casos é melhor calar7. 

Segunda conclusão. Primeiro ponto: qui delictum in famali per 

sententiam publicam in uno loco, manifestat in alio distanti, ubi nescit, non 

peccat contra iustitiam, nec etiam contra charitatem (o delito de infamar 

alguém senteciado publicamente, manifesto no lugar ou em outra parte 

qualquer, onde se saiba, não peca contra justiça, nem mesmo contra a 

caridade). Este ponto tem duas partes: prova-se a primeira que não peca 

                                                           

7 Nota à margem direita: Tem este ponto Lug. citado desde o nº 59, Luis Molina., e outros 

comumente. 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1093 

contra a justiça aquele que manifesta o delito público por sentença em um 

lugar, em outro distante, onde ainda se não sabe. Porque o tal infamado 

justamente fica privado da sua fama pela sentença do Juiz, o que se mostra 

ex eo (por isto) que o Juiz sempre publica a sentença em grande concurso de 

gente, porque intenta privar da fama ao réu em pena do seu delito, para terror 

de outros, e assim para maior publicação poderia estampar a sentença; de 

onde se colhe (segue) que parece coisa repugnante querer a Justiça condenar 

ao réu em santa publicidade e querer simul (igualmente) refrear as línguas 

de todos para que não falem do tal crime sem pecado de injustiça. Prova-se 

a segunda parte, que não seja nem ainda pecado contra a caridade a 

manifestação do tal crime nos termos da conclusão com o P. Lugo nº 77 e 

68. Se não é pecado mortal contra a justiça não é também contra a caridade. 

Provo isso: ou pela sentença do Juiz, se deu poder a todos para infamarem o 

tal condenado, ou não; se se não deu o que infama peccatam (o pecado) 

também contra a justiça como quer que injustamente prive ao condenado da 

sua fama sem autoridade para isso; se se deu pela tal sentença poder para 

infamar ao réu, como quer que o infamante cesse do direito que lhe for dado 

pela República (Repub.) em pena do delinquente, o executar o tal jus 

(direito) não será contra a caridade ad plurimum (para muitos) será praeter 

charitatem (além da caridade). Deinde (então), o detrimento que nesse caso 

recebesse o próximo [169v] compensasse com a utilidade pública, a qual 

resulta de que cada um se conheça como que é publicamente, para que não 

sejamos enganados per privatam ignorantiam (pela ignorância privada, 

pessoal) nas causas que os outros comumente sabem. E assim como a 

utilidade pública nesse caso escusa de pecado contra a justiça prepondera ao 

jus (direito) que o próximo tem à sua fama, assim escusa de pecado grave 

contra a caridade8. 

Segundo ponto: Quando infamia est late9 notoria ipso facto, et non 

ex sententia, peccat sine peccato gravi publicari aliis in locis, ubi necessiter, 

                                                           

8 Nota à margem esquerda: Tem este ponto o P. Molina. tr. 4 d. 33 nº 4; Lug. nº 72. Rebell. e 

outros contra dicat. Lib. 2, tr. 2, d. 12, nº 314 e outros. 

9 A grafia deste termo consta como lat e o lemos como late por questão de sentido. 



Corpus Paraensis 

1094  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

etiam quando inter ipsa loca non datur facile commercium, et infamia delicti 

ab uno ad alium locum non esset facile per ventura (quando a infâmia é fato 

amplamente notório, ainda que não por sentença, peca sem pecado grave ao 

publicá-la em outros lugares, onde se necessita, ainda mais quando não há 

interação fácil entre os lugares, e o delito de infâmia não seria facilmente 

transmissível de uma pessoa a outra). Provo este ponto: conforme o sentir 

de quase todos os Doutores, o delito, que simpliciter (simplesmente) é 

público em um lugar pode licitamente referir-se a outros do mesmo lugar, 

que não o sabiam, ainda quando por alguma outra via não pode-se chegar a 

sua notícia como verbi gratia (por exemplo) no caso em que algum de tal 

sorte estivesse em custódia que ninguém, exceto Pedro, pudesse falar com 

ele, porque, nesse caso, poderia licitamente Pedro manifestar-lhe o delito, 

que na cidade em público ipso facto (pelo facto): logo também lhe será lícito 

escrever o mesmo delito ao amigo que estiver em lugar remoto, onde só por 

carta o pode saber; porque se a clausura não é impedimento para fazer 

ilicitamente a manifestação, também não o será a distância do lugar; como 

quer em um, e outro caso se ofenda a fama para com os quais se conservava 

ilesa: de onde se segue que não basta para fazer ilícita a tal manifestação 

precisamente o não haver com facilidade de chegar a notícia daqueles, a 

quem de novo se refere. Deinde: Per accidens (Então, acidentalmente) é que 

Paris verbi gratia (por exemplo) alcance de mim a tal notícia por palavra, 

ou por escrito, como que em um, e outro caso se dê a mesma revelação, que 

se daria se a tivesse na sua pátria; sed licet (apesar), que se Paris viesse a 

essa cidade desse lugar remoto de onde assistia, poderia eu licitamente 

manifestar-lhe a tal infâmia, assim como a posso descobrir a outros que 

habitam nesta cidade, ainda que Paris voltando para a sua pátria houvesse 

de contar lá tudo quanto eu aqui lhe manifestasse: logo também lhe posso 

oferecer o mesmo existindo, ou assistindo-lhe na sua pátria. E a razão 

concludente disto é [o que] diz o P. Lug., porque por isso eu posso 

licitamente contar o que é público nessa cidade a outros que habitam lá fora 

dela, porque posso ter comércio com cada um deles; atque (pelo) que eu 

também posso ter comércio com os que habitam lugares remotos, saltem 

mediate (pelo menos indiretamente) em que tenho comunicação por carta 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1095 

com o mesmo o qual pode ter a mesma com outros. Logo, tenho suficiente 

comércio, no qual se funde a potência de comunicar o que aqui [170r] aqui 

é público, assim como tenho quando refiro o delito ao amigo que vem a esta 

cidade donde eu assisto, e onde é público o tal delito, ainda que ele volte 

para a sua pátria, e lá manifeste esse delito10. 

Terceiro ponto: quod est publicum notorietate facti in uno tempore 

non potest manifestari in alio, quando memoria delicti jam pro jus est 

abolita (o que é de notoriedade pública dos fatos em um tempo não se pode 

manifestar em outro, quando a memória do delito já está, por direito, 

abolida). Provo pelo esquecimento a tal causa se reduziu ao estado que tinha 

antes de ser publicada: logo assim como quando ainda não era pública, se 

não podia manifestar, assim nem depois que não há memória dela, como 

quer que já então se chame oculta, e se não há dela actu (razão) para a 

publicidade a alguém, e assim se haja pro nunc (pro agora), como se não 

fora. E se eu posso manifestar o que é público em um lugar e em outro é 

porque essa causa é absolutamente pública, e no presente não está apagada, 

ou acabada a sua memória; porque aquilo que existe em alguma parte, 

verdadeiramente existe, e o que é em alguma parte público, verdadeiramente 

é público11. 

Casus extra materiam (Caso extra matéria). Qui praescreverem12 

recitavit hodie officium crastinum, debet cras iterum recitare crastinum, et 

non potest recitare cras de facto hodierno (que prescreva recitar hoje o 

ofício de amanhã, debet amanhã recitar novamente o de amanhã, e não pode 

recitar amanhã, de fato, o de hoje). 

Provo, se por erro jejuaste ontem imaginando que era a vigília de S. 

Pedro, a qual re vera (na realidade) é hoje, nem por isso ficas livre do jejum 

de hoje: item (também) se ontem ouviste missa, ou guardaste dia santo sendo 

sábado, imaginando ser domingo, sempre no tal domingo és obrigado a 

                                                           

10 Nota à margem direita: Tem este ponto o Cardinal Lug. nº 80. Azor, e outros contra o P. 

Molin. d. 33, nº 5, Navarro. Lc desm. e outros. 

11 Nota à margem direita: Tem este ponto o Cardinal Lug. nº 85. Com Molin. citado, e outros. 

12 No original consta per crivrem que lemos como praescreverem. 



Corpus Paraensis 

1096  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ouvir missa, e guardar a festa, e deves imputar à tua ignorância o jejuares 

duas vezes: e a razão é porque esses preceitos não obrigam 

indeterminadamente pro simil in anno (como se fosse por um ano), mas 

obrigam determinadamente pro tali die solum (apenas por um dia): logo o 

mesmo se há de dizer do rezar do ofício divino no qual militar a mesma 

razão. Deinde (então) confirma-se: ou a obrigação de rezar o tal ofício 

divino13 está ligada a tal dia, e então passado o tal dia cessa a obrigação nem 

depois se deve repôr o tal ofício, ou aquela obrigação era de tal sorte ligada 

àquele dia, que também obrigue por todo o ano, ainda que se lhe não 

satisfizesse naquele dia, assim como se diz da comunhão da Páscoa Santa: 

logo se a obrigação de rezar o tal ofício naquele dia obriga da mesma sorte 

que o preceito da comunhão, segue-se que deixado de rezar ofício por 

enfermidade ou por outro qualquer impedimento seja obrigado assim como 

no preceito da comunhão a rezar dele nos outros dias; sed hoc est maximum 

absurdum, et inauditum: quo… (mas este é o maior absurdo, e inaudito: 

que…) Finalmente não causa o contrário deste caso das rubricas, e 

breviários, que não mandam nem dizem se possa transferir a festa de algum 

santo senão concorrendo com os Domingos do Advento e Septuagesima alie 

Dominica in Albis (durante a Quaresma ou outro domingo da Páscoa), e o 

unos certos dias referidos a si na rubrica 1014. 

 

 

III 

 

[149r] Colendissime Protectioni Excellentissimi Ecclesiae 

Principiis ac Illustrissimi Domini D. Fr. Bartholomaei do Pilar, Magni 

Para Sedis, Proto-Episcopi Meritissimi, Regiae Majestatis a Conciliis 

                                                           

13 O original trás uma abreviatura como 1do que transcrevemos conjecturamente por ofício 

divino. 

14 Nota à margem direita: Tem este ponto Lug. L. 5. Respons Moral dabit 8º a nº 1 contra o Pe. 

Antonio de Quintana dueñas tr. 8, de Recitatione horarum no seu tomum singularium. 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1097 

Dignissimi Sancti Officii Tribunalis Integerrimi Reverenter, et Obsequiose 

D. et C.15 

À rememorável excelente proteção dos Príncipes da Igreja e ilustre 

senhor Dom Frei Bartolomeu do Pilar, da grande Sé do Pará, meritíssimo 

proto-epíscopo, majestade real do Conselho do Tribunal do Santo Ofício, 

íntegro, respeitável e afetuoso [dirigente e conselheiro]. 

[150r] Conclusiones Theologicas de Ineffabili Incarnatione 

Mysterio. Praeside Ignatio a Conceptione, Sacrae Theologiae Lectore. 

Sustentaturus Fr. Antonius de Araujo. In Carmeli Paraensi Conuentu Die 

26 hujus Vespere. 

Conclusões teológicas sobre o inefável Mistério da Encarnação. 

Presidida por Inácio da Conceição, professor de Sagrada Teologia. 

Defendida por Frei Antônio de Araújo. No Convento Carmelita do Pará, à 

tarde do dia 26. 

 

Quaestio Principalis XI. Conuenienti tempore facta fuit Incarnatio? 

11ª questão principal: Houve um tempo adequado para que se realizasse a 

encarnação? 

 

[150v] Conclusio Prima. Pro possibilitate existentia, et conuentia 

Incarnationis. Incarnationis Mysterium esse possibile negare poterit solus, 

qui incarnationem de facto esse, et existere non concesserit; nam qui hujus 

existentiae lucem habet illam possibilitatem affirmare tenetur. Haec tamen 

possibilitas non est naturaliter demonstrabilis, nec post habitam hujus 

Mysterii Reuelationem potest creatura aliqua solo lumine naturali judicium 

positiue probabile de illius possibilitate formare. Laboriosa hic jam ad est 

difficultas, scilicet: An ex possibilitate Incarnationis sequatur aliqua 

mutabilitas in Deo? Dicimus quod non; immo cum communi asserimus, 

Incarnationem fuisse conuenientem Deo. Dubitari potest: 1º. Utrum 

conuenientius fuit quod est tribus Divinis Personis, Filius incarnaretur? 2º. 

                                                           

15 Biblioteca Pública de Évora, Fundo dos Reservados, Códice CXVIII/1-1.43, fólios 149r-

151v. 



Corpus Paraensis 

1098  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

An etiam fuit conuenientius, quod Verbum Divinum naturam humanam 

potius quam angelicam sibi assumere? Utrumque asserimus. 

Primeira conclusão. Sobre a possibilidade da existência e 

conveniência da Encarnação. É possível não só negar o Mistério da 

Encarnação, quanto a própria encarnação, e conceber que tal não existe; tal 

como não se afirma a existência da luz para quem não é [filho da] luz. Como 

não há possibilidade de demonstração natural de sua possibilidade, 

tampouco apenas pela luz natural da razão pode-se formar ideia positiva do 

Mistério da Encarnação. Esta não é uma simples dificuldade, a saber: com a 

possível Encarnação houve alguma mudança em Deus? Respondemos 

negativamente, pois é comumente aceito que a Encarnação era conveniente 

a Deus. Ainda assim, pergunta-se: primeiro, era conveniente encarnar qual 

das três Pessoas Divinas, o Filho? Se era apropriado que o Verbo Divino 

assumisse antes a natureza humana que a angélica? Afirmamos ambas. 

 

Conclusio secunda. Pro motivo seu causa finalis Incarnationis. 

Inacessibiles Diuinae Sapientiae latebras frustra investigare conaretur qui 

Divino dissimilitus16 auxilio resolueret quodnam exer alterius Decreti esset 

Incarnationis motivum [151r] circa ergo praesens Decretum tota inter 

Theologos vertitur controversia. Sunt qui Deum ob tanti Mysterii 

excellentiam est caelo congredientim terras adueniesse subtiliter 

asseuerent. Hic tamen solam humani generis reparationem Divinae 

Misericordia viscera commovisse autumant. Horum sententiam libenter 

ampletimur, sed cum tanta peccatorum multitudo mundum repleuerit, 

quaeres, quaenam fuerit felix illa culpa, quae tnatum meruit habere 

Redemptorem? Ex vi praesentis Decreti, Christus felicissimuo suo adventu 

Mundum Consecraturus non esset. Quid si solum originale nullum vero 

mortiferam existeret actuale? Ad huc Incarnatio praesenti vigente Decreto 

praestaret. Existente tamen peccato actuali cum originali principalius 

conveniet ad tollendum originale. 

                                                           

16 A grafia tem dificil compreensão, por isso o que lemos dissitutus transcremos dissimilitus. 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1099 

Segunda conclusão. Sobre o movimento, ou a causa final da 

Encarnação. A inacessível Sabedoria Divina oculta à vã investigação, que 

busca de diferentes formas entender os desígnios ocultos que motivam a 

Encarnação divina, permanece controversa entre os teólogos pelas razões do 

referido desígnio. Há quem queira conhecer exatamente a excelência desse 

grande Mistério celeste como a terra que está porvir. Eis tão-só a carne 

humana reiteradamente restaurada pela Misericórdia Divina. Comparando 

as muito boas opiniões sobre essas coisasccom a grande multidão de 

pecados que há no mundo, pergunta-se, qual foi a feliz culpa que mereceu 

tão grande Redentor? Por tão grande desígnio, pela marca do pecado original 

na natureza humana, consumou o felicíssimo advento de Cristo ao Mundo. 

Se não houvesse o pecado original, haveria verdadeira e real morte? A força 

do desígnio divino prevalece na presente Encarnação. Embora também 

liberte tanto do pecado real quanto do pecado original. 

 

Conclusio tertia. Pro termino assumente, et assumpto tam de facto, 

quam de possibili. Terminus assumens in hoc ineffabili composito Christi 

Domini, est Verbum Diuinum; cum autem in verba sit ratio personalitatis 

sibi propriae, et ratio communis naturae tribus personis, difficultas est: An 

Verbum Divinum terminauerit unionem hypostaticam ratione praedicati 

absoluti, an solum secundum relativum? Hoc secundum pro indubitato 

tenemus cum communi Theologorum placito. Natura enim Diuina nec per se 

ipsam, nec per suam existentiam, nec per subsistentiam absolutam potest 

veniri humanitati. Quaeres hic, An plures personae Diuinae possint 

assumere eandem naturam? Non negamus; neque etiam quod una persona 

Diuina [151v] possit plures naturas assumere. Circa naturam assumptam, 

quae est humanitas, dicendum venit Verbum Diuinum veram carnem 

ejusdem rationis cum nostra assumpsisse. Et quod etiam humanam animam 

intellectu praeditam assumpsisset, contracrium firmiter deffendimus. 

Deinde est non assumptam fuisse humanitatem cum propria subsistentia. 

Dubium hic exoritur, num sicut humana natura, ita angelica potuisset tantae 

unionis beneficio exornari? Nullam implicantiam in corpore sentimus. 



Corpus Paraensis 

1100  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Subinquires, An irrationalis aliquae ita crueli17, posset natura, ut Diuini 

Verbi terminaretur subsistentia? Affirmantibus adhaeremus. 

Terceira conclusão. O termo assumindo, e assumpto, tanto de fato, 

quanto como possibilidade. O termo assume nesse inefável composto Cristo 

Senhor, é o Verbo Divino; enquanto a palavra é a própria natureza da 

personalidade, e a lógica comum da natureza das três pessoas; cuja 

dificuldade é: se no Verbo Divino a lógica da união hipostática constitui 

uma predicação absoluta ou apenas uma predicação relativa? Esta é uma 

questão que necessita de uma resposta indubitável de acordo com o deleite 

comum dos teólogos. A Natureza Divina nem por si mesma, nem por sua 

existência, nem por subsistência absoluta pode ser humanizada. Por isso, 

pergunta-se: se muitas Pessoas Divinas podem assumir a mesma natureza? 

Não negamos; também não negamos que uma Pessoa Divina possa assumir 

mais de uma natureza. Acerca da natureza assumida (assumptam), que é a 

humana, afirma-se a vinda do Verbo Divino em carne verdadeira na mesma 

lógica que assumimos a nossa [carnalidade]. E quanto à alma intelectiva 

humana em relação ao predito assumir (assumpsisset), afirmamos 

radicalmente o contrário. Com isso, não se está assumindo nossa própria 

humanidade em sua subsistência. E, com isso, surge um problema, não seria 

apenas pela natureza humana, mas pela natureza angélica que se pode 

alcançar um benefício tão elevado na união [hipostática]? Não há nenhum 

impedimento corporal. Por isso, recolocamos a questão: se há uma 

irracionalidade tão radical na natureza que possa excluir a subsistência do 

Verbo Divino? Respondemos afirmativamente. 

 

Conclusio quarta. Pro unione hypostatica. Unio Hypostatica, quae 

talis dicitur ex eo quod sit unio naturae ad suppositum, non est productiva 

humanitatis, ut volunt Aliqui; est tamen intrisenca tam humanitati, quam 

Verbo Diuino. Proculdubio est, Unionem Hypostatica non esse adaequate 

distinctam ab extremis. Quaeres, An sit omnium maxima? Respondemus tam 

in ratione unionis, quam in ratione doni ita esse. Quaeres iterum, utrum ad 

                                                           

17 No manuscrito só é possível ler bem c..e..i, por isso o termo é mera conjectura. 



Lúcio Álvaro Marques 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1079-1101, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1101 

hanc unionem praecesserit aliqua dispositio? Non praecessisse est nostrum 

assertum. 

Quarta conclusão. Sobre a união hipostática. A União Hipostática, 

que se diz ser a que une a natureza ao substrato, não é resultado espontâneo 

da natureza humana, senão assim aconteceria com outros [indivíduos]; uma 

vez que, é a [união] intrínseca entre a [natureza] humana e o Verbo Divino. 

Por isso, não há dúvida de que a União Hipostática não se efetiva 

adequadamente em [seres] extremamente distintos. O que seria, então, esses 

extremos? Respondemos tanto em relação à racionalidade da união, quanto 

à racionalidade do dom de ser. E, quanto à possibilidade dessa união 

preceder qualquer outra disposição, não o assentimos imediatamente.  

 

 

Referências: 

 
MARGUTTI, P. História da filosofia do Brasil (1500-hoje): 2ª parte: A ruptura 

iluminista (1808-1843). São Paulo: Loyola, 2020. 

MARQUES, L.A. A lógica da necessidade: o ensino de Rodrigo Homem no 

Colégio do Maranhão (1720-1725). Porto Alegre: Fi, 2018. 

MARQUES, L.A. e Pereira, J.P.R. Escritos sobre escravidão. Porto Alegre: Fi, 

2020. 

MARQUES, L.A. Em busca de uma filosofia colonial brasileira. Veritas (Porto 

Alegre), 66(1), (2021) e39730. https://doi.org/10.15448/1984-6746.2021.1.39730 

Acesso em 15.6.2021. 

MARQUES, L.A. Philosophia brasiliensis: história, conhecimento e metafísica no 

período colonial. Porto Alegre: Fi, 2015. 

SLOTERDIJK, P. Crítica da Razão Cínica. Trad. M. A. Casanova. São Paulo: 

Estação Liberdade, 2012. 

 

Data de registro: 16/09/2021 

Data de aceite: 01/12/2021 

https://doi.org/10.15448/1984-6746.2021.1.39730


1102  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 1102,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Stéfano Paschoal; Lucas Nogueira Borges 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1103-1107, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1103 

 Obituário: Jakob Hans Josef Schneider 
 

 

Stéfano Paschoal * 

Lucas Nogueira Borges ** 

 

 

Jakob Hans Josef Schneider 

(05/11/1953 † 31/12/2020) nasceu em Bonn, 

capital da Alemanha ocidental, quando o país 

era ainda dividido em dois, como 

consequência da II Guerra Mundial. Pouco 

sabemos da profissão de seus pais. 

Jakob, como o tratavam os alunos, 

colegas e alguns amigos, ou Josef, para 

familiares e outros amigos, começou cedo a 

dedicar-se aos estudos de Filosofia. Seguiu os estudos e tornou-se mestre e 

doutor em Filosofia, em 1982 e 1985, respectivamente. Em seu doutorado 

dedicou-se à investigação sobre Tomas Hobbes e à Escolástica Tardia 

(Thomas Hobbes und die Spätscholastik). Após a defesa de seu doutorado, 

passou a dedicar-se ao tema de sua Habilitation (livre-docência) – concluída 

em 1996 na Universidade Eberhard Karls, Tübingen, sob o título 

“Metafísica em Tomás de Aquino” (Metaphysik bei Thomas von Aquin) – 

atuando como pesquisador em diversas universidades na Europa.  

                                                           

* Doutor em Letras (Língua e Literatura Alemã) pela Universidade de São Paulo (USP). 

Professor do Instituto de Letras e Linguística da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-

mail: stefanotranslatio@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1273787600427338.  ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-7615-7624.   

** Doutorando em Filosofia na Humbolt Universität zu Berlin, HU Berlin, Alemanha. Mestre 

em Filosofia pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Professor da Universidade 

Federal de Uberlândia (UFU). E-mail: l_nborges@hotmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/7058826841764033. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7160-3605.  

                                                                                                              

  

mailto:stefanotranslatio@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1273787600427338
https://orcid.org/0000-0002-7615-7624
mailto:l_nborges@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/7058826841764033
https://orcid.org/0000-0002-7160-3605


Obituário: Jakob Hans Josef Schneider 

1104  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1103-1107, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Atuou como professor visitante na Charles University de Praga e na 

Universidade de Mainz, na França. Lecionou na Universidade de Tübingen, 

onde orientou pesquisas de mestrado e doutorado, período em que publicou 

diversos artigos que contribuíram para os estudos medievais. Publicou no 

Histörisches Wörterbuch der Philosophie e Histörisches Wörterbuch der 

Rhetorik verbetes sobre o trivium, língua, scientia sermocinalis/realis.   

 

Nomeamos aqui algumas de suas publicações mais importantes: 

i. Philosophy and Learning: Universities in the Middle Ages. 

Editora, Brill; 1995; 

ii. The eternity of the world Thomas Aquinas and Boethius of 

Dacia, em Achieves d’histoire  doctrinale et littéraire du 

Moyen Âge, 1999;  

iii. De scientiis secundum versionem Dominici Gundisalvi. 

Über die Wissenschaften. Die Version des Dominicus 

Gundssalinus. 2006. Editora Herder; 

iv. Philosophie des Gartens. Zu Immanuel Kant „Kritik der 

Urteilskraft“ Educação e Filosofia (UFU, versão Impressa), 

v. 23, p. 209 – 246, 2009; 

v. Philosophhy and Theology in the Islamic Culture: Al-

Farabi’s De Scientiis, in Philosophy Study, 2011; 

 

Destacam-se suas últimas publicações:  

vi. As teorias do intelecto na idade Média. Educação e 

Filosofia v. 34 (72). 2020; 

vii. Looking for God: on Anselmo of Canterbury’s Proof of the 

existence of God no Livro Philosophy of Religion in Latin 

America and Europe, organizado por Michael Schulz e 

Roberto Hoffmeister Pich, Editora Bonn University Press,  

2020.   



Stéfano Paschoal; Lucas Nogueira Borges 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1103-1107, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1105 

Chegada ao Brasil 

 

A chegada de Jakob ao Brasil ocorreu em 2005.  Em um projeto de 

cooperação entre as universidades PUC-RS e a Universidade de Tübingen, 

Prof. Jakob desenvolveu a pesquisa sobre a transição da filosofia política da 

Idade Média para a Idade Moderna. 

Jakob foi Professor efetivo do Instituto de Filosofia (IFILO) da 

Universidade Federal de Uberlândia de 2008 a 2020. Ministrava 

principalmente as disciplinas História da Filosofia Medieval, Metafísica, 

Teoria do Conhecimento e Filosofia do Direito. Não obstante seu grau de 

especialidade, o professor nunca se opôs a contribuir com outros cursos, 

tendo assumido, anos a fio, turmas do curso de Jornalismo, atividade que 

apreciava bastante.  Em seu período de atuação no Instituto de Filosofia da 

Federal de Uberlândia, trabalhou ativamente em seus projetos filosóficos, 

fomentando a pesquisa e o estudo na área de filosofia medieval.   

Sua perseverança e paixão pelos estudos do pensamento medieval 

conduziram à fundação do CIDEMDUFU, Centro Internacional de Estudos 

Medievais da Universidade Federal de Uberlândia, que recentemente 

recebeu em sua homenagem o nome Centro Internacional de Estudos 

Medievais Jakob Schneider.  Seu maior desejo era ver concretizada a 

biblioteca do Centro, que daria acesso (ainda que eletrônico) às mais 

diversas obras que compõem o corpus filosófico medieval, extremamente 

complexo, diga-se de passagem. Reuniu no Conselho de Pesquisa do Centro 

nomes importantes na pesquisa sobre o pensamento medieval.  

Não obstante sua especialidade em filosofia medieval, Jakob 

detinha um vasto conhecimento das diversas áreas e dos diversos períodos 

da Filosofia, como por exemplo, a filosofia de Hegel. Capaz de traçar em 

minutos um diálogo complexo ente períodos distintos da Filosofia, 

Schneider (alguns o chamavam assim) era capaz de citar trechos completos 

em línguas diversas, principalmente nas antigas (grego e latim), e discorria 

com profundidade sobre o tema que lhe era dado. Começava sempre pelos 

axiomas, desenvolvia os pressupostos, justificando sua relevância, e 

concluía seu raciocínio sem jamais perder o Leitfaden de seu pensamento. 



Obituário: Jakob Hans Josef Schneider 

1106  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1103-1107, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Dizia que Hegel era seu pai espiritual, pois havia aprendido, através das 

leituras da obra Grundlinien der Philosophie des Rechts (Elementos da 

Filosofia do Direito), o exercício hermenêutico dos textos filosóficos, bem 

como a autodeterminação que conferimos à vida ordinária.  

Marca a passagem do Prof. Jakob por nossa universidade o projeto 

de extensão intitulado Filosofia das paisagens, paisagens da Filosofia, que 

reuniu docentes de diversos cursos, num ciclo de palestras sobre a temática 

das paisagens. Quem conviveu com Jakob sabe que ele conferia aos jardins 

extrema relevância. Em sua pesquisa O Jardim e a cidade: sobre a história 

do surgimento da filosofia moderna, defendia uma filosofia da paisagem 

passando por Platão e Aristóteles, Rousseau, Voltaire, Heinrich Jacob e 

Immanuel Kant. Por isso, talvez, estivesse sempre próximo aos parcos 

arbustos de nosso jardim ao redor do Bloco 1U, para suas reflexões.  

Em 2014, Jakob sofrera com uma forte crise de asma que o levou a 

ser internado no Hospital Escola da Universidade Federal de Uberlândia por 

alguns meses. Apesar de sua saúde fragilizada devido a problemas de asma, 

Jakob sempre buscou exercer as atividades docentes com máxima 

diligência. Mostrava-se sempre ativo para o exercício do pensamento, fosse 

em sala de aula, em cafés ou mesmo em casa com os amigos.  

A cada Guten Tag, Herr Schneider, a possibilidade de uma conversa 

amiga e de um aprendizado. Hoje, a cada passo no jardim do nosso Bloco 

1U, o vazio da orfandade.  

 

“Das Lachen ist ein wetterleuchtendes Aufblitzen der 

Seelenfreude, ein Aufzucken des Lichtes nach 

draußen, so wie es innen strahlt.” Dante Alighieri. 

“O riso é um cintilar flamejante da alegria da alma, 

uma centelha de luz, para fora, como aquela que brilha 

internamente.” Dante Alighieri. 

 

“Nulla scienciarum est similis sciencie philosophie, 

que clarificat animam et facit eam delectari in hoc 

seculo in perfeccione et rectitudine, quod est 

principium bene esse sui; et per illam datur ei 

comprehendere et intelligere bonum alterius seculi, et 



Stéfano Paschoal; Lucas Nogueira Borges 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1103-1107, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1107 

qui inuenit eam, uitam inuenit in utroque seculo.” Liber 

De Pomo 

“Nenhuma das ciências é semelhante à ciência da 

filosofia, pois ela ilumina a alma e fá-la deleitar-se 

neste mundo com a perfeição e a retidão, que é 

princípio do bem-estar; e, por ela, dá-se o compreender 

e o conhecer do bem do outro mundo, e quem a 

encontra, encontra também a vida em ambos os 

mundos.”   Liber De Pomo 



1108  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 1108,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Autores 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1109, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X    1109 

 

Formas de Distribuição 

 

   

 

 

 

1. Permutas com periódicos nacionais 

2. Permutas com periódicos internacionais 

3. Doações nacionais 

4. Doações internacionais 

 

 
 

 

                                                                                                                    

  



1110  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 1110,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1111-1114, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1111 

 

PERMUTAS NACIONAIS 

 

 

1. Analytica. Universidade Federal do Rio de Janeiro.  Seminário 

Filosofia da Linguagem. Rio de Janeiro – RJ. 

2. Caderno de Educação. Universidade do Estado de Minas Gerais. 

Biblioteca da Faculdade de Educação. Belo Horizonte – MG. 

3. Cadernos de Estudos Sociais. Fundação Joaquim Nabuco. Recife – 

PE. 

4. Cadernos de Filosofia Alemã. Universidade de São Paulo. 

Faculdade de Filosofia Letras e Ciências Humanas. Departamento de 

Filosofia. Grupo de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP. 

5. Cadernos de História e Filosofia da Ciência. Universidade Estadual 

de Campinas. Centro de Lógica, Epistemologia e História da Ciência. 

Campinas – SP. 

6. Cadernos Nietzsche. Universidade de São Paulo. Faculdade de 

Filosofia Letras e Ciências Humanas. Departamento de Filosofia. 

Grupo de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP. 

7. Ciência & Trópico. Fundação Joaquim Nabuco. Recife – PE. 

8. Coletânea. Faculdade São Bento. Rio de Janeiro – RJ. 

9. Conjectura. Universidade de Caxias Do Sul. Caxias do Sul – RS. 

10. Direito & Paz. Centro UNISAL; Biblioteca. Lorena – SP. 

11. Discurso. Universidade de São Paulo. Faculdade de Filosofia, Letras 

e Ciências. Humanas. Departamento de Filosofia. São Paulo – SP. 

12. Dois Pontos. Universidade Federal do Paraná. Curitiba – PR. 

13. Educação e Pesquisa. Universidade de São Paulo. Faculdade de 

Educação. São Paulo – SP. 

14. Educação e Realidade. Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 

Faculdade de Educação. Porto Alegre – RS. 

15. Educação em Foco. Universidade do Estado de Minas Gerais. Belo 

Horizonte – MG. 

                                                                                                             

  



1112  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1111-1114, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

16. Educação em Foco. Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de 

Fora – MG. 

17. Educação em Questão. Universidade Federal do Rio Grande do 

Norte. Departamento de Educação. Natal – RN. 

18. Educação em Revista. Universidade Federal de Minas Gerais. 

Faculdade de Educação. Belo Horizonte – MG. 

19. Educar em Revista. Universidade Federal do Paraná. Curitiba – PR. 

20. Em Aberto. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais. 

Brasília – DF. 

21. Espaço Pedagógico. Universidade de Passo Fundo. Passo Fundo – 

RS. 

22. Espaço. Instituto Nacional de Educação de Surdos. Rio de Janeiro – 

RJ. 

23. Estudos Avançados. Universidade de São Paulo. Instituto de Estudos 

Avançados. São Paulo – SP. 

24. Estudos em Avaliação Educacional. Fundação Carlos Chagas. São 

Paulo – SP. 

25. Estudos Filosóficos. Universidade Federal de São João Del-Rei. São 

João Del Rei – MG. 

26. Estudos Teológicos. Escola Superior de Teologia. São Leopoldo – 

RS. 

27. Hypnos. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo – 

SP. 

28. Impulso. Universidade Metodista de Piracicaba. Piracicaba – SP. 

29. Inter Ação. Universidade Federal de Goiás. Faculdade de Educação. 

Goiânia – GO. 

30. Kriterion. Universidade Federal de Minas Gerais. Faculdade de 

Filosofia e Ciências Humanas. Belo Horizonte – MG. 

31. Leitura: Teoria e Prática. Universidade Estadual de Campinas. 

Faculdade de Educação. Biblioteca. Campinas – SP. 

32. Linhas Críticas. Universidade de Brasília. Faculdade de Educação. 

Brasília – DF. 

33. Lumen Veritatis. Faculdade Arautos do Evangelho. São Paulo – SP. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1111-1114, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1113 

34. Manuscrito. Universidade Estadual de Campinas. Centro de Lógica, 

Epistemologia e História da Ciência. Campinas – SP. 

35. Momento. Fundação Universidade Federal do Rio Grande. 

Departamento de Educação e Ciências do Comportamento. Rio 

Grande do Sul – RS. 

36. Principia. Universidade Federal de Santa Catarina. Núcleo de 

Epistemologia e Lógica. Florianópolis – SC. 

37. Princípios. Universidade Federal do Rio Grande do Norte. 

Departamento de Filosofia. Natal – RN. 

38. Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos. Instituto Nacional de 

Estudos e Pesquisas Educacionais. Brasília – DF. 

39. Revista Brasileira de Estudos Políticos. Universidade Federal de 

Minas Gerais. Faculdade de Direito. Belo Horizonte – MG. 

40. Revista da Faculdade de Educação. Universidade do Estado de 

Mato Grosso. Cáceres – MT. 

41. Revista de Educação Pública. Universidade Federal do Mato 

Grosso. Curso de Mestrado em Educação Pública. Cuiabá – MT. 

42. Revista de Filosofia: AURORA. Pontifícia Universidade Católica do 

Paraná. Biblioteca Central – Setor de Intercâmbio. Curitiba – PR. 

43. Revista de Informação Legislativa. Senado Federal. Brasília – DF. 

44. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros. Universidade de São 

Paulo. Instituto de Estudos Brasileiros. São Paulo – SP. 

45. Revista Econômica do Nordeste. Banco do Nordeste do Brasil. 

Fortaleza – CE. 

46. Revista Educação Especial. Universidade Federal de Santa Maria. 

Santa Maria – RS. 

47. Revista Filosofazer. Instituto Superior de Filosofia Berthier. Passo 

Fundo – RS. 

48. Scintilla. Revista de Filosofia e Mística Medieval. Campo Largo – 

PR. 

49. Síntese. Faculdade de Filosofia da Companhia de Jesus. Belo 

Horizonte – MG. 



1114  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1111-1114, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

50. Sitientibus. Universidade Estadual de Feira de Santana. Feira de 

Santana – BA. 

51. Tabulae. Faculdade Vicentina. Curitiba, PR. 

52. Teocomunicação. Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do 

Sul. Porto Alegre – RS. 

53. Terra e Cultura. Centro Universitário Filadélfia. Londrina – PR. 

54. Transformação. Universidade Estadual Paulista. Faculdade de 

Filosofia e Ciências. Marília – SP. 

55. Universidade e Sociedade. Universidade Estadual de Maringá. Pró-

Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação. Maringá – PR. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1115-1118, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1115 

 

PERMUTAS INTERNACIONAIS 

 

 

1. Allgemeine Zeitschrift für Philosophie. Universitat Hildesheim, 

Institut fur Philosophie. Stuttgart, Alemanha. 

2. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía. Servicio de Canje, 

Biblioteca de la Universidad Complutense. Madrid, Espanha. 

3. Analogia Filosofica; Revista de filosofia. Revista Analogia/Revista 

Anamnesis. México, DF. 

4. Anamnesis: Revista de Teologia. Revista Analogia/Revista 

Anamnesis. México, DF. 

5. Arquipélago. Série Filosofia. Universidade dos Açores. Açores, 

Portugal. 

6. Brasilien Dialog. Institut Fur Brasilienkunde. Mettingen, Alemanha. 

7. Concordia: internationale zeitschrift fur philosophie. 

Lateinamerikareferat. Missionswissenschaftliches Institut Missio e.V. 

Postfach, Aachen. 

8. Contrastes: revista interdisciplinar de filosofia. Universidad de 

Málaga. Málaga, Espanha. 

9. Convivium. Universitat de Barcelona. Barcelona, Espanha. 

10. Crítica. Instituto de Investigaciones Filosóficas - UNAM. México, DF. 

11. Cuadernos Hispanoamericanos. Agencia Espanola de Cooperacion 

Internacional. Madrid, Espanha. 

12. Cuadernos Salmantinos de Filosofia. Universidad Pontificia de 

Salamanca. Salamanca, Espanha. 

13. Cultura. Revista de Historia e Teoria das Idéias. Universidade Nova de 

Lisboa, Centro de Historia da Cultura. Lisboa, Portugal. 

14. Deutschland. Deutschland, Frankfurter Societaets-Druckerei GmbH. 

Frankfurt, Germany. 

15. Dialógica. Centro de Informacion y Documentacion; Instituto 

Pedagogico de Maracay. Maracay,Venezuela. 

                                                                                                             

  



1116  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1115-1118, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

16. Dialogo Filosofico. Dialogo Filosofico. Madrid, Espanha. 

17. Diánoia. Anuario de Filosofía. Instituto de Investigaciones Filosóficas 

– UNAM. México, DF. 

18. El Ciervo. Publicaciones de El Ciervo AS. Barcelona, Espanha. 

19. Espacios En Blanco: Serie Indagaciones. Universidad Nacional del 

Centro de la Provincia De Buenos Aires. Buenos Aires, Argentina. 

20. Espiritu. Instituto Filosofico de Balmesiana. Barcelona, Espanha. 

21. Estudios Filosoficos. Instituto Superior de Filosofia de Valladolid. 

Valladolid, Espanha. 

22. Estudios Interdisciplinarios de America Latina y el Caribe. Institute 

for Latin American History and Culture, Tel Aviv University 

23. Graswurzel Revolution. GWR-Vertrieb. Nettersheim, Alemanha. 

24. Harvard Educational Review. Cambridge, MA, Estaods Unidos. 

25. Iberoamericana. Ibero-amerikanisches Institut. Berlin, Alemanha. 

26. Ideas y Valores. Universidad Nacional de Colombia. Bogotá, 

Colombia. 

27. Ila Latina. Ila Zeitschrft der. Bonn, Deutschland. 

28. International Review of Education. Unesco Institute for Education. 

Hamburg, Germany. 

29. Isegoría. Instituto de Filosofía. Madrid, Espanha. 

30. Isidorianum. Centro de Estudios Teologicos de Sevilla. Sevilla, 

Espanha. 

31. Journal of Indian Council of Philosophical Research. Indian Council 

of Philosophical Research. New Delhi, India. 

32. Journal of the Faculty of Letters. University of Tokyo.Tokyo, Japão. 

33. Journal of Third World Studies. Association of Third World Studies. 

Americus, Georgia, EUA. 

34. Letras de Deusto. Universidad de Deusto. Bilbao, Espanha. 

35. Logos. Universidad La Salle. Mexico, D.F. 

36. Noein. Revista de la Fundación Decus. La Plata, Argentina. 

37. Paedagogica Historica. Universiteit Gent. Gent, Belgica. 

38. Pensamiento; revista de investigación e información filosófica. 

Libreria Borja. Barcelona, Espanha. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1115-1118, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1117 

39. Perfiles Educativos. Universidad Nacional Autonoma De Mexico. 

Mexico, D.F. 

40. Quest Philosophical Discussions. Quest. Eelde, Netherlands. 

41. Relaciones. Colegio de Michoacán. Michoacán, México. 

42. Religión y Cultura. Religión y cultura. Madrid, Espanha. 

43. Review. Fernand Braudel Center.Binghamton, N. Y. 

44. Revista Agustiniana. Revista agustiniana. Madrid, Espanha. 

45. Revista Ciencias de la Educación. Universidad de Carabobo. 

Carabobo,Venezuela. 

46. Revista Critica de Ciências Sociais.Coimbra, Portugal. 

47. Revista Cubana de Educación Superior. Universidad de la Habana. 

La Habana, Cuba. 

48. Revista da Faculdade de Letras. Universidade do Porto. Porto, 

Portugal. 

49. Revista de Filosofía. Servicio de Canje, Biblioteca de la Universidad 

Complutense. Madrid, Espanha. 

50. Revista de Filosofía. Universidad del Zulia, Centro de Estudios 

Filosóficos Adolfo Garcia Diaz. Maracaibo, Venezuela. 

51. Revista de Filosofía. Universidad Iberoamericana. Mexico, D.F. 

52. Revista de Filosofía de la Universidad de Costa Rica. Universidad de 

Costa Rica. San Jose, Costa Rica. 

53. Revista de Historia das Idéias. Instituto de Historia e Teoria das 

Idéias. Coimbra, Portugal. 

54. Revista de Orientacion Educacional. Universidad de Playa Ancha de 

Ciencias de la Educacion. Valparaiso, Chile. 

55. Revista Educacion y Pedagogia. Universidad de Antioquia, Facultad 

de Educación. Medellín, Colombia. 

56. Revista Española de Pedagogía. Instituto Europeu de Iniciativas 

Educativas. Madrid, Espanha. 

57. Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe. 

CEDLA Library. Amsterdam, The Netherlands. 

58. Revista Filosofica de Coimbra. Universidade de Coimbra. Porto, 

Portugal. 



1118  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1115-1118, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

59. Revista Irice. Instituto Rosario de Investigaciones en Ciencias de la 

Eduacion. Rosário, Argentina. 

60. Revista Portuguesa de Educação. Universidade do Minho. Braga, 

Portugal. 

61. Revista Portuguesa de Filosofia. Universidade Católica Portuguesa. 

Braga, Portugal. 

62. Revue des Sciences de L’ Éducation. FCAR-CRSH. Quebec, Canada. 

63. Salesianum. Universita Pontificia Salesiana. Roma, Italia. 

64. Schede medievali. Oficina di Studi Medievali. Palermo, Italia. 

65. Segni e Comprensione. Dipartimento di Filosofia. Universitá degli 

Studi. Lecce, Itália. 

66. Suplemento antropológico. Universidad Católica Nuestra Señora de la 

Asunción. Asunción, Paraguai. 

67. Synaxis. Studio Teologico S. Paolo. Facoltà Teologica di Sicilia. 

Catania, Itália. 

68. Taula. (quaderns de pensament). Universitat de les Illes Balears. 

Palma, Illes Balears, Espanha. 

69. Teoria de la educación. Universidad de Salamanca. Salamanca, 

Espanha. 

70. Theoria. Universidad del País Vasco. San Sebastián, Espanha. 

71. Topicos. Cadernos Brasil-Alemanha. Bonn, Deutschland. 

72. Tópicos: Revista de Filosofia. Universidad Panamericana. Mexico, 

D.F. 

73. Universidades. Union de Universidades de America Latina. Coyoacan, 

Mexico. 

74. Utopía y Praxis Latinoamericana. Universidad del Zulia. Consejo de 

Desarrollo Cientifico. Maracaibo, Venezuela. 

75. Yachay. Universidad Católica Boliviana. Cochabamba, Bolivia. 

76. Zeitschrift fur Kritische Theorie. Zuklampen Verlag. Luneburg, 

Alemanha. 



Doações internacionais  

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1119-1120, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  539 

 

DOAÇÕES INTERNACIONAIS 

 

 

Academia Colômbiana de Investigacion y Cultura 

Bogotá – Colômbia 

 

Boletín Bibliográfico do Instituto Aleman de Ultramar 

Deutsches Übersee-Institut 

Hamburg – Alemanha 

 

Brasilien Dialog 

Institut Für Brasilien Kunde 

Mettingen – Alemanha 

 

Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas” 

Cusco – Peru 

 

CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y Cultural 

Buenos Aires – Argentina 

 

FLACSO – Facultad Latinoamericana de Ciências Sociales 

Buenos Aires – Argentina 

 

Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca 

Cuenca – Equador 

 

IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana 

Coyoacán – México 

 

Librería Editorial Salesiana S.A. 

Los Teques – Venezuela 

                                                                                                             

  



 

540  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1119-1120, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

Repertoire Bibliographique de la Philosophie 

Institut Supérieur de Philosophie 

Louvain-la-Neuve – Bélgica 

 

SEX – Population and Politics 

Madri – Espanha 

 

SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation Centre 

Paris – France 

 

The Philosopher’s Index 

Philosopher’s Information Center 

Ohio – U.S.A 

 

Universidade Nacional de Córdoba 

Facultad de Filosofia y Humanidades 

Córdoba – Argentina 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Suprimir dados dos autores 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1121-1122, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1121 

 

 DOAÇÕES NACIONAIS 

 

 

Bibliografia Brasileira de Educação 

Inep/MEC  -  Brasília – DF 

 

Biblioteca do Senado Federal 

Brasília – DF 

 

Biblioteca Nacional 

Rio de Janeiro – RJ 

 

CEDOC – Centro de Documentação 

Recife – PE 

 

Centro de Documentação do Pensamento Brasileiro 

Salvador – BA 

 

Conselho de Reitores das Universidades Brasileiras 

Brasília – DF 

 

Library of Congress Office 

Rio de Janeiro – RJ 

 

Membros dos Conselhos Editorial e Consultivo 

 

Sumários de Revistas Brasileiras 

Fundação de Pesquisa Científica de Ribeirão Preto 

Ribeirão Preto – SP 

 

 

                                                                                                             

  



 

1122  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1121-1122, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

Associação Nacional de Pós-graduação em Educação – ANPEd (UERJ) 

Rio de Janeiro – RJ 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1123-1126, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1123 

 

 INDEXAÇÃO EM REPERTÓRIOS 

 
 

Artigos publicados em “Educação e Filosofia” são repertoriados no: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – Ohio, 

U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation Centre 

– Paris, França (www.portalunesco.org); 

5. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 

Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie); 

6. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ), 

8. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

9. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas Científicas 

Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

10. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

11. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research literature in 

philosophy (https://philpapers.org/). 

                                                                                                             

  



1124  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1123-1126, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Artikel, die in “Educação e Filosofia” erscheinen, warden 

aufgenommen in dem: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – 

Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation 

Centre – Paris, França (www.portalunesco.org); 

5. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 

Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie); 

6. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ), 

8. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

9. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 

Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

10. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

11. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research literature 

in philosophy (https://philpapers.org/). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1123-1126, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1125 

Articles appearing in “Educação e Filosofia” are indexed in the: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index , do Philosophy Documentation Center – 

Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation 

Centre – Paris, França (www.portalunesco.org); 

5. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 

Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie); 

6. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ), 

8. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

9. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 

Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

10.EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

11.PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research 

literature in philosophy (https://philpapers.org/). 



1126  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1123-1126, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Articles publiés dans la revue “Educaçâo e Filosofia” sont 

repertoriés dans le: 

 

1. Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 

(www.rbif.ucl.ac.be), 

2. The Philosopher’s Index, do Philosophy Documentation Center – Ohio, 

U.S.A. (www.philinfo.org), 

3. CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y 

Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar); 

4. SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation Centre 

– Paris, França (www.portalunesco.org); 

5. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 

Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie); 

6. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7. Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 

(www.migre.me/8b5bJ), 

8. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 

(www.sumarios.org), 

9. DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas Científicas 

Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/); 

10. EDUC@ – Indexador online de periódicos na área da Educação 

(http://educa.fcc.org.br/); 

11. PhilPapers Journal – Comprehensive index of the research literature in 

philosophy (https://philpapers.org/). 



 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1127-1133, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1127 

 

NORMAS PARA ENVIO DE COLABORAÇÕES 

DIRETRIZES PARA AUTORES 

 

 

Natureza das Colaborações 

Educação e Filosofia aceita para publicação trabalhos originais nas áreas 

de Educação e Filosofia de autores brasileiros e estrangeiros, desde que 

doutores ou doutorandos, que serão destinados às seções de artigos, 

dossiês, resenhas, traduções e entrevistas. Traduções serão eventualmente 

solicitadas ou aceitas pelo Conselho Editorial. 

A Revista Educação e Filosofia somente recebe e tramita para publicação, 

um trabalho original por vez para cada um dos autores ou coautores, 

brasileiros e estrangeiros, desde que doutores ou doutorandos. 

 

Idiomas 

Educação e Filosofia publica em português, inglês, espanhol, francês, 

italiano e alemão. 

 

Identificação do(s) autor(es) 

É obrigatória a supressão de qualquer identificação ou de qualquer forma 

de auto-remissão no arquivo que contém o trabalho a ser avaliado. 

Em arquivo separado (como documento suplementar: passo 4 do processo 

de submissão) deverão constar o título do trabalho, o nome completo do 

autor ou, quando for o caso, do autor principal e do(s) coautor(es), com a 

informação da qualificação acadêmica mais alta e a descrição da 

instituição na qual a obteve; descrição da ocupação e vinculação 

profissional atual; o link de acesso ao perfil do(s) autor(es) nas plataformas 

Lattes e Orcid, o endereço completo para contato, conforme exemplo 

abaixo: 

                                                                                                             

  



 

1128  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.73, p. 1127-1133,  maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Exemplo: A Questão Paradigmática da Pesquisa em Filosofia da 

Educação. João Brasileiro da Silva. Doutor em Educação: História e 

Filosofia da Educação pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

Professor de Filosofia da Educação do Curso de Pedagogia da 

Universidade Federal de Uberlândia. CV: 

http://lattes.cnpq.br/19f7e0729x3x9fx5. https://orcid.org/0sx0-0ss2-1xls-

7xk1. Endereço: Rua Afonso Pena, nº 99, apto. 9999, Bairro Brasil, 

Uberlândia, Minas Gerais. CEP:22.222.222. Telefone: (34) 3333-3333. 

Fax: (34) 5555-5555. E-mail: joaob_silva@xxxx.com.br 

Todos os autores e coautores devem ser informados e cadastrados no ato 

da submissão. Não são aceitas inclusões de coautoria durante o trâmite de 

avaliação do documento submetido. 

 

Apresentação dos originais 

A submissão será feita na página eletrônica da Revista no seguinte 

endereço: www.seer.ufu.br. 

 

Visando assegurar a integridade da avaliação por pares cega, o texto 

deverá ser encaminhado sem a identificação do autor ou dos autores, tanto 

no corpo do texto quanto nas propriedades do arquivo eletrônico, feito em 

uma versão recente do programa Word do Microsoft Office. Para isso, os 

autores devem: 

Excluir do texto nomes, substituindo com "Autor" e o ano em referências e 

notas de rodapé, em vez de nomes de autores, título do artigo, etc. 

 

Em documentos do Microsoft Office, a identificação do autor deve ser 

removida das propriedades do arquivo eletrônico (no menu Arquivo > 

Propriedades), iniciando em Arquivo, no menu principal, e clicando na 

sequência: Arquivo > Salvar como... > Ferramentas (ou Opções no Mac) > 

Opções de segurança... > Remover informações pessoais do arquivo ao 

salvar > OK > Salvar. 

 

http://www.seer.ufu.br/


 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1127-1133, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1129 

O texto deve ser configurado em formato A4, com entrelinhas 1,15, 

alinhamento justificado e fonte Times New Roman, com corpo tamanho 

11. Para citações recuadas tamanho 10, com entrelinhas 1,0 (simples) com 

recuo de 4 pts. Para resumos fonte Times New Roman, tamanho 10, 

alinhamento justificado, com entrelinhas 1,5. Para referências fonte Times 

New Roman, tamanho 11, alinhamento justificado, com entrelinhas 1,0 

simples, saltando um espaço entre cada referência. 

 

Os textos deverão conter três resumos com configurações de entrelinhas 

1,15, alinhamento justificado e fonte Times New Roman, com corpo 

tamanho 10. São obrigatórios os resumos em português e em inglês; e o 

terceiro resumo poderá ser em espanhol, em francês, em italiano ou na 

língua do autor. Cada resumo deverá ter no mínimo 100 e no máximo 200 

palavras. Além disso, deve-se indicar de três a cinco palavras-chave nos 

respectivos idiomas. 

 

Os textos deverão conter título (mesma configuração dos resumos) em três 

idiomas; sendo obrigatórios os títulos em português e em inglês e o 

terceiro título no mesmo idioma do terceiro resumo. 

 

Extensão dos originais: artigos/de 15 a 40 páginas; resenhas/até 15 

páginas; entrevistas/15 a 40 páginas; traduções/em conformidade com o 

original traduzido. 

 

É vedado que o autor submeta um texto concomitamente à Revista 

Educação e Filosofia e a outro periódico, sob pena de não aceitação de 

futuras contribuições suas. 

 

Ilustrações 

As ilustrações (fotos, tabelas e gráficos), quando forem absolutamente 

indispensáveis, deverão ser de boa qualidade, preferencialmente em preto e 

branco, acompanhadas das respectivas legendas. 

 



 

1130  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.73, p. 1127-1133,  maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Orientações específicas para o envio de colaborações relacionadas a 

pesquisas envolvendo seres humanos 

Os artigos que comuniquem resultado de pesquisa com conteúdo que 

esteja vinculado aos termos das Diretrizes e Normas Regulamentadoras de 

Pesquisas Envolvendo Seres Humanos (Resolução 196/96, de 10 outubro 

de 1996, do Conselho Nacional de Saúde) e suas normas complementares, 

deverão anexar `à colaboração encaminhada, obrigatoriamente, o protocolo 

de pesquisa devidamente revisado por Comitê de Ética em Pesquisa 

legalmente constituído, no qual conste o enquadramento na categoria de 

aprovado e, quando necessário, pela Comissão Nacional de Ética em 

Pesquisa (CONEP/MS). 

Quando oriundos de países estrangeiros, artigos que comuniquem 

resultados de pesquisa envolvendo seres humanos deverão seguir as 

normas quanto às questões éticas em pesquisa que vigorem no país da 

instituição à qual esteja vinculado o autor - ou autor principal, no caso de 

publicação coletiva. 

 

Referências bibliográficas 

Devem conter, no mínimo, os autores e textos citados no trabalho e ser 

apresentadas ao final do texto, em ordem alfabética, obedecendo às normas 

atualizadas da ABNT ou de outro sistema coerente e reconhecido pela 

comunidade científica internacional. Colaborações que não contenham as 

referências bibliográficas ou que as apresentem de forma incorreta não 

serão consideradas para exame e publicação. 

 

Nota de Rodapé 

As notas de rodapé, caso utilizadas, deverão ser numeradas e inseridas pelo 

Word for Windows e aparecer no pé de página em fonte Times New 

Roman, tamanho 9, com alinhamento justificado. 

 

Avaliação dos textos 

Os originais serão avaliados anonimamente por especialistas, cujo parecer 

será comunicado imediatamente ao(s) autor(es). Os originais recusados 



 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1127-1133, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1131 

não serão devolvidos. Todo material destinado à publicação, encaminhado 

e já aprovado pela revista, não mais poderá ser retirado pelo autor sem a 

prévia autorização do Conselho Editorial. A revista se reserva o direito de 

realizar algumas etapas de tramitação (avaliação, revisão) em sistema 

próprio, ou via e-mail da revista, o que não impede os autores de entrar em 

contato com a revista para ter notícias (as mesmas notícias que podem ser 

encontradas dentro do sistema duplo cego) sobre o andamento do processo 

de tramitação avaliativa de seu texto. 

 

Política anti-plágio 

Conforme a Resolução Interna nº 11/2020 do Conselho Executivo da 

Revista Educação e Filosofia, e anexo 6 de seu regimento interno resolve: 

 

Art. 1º. Os textos recebidos pela Revista Educação e Filosofia serão 

analisados por software anti-plágio no momento de sua submissão e da 

publicação. O relatório de análise obtido pelo programa será objeto de 

exame dos diretores de editoração. 

Art. 2º. Havendo constatação de plágio, o texto será imediatamente 

recusado. 

Art. 3º. Havendo constatação de auto plágio, a Revista obedecerá aos 

seguintes parâmetros: 

I. No caso de livros, capítulos de livros, artigos e textos de 

divulgação, poderá haver incidência de até 30% de auto 

plágio, excluindo-se do referido percentual as citações e 

referências. Se esse limite for ultrapassado, o artigo será 

recusado. 

II. No caso de textos já publicados em anais de eventos, será 

admissível uma incidência de 50% de auto plágio, excluindo-

se do referido percentual as citações e referências. Deverá 



 

1132  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.73, p. 1127-1133,  maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

ainda constar em nota a referência da primeira publicação. Se 

esse limite for ultrapassado, o artigo será recusado. 

III. No caso de textos que já estão disponíveis ao acesso público 

em repositórios de dissertações e teses, será admissível uma 

incidência de 70% de auto plágio, excluindo-se do referido 

percentual as citações e referências. Deverá ainda constar em 

nota a referência ao repositório. Se esse limite for 

ultrapassado, o artigo será recusado. 

Art. 4º. Todos os casos não previstos nesta resolução ou os fatores 

supervenientes serão examinados pelo Conselho Editorial da Revista 

Educação e Filosofia. 

Direito autoral e responsabilidade legal 

Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que poderão 

dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo constar a edição 

original (título original, Educação e Filosofia, volume, nº, páginas). 

Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 

autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu conteúdo à 

Revista ou à EDUFU. 

Exemplares do (s) autor(es) 

Cada trabalho publicado dará direito ao recebimento gratuito de dois 

exemplares do respectivo número da Revista, não sendo este quantum 

alterado no caso de contribuições enviadas conjuntamente por mais de um 

autor. 

 

 



 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1127-1133, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X  1133 

Contato 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil 

Página na Internet: www.seer.ufu.br 

Correio Eletrônico: revedfil@ufu.br 

Telefone: (55) (34) 3239-4252 

Exceções e casos omissos serão resolvidos pelo Conselho Editorial 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:revedfil@ufu.br


1134  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 1134,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1135-1141, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1135 

NORMS FOR SUBMISSIONS /  

GUIDELINES FOR AUTHORS 

 

 

Kind of Submissions 

Educação e Filosofia (Education and Philosophy) accepts original works 

for publication in the areas of Education and Philosophy by Brazilian and 

foreign authors who have a doctoral degree or are doctoral students. These 

works will be directed to the sections of articles, dossiers, reviews, 

translations, and interviews. Possible request for or acceptance of 

translations will be determined by the Editorial Board. 

 

The Educação e Filosofia journal receives and processes for publication 

only one original paper per author or co-author per edition. Authors and 

co-authors, whether Brazilian or non-Brazilian, must have a doctoral 

degree or be doctoral students. 

 

Languages 

Educação e Filosofia publishes in Portuguese, English, Spanish, French, 

Italian, and German. 

 

Identification of author(s) 

The file that contains the work to be evaluated may not have any 

identification of the (co) author(s) or any manner of self-reference. 

A separate file (as a supplementary document: step 4 of the submission 

process) must contain the following information: the title of the work; the 

full name of the author or, if it be the case, of the main author and of the 

coauthor(s), with information on the highest academic qualification 

achieved and a description of the institution from which it was obtained; a 

description of current professional occupation and affiliation; the link for 

access to the author(s) profile(s) on the Lattes and Orcid platforms; and 

full address for contact, as shown in the example below: 

                                                                                                             

  



1136  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1135-1141, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Example: The Paradigmatic Question of Research in Philosophy of 

Education. João Brasileiro da Silva. Doctor in Education: History and 

Philosophy of Education by the Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo. Professor of Philosophy of Education in the Pedagogy Course at the 

Universidade Federal de Uberlândia. CV: 

http://lattes.cnpq.br/19f7e0729x3x9fx5. https://orcid.org/0sx0-0ss2-1xls-

7xk1. Address: Rua Afonso Pena, nº 99, apto. 9999, Bairro Brasil, 

Uberlândia, Minas Gerais, Brazil. CEP: 22.222.222. Telephone: (34) 3333-

3333. Fax: (34) 5555-5555. E-mail: joaob_silva@xxxx.com.br 

All authors and co-authors should have knowledge of the submission and 

be registered at the time of submission. Inclusions of co-authors are not 

accepted while the submitted document is being processed. 

 

Presentation of original manuscripts 

Material is to be submitted on the electronic page of the journal at the 

following address: www.seer.ufu.br. 

 

Manuscripts should be submitted without identifying the author or authors, 

either in the body of the text or in the properties of the electronic file, to 

ensure the integrity of blind peer review. Manuscripts are to be sent in a 

recent version of Microsoft Office Word. To that end, authors should 

remove names from the text, replacing them with "Author" and the year in 

references and footnotes, instead of author names, article title, etc. 

 

In Microsoft Office Word documents, the author identification should be 

removed from the properties of the electronic file (in the File > Properties 

menu), accessing through "File", on the main menu, and clicking in 

sequence on File >, Save As... >, Tools (or Options on MacBook) >, 

Security Options... >, Remove personal information from file upon saving 

>, OK >, Save. 

 

Configuration of manuscripts should be A4 paper size, with 1.5 line 

spacing, fully justified text, and Times New Roman font size 11. Indented 

http://www.seer.ufu.br/


Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1135-1141, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1137 

quotes should use font size 10, be single spaced, and have indentation of 4 

pts. Abstracts should use Times New Roman font size 10, with 1.15 line 

spacing, and fully justified text. References should be in Times New 

Roman font size 11, with fully justified text, single spacing, and skipping 

one space between each reference. 

 

The texts should contain three abstracts with 1.15 line spacing, fully 

justified text, and Times New Roman font size 10. Abstracts must be 

written in Portuguese and English; a third abstract may be in Spanish, 

French, Italian, or the language of the author. Each abstract should have a 

minimum of 100 and a maximum of 200 words. Authors should also 

provide from three to five keywords in the respective languages. 

 

Texts should contain a title (same configuration as the abstracts) in three 

languages; titles must be in Portuguese and English and the third title in 

the same language as the third abstract. 

 

Original texts should have the following lengths 15 to 40 pages for articles, 

up to 15 pages for reviews, 15 to 40 pages for interviews, and translations 

in accordance with the original text. 

 

It is prohibited for an author to submit a text to the Educação e Filosofia 

journal and to another periodical at the same time, under penalty of non-

acceptance of future contributions. 

 

Illustrations 

Illustrations (photos, tables, and figures), when absolutely indispensable, 

should be of good quality, preferentially in black and white, accompanied 

by respective captions. 

 

 

 



1138  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1135-1141, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

Specific guidelines for sending submissions related to research 

involving human beings 

Articles that communicate results of research with content connected with 

the terms of the Regulatory Guidelines and Standards for Research 

Involving Human Beings (Diretrizes e Normas Regulamentadoras de 

Pesquisas Envolvendo Seres Humanos - Resolução 196/96, de 10 de 

outubro de 1996, of the Conselho Nacional de Saúde) and complementary 

standards must attach, with the submission, the research protocol duly 

reviewed by the legally constituted ethics in research committee showing 

the research has been approved and, when necessary, approval by the 

National Committee of Ethics in Research (Comissão Nacional de Ética 

em Pesquisa - CONEP/MS). 

 

Articles submitted from outside of Brazil that communicate results of 

research involving human beings must follow the standards regarding 

ethical questions in research in effect in the country of the institution with 

which the author is affiliated, or the main author in the case of a collective 

publication. 

 

Bibliographical references 

References should contain at least the authors and texts cited in the work 

and should be presented at the end of the text in alphabetical order, 

following the updated norms of the ABNT or other consistent system 

recognized by the international scientific community. Submissions that do 

not contain such bibliographical references or that present them in an 

incorrect manner will not be considered for examination and publication. 

 

Footnotes 

Footnotes, when used, should be numbered and inserted in Word for 

Windows and appear at the foot of the page in Times New Roman font 

size 9, with fully justified margins. 

 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1135-1141, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1139 

Evaluation of texts 

Original texts will be evaluated anonymously by specialists, whose views 

will be immediately communicated to the author(s). Rejected originals will 

not be returned. All material destined for publication delivered to and 

already approved by the journal cannot be withdrawn by the author 

without previous authorization by the Editorial Board. The journal reserves 

the right to perform some steps of processing (evaluation, review) through 

its own system or through e-mail of the journal, but this does not impede 

authors from contacting the journal (the same information that can be 

found within the double-blind system) regarding the progress of the 

evaluation procedures of their texts. 

 

Anti-plagiarism policy 

According to Resolução Interna nº 11/2020 of the Executive Board of the 

Educação e Filosofia journal, and annex 6 of its internal regulations, it is 

determined: 

 

Art. 1. Texts received by the Educação e Filosofia journal will be analyzed 

by anti-plagiarism software at the time of submission and publication. The 

report of analysis obtained by the program will be the object of 

examination of publishing directors. 

 

Art. 2. If plagiarism is confirmed, the text will immediately be rejected. 

 

Art. 3. If self-plagiarism is confirmed, the journal will observe the 

following parameters: 

 

I. In the case of books, book chapters, articles, and 

communications, up to 30% self-plagiarism is permissible, 

excluding quotes and references from said percentage. If this 

limit is exceeded, the article will be rejected. 

II. In the case of texts already published in annals of events, up 

to 50% self-plagiarism is permissible, excluding quotes and 



1140  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1135-1141, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

references from said percentage. A note making reference to 

the first publication should also appear. If this limit is 

exceeded, the article will be rejected. 

III. In the case of texts that are already available for public access 

in repositories of theses and dissertations, up to 70% self-

plagiarism is permissible, excluding quotes and references 

from said percentage. A note making reference to the 

repository should also appear. If this limit is exceeded, the 

article will be rejected. 

 

Art. 4. All cases not foreseen in this resolution or unanticipated factors will 

be examined by the Editorial Board of the Educação e Filosofia journal. 

 

Copyright and legal responsibility 

The works published are the property of their authors, who can make use 

of them for later publications, always citing the original publication 

(original title, Educação e Filosofia, volume, no., pages). 

 

All the articles of this journal are wholly the responsibility of their authors; 

the journal and/or EDUFU are exempt from legal responsibility for their 

content. 

 

Complementary issues 

Each work published will give the author the right to receive two copies of 

the respective issue of the journal free of charge. This number of copies is 

the same in the case of a contribution made together by more than one 

author. 

 

 

 

 

 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1135-1141, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1141 

Contact 

Universidade Federal de Uberlândia 

Revista Educação e Filosofia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 

Campus Santa Mônica 

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brazil 

On Internet: www.seer.ufu.br 

E-mail: revedfil@ufu.br 

Telephone: (55) (34) 3239-4252 

Exceptions and cases not dealt with here will be resolved by the Editorial 

Board. 

  

http://www.seer.ufu.br/
mailto:revedfil@ufu.br


1142  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 1142,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1143-1147, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1143 

 

NORMES POUR ENVOYER DES 

COLLABORATIONS/ 

LIGNES DIRECTRICES POUR LES AUTEURS 
 

 

Nature des collaborations 

La Revue Éducation et Philosophie accepte pour publication des 

travaux originaux dans les domaines de l'éducation et de la 

philosophie d'auteurs brésiliens et étrangers, doctorants et docteurs, 

sous forme d'articles, des dossiers, des critiques, des traductions et 

d'interviews. 

 

Le comité de rédaction, accepte ou demande, éventuellement, des 

traductions. La revue Educação e Filosofia ne reçoit et ne traite 

qu'un seul texte par auteur ou co-auteur la fois. 

 

Idiomes 

 

La Revue Éducation et Philosophie publie en portugais, en allemand, 

en espagnol, en français, en anglais et en italien. 

 

L'Identification de l'auteur(s) 

 

Le travail qui devra être évalué ne doit contenir aucune mention de 

l'auteur de manière directe ou indirecte (auto-référence dans les 

fichiers joints ou archives envoyées). A l'étape quatre du processus 

d'inscription, l'auteur devra présenter un document supplémentaire ( 

part), en précisant le titre de l'article ainsi que le nom et prénom de 

l'auteur principal et/ou des éventuels coauteurs de cette contribution 

                                                                                                             

  



1144  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1143-1147, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

décrivant son status professionnel, son adresse (pour l'éventuel 

contact) et les renseignements relatifs la qualification académique la 

plus haute constant le nom de l'institution ayant délivré son diplôme. 

On cite par exemple: 

 

La Question paradigmatique de la recherche en philosophie de 

l'éducation – Monsieur João Brasileiro da Silva - professeur de 

philosophie de l'éducation du cours de pédagogie de l'Université de 

Paris. Docteur en philosophie de l'Éducation par l'Université de Paris 

IV – Paris - Fr. Adresse complète: 99, Rue d'Alsace - 25000 

Besançon - FRANCE. Téléphone: fixe: 0033-03.81.44.11.52 - 

portable - 0033.6.87.88.12.10 - Fax - 0033. 03.44.52.52.66 

adresse mail : joaob_silva@xxxx.com.br. 

 

Tous les auteurs et co-auteurs doivent être informés et enregistrés au 

moment de la soumission. Inclusions d' coauteurs ne sont pas 

acceptées lors de la procédure d'évaluation du document présenté. 

 

Présentation des originaux 

 

L'envoi des textes se fait l'adresse de la Revue Éducation et 

Philosophie : www.seer.ufu.br. 

 

Le texte doit être envoyé sans l'identification de l'auteur saisit en 

version récente du logiciel WORD FOR WINDOWS. 

 

Le texte doit être présenté en format, A-4, en double interligne, 

justifié, et taille de police 12. 

 

Le texte soumis doit être accompagné de trois résumés: le premier 

http://www.seer.ufu.br/


Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1143-1147, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1145 

en portugais, le second en anglais, le troisième soit en espagnol, soit 

en français, soit dans la langue de l'auteur. Chaque résumé doit 

contenir entre 100 et 200 mots, et indiquer 3 a 5 mots-clés. 

 

Le texte doit être précédé par le titre en trois langues: en portugais, 

en anglais, et dans la langue du troisième résumé. 

 

La longueur maximale des travaux (des articles, des entretiens, et 

des traductions) est limitée 30 pages; les comptes rendus 8 pages. 

 

La Revue Education et Philosophie exige exclusivité pour 

l'évaluation des travaux que lui sont présentés. L'auteur ne doit pas, 

la fois, les envoyer un autre périodique. S'il y a irrespect cette 

norme, la Revue Education et Philosophie n'acceptera plus de 

contributions de cet auteur. 

 

Illustrations 

 

Les illustrations (photos, tableaux et graphiques), si elles sont 

absolument indispensables, devront être de très bonne qualité, de 

préférence, en noir et blanc et accompagnées des sous titres et 

légendes. 

 

Orientations spécifiques pour envoyer des collaborations 

concernant des recherches sur les « êtres humains.» 

 

Les articles de recherche en provenance des pays étrangers qui 

communiquent des conclusions propos des êtres humains, devront 

respecter les normes étiques en vigueur du pays o¹ se situe 

l'institution laquelle les chercheurs sont rattachés. Cet engagement 



1146  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1143-1147, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

moral concerne l'auteur de l'article ou, l'auteur principal, dans le cas 

d'une publication collective. 

 

 

 

Références bibliographiques 

 

Les références bibliographiques devront contenir, au minimum, les 

noms des auteurs et des textes cités dans le travail. Ces données 

devront être présentées la fin du travail, par ordre alphabétique, 

obéissant aux normes en vigueur de l'ABNT ou d'un autre système 

cohérent et reconnu par la communauté scientifique internationale. 

 

Notes de bas de page 

 

Les notes doivent appara®tre en bas de la page et être numérotées et 

mises jour par WORDS FOR WINDOWS. 

 

Évaluation des textes 

 

Les textes seront évalués, anonymement, par des spécialistes dont le 

rapport sera, immédiatement, communiqué ou aux auteur(s). 

Les originaux refusés ne seront pas rendus aux auteurs. Le matériel 

déj envoyé, étant approuvé pour publication dans la Revue, ne 

pourra pas être retiré sans l'autorisation du Conseil d'édition de la 

Revue. 

 

Droits d'auteur 

 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 1143-1147, maio/ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X   1147 

Les travaux publiés restent la propriété des auteurs: pour de futures 

publications ou citations de ce travail il faudra, nécessairement, citer 

l'édition de la Revue Éducation et Philosophie en indiquant le titre 

original, le numéro de la revue et les pages. 

L'auteur ou/ et des coauteurs se responsabilisent totalement pour le 

contenu de leurs articles. En cas litigieux, la Revue et L'Edufu n'y 

répondent aucunement. 

 

 

 

Exemplaires des auteurs 

Chaque travail publié donnera droit deux exemplaires du numéro 

respectif de la revue Éducation et Philosophie indépendamment du 

nombre d'auteurs. 

 

Contact 

Revue Éducation et Philosophie 

Université Fédérale d'Uberlândia 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131  

Campus Santa Mônica  

38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil 

Page sur L' Internet: www.seer.ufu.br 

 Adresse électronique: revedfil@ufu.br  

Téléphone: (55) (34) 3239-4252 

Les exceptions seront considérées et résolues par le Conseil 

d'Édition. 

 

http://www.seer.ufu.br/
mailto:revedfil@ufu.br


1148  Educação e Filosofia, Uberlândia, v.35, n.74, p. 1148,  mai./ago. 2021. ISSN Eletrônico 1982-596X 

 

                                                                                                              

  



Artigos
Para uma crítica da objetividade no monitoramento da qualidade da educação básica no Brasil 
Abelardo Bento Araújo 

Especificidades e usos da noção de signo em Arqueologia do Saber
Erenildo João Carlos 

Epistemologia de fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em educação
Damião Bezerra Oliveira
Raphael Carmesin Gomes

Ainda assim, a docência... Experiências formativas e reafirmação da escolha pelo magistério 
Lorene dos Santos 
Admir Soares de Almeida Júnior
José Ângelo Gariglio

O ensino de filosofia para/com crianças: uma revisão sistemática da literatura
Williams Nunes da Cunha Junior
Isabel Ferreira Freitas
Vanessa do Rêgo Ferreira

Elementos para uma psicopedagogia da cultura digital 
Marcus Vinicius de Souza Nunes

A potencialidade na filosofia da educação antiga e medieval
Lais Boveto
Terezinha Oliveira

Ensino de filosofia: notas sobre o campo e sua constituição   
Augusto Rodrigues
Rodrigo Pelloso Gelamo

Nietzsche e seu olhar sobre os estabelecimentos de ensino alemães como reflexo da cultura moderna 
Abraão Lincoln Ferreira Costa 

O estatuto da ideia de Filosofia Primeira na Fenomenologia de Husserl 
Marcelo Rosa Vieira

A filosofia na Pedagogia do Oprimido 
João Wilson Sobral Santos 

Dossiê Colóquio Medieval

Apresentação do Dossiê Colóquio Medieval
Anselmo Tadeu Ferreira 

A filosofia na primeira universidade da América Latina (Universidad de San Marcos 1551) 
Alfredo Culleton 

É a metafísica uma ciência a priori ou a posteriori? Suárez e a fundamentação da metafísica
César Ribas Cezar

Lógica, formação escolar e filosofia entre os jesuítas 
Fábio Baltazar Nascimento Júnior

Suárez y la Filosofía Moderna
Giannina Burlando

Corpus Paraensis
Lúcio Álvaro Marques

Obituário
Obituário: Jakob Hans Josef Schneider
Stéfano Paschoal
Lucas Nogueira Borges

E
D

U
C

A
Ç

Ã
O

 E
 FILO

SO
FIA

Volume 35 . Número 74 . Maio/Ago. 2021

ISSN Impresso: 0102-6801  
ISSN Eletrônico: 1982-596X

Vol. 35 . N
. 74 . M

aio/A
go. 2021


