
. 
.

V
o

l. 31 
N

. 62 
 M

ai./
A

g
o

. 2017
E

D
U

C
A

Ç
Ã

O
 E

 F
IL

O
S

O
F

IA

EDUCAÇÃO E
FILOSOFIA

. .Volume 31 Número 62  Mai./Ago. 2017

ISSN Impresso: 0102-6801  
ISSN Eletrônico: 1982-596X

Artigos
Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault e Nietzsche 
Bruno Gonçalves Borges, Sérgio Pereira da Silva 

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno 
Robson Loureiro, Sandra Soares Della Fonte, Tamiris Souza de Oliveira 

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no Jardim de Infância 
Magda Costa Carvalho, Ana Isabel Santos, Renata Sequeira

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire
Alexandra Coelho Pena 

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição
Gustavo Chataignier 

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais 
Carlos Velázquez Rueda 

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores
Vanessa Caldeira Leite, Maria Manuela Alves Garcia 

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica 
Lucia Palpacelli 

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología en la actualidad 
Edna Maria Magalhães do Nascimento 

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo dos diálogos de Platão 
Guilherme da Costa Assunção Cecílio 

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão 
Sandro de Castro Pitano 

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo 
Suze Oliveira Piza

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo 
Gionara Tauchen, Altair Alberto Fávero, André Martins Alvarenga 

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 
Flávia Santos da Silva, Marcio Chaves-Tannús 

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser
Roberto Goto 

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana 
Rocco Lacorte 

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur 
Josélia Ribeiro Fonseca 

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições da filosofia da 
diferença de Gilles Deleuze 
Silvia Ester Orrú 

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?
Francesca Eustacchi 

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto cosmopolita
Leno Francisco Danner 

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem
Daiane Eccel, Marlene de Souza Dozol 

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos
Rómina Mello Laranjeira

c
ia
n
o
m
a
g
e
n
ta
a
m
a
re
lo
p
re
to

_
F

2
 s

o
ln

a
1
2
5

c
ia
n
o
m
a
g
e
n
ta
a
m
a
re
lo
p
re
to

_
F

2
 s

o
ln

a
4
2
5



EDUCAÇÃO E FILOSOFIA
Revista quadrimestral de investigação e difusão filosófica e educacional

ISSN Impresso: 0102-6801 / ISSN Eletrônico: 1982-596X
Volume 31 Número 62 - 2017

DIRETORIA
Diretor Geral: Marcos César Seneda
Secretária Geral: Valéria Aparecida Dias Lacerda de Resende
Diretores de Editoração: Márcio Danelon e Aléxia de Pádua Franco (Educação); Anselmo Tadeu Ferreira e Humberto Aparecido de Oliveira Guido (Filosofia)
Diretores de Divulgação: Raquel Discini de Campos (Educação) e Dennys Garcia Xavier (Filosofia)

Conselho Editorial
Aléxia Pádua Franco – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Anselmo Tadeu Ferreira – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Antônio Joaquim Severino – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Bernadete Angelina Gatti – PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
Betânia Leite Ramalho – UFRN (Natal – RN, Brasil)
Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento – PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
Carlos Roberto Jamil Cury – UFMG (Belo Horizonte – MG, Brasil)
Denice Bárbara Catani – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Dennys Garcia Xavier (Filosofia)
Dermeval Saviani – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Dietmar K. Pfeiffer – Universität Münster (Münster, Alemanha)
Enrico Nuzzo – Universitá di Salerno (Fisciano – SA, Itália)
Fernando Luis González – UniCEUB (Brasilia – DF, Brasil)

Conselho Consultivo
Álvaro Luiz Montenegro Valls – UNISINOS (São Leopoldo – RS, Brasil)
André Luis Mota Itaparica – UFRB (Cachoeira – BA, Brasil)
Antônio Bosco de Lima – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Décio Gatti Júnior – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Décio Krause – UFSC (Florianópolis – SC, Brasil)
Diana Gonçalves Vidal – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Ernani Pinheiro Chaves – UFPA (Pará − PA, Brasil)
Eurize Caldas Pessanha – UFMS (Campo Grande − MS, Brasil)
Fabrizio Lomonaco – Università degli Studi di Napoli “Federico II” (Napoli, Itália)
Geraldo Inácio Filho – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Hélio Rebello – UNESP (Assis – SP, Brasil)
Jairo de Araújo Lopes – PUCCAMP (Campinas – SP, Brasil)
Janete Bolite Frant – PUC-SP (São Paulo − SP, Brasil)
Jeanne-Marie Gagnebin de Bons – UNICAMP/ PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
José Claudinei Lombardi – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
José Gonçalves Gondra – UERJ (Rio de Janeiro – RJ, Brasil)
José Gonzalo Armijos Palácio  – UFG (Goiânia – GO, Brasil)
José Nicolau Heck  – UFG/UCG (Goiânia – GO, Brasil)
Laurence Renault – Universidade de Paris – Sorbonne – PARIS IV (Paris, França)

Assessoria Técnica: Lília Alves de Oliveira    
Revisão: Carina Diniz Nascimento 
Estagiários: Laís Oliveira Rios / Lucas Guerrezi Derze Marques

Endereço para assinaturas e colaborações:
Universidade Federal de Uberlândia
Revista Educação e Filosofia
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131
Campus Santa Mônica
38400-902 – Uberlândia – Minas Gerais – Brasil

A Revista aceita permuta / Wir bitten um Austausch
We ask for exchange / On demande l’échange / Rogamos canje

“Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade 
de seus autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal 
sobre seu conteúdo à Revista ou à Edufu”.

Fernando Rey Puente – UFMG (Belo Horizonte – MG, Brasil)
Humberto A. Oliveira Guido – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Justino Pereira de Magalhães – Universidade de Lisboa (Lisboa, Portugal)
Lucas Angioni – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Luiz Benedicto Lacerda Orlandi – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Marcelo Perine – PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
Márcio Danelon – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Marcos César Seneda – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Maria Eugênia Castanho – PUC-CAMP (Campinas – SP, Brasil)
Raquel Discini de Campos – UFU (Uberlândia − MG, Brasil)
Raúl Fornet-Betancourt – Missionswissenschaftliches Institut Missio e.V. (Aachen, Alemanha)
Tiago Adão Lara – CES – JF (Juiz de Fora – MG, Brasil)
Valéria Aparecida Dias Lacerda de Resende – UFU (Uberlândia − MG, Brasil)

Leandro de Lajonquiére – USP (São Paulo – SP,  Brasil)
Lucíola Licínio de C. P. dos Santos – UFMG (Belo Horizonte – MG, Brasil)
Marcelo Dascal  – Tel-Aviv University (Tel-Aviv, Israel)
Marcelo Esteban Coniglio – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Marcio Chaves-Tannús – UFU (Uberlândia – MG, Brasil) 
Marcos Lutz Müller – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Maria Helena Câmara Bastos – PUC-RS (Rio Grande do Sul – RS, Brasil)
Maria Isabel de Magalhães Papaterra Limongi – UFPR (Curitiba – PR, Brasil)
Marta Maria Chagas de Carvalho – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Marta Maria de Araújo – UFRN (Natal – RN, Brasil)
Newton Carneiro Affonso da Costa – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Pablo Gentili – UERJ (Rio de Janeiro – RJ, Brasil)
Salma Tannús Muchail – PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
Sueli Mazzilli – Unisantos (Santos – SP, Brasil)
Wagner Rodrigues Valente – UNIFESP (Garulhos – SP, Brasil)
Walter Alexandre Carnielli – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Walter Matias Lima – UFAL (Maceió – Al, Brasil)
Wojciech Starzynski – Academia Polonesa de Ciências (Varsóvia, Polônia)

Capa: Saulo Humberto Devós Ferreira
Diagramação: Luis Frederico Serraglia / Gráfica UFU
Impressão: Gráfica UFU
Tiragem desta edição: 400 exemplares

Contato:
www.seer.ufu.br / revedfil@ufu.br / (55) (34) 3239-4252

Universidade Federal de Uberlândia
Reitor: Valder Steffen Júnior | Vice-reitor: Orlando César Mantese

Edufu – Editora da Universidade Federal de Uberlândia
Direção: Guillherme Fromm

 Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – Sala 1 A
Cep: 38400-902 Uberlândia – Minas Gerais
Tel: (34) 3239-4293 (Editora) | (34) 3239-4514 (Livraria)

VERSO CAPA educação e filosofia

www.edufu.ufu.br |livraria@ufu.br



Educação e Filosofia

ISSN Impresso: 0102-6801
ISSN Eletrônico: 1982-596X

Educação e Filosofia Uberlândia v.31 n.62 p.653-1314 mai./ago. 2017



Às casas editoras: serão feitas recensões ou estudos críticos das obras como interesse filosófico 
ou educacional que nos forem enviadas, cuja remessa seja de, no mínimo, dois exemplares.

Na die Verleger: Bücher philosophischen oder pädagogischen Inhalts warden rezensiert, falls 
wir mindestens zwei Exemplare je Titel erhalten.

To the publishers: there will be census or critical studies of the works with philosophical or 
educational interest which at least two copies are sent to us.

Aux Editeurs: la Revue fera des comptes rendus ou des notes critiques des oeuvres, don’t 
l’intérêt soit philosophique ou éducationnel, par l’envoi de deux exemplaires de ces oeuvres.

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais espon-
taneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores.

REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA, v.31 – n.62 – mai./ago. 2017.
Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Educação, Instituto de Filosofia, 
Programa de Pós-Graduação em Educação e Programa de Pós-Graduação em Filosofia.

Quadrimestral 

	    ISSN Impresso: 0102-6801	 ISSN Eletrônico: 1982-596X

1. Educação. 2. Filosofia I – Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Edu-
cação, Instituto de Filosofia, Programa de Pós-Graduação em Educação e Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia.

CDU 37 + 1

Biblioteca da UFU

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA
Reitor: Valder Steffen Júnior
Vice-reitor: Orlando César Mantese

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia
Direção: Guilherme Fromm
Av.João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A 
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria]
www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br



Educação e Filosofia
Revista Quadrimestral da Faculdade de Educação (FACED) e do Instituto de Filo-

sofia (IFILO). Associada ao Programa de Pós-Graduação em Educação e ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia (UFU).

Volume 31, Número 62 -  mai./ago. - 2017

SUMÁRIO

Editorial
	 Aléxia Pádua Franco...................................................................665

Artigos

	 Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas 
contribuições de Foucault e Nietzsche............................................669

	 Bruno Gonçalves Borges
	 Sérgio Pereira da Silva

	 Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética 
de Theodor Adorno.......................................................................695

	 Robson Loureiro
	 Sandra Soares Della Fonte
	 Tamiris Souza de Oliveira

	 Os diagramas de Venn como recurso filosófico no Jardim de 
Infância.........................................................................................727

	 Magda Costa Carvalho
	 Ana Isabel Santos
	 Renata Sequeira



	 Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin 
Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire...........................................751.
Alexandra Coelho Pena

	 Educação pela contingência – o não idêntico no seio da    
instituição.....................................................................................783	
Gustavo Chataignier

	 Educar em Si: variações sobre o tema das competências 
socioemocionais........................................................................... 811

	 Carlos Velázquez Rueda

	 Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação 
inicial de professores....................................................................833	
Vanessa Caldeira Leite

	 Maria Manuela Alves Garcia

	 L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un 
dialogo protrettico sulla protrettica..............................................865

	 Lucia Palpacelli

	 La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para 
una epistemología en la actualidad......................................................909

	 Edna Maria Magalhães do Nascimento

	 A função da imitação no projeto educativo da República e a 
questão do estilo imitativo dos diálogos de Platão...................943

	 Guilherme da Costa Assunção Cecílio 

	 Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a 
cidadania em questão...................................................................959

	 Sandro de Castro Pitano

	 O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no 
Brasil contemporâneo...................................................................985

	 Suze Oliveira Piza



	 Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento             
complexo.................................................................................... 1011

	 Gionara Tauchen
	 Altair Alberto Fávero
	 André Martins Alvarenga

	 A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de             
Aristóteles..................................................................................1033

	 Flávia Santos da Silva, Marcio Chaves-Tannús

	 Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser........................1055	
Roberto Goto

	 Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura 
gramsciana..................................................................................1089

	 Rocco Lacorte

	 “Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural 
na filosofia de Ricoeur................................................................ 1111

	 Josélia Ribeiro Fonseca

	 Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do 
século XXI: contribuições da filosofia da diferença de Gilles 
Deleuze....................................................................................... 1127

	 Silvia Ester Orrú

	 Protagora e Gorgia: maestri di virtù?......................................... 1159	
Francesca Eustacchi

	 Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como 
critério normativo e projeto cosmopolita................................... 1191

	 Leno Francisco Danner

	 Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do 
homem........................................................................................1227

	 Daiane Eccel 
	 Marlene de Souza Dozol

	 Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação 
de adultos...................................................................................1249

	 Rómina Mello Laranjeira



Formas de distribuição

	 Permutas nacionais ....................................................................1283	
Permutas internacionais .............................................................1287

	 Doações nacionais......................................................................1292
	 Doações internacionais...............................................................1293

Indexação em Repertórios..............................................................................1295
Normas
	 Normas para envio de colaborações...........................................1299
	 Norms for submissions...............................................................1304
	 Normes pour envoyer des collaborations...................................1308
	 Ficha de Assinatura..................................................................1313



Educação e Filosofia
Quarterly basis journal of the School of Education (Faculdade de Educação - FACED) and the 
Institute of Philosophy (Instituto de Filosofia - IFILO). Associated with the Graduate Studies 
Program in Education and the Graduate Studies Program in Philosophy of the Universidade 

Federal de Uberlândia (UFU) (Federal University of Uberlandia).

Volume 31, Issue 62 - mai./ago. - 2017

CONTENTS

Editorial
	 Aléxia Pádua Franco...................................................................665

Artigos

	 Evaluation, exams and powers: the “docimology” from some Foucault 
and Nietzsche’s contributions.........................................................669

	 Bruno Gonçalves Borges
	 Sérgio Pereira da Silva

	 Catharsis and education of senses: the contribution of aesthetic 
philosophy of Theodor Adorno....................................................695

	 Robson Loureiro
	 Sandra Soares Della Fonte
	 Tamiris Souza de Oliveira

	 Venn diagrams as a philosophical resource in                
kindergarten..................................................................................727

	 Magda Costa Carvalho
	 Ana Isabel Santos
	 Renata Sequeira



	 Dialogue, alterity and ethical action in education: a meeting between 
Martin Buber, Mikhail Bakhtin and Paulo Freire............................751

	 Alexandra Coelho Pena

	 Education by contigency - the non-identical within the            
institution......................................................................................783

	 Gustavo Chataignier

	 Education symphony: variations on the theme of socio-emotional 
competences................................................................................. 811

	 Carlos Velázquez Rueda

	 Self writing and ethical work of a supervised practice in initial 
teacher education..........................................................................833

	 Vanessa Caldeira Leite
	 Maria Manuela Alves Garcia

	 Plato’s Euthydemus: an invitation to philosophy and virtue. A 
protreptic dialogue on protrepsis..................................................865

	 Lucia Palpacelli

	 The naturalistic and realistic philosophy of John Dewey: contributions 
to contemporary epistemology............................................................909

	 Edna Maria Magalhães do Nascimento

	 The role of imitation in the Republic’s educational project and 
the question of the imitative style of Plato’s dialogues...........943

	 Guilherme da Costa Assunção Cecílio 

	 The foundations of popular education and its formative horizon: 
citizenship in question..................................................................959

	 Sandro de Castro Pitano

	 The practice of reproducing theories: creating and teaching 
Philosophy in contemporary Brazil..............................................985

	 Suze Oliveira Piza



	 Interdisciplinarity: from simplification to opening.................... 1011
	 Gionara Tauchen
	 Altair Alberto Fávero
	 André Martins Alvarenga

	 Benveniste’s interpretation about Aristotle’s Categories...........1033	
Flávia Santos da Silva, Marcio Chaves-Tannús

	 A negative ontology of the individual in Althusser work.................1055
	 Roberto Goto

	 Notes on language and politics in Dante. A gramscian          
reading........................................................................................1089

	 Rocco Lacorte

	 “Person”, a mediatized self: an educational and multicultural 
reflection in the philosophy of Ricoeur...................................... 1111

	 Josélia Ribeiro Fonseca

	 Possibilities to(re)invent the inclusion for the apprentices from the 
21st. century: contributions of Gilles Deleuze’s philosophy of the 
difference.................................................................................... 1127

	 Silvia Ester Orrú

	 Protagoras and gorgias: masters of virtue?................................ 1159	
Francesca Eustacchi

	 Which heritage of modernity? A critic to universalism as normative 
criteria and cosmopolitan project............................................... 1191

	 Leno Francisco Danner

	 Rousseau and Schiller: elements for a aesthetic education of       
man.............................................................................................1227

	 Daiane Eccel 
	 Marlene de Souza Dozol

	 Trajectories, memories and legitimation of literate lifes in adult 
education....................................................................................1249

	 Rómina Mello Laranjeira



Manners of distribution

	 Exchanges with Brazilian periodicals .......................................1283
	 Exchanges with international periodicals ..................................1287
	 Brazilian donations.....................................................................1292
	 International donations...............................................................1293

Indexation in repertories................................................................................1295

Normas
	 Normas para envio de colaborações...........................................1299
	 Norms for submissions...............................................................1304
	 Normes pour envoyer des collaborations...................................1308

Subscription Form..........................................................................................1313
	



MISSÃO POLÍTICA E EDITORIAL

A Revista Educação e Filosofia tem como propósito o incentivo à 
investigação e ao debate acadêmico acerca da educação e da filosofia 
em seus diversos aspectos, prestando-se como um instrumento de divul-
gação do conhecimento, especialmente dessas duas áreas, sendo, pois, 
objetivos da Revista:

I – Divulgar pesquisas e textos de caráter científico e didático nas 
áreas de Educação e Filosofia;

II – Manter relacionamento acadêmico interdisciplinar entre as 
Unidades Acadêmicas da UFU;

III – Aumentar o intercâmbio com outras instituições nacionais e 
internacionais.

 

POLITICAL AND EDITORIAL MISSION

The journal Educação e filosofia aims to stimulate scientific inves-
tigation and academic debate concerning education and philosophy in 
their various aspects, serving as an instrument for diffusion of knowledge, 
especially for this both areas, being thus this journal’s proposals: 

I – to publish research results and texts of scientific and didactic 
character in Education and Philosophy areas;

II – maintain academic interdisciplinary relationship between Ac-
ademic Unities of Universidade Federal de Uberlândia;

III – improve exchange with other national and international institutions. 





Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-668, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 665

Editorial 

Ao publicar o número 62 do volume 31 da Revista Educação e Filoso-
fia, os membros do Conselho editorial vinculados ao Instituto de Filosofia e 
Faculdade de Educação da Universidade Federal de Uberlândia mantêm seu 
compromisso em contribuir para os debates acadêmicos nas áreas de Educa-
ção e de Filosofia, e com a socialização e circulação de pesquisas e reflexões 
desenvolvidas em diferentes regiões do Brasil e do mundo. Neste número, 
publicamos 22 artigos elaborados por pesquisadores de Universidades do 
Distrito Federal, dos estados brasileiros de Rondônia, Piauí, Ceará, Espírito 
Santo, Minas Gerais, Rio de Janeiro, São Paulo, Santa Catarina, Rio Grande 
do Sul, e de outros países como México, Moçambique, Portugal, França, 
Itália. Pesquisadores que discutem questões contemporâneas por meio do 
diálogo com ideias e pensadores de diferentes períodos da História: Platão, 
Aristóteles, Santo Agostinho, Dante, Rousseau, Schiller, Hegel, John Venn, 
Jung, Nietzsche, Gramsci, Mikhail Bakhtin, Martin Buber, Theodor Adorno, 
John Dewey, Althusser, Émile Benveniste, Foucault, Gilles Deleuze, Paul 
Ricouer, Jürgen Habermas, e o patrono da educação brasileira – Paulo Freire. 

Para começar, apresentamos o artigo Avaliação, exames e poderes: a 
“docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault e de Nietzsche, 
em que Bruno Gonçalves Borges e Sérgio Pereira da Silva refletem sobre as 
questões: o discurso pretensamente “progressista”, em torno de um exame 
agora processual supera ou mantém a dinâmica das avaliações autoritárias e 
disciplinadoras que apostam no “bem avaliar” como modulação dos sujeitos 
aos dispositivos, ao mesmo tempo em que age sobre a individualidade de 
cada um, como a “docimologia” propôs? Induzem ou castram a criatividade, 
a liberdade e a vontade de aprender no educando? Robson Loureiro, Sandra 
Soares Della Fonte e Tamiris Souza de Oliveira, em Catarse e educação dos 
sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno, com base 
na categoria catarse de Theodor Adorno, debatem sobre formação estético-
cultural e apropriação crítica dos produtos da indústria cultural no espaço 
escolar. Em Os diagramas de Veen como recurso filosófico no jardimde 
infância, Magda Costa Carvalho, Ana Isabel Santos, Renata Sequeira ana-
lisam a exequibilidade do recurso lógico dos diagramas de Veen, no âmbito 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-668, mai./ago. 2017. issn 0102-6801666

da educação pré-escolar, em termos de formação do pensamento. Alexandra 
Coelho Pena, no artigo Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um 
encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire, reflete sobre 
as aproximações entre esses autores da filosofia do diálogo, que viveram a 
experiência do exílio e da perseguição política e religiosa e atribuíram, assim, 
novos significados aos temas do encontro, da escuta e da responsabilidade. 
Em Educação pela contingência — o não idêntico no seio da instituição, 
Gustavo Chataignier, com base em conceitos desenvolvidos por Althusser, 
Hegel e Adorno, problematiza a educação na formação das subjetividades 
enquanto um locus privilegiado de reflexão da sociedade sobre si mesma. 
Carlos Velázquez Rueda, ao elaborar o texto Educar em Si —Variações sobre 
o tema das Competências Socioemocionais, propõe que o desenvolvimento 
socioemocional é interdependente com o desenvolvimento cognitivo e que 
um modelo de desenvolvimento conjunto pode ser encontrado na prática da 
música. No artigo Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado 
na formação inicial de professores, Vanessa Caldeira Leite e Maria Manuela 
Alves Garcia argumentam, com base em pesquisas realizadas em um curso 
de licenciatura em Teatro, que o Estágio e a escrita dos relatórios são dispo-
sitivos pedagógicos no interior dos quais certas formas de experiência de si 
dos futuros docentes são elaboradas e reelaboradas frente às contingências 
do currículo, de suas histórias pessoais e das normas e relações de poder 
das instituições em que atuam. Lucia Palpacelli, em L’Eutidemo di Platone: 
un invito alla filosofia e alla virtù Un dialogo protrettico sulla protrettica, 
propõe uma leitura em um sentido protréptico  do texto Eutidemo de Platão, 
em que ele enfrenta o tema da educação dos jovens, do cultivo da filosofia 
e da virtude. No artigo La filosofía realista y naturalista de John Dewey: 
contribuciones para una epistemología en la actualidad, Edna Maria Ma-
galhães Nascimento analisa a epistemologia realista e naturalista de John 
Dewey, especialmente os conceitos de “experiência” e “natureza”, para 
discutir sua contribuição para uma epistemologia na atualidade. Guilherme 
da Costa Assunção Cecílio, em A função da imitação no projeto educativo da 
República e a questão do estilo imitativo dos diálogos de Platão, contribui 
para o entendimento da teoria platônica da imitação, destacando-a como 
um recurso de grande importância para seu projeto educativo e filosófico. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-668, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 667

Sandro de Castro Pitano, no artigo Os fundamentos da educação popular e 
seu horizonte formativo: a cidadania em questão, desenvolve reflexões sobre 
a questão: pode uma concepção política e pedagógica radicalmente liberta-
dora como a educação popular balizar-se no cidadão como ideal formativo? 
Em O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de Filosofia no 
Brasil contemporâneo, Suze Oliveira Piza, considerando a tradição filosófica 
latino-americana, elabora uma crítica da forma brasileira de se relacionar 
com a tradição do pensamento filosófico ocidental, baseada na tendência à 
reprodução de teorias filosóficas em nossas universidades e escolas, bem 
como o impacto negativo dessa prática na formação do filósofo e na própria 
presença da Filosofia no Brasil. Gionara Tauchen, Altair Alberto Fávero, 
André Martins Alvarenga, no artigo Interdisciplinaridade: da simplificação 
ao pensamento complexo, discutem a insatisfação epistemológica decorrente 
dos limites disciplinares e colocam em relevo princípios epistemológicos 
que podem ajudar na autoprodução do ensino que intenciona contribuir com 
o desenvolvimento do pensamento interdisciplinar. Em A interpretação de 
Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles, Flávia Santos da Silva e 
Marcio Chaves-Tannús examinam as interpretações de Lallot e Ildefonse 
(2002) e Pellegrin e Crubellier (2007), comparando-as com o próprio texto 
de Aristóteles, para compreender as leituras de Benveniste sobre o filósofo 
grego. Em Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser, Roberto Goto 
analisa a ontologia do indivíduo exposta no texto althusseriano “Ideologia 
e Aparelhos Ideológicos de Estado”. No artigo, Alcune considerazioni su 
linguaggio, filosofia e politica in Dante, Rocco Lacorte, com base no conceito 
gramsciano do entrelaçamento entre linguagem e política, tece considerações 
para uma interpretação da teoria linguística de Dante que seja expressão das 
inovações sociais e políticas de seu tempo e algumas das consequências fi-
lológicas que elas podem ter em relação aos seus textos. A filosofia de Paul 
Ricouer é explorada por Josélia Ribeiro Fonseca, no artigo “Pessoa”, um si 
mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur, 
para refletir sobre a importância da educação multicultural na formação 
da pessoa humana, evidenciando a dimensão ética que está associada aos 
conceitos de cultura e de educação. Silvia Ester Orrú, em Possibilidades de 
(re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições da 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-668, mai./ago. 2017. issn 0102-6801668

filosofia das diferenças de Gilles Deleuze, analisa entrevistas sobre inclu-
são e diferença realizadas junto a atores com distintos papéis sociais, com 
base na Filosofia da Diferença de Gilles Deleuze. No artigo Protagora e 
Gorgia: maestri di virtù?, Francesca Eustacchi examina as ideias de Santo 
Agostinho de Hipona, desenvolvidas em “Cidade de Deus”, especialmen-
te as relacionadas à educação para a vida, para paz e para comunidade. 
Leno Francisco Danner, no artigo Qual herança da modernidade? Uma 
crítica ao universalismo como critério normativo e projeto cosmopolita, 
critica o universalismo epistemológico-moral de Habermas, acusando-o 
de apresentar uma “cegueira histórico-sociológica” e uma “romantização 
do racionalismo” que o idealiza e o separa dos processos colonizatórios 
desenvolvidos desde a Europa, levando à deslegitimação dos saberes e das 
práticas mítico-tradicionais, abrindo espaço à modernização travestida de 
colonização cultural e globalização econômica. Em Rousseau e Schiller: 
elementos para uma formação estética do homem, Daiane Eccel e Marlene 
de Souza Dozol investigam os elementos para uma estética formativa por 
meio de Rousseau e Schiller, destacando tanto a autonomia da razão quanto 
a força dos sentimentos por meio de um livre jogo entre eles. Para finalizar, 
apresentamos o artigo Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas 
na educação de adultos, em que Rómina Mello Laranjeira analisa os modos 
de reconstrução das identidades letradas de adultos inscritos em processos 
de reconhecimento, validação e certificação de competências, no âmbito da 
Iniciativa Novas Oportunidades (2005 – 2010), em Portugal.  

Em tempos de metrificação, quando se pretende medir os impactos de 
nossas pesquisas e publicações por meio de dados quantitativos, desejamos 
que os artigos aqui publicados impactem qualitativamente nas práticas 
docentes e de pesquisa de profissionais da Educação, da Filosofia e de 
áreas afins preocupados em contribuir para uma formação humana plural, 
democrática e sensível.  

A todos, boas leituras e frutíferas reflexões.  

Alexia Pádua Franco 
Diretora de Editoração da Revista Educação e Filosofia



669

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p669a694

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” 
a partir de algumas contribuições de Foucault e 

Nietzsche 

Bruno Gonçalves Borges∗
Sérgio Pereira da Silva∗∗

Resumo: Este artigo analisa o tema da avaliação, mais especificamente a “doci-
mologia” como processo avaliativo e axiológico intrínseco à determinada forma 
de poder ou vontade de poder. Neste sentido, através de Foucault e Nietzsche, 
procuraremos responder à nossa questão fulcral: o discurso pretensamente “pro-
gressista”, em torno de um exame agora processual supera ou mantém a dinâmica 
das avaliações autoritárias e disciplinadoras que apostam no “bem avaliar” como 
modulação dos sujeitos aos dispositivos, ao mesmo tempo em que age sobre a 
individualidade de cada um, como a “docimologia” propôs? Induzem, ou castram 
a criatividade, a liberdade e a vontade de aprender no educando?  Procuraremos 
comprovar nossa hipótese de que a pedagogia forjou a ideia de “avaliação pro-
cessual”, também chamada de “avaliação dinâmica” ou “avaliação diagnóstica”, 
como sendo um “avanço” ou “progresso” nas práticas avaliativas. Entretanto, es-
sas práticas ainda correspondem ao clássico dispositivo do exame “contínuo” dos 
indivíduos, mas com outra roupagem.

Palavras chave: Docimologia. Avaliação. Poder. Individualidade. 

Evaluation, exams and powers: the “docimology” from some 
Foucault and Nietzsche’s contributions

Abstract: This article analyzes the evaluation issue, specifically the “docimolo-
gy” as an evaluative process and set of values intrinsic to a particular form of 

*	 Mestre em Educação pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Professor de Filosofia 
e Filosofia da Educação na Universidade Federal de Goiás (UFG). E-mail: brunogoncal-
vesborges@hotmail.com.

**	 Doutor em Educação pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC – SP). 
Professor de Filosofia e Filosofia da Educação na Universidade Federal de Goiás (UFG), 
Campus Catalão. E-mail: spsilva2014@gmail.com



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801670

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

power or will power. In this sense, through Foucault and Nietzsche, we respond 
to our central issue: the allegedly “progressive” speech, around a procedural and 
dynamic examination, exceeds, or maintain, the dynamics of authoritarian and 
disciplinarian ratings betting on “good review” as modulation of the subject de-
vices, while acting on the individuality of each person, such as ““docimology”” 
proposed? Induce, or castrate, creativity, freedom and willingness to learn in edu-
cating? We will try to prove our hypothesis that pedagogy forged the idea of “pro-
cess evaluation,” also called “dynamic assessment” or “diagnostic evaluation” as 
a “breakthrough” or “progress” in assessment practices. However, in fact, it was 
also based on the students “continuous’ test” in schools, but with another guise.

Keywords: Docimology. Evaluation. Power. Individuality.

Evaluation, examens et pouvoirs: la “docimologie” de certaines 
contributions de Foucault et de Nietzsche

Résumé: Cet article analyse l’évaluation du sujet, en particulier la «docimologie 
» comme processus d’évaluation et de valeurs intrinsèques à une forme particu-
lière de pouvoir ou de volonté de pouvoir. En ce sens, par Foucault et Nietzsche, 
nous cherchons de répondre à notre question centrale: le discours prétendument « 
progressiste » autour d’un examen maintenant  processuel dépasser ou de main-
tenir la dynamique des évaluations autoritaires et disciplinaires qui parient sur le  
« bien évaluer » comme la modulation des sujets  aux dispositifs, en agissant en 
même temps sur l’individualité de chacun, comme le proposait la “docimologie”? 
Induisent-ils ou castrent-ils la créativité, la liberté et la volonté d’apprendre chez 
l’étudiant? Nous chercherons de prouver notre hypothèse que la pédagogie a forgé 
l’idée d ‘«évaluation de processus», aussi appelée «évaluation dynamique» ou 
«évaluation diagnostique», comme une «avance» ou un «progrès» dans les pra-
tiques évaluatives. Cependant, ces pratiques correspondent toujours au dispositif 
classique de l’examen «continu» des individus, mais avec une autre tenue.

Mots-clés: Docimologie.  Évaluation. Pouvoir. Individualité.

1. Primeiras palavras

A escola se torna uma espécie de aparelho de exame ininterrupto que 
acompanha em todo o seu comprimento a operação do ensino. Tratar-se-á 
cada vez menos daquelas justas em que os alunos defrontavam forças 
e cada vez mais de uma comparação perpétua de cada um com todos 
(FOUCAULT, 2014, p. 181).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 671

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

Os principais temas do debate pedagógico, desde as primeiras déca-
das do século passado, contemplam, dentre outras temáticas, a avaliação. 
Qualidade, igualdade, oportunidade, mérito, sucesso e fracasso passaram 
a ocupar o território da escola de forma definitiva, exigindo, com isso, 
um novo suporte teórico e normatizador, que, em certa medida, foi pro-
piciado pelo desenvolvimento da psicologia escolar, da biopedagogia e 
da própria política educacional. 

Acreditamos que, do ponto de vista histórico, o desenvolvimento 
das ciências humanas foi marcado pelo desejo de objetivar o homem 
nas suas diversas facetas, a fim de esquadrinhá-lo de forma precisa e 
útil. A própria pedagogia, sensível ao debate humanista, não poderia ter 
outra trajetória e, dentre outras inferências, forjou a ideia de “avaliação 
processual”, também chamada de “avaliação dinâmica” ou “avaliação 
diagnóstica” (HOFFMANN, 2000; LUCKESI, 2002; SAUL, 2000), 
como sendo um “avanço” ou se revelando um “sucesso” enquanto, na 
verdade, reconhecia a instalação do exame “contínuo” dos indivíduos 
na instituição escolar. Entendemos que, a partir de algumas categorias 
foucaultiana (atinadas à relação saber-poder) e de conceitos axiológicos 
e éticos de “bem e mal” (trazidos à baila pela genealogia nietzschiana), 
surge uma suspeita ou, talvez, nossa problemática, neste ensaio: aquele 
discurso pretensamente “progressista”, em torno de um exame agora 
processual supera ou mantém a dinâmica das avaliações autoritárias e 
disciplinadoras, que apostam na modulação dos sujeitos aos dispositi-
vos, ao mesmo tempo em que age sobre a individualidade de cada um? 
Induzem, ou castram a criatividade, a liberdade e a vontade de aprender 
no educando?

Com o objetivo de relacionar a clássica ciência dos exames a uma 
análise realizada por Foucault, especialmente em Vigiar e Punir ini-
ciaremos nossas reflexões com a interpretação do desejo e do interesse 
comum pelo ato de “bem-avaliar” e pelo nascimento da ciência dos 
exames, passando pelo detalhamento do dispositivo docimológico, como 
discurso e prática educacional, chegando, finalmente, ao problema da 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801672

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

sofisticação e do aperfeiçoamento da técnica examinadora.
Em seguida, analisaremos a “docimologia” como sendo a concre-

tização do desejo de definir a escola como instituição disciplinadora 
eficaz, seja no período em que aparece na Europa, ou nas discussões 
das últimas décadas que criticam a avaliação “somativa”. Então, nossa 
problemática poderá ser respondida.

2. Antecedentes da “docimologia”

O processo que levou à concentração da formação do indivíduo e 
da individualidade na instituição escolar foi descrito por Félix Pécault 
(1882), como um movimento continental, no qual os diversos países 
europeus tiveram que se “pedagogizar” (NÓVOA, 1996, p. 418) na 
medida em que almejavam adentrar o mundo moderno.

A exigência cada vez maior de disciplinamento para as funções pro-
dutivas fez com a “pedagogização” se tornasse uma travessia obrigatória 
para os países ocidentais. A industrialização da economia se intensifica, 
o mercado ocupa o lugar da política na vida social e uma nova realidade 
passa assim a ser configurada. São marcas desse processo, a implantação 
da instrução pública obrigatória, estruturada em sistemas burocráticos e 
fundamentada em ideias protecionistas em defesa do princípio estatal, a 
formação dos mestres, a diversificação dos postos de trabalho presentes 
na escola. 

Nesse sentido, a sociedade será contemplada com um tipo muito 
específico de instituição escolar. Primeiro, deve ser fundamentada no 
princípio de ordem e obediência; segundo, baseada nos princípios de 
cientificidade, que, aliás, sustentam o primeiro. Consequentemente, 
“[...] o pedagogo da sociedade industrial, sociedade que aspira a uma 
educação de massas, achou-se limitado à noção de rendimento escolar” 
(JUIF; DOVERO, 1972, p. 21), o que ilustra a vontade de poder de uma 
educação reprodutora, não ativa, não criativa. Numa perspectiva oposta, 
acreditamos que é possível uma ordem e uma obediência, na lógica de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 673

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

uma vontade de poder e de saber afirmadora da vida, específica de uma 
“gaia ciência”.

Com o pedagogo da sociedade industrial, não existiu uma gaia 
ciência, mas uma ciência séria, na qual o método, a previsibilidade, a 
causalidade, dentre outras características, negou o inaudito, a arte e a 
alegria inerentes à vida. Assistimos, portanto, ao triunfo da psicologia 
experimental que lograva o cientificismo no interior da ação pedagógica 
encampando lugar de destaque nos programas de formação de profes-
sores, fazendo chegar às escolas práticas testadas em laboratório como 
escalas, testes e orientações com intuito de compreender, sistematizar e 
intervir para a eficiência do dispositivo pedagógico.

Pelas mãos da psicologia e, sobretudo, da biologia1 será gestada a 
ideia de laboratório pedagógico. Se o espaço da educação foi, do ponto de 
vista histórico, o espaço da vida social, da tradição cultural, da política e 
da crise geracional, a partir do final do século XIX, ocorre uma centrali-
zação da ação educativa na escola, difundindo, já nas primeiras décadas 
do século seguinte, a crença de que era possível ensaiar a vida social na 
escola. Portanto, essa instituição deveria funcionar de laboratório, inclu-
sive, com a reserva de física do espaço para a função de experimentar a 
melhor forma possível de ensinar e a correção necessária do aprender.

A instalação de laboratórios pedagógicos não esteve centrada, to-
davia, na iniciativa psicológica experimentalista. O desejo de controlar 
as “variáveis” da formação humana a partir de “experimentos” seguros 
e confiáveis encontrou espaço em outras formas institucionais: a colô-
nia de Gorki, por exemplo, configura uma experimentação pedagógica 
específica, que posteriormente, serviria de modelo para a reeducação 
de menores infratores da extinta União Soviética. A libertária escola de 
Summerhill, também se apresenta como outra experiência “laboratorial”, 
com influência da psicanálise. O sentido, portanto, que sobressai no dis-

1	 Sobre este assunto há discussões tanto na área de ciências biológicas quanto nas ciências 
humanas e sociais. Ver: Glória (2009) e também Veiga (2008).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801674

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

positivo pedagógico experimental é o de ensaio da vida projetada como 
ideal em um espaço determinado e seguro para tal prática.

Neste contexto, seja pelo assumido controle experimental do cor-
po ou da vontade, seja pelo controle dissimulado em uma sensação de 
liberdade, está-se sob a égide da moral idealista, reativa. A vida como 
ela é não se constitui elemento do currículo experimentalista, muito 
menos do libertário. Fala mais alto a moral e os valores idealizados do 
“tu deves” com seus processos de avaliação e exames estranhos à lógica 
da imanência.

No Brasil, a criação do Laboratório de Psicologia2 na Escola Normal 
Secundária de São Paulo, no ano de 1914, ocorreu a partir do investi-
mento do professor Oscar Thompson3 (1872-1938), que alinhado aos 
objetivos de modernização da educação pública, segundo os preceitos 
da modernização do ensino, concretizou o seu desejo e dos demais inte-
lectuais integrantes ao grupo progressista de desenvolver no Brasil uma 
pedagogia científica a partir dos métodos das ciências experimentais, 
sobretudo, da avaliação psicológica do educando.

O laboratório tinha por finalidade a preparação técnica dos professores 
para a realização de exames em seus alunos e, de certa forma, espera-
va-se que eles promovessem alguma revolução no ensino, aprendendo 
de forma experimental a avaliá-los. A expectativa era que o professor 
cientista fosse psicólogo, antropólogo, fisiólogo e higienista (CENTO-
FANTI, 2006, p. 35).

A instalação do laboratório de psicologia experimental no Brasil 
encontra no currículo da escola normal (1894-1920) a sustentação expe-
rimentalista necessária para o seu sucesso. Disciplinas como Biologia, 

2	 Não se trata, contudo, do primeiro empreendimento do tipo no país, mas um importante 
passo para a institucionalização da prática experimental na formação de professores. Em 
1906, por exemplo, ocorre a instalação de um laboratório de psicologia experimental no 
Instituto Nacional de Pedagogia, que posteriormente, daria lugar ao atual Instituto Nacional 
de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira – INEP.

3	 Oscar Thompson foi diretor da Escola Normal da Praça de 1901 a 1920 e Diretor Geral da 
Instrução Pública de São Paulo por dois períodos: entre 1909 e 1911; e, depois, de 1917 
a 1920.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 675

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

Fisiologia e Higiene, Anatomia, Sociologia, Antropologia, Psicologia e 
Pedagogia Científica corporificam o projeto cientificista de formação de 
professores, que pretende não apenas certificar mestres aptos a ensinar 
ciências, mas, sobretudo, mestres que são eles mesmos produtos da 
ciência contemporânea4.

O laboratório tinha o caráter articulador entre as aulas teóricas 
e práticas, o que lhe rendia maior destaque. Não obstante, algumas 
das principais lições foram acerca dos exames, além da observação 
de comportamento e registro de resultados. No final dos anos 1920, o 
Laboratório de Psicologia Experimental assume nova denominação, 
passando a ser conhecido por Laboratório de Pedagogia Experimental, 
o que, consequentemente, evidencia a influência da psicologia sobre a 
educação, que, aliás, já era tomada como saída para uma abordagem 
científica da pedagogia. Sob influência italiana, foi dirigido ao menos 
em duas ocasiões por psicólogos daquele país (Clemente Quaglio e Ugo 
Pizzolli), o primeiro laboratório instalado em escola normal também foi 
marcado pela passagem de Henri Piéron em 1927, que lá proferiu alguns 
de seus cursos no Brasil. 

3. O desejo de “bem-avaliar”: o nascimento da ciência dos exames

É certo que o ato de avaliar ou examinar os estudantes constituía 
cultura de longa data quando as questões de “bem-avaliar”; de “justiça” 
no emprego do procedimento e da necessidade de comparação asséptica 
passam a ocupar as preocupações de professores, psicólogos, pedago-
gos, políticos dentre outros interessados nesse tipo de atividade. Não 
por acaso, a “docimologia”, objeto de investigação do presente artigo, 
desenvolve-se no interior dos laboratórios de psicologia experimental 
e pedagogia científica, porém insensível à necessidade de uma crítica 

4	 Dentre a ampla produção acerca do currículo da Escola Normal, sugere-se: Almeida (1995). 
Este artigo apresenta um histórico dos projetos curriculares pertinente para a questão.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801676

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

dos valores, da moral e à urgência de se forjar uma transvaloração que 
significasse novos fundamentes para uma nova cultura avaliativa, mais 
ativa, mais criativa e imanente.

Etimologicamente, de origem grega, o termo tem raiz na palavra 
(δοχιμεο) dochimeo, que corresponde a aprovar e, também, a (δοχιμαξο) 
dochimaxo, referindo-se ao ato de examinar. Não é possível, contudo, 
sustentar relação que não seja o uso por empréstimo da língua grega 
para a criação de um conceito totalmente novo que se empreendeu no 
início do século XX.

Criada no interior dos laboratórios de psicologia experimental, a 
“docimologia” se desenvolveu na França no início dos anos 1920, tendo 
como objetivo responder ou ainda questionar a prática avaliativa nas 
instituições educacionais, na expectativa de subsidiar, rigorosamente, a 
seleção e classificação dos indivíduos, “com vista à utilização racional 
das suas aptidões pela sociedade.” (JUIF; DOVERO, 1972, p. 111).

Conforme Foucault, não é possível especificar o nascimento de 
uma ciência de forma inaugural, com uma cerimônia da história gloriosa 
que tende a iniciar a produção de novos discursos e práticas a partir de 
um ponto igualmente novo. Nesse sentido, se o discurso sobre a clínica 
aparece ao mesmo tempo em que as práticas de normalização da popu-
lação também se tornam realidade, sugerindo uma retroalimentação, a 
“docimologia” deve ser entendida segundo o mesmo espectro.

Portanto, Foucault, por meio do empreendimento genealógico, des-
vela o complexo conjunto das regras discursivas presentes na constituição 
do objeto de conhecimento uma vez que para ele o objeto é produzido 
junto com o discurso que o referencia. É no território da linguagem que 
o filósofo promove uma interpretação das formas de como um discurso 
é produzido, ao mesmo tempo, como processo e produto, que permite 
ao saber de determinada época constituir seus objetos de conhecimento 
a partir do exercício de disciplinamento.

Diante disso, a compreensão do exame ininterrupto da sociedade 
disciplinar descrito por Foucault requer que seja feita uma análise, ainda 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 677

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

que breve, do fundamento genealógico que nutriu o empreendimento do 
filósofo francês: o filósofo alemão F. Nietzsche.

Logo, a questão que se coloca de imediato é quando, por que e 
como o homem desenvolveu o ato de valorar, de avaliar, de emitir juízos 
de valor? Nietzsche afirmou que o homem é um “animal avaliador” e a 
criação dos valores resultou de suas demandas sociais ou relacionais. E 
o ato de valorar foi imprescindível ao ato de pensar porque o indivíduo 
precisou:

Estabelecer preços, medir valores, imaginar equivalências, trocar – isso 
ocupou de tal maneira o mais antigo pensamento do homem, que num 
certo sentido constituiu o pensamento: aí se cultivou a mais velha pers-
picácia, aí se poderia situar o primeiro impulso do orgulho humano, seu 
sentimento de primazia diante dos outros animais. [...] o homem [Mensch, 
em alemão] designava-se como o ser que mede valores, valora e mede, 
como ‘o animal avaliador’. (NIETZSCHE, 2006, p. 59).

Ora, essa atitude de criar valores conferiu ao homem o poder e a 
iniciante confiança na sua autonomia. Nenhum outro animal possuía essa 
capacidade, seu orgulho era merecido. Atribuir valores às coisas (dizer 
que isso é bom e aquilo é mau!) é um ato criativo, é dar sentido humano a 
essas coisas, sem o qual a vida se torna uma experiência medíocre. Viver, 
verdadeiramente, passou a requerer a capacidade de enunciar juízos de 
valor que, por sua vez, elege a verdade do indivíduo que valora, assim 
como sua ousadia de criar novos valores ou “transvalorar”. Neste trabalho 
axiológico, o indivíduo revela sua vontade de verdade e seu poder. Sobre 
a intrínseca relação entre verdade e poder, comenta Foucault:

a verdade não existe fora do poder ou sem poder. [...] Há um combate 
“pela verdade” ou, ao menos, “em torno da verdade” – entendendo-se, 
mais uma vez, que por verdade não quero dizer “o conjunto das coisas 
verdadeiras a descobrir ou a fazer aceitar”, mas o “conjunto das regras 
segundo as quais se distingue o verdadeiro do falso e se atribui aos ver-
dadeiros efeitos específicos de poder.” (FOUCAULT, 1998, p. 12-13).

Este filósofo francês, como o filósofo alemão F. Nietzsche, desmas-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801678

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

cara a ingenuidade política de uma pretensa verdade altruísta e despojada 
de vontade de poder. Deste modo, os juízos de valor, consequentemente, 
os exames e avaliações estão grávidos de vontade de poder. Resta inda-
gar: a “docimologia” moderna rela o poder de quem? A quais interesses 
ela corresponde?

Para que “valoremos” com precisão e justiça, exercitando nosso 
poder avaliador, uma genealogia dos valores, inerente a uma genealogia 
da moral, se faz necessária. De outro modo, simplesmente reproduziremos 
os valores (e o poder) hegemônicos do entorno onde emitimos juízos 
de valor. A virilidade e a ousadia de criar novos valores, “transvalorar” 
estes valores hegemônicos, distingue o guerreiro do covarde e o “forte” 
do “fraco”. Nietzsche (2006, p. 12) afirma que o indivíduo reativo (o 
“fraco”), ou ressentido, aquele que não afirma a vida como ela é, incor-
pora ou toma “o valor desses ‘valores’ [os da cultura, os já existentes.] 
como dado, como efetivo, como além de qualquer questionamento; até 
hoje não houve dúvida ou hesitação em atribuir ao ‘bom’ valor mais 
elevado que ao ‘mau’ [...] E se o contrário fosse a verdade?”. A possi-
bilidade de que o contrário seja verdade já revela a suspeita e a dúvida 
como elementos constitutivos da valoração afirmativa. Eis o motivo de 
algumas indagações serem fundamentais:

O que é bom? – Tudo o que eleva o sentimento de poder, a vontade de 
poder, o próprio poder no homem.
O que é mau? – Tudo o que vem da fraqueza. O que é felicidade? – O 
sentimento de que o poder cresce, de que a resistência é superada. Não 
a satisfação, mas mais poder; sobretudo não a paz, mas a guerra; não 
a virtude; mas a capacidade (virtude à maneira da Renascença, virtú, 
virtude isenta de moralina.). (NIETZSCHE, 2007, § 2).

Deste modo, nossa vontade de verdade nos coloca em confronto 
direto com a moralidade hegemônica, elevando nosso sentimento de 
poder, nossa virtude e nossa autonomia avaliadora. Desta maneira, nos-
sos valores afirmativos serão sustentadores de uma avaliação virtuosa, 
nobre. E o que dizermos da moral reativa (“moralina”)? Segundo este 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 679

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

filósofo, em uma cultura avaliada como sendo “negadora” da vida, ou 
“decadente”, o ato realmente criativo, moral e revolucionário seria a 
marteladas, desconstruindo os valores de negação e cunhando valores 
afirmativos. Em outras palavras, seria uma “transvaloração”, ou criação 
de novos valores, mesmo porque os valores anteriores foram forjados por 
abstrações, por idealizações oriundas dos princípios metafísicos e seus 
valores transcendentes. Uma avaliação imanente, em oposição a uma 
transcendente, exige, para o filósofo alemão, no mínimo,

um escrúpulo que me é peculiar, e que confesso a contragosto – diz 
respeito à moral, a tudo o que até agora foi celebrado na terra como 
moral –, escrúpulo que surgiu tão cedo em minha vida, tão insolicita-
do, tão incontido, tão em contradição com ambiente, idade, exemplo, 
procedência que eu quase poderia denominá-lo meu “a priori” – tanto 
minha curiosidade quanto a minha suspeita deveriam logo deter-se na 
questão de onde se originam verdadeiramente nosso bem e nosso mal. 
(NIETZSCHE, 2006, p. 9).

O escrúpulo de Nietzsche o levou à sua genealogia da moral, ao 
começo da valoração do “bem” e o “mal”. Resta-nos fazer o mesmo, 
indagar sobre os fundamentos das nossas avaliações e exames. Devemos 
indagar sobre os fundamentos morais da nossa valoração: se ela é pró-
pria de uma moral afirmativa ou negativa em relação à vida, como ela 
é. Estaremos contribuindo para um estudo e uma análise dos processos 
avaliativos, os processos de exame, ou seja, para a “docimologia”.

Larrosa aborda de forma complementar essa mesma questão, quando 
afirma que a linguagem constrói a realidade a ser dada, em que há um 
conjunto de práticas discursivas capaz de agir decisivamente e de uma 
vez por todas, sobre aquilo que será tomado como real. Segundo ele, esta 
é uma operação linguística em que o homem,

Primeiro irá inventá-la, depois irá impô-la e, finalmente, poderá se apoiar 
nela. Então, a realidade com toda a sua força, seu prestígio, sua solidez 
e sua autoridade, estará do seu lado. Porém, para nós, essa realidade nos 
produz uma estranha sensação de irrealidade. (LARROSA, 2014, p. 64). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801680

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

Nessa direção, a obra mais difundida de “docimologia” intitulada 
“Examens et docimologie”, escrita por Henri Piéron e publicada em 1963 
parece ser exemplar no que se refere à operação linguística de criação, 
difusão e sustentação do discurso, tratada há pouco por Larrosa (2014). 
A primeira parte do livro apresenta o histórico dessa nova ciência, que 
não por acaso, é o passo crucial: “Para existir é necessário afirmar-se 
na história”.

O contexto desenhado por Piéron é o da escolarização francesa. 
O estabelecimento da obrigatoriedade do ensino e da centralidade da 
iniciativa estatal, a certificação e seleção para os cursos secundário e 
superior apresentavam sérias demandas quanto ao problema do ato de 
examinar e classificar os indivíduos. Mais uma vez, o problema não é 
originário da escola, mas uma demanda da economia produtiva que exi-
gia a orientação, a seleção para o trabalho na indústria, “a distribuição 
dos contingentes militares e a promoção social interna e externa” (JUIF; 
DOVERO, 1972, p. 112) dos indivíduos.

Sob a direcção de H. Piéron, que retoma as análises inglesas de Hartog 
e as hipóteses do suíço P. Bovet, uma equipa composta em especial pela 
Sr.ª Piéron, H. Laugier D. Weinberg empreendeu, no período entre as 
duas guerras, um estudo sistemático dos exames e lançou as bases da 
“docimologia” que é essencialmente francesa. (JUIF; DOVERO, 1972, 
p. 112).

Piéron analisa detalhadamente, a partir de uma vasta documenta-
ção escolar a sistemática francesa do exame. Propõe a distinção entre 
os objetivos formais da avaliação – provas e concursos em geral e, o 
significado das notas obtidas quanto a sua variabilidade: exame oral ou 
escrito; o que deve influenciar a distribuição de notas, a aplicação de 
índices de corte, até chegar ao problema da subjetividade presente na 
ação dos examinadores.

Com isso, o psicólogo francês anuncia a “revolução” necessária para 
a prática do exame, que não mais se circunscreve ao ambiente escolar, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 681

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

mas apenas é uma reprodução em menor escala da preocupação com o 
rendimento e a disciplina. Produzir um teste que seja confiável passa pela 
adoção de rigor científico na prática avaliativa, com recurso às técnicas 
psicotécnicas e a estatística educacional, sem, contudo, criticar a vali-
dade e fidelidade dos próprios exames defendidos como modelares – da 
psicologia experimental. Para criticar a validade destes exames, seriam 
necessárias uma sensibilidade moral e uma axiológica, estranhas à lógica 
cientificista da época. 

A fim de apresentarem uma visão panorâmica da ciência dos exa-
mes, Juif & Dovero (1972, p. 114-115) fizeram uma compilação em 
que pontuam a incidência das investigações docimológicas segundo H. 
Laugier, H. Piéron e P. Dague, a saber:

– estudo da “estabilidade” de um exame, medida do seu “conformismo” 
em relação às mesmas prestações fornecidas no caso de um grande 
número;
– provas escritas; provas orais: estudo do peso respectivo de cada série;
– descoberta dos examinadores anormais através do estudo do fator 
aleatório constituído pela personalidade de quem faz correção;
– estudo dos afastamentos de notas entre examinadores da mesma prova;
– estudo da disposição das notas brutas em notas elaboradas pela utili-
zação de um aparelho eletrônico;
– investigações sobre a variabilidade interindividual dos examinadores 
(correção das mesmas provas pelos mesmos examinadores dois ou três 
anos depois);
– comparação das prestações fornecidas pelas provas tradicionais e pelos 
testes. Estudo da mistura dos dois sistemas;
– investigação das soluções susceptíveis de melhorar a objetividade dos 
exames (introdução de provas com perguntas múltiplas; dupla correção 
ou correção múltipla após adoção de uma tabela; seleção e formação 
dos examinadores etc.).

O desejo de bem-avaliar é, por fim, reiterado diversas vezes, seja nas 
obras inaugurais como de Piéron, seja em diversos congressos e cursos 
promovidos pelo grupo liderado por ele e propagados pelo Ocidente. A 
genealogia nietzschiana nos alerta que para bem-avaliar é necessário 
conhecer, afinal, de que “bem” e de que “mal” se está falando. Assim, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801682

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

a ciência docimológica vê-se “animada por uma preocupação de justiça 
escolar e por uma preocupação de interesse social” (JUIF; DOVERO, 
1972, p. 115). Porém, uma suspeita a respeito do que seja “justiça” e 
“interesse social” se faz necessária diante do perspectivismo inerente 
aos juízos de valor.

4. O interesse comum em “bem-avaliar”

Entendemos que o interesse em “bem-avaliar”, uma vez posta a 
“suspeita” mencionada no final da secção anterior, não atende a uma 
necessidade do examinado que se queixa cronicamente do método ao qual 
foi submetido, desvantajoso em qualquer circunstância, pois é um fim e 
não um meio. Todo avaliado sabe que da sua avaliação resulta alguma 
contingência ou expansão. Ainda, sabe que aquilo que é comum, não 
reúne e nem preserva, as subjetividades individuais, tampouco comporta 
suas demandas sociais e cotidianas: profissionais, políticas, culturais 
etc. O comum, neste caso, deve ser lido como interesse social. Interesse 
de uma sociedade específica, a disciplinar, que produz a sensação de 
coletividade ao mesmo tempo em que anula qualquer possibilidade de 
subversão a ela em nome, justamente, do bem comum.

O exame é um componente apresentado por Foucault, sobretudo, 
em Vigiar e Punir, que faz parte dos recursos que a sociedade disciplinar 
pode lançar mão tendo em vista o bom adestramento dos indivíduos. 
Combina nele mesmo a vigilância hierárquica e a sanção normalizadora, 
comportando-se, por excelência, como elementos da engrenagem per-
manentemente em movimento do sofisticado mecanismo de controle. 
Por si só, 

O exame combina as técnicas da hierarquia que vigia e as da sanção que 
normaliza. É um controle normalizante, uma vigilância que permite qua-
lificar, classificar e punir. Estabelece sobre os indivíduos uma visibilidade 
através da qual eles são diferenciados e sancionados. É por isso que, em 
todos os dispositivos de disciplina, o exame é altamente ritualizado. Nele 
vêm-se reunir a cerimônia do poder e a forma da experiência, a demonstra-
ção da força e o estabelecimento da verdade (FOUCAULT, 2014, p. 181).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 683

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

A escola é o lugar privilegiado desse tipo de avaliação, onde se 
vê a materialização mais do que perfeita do exame como continuum 
do poder disciplinar por meio de exames que determinam um currículo 
consequente. Mas não falamos de um poder abstrato, falamos de um 
poder concreto que, paradoxalmente, pode engendrar exames idealistas 
e/ou transcendentes fiéis a uma lógica e a um discurso moral e axiológico 
de outro mundo, não o do cotidiano do avaliando, tampouco sensível às 
suas demandas reais. Por meio do exame, gira a complexa maquinaria 
pedagógica, que centra em si mesmo para definir seu discurso e sua 
prática, ao mesmo tempo em que responde a uma exigência que invade 
a escola, de classificar, seriar, promover, excluir etc., por meio da prática 
examinadora supostamente bem intencionada.

Foucault não hesitou em assemelhar a constituição dos saberes mé-
dico e pedagógico. Cada um destes está centrado em suas “patologias” e 
são conhecimentos consolidados a partir do momento em que se definiram 
como “aparelho de examinar” (FOUCAULT, 2014). O hospital como 
lugar adequado ao exame e a escola como aparelho ininterrupto dele. 
A partir de então, o ato de examinar passa a ser tão importante quanto 
o próprio exame. 

Especificamente, na instituição escolar, as preocupações com o 
exame passam a gravitar em torno do interesse disciplinador em pro-
mover um bom adestramento dos indivíduos a partir do cientificismo 
pedagógico. Para os psicólogos envolvidos nos problemas de conteúdo, 
forma e modalidade de avaliação, “as lamentações dos examinados e 
os escrúpulos dos examinadores alimentam desde há muito tempo a 
contestação dos exames” (JUIF; DOVERO, 1972, p. 112), mas, que 
acima de tudo, seria necessário proteger o exame, pois constitui prática 
incontestável dos sistemas de ensino.

Na mesma direção, Landsheere, na obra “Evaluation continue et 
examens – précis de docimologie”, de 1974 e que teve algumas traduções 
para o português via editores portugueses, afirma que:



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801684

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

Os tempos de oposição entre psicometristas e práticos da educação já 
foram ultrapassados. Os primeiros deverão humanizar os seus números; 
os segundos, introduzir mais rigor nos seus processos. Ambos têm de 
unir e harmonizar os esforços para maior benefício do estudante e da 
comunidade (LANDSHEERE, 1976, p. 9).

A superação das diferenças entre psicólogos e pedagogos só foi pos-
sível com a imposição do saber psicológico centrado no exame rigoroso 
sobre o pedagógico que se pautava na observação arcaica. Finalmente, 
conforme Foucault (2014, p. 183), “a era da escola ‘examinatória’ marcou 
o início de uma pedagogia que funciona como ciência”.

Landsheere, julgando fazer uma análise isenta sobre a “docimolo-
gia”, desenha um cenário de negação e pessimismo, ainda que, por fim, 
seja possível compreender seu verdadeiro posicionamento. Ele mesmo 
afirma

Que se tenha abusado dos exames até ao ponto de viciar a acção edu-
cativa da escola, ninguém o poderá contestar. Que muitos concursos 
não foram mais que sinistras lotarias e ratoeiras parece também fora 
de dúvida. Que a certos scores se tenha atribuído uma significação que 
eles não tinham é igualmente evidente. Daí até concluir que exames 
e concursos devam ser definitivamente proscritos para manter apenas 
classificações ocasionais e as relações que as sintetizam, parece utópico 
(LANDSHEERE, 1976, p. 56).

Na mesma direção está o posicionamento de P. Dangue, entusiasta da 
“docimologia” de H. Piéron, com o qual contribuiu no desenvolvimento 
estatístico e experimental da ciência dos exames.

Longe de construir um meio de diagnóstico ou de orientação ao serviço 
de educação, os exames tornaram-se a própria finalidade do nosso ensino, 
o objetivo que os alunos e a maior parte dos professores se atribuem e, 
no final de contas, o único critério de êxito de toda a vida escolar (JUIF; 
DOVERO, 1972, p. 115).

Este cenário conflui para a produção da “normalidade”, anunciada 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 685

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

por Foucault a partir dos mecanismos científico-disciplinares. O exa-
me, operado por meio da psicometria, da biopatologia, da pedagogia 
diferencial e das demais formas discursivas e ações práticas da ativi-
dade pedagógica, funciona como mediador constante entre os saberes 
aprendidos pelos alunos e aqueles percebidos pelos professores, “subs-
tituindo assim a individualidade do homem memorável pela do homem 
calculável” (FOUCAULT, 2014, p. 189), o que evidencia aquilo que 
Nietzsche chamou de vontade de poder agindo no processo educativo 
através da imposição de um “bem” e de um “mal”, de um “certo” e de 
um “errado” etc.

Logo, a partir do discurso em defesa de práticas de “boa avaliação” 
de “justiça escolar” e “interesse comum” tem-se a formação dos indiví-
duos no espectro da “normalidade”, ou seja, da moralidade idealizada 
por valores impostos pelo poder do avaliador. Não por acaso, Landsheere 
(1976, p. 53) ressalva que “[...] a floração dos exames de carácter seletivo 
parece característica das condições culturais do século XIX, em articular, 
do desenvolvimento duma burocracia extremamente hierarquizada, ao 
serviço da economia capitalista”. Este modelo de exame, que nada mais 
é que uma seleção de trabalhadores alienados forja o homem reativo, 
incapaz de “transvalorar” porque não é intenção deste modelo estimular a 
“autossuperação” do avaliado, tampouco sua autonomia e sua autoestima, 
suficientes para que ele exija um novo modelo de exames.

Portanto, o homem metrificado e esquadrinhado por meio das ciên-
cias humanas, ao ser concebido pelo espectro pedagógico, é acomodado 
na função primordial de normalização da sociedade disciplinar através do 
“rendimento” resultante do bom adestramento que, em última instância 
diz respeito às economias que gerenciam a vida. Não basta, assim, no 
caso do exame, classificar os indivíduos de zero a dez. É necessário, 
primeiro, antagonizar o dez e o zero. Em seguida, disseminar o descon-
forto tanto de ser zero quanto de ser dez, pois na sociedade capitalista 
sempre é necessário ser mais (produtivo). No fim das contas, nunca se 
está além do mediano, da mediocridade.

Se, contudo, a origem do problema de rendimento não seja propria-
mente escolar, ele invadirá e dominará a atividade pedagógica. O rendi-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801686

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

mento, enquanto produto de uma avaliação há muito tempo encontra-se 
distribuído em todas as instituições sociais: desde a mais clássica – a 
instituição militar, passando pelas indústrias e chegando à escola, que, 
aliás, não teria função outra que atender as duas primeiras.

5. O dispositivo docimológico: docimástica e doxologia

O exame supõe um mecanismo que liga um certo tipo de formação de sa-
ber a uma certa forma de exercício de poder (FOUCAULT, 2014, p. 183).

A “docimologia” comportando-se como ciência que se ocupa do 
estudo sistemático dos exames (a produção do exame; a atribuição de 
notas; e, a investigação comportamental afetivo-cognitiva de examinados 
e examinadores), anteviu a necessidade de compreensão do mecanismo 
que liga o saber docimológico e o exercício de poder, que pode ser reco-
nhecido na instalação do conjunto “heterogêneo que engloba discursos, 
instituições, organizações arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, 
medidas administrativas, enunciados científicos, proposições filosóficas, 
morais” (FOUCAULT, 1976, p. 244), que também envolve o ato de 
examinar

A princípio, a “docimologia” tomou um carácter negativo, criticando 
as maneiras de classificar e mostrando experimentalmente a falta de 
fidelidade e de validade dos exames. Em seguida, entrou numa fase cons-
trutiva, tentando propor métodos e técnicas de medida mais objectivos 
ou, pelo menos, mais rigorosos e afirmando os meios de tornar as notas 
comparáveis, por forma a assegurar mais justiça escolar (LANDSHEE-
RE, 1976, p. 13).

Assim, os agentes da ciência docimológica tiveram de reacomodar 
as múltiplas perspectivas que incidem sobre o exame, o que resultou em 
uma precipitada especialidade e uma rasa subdivisão. Desta empresa 
resultaram a docimástica, que estaria a cargo da técnica dos exames, ou 
seja, o desenvolvimento procedimental e a doxologia como “o estudo 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 687

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

sistemático do papel que a avaliação desempenha na educação escolar” 
(LANDSHEERE, 1976, p. 13). Essa divisão não poderia ser mais em-
blemática segundo a perspectiva da especialização e hierarquização do 
saber pedagógico. 

Landsheere (1976 apud Taba, 1962, p. 17) com o intuito de dife-
renciar medida e avaliação revelando um paradoxo do exame.

O processo de medida é fundamentalmente descritivo, porque indica 
quantitativamente em que grau se possui determinada característica. A 
medida em educação concentra-se em geral em determinadas caracte-
rísticas específicas, delimitadas e bem definidas. 

No cruzamento que se opera entre um tipo de saber e uma forma 
de exercício do poder, Foucault (2014, p. 183-188) explicita três carac-
terísticas próprias do exame, que são: 1) O exame inverte a economia 
da visibilidade no exercício do poder; 2) O exame faz também a indivi-
dualidade entrar num campo documentário; e 3) O exame, cercado de 
todas as suas técnicas documentárias, faz de cada indivíduo um “caso”.

O dispositivo docimológico opera, justamente, na inversão da eco-
nomia da visibilidade na medida em que naturaliza o processo disciplinar 
da avaliação do rendimento – a avaliação não é o final do processo, nem 
mesmo o processo, mas a marca ininterrupta do ato de localização, deter-
minação e previsão do lugar do indivíduo, tornando-se invisível quando 
considerado acima de qualquer suspeita. Ao mesmo tempo, submete a 
uma exploração obrigatória da individualidade segundo escalas, boletins, 
ranking, menções honrosas, sanções, retenções e todo tipo de intervenção 
parcial com intuito de totalização: o aluno é a sua nota.  

É o fato de ser visto sem cessar, de sempre poder ser visto, que mantém 
sujeito o indivíduo disciplinar. E o exame é a técnica pela qual o poder, 
em vez de emitir os sinais de seu poderio, em vez de impor sua marca a 
seus súditos, capta-os num mecanismo de objetivação. No espaço que 
domina, o poder disciplinar manifesta, para o essencial, seu poderio or-
ganizando os objetos. O exame vale como cerimônia dessa objetivação 
(FOUCAULT, 2014, p. 183).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801688

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

A “cerimônia dessa objetivação” celebra valores não processuais, 
não circunstanciais, em outras palavras, não históricos. Se conforme 
Foucault o exame funciona como cerimônia da sujeição ao poder disci-
plinar e tal circunstância exige uma forma de registro, dando visibilidade 
ao processo invisível, no exercício avaliativo esta prática deve ser bem 
distribuída. A minúcia e o detalhamento cotidiano por meio do exame 
na escola exigem ser constantemente registrados e, por isso, o aperfei-
çoamento da técnica por meio da docimástica, seguindo as quatro vias 
de racionalidade do exame:

– à investigação da conformidade dos exames com o fim em vista;
– ao estabelecimento de formas de classificação e de “descontos” ade-
quados;
– à preparação dos examinadores para a sua tarefa;
– ao apelo para métodos objectivos (FOUCAULT, 2014, p. 115-116).

No dispositivo docimológico, a docimástica precisa ser combinada 
à doxologia com a finalidade de abranger a totalidade do exame. A subdi-
visão da ciência dos exames ocupada em relacionar a mais bem sucedida 
forma de avaliar o indivíduo e o enquadramento dessas técnicas aos 
objetivos disciplinares gerais - doxologia abrange, segundo Landsheere 
(1976 apud Giullaumin, 1968, p. 250-275):

– estudo dos efeitos inibidores ou estimulantes das diferentes formas 
de exame;
– estudo das reações emocionais dos alunos e, a partir daí, das reacções 
intelectuais aos juízos do professor;
– estudo dos efeitos de opinião do professor, no que toca aos alunos, 
sobre o seu ensino e sobre a aprendizagem escolar;
– estudo dos processos postos em jogo e dos efeitos obtidos pela au-
tomatização, pela interclassificação, pela classificação de equipa, pela 
ausência de classificação 

Disso resulta, na instituição escolar, um aparato documental com-
plexo. A ficha de matrícula, a pasta do estudante, o diário de turma, o 
boletim, a caderneta de anotações, o livro de ocorrências entre outras 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 689

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

formas configuram a “rede de anotações escritas” que registra continu-
amente os resultados dos exames, ou seja,

Graças a todo esse aparelho de escrita que o acompanha, o exame abre 
duas possibilidades que são correlatas: a constituição do indivíduo como 
objeto descritível, analisável, não, contudo, para reduzi-lo a traços “espe-
cíficos”, como fazem os naturalistas a respeito dos seres vivos; mas para 
mantê-lo em seus traços singulares, em sua evolução particular, em suas 
aptidões ou capacidades próprias, sob o controle de um saber permanente; 
e por outro lado a constituição de um sistema comparativo que permite 
a medida de fenômenos globais, a descrição de grupos, a caracterização 
de fatos coletivos, a estimativa dos desvios dos indivíduos entre si, sua 
distribuição numa “população” (FOUCAULT, 2014, p. 186).

O exame, portanto, não se restringe à captura instantânea do nível 
de aprendizagem ou do conteúdo aprendido, como inclusive afirmam os 
críticos das teorias avaliativas, mas se ocupa da permanente combinação 
da vigilância hierárquica e da sanção normalizadoras para a perpetuação do 
poder disciplinar, que extrapola a instituição escolar. Com essa constatação, 
o filósofo francês traz à luz, como também o fizera F. Nietzsche, a vontade 
de poder ocultada pela retórica de exames inofensivos, objetivos, assépticos.

A consequência última do exame, conforme Foucault (2014) é a 
individualização profunda do examinado, tornando-se limitado e circuns-
tanciado ao processo que o tornou objeto conhecível. O indivíduo passa 
a ser reconhecido por aquilo que é descrito e, portanto, a visibilidade a 
qual é submetida é possível apenas por meio do conjunto documental 
produzido sobre si. 

Por isso, o exame é bem mais do que uma ação pontual. Ele produz 
um rastro que é permanentemente perseguido até chegar ao ponto em que 
cada sujeito só pode ser tratado como um “caso”, que “pode ser descrito, 
mensurado, medido, comparado a outros e isso em sua própria individuali-
dade” (FOUCAULT, 2014, p. 187), que na instituição escolar, encontrará, 
no dispositivo docimológico, o saber-poder capaz de determinar o “indi-
víduo que tem que ser treinado ou retreinado, tem que ser classificado, 
normalizado, excluído, etc.” (FOUCAULT, 2014, p. 187).

Não obstante, a individualização promovida pelo instrumento exami-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801690

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

nador da sociedade disciplinar atravessa o período de maior efervescência 
pela adesão aos modelos de cientificidade das ciências na natureza e, ainda 
permanece, nas críticas às teorias clássicas do exame, que se pretendem 
superadoras daquela “sociedade disciplinar” e presente nas propostas 
avaliativas do mundo contemporâneo reclamantes por uma educação mais 
progressista e humanizada.

E por que “ainda permanece” se estas novas propostas reclamam para 
si a característica de ser uma educação revolucionária? Ora, faltam-lhe os 
vírus corrosivos das suspeitas nietzschiana e foucaultiana que desvelam a 
vontade de poder escondida no micro (em cada célula, em cada palavra, 
em cada ato, em cada gesto “altruísta”, “asséptico” ou demagógico) e no 
macro (que é a global produção, organização e disseminação de valores 
que constituem os poderes econômicos, políticos, culturais etc.).

6. Considerações finais: sofisticação e aperfeiçoamento da técnica? 

O principal legado da “docimologia” é a naturalização5 do exame. 
Depois de ser elaborado como técnica cientificamente eficaz e tomado 
como prática moralmente necessária, o exame ultrapassa o dilema de ser 
“um mal necessário” para ser uma constante. Aos exames,

O essencial é que não venham inserir-se, como corpos estranhos, no 
processo de educação, mas façam dele parte integrante. Por esta mesma 
razão, não se devem acantonar no domínio estreito do conhecimento, mas 
sim visar a personalidade no seu conjunto (LANDSHEERE, 1976, p. 8).

A ressalva feita por Landsheere (1976) indica a sofisticação e aper-
feiçoamento necessários ao exame para que se torne inquestionável e 
infalível no ambiente escolar. O exame deve estar acima do examinado, 
pelo abismo criado entre a apreensão de ter capturado seu status cog-
nitivo-afetivo e a incompreensão do código científico que o fez. Mas, 
também, acima do examinador, que deve seguir obrigatoriamente as 
técnicas confiáveis para elaborar, aplicar e corrigir o exame de forma 
equidistante.

5	  A naturalização de que se trata esteve ancorada no próprio sentido de neutralidade.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 691

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

Diante das supostas desconfianças que pudessem recair sobre o 
processo avaliativo, o sucesso do bom adestramento por meio da téc-
nica do exame, segundo Landsheere, é possível na medida em que a 
“docimologia” adentra um território mais amplo e decisivo: o da política 
educacional. Há, portanto, um alinhamento entre sentido clínico, herança 
experimental da avaliação, espírito crítico que não compreende os antago-
nismos e concentra a discussão apenas no Estado e o poder normatizador 
da formação, distribuído entre o governo estatal e as diversas instituições 
que se cruzam no campo educacional.

A “docimologia” produziu, com isso, um resultado bem mais dura-
douro do que a sua própria existência. Nesse sentido, o desejo de “bem-
-avaliar” alimenta os sonhos de educadores, gestores e dirigentes mundo 
afora. Como argumentam Juif & Dovero (1972), caberia à ciência dos 
exames a definição de uma política educacional geral, que parece ter se 
concretizado nos últimos cinquenta anos. A “docimologia”, segundo Juif 
& Dovero (1972, p. 116), deve procurar “substituir em toda a medida do 
possível as selecções por meio de exames por uma orientação contínua, 
baseada num conhecimento apropriado de cada personalidade, obtido 
com o auxílio dos métodos objectivos”.

Nossa suspeita (problemática), descrita na introdução deste texto, 
indaga se as avaliações contemporâneas, pretensamente “progressistas”, 
superam ou não a dinâmica das avaliações autoritárias e disciplinadoras. 
Concluímos que as formas avaliativas contemporâneas pautadas na indi-
vidualização, também denominadas formativas, qualitativas ou processu-
ais, não são portadoras de uma revolução na cultura dos exames. Antes 
de representar a libertação do avaliado, uma abertura à subjetividade, 
essas novas formas correspondem à intensificação do exame clássico, 
que agora pode invadir a individualidade de cada sujeito, sem encontrar 
resistência real no campo educativo.

A autoavaliação, o portfólio e o diário de estudos, são apenas al-
guns dos instrumentos que não substituem, mas aperfeiçoam a técnica 
do exame contínuo da sociedade disciplinar. Além da captura do estado 
cognitivo momentâneo de um saber, esses instrumentos operam uma 
constante verificação dos estados afetivos e emocionais, agindo sob a 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801692

Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault de Nietzsche 

ótica psíquico-normativa.
O caráter diagnóstico e processual desse tipo de avaliação poderia 

significar um importante início da “transvaloração” no ato de examinar 
e avaliar porque a fixidez do valor atribuído, através dos conceitos e dos 
números imutáveis, típicos da cultura e da moral metafísica e do modelo 
avaliativo adequado à lógica formativa neoliberal, daria lugar à possibi-
lidade do inusitado, da transformação, do vir-a-ser, estes que são mais 
adequados à dinâmica real da vida e do cosmos. Entretanto, a engrenagem 
social ainda clama pelo controle e pela satisfação coletiva e massificadora 
do processo formativo, inviabilizando uma virada conceitual e prática da 
avaliação, fazendo com que o grau de perversidade seja ainda maior, pois 
tenta invadir a singularidade.

Por fim, os resultados, registrados com a micro-intervenção incessante 
sobre a subjetividade auxiliada pelas técnicas personalizadas de avaliação, 
são massificados ou consolidados. Ocorre uma atualização à linguagem 
contemporânea, transmitidos a um lugar macro-institucional, onde estarão 
disponíveis para o exame contínuo e ampliado dos indivíduos, suscetíveis, a 
todo tempo, à divisão, agrupamento, isolamento, ocultação e destacamento. 
Os casos, finalmente, são transformados em dados.

Referências

ALMEIDA, J. Currículos da Escola Normal Paulista (1846-1920): Re-
vendo uma Trajetória. Revista de Estudos Pedagógicos, v. 76, n. 184, 
set./dez., 1995. 
AUGRAS, M. In Memoriam – Henri Piéron (1881-1964). Arquivos 
brasileiros de psicotécnica, v. 17, n. 2, p. 123-124. 1965.
CEREA, A. L’antropologia pedagogica: Ugo Pizzoli e il primo corso di 
pedagogia scientifica a Crevalcore. Ricerca Idee Salute Mental e Emi-
lia-Romagna. Disponível em: <http://www.risme.provincia.bologna.it/
index.html>. Acesso em: Acesso em: 16 jul. 2015.
CONSELHO REGIONAL DE PSICOLOGIA DE SÃO PAULO. Me-
mória da psicologia. Disponível em: <http://www.crpsp.org.br/linha/
janela.aspx?id_val=37>. Acesso em: 16 jul. 2015.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 669-694, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 693

Bruno Gonçalves Borges; Sérgio Pereira da Silva

FOUCAULT, M. Vigiar e punir. Tradução de Raquel Ramalhete. 42 ed. 
Petrópolis: Vozes, 2014.
_____. Microfísica do poder. Tradução de Roberto Machado. 13. ed. 
Rio de Janeiro: Graal, 1998.
GLORIA, P. J. T. Seria a teoria da evolução darwiniana domínio exclu-
sivo dos biólogos? Implicações da evolução biológica para as ciências 
humanas, Revista Biologia USP. v. 3, 2009, p. 1-5. 
GUILLAUMIN, J. L’Aspect interpenonnel de la notation: de la doci-
mologie à la doxologie pédagogique. Bulletin de la Societé A. Binet et 
T. Simon, v. 86, p. 250-275. 1968. 
HOFFMANN, J. Avaliação: Mito & Desafio. São Paulo: Mediação, 
2000.
JUIF, P.; DOVERO, F. Guia do estudante de ciências pedagógicas. Lis-
boa: Editorial Estampa, 1972.
LANDSHEERE, G. Avaliação continua e exames. ______. Noções de 
“docimologia”. Coimbra, Portugal: Livraria Almedina, 1976.
LUCKESI, C. C. Avaliação da aprendizagem escolar. 13. ed. São Pau-
lo: Cortez, 2002.
NIETZSCHE, F. Genealogia da moral – uma polêmica. 9. ed. São Pau-
lo: Companhia das Letras/ 2006.
_______. O anticristo. Tradução, notas e posfácio Paulo César de Sou-
za. São Paulo: Companhia das Letras, 2007.
SAUL, A. M. Avaliação emancipatória: desafio a teoria e a pratica da 
avaliação e reformulação de currículo. São Paulo: Cortez, 2000.
TABA, H. Curriculum development, New York: Harcourt, Brace and 
World, 1962.
VEIGA, J. E. Evolução darwiniana & ciências sociais. Estudos Avança-
dos. v. 22, n. 63, p. 245-250. 2008.

Data de registro: 25/08/2015
Data de aceite: 23/03/2016





695

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p695a726

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição 
da filosofia estética de Theodor Adorno

Robson Loureiro∗

Sandra Soares Della Fonte∗∗
Tamiris Souza de Oliveira∗∗∗

Resumo: Este artigo indaga a potencialidade da categoria catarse presente na teo-
ria estética do filósofo Theodor Adorno. O objetivo é dimensionar o debate sobre 
formação estético-cultural e apropriação crítica dos produtos da indústria cultural 
no espaço escolar. Em Adorno, o tratamento dado à catarse sofre pelo menos um 
duplo deslocamento: a) em relação à psicanálise, reata o vínculo com a objetivida-
de da história; b) em relação a Aristóteles, deixa de ser uma experiência do sujeito 
e é tratado como traço da obra de arte. Sugerem-se dois eixos de análise: 1) um 
vínculo mais direto entre a concepção de catarse em Adorno e a experiência estéti-
ca de ensino de artes na escola e 2) a extensão dos traços da obra artística autêntica 
para os conhecimentos a serem tratados pedagogicamente pela instituição escolar.

Palavras-chave: Catarse. Theodor Adorno. Teoria educacional crítica.

Catharsis and education of senses: The contribution of aesthetic 
philosophy of Theodor Adorno

Abstract: This article investigates the potential of catharsis as an important con-
cept present in Theodor Adorno´s Aesthetic Theory. It aims to scale the debate on 

*	 Doutor em Educação: História e Política – pela Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). Professor de Filosofia da Educação do Programa de Pós-Graduação em Educação 
da Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). E-mail: robbsonn@uol.com.br

**	 Doutora em Educação: História e Política pela Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). Professora de Educação Física da Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). 
E-mail: sdellafonte@uol.com.br

***	 Mestre em Educação: Educação e Linguagens pela Universidade Federal do Espírito Santo 
(UFES). Professora da Rede Pública de Serra (ES). E-mail: tamyrys1706@yahoo.com.br 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801696

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

aesthetic-cultural training and critical appropriation of culture industry products at 
school. In Adorno, the treatment given to catharsis suffers at least a double shift: 
a) in relation to psychoanalysis, reattaches the link to the objectivity of history; b) 
in relation to Aristotle, no longer an experience of the subject and is treated as a 
trait of the artwork. It proposes two lines of analysis: 1) a more direct link between 
the concept of catharsis in Adorno and aesthetic experience of arts education in 
school; 2) the extent of the authentic artistic work traces for knowledge to be treat-
ed pedagogically by the academic institution.

Keywords: Catharsis. Theodor Adorno. Critical educational theory.

Catharsis et éducation des sens: La contribution de la philosophie 
esthétique de Theodor Adorno

Résumé: Cet article pose des questions sur la potentialité de la catégorie catharsis 
présente dans la théorie esthétique du philosophe Theodor Adorno. L’objectif est 
de dimensionner le débat sur la formation esthétique-culturelle et l’appropriation 
critique des produits de l’industrie culturelle dans l’espace scolaire. A Adorno, le 
traitement accordé à la catharsis subit au moins un double déplacement: a) par 
rapport à la psychanalyse, ele reprend le lien avec l’objectivité de l’histoire; b) par 
rapport à Aristote, elle cesse d’être une expérience du sujet et est traitée comme 
un trait de l’œuvre d’art. Nous proposons deux axes d’analyse: 1) un lien plus 
direct entre la conception de la catharsis à Adorno et l’expérience esthétique de 
l’enseignement des arts à l’école; 2) l’extension des traces de l’œuvre artistique 
authentique aux savoirs à traiter pédagogiquement par l’institution scolaire.

Mots-clés: Catharsis. Theodor Adorno. Théorie de l’éducation critique.

Introdução

Esta pesquisa indaga a potencialidade que possui a categoria catar-
se presente na teoria estética do filósofo alemão Theodor Adorno para 
dimensionar a discussão sobre formação estético cultural e apropriação 
crítica dos produtos da indústria cultural no espaço escolar. 

Mas por que a preocupação com a formação estético-cultural? En-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 697

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

tendemos que a educação para a sensibilidade não se reduz à formação 
para fruição no campo das artes, mas faz par com a apropriação crítica 
da cultura. Portanto, educação para a sensibilidade e formação cultural 
são demandas que perfazem o processo de humanização e que, em tese, 
devem ser garantidas pela formação educacional. Talvez tratar dessa 
dimensão formativa no âmbito da escola carregue uma dose de desafio, 
uma vez que essa temática nem sempre é abordada de forma crítica fora 
dos cânones estabelecidos e tornados lugar-comum.

Cabe registrar que já existem estudos (SAVIANI, 1991, 2013; DU-
ARTE, 2008; FERREIRA, 2012; CHISTÉ, 2007; BARROCO; SUPERTI, 
2014) que tematizam a relação entre educação escolar e a catarse, tendo 
em vista o horizonte de uma teoria educacional crítica. Quando esse 
conceito é abordado, recorre-a à elaboração de Gramsci (como o faz 
Saviani) ou a Lukács e Vigotski (como o fazem os demais). Em Saviani 
(2013), a catarse se transforma em uma categoria pedagógica que expressa 
o ápice do processo educativo, momento no qual o aluno, pela mediação 
do trabalho educativo, incorpora efetivamente os instrumentos culturais 
e passa por um deslocamento sugerido por Gramsci em termos políticos: 
de uma compreensão egoístico-passional para momento ético-político, 
isto é, para um grau elevado da consciência. Nas palavras de Saviani 
(2013, p. 74), 

É, enfim, pela catarse que tudo aquilo que era objeto de aprendizagem se 
incorpora no próprio modo de ser dos homens, operando uma espécie de 
segunda natureza que transforma qualitativamente sua vida integralmente, 
isto é, no plano das concepções e no plano da ação.

A partir de Lukács, a catarse tem o sentido de “sacudida na subjeti-
vidade” (CHISTÉ, 2007, p. 22) do receptor da obra de arte. Já Vigotski 
usa esse termo para designar a reação estética de transformação dos 
sentimentos do sujeito (BARROCO; SUPERTI, 2014). 

A experiência estética catártica tal como concebida por Lukács ou 
Vigotski é defendida no ensino da arte e é também estendida para o campo 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801698

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

educacional em geral; desse modo, há uma convergência com a defesa 
de Saviani de que a catarse, no trabalho educativo, ocorre uma relação 
mais consciente do indivíduo com o gênero humano; portanto, quando o 
sujeito vivencia mudanças em termos de compreensão e ações concretas. 

Em linhas gerais, o presente ensaio dá continuidade à discussão sobre 
esse conceito, na área educacional, já iniciada por esses pesquisadores. 
Não obstante, recorre ao tratamento dado por Theodor Adorno ao con-
ceito de catarse, ainda inexistente na produção acadêmica da área.1 Para 
tanto, recorre-se, em especial, às reflexões presentes no livro Teoria 
Estética (ADORNO, 2011), com o significativo suporte de importantes 
comentadores e estudiosos desse filósofo.

Obra de arte e catarse na teoria estética de Adorno

Por se tratar de um conceito estético, a catarse pressupõe a apro-
ximação com a concepção adorniana de arte. Em linhas gerais, Adorno 
entende que a arte é o “[...] refúgio do comportamento mimético” 
(ADORNO, 2011, p. 88), e é na obra artística que reside a possibilida-
de de manifestação sensível da mímese do movimento dialético entre 
natureza e processo civilizatório. Em outros termos, a arte é o espaço-
tempo privilegiado para o processo de mímese intencional e consciente 
de elaboração do sensível e da realidade.

Apesar de defender a tese da autonomia da arte em relação à rea-
lidade, ele não a considera totalmente isenta de funcionalidade. A auto-
nomia da arte, para Adorno, está relacionada com o distanciamento que 
a mesma deve conter para não ser mera representação da realidade. Em 
outros termos, a arte é capaz de carregar uma totalidade desveladora do 
real, e não a simples reprodução. Portanto, a arte é um fato social e, como 

1	 Ao avaliar a produção acadêmica existente no campo educacional sobre o tema da catar-
se, Oliveira (2013, p. 53) observa que, mesmo autores que recorrem à Teoria Crítica da 
Sociedade, em especial a Adorno, citam esse conceito, mas não tem o “escopo tratar con-
ceitualmente a categoria filosófica” e não exploram seu vínculo com o processo educativo.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 699

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

tal, insere-se nos emaranhados complexos do viver societário, mas, ao 
mesmo tempo, é antítese da estrutura social.

Na tentativa de problematizar a noção de funcionalidade, Adorno 
dialoga com a teoria psicanalítica da arte para a qual o processo criativo 
e a produção do artista estariam diretamente relacionados à sublimação 
subjetiva do criador da obra, como forma de uma compensação libidinal. 
Em sua crítica à teoria psicanalítica da arte, Adorno desconsidera que 
as obras de arte sejam “[...] essencialmente como projeções do incons-
ciente daqueles que a produziram” (ADORNO, 2011, p. 21-22), pois 
essa análise as reduziriam a critérios de psiquismos que não abarcariam 
sua objetividade.

A tese psicanalítica de que, por exemplo, a música seria o meio de 
defesa de uma paranoia ameaçadora talvez seja válida no plano clínico, 
mas nada diz sobre a categoria e o conteúdo de uma única composi-
ção estruturada (ADORNO, 2011, p. 22). Em síntese, para Adorno, a 
concepção freudiana da arte, apesar de mediar o fazer artístico tanto 
na contextualidade do social como na penumbra dos desejos libidinais, 
rouba-lhe a possibilidade de confrontar-se com o não eu desencadeado 
no processo mimético. A teoria psicanalítica da arte nega a negatividade 
que a constitui e “[...] joga todo peso negativo para os conflitos pulsionais. 
Unifica-a em vez de estilhaçar” (SCHAEFER, 2012, p. 35). Enfatiza-se 
o sujeito psicológico, ao passo que se reduz a dimensão do não eu, ou 
seja, a objetividade que constitui o sujeito artista e sua obra.

Se a arte tem raízes psicanalíticas, são as da fantasia na fantasia da omni-
potência. Na arte, porém, atua também o desejo de construir um mundo 
melhor, libertando assim a dialética total, ao passo que a concepção da 
obra de arte como linguagem puramente subjetiva do inconsciente não 
consegue apreendê-la (ADORNO, 2011, p. 24).

Como é possível perceber, Adorno critica a concepção psicanalí-
tica de arte que, ao acentuar o caráter subjetivo da obra artística, não a 
apreende enquanto prática também objetiva. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801700

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

A imanência da sociedade na obra é a relação social essencial da arte, 
não a imanência da obra na sociedade. Porque o conteúdo social da arte 
não está estabelecido fora do seu principium individuationis, mas é ine-
rente à individuação, ela própria um elemento social, é que à arte está 
velada a sua própria essência social e só pela sua interpretação pode ser 
apreendida (ADORNO, 2011, p. 350).

Como desejo e praxis do artista, a obra de arte também é capaz de 
gerar efeitos em seus fruidores. Isso só é possível pela mediação da obra 
de arte autêntica, ou seja, aquela capaz de trazer em seu mimetismo a 
dialeticidade de ser representação social e da natureza (ADORNO, 2011). 
Enquanto mímese, a arte pode figurar uma possível reconciliação do ser 
humano com sua natureza reprimida. O que não significa reconciliação 
autoconservadora, um tornar-se semelhante à natureza, pois não se trata 
de um retorno, de uma unificação, mas de uma reconciliação intencional 
e consciente de reelaboração do gênero humano (ADORNO, 2011, p. 88).

A arte autêntica, de acordo com Adorno (2011, p. 288), difere das 
obras artísticas produzidas pela indústria cultural que visam unicamente 
o prolongamento congruente da visão hegemônica de produção de lucro, 
e a arte nessa lógica é reduzida a mercadoria. Uma obra de arte autêntica, 
escreve Adorno (2011, p. 88), é aquela capaz de promover uma expe-
riência estética de fato dialética, na qual o fruidor se percebe enquanto 
natureza e não-natureza. Ela é a comunicação dialética da realidade e 
não realidade, da natureza e da não natureza. Pois, enquanto ser humano, 
a consciência da racionalidade (a não natureza) que me constitui deve 
estar ao lado da consciência do que dela é anterior, o lado natural. Ela 
é representação da realidade, mas, ao mesmo tempo, é antítese dessas 
situações reais; ela também é negação (ADORNO, 2011, p. 89).

Uma obra de arte na qual o criador preocupa-se com a complexidade 
e dialeticidade que envolvem seu fazer estético pode se apresentar como 
autêntica e como possibilidade do novo. O zelo na produção artística é 
importante não só em seu conteúdo. O mesmo cuidado é necessário para 
a forma estética na qual ela (a obra) se apresenta. Para se desencadear 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 701

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

a catarse, em suas reflexões sobre a arte Adorno preserva o movimento 
dialético entre conteúdo e forma.

Em consideração à experiência catártica tal como apresentada por 
Aristóteles (1997), Adorno (2011, p. 359) afirma que “[...] a catarse 
(aristotélica) é uma ação purgativa das emoções que se harmoniza com 
a repressão”. De acordo com Schaefer (2012), Adorno leva em conside-
ração a relevância da catarse aristotélica como conhecimento importante, 
inerente à história da arte e da estética. Contudo, ele afirma que Adorno 
critica essa perspectiva justamente por ela focar a fruição e consequente 
sublimação apenas no conteúdo, o que a faz revelar sua faceta ideolo-
gicamente repressora, no sentido de “[...] fazer esquecer o presente em 
favor do passado” (SCHAEFER, 2012, p. 429). Em outros termos, no 
sentido de focar apenas no conteúdo e no fruidor e não na obra artística 
em sua forma é que, de acordo com Schaefer, Adorno considera a catarse 
aristotélica obsoleta:

A catarse aristotélica é arcaica enquanto parcela da mitologia da arte, 
inadequada aos efeitos reais. Eis porque, mediante a espiritualização, as 
obras de arte realizaram em si o que os gregos projectavam no seu efeito 
exterior: no processo entre a lei formal e o conteúdo material, elas são 
a sua própria catarse (ADORNO, 2011, p. 359).

Nesse ponto, a teoria estética de Adorno diferencia-se da concepção 
aristotélica, uma vez que, para ele, no avanço histórico-social da arte e 
no seu gradual movimento de interiorização, as obras passaram a reali-
zar, “[...] no processo entre a lei formal e o conteúdo material [...] a sua 
própria catarse” (ADORNO, 2011, p. 359).

Adorno mantém distância desse tipo de catarse puramente emocio-
nal, porque esta busca cooptar o âmbito afetivo do indivíduo (ROSA, 
2007). Ele pensa que, no intuito de se tomar consciência-de-si e da trama 
social e política que o envolve, “[...] o espectador deve se manter distan-
ciado e acionar o processo de associação de ideias para melhor reconhecer 
e julgar o que vê-ouve-sente diante de si” (ROSA, 2007, p. 52).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801702

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

Na teoria estética de Adorno, a obra de arte é que recebe a purificação, 
não o receptor. Purificação estética, e não moral. No momento que os 
conteúdos materiais artísticos passam por reconfigurações internas, esses 
processos, que ocorrem entre forma e material, são a própria catarse 
(SCHAEFER, 2012, p. 429).

Adorno não desconsidera a importância do conteúdo para a obra de 
arte e muito menos da emoção proporcionada pela fruição, mas, para ele, 
a catarse autêntica na arte não se restringe à mera identificação subjetiva 
do fruidor, condição que a faria semelhante ao sentido aristotélico de 
catarse, mas, sim, aquela em cujo potencial está na expressão capaz de 
revelar uma tensão entre conteúdo e forma, particular e geral. A expres-
são que diz “[...] com um gesto sem palavras” que abre possibilidades 
para a imagem do novo ou do não-idêntico (ADORNO, 2011, p. 358).

Sobre a diferença entre a catarse produzida pela obra de arte autên-
tica e a tutelada e administrada pela indústria cultural, Adorno (2011) 
considera que a arte autêntica não pode ser considerada vulgar (kitsch), 
pois a possível imagem do novo não é um produto ou um sentimento 
que pode ser vendido sob o arrimo da indústria cultural. A arte autêntica 
não pode ser mera reprodução de uma forma social, ela se configura na 
mimesis consciente e dialética da realidade: “Do ponto de vista social, o 
vulgar é, na arte, a identificação subjectiva com o envilecimento objec-
tivamente reproduzido” (ADORNO, 2011, p. 361). Em outros termos, a 
arte enquanto expressão estética também não pode deturpar a realidade: 
negá-la não é escondê-la. Nesse sentido, pode-se afirmar, a partir de 
Adorno, que a indústria cultural é a operadora da semiformação presente 
e consistentemente produzida em nossa sociedade pautada na exploração. 
A arte e a produção artística, por serem fatos sociais, não escapam a essas 
relações. A arte enquanto kitsch torna-se uma mercadoria útil apenas para 
a manutenção do sistema (ADORNO, 2011, p. 360).

A “catarse regressiva” da indústria cultural

Enquanto mecanismo de fruição crítica de obras artísticas, Adorno 
aborda o conceito de catarse como aspecto importante na função da arte 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 703

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

para uma formação plena. Para ele, “[...] a obra de arte em si, como algo 
de espiritual, torna-se o que outrora lhe era atribuído enquanto efeito sobre 
outro espírito, como catarse, sublimação da natureza” (ADORNO, 2011, 
p. 298). Ou seja, o efeito catártico que, em especial na filosofia estética 
de tradição aristotélica, estava diretamente relacionado com o fruidor, 
na teoria estética de Adorno há um deslocamento para a obra em si: é o 
seu o elemento crítico dialético que desempenha o papel de catarse. No 
entanto, em um contexto de massificação cultural e do que ele chama 
de semiformação, o que se percebe é a despotencialização da catarse.

A purificação das emoções na Poética de Aristóteles já não professa 
interesses tão nítidos pela dominação, mas, no entanto, ainda os con-
serva, na medida em que o seu ideal de sublimação encarrega a arte de 
instaurar a aparência estética como satisfação de substituição em vez de 
uma satisfação física dos instintos e das necessidades do público visado: 
a catarse é uma acção purgativa das emoções que se harmoniza com a 
repressão (ADORNO, 2011, p. 359).

A utilização da catarse enquanto puro efeito emocional pautado 
apenas no fruidor foi apropriada pela indústria cultural como forma de 
dominação e anestesiamento diante dos problemas sociais. Essa é a de-
núncia que Adorno (2011) faz ao analisar todos os artifícios que o sistema 
capitalista promove para ludibriar os sentidos do fruidor e lhes dar muito 
do mesmo. Adorno (2011, p. 359) considera que a indústria cultural 
não realiza uma catarse autêntica, capaz de promover uma experiência 
estética dialética, consciente e mediadora para uma formação plena. Ao 
contrário, ela promove uma descarga emocional, em um primeiro mo-
mento desprovida de qualquer relação educativa, apenas vista enquanto 
finalidade do entretenimento, arte como valor de troca que serve apenas 
à lógica mercantil. Nesse sentido, “[...] a doutrina da catarse imputa [...] 
à arte o princípio que, finalmente, toma a indústria cultural sob a sua 
tutela e a administra” (ADORNO, 2011, p. 359).

Os agentes e operadores da indústria cultural administram, de for-
ma quase sempre eficaz, as porções de libido que devem ser sublimadas 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801704

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

por seus espectadores (DUARTE, 2010a, p. 58). Na relação de dar sem 
dar, a indústria cultural apenas fornece um alívio instintivo e emocional 
sem qualquer vínculo de prolongamento, o que torna ainda mais latente 
a explosão desses mesmos instintos reprimidos. Por essa razão, para 
Adorno (2011, p. 361), “[...] na época da administração total, a cultura já 
não precisa começar a rebaixar os bárbaros que criou; basta lhe reforçar 
por meio dos seus rituais a barbárie, que se sedimentou subjetivamente, 
desde há séculos”.

Esse procedimento de controle libidinal tem por objetivo “[...] ser-
vir de válvula de escape para abortar eventuais desejos individuais de 
enxergar por trás dos mecanismos que movem as coisas” (ROSA, 2007, 
p. 54). Essa seria, de acordo com Rosa (2007), uma catarse regressiva 
que cotidianamente reproduz dominação e impossibilita aos indivíduos 
manterem o distanciamento necessário com fins à elevação, ao nível da 
consciência, das complexas relações sociais reprimidas pelos produtos 
daquela indústria, vendidos como obra de arte.

Nas palavras de Adorno (2007), “[...] o segredo da sublimação 
estética: [é] representar a satisfação na sua própria negação. A indústria 
cultural não sublima, mas reprime e sufoca” (ADORNO, 2007, p. 35). 
Essa indústria do divertimento somente excita seus espectadores. A nudez 
da celebridade ascendente serve apenas como suporte para se alcançar 
“ibope”; por trás do seio aparente existe o conservadorismo inerente da 
classe que quer se manter no poder.

Antecipa-se o prazer, mas não o sublima. Com relação à adminis-
tração da catarse promovida pela indústria cultural, Adorno argumenta 
que a insatisfação dos instintos, mediada por ela, pode retornar em forma 
de barbárie (DUARTE, 2010a, p. 56). Uma vez que as pulsões libidinais 
recalcadas de forma não elaborada podem gerar em nossa consciência 
um sentimento de incompletude enquanto sujeitos genéricos, Duarte 
observa que essa incompletude ocorre porque a cultura de massas “[...] 
não apenas desqualifica o sujeito, como também mina as condições para 
seu aparecimento e desenvolvimento” (DUARTE, 2010a, p. 57). Esse 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 705

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

ser genérico, que se constitui a partir do indivíduo em suas complexas 
dimensões e relações socionaturais, submerge em uma massa social 
que manifesta seus recalques no vulgar. Nas palavras de Adorno (2011,         
p. 361):

O modelo do esteticamente vulgar é a criança que, na publicidade, fecha 
a meio os olhos quando saboreia o pedaço de chocolate, como se fosse 
pecado. No vulgar, regressa o recalcado com as marcas do recalcamento; 
expressão subjectiva do fracasso justamente daquela sublimação que a 
arte apregoa zelosamente como catarse e que a si atribui como mérito 
porque sente que, até hoje, – e como toda a cultura – pouco conseguiu.

É diante desse cenário de catarse regressiva que Adorno traça a 
diferença entre a catarse autêntica, promovida pela arte, e o kitsch. Para 
Adorno (2011), o kitsch é o “brega” na cultura, aquilo que parodia a ca-
tarse com sua identificação e sentimentalismo exacerbado, isto é, mera 
pilhagem sentimental. Nos produtos da indústria cultural, vê-se que o 
kitsch “[...] está misturado em toda a arte como um veneno; separar-se 
dele constitui hoje uma das suas tentativas mais desesperadas” (ADOR-
NO, 2011, p. 360).

A funcionalidade da arte concebida pela indústria cultural apenas 
como entretenimento de forte caráter subjetivo perde no seu processo 
de fruição toda objetividade (síntese de complexas relações) e se torna 
coisa limitada ao estigma subjetivo do fetiche (ADORNO, 2011, p. 361). 
Em outros termos, a arte vista apenas como entretenimento é a evidente 
legitimidade da ideologia; onipresença da repressão. 

O consenso da arte com as reacções individuais mais fugitivas associou-se 
à sua reificação, e a sua semelhança crescente com o elemento físico sub-
jectivo afastou-se consideravelmente da produção da sua subjectividade, 
recomendando-se ao público; nesta medida, o slogan l’art pour l’art foi 
a máscara do seu contrário (ADORNO, 2011, p. 360).

Pucci (2006) observa que o apelo exagerado ao subjetivismo ar-
tístico, fato que agrega mais valor ao produto, na realidade enfraquece 
ainda mais a subjetividade. Essa catarse às avessas, com sua “[...] arte 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801706

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

sem sonho e destinada ao consumo” (PUCCI, 2006, p. 100), conduz o 
público fruidor à identificação integral com o todo, à fusão impessoal 
com o real, acorrentando-o na incapacidade de imaginar algo de fato 
novo, diferente do real vivido e que pode ser mudado, uma vez que até 
o novo nos é usurpado (PUCCI, 2006, p. 100).

Em alusão ao conceito adorniano de catarse, Rosa observa:

Uma consciência que possibilite ao indivíduo reprimido pela racionali-
dade [...] o lampejo que lhe faça compreender o processo “civilizatório” 
por meio do qual o mundo está sendo administrado e a esperança de 
encetar uma revisão desse processo. Um evento, então, não de cegueira 
e de entrega, mas de ampla abertura dos olhos e da consciência (ROSA, 
2007, p. 65).

Para Adorno, esse casamento do reprimido com a esperança só é 
possível quando se sai do sempre semelhante promovido da indústria 
cultural, seja com as músicas, literatura ou filmes. O que se vê são pro-
dutos culturais sob um véu de sempre novo. Aí está a contradição, pois 
“[...] a consciência, até hoje acorrentada, não é, sem dúvida, senhora 
do novo, mesmo em imagem: sonha com o novo, mas não é capaz de 
sonhar o próprio novo” (ADORNO, 2011, p. 359). Só se pode sonhar 
o novo quando distanciado do real, quando se tem a consciência do 
não-idêntico. O novo surge a partir da dialética que nos constitui, de ser 
e não ser natureza e como essa relação nos constituiu historicamente 
(ADORNO, 2011).

Em síntese, percebe-se que, para Adorno, catarse envolve tanto 
aspectos internos da obra de arte quanto aspectos externos da relação da 
mesma com a sociedade/realidade. A potência da catarse acontece como 
“[...] efeito emocional-emotivo desencadeado pela mimese, com toda a 
carga dialética de que essa se alimenta” (ROSA, 2007, p. 184).

Não obstante, para que o processo mimético ocorra, de forma re-
flexiva, Rosa argumenta que, para Adorno, na tensão entre conteúdo e 
forma, esta “[...] é imanente ao princípio identificador da mimesis, mas 
é também nela (na forma) que o princípio de diferenciação pode ocorrer. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 707

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

E assim o processo catártico pode sinalizar seu aspecto de resistência 
frente ao real” (ROSA, 2007, p. 187).

Schaefer também afirma que “[...] os processos que ocorrem entre 
forma e material são a própria catarse” (SCHAEFER, 2012, p. 430) e, 
nesse sentido, ambos os comentadores afirmam que, em Adorno, catarse 
está diretamente relacionada com a tensão dialética que constitui a obra 
de arte. É nessa tensão que, na técnica formuladora da forma, pode-se 
captar toda gênese histórica e dialética que constitui a arte e pode projetar 
a arte como vanguarda (ROSA, 2007, p. 188). Aí se encontra o princí-
pio para a possibilidade do novo na arte e, consequentemente, a origem 
para o processo catártico desencadeado a partir da racionalidade estética 
mediadora entre sujeito e mundo (ROSA, 2007).

Catarse e formação estética crítica

Nesse item, o objetivo é refletir sobre possíveis desdobramentos 
educacionais da categoria catarse, tal como desenvolvida na filosofia 
estética de Adorno. Para tanto, a opção, aqui, é manter um diálogo com 
as teorias educacionais críticas. Essa escolha se justifica em função do 
entendimento de que, no atual contexto de vida, a educação tem condições 
de compreender os processos de fetichização que ela própria reproduz e de 
contribuir para a superação das desigualdades sociais que fundamentam 
a sociedade capitalista:

[...] contra uma educação centrada na cultura presente no cotidiano ime-
diato dos alunos que se constitui, na maioria dos casos, em resultado da 
alienante cultura de massas, devemos lutar por uma educação que amplie 
os horizontes culturais desses alunos; contra uma educação voltada para 
a satisfação das necessidades imediatas e pragmáticas impostas pelo coti-
diano alienado dos alunos, devemos lutar por uma educação que produza 
nesses alunos necessidades de nível superior, necessidades que apontem 
para um efetivo desenvolvimento da individualidade como um todo; 
contra uma educação apoiada em concepções do conhecimento humano 
como algo particularizado, fragmentado, subjetivo, relativo e parcial que, 
no limite, negam a possibilidade de um conhecimento objetivo e eliminam 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801708

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

de seu vocabulário a palavra verdade, devemos lutar por uma educação 
que transmita aqueles conhecimentos que, tendo sido produzidos por 
seres humanos concretos em momentos históricos específicos, alcançaram 
validade universal e, dessa forma, tornam-se mediadores indispensáveis 
na compreensão da realidade social e natural o mais objetivamente que 
for possível no estágio histórico no qual encontra-se atualmente o gênero 
humano (DUARTE, 2001, p. 31).

Por essa razão, decidimos dialogar com uma vertente das teorias edu-
cacionais críticas que defende que o espaço escolar é lócus privilegiado de 
acesso e socialização do conhecimento historicamente elaborado, lugar de 
mediação entre saber espontâneo e sistematizado. Diante da precarização 
do trabalho docente em todos os níveis e do enfraquecimento da escola 
enquanto espaço e tempo de formação, alguns autores (DUARTE, 2010b; 
DELLA FONTE, 2010) apontam para a importância do fortalecimento 
dessa instituição no sentido de promover a ampliação da formação cultural 
e política dos diversos segmentos da classe trabalhadora.

Como já mencionado na introdução deste artigo, a apropriação do 
conceito de catarse não é estranha a essa perspectiva de educação que 
tem recorrido a autores como Gramsci, Vigotski ou de Lukács. Cada 
um desses autores elabora uma compreensão de catarse a partir de um 
contexto específico de preocupação e com sentidos também específicos. 
Na apropriação para o campo da educação, recuperam-se traços fun-
damentais desse conceito a partir de cada teórico, mas para extrair daí 
uma inspiração para se pensar algo diferente do que elaborado. Nesse 
sentido, por exemplo, esse termo tem inspirado propostas de métodos 
de ensino (SAVIANI, 2001; GASPARIN, 2009) e a defesa do ensino da 
arte como possibilidade de se desenvolver uma relação mais consciente 
com o gênero humano (FERREIRA, 2012).

Ao levantar as possíveis contribuições que o conceito adorniano de 
catarse pode oferecer para a teoria educacional crítica, segue-se essa indi-
cação de buscar inspiração em um filósofo não apenas para repeti-lo, mas 
para pensar algo que ele próprio não pensou. Para tanto, indicam-se dois 
possíveis eixos de análise. No primeiro eixo, elege-se um vínculo mais 
direto entre a concepção de catarse em Adorno e a experiência estética 
de ensino de artes na escola. No segundo, apropria-se da compreensão 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 709

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

adorniana de catarse para se ampliar seu sentido: isso que Adorno trata em 
termos de traços da obra artística autêntica é estendido para a definição 
dos conhecimentos a serem tratados pedagogicamente pela instituição 
escolar. Foquemos no primeiro eixo analítico.

Em seu ensaio Teoria da semiformação, Adorno observa que for-
mação devia ser aquela que dissesse respeito – de uma maneira pura 
como seu próprio espírito – ao indivíduo livre e radicado em sua própria 
consciência, ainda que não tivesse deixado de atuar na sociedade e su-
blimasse seus impulsos. A formação era tida como condição implícita a 
uma sociedade autônoma: quanto mais lúcido o singular, mais lúcido o 
todo (ADORNO, 2010, p. 8).

A tendência, no atual contexto social, é que a formação estética e 
cultural se converta em uma semiformação socializada pelo simples fato 
de os produtos culturais já não mais se expressarem como valor de uso e 
se tornarem valores de troca integrados à lógica do mercado. Em outros 
termos, a subjetividade é paulatinamente formada pelas “mercadorias 
culturais”.

A ideologia dominante – indústria cultural – tende a substituir a 
consciência pelo conformismo, pois dificilmente essa ordem social é 
confrontada. Os mais bem adaptados são premiados. O processo for-
mativo é congelado em categorias fixas, reduzido ao consumo de bens 
culturais, além de promover e favorecer a regressão sensível e valorizar 
o individualismo (ADORNO, 2010).

No processo de fruição do espectador, a funcionalidade da arte como 
mera mercadoria e entretenimento de forte caráter subjetivo tende, de 
acordo com Adorno, a perder toda a objetividade que a constitui, que 
incorpora a síntese de complexas relações (ADORNO, 2011).

Necessidades artificiais e satisfações superficiais: pode-se afirmar 
que esse seria o lema da indústria cultural e aqui se encontra a crítica de 
Adorno à catarse realizada por essa indústria do entretenimento. 

A autonomia, condição primordial da formação, não teve tempo 
de se constituir em todos os homens e mulheres (muito em função dos 
próprios interesses da burguesia) e a consciência passou de uma hete-
ronomia (feudalista, comandada pela religião) para outra, agora ditada 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801710

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

pelos valores da razão instrumental do modo de produção capitalista.
Se considerarmos ser uma das funções da escola a mediação entre 

o saber espontâneo e o saber elaborado, parece-nos inevitável que os 
produtos da indústria cultural adentrem o espaço escolar e se imponham 
como ponto de partida do processo educativo.

A preocupação, aqui, diz respeito à falta de vínculo com o passado 
ou mesmo de prolongamento do eterno presente que a utilização de alguns 
desses artefatos da indústria cultural pode provocar no ambiente escolar. 
O mero alívio instintivo e emocional da catarse regressiva tende a difi-
cultar o distanciamento crítico necessário com fins à elevação, ao nível 
da consciência, das complexas relações sociais reprimidas pelos produtos 
daquela indústria, vendidos como obra de arte (ADORNO, 2007). Nesse 
sentido, a escola e os professores acabam por oferecer muito do mesmo.

Esse é o desafio da educação. Como sair do sempre semelhante? A 
tese que se defende, a partir de Adorno e da teoria crítica da sociedade, 
é de que só é possível projetar o novo quando distanciado da realidade, 
quando se tem a consciência do não idêntico. A escola também lida com 
uma tensão, mas, de outra ordem: ela se constitui como espaço e tempo 
no qual a vida cotidiana também precisa ser negada (DUARTE, 2001).

Na lógica da semiformação, o mediato tende a se transformar ra-
pidamente em imediato. Assim, uma perspectiva educacional vinculada 
a um projeto social de emancipação recusa o imperativo categórico da 
aplicabilidade, da imediaticidade de tendência barbaramente anti-inte-
lectual. Em contrapartida, ela valoriza aquilo que Adorno (2010) chama 
de esforço de compreender a conexão de um viver em si relativamente 
uníssono.

Dessa forma, prolongar a esfera cotidiana da vida significa contribuir 
para a reprodução da alienação. No que se refere à escola, o processo 
educativo tem como ponto de partida as atividades típicas da vida coti-
diana. Ou seja, parte-se da prática social imediata, da vida cotidiana; pela 
mediação do não cotidiano, com e no acesso às objetivações humanas 
mais complexas (ciência, artes, moral, política, ética, filosofia), retor-
na-se ao cotidiano de forma mais enriquecida. Nesse sentido, pode-se 
concordar com Snyders, para quem a escola se efetiva pela dialética de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 711

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

continuidade e descontinuidade do viver cotidiano. 
Por um lado, o processo educativo parte da “[...] valorização da vida, 

da pessoa, da cultura dos alunos” (SNYDERS, 1993, p. 161); por outro, 
é preciso romper com essa continuidade, isto é, “[...] abrir a cultura do 
estudante para a vida, não somente em nível corrente, cotidiano [...] mas 
também na altura do mais elaborado, do que há de mais importante nas 
realizações e esperanças dos homens” (SNYDERS, 1993, p. 88).

Theodor Adorno sempre se preocupou com a dimensão cultural e da 
formação humana. Contudo, ele não formulou nenhum sistema pedagó-
gico, ou sequer uma pedagogia educacional. Não obstante, em sua ampla 
contribuição para o campo da crítica cultural, é possível perceber sua 
defesa em busca de uma formação (Bildung) a contrapelo da desigualdade 
reinante no sistema político-econômico hegemônico. Em Educação e 
emancipação (1995), por exemplo, fica evidente sua preocupação com 
o esfacelamento e brutal concorrência que a escola, já em sua época, na 
Alemanha, enfrentava no início da propagação dos meios de comunicação 
de massa: “[...] a sociedade forma as pessoas mediante inúmeros canais 
e instâncias mediadoras, de um modo tal que tudo absorvem e aceitam 
nos termos desta configuração heterônoma que se desviou de si mesma 
em sua consciência” (ADORNO, 1995, p. 181).

Na reflexão adorniana, a crise que hoje se observa na formação 
cultural, de fato, é índice de uma crise geral da cultura que em hipótese 
nenhuma deriva da insuficiência do sistema e dos métodos educacionais. 
Ela se vincula ao modo historicamente datado da existência humana.

Nessa direção, o problema da formação não se limita a uma ques-
tão da pedagogia/sistema educacional. Em outros termos, reformas 
educacionais são importantes, mas não são garantia de solução; em 
alguns casos, até pioram a crise e contribuem para a ocultação do poder 
extrapedagógico sobre ela:

O que hoje se manifesta como crise da formação cultural não é um simples 
objeto da pedagogia, que teria que se ocupar diretamente desse fato, mas 
também não pode se restringir a uma sociologia que apenas justaponha 
conhecimentos a respeito da formação. Os sintomas de colapso da for-
mação cultural que se fazem observar por toda parte, mesmo no estrato 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801712

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

das pessoas cultas, não se esgotam com as insuficiências do sistema e 
dos métodos da educação, sob a crítica de sucessivas gerações. Reformas 
pedagógicas isoladas, indispensáveis, não trazem contribuições substan-
ciais. Poderiam até, em certas ocasiões, reforçar a crise, porque abrandam 
as necessárias exigências a serem feitas aos que devem ser educados e 
porque revelam uma inocente despreocupação frente ao poder que a 
realidade extrapedagógica exerce sobre eles (ADORNO, 2010, p. 7-8).

Por conseguinte, a posição de Adorno desautoriza qualquer inter-
pretação ingênua que porventura considere que ele vincula a atividade 
educativa, e a educação escolar como um todo, a uma suposta perspectiva 
redentora ou salvacionista. Contudo, se o problema da formação não 
pode ser reduzido às reformas pedagógico-educacionais, isto não pode 
ser entendido como mais uma expressão de um suposto pessimismo de 
Adorno? É possível. Mas, quando se trata de formação, ele insiste no 
resgate da tensão entre autonomia e adaptação presente no processo de 
construção cultural, na constituição da Bildung. Sobre essa tensão, Pucci 
(1998, p. 90) faz a seguinte consideração:

Ser autônomo sem deixar de se submeter; submeter-se sem perder a au-
tonomia. Aceitar o mundo objetivo, negando-o continuamente; afirmar o 
espírito, contrapondo-lhe a natureza. É essa tensão constitutiva da cultura 
enquanto instrumental negativo e emancipador do sujeito que Adorno 
quer reavivar em pleno capitalismo tardio.

A educação, portanto, é mediação sine qua non nesse processo for-
mativo para a autonomia, em que os indivíduos formam, sempre a partir 
dos ditames de outrem, uma imagem (Bild) de si mesmos. Concomitante, 
a educação e a apropriação da cultura se constituem como possibilidade 
de se ir além do que está posto, preestabelecido. Por meio da cultura, 
podemos alargar nossos horizontes, conhecer outras realidades, outras 
visões de mundo, nos constituir de forma única e original. Podemos, 
principalmente, ampliar nossos referenciais estéticos, permitindo uma 
fruição rigorosa e fundante de outras lógicas possíveis (NOGUEIRA, 
2012, p. 622).

O trabalho educativo que carrega o potencial do esclarecimento 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 713

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

constitui-se como um momento subjetivo e objetivo no processo de 
apropriação do conhecimento e, também, como dimensão criativa da 
razão conceitual e sensível. Ele é a formação que ocorre em processo 
de contraposição à semiformação, pois é uma “[...] busca que atinge o 
homem e a sociedade enquanto um todo, em sua capacidade subjetiva/
objetiva, nas condições ideais e materiais de reagir, de se contrapor e de 
direcionar a perspectiva da emancipação” (PUCCI, 1998, p. 112).

Entretanto, o ponto de partida do trabalho educativo escolar reside 
no fenômeno da “catarse regressiva”. Submetê-la à crítica parece ser 
momento fundamental para que esse ponto de partida não se projete 
como ponto de chegada. Contudo, não cabe fazer um escrutínio moral, 
mas propriamente estético de modo a evidenciar os traços empobrecidos 
da mercadoria cultural. Considerando que “A crítica não se acrescenta 
de fora à experiência estética, mas é-lhe imanente” (ADORNO, 1982, 
p. 382), a formação sensível envolve, ao mesmo tempo, a educação da 
capacidade reflexiva. Por outro lado, percebe-se que o exercício reflexivo 
mobiliza a existência sensível do humano. Eis porque, na arte autêntica, 
diferente dos produtos da indústria cultural, a mimese refere-se ao que 
é não-idêntico. No contato com uma obra de arte autêntica, o indivíduo 
é impelido a imitar o inesperado. Tarefa nada fácil, visto que depende 
“[...] de um conjunto de forças subjetivas que normalmente não são co-
locadas em jogo na atitude passiva no cotidiano, e que são virtualmente 
abandonadas na indústria cultural” (FREITAS, 2003, p. 36).

Nesse ponto, Adorno dá indícios de uma preocupação com a edu-
cação estética. Para ele, indivíduos carentes de formação cultural difi-
cilmente percebem o caráter enigmático das obras de arte. A tendência, 
nesse caso, é que o indivíduo com baixa sensibilidade estética em geral 
realize uma crítica externa à arte (ADORNO, 1982, p. 140-141). Ao 
não perceber o caráter enigmático para além de níveis elementares, o 
indivíduo amúsico concebe a obra de arte como uma grande confusão. 
O elemento diferenciador entre o iniciado e o indivíduo desprovido de 
formação estética ou semiformado está, conforme Adorno, na possibili-
dade de percepção do caráter enigmático da arte:



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801714

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

Quem é totalmente privado de “ouvido musical”, quem não compreende 
a “linguagem da música”, percebendo aí apenas a confusão e interrogan-
do-se o que pode significar tais ruídos, só elementarmente se dá conta 
do caráter enigmático. A diferença entre o que ele ouve e o que ouve o 
iniciado circunscreve o caráter enigmático (ADORNO, 1982, p. 141).

Por sua vez, é bastante complexo por em evidência o empobreci-
mento das mercadorias culturais, pois o critério de empobrecimento da 
arte reduzida a produto vendável só pode ser exposto e analisado diante 
de obras de arte autênticas. São essas que oferecem o critério estético 
para desvelar o nível de complexidade, objetividade, antítese social e 
desafio materializado nas formas das manifestações estético-artísticas. 
A partir de Adorno (2002), pode-se afirmar que é o efeito catártico da 
obra de arte autêntica que pode despertar e conduzir uma formação des-
locada dos protocolos do clichê da indústria cultural. Tal efeito ajuda 
a quebrar a faceta de identificação/empatia exacerbada que prejudica o 
distanciamento crítico que no processo de semiformação se faz ausente. 

É nesse sentido que se defende o estudo da imanência da arte como 
um dos focos do ensino das artes e experiências estéticas na escola, inclu-
sive articulados com o incentivo às próprias experimentações artísticas.

Antônio Cândido (2006) oferece indicações muito próximas das 
inspirações adornianas ao focar no romance Senhora, de José de Alencar. 
Além das referências sociais mais evidentes, ele sugere um caminho 
“[...] nas camadas mais fundas da análise, – o que só ocorre quando este 
traço social constatado é visto funcionando para formar a estrutura do 
livro” (CÂNDIDO, 2006, p. 16). Em outros termos, “[...] o externo se 
torna interno e a crítica deixa de ser sociológica, para ser apenas críti-
ca” (CÂNDIDO, 2006, p. 17). Estimulados por essa proposta, ousamos 
destacar alguns aspectos estéticos de Vidas secas de Graciliano Ramos 
que ilustram o caráter catártico que esse romance porta. 

A linguagem do narrador é comedida. Tal frugalidade é arranhada 
pela delicadeza do relato da morte da cachorra Baleia, quando o narrador 
introduz na escrita, por exemplo, diminutivos: “Uma noite de inverno, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 715

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

gelada e nevoenta, cercava a criaturinha” (RAMOS, 2007, p. 50). Mais 
à frente: “Baleia encostava a cabecinha fatigada na pedra. A pedra estava 
fria, certamente Sinha Vitória tinha deixado o fogo apagar-se muito cedo” 
(RAMOS, 2007, p. 50).

Por sua vez, a linguagem das personagens é movida por interjeições, 
murmúrios, gestos; suas conversas são entrecortadas, incongruentes e 
monossilábicas. No capítulo “Inverno”, há a menção a uma conversa 
dos pais: 

Não era propriamente conversa, eram frases soltas, espaçadas, com re-
petições e incongruências. As vezes uma interjeição gutural dava energia 
ao discurso ambíguo. Na verdade nenhum deles prestava atenção às pa-
lavras do outro: iam exibindo as imagens que lhes vinham ao espírito, e 
as imagens sucediam-se, deformavam-se, não havia meio de dominá-las. 
Como os recursos de expressão eram minguados, tentavam remediar a 
deficiência falando alto (RAMOS, 2007, p. 34).

Vê-se, portanto, que a secura não é apenas atmosférica; o sertão é o 
lugar da terra ressequida, da vida árida e da linguagem enxuta/murcha. 
Essa aspereza se expressa na composição de Vidas secas.

Também chama atenção que os filhos de Fabiano e Sinha Vitória 
não recebam um nome no romance. Sua identidade se dá pela sequência 
de parição: o menino mais velho e o menino mais novo. Eles estão em 
situação de anonimato, ou seja, possuem nomes, mas o narrador impe-
de que essas designações apareçam nas linhas de Vidas secas? Nesse 
caso, por qual motivo faria isso? O narrador estaria os protegendo? Ou 
os meninos são crianças inomináveis, cujas vidas e identidades são tão 
absurdas e descomunais que não se deixam captar por qualquer palavra? 

Independente de quais respostas se possam esboçar, essa condição 
dos filhos provoca algumas tensões. Por um lado, traz desconforto, pois 
todos da família possuem seus próprios nomes, inclusive a cadela, por 
mais que receba, de modo paradoxal, o nome de um outro bicho (Baleia). 
Por outro, essa ausência de nome das crianças permite que a elas sejam 
dados muitos nomes, o nome de todos os filhos de família de retirantes 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801716

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

que, em várias partes do mundo, fogem da aridez da vida: da seca do sertão 
nordestino, dos conflitos de guerra na Síria e na Eritreia, do genocídio 
de Ruanda ou do “deserto de lama” que resultou do desastre ecológico 
do rompimento das barragens da Samarco na cidade de Mariana.

Por fim, ainda no espírito de mostrar como a catarse é imanente 
à própria obra artística, percebe-se que Vidas secas é um romance que 
se desenrola entre duas secas. Comparece, então, a questão: o romance 
termina como começa? A coincidência da seca narrada no capítulo inicial 
“Mudança” e a ausência de chuva que prenuncia um novo ciclo de seca no 
capítulo “Fuga” parece sugerir que sim. Contudo, a fuga final da família 
de retirantes é diferente, pois aponta para um lugar específico: o Sul.  

Mudar-se-iam depois para uma cidade, e os meninos freqüentariam esco-
las, seriam diferentes deles. [...] Iriam para diante, alcançariam uma terra 
desconhecida. Fabiano estava contente e acreditava nessa terra, porque 
não sabia como ela era nem onde era. Repetia docilmente as palavras 
de Sinha Vitória, as palavras que Sinha Vitória murmurava porque tinha 
confiança nele. E andavam para o sul, metidos naquele sonho. Uma cida-
de grande, cheia de pessoas fortes. Os meninos em escolas, aprendendo 
coisas difíceis e necessárias. Eles dois velhinhos, acabando-se como uns 
cachorros, inúteis, acabando-se como Baleia. Que iriam fazer? Retar-
daram-se, temerosos. Chegariam a uma terra desconhecida e civilizada, 
ficariam presos nela. E o sertão continuaria a mandar gente para lá. O 
sertão mandaria para a cidade homens fortes, brutos, como Fabiano, 
Sinha Vitória e os dois meninos (RAMOS, 2007, p. 71).

O traço diferenciado desse novo êxodo traz novas questões. O que 
se repete no romance Vidas secas: a seca? A fuga da seca? O desejo de 
uma terra prometida que acolha essa família? O poderio do sertão ao 
desterrar mais uma família de homens fortes e brutos? O desejo de Fa-
biano e Sinha Vitória por aquilo que não se repetiu: uma terra civilizada 
onde filhos estudem e sejam diferentes deles? Como se observa, a tensão 
cíclico e não cíclico aparece, assim, como um dos enigmas do romance 
cuja decifração não é fácil e está longe de se resolver na identidade 
imediata entre o capítulo de início e fim da obra.

Considerando essa breve e ilustrativa análise, de alguns elementos 
catárticos condensados em Vidas secas, cabe-nos atentar: 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 717

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

“O acesso à obra-prima não é fácil, e não pode se tornar fácil. O desni-
velamento em relação ao cotidiano é grande demais, e este acesso não 
será jamais um jogo a se desenrolar pacificamente. Os alunos ficarão sur-
preendidos, pasmados, irão opor resistência” (SNYDERS, 2008, p. 20). 

Um processo educativo assim exige esforço, sistemática, acom-
panhamento; por vezes, recurso a “obras intermediárias” (SNYDERS, 
2008, p. 40) é um recurso para favorecer o desenvolvimento estético dos 
estudantes e a apropriação de graus diferenciados de complexidade das 
manifestações artísticas.

Por isso, torna-se relevante, nesse processo formativo, atentar-se 
para os construtos estético-sociais, isto é, “[...] fenômenos de altíssima 
relevância social, que, por outro lado, apesar de não preencherem os 
requisitos formais das obras de arte, só podem ser compreendidos se se 
leva em consideração o seu caráter estético” (DUARTE, 2014, p. 190). 
Eles portam, segundo Duarte (2014, p. 211), “

[...] uma negatividade de caráter misto [...]. Nesse caso, a negatividade, 
em vez de se traduzir exclusivamente no elemento estético, oscila conti-
nuamente entre esse e um posicionamento ético-político de transformação 
radical do existente”.2

Em termos de formação sensível, em um horizonte crítico, a insti-
tuição escolar move-se pela tensão entre a catarse regressiva e a catarse 
propriamente dita; mais precisamente, a catarse regressiva é continua-
mente problematizada; isso só pode acontecer quando, pelo cultivo de 
formas elaboradas e complexas de arte, a escola se transforma em lócus 
de experiência estética autêntica.

2	  Ao elaborar essa “tipificação” de construto social-estético, Rodrigo Duarte afirma não ser 
necessário abandonar às formulações da Teoria Crítica da Sociedade relativa à distinção 
entre obra de arte autêntica e mercadorias da indústria cultural. Considera, assim, ser esse um 
complemento à teorização de Horkheimer e Adorno diante de um fenômeno cujo correlato 
esses autores não presenciaram. Como exemplo de fenômenos que não possuem o traço de 
inovação, por vezes, associado à complexidade formal, mas possuem um discurso político 
e ideológico distante do predominante do capitalismo tardio, Duarte cita o fenômeno do 
hip hop e, no caso brasileiro, o movimento tropicalista dos anos de 1960.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801718

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

Catarse: uma proposta de apropriação e a ampliação de seu sentido

Como exposto, a catarse, para Adorno, já não mais se encontra no 
efeito exterior, pois no embate entre a lei formal e o conteúdo material as 
obras constituem, de forma imanente, a sua própria catarse. Diferente da 
catarse clássica aristotélica, agora é o próprio objeto e não mais o público 
que experimenta a suposta purificação já destituída de seu sentido moral 
(ADORNO, 2011).

Adorno expressa suas concordâncias e discordâncias a respeito do 
conceito aristotélico de catarse. Ele está de acordo com o fato de que o 
efeito catártico pode ser uma espécie de emoção purificadora, sublima-
tiva e apaziguadora. Mas discorda de Aristóteles, pois, a seu ver, o efeito 
catártico acontece intrinsecamente no interior da obra de arte autêntica, 
e não no sujeito que a contempla (SCHAEFER, 2012, p. 428).

É por isso que, no caso da catarse, tal como proposta por Adorno, 
a arte autêntica afasta-se de qualquer possibilidade de facilitar a relação 
do sujeito que frui ou contempla a obra, no sentido de domesticar sua 
sensibilidade. O fato de a catarse só acontecer em obras de arte autênti-
ca, de imediato nos lança para o âmbito do não cotidiano, portanto não 
reprodutor dos protocolos estéticos da indústria cultural.

No confronto com a arte autêntica, a objetividade histórica da obra 
apresenta-se de tal forma que o contemplador/fruidor se sente sensível 
e cognitivamente abalado, incitado a enfrentar seus enigmas. É nesse 
contato com a catarse artística que está a possibilidade da constituição 
da subjetividade autônoma a partir dos enigmas nela contidos.

Indaga-se, contudo, em que medida o processo catártico referente 
à obra de arte pode ser deslocado do campo artístico e ser emprestado 
para se referir ao conhecimento em geral tomado como conteúdo esco-
lar: as ciências, a filosofia, as práticas corporais, a política, a ética etc. 
A proposta aqui é ampliar a catarse para se referir não apenas a obras 
de arte autênticas, mas também a toda a riqueza cultural produzida pela 
humanidade, ao longo da história, com elevado nível de sistematização, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 719

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

complexidade e genialidade.
Esse procedimento é altamente arriscado. Afinal, ao apropriar-se de 

um termo vinculado organicamente ao universo estético e lhe conferir 
uma nova significação, aspectos do seu sentido original podem se manter 
ou também se alterar; arestas podem precisar ser aparadas. O exercício 
que aqui se registra está longe de dar conta dessa problemática. Afinal, 
se há chance de perscrutar por elementos comuns ou tangenciamentos 
entre às diversas formas de conhecimento, Adorno não apresenta nenhum 
indício de diluir essas fronteiras. Essa posição é ratificada na Dialética 
negativa: uma filosofia com a pretensão de definir-se como obra de arte 
se eliminaria a si mesma (ADORNO, 2009, p. 21). Para Adorno (1975), 
não há coincidência entre a forma ou o processo construtivo da arte e da 
filosofia. Em outros termos: 

Arte e filosofia não têm o seu elemento comum na forma ou no proce-
dimento configurador, mas em um modo de comportamento que proíbe 
a pseudomorfose. As duas permanecem incessantemente fiéis ao seu 
próprio teor através de sua oposição; a arte na medida em que se enrijece 
contra as suas significações; a filosofia, na medida em que não se atém 
a nenhuma imediatidade (ADORNO, 2009, p. 21-22).

Talvez a noção de clássico, elaborada por Ítalo Calvino, lance pis-
tas para um tipo de inspiração que a noção adorniana de catarse pode 
oferecer para sua extensão ao patrimônio da cultura elaborada em geral.

Em Por que ler os clássicos?, Calvino apresenta algumas sugestões 
de critérios para qualificar um autor ou obra modelar ou exemplar quando 
define o clássico:

Dizem-se clássicos aqueles livros que constituem uma riqueza para 
quem os tenha lido e amado; mas constituem uma riqueza não menor 
para quem se reserva a sorte de lê-los pela primeira vez nas melhores 
condições para apreciá-los (CALVINO, 1993, p. 10).

Nessa definição, Calvino esclarece sobre a “riqueza” do que significa 
ler um clássico. A obra clássica possui caráter formativo; nesse sentido, 
dá forma às experiências, oferece histórias, valores e referências que 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801720

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

passam a compor a vida daquele que a leu ou está lendo, seja porque 
concordamos ou discordamos deles. Portanto, exercem influências ines-
quecíveis a quem as tenha conhecido:

Os clássicos são livros que exercem uma influência particular quando 
se impõem como inesquecíveis e também quando se ocultam nas sobras 
da memória, mimetizando-se como inconsciente coletivo ou individual 
(CALVINO, 1993, p. 11).

Cada obra clássica é criada a partir de desafios de um determi-
nado tempo histórico. Porém, o fato de possuir um caráter formativo 
para quem o lê evidencia que a obra clássica permite diálogos entre as 
diferentes obras ao longo da história, proporcionando o conhecimento 
das diferentes culturas, linguagens e costumes dos diferentes povos, no 
espaço e no tempo. Assim, ao longo dos anos, a obra clássica supera sua 
temporalidade e carreia junto a si as leituras realizadas por cada geração 
de leitores. Por isso,

Os clássicos são aqueles livros que chegam até nós trazendo consigo as 
marcas das leituras que precederam a nossa e atrás de si os traços que 
deixaram na cultura ou nas culturas que atravessaram (ou mais simples-
mente na linguagem ou nos costumes) (CALVINO, 1993, p. 11).

São livros, que já ouvimos dizer, achamos que os conhecemos, mas 
quando realmente os lemos, de fato, descobrimos o quão são inéditos: 
“Os clássicos são livros que, quanto mais pensamos conhecer por ouvir 
dizer, quando são lidos de fato mais se revelam novos, inesperados, 
inéditos” (CALVINO, 1993, p. 11).

É clássico aquilo que passou a ter lugar de impacto na vida de uma 
sociedade ou de uma geração inteira, coloca em diálogo o nosso tempo 
(presente) e o tempo passado (tempo de criação da obra clássica), in-
fluenciando sujeitos e gerações. Dessa maneira, o contato com o clássico 
aguça o nosso sentido de humanidade, pois nos permite ter referências 
da constituição das individualidades e da coletividade; enfim, é clássico 
aquilo que é mais essencial para a liberdade do ser humano.

O clássico aqui tratado não se confunde com o canônico. Original-
mente usado para se referir aos textos sancionados pela Igreja Católica 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 721

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

para compor a Bíblia por sua suposta fidelidade à inspiração divina, a 
transferência do termo canônico para o universo literário vinculou-se 
à definição de obras que mais bem representassem um padrão de ex-
celência, a partir de modelos tidos como oficiais e imutáveis. Por sua 
vez, abordamos o clássico como expressão literária que mantém sua 
vitalidade pelo convite permanente que faz ao diálogo, sua abertura a 
outros tempos que não apenas ao de sua criação. Que essa manifestação 
artística se mantenha viva não diz respeito apenas ao tempo histórico 
e/ou ao lugar social de seus leitores, mas também às suas próprias leis 
estéticas, à tensão forma e conteúdo. Como nos lembra Ginzburg ao 
discutir o valor estético de uma obra literária em Adorno, “Problemas 
histórico-sociais não apenas se relacionam com o estético: são constitu-
tivos das obras” (GINZBURG, 2008, p. 106). Na composição da obra 
clássica nos vemos como humanidade em seu fazer-se. Nesse sentido, 
uma obra canônica pode coincidir com uma obra clássica; e literaturas 
“locais”, nacionais ou à margem dos cânones também podem ser clás-
sicos na medida em que evocam a negatividade social da diversidade 
da humanidade e da humanidade em sua diversidade. Contra tendências 
meramente universais, o clássico irrompe em sua expressividade local, 
em sua negatividade peculiar, suas paisagens ímpares, grupos sociais 
distintos, dramas típicos, sua materialidade formal singular. Contra ten-
dências relativistas, ele dimensiona essa localidade, essa voz particular, 
essa singularidade formal, na experiência do humano no seu conjunto. 
Interpelado por essa obra, o leitor a indaga, a relê, reage porque ela é 
memória do viver humano na interseção existencial e coletiva, universal 
e particular. De certa maneira, trouxemos à baila essa faceta ao recorrer 
a Vidas secas. Por isso,

O que deve ser lembrado, o que pode ser esquecido? O campo da memó-
ria cultural é ainda um campo pedagógico. Que autores e obras devem 
ser priorizados em escolas e universidades? Quais podem ser ignorados 
pelo saber legitimado institucionalmente? Nesse sentido, discutir crité-
rios de avaliação de obras literárias exige discutir política da memória 
(GINZBURG, 2008, p. 105).

Em consonância com o nosso esforço, Calvino chega a mencionar 
a relação entre a educação escolar e os livros clássicos. Ao fazer isso, 
acaba por imputar uma função a essa instituição. Segundo esse autor, é 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801722

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

fundamental a escola abordar os clássicos; mas cumprir esse papel implica 
ferir o caráter desinteressado da leitura de um clássico. Parece haver aí 
um paradoxo: a leitura do clássico não se guia por nenhuma finalidade, 
mas, no contexto escolar, essa ausência de finalidade é suspensa e o 
contato com o clássico é compulsório. Calvino aposta que a liberdade 
da escolha só pode ser construída a partir do contato obrigatório com 
os vários clássicos existentes. Portanto, na sua compreensão, o caráter 
compulsório pode ser condição de liberdade para os leitores, pois apenas 
tendo contato com vários clássicos, cada um tem condições de escolher 
seus próprios clássicos; esse é o papel da escola:

[...] a escola deve fazer com que você conheça bem ou mal um certo número 
de clássicos dentre os quais (ou em relação aos quais) você poderá depois 
reconhecer os “seus” clássicos. A escola é obrigada a dar-lhe instrumen-
tos para efetuar uma opção: mas as escolhas que contam são aquelas que 
ocorrem fora e depois de cada escola (CALVINO, 1993, p. 11, grifo nosso).

Por mais que tome como referência prioritária o âmbito literário, Calvino 
coloca no coração do trabalho escolar a apropriação dos clássicos. Por seu 
turno, ao menos aqui há uma proximidade com o pensamento de Adorno 
(2010), que foi um crítico de reformas educacionais que descartavam “a 
antiquada autoridade” e enfraqueciam “[...] a dedicação e o aprofundamento 
íntimo do espiritual”. É nesse sentido, também, que se afasta qualquer pos-
sibilidade de considerá-lo espontaneísta, em termos educacionais:

Quem tendo frequentado escola não terá se emocionado alguma vez com 
a poesia de Schiller e os poemas de Horácio que devia aprender de cor? 
E a quem os velhos pais não terão causado arrepios de extrema emoção 
quando, sem que se lhes pedissem e inesperadamente, recitavam textos 
de que se recordavam ainda, compartilhados assim numa comunhão com 
os mais jovens? Com certeza, dificilmente se pediria hoje que alguém 
aprendesse algo de cor: apenas pessoas muito ingênuas estariam dispostas 
a apoiar-se na tolice e na mecanicidade desse processo; porém, assim se 
priva o intelecto e o espírito de uma parte do alimento de que se nutre a 
formação (ADORNO, 2010, p. 7).

Por ter em sua imanência a catarse, o conhecimento clássico é um 
dos alimentos da formação e não se restringe apenas a obras de arte au-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 723

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

tênticas: Machado de Assis com seus contos e personagens; o admirável 
da Ótica, da Astronomia, da Botânica; No quadro negro, de Wassily 
Kandinsky; Os retirantes, de Cândido Portinari; as formulações con-
ceituais sobre o amor em Platão; os diversos modos de desvendamento 
do espaço pela Geografia.

Novamente em uma intenção passível de riscos de relacionar a cria-
ção artística e a ação pedagógica, a tensão dialética – forma e conteúdo 
– que constitui a obra de arte também é inerente ao papel formativo da 
escola. Pois é nessa tensão que na técnica moduladora da forma pode-se 
captar toda gênese histórica e dialética que constitui o processo civiliza-
tório e cultural. Aí se encontra o princípio para a possibilidade do novo 
e, consequentemente, a origem para o processo catártico desencadeado 
a partir da racionalidade cultural-sensível mediadora entre sujeito e 
mundo. Sem contar que a prática pedagógica envolve aspectos internos 
e externos em relação ao contexto social, e é nessa tensão entre ação e 
realidade que é possível questionar o papel da escola em uma conjuntura 
de massificação cultural. O conceito adorniano de catarse apresenta uma 
potência no trato desse desafio, ou seja, catarse entendida como resistência 
e distanciamento que tensiona o cotidiano e o eleva ao não cotidiano.

O desafio é grande, no entanto vale lembrar Graciliano Ramos e o 
diálogo entre Sinha Vitória e Fabiano, em Vidas secas: “[...] com certeza 
existiam no mundo coisas extraordinárias. Podemos escondê-las? A res-
posta de Fabiano é simples: não. O mundo é muito grande” (RAMOS, 
2007, p. 68).

Apresentar o admirável, o genial, o complexamente elaborado, seja 
nas artes, na filosofia, nos diversos campos da ciência, faz da escola um 
espaço que garante o direito à memória coletiva: “[...] mas que seria a 
arte enquanto historiografia, se ela se desembaraçasse da memória do 
sofrimento acumulado?” (ADORNO, 1982, p. 291).

O trabalho propriamente escolar se inicia quando indagamos quais 
conhecimentos se tornaram clássicos, sobreviveram ao tempo e conden-
saram a atividade humana de gerações a gerações a ponto de se tornar 
crucial para a compreensão e formação do mundo e do sujeito contempo-
râneo. Quais os conhecimentos (sejam eles expressivos ou conceituais) 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801724

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

que, por valorizarem a objetividade, por serem dissonantes com o viver 
cotidiano, portarem uma abertura para o devir, serem imanentemente 
catárticos, abrem faíscas realmente de reconciliação do ser humano com 
sua própria história?

Jorge Luis Borges, em seu livro La memoria de Shakespeare, des-
creve muito bem esse ser humano que faz da sua memória sua capacidade 
de amar: “[...] o destino deu a Shakespeare as triviais coisas terríveis que 
todo homem recebe e ele soube transmutá-las em fábulas, em caracteres 
muito mais vívidos que o homem cinzento sonhou” (BORGES, 1998, 
p. 22). Da memória do homem faz-se uma infinitude de possibilidades.

Referências

ADORNO, Theodor. Teoria estética. Lisboa: Edições 70, 2011.
______. Teoria da semiformação. In: PUCCI, Bruno; ZUIN, Antônio 
A. S.; LASTÓRIA, Luiz A. Calmon Nabuco (Org.). Teoria crítica e 
inconformismo: novas perspectivas de pesquisa. Campinas: Autores 
Associados, 2010. p. 7-40.
______. Dialética negativa. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2009.
______. A indústria cultural: o iluminismo como mistificação das mas-
sas. In: ____. Indústria cultural e sociedade. 4. ed. São Paulo: Paz e 
Terra, 2002. p. 4-74.
______. Educação e emancipação. In: ____. Educação e emancipação. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1995. p. 169-185.
ARISTOTELES. Poética. São Paulo: Editora Abril, 1984. Cap. I a XII, 
p. 241-252. (Os Pensadores). In: DUARTE, Rodrigo (Org.). O belo autô-
nomo: textos clássicos de estética. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1997.
BARROCO, Sonia Mari Shima; SUPERTI, Tatiane. Vigotski e o estudo 
da psicologia da arte: contribuições para o desenvolvimento humano. 
Psicologia e Sociedade, Belo Horizonte, v. 26, n. 1, p. 22-31, 2014. Dis-
ponível em: <https://doi.org/10.1590/S0102-71822014000100004>. 
Acesso em: 20 fev. 2016.
BORGES, Jorge Luis. La memoria de Shakespeare. Madri: Alianza 
Editorial, 1998.
CALVINO, Itálo. Por que ler os clássicos? In: ______. Por que ler os 
clássicos? São Paulo: Companhia das Letras, 1993. p. 9-42.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 725

Robson Loureiro; Sandra Soares Della Fonte; Tamiris Souza de Oliveira

CÂNDIDO, Antônio. Crítica e sociologia. In: ______. Literatura e so-
ciedade. 9. ed. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2006. p. 13-25.
CHISTÉ. Priscila de Souza. O processo catártico no ensino da arte: 
uma parceria entre escola e espaço expositivo. 336f. 2007. Dissertação 
(Mestrado em Educação) – Programa em Pós-graduação em Educação, 
Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2007.
DELLA FONTE, Sandra. Amor e paixão como facetas da educação: a 
relação entre escola e apropriação do saber. In: DUARTE, N; DELLA 
FONTE, S. Arte, conhecimento e paixão na formação humana: sete 
ensaios de pedagogia histórico-crítica. Campinas: Autores Associados, 
2010. p. 121-144.
DUARTE, Newton. A pesquisa e a formação de intelectuais críticos na 
pós-graduação em educação. In: ______; DELLA FONTE. Arte, co-
nhecimento e paixão na formação humana: sete ensaios de pedagogia 
histórico-crítica. Campinas: Autores Associados, 2010b. p. 59-78.
______. Arte e formação humana em Lukács e Vigotski. In: REUNIÃO 
ANUAL DA ASSOCIAÇÃO NACIONAL DE PÓS-GRADUAÇÃO 
E PESQUISA EM EDUCAÇÃO, 2008, Caxambú. Grupo temático... 
2008. Caxambú, 2008.
______. Vigotski e o “aprender a aprender”: crítica às apropriações 
neoliberais e pós-modernas da teoria vigotskiana. 2. ed. Campinas: Au-
tores Associados, 2001.
DUARTE, Rodrigo. Sobre o construto estético-social. In: ______.  Va-
ria aesthetica: ensaios sobre arte e sociedade. Belo Horizonte: Relicá-
rio, 2014. p. 189-213.
______. Indústria cultural: uma introdução. Rio de Janeiro: Editora 
FGV, 2010a.
FERREIRA, Nathalia Botura de Paula. A catarse estética e a pedagogia 
histórico-crítica: contribuições para o ensino de literatura. 170 f. 2012. 
Tese (Doutorado em Educação Escolar) – Programa de Pós-Graduação 
em Educação Escolar, Faculdade de Ciências e Letras, Universidade 
Estadual Paulista, Araraquara, 2012.
FREITAS, Verlaine. Adorno e a arte. São Paulo: Companhia das Letras, 
2003.
GASPARIN, João Luiz. Uma didática para a pedagogia histórico-crí-
tica. 5. ed. Campinas: Autores Associados, 2009.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 695-726, mai./ago. 2017. issn 0102-6801726

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno

GINZBURG, Jaime. O valor estético: entre universalidade e exclusão. 
Alea, v. 10, n. 1, p. 98 – 107, jan./jun. 2008. Disponível em: <https://doi.
org/10.1590/S1517-106X2008000100007>. Acesso em: 20 fev. 2016.
NOGUEIRA, Monique Andries. Educação musical no contexto da in-
dústria cultural: alguns fundamentos para a formação do pedagogo. Re-
vista Educação, Santa Maria, v. 37, n. 3, p. 615-626, set./dez. 2012a.
OLIVEIRA, Tamires Souza de. O conceito de catarse na filosofia de 
Theodor Adorno. 125f. 2013. Dissertação (Mestrado em Educação) – 
Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal do 
Espírito Santo, Vitória, 2013. 
PUCCI, B. O riso e o trágico na indústria cultural: a catarse adminis-
trada. In: CARVALHO, A. B.; SILVA, W. C. L. Sociologia e educação: 
leituras e interpretações. São Paulo: AVERCAMP, 2006. p. 97-112.
PUCCI, Bruno. A teoria da temicultura e suas contribuições para a Teo-
ria Crítica da Educação. In: ZUIN, A. A. S.; PUCCI, Bruno; RAMOS-
DE-OLIVEIRA, Newton (Org.). A educação danificada: contribuições 
à Teoria Crítica da Educação. 2. ed. Petrópolis: Vozes; São Carlos: Uni-
versidade Federal de São Carlos, 1998. p. 89 – 115.
RAMOS, Graciliano. Vidas secas. 103. ed. Rio de Janeiro: Record, 2007.
ROSA, Ronel Alberti da. Catarse e resistência: Adorno e os limites da 
obra de arte crítica na pós-modernidade. Canoas: Ed. ULBRA, 2007.
SAVIANI, Dermeval. Gramsci e a educação. In: LOMBARDI, José Clau-
dinei; MAGALHÃES, Lívia D. Rocha; SANTOS, Wilson da Silva (Org.). 
Gramsci no limiar do século XXI. Campinas: Librum Editora, 2013.
______. Escola e democracia. 34. ed. revista. Campinas: Autores As-
sociados, 2001.
______. Pedagogia histórico-crítica: primeiras aproximações. São 
Paulo: Cortez/Autores Associados, 1991.
SCHAEFER, Sérgio. A teoria estética em Adorno. 478f. 2012. Tese 
(Doutorado em Letras). Programa de Pós-Graduação em Letras, Uni-
versidade Federal do Rio Grande do Sul, 2012.
SNYDERS, Georges. Alunos felizes: reflexão sobre a alegria na escola 
a partir de textos literários. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1993.

Data de registro: 12/07/2015
Data de aceite: 23/03/2016



727

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p727a750

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Os diagramas de Venn como recurso filosófico no 
jardim de infância

Magda Costa Carvalho∗

Ana Isabel Santos**

Renata Sequeira***

Resumo: Esta investigação insere-se no âmbito científico e pedagógico da Filoso-
fia para Crianças, mais especificamente na sua prática com pessoas em idade pré-
-escolar. Pretendeu-se investigar o tipo de resposta de uma comunidade de investi-
gação filosófica, modelo pedagógico e epistemológico da Filosofia para Crianças, 
a alguns problemas lógicos cuja resolução envolveu o recurso a Diagramas de 
Venn. Explorou-se especificamente a formação de conjuntos com intersecção e 
concluiu-se pela exequibilidade deste recurso lógico no âmbito da educação pré-
-escolar, bem como pela sua relevância em termos de formação do pensamento.

Palavras-chave: Filosofia para crianças. Pré-escolar. Diagramas de Venn. In-
terseção.

Venn diagrams as a philosophical resource in kindergarten

Abstract: This research lies within the scientific and pedagogic scope of Philos-
ophy for Children, more specifically its implementation in a community of phil-
osophical inquiry, the pedagogic and epistemological model of the Philosophy 
for Children, with pre-school children. The purpose was to research the type of 

*	 Doutora em Filosofia e Especialista em Filosofia para Crianças pela Universidade de 
Açoires (UAc), Professora da Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da UAc. Dire-
tora do Mestrado em Filosofia para Crianças da Universidade dos Açores (UAc). E-mail: 
magda.ep.teixeira@uac.pt. 

**	 Doutora em Educação, especialidade em Metodologia do Ensino da Língua Portuguesa, 
pela Universidade dos Açores (UAc). Professora Auxiliar e Diretora do Mestrado em 
Educação Pré-Escolar e Ensino do 1º Ciclo do Ensino Básico na Universidade de Açores. 
E-mail: ana.is.santos@uac.pt.

***	 Doutora em Filosofia e em Filosofia para Crianças, pela Universidade dos Açores (UAc). 
E-mail: renata.vm.sequeira@uac.pt.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801728

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

answer this community of inquiry would give to some logic problems by resort-
ing to Venn Diagrams. Specifically, the observation of problem-solving through 
the intersection of sets was under scrutiny, and the conclusion was that this logic 
resource is not only viable in the context of pre-schooling, as well as relevant for 
the formation of thinking.

Keywords: Philosophy for children. Pre-school. Venn diagrams. Intersection.

Los diagramas de Venn encuanto recurso filosófico en la educación 
infantil

Resumen: Esta investigación se insiere en el ámbito científico y pedagógico de la 
Filosofía para Niños, más concretamente en su práctica con personas en edad pre-
escolar. Se pretendió investigar el tipo de respuesta de una comunidad de investi-
gación filosófica, modelo pedagógico y epistemológico de la Filosofía para Niños, 
a algunos problemas lógicos cuya resolución envolvió el recurso a los Diagramas 
de Venn. Se exploró concretamente la formación de conjuntos con intersección y 
se concluyó que este es un recurso exequible en la educación infantil, también por 
su importancia en términos de la formación del pensamiento.

Palabras clave: Filosofía para niños. Educación preescolar. Diagramas de Venn. 
Intersección.

1. Filosofia para crianças

Esta investigação insere-se no âmbito da Filosofia para Crianças 
(FpC), programa que surgiu nos Estados Unidos da América, na década de 
1970, com Matthew Lipman (2003) e Ann Margaret Sharp (SPLITTER; 
SHARP, 1995), e que se encontra hoje disseminada por muitos países, 
estando também certificada como área científica.

Em termos pedagógicos, a FpC refere-se a um programa curricular 
que se estende desde a educação pré-escolar até à educação de adultos. 
Começou por se desenvolver com o objetivo de preparar as pessoas 
para lidarem, desde cedo, com ambiguidades lógicas no discurso, como 
a publicidade e a propaganda (LIPMAN; GARCÍA MORIYÓN, 2011). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 729

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

Mais tarde, afirmou-se como um programa que aliava a promoção 
do pensamento lógico (crítico) a diferentes dimensões do designado 
“pensamento multidimensional”, a saber, criativo e valorativo (caring) 
(LIPMAN, 2003). 

De acordo com a estrutura desenvolvida por Lipman e Sharp (2003), 
a FpC afirma-se como um programa de cognição e de metacognição, 
que defende a promoção de diferentes competências de pensamento, de 
acordo com a metodologia colaborativa e autorregulada da “comunidade 
de investigação filosófica” (SHARP, 1987). Neste âmbito, o programa de 
FpC originalmente concebido por estes autores encontra-se organizado 
num conjunto de 11 histórias (novels) e respetivos manuais com exercí-
cios para o professor. A divulgação destes materiais pedagógicos levou 
a que, sobretudo a partir da década de 90 do século XX, inúmeras outras 
propostas similares tivessem surgido, em diferentes países e adaptados 
a realidades culturais específicas.

Mas a FpC é mais do que um programa pedagógico. Em termos 
científicos, afirma-se hoje como uma área filosófica assente em pressu-
postos epistemológicos, éticos, estéticos e políticos. É vasta a bibliografia 
crítica publicada na área nas últimas décadas e, em termos académicos, 
algumas instituições de ensino superior viram já certificados ciclos de 
estudo de especialidade1.

Em termos epistemológicos, a FpC baseia-se numa posição cons-
trutivista do conhecimento: a comunidade de investigação filosófica é 
entendida como o sujeito coletivo da construção de respostas que, respei-
tando o modo próprio do pensar filosófico, confere sentido às questões 
levantadas seus próprios membros. Estas questões surgem a propósito 
das vivências dos elementos da comunidade de investigação, sendo por 
eles formuladas, e relacionam-se diretamente com grandes temáticas da 
história da Filosofia, uma vez que envolvem conceitos como o bem, o 

1	 Em Portugal, a Universidade dos Açores foi a primeira instituição a oferecer um Mestrado 
na área, cuja primeira edição arrancou em 2016/2017.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801730

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

mal, o belo, o poder, a justiça, a verdade, a identidade ou a realidade, 
entre inúmeros outros (DANIEL, 2007).

Em termos éticos, a comunidade de investigação filosófica privilegia 
a construção de consensos através de procedimentos argumentativos de 
validação conjunta de posições partilhadas pelos elementos do grupo. A 
proximidade a procedimentos deliberativos e à promoção do consenso, 
aliada ao entendimento do outro como um interlocutor (igualmente) 
válido, aproxima a FpC da intersubjetividade prática presente nas con-
temporâneas éticas do discurso (ALONSO, 1991). 

Em termos estéticos, o exercício filosófico em comunidade de in-
vestigação promove a ligação entre afetividade e racionalidade através 
da valorização de dimensões como a criatividade e a imaginação, férteis 
em idades mais baixas, em articulação com o modelo de razão discursiva 
abstrata (SHARP, 1997). 

Por último, em termos políticos, a FpC pretende-se um instrumento 
promotor de vivências democráticas através das exigências presentes 
na relação indivíduo-indivíduo e indivíduo-comunidade. Defende-se 
o igual direito de todos os participantes (crianças e adultos) à defesa e 
argumentação de determinados pontos de vista, considerados válidos 
através de mecanismos colaborativos de autorregulação, num exercício 
de cidadania deliberativa (LIPMAN, 1998).

2. Filosofia para crianças no jardim de infância

No que respeita à prática da FpC com pessoas em idade pré-escolar, 
são inúmeros os estudos que demonstram a sua exequibilidade e com-
provam os seus benefícios (MURRIS, 1999; DANIEL; DELSOL, 2005; 
DANIEL; PETTIER; AURIAC, 2011). Estão certificados alguns resulta-
dos positivos promovidos pela prática do diálogo filosófico com crianças, 
registados em diversas investigações envolvendo grupos de crianças a 
partir de 4 e de 5 anos de idade (MENDONÇA; LOURENÇO, 2011). 

Marie-France Daniel, professora na Universidade de Montreal, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 731

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

Canadá, é uma das especialistas que mais tem estudado o impacto da 
FpC em crianças em idade pré-escolar. Nos seus trabalhos, é perentória 
em afirmar que a prática regular (semanal) de sessões de filosofia, de 
acordo com o modelo da comunidade de investigação de Lipman e Sharp, 
permite observar uma evolução nas crianças ao nível discursivo. E vai 
mais longe: esta promoção do discurso está diretamente ligada com o 
desenvolvimento nas crianças de aprendizagens a um nível epistemoló-
gico ou cognitivo (DANIEL, 2012). 

De conversas inicialmente centradas em si próprias e nas suas vivên-
cias particulares, a que a autora designa como “intercâmbio anedótico” 
(anedoctal exchange), os diálogos nas comunidades de investigação vão 
gradualmente abandonando um registo egocentrado e direcionam-se para 
a análise das ideias e problemas em discussão pelo grupo. Intervenções 
dialógicas tornam-se cada vez mais recorrentes com o evoluir das sessões 
ao longo do ano letivo. Se inicialmente as crianças manifestam posições 
acríticas, ancoradas em factos concretos e normativamente centradas na 
autoridade dos adultos, a prática filosófica em comunidade permite que 
o discurso da comunidade abandone o auto-descentramento e ganhe em 
abstração. As configurações do discurso filosófico da comunidade de 
investigação subsequentes à anedótica são classificadas pela autora como 
monológica, dialógica, dialógica semicrítica e, por último, dialógica 
crítica (DANIEL, 2008).

Para ser considerado como dialógico crítico, o discurso da comu-
nidade de investigação tem de caracterizar-se por intervenções  através 
das quais as crianças melhorem e modifiquem as perspetivas iniciais 
do grupo, tornando-se capazes de incluir ideias divergentes, enquanto 
enriquecedoras do pensamento, uma vez que mecanismos colaborativos 
de autocorreção são acarinhados. Trata-se de uma configuração intersub-
jetiva do pensamento.

De acordo com Daniel (2008), numa comunidade de investigação 
maioritariamente composta por pessoas de 4 e 5 anos não é ainda pos-
sível encontrar registos deste tipo de diálogo. No entanto, a sua análise 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801732

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

aos discursos dos grupos observados revelou uma sofisticação reflexiva 
crescente: no final do ano, e após sessões semanais de FpC, a autora 
observou o recurso a habilidades de pensamento mais complexas do 
que as utilizadas inicialmente, como sejam a capacidade de estabelecer 
compromissos entre posições em confronto ou de interpretar e resolver 
problemas comuns.

A autora não defende que ao nível do pré-escolar seja já possível 
fomentar nas crianças um pensamento estritamente crítico, mas que o 
processo de desenvolvimento do pensamento crítico terá início na educa-
ção pré-escolar se as crianças forem estimuladas neste sentido (DANIEL; 
GAGNON, 2011, p. 426).

Neste seguimento, há alguns aspetos a ter em atenção no processo 
de modelação de pensamento filosófico em pessoas desta idade. Em 
primeiro lugar, o pensamento crítico deve ser entendido como uma 
atividade criativa e não simplesmente reprodutiva, sobretudo em idade 
pré-escolar (BOE; HOGNESTAD, 2010, p. 159). Em segundo lugar, é 
necessário sublinhar que, aos 5 anos de idade, é natural ao ser humano 
um discurso mágico e de cariz anedótico, isto é, baseado mais em epi-
sódios fantásticos e em observações casuais do que em argumentações 
rigorosas e fundamentadas em termos lógicos (DANIEL; DENSOL, 2005, 
p. 45). Como salienta Karin Murris (1999, p. 23), a infância não deve 
ser entendida como um estádio imaturo e inferior em termos cognitivos, 
por contraposição à idade adulta. A infância tem as suas idiossincrasias 
e deve, por isso, ser apreciada como um fim em si mesma.

Assim, e no que à FpC diz respeito, o facilitador de uma comuni-
dade de investigação com pessoas em idade pré-escolar deve evitar uma 
postura que pretenda erradicar do discurso elementos mentais como a 
fantasia ou a analogia, sob pena de entender as intervenções das crianças 
como irracionais, insuficientes e incompletas (BOE; HOGNESTAD, 
2010, p. 159). O modo de pensar estruturado na discursividade abstrata, 
característica de pessoas em idade adulta, não deve constituir o único 
referencial normativo do que se entende por um pensamento de qualidade.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 733

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

Torna-se, então, necessário entender que os discursos das crianças 
são, também eles, portadores de abstração e, assim, assumir uma noção 
ampliada de racionalidade (MURRIS, 1999, p. 33). Não significa que o 
trabalho da FpC aos 4 ou 5 anos seja de uma natureza qualitativamente 
distinta daquele que se faz com idades mais avançadas. A diferença não 
é de natureza, mas de grau: o pensamento na infância tem os mesmos 
objetivos do pensamento na idade adulta – conferir sentidos à realidade 
circundante, sobretudo quando ela se mostra enigmática e confusa – mas 
a ênfase pode ser colocada tanto na imaginação, quanto no formalismo ló-
gico do pensamento. Diferentes caminhos para chegar ao mesmo destino.

Aliás, esta atitude encontra-se em perfeita sintonia com o modo 
como Lipman entendia o “pensamento excelente” que a FpC deveria 
promover. Descrito como multidimensional (LIPMAN, 2003), este 
pensamento acolhe a dimensão crítica, entendida como abstração lógi-
ca, mas também as esferas criativa e valorativa da atividade mental, em 
harmonioso equilíbrio e fecunda interação.

3. Os Diagramas de Venn como recurso lógico

Para a compreensão do alcance da presente investigação, será 
conveniente explicitar a natureza e o objetivo dos Diagramas de Venn 
(NOLT; ROHATYN, 1991, p. 206-238).

Em termos lógicos, as designadas proposições simples afirmam ou 
negam predicados de sujeitos. Temos como exemplo: A água do Oceano 
Ártico é fria. 

No âmbito da Lógica Proposicional, é possível simbolizar proposi-
ções mais complexas, que estabelecem relações lógicas entre atributos 
através de quantificadores como todo, algum e nenhum. Temos como 
exemplo: alguns oceanos estão poluídos. Nesta proposição, encontramos 
dois atributos que denotam diferentes conjuntos ou classes de objetos: 
o conjunto que alberga as “partes do planeta Terra que são oceanos” e o 
conjunto que engloba as “coisas que estão poluídas”. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801734

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

No caso em presença, estes são conjuntos que se intersectam, isto 
é, o que a proposição Alguns oceanos estão poluídos significa é que Al-
gumas das partes do Planeta Terra que são oceanos são também coisas 
poluídas. Em termos lógicos, isto significa que na proposição Alguns 
oceanos estão poluídos verifica-se uma relação entre dois conjuntos de 
coisas ou dois atributos. 

Em casos de proposições como a descrita, pode tornar-se útil visua-
lizar graficamente as relações entre conjuntos por forma a torná-las mais 
intuitivas. Um dos mais eficazes recursos lógicos para este efeito são os 
Diagramas de Venn, representações visuais estruturadas que ganharam 
a sua designação graças ao seu criador, John Venn, lógico e matemático 
inglês nascido no século XIX.

Os Diagramas de Venn consistem em círculos que representam os 
conjuntos designados pelos dois termos da proposição. No caso de Al-
guns oceanos estão poluídos, temos, então, um conjunto que designa as 
partes do Planeta Terra que são oceanos (S) e um conjunto que designa 
as partes do Planeta Terra que são coisas poluídas (P).

O círculo que representa o conjunto S refere-se aos elementos desse 
conjunto, assim como o círculo que representa o conjunto P reporta-se 
aos elementos do mesmo. A relação entre ambos torna-se graficamente 
visível na intersecção dos círculos, já que há elementos comuns aos dois 
conjuntos (oceanos poluídos): uma vez que alguns elementos de S são 
também elementos de P, na representação gráfica da intersecção de S e 
P existirá, em termos de notação lógica, um x (FIGURA 1).

Figura 1: Intersecção de S e P

Fonte: Autoria própria, 2017



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 735

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

Para além dos círculos, os Diagramas de Venn preveem ainda a 
representação de uma moldura exterior que se torna útil quando seja 
necessário fazer intervir a complementação dos conjuntos, designada 
por “universo”. Isto é, no caso do conjunto S (as partes do Planeta 
Terra que são oceanos) a moldura permite representar todas as outras 
partes do planeta Terra que não sejam oceanos. Assim como no caso do 
conjunto P, a moldura permite representar o conjunto de todas as coisas 
que não estão poluídas.

Existem diferentes simbolizações dos Diagramas de Venn para 
proposições com diferentes quantificadores.

No que respeita à utilização destes diagramas em atividades de FpC, 
é fácil a tentação de apresentar atividades que, sendo pouco cuidadas em 
termos de suporte teórico, desvirtuam a utilidade do recurso lógico. É o 
que acontece com exercícios em que os Diagramas de Venn são utilizados 
para matizar o sentido de diferentes conceitos, numa utilização pouco 
sofisticada e nada rigorosa do treino do pensamento lógico. 

Um exemplo será a introdução dos conjuntos para distinguir concei-
tos como sonho e pesadelo ou luz e escuridão. Nestes casos, pretende-se 
que a intersecção seja uma espécie de meio termo entre realidades opostas. 
Consideramos estar em presença de uma deturpação do recurso lógico 
que nos parece indesejável por dois motivos: 1) não ajuda à clarificação 
dos conceitos em causa, uma vez que a diferença entre luz e escuridão 
não é de ordem quantitativa e, por isso, dificilmente representável através 
de notação lógica; 2) promove uma leitura confusa da verdadeira natu-
reza e objetivo dos Diagramas de Venn, que não visam representar um 
meio-termo entre entidades distintas, mas antes simbolizar graficamente 
propriedades e problemas referentes a conjuntos específicos de entidades.

4. Enquadramento metodológico do estudo

No presente estudo, pretendeu-se investigar o tipo de resposta de 
um grupo de crianças da idade pré-escolar a alguns problemas lógicos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801736

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

colocados em sessões de comunidade de investigação filosófica, cuja 
resolução recorreria a Diagramas de Venn.

Assim, procurou-se observar: a) se as crianças são capazes de infe-
rir, a partir de um problema dado em que se apresentam dois conjuntos 
distintos de coisas, a interseção dos mesmos a partir de propriedades 
comuns; b) se as crianças conseguem resolver o mesmo tipo de proble-
ma utilizando como ponto de partida recursos didáticos de diferentes 
complexidades (concreto, pictórico e abstrato2).

Em termos metodológicos, recorreu-se à lógica da investigação-ação 
que, tal como a definem Gómez, Flores e Jiménez (1999), se centra no 
papel ativo que os intervenientes assumem no processo de investigação, 
procurando um aprofundamento dos problemas que o campo de ação 
levanta.

Os dados foram recolhidos na investigação em formatos áudio e 
fotográfico e as respostas das crianças em registos descritivos que permiti-
ram, posteriormente, efetuar uma análise de conteúdo dos seus discursos.

Participaram neste estudo 21 crianças, de idades compreendidas 
entre os 3 e os 6 anos (4 de 3 anos, 6 de 4 anos, 10 de 5 anos e 1 de 
6 anos), que frequentavam uma escola básica em Portugal. Os dados 
recolhidos para esta investigação foram tratados de forma confidencial, 
sendo a identidade das crianças conhecida apenas por uma das autoras 
da investigação (facilitadora da sessão).

5. Apresentação dos resultados

As atividades que serviram de base à presente investigação consisti-
ram em três exercícios lúdicos de estrutura lógica, cuja resolução envolveu 

2	 A designada abordagem CPA, ou abordagem Concreto-Pictórico-Abstrato, inspira-se nos 
trabalhos do construtivista Jerome Bruner, mais concretamente nos conceitos de enactive, 
ikonic e symbolic enquanto três formas paralelas de processor informação (1963, p. 529 
– 530). A abordagem CPA está presente no Método de Singapura, um caso de sucesso no 
ensino da Matemática, em especial na educação pré-escolar (SANTOS; TEIXEIRA, 2015).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 737

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

o recurso a Diagramas de Venn. Os exercícios foram desenvolvidos em 
três sessões distintas de trabalho, como estímulos para a observação dos 
processos de resolução adotados pela comunidade de investigação. A na-
tureza dos exercícios foi sendo gradualmente complexificada: na primeira 
sessão foram utilizados elementos concretos, na segunda recorreu-se a 
representações pictóricas e na terceira utilizaram-se elementos abstratos.

Assim, através destas três estratégias qualitativamente diferentes em 
termos de forma de pensar das crianças em idade pré-escolar, procurou-se 
introduzir os Diagramas de Venn como recurso lógico que a comunidade 
de investigação pudesse operacionalizar para resolver e clarificar situa-
ções problemáticas suscitadas pelos contextos circundantes.

Dada a idade dos membros da comunidade de investigação, optou-se 
por representar os Diagramas de Venn com o recurso a dois arcos hula 
hoop, colocados no chão e delimitados por um retângulo de fita adesiva 
colorida. Por este motivo, desde a primeira sessão a comunidade designou 
o exercício como “ o jogo dos arcos”. 

5.1 A primeira sessão: recurso ao concreto

A primeira sessão teve por base a realidade concreta, utilizando 
imagens das crianças através das suas fotografias. O desafio consistiu 
em terem que colocar a sua foto no arco correto, sendo que um arco 
correspondia ao conjunto dos “meninos” e o outro ao das “crianças 
ruivas” (FIGURA 2). 

A escolha dos conjuntos teve como intenção provocar uma situação 
problemática de classificação, dada a existência na turma de um casal de 
irmãos, ambos com o cabelo ruivo. Foi também relevante a ordem pela 
qual a facilitadora foi convidando cada criança a participar na atividade: 
começaram os meninos não ruivos, que foram colocando a sua foto no 
conjunto correspondente e sem que a comunidade denotasse qualquer 
problema; de seguida a menina ruiva também correspondeu ao desafio 
sem terem sido levantadas dúvidas, colocando a sua foto no arco cor-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801738

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

respondente ao conjunto das crianças ruivas.  

Figura 2: Conjunto dos “meninos” e o outro ao das “crianças ruivas”

Fonte: Autoria própria, 2017

A tensão na comunidade só começou a surgir quando o menino 
ruivo foi convidado a participar, altura em que exclamaram: “Há um 
mistério”. O conceito de “mistério” é usualmente utilizado por este 
grupo nas sessões de FpC, quando se encontram face a um enigma ou 
situação problemática. No caso do primeiro jogo dos arcos, o mistério por 
resolver prendia-se com o facto de existir um menino ruivo que, assim, 
poderia pertencer aos dois conjuntos: o dos meninos e o das crianças 
ruivas (FIGURAS 4 e 5). Logo de imediato surgiu o segundo mistério: 
“onde colocar as outras meninas?” (FIGURA 3)

Figura 3: Verbalização dos enigmas 

Fonte:  Autoria própria, 2017



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 739

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

Figura 4: Verbalização dos enigmas

Fonte:  Autoria própria, 2017

Figura 5:  Verbalização dos enigmas

Fonte: Autoria própria, 2017

É significativo que a comunidade tenha verbalizado de forma espon-
tânea os enigmas colocados por esta atividade, revelando sensibilidade ao 
contexto e cumprindo-se um modelo de educação que, tal como Lipman 
defendia, promove situações de exercício real do pensamento (2003,                           
p. 21). Ao contrário de atividades mecânicas e rotineiras, o trabalho filo-
sófico em comunidade deve fomentar uma autêntica investigação, isto é, 
captar o interesse das crianças através da apresentação de discrepâncias 
ou anomalias que exigem resolução e clarificação. A opção contrária  
paralisará o exercício do pensamento, à semelhança do que acontece 
quando um músculo atrofia por deixar de ser exercitado.

De sublinhar igualmente que o facto de o exercício envolver a 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801740

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

classificação de fotografias dos próprios foi determinante para o entu-
siasmo com que aderiram ao desafio, identificando-se com o problema e 
sentindo-o como seu. Todas as crianças da comunidade se questionavam 
sobre onde colocar o menino ruivo, assumindo-o como um problema 
da comunidade. Conforme referimos, a interpretação e resolução de 
problemas comuns constitui um dos resultados decorrentes da prática 
continuada do trabalho colaborativo do pensamento em FpC (DANIEL, 
2008; 2012).

Ao concluírem que o Alexandre “era as duas coisas num só”, isto é, 
que a sua fotografia poderia ser colocada nos dois arcos, a comunidade 
de investigação começou por compreender a natureza dos Diagramas 
de Venn como representação de conjuntos que integram entidades com 
distintos atributos. Mas a comunidade foi mais longe, uma vez que a 
solução que propôs introduziu a intersecção dos conjuntos quando se 
trata de entidades que reúnem diferentes atributos: se o menino ruivo 
é as duas coisas num só, sendo uma entidade que reúne características 
presentes nos dois conjuntos, então, disseram à facilitadora, “tens de 
juntar os dois arcos”.

Perante a proposta, e para provocar no grupo uma clarificação sobre 
o que significa “juntar” os arcos, a facilitadora limitou-se a encosta-los, 
justapondo-os. Mas “não basta encostar”, respondeu uma das crianças ao 
compreender que essa representação não dava conta da reunião dos dois 
atributos no mesmo menino. Foi então que alguém afirmou: “Temos de 
fazer um buraco para o menino ficar no meio, ele é as duas coisas, por 
isso não pode ser a tocar os arcos. Temos de fazer um buraco!” Como? 
Cruzando os arcos, propuseram. E assim se construiu em grupo a re-
presentação da interseção lógica dos conjuntos, o “meio” ou “buraco”. 
Tratou-se de uma resolução criativa do problema, proposta pelas crianças 
como resposta ao problema que surgira.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 741

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

Figura 6: Verbalização dos enigmas

Fonte: Autoria própria, 2017

Figura 7: Interseção lógica dos conjuntos

Fonte:  Autoria própria, 2017

O primeiro mistério estava deste modo resolvido: o “buraco” cons-
truído era o espaço onde estavam presentes elementos que reuniam os 
atributos determinantes dos dois conjuntos.

A comunidade dedicava-se agora a resolver o segundo “mistério”: 
onde colocar as meninas não ruivas? “Não pertencem a nenhum dos arcos”, 
estava claro. Mas, fazendo parte da turma, tinham de ser colocadas nalgum 
ponto do Diagrama. Também este mistério foi resolvido pelo grupo: as 
meninas que não são ruivas devem ficar “fora”, isto é, no espaço exterior 
aos arcos, mas dentro dos limites do retângulo que representa logicamente a 
complementação dos conjuntos. “As meninas ficam no fora.” (FIGURA 8). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801742

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

Figura 8: “As meninas ficam no fora.”

Fonte:  Autoria própria, 2017

Esta primeira atividade terminou num período de tempo inferior ao 
inicialmente previsto. As crianças sentiram-se afetadas de forma autóno-
ma pelos problemas que se colocavam e construíram colaborativamente 
as suas resoluções. O entusiasmo e a adesão da comunidade à atividade 
foi reiterado no final da sessão, quando espontaneamente foram criados 
novos cenários passíveis de representação com o mesmo tipo de recurso 
lógico: meninos que gostam de sopa e meninos que gostam de fruta, 
estabelecendo relações de causalidade e consequência. Esta iniciativa 
espontânea permitiu verificar que a comunidade operacionalizou os 
Diagramas de Venn  como um recurso de pensamento, sendo capaz de os 
aplicar, com rigor lógico, a contextos diferenciados. Consistiu também 
numa excelente transição para o cenário mais complexo proposto no 
exercício da segunda sessão.

5.2 A segunda sessão: recursos pictóricos

A segunda sessão incidiu sobre recursos pictóricos de natureza lite-
rária, tendo como ponto de partida a obra Barafunda, de Afonso Cruz e 
Marta Fernandes (2015). Neste exercício complexificou-se a estratégia: 
por um lado, porque se deixou o registo próprio das crianças, abandonan-
do-se a utilização das suas fotografias; e, por outro lado, porque dada a 
natureza geométrica das entidades escolhidas para o segundo desafio de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 743

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

classificação lógica, foram os seus atributos gráficos que serviram como 
ponto de partida para a atividade.

O livro Barafunda apresenta-se no subtítulo como Um diálogo 
filosófico sobre as muitas maneiras de arrumar o mundo e constitui um 
exemplo paradigmático da frutífera relação, e já bastante documentada, 
entre FpC e Literatura Infantil (COSTELLO, 2011). Para lançar o diá-
logo, escolheu-se a página 14, quando uma das personagens afirma, a 
propósito de juntar coisas, que “com uns círculos podemos fazer umas 
rodas de um carro. Com uns quadrados podemos fazer umas rodas de um 
carro que não ande.” Foi igualmente relevante para o estímulo o facto de 
o texto estar profusamente ilustrado com figuras geométricas: círculos 
e quadrados de diferentes cores e tamanhos, incluindo a composição da 
imagem de um automóvel, num registo pictórico.

O mote para o exercício foi, então, o estabelecimento de relações 
entre os atributos “rodas” e “círculos”, sendo esses os conjuntos esco-
lhidos para que a comunidade iniciasse o segundo “jogo dos arcos”. 

Após a apresentação da designação dos conjuntos, a comunidade 
foi confrontada com registos pictóricos de diferentes rodas triangulares, 
quadradas e dentadas, bem como com diferentes imagens de círculos. A 
classificação destas figuras foi conseguida sem qualquer problema, em 
cada um dos conjuntos respetivos (FIGURAS 9 e 10). 

O enigma surgiu com o aparecimento de imagens de rodas circula-
res (pneus de automóveis). De imediato as expressões dos membros da 
comunidade denotaram a presença de um “mistério”: “Esta roda é um 
círculo!”, afirmou uma das meninas, seguida em coro pelos colegas. A 
comunidade concluiu que, tratando-se de imagens de rodas circulares, 
estavam perante um caso igual ao do exercício da primeira sessão. A 
estratégia adotada de construção do “buraco” foi idêntica, procedendo-se 
imediatamente à interseção dos arcos por forma a colocar no seu interior 
todas as rodas circulares (FIGURA 11).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801744

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

Figura 9: Rodas triangulares, quadradas e dentadas

Fonte:  Autoria própria, 2017

Figura 10: Rodas triangulares, quadradas e dentadas

Fonte: Autoria própria, 2017

Figura 11:  Interseção dos arcos

Fonte:  Autoria própria, 2017



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 745

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

Em termos de construção do raciocínio lógico, a segunda sessão 
decorreu sem qualquer dificuldade para comunidade de investigação, 
mesmo na transição do concreto das fotografias das crianças para as 
imagens de registo pictórico. A classificação lógica das entidades e a 
compreensão da interseção dos conjuntos no caso de entidades com dois 
atributos foi concretizada com facilidade.

5.3 A terceira sessão: recursos abstratos

A terceira e última atividade proposta foi claramente mais exigente, 
substituindo-se no exercício todas as imagens por conceitos. Procurou-se 
concretizar um salto qualitativo para o recurso ao pensamento abstrato, 
testando a predisposição da comunidade para o mesmo tipo de classifica-
ção lógica. Apresentaram-se apenas as designações de cada um dos arcos, 
um correspondendo ao conjunto das “máquinas” e o outro ao conjunto 
dos “seres voadores”. Deixou-se à comunidade a sugestão de exemplos 
de coisas que pudessem pertencer a cada um. 

Para o conjunto das máquinas, foram dados diversos exemplos: 
máquina de café, batedeira, frigorífico, máquina escavadora, automóvel, 
barco. À medida que a comunidade sugeria um exemplo, a facilitadora 
registava a palavra em diferentes pedaços de papel (FIGURA 12). 

Quanto ao conjunto dos seres voadores, as respostas surgiram de 
forma imediata e os exemplos também foram dos mais variados e cria-
tivos: uma melga, as cegonhas, as fadas, o Super-Homem, o Batman, 
aviões, nave espacial e drones. O diálogo gerado em torno dos seres 
voadores propiciou um interessante momento argumentativo, já que a 
comunidade concluiu que o avião e o drone reuniam atributos presen-
tes nos dois conjuntos, contrariamente às fadas e ao Super-Homem. 
Argumentaram que os poderes especiais destes últimos não equivalem 
ao estatuto de máquina, continuando a serem humanos. São corajosos, 
afirmou um menino, tal como um bombeiro ou qualquer outra pessoa 
que salve vidas é corajoso. A coragem é um poder especial, mas não é 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801746

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

de uma máquina, é humano.
Apresentados os argumentos, a comunidade determinou que no 

“buraco”, ou interseção, deveriam constar o avião, a nave espacial e o 
drone. A colocação das folhas com as palavras que indicavam as entidades 
a classificar em cada conjunto foi mais demorada neste terceiro exercício. 
A intervenção da facilitadora foi determinante, mas apenas porque, em 
regra, em idade pré-escolar as crianças ainda não adquiriram competên-
cias de leitura. A identificação da palavra “avião” foi a que representou 
menos problemas. Já com todas as restantes tornou-se necessário proceder 
à leitura das mesmas em voz alta. Uma vez reconhecidos os vocábulos, 
as crianças colocavam-nos no arco adequado ou na interseção.

Verificou-se, assim, que a única dificuldade detetada não foi de 
natureza lógica, ou na operacionalização das habilidades de raciocínio, 
mas decorreu unicamente do facto de os membros da comunidade não 
reconhecem ainda a linguagem escrita. Se, na primeira parte do exercício, 
se tivesse optado por cada criança desenhar o exemplo apresentado, em 
vez de ser o mesmo registado por escrito pela facilitadora, o preenchi-
mento da interseção por parte da comunidade teria sido autónomo. Esta 
opção não foi tomada tendo em conta o objetivo de utilizar recursos de 
maior abstração neste terceiro exercício.

Figura 12: conjunto das máquinas

Fonte: Autoria própria, 2017



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 747

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

6. Discussão dos resultados e conclusão 

Em termos de resultados, concluiu-se que as crianças sentiram de 
forma autónoma os problemas que se colocavam (a que designaram 
como “mistérios”) e construíram em comunidade a sua resolução. Foram 
capazes de expressar os seus argumentos e de estabelecer relações entre 
as entidades e os atributos. 

Considera-se que esta investigação permitiu demonstrar a qualidade 
dos Diagramas de Venn como recurso lógico a utilizar em sessões de 
FpC, mesmo com crianças em idade pré-escolar. A Lógica (disciplina 
filosófica e matemática) apresenta-se, então, como uma disciplina filosó-
fica viável na educação pré-escolar, desde que adotada uma abordagem 
pedagogicamente adequada. 

O documento do Ministério da Educação, Orientações de gestão 
curricular para o Programa e Metas Curriculares de Matemática Ensi-
no Básico, publicado em 2016, retoma a introdução dos Diagramas de 
Venn com conjuntos disjuntos como conteúdo matemático no 1º ano do 
1º ciclo do Ensino Básico, mas acrescenta que podem ser já abordadas 
situações de interseção (anteriormente reservadas apenas para o segundo 
ano do 1º Ciclo do Ensino Básico). 

A nossa investigação vai além, demonstrando que é possível optar 
por introduzir atividades em que se utilizam interseções desde a educação 
pré-escolar, com resultados observáveis e evidentes na forma como as 
crianças organizam o seu pensamento lógico e como o transpõem para 
situações concretas do seu quotidiano. Para além disso, foi-nos possí-
vel comprovar que a interseção dos conjuntos, apesar de constituir um 
exercício complexo, pode ser uma operação introduzida intuitivamente 
pelas próprias crianças perante o desafio de classificação lógica de uma 
entidade com diferentes atributos. Mais, a utilização de estratégias de 
abordagem com graus de complexidade sucessivamente maiores não pa-
rece ser um obstáculo à concretização da tarefa de classificação, mesmo 
quando o recurso se distancia do nível mais concreto de ação da criança.

A FpC surge, então, como uma poderosa aliada no percurso de for-
mação do pensamento lógico, articulando a promoção do pensamento 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801748

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

abstrato e do raciocínio dedutivo ao desenvolvimento progressivo de 
competências linguísticas e discursivas, como sejam a capacidade de 
compreensão e de expressão oral. Para tal, deve o trabalho em comuni-
dade de investigação filosófica ser entendido como um ato filosófico do 
pensamento que exige um profundo respeito pelo rigor cognitivo dos 
seus conteúdos. Por esta razão, a transferência dos Diagramas de Venn 
para os mais variados contextos deve preservar a exatidão lógica da sua 
utilização.

A comunidade de investigação observada mostrou-se capaz de 
construir resoluções críticas, criativas e colaborativas dos problemas 
propostos, expressando os seus argumentos, evocando cenários alterna-
tivos, revelando a sua capacidade de imaginação e de abstração e uma 
clara interiorização dos conteúdos lógicos propostos. 

Quer na idade adulta, quer na infância, o exercício do pensamento 
procura conferir um sentido compreensivo à realidade circundante. Neste 
contexto, ainda que de natureza abstrata e dotada de alguma complexi-
dade, a Lógica revela-se um instrumento de extrema utilidade, desde 
que abordada nos contextos adequados. Como afirma Bruner, “qualquer 
tópico pode ser ensinado a qualquer pessoa, de qualquer idade, de uma 
forma genuína” (1963, p. 529). A nossa investigação demonstrou que 
a FpC se assume como solo fértil para a concretização deste objetivo.

Referências

BOE, M.; HOGNESTAD, K. Critical thinking in kindergarten, Chil-
hood & Philosophy, v. 6, n. 11, p. 151-165, 2010.
BRUNER, J. Needed: a theory of instruction. Educational Leadership, 
v. 20, n. 8, p. 523-532, 1963.
COSTELLO, P. Philosophy in children’s literature. Lanham: Lexington 
Books, 2011.
CRUZ, A.; FERNANDES, M. Barafunda. Um diálogo filosófico sobre 
as muitas maneiras de arrumar o mundo. Lisboa: Caminho, 2015.
DANIEL, M. F. Epistemological and educational presuppositions of 
P4C: from critical dialogue to dialogical critical thinking, Gifted Edu-
cation International, v. 22, n. 2; 3, p. 135-147, 2007.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 749

Magda Costa Carvalho; Ana Isabel Santos; Renata Sequeira

______. Pressupostos filosóficos e pedagógicos de Mattew Lipman e 
suas aplicações. In: LELEUX, C. et al. Filosofia para crianças. O mo-
delo e Matthew Lipman em discussão. Porto Alegre: Artmed, 2008. p. 
31-52,
______. To introduce critical thinking and dialogue in preschool. In: 
BUTLER, C. (Dir.). Child rights. The movement, international law and 
opposition, West Lafayette: Purdue University Press, 2012. p. 73-95.
______.; DELSOL, A. Learning to dialogue in kindergarten: a case 
study, Analytic Teaching, v. 25, n. 3, p. 23-52, 2005.
______.; GAGNON, M. A developmental model of dialogical critical 
thinking in groups of pupils aged 4 to 12 years, Creative Education, v. 
2, n. 5, p. 418-428, 2011. https://doi.org/10.4236/ce.2011.25061
______.; PETTIER, J. C.; AURIAC, E. The incidence of philosophy on 
discursive and language competencies of pupils aged four years, Cre-
ative Education, v. 2, n. 3, p. 296-304, 2011. https://doi.org/10.4236/
ce.2011.23041
GÓMEZ, G. R.; FLORES, J. G.; JIMÉNEZ, E. G. Metodología de la 
investigación cualitativa. Málaga: Ediciones Aljibe, 1999. 
LIPMAN, M. The contributions of philosophy to deliberative democra-
cy. Teaching philosophy on the eve of the twenty-first century. Ankara: 
International Federation of Philosophical Societies, 1998. p. 6-29.
______. Thinking in education, Cambridge: Cambridge University 
Press, 2003. https://doi.org/10.1017/CBO9780511840272
______.; GARCÍA MORIYÓN, F. Mathew Lipman: una biografía in-
telectual, HASER. Revista Internacional de Filosofía Aplicada, v. 2, p. 
177-200. 2011.
MENDONÇA, D.; LOURENÇO, M. J. “Brincar a pensar – filosofía 
para crianças no pré-escolar”, Cadernos de educação de infância, v. 93, 
maio/ago. p. 48-49. 2011.
MIRANDA ALONSO, T. Acción comunicativa y proceso educativo: J. 
Habermas y M. Lipman, Revista de la Facultad de Educación de Alba-
cete, v. 5, p. 33-46. 1991.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 727-750, mai./ago. 2017. issn 0102-6801750

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no jardim de jnfância

MURRIS, K. Philosophy with preliterate children, Thinking, v. 14, n. 4, 
p. 23-33. 1999. https://doi.org/10.5840/thinking19991445
NOLT, JOHN; ROHATYN, D. Lógica, Rio de Janeiro: Editora Mc-
Graw-Hill, p. 206-236, 1991.
SANTOS, C. P.; TEIXEIRA, R. C. (2015). Matemática na educação 
pré-escolar: esquema todo-partes, Jornal das Primeiras Matemáticas, 
4: 54-70.
SHARP, A. M. The aesthetic dimension of the community of inquity. 
Inquiry: Critical Thinking Across the Disciplines, v. 17, n. 1, p. 67-77, 
1997. https://doi.org/10.5840/inquiryctnews199717122
______. What is a ‘community of inquiry’? Journal of Moral Education, 
v. 16 n. 1, p. 37-44. 1987. https://doi.org/10.1080/0305724870160104
SPLITTER, L.; SHARP, A. M. Teaching for better thinking. The class-
room community of inquiry, Melbourne: Acer. 1995.

Data de registro: 08/02/2017
Data de aceite: 20/09/2017



751

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p751a781

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Diálogo, alteridade e agir ético na educação: 
um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e 

Paulo Freire

Alexandra Coelho Pena∗

Resumo: O presente artigo tem o objetivo de abordar os conceitos de diálogo, 
alteridade e agir ético nas obras de Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire 
e discutir suas importantes contribuições para o campo da educação. Correndo o 
risco de fazer conversar pensadores de lugares e épocas diferentes, o texto aposta 
nas aproximações entre esses autores da filosofia do diálogo, que viveram a expe-
riência do exílio e da perseguição política e religiosa e atribuíram, assim, novos 
significados aos temas do encontro, da escuta e da responsabilidade. 

Palavras-chave: Diálogo. Alteridade. Agir ético. Filosofia do diálogo.

Dialogue, altérité et de l’agir éthique: une reencontre entre Martin 
Buber, Mikhail Bakhtin et Paulo Freire

Résumé: Le presente article vise à aborder les concepts de dialogue, altéritéet de 
l’agiréthique dans les oeuvres de Martin Buber, Mikhail Bakhtin et Paulo Freire 
et discuter leurs contributions au domaine del’éducation. Au risque de mettre en 
conversation des penseurs venus de lieux et d’époque différents, le texte parie sur 
l’approximation parmices auteurs de la philosophie de dialogue quiont vécu l’ex-
périence d’exil et de la persecution politique et religieuse et ontattribué donc une 
nouvelle signification aux themes de la rencontre, d’écoute et de la responsabilité.

Mots-clés: Dialogue. Altérité. Agir éthique. Philosophie de dialogue.

*	 Doutora em Educação pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro(PUC-Rio). 
Professora da disciplina de Alternativas Pedagógicas do Curso de Especialização em Edu-
cação Infantil: perspectivas de trabalho em creches e pré-escolas da Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro(PUC-Rio). E-mail: alexandracpena@yahoo.com.br



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801752

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

Dialogue, alterity and ethical action in education: a meeting between 
Martin Buber, Mikhail Bakhtin and Paulo Freire

Abstract: This article aims to address the concepts of dialogue, alterity and ethical 
action in the works of Martin Buber, Mikhail Bakhtin and Paulo Freire and discuss 
their important contributions to the Education. At the risk of making thinkers from 
different places and times converse, the text bets on the similarities between these 
authors of the philosophy of dialogue, who have lived the experience of exile and 
political and religious persecution and thus gave new meanings to the topics of 
meeting, listening and responsibility.

Keywords: Dialogue. Alterity. Ethical action. Philosophy of dialogue.

Introdução

Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire produziram obras 
que, por caminhos diversos, abordaram o diálogo como conceito prin-
cipal, caminharam na contramão das teorias que colocam o indivíduo 
como centro e apostaram no encontro, no diálogo e na relação entre os 
seres humanos como princípio que permite uma compreensão crítica da 
realidade e da história. 

Martin Buber nasceu em Viena em 1878 e morreu em 1965. Foi 
na convivência com o avô que Buber conheceu a mística hassídica1, in-
fluenciando sua obra, em especial o conceito de diálogo. Em 1900, após 
terminar seus estudos, mudou-se para Berlim, onde conheceu seu amigo 
Gustav Landauer e começou a desenvolver sua filosofia do diálogo. Buber 
foi um dos mais importantes filósofos judeus do século XX. Pacifista, 
acreditava que deveria ser criado um estado bi-nacional na Palestina na 
década de 1920. Em 1937, lecionou filosofia na Universidade Hebraica 

1	 A mística hassídica se originou em torno do lendário rabi Israel bem Eliezer (1700-1760) 
– o Baal ShemTov – e foi difundida por seu discípulo, o rabi DovBaer, que fez do hassi-
dismo um movimento popular, não apenas circunscrito a pequenos círculos de iniciados 
(BARTHOLO JR., 2001).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 753

Alexandra Coelho Pena

de Jerusalém, na Palestina. Em sua mais conhecida obra “Eu e Tu” de 
1923, Buber insistia que o princípio dialógico não era uma concepção 
filosófica, mas uma realidade além do alcance da linguagem discursiva. 
Para ele, o que distingue o ser humano não é a razão, mas a capacidade 
de relação.

Mikhail Mikhailovitch Bakhtin nasce em 1895, numa cidade ao sul 
de Moscou, filho de uma influente família local. Ainda criança, muda-
se com a família para a capital da Lituânia, Vilna, cidade caracterizada 
pela diversidade étnica e pela heterogeneidade de línguas e de classes. 
Na Universidade de São Petersburgo, se dedica aos estudos de História 
e de Filosofia. Bakhtin tem participação ativa em grupos intelectuais e 
apoia a revolução de 1917. Depois da revolução, trabalha como professor 
de literatura e estética, além de ingressar no círculo filosófico, da qual 
também fariam parte o crítico Medvedev e o poeta e músico Voloshinov, 
ambos seus interlocutores e colaboradores. O centro de seu pensamento 
está na literatura e o ponto de partida de seus estudos é a linguagem. Uma 
das suas maiores contribuições está em como entende o papel da cultura 
na constituição do sujeito. Bakhtin faleceu em 1975 e é considerado um 
dos maiores pensadores do século XX.

Paulo Régis Neves Freire, educador pernambucano, nasceu em 
1921 na cidade do Recife. Foi alfabetizado pela mãe, que o ensinou a 
escrever com pequenos galhos de árvore no quintal da casa da família. 
Na adolescência, começou a desenvolver um grande interesse pela língua 
portuguesa. Com 22 anos de idade, Paulo Freire começa a estudar Direito 
na Faculdade de Direito do Recife. No ano de 1947 foi contratado para 
dirigir o departamento de educação e cultura do SESI, onde entra em 
contato com a alfabetização de adultos. De acordo com suas ideias, a 
alfabetização de adultos deve estar diretamente relacionada ao cotidiano 
do trabalhador. Desta forma, o adulto deve conhecer sua realidade para 
poder inserir-se de forma crítica e atuante na vida social e política. De-
vido à bem sucedida experiência de alfabetização de adultos em Angicos 
(Rio Grande do Norte), Paulo Freire se torna mundialmente conhecido e 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801754

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

é convidado a trabalhar no Programa Nacional de Alfabetização (PNA) 
do MEC em 1964, realizando esta experiência em Brasília. Durante a 
prefeitura de Luiza Erundina, em São Paulo, exerceu o cargo de secre-
tário municipal da Educação. Depois deste importante cargo, começou 
a assessorar projetos culturais na América Latina e África. Morreu na 
cidade de São Paulo em 1997.

Os três autores construíram suas produções apoiadas numa perspec-
tiva dialética e dialógica da vida. Dialética na medida em que apostavam 
em um mundo marcado por constante mudança, que não comportava 
mais contraposições metafísicas, tais como mudança/permanência, ou 
absoluto/relativo ou finito/infinito. Se na Grécia antiga a dialética era 
a arte do diálogo, na acepção moderna ela é o modo de pensarmos as 
contradições da realidade, o modo de compreendermos a realidade como 
essencialmente contraditória e em permanente contradição (KONDER, 
2008). A dialética não pensa o todo negando as partes, nem pensa as 
partes abstraídas do todo; ela pensa tanto a contradição das partes como 
a união entre elas. Num sentido amplo, filosófico, (...) a contradição é 
reconhecida pela dialética como princípio básico do movimento pelo 
qual os seres humanos existem (KONDER, 2008, p. 47). É a aceitação 
do paradoxo a que Buber (2003a) chamou de estreita aresta, expressão de 
sua rejeição aos sistemas acabados e de sua opção pela insegurança, pelo 
risco de caminhar por uma via estreita, sem a amplitude e/ou segurança 
dos sistemas acabados, das doutrinas de cunho universais (SANTIAGO, 
2008, p. 20). E dialógico porque acreditavam no diálogo e na capacidade 
de relação inerente do ser humano como aquilo que os distingue e como 
a oportunidade do homem ser em toda a sua plenitude.

Nuto (2007), em seu artigo “A influência de Martin Buber no con-
ceito bakhtiniano de dialogismo”, aponta a influência da obra de Buber 
no cabedal filosófico de Bakhtin. No artigo “Martin Buber and Mikhail 
Bakhtin: the dialogue of voices and the word that is spoken”, Maurice 
Friedman (2005, p. 30) enuncia que Bakhtin revelou, certa vez, em uma 
entrevista que considerava Martin Buber o melhor filósofo do século XX 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 755

Alexandra Coelho Pena

e, talvez, um filósofo único nesse século filosoficamente insignificante. 
Segundo Friedman, Bakhtin foi profundamente influenciado por Buber, 
cujos textos havia lido no ginásio de Vilna e Odessa2.

Em seu livro “Linguagem e diálogo: as ideias linguísticas do cír-
culo de Bakhtin”, Faraco (2009, p. 152) afirma que Bakhtin foi leitor e 
admirador de Buber e que ambos pertenciam a uma abordagem filosófica 
que tinha a interação como saída para os percalços e embaraços trazidos 
por concepções solipsistas do sujeito – do sujeito que se auto define, que 
reconhece sua existência por si e a partir de si, que é senhor do próprio 
conhecimento. Segundo Faraco, os dois autores compartilhavam de 
elaborações intelectuais que compreendiam o primado constitutivo das 
relações e da alteridade e que colocaram a linguagem como constitutiva 
dessas relações.

Buber e Bakhtin constroem uma ética do inter-humano: Buber ao 
defender uma ontologia da relação e Bakhtin ao dizer que ser significa ser 
para um outro e, por meio do outro, ser para si mesmo (FARACO, 2009). 
Para Faraco (2009, p. 157), Bakhtin foi o filósofo que mais avançou em 
termos de uma análise da linguagem e sua filosofia pode ser vista como 
parte de uma linhagem intelectual que tomou forma a partir da percepção 
básica de que o si não é sem o outro – da qual Buber também fazia parte.

Paulo Freire em “Pedagogia do oprimido” faz referência a Buber: 
o eu antidialógico, dominador, transforma o Tu dominado, conquistado, 
num mero “isto” (FREIRE, 1987, p. 165). Leitor de Buber, Freire se 
inspira nas atitudes princípio Eu-Tu e Eu-Isso de Buber para pensar as 
ações dialógicas – marcadas pela colaboração – e as ações antidialógicas, 
em que o homem é transformado em coisa, em objeto dominado.

De acordo com Fernandes (1981), a concepção de diálogo em Buber 
e em Freire está atravessada por valores religiosos e consiste no único 
meio para realizar o encontro com o mundo e com os outros homens. 

2	 Assim como Friedman, outros autores internacionais contribuem para o conhecimento 
e compreensão da obra de Martin Buber (MENDES FLOHR, 2002; GUILHERME & 
MORGAN, 2010).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801756

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

Freire estava preocupado com a mudança social e Buber com a forma-
ção humana e a vida em comunidade e, por conta disso, os dois autores 
encontraram no diálogo e na educação o caminho para a realização do 
homem.

O entre: do diálogo e do dialógico

Para Faraco (2009), Bakhtin não é apenas o filósofo das relações 
dialógicas; o diálogo pode ser considerado também sua grande utopia, 
levando-se em consideração que ele viveu a maior parte de sua vida 
sob um regime totalitário, tendo sido, inclusive, vítima de perseguição 
política e religiosa, prisão e exílio.

Talvez marcado por essas experiências, Bakhtin se posicionava 
contra qualquer tendência de monologização da vida humana, que, 
segundo ele, é a negação da existência do outro, com iguais direitos e 
responsabilidades. Para o autor, a forma de escapar do monologismo é 
pela via do diálogo, única maneira de preservar a liberdade e o inacaba-
mento do ser humano.

Assim como Buber e Bakhtin, Paulo Freire compreende o homem 
como um ser de relações que, não apenas está no mundo, mas está com 
o mundo. Como diz Fiori no prefácio da 17ª edição de A pedagogia do 
oprimido, Freire é um pensador comprometido com a vida; não pensa 
ideias, pensa a existência (FREIRE, 1987, p. 9). E existir ultrapassa viver 
porque é mais do que estar no mundo; é transcender, discernir, dialogar. 
É na possibilidade de ligação comunicativa do existente com o mundo 
que a criticidade se incorpora ao viver. Portanto, se o existir é individual, 
ele só se realiza na relação com os outros.

Para Freire (2002), existir é um conceito dinâmico, que implica um 
diálogo constante do homem com o homem e do homem com o mundo. 
O compromisso do homem com a sua existência o faz um ser histórico, 
retirando-o do limite de suas funções vegetativas biológicas, levando-o 
a humanizar-se.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 757

Alexandra Coelho Pena

Buber, Bakhtin e Freire são pensadores representantes do primado 
do princípio dialógico, rejeitando a subjetividade solipsista e a filosofia 
da consciência instaurada a partir de Descartes. A subjetividade, ele-
vada à categoria máxima a partir de Descartes, coloca o homem e sua 
racionalidade no centro da história, entendendo que esse mesmo homem 
estabelece um relacionamento com coisas, que podem ser conhecidas, 
mas onde não há encontro. Esses três autores caminham na contramão 
do isolamento do homem e deslocam da racionalidade para a capacidade 
de relação, a característica fundamental do ser humano.

O diálogo é o princípio que permite aproximar os três autores, na 
medida em que construíram suas teorias a partir do pressuposto de que 
o homem se constitui como tal na relação com os outros, mas é possível 
identificar os caminhos que Buber, Bakhtin e Freire percorreram para 
chegar a essa conclusão.

Buber não emprega o termo sujeito em seus escritos, optando por 
indivíduo, pessoa, homem e ser humano. O indivíduo físico se desliga do 
mundo primordial indiviso pelo nascimento, mas o indivíduo corporal, 
integral, atualizado só realiza essa passagem gradualmente à medida 
que entra nas relações. O homem se torna EU na relação com o TU. O 
indivíduo se transforma em pessoa através das experiências austeras e 
ternas do diálogo. É somente no encontro dialógico que se revela a tota-
lidade do homem, que não é a simples soma dos elementos da estrutura 
relacional, mas sim uma concentração em todo o seu ser. A ênfase sobre 
a totalidade acarreta a rejeição da afirmação da racionalidade como ca-
racterística distintiva do homem (BUBER, 2003a).

Bakhtin (2011; 2012) diz que o homem é histórico social e que ele 
se constitui na e pela linguagem, rejeitando uma visão de sujeito apenas 
biológico e empírico, tendo sempre em vista a situação social e histórica 
concreta dos sujeitos. O Eu para Bakhtin não é autônomo, ele existe em 
diálogo com os outros. O homem é compreendido por Bakhtin como um 
sujeito que fala e, por isso, só pode ser conhecido através de seus textos. 
Bakhtin enfatiza que a experiência individual do homem se desenvolve 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801758

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

em uma interação constante e contínua com os enunciados individuais 
dos outros, levando à concepção de sujeito como um ser de resposta.

Defendendo uma concepção de educação problematizadora, que 
parte do caráter histórico dos homens – inseridos em um movimento de 
busca –, Freire (1987) os reconhece como seres inacabados, inconclusos, 
que estão sendo e com uma realidade, que sendo igualmente histórica, 
é inacabada também. Diferente de outros animais, os homens se sabem 
inacabados, têm consciência de sua inconclusão. Sujeito é o termo que 
designa o indivíduo consciente e capaz de agir autonomamente, critica-
mente. O termo sujeito em Freire se opõe à palavra objeto, que remete 
àquilo que não tem consciência e é manipulável. Os homens se fazem na 
palavra, no trabalho, na ação-reflexão. Para Freire, o diálogo se impõe 
como caminho pelo qual os homens ganham significação como homens.

Para a filosofia do diálogo concebida por Buber (2003a), a palavra 
fundamenta a existência humana e a linguagem se manifesta diante de 
uma dupla atitude do homem frente ao mundo, por meio das palavras-
-princípio “Eu-Tu” e “Eu-Isso”. A palavra princípio Eu-Tu fundamenta a 
existência em sua total atualidade, no evento da relação, da reciprocidade, 
da totalidade do ser, da presença; a palavra princípio Eu-Isso fundamenta 
a existência em sua parcialidade ou limitação, no fato da experiência, do 
eu egocêntrico, do objeto.

Na relação Eu-Tu existe a totalidade do ser, na experiência do Eu-
-Isso o ser não pode ser total, ele é fragmentado. O conceito de relação é 
total, é o entre, a presença, a existência, a essência, o inteiro, o concreto, 
é sinônimo de reciprocidade. Já o conceito de experiência é fragmentado, 
parcial, objeto, não permite a relação, apenas o relacionamento. Buber 
(2003a) entende por totalidade a inteireza do ser humano; sua presença 
em corpo, mente e espírito; com responsabilidade para com o outro.

A atitude Eu-Isso permite conceber o mundo a partir da sensibilidade, 
sendo a experiência o modo como eu entro em contato com o mundo e 
me utilizo dele. Já a relação Eu-Tu manifesta-se na imediaticidade, na 
singularidade, na intensidade, na exclusividade, na reciprocidade, na 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 759

Alexandra Coelho Pena

fugacidade e na presença. Buber (2003a) adverte que as duas atitudes 
(Eu-Tu e Eu-Isso) não podem ser confundidas nem tomadas de forma 
maniqueísta, cada uma tem a sua função; o problema é o predomínio 
crescente do relacionamento Eu-Isso em detrimento da relação Eu-Tu, 
que se reflete, por exemplo, na modernidade, com o crescimento des-
controlado da racionalidade tecno-científica. 

O mundo da experiência envolve os movimentos de contemplação 
e observação; o mundo da relação não renuncia aos movimentos ante-
riores, mas, simultaneamente, nele ocorre a tomada de conhecimento 
íntimo, a relação, o face a face. Segundo Buber (2009), há três maneiras 
de perceber o outro: através da observação, da contemplação ou da to-
mada de conhecimento íntimo. O observador quer gravar o homem em 
sua mente, sendo necessária uma atenção excessiva e ater-se a tantos 
detalhes quanto possível. O contemplador é livre destas “amarras” e 
espera despreocupado aquilo que a ele se apresentará. O observador e o 
contemplador têm em comum o desejo de perceber o homem que vive 
diante de nossos olhos; este homem é para eles um objeto separado deles 
próprios e das suas vidas pessoais.

A tomada de conhecimento íntimo requer uma postura receptiva, 
uma disponibilidade, um aceitar, um ver o outro não como um objeto, é 
uma tomada de conhecimento profundo, que pode ser algo sobre mim 
ou pode ser algo sobre o outro:

As coisas acontecem de outra maneira quando, numa hora receptiva de 
minha vida pessoal, encontra-me um homem em quem há alguma coisa, 
que eu nem consigo captar de uma forma objetiva, que “diz algo” a mim. 
(...) fala algo que se introduz dentro da minha própria vida. (...) é aquela 
alguma coisa que o diz. (...) Este homem não é meu objeto. (...) Talvez 
apenas tenha que aprender algo e só se trata do meu “aceitar”. (...) O que 
importa é que eu me encarregue desse responder (BUBER, 2009, p. 42).

Em 1953, Buber escreve “O social e o inter-humano” (BUBER, 
2009), fazendo uma revisão do prefácio escrito em 1905 para a coleção 
Die Gesellschaft (“A sociedade”), onde havia escrito que “a função da 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801760

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

sociedade é o social ou, mais concretamente o inter-humano” (BUBER, 
2008, p. 41), tomando os dois conceitos – social e inter-humano – como 
sinônimos. Em 1953, o autor percebe que, normalmente, se situa o que 
acontece entre os homens no terreno do social, atenuando-se uma linha 
de separação de importância fundamental entre dois domínios essencial-
mente diferentes do universo humano e que vão interferir diretamente 
em sua concepção de diálogo.

Eu próprio cometi o mesmo erro quando, há cerca de cinquenta anos, 
comecei a me familiarizar, de uma forma independente, com a ciência 
da sociedade, utilizando-me do então ainda desconhecido conceito de 
inter-humano (BUBER, 2009, p. 135).

Os fenômenos sociais são marcados pelas experiências em comum 
vividas por homens vinculados entre si, onde esse vínculo delimita a 
existência do grupo, não havendo entre os seus membros qualquer espécie 
de relação pessoal. Para Buber (2009), o elemento das relações pesso-
ais tem sido afastado em proveito do elemento coletivo, sobretudo em 
épocas mais tardias da história humana. A coletividade liberta o homem 
da solidão, do medo diante do mundo e, sendo assim, o inter-humano, a 
vida entre pessoa e pessoa, retrai-se cada vez mais. “A esfera do inter-
-humano é aquela do face a face, do um-ao-outro; é o seu desdobramento 
que chamamos de dialógico” (BUBER, 2009, p. 138).3

Os fenômenos inter-humanos não são fenômenos psíquicos; o senti-
do não se encontra em um dos dois parceiros, nem nos dois em conjunto, 
mas somente no jogo entre os dois – no Entre. Para Von Zuben (BUBER, 
2003a), a essência do pensamento buberiano revela-se estruturada em 
círculos e se caracteriza por uma ontologia da relação, na qual o ‘entre’ 
é categoria epistemológica básica. O “entre” é o que permite abordar o 
homem na sua dialogicidade; e só no encontro dialógico é que se revela 
a totalidade do homem (BUBER, 2003a). Se, na modernidade, há uma 

3	  GUILHERME; MORGAN, 2010.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 761

Alexandra Coelho Pena

fértil discussão sobre o indivíduo, para Buber a crise do homem é a crise 
do Entre, onde a predominância do parecer sobre o ser, a insuficiência 
da percepção do Outro e a imposição do modo de viver e de pensar de 
um homem sobre outro são fatores que, segundo o filósofo, impedem o 
crescimento do inter-humano:

Para isto, para a existência do inter-humano, é necessário, (...), que a 
aparência não intervenha perniciosamente na relação entre um ser pessoal 
e um outro ser pessoal; é outrossim necessário, (...), que cada um tenha o 
outro em mente e que o torne presente no seu ser pessoal. Que nenhum 
dos parceiros queira impor-se ao outro é o terceiro pressuposto básico 
do inter-humano (BUBER, 2009, p. 152). 

De acordo com Buber (2009), os domínios da vida dialógica e da 
vida monológica não coincidem com os do diálogo e do monólogo. Para 
ele, existem três espécies de diálogo: o autêntico, no qual há uma reci-
procidade viva entre os interlocutores, podendo ser falado ou silencioso, 
considerado raro pelo autor; o diálogo técnico, fruto da necessidade de 
um entendimento objetivo, de informação; e o monólogo disfarçado 
de diálogo, sobre o qual Buber (2009, p. 53) pondera que não existem 
somente grandes esferas da vida dialógica que na sua aparência não são 
diálogo, mas existe também o diálogo que não é diálogo enquanto forma 
de vida, isto é, que tem aparência de um diálogo, mas não a sua essência. 

Assim como para Buber, o conceito de diálogo também é central na 
obra de Bakhtin. O tema do diálogo é adotado por volta de 1928/1929 
pelo Círculo de Bakhtin como a grande metáfora que dará um arremate 
às reflexões sobre a linguagem e sobre a criação ideológica (FARACO, 
2009). O Círculo era formado por um grupo de intelectuais de diversas 
formações que se reuniu regularmente de 1919 a 1929 e que tinham 
em comum a paixão pela filosofia e pelo debate de ideias. Voloshinov e 
Medvedev eram membros do Círculo e dividiram com Bakhtin as autorias 
de muitos textos, levantando, até hoje, indagações sobre a autoria dos 
escritos desse grupo (FARACO, 2009).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801762

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

Em Bakhtin, temos uma concepção de linguagem que pressupõe 
também uma concepção de homem e de mundo. O pressuposto temático 
de sua obra encontra-se em sua teoria da linguagem, sua linguística e 
seu dialogismo e é ele que faz de sua obra um todo teoricamente coeso 
(TEZZA, 2007).

Bakhtin constrói sua concepção de linguagem a partir de uma crítica 
dirigida às principais correntes teóricas da linguística contemporânea: o 
objetivismo abstrato – que reduz a linguagem a um sistema abstrato de 
formas – e o subjetivismo idealista – em que o fenômeno linguístico é 
reduzido a um ato de criação individual. Para o autor, tais pressupostos 
são obstáculos à apreensão da linguagem como código ideológico.

Questionando-se sobre a verdadeira função da linguagem, Bakhtin 
(2012, p. 128) conclui que “a língua vive e evolui historicamente na 
comunicação verbal concreta, não no sistema linguístico abstrato das 
formas da língua nem no psiquismo individual dos falantes”, sugerindo 
uma ordem metodológica para o estudo da língua que deve partir da 
compreensão de que a palavra é pronunciada em condições materiais e 
concretas. Para o autor, a categoria básica da concepção de linguagem é 
a interação verbal, onde toda enunciação é um diálogo.

Portanto as relações dialógicas são relações de sentido, quer seja entre 
os enunciados de um diálogo real e específico, quer seja no âmbito mais 
amplo do discurso das ideias criadas por diversos autores ao longo do 
tempo e em espaços distintos (JOBIM e SOUZA, 2010, p. 100).

Toda palavra é determinada tanto pelo fato de que procede de 
alguém, como pelo fato de que se dirige para alguém; a palavra é o ter-
ritório comum do locutor e do interlocutor. A palavra é uma espécie de 
ponte lançada entre mim e os outros (BAKHTIN, 2012, p. 117). Sendo 
assim, não existe linguagem fora do diálogo entre o eu e o outro e este 
dialogismo é o conceito central da teoria bakhtiniana.

A linguagem tem uma dimensão dialógica e ideológica, construída 
historicamente. Toda palavra pronunciada tem um significado e para com-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 763

Alexandra Coelho Pena

preendê-lo é preciso entender o contexto em que o discurso foi produzido. 
E, para que essa compreensão aconteça, é necessário, além de identificar 
os sinais formais da língua, identificar também as intenções implícitas 
contidas no enunciado. A linguagem é constituída entre sujeitos, uma 
vez que um falante sempre se dirige a um outro que, como interlocutor, 
participa da construção do significado do diálogo. 

O discurso verbal está relacionado à vida e não pode ser separado 
dela com o risco de perder sua significação. Cada ato de fala não é só o 
produto do que é dado, sempre cria algo que nunca existiu antes, algo 
absolutamente novo e não repetitivo que se revela na entoação (JOBIM 
e SOUZA, 2010, p. 105). Para Bakhtin (1976), a entoação está sempre 
na fronteira do verbal com o não verbal, do dito com o não dito e é nela 
que o falante entra em contato com o interlocutor. 

A entoação e o contexto extraverbal relacionam-se dialeticamente 
na medida em que o primeiro precisa do segundo para a compreensão do 
todo do enunciado. O contexto extraverbal do enunciado compreende o 
horizonte espacial comum dos interlocutores, o conhecimento e a com-
preensão comum da situação por parte dos interlocutores e a avaliação 
comum dessa situação. Cada ato de fala conta com algo que se refere ao 
horizonte espacial e ideacional dos falantes e que, portanto, é presumido 
por eles (JOBIM e SOUZA, 2010, p. 106).

O conceito de ambivalência dialética (BAKHTIN, 1993), intro-
duzida pelo autor no estudo sobre a cultura popular na Idade Média 
e no Renascimento, traz simultaneamente a afirmação e a negação, 
característico do diálogo composto por muitas vozes. Caminhando na 
contramão da cultura oficial, Bakhtin se apropria da imagem da festa 
carnavalesca – ambivalente por natureza – para tratar da reunião daquilo 
que é aparentemente incompatível.

Em oposição à unidade dos contrários, a ambivalência carnavalesca 
reúne o que é aparentemente incompatível: o riso e o choro, o sério e 
o grotesco, o profano e o sagrado, a vida e a morte, o homem e a besta 
(KRAMER, 2004, p. 507).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801764

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

A ambivalência carnavalesca é polifônica, comporta muitas vozes, 
e, por isso, é adversária da cultura oficial, para quem só existe o monó-
logo. Diferentemente da supressão das diferenças e do monologismo, a 
dialética bakhtiniana propõe a convivência dos opostos, da tensão e do 
conflito. Não se trata do isto ou aquilo, mas sim do isto e do aquilo, de 
uma atitude com o outro de aceitação e tolerância.

A ambivalência toma, nos escritos de Bakhtin, um sentido crítico; que 
se opõe ao monólogo, ao discurso autoritário. (...) o discurso crítico é 
ambivalente, comportando simultaneamente isto e aquilo, e aqui reside 
seu elemento libertador e positivo (KRAMER, 2004, p. 508).

Bakhtin ajuda na compreensão de que não existe linguagem fora 
do diálogo e que o diálogo pressupõe uma interação ativa entre os inter-
locutores, onde cada um desses atores, em um movimento de empatia, 
completa o horizonte do outro com seu excedente de visão, dentro de 
um determinado contexto, que comporta conflitos e tensões. Movimento 
esse ancorado na alteridade, em que o eu reconhece o outro como outro 
– um outro vivo e falante. Tal concepção remete ao conceito de entre de 
Buber, que é a chave epistemológica que permite abordar o homem na 
sua dialogicidade, revelando a sua totalidade (ZUBEN, 2003).

Para Paulo Freire (1987, p. 79), o diálogo se impõe como caminho 
pelo qual os homens ganham significação enquanto homens e, por isto, 
ele é uma exigência existencial. Freire, dizendo o que não é o diálogo – 
não pode reduzir-se a um ato de depositar ideias, nem a troca de ideias 
a serem consumidas e também não é discussão guerreira, polêmica entre 
sujeitos que não se comprometem com a pronúncia do mundo, mas a 
impor a sua verdade –, o define como um ato de criação porque se dá 
no encontro dos homens para pronúncia do mundo, para a conquista do 
mundo pelos sujeitos dialógicos, para ser mais.

O verdadeiro diálogo para Freire é caracterizado por uma relação 
horizontal, diferente do diálogo vertical proposto pelas elites, que forma 
o educando-massa, impossibilitando-o de se manifestar. Os fundamentos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 765

Alexandra Coelho Pena

do diálogo, segundo Freire (1987), são o amor, a humildade, a fé nos 
homens, a confiança, a esperança e o pensar crítico.

Não há diálogo se não há um profundo amor aos homens e ao mundo 
e, sendo um fundamento do diálogo, o amor é, ele próprio, diálogo. Dife-
rente do que ocorre em relações de dominação, onde prevalece a patologia 
– sadismo em quem domina e masoquismo nos dominados –, no amor, 
porque é um ato de coragem e nunca de medo, persiste o compromisso 
com os homens. O ato de amor se caracteriza por um comprometer-se 
com a libertação dos oprimidos. Mas, este compromisso, porque é amo-
roso, é dialógico (FREIRE, 1987, p. 80). E, somente com a supressão da 
situação de opressão, é possível restaurar o amor. Freire usa o adjetivo 
amoroso com uma nova acepção onde mais do que afeto é o amor que 
se constitui no princípio da revolução. E, nesse sentido, permite uma 
aproximação com a concepção de Buber (2003a), para quem, enquanto 
os homens possuem os sentimentos, o amor acontece. “Os sentimentos 
residem no homem, mas o homem habita em seu amor. (...) Amor é 
responsabilidade de um Eu para com um Tu” (BUBER, 20003a, p. 17).

No diálogo tem que haver a comunhão dos interesses, que só se 
torna possível porque o homem tem um anseio vital para a união que é 
o anseio amoroso (FERNANDES, 1981). E para falar de amor, é preciso 
ter ousadia:

É preciso ousar no sentido pleno dessa palavra, para falar em amor 
sem temer ser chamado de piegas, de meloso, de a-científico, senão de 
anticientífico. É preciso ousar para dizer, cientificamente e não bla-bla-
-blamente, que estudamos, aprendemos, ensinamos, conhecemos com 
nosso corpo inteiro (FREIRE, 2013, p. 28).

Além do amor, para que haja diálogo entre os homens, é preciso 
humildade. Se o diálogo é encontro dos homens para a pronúncia do 
mundo, para a tarefa comum de saber agir, no instante em que os polos 
dessa comunicação perdem a humildade, o diálogo se rompe.

Se a ignorância está sempre no outro, se os outros são meros isto, 
se todos os outros são considerados inferiores, se a pronúncia do mundo 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801766

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

se torna tarefa de alguns homens seletos, se o homem se fecha à con-
tribuição dos outros, o diálogo se torna impossível. A autossuficiência 
é incompatível com o diálogo. Os homens que não têm humildade ou a 
perdem, não podem aproximar-se do povo (FREIRE, 1987, p. 81).

A fé nos homens, em seu poder de fazer e refazer, de criar e recriar, 
como em Buber, é um dado a priori do diálogo e, por isso, ela existe 
antes que o diálogo se instale. A possibilidade de o homem ter negado 
seu direito de fazer, criar e transformar, não faz o homem dialógico 
perder a fé na humanidade, mas, pelo contrário, traz a ele um desafio ao 
qual precisa responder, por acreditar no renascimento do poder de fazer 
e transformar inerente ao homem. Sem esta fé nos homens o diálogo é 
uma farsa. Transforma-se, na melhor das hipóteses, em manipulação 
adocicadamente paternalista (FREIRE, 1987, 81).

É uma fé na vocação do homem de ser mais que, longe de ser pri-
vilégio de alguns, é direito de todos. O homem para se reconhecer como 
homem, precisa reconhecer sua vocação ontológica e histórica de ser 
mais. A consciência de seu inacabamento impulsiona o homem na busca 
de ser mais, expressa pela sua insatisfação com situações dadas e pelo 
desejo de transformar-se e transformar o seu meio (FERNANDES, 1981).

Ao se fazer uma relação horizontal baseada no amor, na humildade 
e na fé nos homens, o diálogo traz a confiança como consequência óbvia. 
Por outro lado, um falso amor, uma falsa humildade, uma debilitada fé 
nos homens – presentes na antidialogicidade da concepção bancária de 
educação – não podem gerar a confiança, uma vez que ela não pode existir 
se as palavras não coincidem com os atos. De forma semelhante, para 
Buber (2003b), a confiança é o que permite a ruptura da incomunicação.

A esperança se constitui como outro fundamento do diálogo, já 
que ela está na essência da imperfeição dos homens, levando-os a uma 
eterna busca, que se faz, não no isolamento, mas na comunicação entre 
os homens. Para Freire (1987), a injustiça que leva à desumanização não 
deveria ser uma razão da perda da esperança, mas sim uma razão para 
desejar a restauração da humanidade esmagada pela opressão. Trata-se 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 767

Alexandra Coelho Pena

de uma esperança que leva ao movimento e não a um cruzar de braços. 
Se o diálogo é encontro dos homens para ser mais, não pode fazer-se na 
desesperança (FREIRE, 1987, p. 82).

Não há diálogo verdadeiro se não há nos sujeitos um pensar verda-
deiro, um pensar crítico, que percebe a realidade como processo e não 
algo estável, que reconhece entre o mundo e os homens uma solidarie-
dade inquebrantável. Enquanto para o pensar ingênuo, que vê o tempo 
histórico como peso e para o qual o que importa é a acomodação a esse 
hoje normalizado, o pensar crítico se ocupa com a transformação contí-
nua da realidade, para a permanente humanização dos homens. Somente 
o diálogo, que implica um pensar crítico, é capaz, também, de gerá-lo 
e sem ele não há comunicação e sem esta não há verdadeira educação 
(FREIRE, 1987).

Os três autores permitem compreender o diálogo como um ato de 
criação, que dá significado à existência humana e, por isso, só se dá no 
encontro entre os homens, no face a face, através da linguagem que fun-
ciona como ponte entre os interlocutores, comportando tensões e conflitos, 
caminhando para a transformação contínua da realidade e da história.

O com: alteridade, encontro e escuta

O mundo dos homens, para Buber, estabelece-se a partir de uma du-
pla relação, designada por duas palavras princípio: EU-TU e EU-ISSO. A 
palavra princípio EU-TU só pode ser proferida pelo ser em sua totalidade, 
e é a palavra princípio do encontro. A palavra princípio EU-ISSO jamais 
poderá ser proferida pelo ser em sua totalidade e é a palavra princípio 
da experiência (BUBER, 2003a). O homem não vive apenas em uma 
ou em outra atitude. Tanto o encontro quanto a experiência fazem parte 
do mundo dos homens. 

O encontro, para Buber, é uma categoria existencial, um modo de 
apreensão da realidade. O homem que conhece o mundo é um homem 
com os homens (BUBER, 2011b). O encontro é uma relação essencial, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801768

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

um franqueamento ser a ser, uma relação ôntica,na qual um ser experi-
menta, no mais recôndito do ser, uma presencialização do outro (BUBER, 
2011b, p. 97). Desse modo, o indivíduo é um fato da existência só na 
medida em que se coloca em uma relação viva com outros indivíduos, 
sendo o encontro o reconhecimento do outro em toda sua alteridade, 
do mesmo modo que se reconhece a si mesmo. A partir desse reconhe-
cimento mútuo, de si e do outro, se estabelece uma relação essencial 
que penetra o outro, quebrando sua solidão em um encontro rigoroso e 
transformador” (BUBER, 2011b, p. 145). Encontro é estar em recíproca 
presença (BUBER, 2011b, p. 151). O encontro não é uma experiência, 
mas uma relação. O encontro é a vida atual (BUBER, 2003a, p. 13), que 
se realiza no entre, e só nele. O encontro não pode ser antecipado, ele é 
um evento singular, único e como tal ele acontece. O encontro é um ato 
de acontecimento. É sempre dialógico e revela a totalidade do homem.

Em toda a obra de Bakhtin, assim como em Buber e em Paulo Freire, 
está presente o esforço de compreender o lugar do outro na constituição 
do ser humano. Esse outro com quem me encontro e confronto, com 
quem estabeleço um diálogo; esse outro que me altera e atribui novos 
significados ao meu discurso. 

De acordo com Jobim e Souza (2011), dialogismo e alteridade, na 
obra de Bakhtin, são conceitos que não podem ser pensados separada-
mente. Assumir o dialogismo e a alteridade como marcas das relações 
estabelecidas no contexto da pesquisa significa ir ao encontro do outro 
e compartilhar experiências, conhecimentos e valores que se alteram 
mutuamente (JOBIM e SOUZA, 2011, p. 6). A alteridade não se limita 
à consciência da existência do outro, mas comporta também o estra-
nhamento e o pertencimento; a incompletude e a provisoriedade. Ao 
lidar com o diferente, com aquilo que se altera em mim e no outro em 
um contexto dialógico, surge a possibilidade de um novo significado, 
que caminha no sentido contrário ao de uma construção que busca uma 
verdade absoluta. Conhecimento dialógico é acontecimento. É encontro 
(KRAMER, 2002, p. 24-25).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 769

Alexandra Coelho Pena

O conceito de alteridade, assim como o diálogo, atravessa a teoria 
de Bakhtin e, segundo Geraldi (2013, p. 12), é o espaço da constituição 
das individualidades: é sempre o outro que dá ao eu uma completude 
provisória e necessária, fornece os elementos que o encorpam e que o 
fazem ser o que é. O outro está sempre presente com seu discurso e, desta 
relação, nem o eu nem o outro saem inalterados. 

Para Bakhtin (2012), não existe a primeira nem a última palavra; 
outros já falaram antes de mim, assim como outros falarão depois. E, 
por isso, a linguagem nunca está completa, ela é sempre um projeto 
inacabado. Em qualquer situação de encontro com o outro, posso saber e 
ver coisas a respeito desse outro que ele mesmo não tem conhecimento, 
fazendo com que nossos horizontes nunca coincidam. Esse excedente 
de visão é condicionado pela singularidade do meu lugar no mundo e 
para que seja possível completar o horizonte do outro, é necessário que 
eu entre em empatia com ele, veja o mundo da maneira como ele vê e 
depois retorne ao meu lugar e, com meu excedente de visão, crie um 
ambiente concludente (BAKHTIN, 2011).

Alteridade e encontro só podem acontecer onde há disponibilidade 
para escutar o outro, para estabelecer um diálogo autêntico, ou seja, um 
diálogo onde cada um dos participantes tem de fato em mente o outro 
ou os outros na sua presença e no seu modo de ser e a eles se volta com 
a intenção de estabelecer entre eles e si próprio uma reciprocidade viva 
(BUBER, 2003a, p. 53).

O conceito de escuta na obra de Paulo Freire está intimamente li-
gado às ideias da educação autoritária e da educação democrática, uma 
vez que as formas de escutar e de falar presentes em cada uma dessas 
concepções de educação se diferenciam radicalmente.

Saber escutar se faz necessário ao sonho democrático e solidário 
uma vez que não é falando aos outros de cima para baixo, numa concep-
ção vertical de transmissão de conhecimento, que se aprende a escutar, 
mas é escutando que se aprende a falar com os outros. Somente quem 
escuta paciente e criticamente o outro, fala com ele, mesmo que, em 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801770

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

certas condições, precise falar a ele (FREIRE, 2013, p. 111). A narrativa 
é importante na formação de professores para que estes sejam autores 
de suas práticas, mas, para que isso aconteça, é igualmente fundamental 
que tenha quem escute suas histórias. Muitas vezes os formadores de 
professores falam muito mais do que escutam, falam para os professores 
e não com eles. Falam sobre métodos, técnicas e novas teorias, mas não 
escutam os professores. São eles também reprodutores de falas de outros 
que, muitas vezes, não têm também significado algum. Para dizer a sua 
própria palavra é preciso escutar, é preciso entrar em diálogo com o outro.

Quem aprende a escutar para falar com, jamais fala impositivamente. 
Mesmo quando fala contra as posições do outro fala com ele como sujeito 
e nunca como objeto do seu discurso. O educador que aprende a escutar 
transforma seu discurso ao aluno em fala com ele. O falar para, que, 
na perspectiva democrática, é um possível momento do falar com, não 
aparece na fala de cima para baixo da perspectiva autoritária, que tem 
total desconsideração pela formação integral do ser humano, reduzindo 
o efeito de seu discurso a puro treino.

O primeiro sinal de que o sujeito que fala sabe escutar é a demonstra-
ção de sua capacidade de controlar não só a necessidade de dizer a sua 
palavra, que é um direito, mas também o gosto pessoal, profundamente 
respeitável, de expressá-la. Quem tem o que dizer tem igualmente o 
direito e o dever de dizê-lo (FREIRE, 2013, p.114).

Ou seja, aquele que aprende a escutar toma gosto por expressar sua 
própria palavra e, ao mesmo tempo, sabe esperar o momento de dizê-la, 
numa atitude que demonstra respeito pela palavra do outro e pela sua, 
compreendendo não ser o único que tem algo a dizer. Por outro lado, 
aquele que não escuta esgota a sua capacidade de dizer por muito ter 
dito sem nada ou quase nada ter escutado. Por isso, para Freire (2013), 
quem tem o que dizer deve assumir o dever de motivar, de desafiar quem 
escuta a responder.

Enquanto o educador autoritário fala em um espaço silenciado, o 
espaço do educador democrático, que aprende a falar escutando, é cons-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 771

Alexandra Coelho Pena

tituído pela alternância entre a fala e o silêncio do professor e do aluno 
que se encontram no diálogo.

Fica claro, assim, que a escuta é algo que vai além da possibilidade 
auditiva de cada um. Escutar, no sentido defendido pelo autor, significa “a 
disponibilidade permanente por parte do sujeito que escuta para a aber-
tura à fala do outro, ao gesto do outro, às diferenças do outro” (FREIRE, 
2013, p. 117). Escutar, nesse sentido, não quer dizer concordar com o 
outro, mas, ao ouvir, o falante constrói seu ponto de vista e pode emitir 
sua opinião sem que ela seja nunca autoritária, exatamente porque inclui 
a escuta da fala do outro.

Freire (2013) aponta algumas qualidades necessárias para a escuta 
legítima dos sujeitos e, entre elas, destaca aceitar e respeitar a diferença. 
Se o discurso é de cima para baixo, marcado pela discriminação, não é 
possível escutar e inviável se torna o diálogo.

Se me sinto superior ao diferente, não importa quem seja, recuso escutá-lo 
ou escutá-la. O diferente não é o outro a merecer respeito, é um isto ou 
aquilo, destratável ou desprezível (FREIRE, 2013, p. 118).

Escutar é, portanto, assim como a presença, condição fundamental 
para o estabelecimento do diálogo entre os homens e do homem com 
o mundo. É ouvindo, dizendo e se assumindo como responsável que 
o homem transforma o mundo, luta contra as injustiças e realiza sua 
vocação de ser mais.

Os temas do diálogo e da alteridade levam inevitavelmente à questão 
da resposta responsável. Para que escutar senão para responder? Res-
ponder ao que nos acontece. A responsabilidade só existe onde existe 
o responder verdadeiro (BUBER, 2009). Ou seja, a responsabilidade 
significa sempre responsabilidade diante de alguém. Responsabilidade 
para consigo mesmo é uma ilusão (BUBER, 2008, p. 79).

O para: presença, agir ético e ato responsável

Entre os movimentos básicos dialógicos descritos por Buber, encon-
tra-se a atitude de voltar-se para o outro. Esse voltar-se para o outro pode 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801772

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

parecer banal e corriqueiro, mas a essência deste movimento é perceber 
a presença deste outro, quando o mundo cessa de ser uma multiplicidade 
indiferente de pontos (BUBER, 2009, p. 57). Para perceber a presença do 
outro, é preciso se libertar da indiferença em relação a ele. O movimento 
básico monológico, diferente do que se poderia supor, não é o desviar-se 
do outro, mas sim um dobrar-se-em-si-mesmo, ou seja, a admissão da 
existência do Outro somente sob a forma de vivência própria, somente 
como ‘uma parte do meu eu’ (BUBER, 2009).

Buber (2003b) retoma o conceito da presença em um dos seus textos 
sobre educação, quando diz que o professor educa com sua presença, 
com sua existência pessoal, com seu exemplo, com suas perguntas e 
suas opiniões e influencia o aluno quando as relações entre ambos são 
espontâneas a ponto do educando não saber, nem perceber, que está 
sendo educado.

Para Zuben (2003, p. 12), Buber construiu todo o edifício da sua 
obra em torno do encontro dialógico, fundamentado na relação, que, 
por sua vez, é a palavra em ato, que se expressa em múltiplos termos: 
diálogo, relação essencial, encontro, entre:

A relação mútua que tem como manifestação o contato de responsabilida-
de, o vínculo intersubjetivo, concretizado no contato vivido numa situação 
de dirigir a palavra e responder ao apelo leva a uma etapa seguinte, vale 
dizer, ao fenômeno da responsabilidade (...).

A responsabilidade, para Buber, só existe onde existe o responder 
verdadeiro diante dos acontecimentos do cotidiano, sejam eles grandes 
ou pequenos. Podemos responder ao que nos acontece, ao que sentimos, 
vemos e ouvimos com o silêncio ou nos escondermos no hábito – ou na 
couraça, que tem a tarefa de repelir signos. Mas pode acontecer, entretan-
to, que nos atrevamos a responder, talvez balbuciando; a alma raramente 
consegue alcançar uma articulação muito firme [...]. O que assim dizemos 
com o nosso ser é o nosso penetrar na situação (BUBER, 2009, p. 50).

Na obra de Buber existe uma relação muito próxima entre respon-
sabilidade e atualidade. Atualidade, atuação, atualização são termos que 
aparecem repetidas vezes na tradução para a língua portuguesa na obra de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 773

Alexandra Coelho Pena

Buber. Na grande maioria das vezes, segundo Zuben (BUBER, 2003a), 
esse vocábulo não faz referência à época recente ou à contemporaneidade, 
mas sim à ideia de ‘atuar’ (wirken)4 que remete ao conceito de presença, 
de ação, de responsabilidade. Por isso, toda vida atual é encontro (BU-
BER, 2003a), ou seja, toda vida vivida em presença, na reciprocidade, 
com responsabilidade possibilita o encontro. E é no encontro que nasce 
o sentido.

Ao falar sobre o ato puro, sobre o engajamento responsável, Buber 
comenta que o homem lhe respondeu com a própria vida (2003a, p. 49), 
assim como fala Bakhtin em Arte e responsabilidade: pelo que vivenciei 
e compreendi na arte, devo responder com a minha vida para que o todo 
vivenciado e compreendido nela não permaneçam inativos (BAKHTIN, 
2011, XXXIII). Nesse sentido, não se trata apenas de sentir-se responsá-
vel, mas sim como essa responsabilidade se traduz em ação, em ato ético. 
A marca do outro como prioridade e o ato responsável estão presentes 
em diversos textos de Bakhtin:

O homem vivente se estabelece ativamente de dentro de si mesmo no 
mundo, sua vida conscientizável é a cada momento um agir: eu ajo através 
do ato, da palavra, do pensamento, do sentimento; eu vivo, eu me torno 
um ato (...) (BAKHTIN, 2011, p. 128).

Bakhtin (2011) aborda a posição responsiva do ouvinte no diálogo 
que opõe à palavra do locutor uma contrapalavra, tomando esse outro 
como um Tu. Fazer-se presente no diálogo, desse modo, não é só es-
cutar, mas, além disso, é replicar, é ter uma compreensão responsiva, é 
responsabilizar-se pelo outro; é um ato ético.

Tais concepções tornam impossível fingir que não se está presente, 
uma vez que se ocupa um lugar único e singular na existência e se age o 

4	 Em Eu e Tu, há uma nota do tradutor sobre o termo wirken que aparece tantas vezes nessa 
obra. Para Zuben, “a autenticidade da vida enquanto atual é ser vida de encontro, assim 
como a autenticidade do encontro só é atingida numa vida de atualidade, de presença 
efetiva, atuante, visto que o autêntico encontro implica uma ‘presentificação’” (BUBER, 
2003a, p. 159).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801774

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

tempo todo e, por isso, os atos devem ser responsáveis diante dos outros. 
Para Bakhtin, a educação humana é experiência produzida na articulação 
entre conhecimento, agir ético e arte e, por isso, a formação também 
envolve essas três dimensões (KRAMER, 2013).

Freire aborda o tema da presença em Pedagogia da autonomia (2013) 
relacionado ao tema da ética e da responsabilidade, assim como Buber 
e Bakhtin. Convencido da natureza ética da prática educativa enquanto 
prática absolutamente humana, Freire esclarece que compreende a ética 
universal do ser humano como marca da natureza humana, enquanto 
algo indispensável à convivência entre os homens.

Freire não se refere à ética restrita do mercado que objetiva o lucro, 
mas à ética universal do ser humano que condena a exploração da força 
de trabalho de homens e mulheres.

A ética de que falo é a que se sabe afrontada na manifestação discrimi-
natória de raça, gênero, de classe. É por esta ética inseparável da prática 
educativa, não importa se trabalhamos com crianças, jovens ou com 
adultos, que devemos lutar (FREIRE, 2013, p. 18).

Freire (2013, p. 20) relaciona a ética universal do ser humano à 
sua vocação ontológica para o Ser Mais, partindo da concepção de que 
a natureza do homem se constitui social e historicamente:

É uma natureza em processo de estar sendo com algumas conotações 
fundamentais sem as quais não teria sido possível reconhecer a própria 
presença humana no mundo como algo original e singular. Quer dizer, 
mais do que um ser no mundo, o ser humano se tornou uma presença no 
mundo, com o mundo e com os outros.

A ética, assim definida, se relaciona com a consciência de opres-
são vivida pelo oprimido. Uma prática educativa comprometida com a 
busca pela dignidade e liberdade humanas deve levar à superação dessas 
situações de opressão, deve conduzir os homens à consciência de sua 
presença no mundo.

O homem se reconhece como presença no mundo reconhecendo a 
presença do outro como um não eu. É uma presença que se pensa a si 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 775

Alexandra Coelho Pena

mesma, que se sabe presença, que intervém, que transforma, que fala 
do que faz, mas também do que sonha, que constata, compara, avalia, 
valora, que decide, que rompe (FREIRE, 2013, p. 20). A necessidade da 
ética e da responsabilidade se institui a partir, exatamente, da decisão, 
da avaliação, da liberdade, da ruptura.

Reconhecer a história como tempo de possibilidade e não de deter-
minismo é admitir que, como seres humanos, somos condicionados por 
características genéticas, culturais e sociais, mas não determinados por 
elas. Com isso, o futuro é problemático, mas não inexorável. O homem 
como ser inacabado se torna responsável por sua história e pela busca 
de transformação do seu meio para a construção de uma sociedade mais 
humanizada e justa.

Como presença consciente no mundo, reconhecendo a si mesmo 
como um Eu e o outro como um Tu que se encontram para a transformação 
do mundo em colaboração, o homem não pode escapar à responsabilidade 
ética do seu mover-se no mundo. 

Contribuições para a educação

Os temas da presença e da responsabilidade têm implicação direta 
para o campo da educação, que são abordados por Buber e Freire em 
suas obras. Bakhtin, apesar de não ter escrito sobre educação, muito tem 
a dizer aos educadores, inclusive porque também foi um deles. É porque 
escreveu o que escreveu que podemos dizer que Bakhtin disse tudo o que 
disse também aos educadores, que muito podem dizer a partir de suas 
reflexões e das reflexões de seu Círculo (GERALDI, 2013, p. 12), espe-
cialmente a partir de seus conceitos de alteridade e atividade responsiva.

Apesar de ser contrário à concepção de uma educação centrada 
na figura do professor, Buber criticava a educação nova centrada só na 
criatividade do aluno – apesar de reconhecer suas grandes contribuições 
–, defendendo que para que as forças criativas da criança se manifestem 
há a necessidade também das forças educativas:



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801776

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

(...) não é a ação livre do instinto, mas sim as forças que se confrontam 
com esse instinto livre que vão atribuir uma influência decisiva: as forças 
educacionais (BUBER, 2003b, p. 16).5

É nesse sentido que o filósofo irá se opor a uma educação baseada 
somente na formação do impulso criador, que levaria, em última instância, 
ao isolamento do ser humano, uma vez que esse impulso sozinho não 
pode conduzir à participação nem à reciprocidade. Para isso, é necessária 
a presença do outro, o educador.

Buber não compartilhava da concepção da educação nova sobre o 
papel do professor. Para ele, o professor da “velha”6 educação represen-
tava o mundo histórico para o aluno (relação mestre-discípulo). Apesar 
de considerar certos aspectos da educação nova positivos em relação à 
velha, não aceitava a ideia de deixar a criança se desenvolver de forma 
espontânea. O papel do professor não seria apenas ajudar no desenvol-
vimento dessa espontaneidade, mas sim selecionar o tipo de experiência 
desejável. Para Buber, a criança e o professor estão juntos no centro do 
processo educativo (HILLIARD, 1973)7.

A educação para Buber (2008) é a preparação para o sentido de 
comunidade e, sendo assim, ela não pode ser teórica, ela só pode ocorrer 
através da comunidade, daquilo que os sujeitos experimentam juntos. 
Para isso, é preciso saber o que educa e quem educa. O que educa é, em 
última análise, o espontâneo (BUBER, 2008, p. 90). Com isso, o autor, 
não está fazendo uma defesa do espontaneísmo, uma vez que o oposto de 
espontâneo nesse caso não seria o controle ou o direcionamento, mas sim 
a omissão. Ele acredita que o professor educa com sua presença, com sua 

5	 “(…) no és a la libre accióndel instinto, sino a lasfuerzas que se enfrentam com esse libre 
instinto, a las que hay que atribuir la influencia decisiva: a lasfuerzas educativas” (BUBER, 
2003b, p. 16) (Tradução minha).

6	 “Buber will not go along with those enthusiastis for the ‘new’ education who tended to 
condemn outright the ‘older’ type of authoritarian school-master. He too represented the 
world to his pupils, even if it was mainly the historical world, and at his best he was an 
ambassador of assured values which were strong in tradition” (HILLIARD, 1973, p. 45) 
(Tradução minha).

7	 Essa discussão pode ser ampliada em Guilherme; Morgan (2009, p. 565-581).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 777

Alexandra Coelho Pena

existência pessoal, com seu exemplo, com suas perguntas e suas opiniões 
e influencia o aluno quando as relações entre ambos são espontâneas a 
ponto do educando não saber nem perceber que está sendo educado.

A espontaneidade é, assim, o fator preponderante na educação e a 
formação requer o total envolvimento do educador, que precisa romper 
com posturas impositivas ou prescritivas, levando o educando a mudan-
ças na sua relação com o outro, com o mundo, levando-o a pronunciar a 
palavra TU, que significa formar para uma existência autêntica (SAN-
TIAGO; RÖHR, 2006, p. 9).

Nesse sentido, o educador se distingue das outras pessoas que com-
põem o mundo do educando pela vontade que orienta sua ação intencional 
de participar desse processo e, por isso, a educação é assim compreendida 
como responsabilidade com o outro, que é um elemento daquilo que se 
chama relação e que só pode acontecer onde há abertura e confiança.

A confiança é o que permite a ruptura da incomunicação e ela só é 
obtida na medida em que se participa imediatamente da vida dos alunos 
e se assume a responsabilidade que daí deriva. A partir da confiança, 
o aluno sente-se incluído numa relação dialógica e aceita o educador 
como pessoa, acontecendo o que Buber (2003b) chamou de encontro 
pedagógico.

Todo ato educativo é um ato de inclusão e, consequentemente, dia-
lógico. Diferente da empatia, em que a pessoa sacrifica sua participação 
no acontecimento para sentir o que o outro sente, na inclusão o indivíduo 
participa do mesmo acontecimento junto com o outro, cada um com os 
seus sentimentos. Daí a inclusão ser um ato de reciprocidade8.

Nesse mesmo sentido, Freire (1987) defende a ideia de que, em 
um contexto educativo problematizador da realidade, ninguém educa 
ninguém nem tampouco educa a si mesmo; os homens se educam em 
comunhão, mediatizados pelo mundo. Educação é, assim, comunicação, 
diálogo, na medida em que não é transferência de saberes, mas encontro 

8	 Sobre o conceito de inclusão, ver: (AVNON, 1998).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801778

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

em busca de significados.
Liberar os homens de sua situação de escravidão é a principal 

preocupação de Freire e esta é também a principal tarefa da educação. O 
homem só pode se libertar se ele for o sujeito de sua própria libertação 
e, por isso, a ação libertadora só pode acontecer através do diálogo, que 
é o meio pedagógico indispensável para tal ação. Para Paulo Freire, a 
ação educativa, assim como a ação libertadora, consiste na síntese entre 
o educador e o educando (FERNANDES, 1981, p. 114). Assim como 
Freire, Buber (2003b) também defende que a liberdade em si, alcançada 
pelo impulso de criação, pode levar ao isolamento. Somente em contato 
com as forças atualizadoras do professor, no encontro entre os dois, o 
educando pode experimentar a reciprocidade de uma relação e participar 
efetivamente de alguma coisa.

Para Freire (2013), o que há de fundamentalmente humano no exer-
cício educativo é seu caráter formador. Educar é substantivamente formar 
(FREIRE, 2013, p. 34). Por isso, transformar a experiência educativa 
em treinamento técnico é amesquinhar esse caráter formador, é reduzir 
a fertilidade do encontro entre educador e educando para pronúncia do 
mundo. 

A finalidade de toda ação educativa, também para Buber, é a for-
mação humana, que pressupõe a relação dialógica e que deve se dar no 
lugar onde se está, no cotidiano, na prática e não apenas na teoria; uma 
vivência concreta que se realiza nesse mundo; uma ação que auxilia a 
pessoa no encontro consigo mesma e com o outro. Essa concepção im-
plica uma estreita relação entre formação e responsabilidade. Podemos 
assim afirmar que o que justifica e torna indispensável a formação é a 
necessidade que temos de construir uma comunidade ética (SANTIAGO; 
RÖHR, 2006, p. 15).

O diálogo com os três autores permite compreender que, se a edu-
cação é concebida como prática social que tem como finalidade a for-
mação humana, a relação entre formação e responsabilidade é intrínseca 
(KRAMER, 2013). Mas não se trata de uma responsabilidade qualquer; 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 779

Alexandra Coelho Pena

não basta responsabilizar-se pelo outro. É necessário responder, ter um 
ato ético, é a resposta responsável em forma de ação, o que eu faço na 
prática em relação ao outro.

Referências 

AVNON, D. Martin Buber: the hidden dialogue. New York: Rowman 
and Littlefield Publishers, INC, 1998.
BAKHTIN, M. A cultura popular na idade média e no renascimento: 
o contexto de François Rabelais. Brasília: Editora da Universidade de 
Brasília, 1993.
______. Estética da criação verbal. São Paulo: Martins Fontes, 2011.
______. (VOLOCHÍNOV) Marxismo e filosofia da linguagem. São 
Paulo: Hucitec, 2012.
BARTHOLO JR., R. S. Você e eu: Martin Buber, presença palavra. Rio 
de Janeiro: Garamond, 2001.
BUBER, M. Eu e Tu. São Paulo: Centauro, 2003a.
______. El camino del ser humano y otros escritos. Madrid: Fundación 
Emmanuel Mounier, 2003b.
______. Sobre comunidade. São Paulo: Perspectiva, 2008.
______. Do diálogo e do dialógico. Campinas: Ed Perspectiva, 2009. 
______. O caminho do homem segundo o ensinamento chassídico. São 
Paulo: Realizções Editora, 2011a.
______. Qué es el hombre? México: FCE, 2011b.
FARACO, C. A. Linguagem & diálogo: as ideias linguísticas do Círcu-
lo de Bakhtin. São Paulo: Parábola Editorial, 2009.
FERNANDES, D. G. Martin Buber e Paulo Freire: dois caminhos para 
o diálogo. 1981. Dissertação (Mestrado em Educação) – Departamento 
de Educação, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 
1981.
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.
______. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2002.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801780

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire

______. Pedagogia da autonomia: saberes necessário à prática educa-
tiva. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013.
FRIEDMAN, M. Martin Buber and Mikhail Bakhtin. In: BANATHY, B.; 
JENLINK, P. (Ed.). Dialogue as a Means of Collective Communication. 
New York: Kluwer Academic/Plenum Publishers, p. 29-39, 2005. Dis-
ponível em: <https://doi.org/10.1007/0-306-48690-3_>. Acesso em: 20 
maio 2014. PMCid:PMC539205
GERALDI, W. Bakhtin tudo ou nada diz aos educadores: os educadores 
podem dizer muito com Bakhtin. In: FREITAS, M. T. (Org.). Educa-
ção, arte e vida em Bakhtin. Belo Horizonte: Autêntica, 2013.
GUILHERME, A.; MORGAN, J. W. Martin Buber’s philosophy of ed-
ucation and its implications for adult non‐formal education. Interna-
tional Journal of Lifelong Education, v. 28, Issue 5, p. 565-581, 2009. 
Disponível em: <https://doi.org/10.1080/02601370903189989>. Aces-
so em: 20 maio 2014.
______. Martin Buber and the concept of the other. Pastoral Review, 
2010.
HILLIARD, F. H. A Re-Examination of Buber’s Addresson Education. 
British Journal of Educational Studies, v. 21, n. 1, Feb., 1973.
JOBIM e SOUZA, S. Infância e linguagem: Bakhtin, Vygostky e Ben-
jamin. Campinas: Papirus, 2010.
JOBIM e SOUZA, S. Mikhail Bakhtin e as ciências humanas: sobre o 
ato de pesquisar. In: FREITAS, M. T. (Org.). Escola, tecnologias digi-
tais e cinema. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2011.
KONDER, L. O que é dialética? São Paulo: Brasiliense, 2008.
KRAMER, S. Por entre as pedras: arma e sonho na escola. São Paulo: 
Ática, 2002.
______. Professoras de Educação Infantil e mudança: reflexões a partir 
de Bakhtin. Cadernos de Pesquisa, v. 34, n. 122, p. 497-515, maio/ago. 
2004.
KRAMER, Sonia. Formação e responsabilidade. In: KRAMER, S., 
NUNES, M. F., CARVALHO, C. M. Educação Infantil: formação e 
responsabilidade. Campinas: Papirus, 2013.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 751-781, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 781

Alexandra Coelho Pena

MENDES-FLOHR, P. Martin Buber: a contemporary perspective. Je-
rusalem: Syracuse University Press, 2002.
NUTO, J. V. C. A influência de Martin Buber no conceito bakhtiniano 
de dialogismo. In: CONGRESSO INTERNACIONAL DE HUMANI-
DADES, PALAVRA E CULTURA NA AMÉRICA LATINA: HERAN-
ÇAS E DESAFIOS. 10., 2007, Brasília. Anais... Brasília: UnB, 2007.
SANTIAGO, M. B. N. Diálogo e educação: o pensamento pedagógico 
em Martin Buber. 348f. 2008. Tese (Doutorado em Educação) – Pro-
grama de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal de Per-
nambuco, 2008.
SANTIAGO, M. B. N.; RÖHR, F. Formação e diálogo nos discursos de 
Martin Buber. Caxambu: Trabalho apresentado na 29ª Reunião Anual 
da Anped, 2006.
TEZZA, C. Sobre o autor e o herói – um roteiro de leitura. In: FARA-
CO, C. A,; TEZZA, C.; CASTRO, G. (Org.). Diálogos com Bakhtin. 
Curitiba: UFPR, 2007.
ZUBEN, Newton Aquiles Von. Martin Buber: cumplicidade e diálogo. 
Bauru: EDUSC, 2003.

Data de registro: 04/01/2016
Data de aceite: 18/05/2016





783

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p783a809

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Educação pela contingência – o não idêntico no 
seio da instituição

Gustavo Chataignier∗

Resumo: O intuito do trabalho é o de problematizar a educação na formação das 
subjetividades enquanto um locus privilegiado de reflexão da sociedade sobre si 
mesma. Enquanto Instituição, se insere nos processos de efetivação de forças, o 
que lhe confere uma posição eminentemente política. Assim sendo, serão explo-
radas sobretudo duas vias descritivas: primeiramente, atentar-se-á à conceituação 
althusseriana de “Aparelhos Ideológicos de Estado”, em consonância com a teoria 
da ideologia do autor francês. Em um segundo momento, o campo teórico abor-
dado será o hegeliano. Será então questão, após uma crítica ao chamado “panlo-
gicismo” que impede o desabrochar das particularidades, um remanejamento do 
sistema, no sentido de privilegiar a figura da contingência. Assim, o conceito de 
“efetivação” ganha relevo para se pensar Instituições na história. Por fim, a “dialé-
tica negativa” adorniana se aproxima de uma formação teórica que une continui-
dade e ruptura. Em nosso caso, lida-se com a universidade aberta à diversidade.

Palavras-chave: Contingência. Filosofia da educação. Ética. Intersubjetividade. 

Education by contigency - the non-identical within the institution

Abstract: The aim of the work is to problematize education in the formation of 
subjectivities as a privileged locus of reflection of society. As an Institution, it is 
inserted in the processes of effective forces, which gives it a political position. In 
this way, two paths will be explored: firstly, the Althusserian conceptualization 
of “Ideological State Apparatus”, in line with the theory of ideology. In a second 
moment, the theoretical field addressed will be the Hegelian one. It will then be 
a question, after a critique of the so-called “panlogicism”, a re-direction of the 
system, in the sense of privileging the figure of contingency. Thus, the concept of 

*	 Doutor em filosofia pela Universidade de Paris 8 – Vincennes- Saint-Denis. Professor de 
Estética da Comunicação de Massas do Departamento de Comunicação Social da Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). E-mail: gustavo.chat.gad@gmail.
com.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801784

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

“effectiveness” gains importance to think Institutions in history. Finally, the Ador-
nian “negative dialectic” approaches a theoretical formation that unites continuity 
and rupture. In our case, we deal with an university opened towards diversity.

Key-words: Contingency. Philosophy of education. Ethics. Intersubjectivity.

L’éducation par la contingence: le non-identique au sein de 
l’institution

Résumé: On portera sur le rôle joué par l’éducation dans la subjectivités en tant 
qu’ elle constitue un des lieux, voire le lieu, où la société se réfléchit. Comme 
institution, elle s’insère dans le processus d’effectuation des forces, ce qui lui con-
fère une position politique. Nous emprunterons surtout deux voies: premièrement, 
nous nous concentrerons sur le concept althussérien d’ « Appareils Idéologiques 
d’État », en phase avec la théorie de l’idéologie. Le deuxième champ est hégélien. 
Il sera question, après une critique du «  panlogicisme  », après un réaménage-
ment de son système, de privilégier la figure de la contingence. Ainsi, le concept 
d’ « effectivité » est central afin de  penser l’inscription dans l’histoire. Enfin nous 
verrons que la « dialectique négative » s’approche d’une théorie rassemblant aussi 
bien la continuité que la rupture. En ce qui nous concerne, nous voulons faire place 
à l’idée d’ une Université ouverte aux différences.

Mots-clés: Contingence. Philosophie de l’éducation. Éthique. Intersubjectivité.

Introdução – da estrutura

A imersão na escola e na Universidade garante um momento de 
internalização de normas, pois, ainda que tais instâncias não se separem 
de forma estanque no curso da vida, inserem-se na experiência dos 
indivíduos após os primeiros convívios de ordem familiar. As críticas 
geralmente dirigidas à educação formal argumentam que as capacidades 
assim adquiridas não fazem senão reproduzir padrões dominantes, não 
permitindo que outras formas de cultura e de pensamento cheguem à 
expressão. Bourdieu, por exemplo, desmascara a escola como instituição 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 785

Gustavo Chataignier

neutra; Althusser a descreve como mola mestra na reprodução da ideolo-
gia (criação e aceitação de falsos problemas); críticos, especialmente no 
Brasil, demonstram que o vestibular escolhe os já escolhidos. A análise 
conjuntural, que se debruça sobre casos particulares, pode muito bem 
corroborar o que foi dito. Contudo, uma visada filosófica depreende um 
funcionamento autônomo de tal deslocamento à intersubjetividade. 

O sujeito passa pelo desafiador processo de, fora de si (e “dos seus”), 
formar um si. Nesse sentido, ao invés de desconsiderar todo debate 
conceitual como “discurso do mestre” ligado ao princípio de domina-
ção e privilegiar um pretenso agir “espontâneo”, é questão reconstruir 
o princípio de educação pela alteridade – quer seja ela étnica, social, 
cultural ou outra. Sua figura lógica é a “contingência”, aquilo que para-
doxalmente demanda/resiste a apropriações. Isso posto, a Universidade 
é compreendida enquanto não o único lugar, mas certamente como uma 
posição privilegiada (e tensa) a partir da qual a sociedade se problematiza. 
O conhecimento de práticas (a prática do conhecimento) pode iluminar, 
ainda que intermitentemente, novas práticas, novas apostas – para além 
da platitude que opõe “reprodução” a “resistência”. Em suma, trata-se de 
um universal que não impõe identidade, mas, antes, leva à efetividade: 
ele se indaga acerca do vir a ser das particularidades concretas e sobre 
suas possibilidades.

Problema – pequeno excurso idealista

Em um primeiro momento trabalharemos, portanto, as referências 
de Louis Althusser, no intuito de transformar em conceito determinações 
de época: a compreensão do funcionamento das instituições de ensino 
se pauta pela dinâmica específica da sociedade francesa na virada dos 
anos de 1960 e 1970. O desafio de pensar o próprio tempo, encarado por 
ele, ultrapassa, certamente, limites espaciais, se prestando a preciosas 
análises comparativas com outros corpora sociais. 

Em um segundo momento, contudo, levantaremos uma questão so-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801786

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

bre os limites de tais críticas: se ideologia e dominação materializam-se 
em discursos, há que se relativizar a existência concreta das instituições 
de educação. Acreditamos que essa postura abre o debate para a apro-
priação política, ao invés de condenar as instâncias de ensino – o que, a 
bem da verdade, não se encontra muito longe da pura e simples recusa 
da linguagem conceitual. 

Por fim, destacaremos uma indagação que acompanha os ques-
tionamentos anteriormente levantados, a saber, a historicidade. Jamais 
neutra, a educação é atravessada pela história. A questão de fundo, por 
assim dizer, desse trabalho é a necessidade da relação (e não a relação 
necessária) entre o pensamento e seu outro, o contingente. Posto à prova 
por aquilo que passa, o pensamento só se determina quando se perde, 
com ele se confundindo. O “voltar a si” do pensamento não redunda no 
elogio a um mundo espiritual, mas, antes, em um processo produtivo. 
Ao tomar emprestadas algumas considerações do idealismo absoluto 
hegeliano, acreditamos que “a substância é sujeito”.1 

Três leituras decorrem dessa assertiva: 1) o sujeito não preexiste, ele 
é uma ruptura, uma interrupção na natureza ou na realidade dada, sendo 
portanto uma constatação/fundação a posteriori, cuja determinação é, 
contudo, progressiva/irreversível – pôr os pressupostos nada mais é do 
que retroagir imediatamente, no momento mesmo da determinação (o que 
em um só tempo aceita e muda todo o passado); 2) sujeito e objeto não 
podem ser elucidados estática e exteriormente, sendo necessário o mo-
vimento relacional de determinação recíproca para lhes conferir sentidos 
provisórios, pois imanentes aos encontros e internos a conjunturas; 3) a 
ideia é sujeito: relacionando-se entre seus pares, outras ideias (na história 
da filosofia ou no presente agonístico), as ideias devem ser tomadas em 
suas problemáticas e processualidades específicas. Por isso que afirmar 
sua subjetividade acarreta em postular um princípio de inteligibilidade 
possível para todo o ente – no gesto hegeliano de reversão, o sujeito é 

1	 (HEGEL, 1975, p. 17).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 787

Gustavo Chataignier

ideia, isto é, pode ser compreendido (e compreender) mediante esforço.
O idealismo absoluto reivindica a igualdade dos contrários, ou a 

passagem nos extremos. Ora, a natureza é o espírito em alteridade consigo 
mesmo (e não apenas o outro do espírito). Se o espírito se exterioriza na 
natureza não é por lhe ser anterior, mas, muito pelo contrário, por pres-
supô-la e ser, a posteriori, sua “verdade” ou segunda natureza.2 Como 
comenta com perspicácia Slavoj Žižek, o conceito tem na natureza sua 
exterioridade, objetiva e separada (tese); em um segundo momento, esse 
exterior é negado e integrado ao espírito, que atinge a autoidentidade 
(antítese). Finalmente, essa identidade deve ser reiterada, posto que é 
produção (síntese). Tal identidade é, consequentemente, negativa: ao se 
relacionar com seus pressupostos naturais o espírito não os apaga (ne-
gação imediata), mas, isto sim, se relaciona consigo – eis a positividade 
e efetividade do espírito devindo. Não é algo exterior que se acrescenta 
à natureza em um mau infinito. Em outras palavras, a natureza do es-
pírito é processual; há espírito enquanto houver vir a ver; voltar a si é, 
portanto, criar espírito.3

Esse é o modelo teórico de uma “educação pela contingência”, 
onde se engendra um processo de formação. Não se trata de meramente 
impor normas, mas de relacionar regras e acontecimentos, abrindo um ao 
outro no curso da efetivação. A história (substância) é feita por rupturas, 
produtoras de subjetividades, fiéis ao acontecimento. Currículos e grades 
são contrabalanceados pela combinação do tempo e seus contratempos.

Althusser – entre demarcação e produção

A obra de Louis Althusser pode ser dividida, ainda que imperfei-
tamente, em três períodos: o científico, o de autocrítica e finalmente o 
aleatório. Nos primeiros escritos, como Pour Marx e Lire ‘Le Capital’, 

2	 (HEGEL, 1995, p. 15, § 381).  
3	 (ŽIŽEK, 2013, p. 311-312).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801788

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

privilegiou-se o desvelar da ciência como maneira de contraposição ao 
economicismo, visto como ideologia. Nessas primeiras caracterizações 
do pensamento althusseriano nos inspiramos de artigo da filósofa fran-
cesa Isabelle Garo4. 

“Por teoria”, escreve Althusser, compreende-se uma “forma espe-
cífica da prática”, emaranhada no seio da “prática social” de uma socie-
dade dada. Sua “matéria prima” contém os “conceitos”, provenientes 
de diversos domínios, tais como os empíricos, técnicos e, finalmente, 
ideológicos. Vejamos algumas definições: “teoria” (entre aspas) que 
corresponde ao “sistema teórico determinado de uma ciência real” (seus 
conceitos fundamentais, em sua unidade mais ou menos contraditória em 
um determinado momento). Dito de outra maneira, uma ciência reflete 
seus resultados e meios em sua teoria. Em contrapartida, uma “Teoria” 
(com “t” maiúsculo) é uma “teoria geral” ou uma “teoria das teorias 
práticas existentes”, encarregada de transformar o empirismo em conhe-
cimento. O “gesto” (teórico) abre sua própria via. Surpresas e “desvios” 
seriam decorrentes de “erros ideológicos” ou de uma “falha teórica”. Isso 
implica em considerar os conceitos enquanto “meios de produção”. Seu 
emprego perfila um “método”, cuja matéria prima é tanto a ideologia 
quanto a ciência. A ideologia é identificada ao “passado” pré-científico 
de uma teoria; sua tarefa é portanto purgar a ciência de seu passado de-

4	 « Louis Althusser: l’idéologie, entre philosophie et politique », disponível no site www.
marxau21.fr.  Outra chave possível para esses textos é uma teoria da história que conjuga 
ruptura e conjuntura. Uma situação de crise articularia seus elementos internos da seguinte 
maneira: aponta-se, inicialmente, ao “não antagonismo”, passando-se depois ao “anta-
gonismo” propriamente dito (graças a “deslocamentos” nas esferas secundárias ou não 
econômicas), para em seguida (sob o efeito de uma “condensação”) se chegar à “explosão” 
do presente. Como coloca o próprio Althusser, “quer dizer que a condensação da luta em 
um local estratégico é inseparável do deslocamento da dominante entre as contradições; 
que esses fenômenos orgânicos de deslocamento e de condensação são a existência mesma 
da ‘identidade dos contrários’ até que produzam a forma globalmente visível da mutação 
ou do salto qualitativo que sanciona o momento revolucionário de refundação do todo” 
(ALTHUSSER, 1966, p. 222). Todavia, não é a ocasião para desenvolver o espinhoso – e 
cativante – tema da contingência na história. Quanto a esse tema, ver BENSAÏD, 1999; 
RICŒUR, 1985.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 789

Gustavo Chataignier

feituoso. Teoria e método são o “lado ativo” formador do conhecimento, 
o “momento determinante” do “devir das coisas”.5 

Deve-se à teoria do “corte”6 marxiano, aliás nunca negada7, dar 
conta da ação material da ideologia no domínio prático. A abordagem 
althusseriana se debruça sobre a prática como uma espécie de “aconteci-
mento teórico”: seus postulados lhe permitem se demarcar da consciência 
ideológica pois constituiria, posto que descoberta, como as condições 
de fabricação de seu objeto. Isabelle Garo nota que, a exemplo da au-
torreferencialidade da ideologia, essa ciência é consciente de seu ponto 
de partida.

Todavia, em seguida, “constitui a partir dessa posição de ruptura 
seu campo próprio e seu mundo distinto, sua verdade ao mesmo tempo 
que sua realidade”. A descoberta a qual nos referimos não é de um puro 
objeto, mas a da crítica da experiência primeva, o que pode retificar erros 
da teoria. A adoção dessa ferramenta se inscreve na tradição marxista da 
autocrítica, com a peculiaridade de recusar, acredita Garo, o “critério da 
prática”.8 De todo modo, a crítica althusseriana remete a compreensão 
marxista às premissas de uma teoria do conhecimento. Abstrata e objetiva, 
pois não empírica e no entanto demonstrável, a ciência possui o objetivo 
de estabelecer a “distinção do real e do pensamento” levada a cabo por 
uma “leitura ‘sintomal’”.9.

Para Althusser, longe de ser uma “aberração”, a ideologia é uma 
estrutura da história – portanto de natureza transhistórica. Apenas uma 
concepção ideológica da realidade poderia pensar em um mundo sem 
ideologia. A ideologia é uma localização no todo complexo pré-estru-
turado da sociedade, de onde retira sua eficácia. Sua ação, contudo, se 
dá no nível do inconsciente – não objetivável, só é tornada consciente 

5	  (ALTHUSSER, 1966, p. 168-170 e 175).
6	  (ALTHUSSER, 1966, p. 25).
7	  “Não cedo sobre esse ponto” (ALTHUSSER, 1974, p. 17-18). 
8	  GARO,  Louis Althusser : l’idéologie, entre philosophie et politique, p. 13.
9	  (ALTHUSSER, 1965, p. 28 e 27).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801790

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

quando assumida enquanto inconsciente, ou seja, em sua especificidade. 
A existência não é representada tal como vivida, mas mediada (ou so-
bredeterminada) pelo imaginário: a unidade da relação do homem com o 
mundo se dá na sobreposição das relações reais com as relações imagi-
nárias10. Viver a ideologia quer dizer acreditar no mito, naturalizando-o.

No que tange os textos de Althusser sobre a reprodução, deve-se 
destacar o manuscrito póstumo Sobre a Reprodução, que originou o cé-
lebre artigo “Ideologia e aparelhos ideológicos de Estado”, publicado em 
1970 na revista La Pensée.11 Aí a posição de Althusser tende a defender 
a divisão social do trabalho acadêmico, ao naturalizá-lo. O elogio do do-
cente se avizinha de um elogio da ordem. Isso explicaria porque o autor 
não retomou o artigo em Pour Marx, de 1965: “O saber distribuído é uma 
verdadeira ciência? Então sua distribuição corresponde verdadeiramente 
a uma necessidade técnica (...)12”. Vê-se um efeito político cru da teoria 
do corte13. Depois de 1968, constatou-se o primado do movimento de 
massa sobre o Partido; mostrou-se também, em ato, como um aparelho 
do Estado pode ser subversivo: a Universidade.

Práticas são ideológicas (o não saber é informado desde uma conjun-
tura, seu ponto cego); ideologias se realizam por meio da forma sujeito. 
Para além da figura do sujeito da ação, o sujeito exprime sempre uma 
relação de sujeição, portanto de dominação – um sujeito se submete a 
outro sujeito, real ou imaginário. A imaterialidade das crenças reproduz-
se na materialidade das ações. O indivíduo não é autônomo, o que seria 
ideologia, mas sim sujeito, chamado a cumprir papéis e exercer funções 
– interpelado por um nome próprio. 

Responder a uma interpelação engendra o reconhecimento de si do 
sujeito. Se, por um lado, ele se reconhece em um discurso, por outro, 
desconhece os mecanismos pelos quais é chamado à participação no 

10	  (ALTHUSSER, 1966, p. 238-240).
11	  (ALTHUSSER, 1964, p.80-111). 
12	  (ALTHUSSER, 1964, p. 89).
13	  (ALTHUSSER, 1966, p. 89).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 791

Gustavo Chataignier

socius e reproduz no nível interpessoal as relações de poder da sociedade. 
O Sujeito ideológico necessita de sujeitos reais; estes, por seu tur-

no, se acreditam autonomamente portadores de conteúdos. Tal relação 
demonstra para Althusser um duplo caráter especular, desembocando 
em uma quadratura de determinação da forma sujeito. Sigamos a longa 
citação:

Constatamos que a estrutura de toda a ideologia, ao interpelar os indivídu-
os enquanto sujeitos em nome de um Sujeito Único e absoluto é especular, 
isto é, funciona como um espelho, e duplamente especular (...). O que 
significa que toda ideologia tem um centro, lugar único ocupado pelo 
Sujeito Absoluto, que interpela, à sua volta, a infinidade de indivíduos 
como sujeitos, numa dupla relação especular que submete os sujeitos ao 
Sujeito, dando-lhes no Sujeito, onde qualquer sujeito pode contemplar sua 
própria imagem (presente e futura), a garantia de que certamente trata-se 
deles e Dele, e de que se passando tudo em Família (a Santa Família: a 
Família é, por sua essência, Santa) (...). (ALTHUSSER, 2003, p.102-103)

	 Essa duplicação (a conjugação da interpelação das práticas sociais 
com a decorrente crença de pertencimento) constrói o seguinte ciclo: 1) 
interpelação dos indivíduos como sujeitos; 2) submissão; 3) reconheci-
mento mútuo entre sujeitos concretos e Sujeito ideológico (identitário); 
4) naturalização e não problematização da existência14.

Ao se aceitar que todo e qualquer discurso veicula, ao menos po-
tencialmente, “ideias”, conclui-se que todo e qualquer discurso seria 
dotado de autonomia; mais ainda, igualizados sob a forma “simbólica”, 
seriam igualmente (indiferentemente) válidos. Ora, o gesto da dúvida nos 
leva a indagar acerca do sentido de tais ideias. Afastando a hipótese de 
uma “média” ou de um “apaziguamento” entre forças, acreditamos que 
o curso das ideias depende de uma ideia diretora – de um significante 
mestre. Ideias ganham corpo na prática e na permanência (relativa) das 
instituições15. Dito de outra maneira, há que se dotar a sociedade de 

14	  (ALTHUSSER, 2003, p.102-103).  
15	  (ALTHUSSER, 2003, p. 88-89).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801792

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

uma “aparelhagem”, um dispositivo que a mantenha em curso. Assim 
Althusser delega aos Aparelhos Ideológicos do Estado a função de do-
minar pela persuasão. 

A reprodução das condições de produção é social, e não meramente 
econômica; a reprodução simbólica exige a materialidade dos aparatos 
técnicos inseridos na dinâmica social. A escola forma, mas essa formação 
tende a seguir o mercado. Vejamos de onde parte Althusser. 

Sociedades existem porque consomem, e só há consumo porque 
há produção16. Para se manter, toda sociedade se organiza em função de 
um modo de produção – esse modo de produção deve se reproduzir, o 
que inclui a força de trabalho e necessidades simbólicas; afora o fato de 
novas necessidades surgirem. Todos devem se manter e se formar, ou 
seja, para estarem aptos a ganhar um salário devem desenvolver certas 
competências. E no capitalismo essa formação não se dá no local de 
trabalho, mas sim fora da esfera imediata da produção – nas institui-
ções17. Essa diferença pode tanto acarretar numa grande integração de 
uma sociedade “sem fora” ou “unidimensional” (a depender do gosto 
do leitor), quanto uma chance para inovação e reflexão. Prossigamos. 

Escola não neutra – os aparelhos ideológicos de estado

Ao Aparelho Repressivo de Estado (o Estado propriamente dito, 
nas figuras da administração, do exército, da polícia, da justiça e das 
prisões) se juntam os Aparelhos Ideológicos de Estado (Igrejas, escolas, 
partidos, empresas, famílias, imprensa). Um não existe, ou melhor, não 
funciona sem outro. É pertinente contudo postular que enquanto o ARE 
se caracteriza pela violência e pela coerção, os AIE’s devem convencer 

16	  Essa argumentação segue a esteira marxista: “a primeira pressuposição de toda história 
humana é naturalmente a existência de seres humanos vivos”; “A primeira ação histórica 
é portanto a produção dos meios que permitam a satisfação dessas demandas, a produção 
da vida material ela mesma” (MARX; ENGELS, 1968, p.57 e 45).

17	  (KONDER, 2002, p. 120). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 793

Gustavo Chataignier

– seu princípio é o da produtividade. E tanto melhor se se apagarem, 
apresentando-se como naturais ou inexistentes. A interpelação corriqueira 
na rua do “ei, você!” é a própria ideologia cujo funcionamento imanente 
produz o efeito do sujeito: sem exterior para si, ela é o exterior da ciência18. 

Enquanto a unidade dos aparelhos de repressão é centralizada, a uni-
dade dos AIE’s é ideológica e difusa, ainda que, em derradeira instância, 
tenha como horizonte a manutenção do poder; em contrapartida, opera 
com relativa autonomia em relação às formas efetivas de poder. O termo 
“Estado” merece nossa atenção detalhada, uma vez que sua função lógica 
supera a identificação positiva de uma forma de governo. Não se trata 
apenas da distinção entre estatuto público e privado, presente na fundação 
do Estado de direito, distinção esta prevista em lei. Nesse sentido, há 
que se buscar a condição de possibilidade para tal normatividade: o 
Estado estaria para além do direito, este sendo um conjunto de criações 
a posteriori. Nem público nem privado, o Estado é o que enseja essa 
diferenciação. O decisivo, isso posto, é atentar ao funcionamento com 
finalidade integradora e sua legitimação ideológica19. Em suma, o Estado 
desempenha o papel de garantidor das singularidades, que deve ser por 
elas reiterado. Não é possível manter o poder sem, concomitantemente, 
ações de ordem ideológicas. 

Nesse sentido, a escola é o mais importante dos AIE, permitindo às 
formas de governo até a ruptura com a religião20. A reprodução, material e 
simbólica, da sociedade se joga de ponta a ponta na educação. Qualificar 
para o bom desempenho de uma função (discurso técnico) não exclui a 
transmissão de valores e regras; ademais, trata-se de processos que se 
desenrolam em uma lógica produtiva já constituída, ou seja, no seio da 
divisão social do trabalho. Fruto de elaboração teórica, essas relações não 
estão presentes no cotidiano. Esse diagnóstico também é compartilhado 
com Bourdieu, para quem a escola valoriza qualidades distribuídas de 

18	  (ALTHUSSER, 2003, p. 97-98). Evidentemente que o termo “ciência” se presta a inúmeros 
debates. É o que tentaremos estabelecer ao fim do presente trabalho.

19	  (ALTHUSSER, 2003, p. 69 e 74).
20	  (ALTHUSSER, 2003, p. 76-77).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801794

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

maneira desigual na sociedade. Isso faz com que a escola reproduza a 
diferença social, ao invés de saná-la. Assim, seguir normas pode ser 
vivenciado como uma “violência simbólica”, remetendo à relação, em 
tese extra-pedagógica, entre dominantes e dominados 21.

A escola forma um par ideológico com a família. Desde o maternal, 
crianças são expostas, de maneira obrigatória, ao que deve ser reconhe-
cido como válido. As diferentes cadeiras oferecidas carregam visões de 
mundo, do cálculo à história, passando pela literatura; há ainda doses mais 
concentradas de ideologia nas abordagens diretas de filosofia. Por certo 
“virtudes” (nacionalismo, moral, relações humanas, mitos originários, 
progresso, voluntarismo) também são aprendidas em outras ocasiões 
(família, bens culturais, esporte, exército). Mas em nenhum deles há 
tamanha exposição: são horas diárias ao longo de anos! Tudo isso é en-
coberto pela “ideologia da escola”, que se apresenta como “neutra” – o 
que apenas confirma seu caráter ideológico22. A escola mostra todo seu 
potencial produtivo: ela produz sujeitos adequados à ordem.

Funcionamento político

Contudo, nos permitimos levantar uma questão: do diagnóstico da 
eficiência simbólica, cuja presença atravessa toda e qualquer ação23, tem-
se, grosso modo, duas chaves de leitura, aparentemente excludentes. Ou 
bem se abdica de todo trabalho reflexivo, reduzido à “auto-evidência” de 
cliques (mentais ou materiais), por meio dos quais a máquina do mun-

21	  (BOURDIEU; PASSERON, 1992, p. 66 e 20). Todavia, a relação mestre-discípulo (por-
tanto uma distinção do lugar de fala) não pode por si só ser abandonada em nome de, para 
falar com Freud, “sua majestade a criança” – que se vê, muito em função da família e da 
sociedade, mais como “consumidora” do que como “aluna”. Nessa outra leitura, a escola 
se avoca a postura da resistência. A questão a ser levantada pelo pedagogo, portanto, 
seria como mostrar/fazer com que o discípulo seja, ele também, mestre. A autoridade do 
professor não deve ser classista, e sim afetivo-intelectual, ao mesmo tempo que da ordem 
da construção junto ao corpo discente

22	  (ALTHUSSER, 2003, p. 79-80).
23	  Em termos hegelianos, tratar-se-ia de uma “mediação necessária”. Que se afaste, de pronto, 

a leitura da operação de um princípio identitário. O sentido materialista da dialética não é 
outro senão relacional.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 795

Gustavo Chataignier

do24 se nos abre qual uma janela, no melhor estilo Windows...; ou bem 
a sociabilidade da instituição, isto é, seu funcionamento, não responde 
a apelos mecânicos, posto que sua existência e seus procedimentos são 
indissociáveis de deliberações e de conjunturas (um lugar vazio). Em 
uma palavra, o princípio agonístico não pode portanto ser apagado. 
A questão da educação é eminentemente uma questão política. Assim 
sendo, se trata de reorientar seu papel formador. O discurso do conceito 
não pode aceitar ser equiparado ao discurso da dominação. Muito pelo 
contrário, suas luzes intermitentes são emancipadoras. Caso contrário, 
adeus filosofia. 

Esse movimento é eminentemente ideológico: ao se levar a termo a 
crítica às filosofias da identidade, houve habilidade e força suficientes para 
se encampar o discurso de integração da vida universitária (o que mostra, 
aliás, a porosidade constitutiva do tecido universitário). Como os nomes 
remetem a situações, essa integração significa mercado (significante 
mestre, condição não isenta de efeitos): supressão de disciplinas teóricas, 
obrigatoriedade de estágios, cursos cada vez mais rápidos, avaliações 
quantificadoras etc. Em uma palavra, passou-se da violência simbólica 
ao atavismo crítico-conceitual. Para Rousseau, é preciso “perder tempo” 
quando se trata de ensino aos jovens25.

Ao invés de negar a integração, é questão se indagar qual modelo 
de integração se deseja como horizonte. Se é verdade que a educação 

24	  “E como eu palmilhasse vagamente/ uma estrada de Minas, pedregosa, / e no fecho da 
tarde um sino rouco/ se misturasse ao som de meus sapatos / que era pausado e seco; e 
aves pairassem / no céu de chumbo, e suas formas pretas/ lentamente se fossem diluindo/ 
na escuridão maior, vinda dos montes/ e de meu próprio ser desenganado,/ a máquina 
do mundo se entreabriu/ para quem de a romper já se esquivava/ e só de o ter pensado 
se carpia./ (...)./ Mas, como eu relutasse em responder/ a tal apelo assim maravilhoso,/ 
pois a fé se abrandara, e mesmo o anseio,/ a esperança mais mínima — esse anelo/ de ver 
desvanecida a treva espessa/ que entre os raios do sol inda se filtra;/ (...),/ baixei os olhos, 
incurioso, lasso,/ desdenhando colher a coisa oferta/ que se abria gratuita a meu engenho./ A 
treva mais estrita já pousara/ sobre a estrada de Minas, pedregosa,/ e a máquina do mundo, 
repelida,/ se foi miudamente recompondo,/ enquanto eu, avaliando o que perdera,/ seguia 
vagaroso, de mãos pensas” (ANDRADE, 1979, p.303-307).

25	  (ALTHUSSER, 1966, p. 67).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801796

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

reproduz e atualiza relações existentes, naturalizando-as, não é menos 
correto afirmar que tal reprodução é também produtora. Ou seja, propõe-
se um “contra discurso”, e não um discurso da “verdade”: o gesto crítico 
só retira plenamente suas consequências quando não se situa ao exterior 
da situação. Implicada, determinada e determinante, a crítica não separa 
de maneira estanque ciência de opinião.  

A defesa da relevância estratégica da educação como componente 
da liberação faz com que ouçamos ressonâncias da filosofia marxiana e 
a questão de seu estatuto filosófico. O projeto de “realização da filosofia” 
do jovem Marx26 consistiria, na verdade, em um “desvio”, logo convertido 
em “estadia”27, na filosofia – em movimento tenso em direção ao mundo: 

A filosofia, não podendo absolutamente mais pretender sair de seu tempo, 
não pode se libertar dos conflitos que a estruturam. Ela deve se desfazer 
do olhar intemporal voltado à verdade das normas, para se contentar em 
tomar partido, em se engajar na batalha28.

Dito de outra maneira, a filosofia não determinada a história, é, 
antes, uma “filosofia na história”, para retomar a feliz fórmula de Étien-
ne Balibar29. O pensamento crítico se prolonga nas zonas ontológicas 
parciais, nas ciências positivas – inclusive as chamadas “humanidades”. 

Garo nota com perspicácia que a “intervenção política” proposta por 
Althusser restringia-se “a um setor da realidade, o das ideias”, válidas 
por si sós. Sem sombra de dúvida, a ideologia é um médium social, mas 
a operação do corte epistemológico a separa das contradições concretas. 
Se, por um lado, Althusser aposta na disseminação material da ideolo-
gia, por outro reencontra a noção de imaginação, “(...) redelimitando 
tendencialmente a ideologia como setor separado do real”30. Por via de 
consequência, perde-se de vista a especificidade do político, despoliti-

26	  “É portanto de bom direito que na Alemanha o partido político prático exige a negação da 
filosofia”; ou ainda: “A crítica do céu se transforma assim em crítica da terra, a crítica da 
religião em crítica do direito, a crítica da teologia em crítica da política” (MARX, 2005, 
p. 97 e 91).

27	  (LABICA, 1976, p. 45 e 78).
28	  (RENAULT, 1995, p. 46). 
29	  (BALIBAR, 1997, p. 300).
30	  GARO, Louis Althusser: l’idéologie, entre philosophie et politique, p.15



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 797

Gustavo Chataignier

zando as potências de apropriação: a educação (mas também a arte, por 
exemplo) mobiliza a ação, podendo abarcar temas e problemas políticos. 
Não obstante, a ação coletiva e o governo do que é comum apresentam-se 
como momentos distintos, mesmo que relacionados com os anteriormente 
citados. Afinal de contas, “o educador deve se educar”31. 

O esforço de pensar o corte inserido em uma continuidade é uma 
tentativa de conjugar a continuidade histórica com a aparição, ou seja, 
processo e ato. Ora, é disso que se trata a política: “Em política, se é 
constantemente levado a pensar juntos, em sua unidade contraditória, a 
ruptura e a continuidade, o acontecimento e a história, o ato e o processo”. 
Dito de outra maneira, a lógica narrativa de objetos como a história e o 
inconsciente mostram que do corte jorra, ainda, história, deixando uma 
cicatriz32. 

Na Fenomenologia do Espírito diz-se que noções opostas – como 
por exemplo sujeito e objeto, finito e infinito – são, em um primeiro mo-
mento, tomadas fora de sua unidade, numa oposição exterior e estática; 
seu “uso” ou a entrada em movimento, uma interferência qualquer, não 
poderia deixá-los indiferentes33.  É o caso da ciência, “saber que se sabe” 
e que possui “de um lado, a consciência do objeto, e, de outro, a cons-
ciência de si mesma”. Ela não é o “outro absoluto” da opinião, mas “seu 
outro relativo”: “longe de repousar sobre a autossuficiência positiva, ela é 
determinada por sua própria negatividade”. O movimento da consciência 
produz o objeto, mas apenas enquanto objeto do conhecimento. Ademais, 
a relação do saber para com este objeto é resolvida no absoluto como 
“sujeito-objeto”. Sínteses tais como a de um sujeito que é um não-sujeito 
ou o interior que é exterior desconstroem a “subjetividade soberana”: este 
raciocínio nos leva ao encontro de Marx, tendo em vista que a ligação 
entre a reificação das relações sociais (o caráter objetal dos indivíduos 
suporte – Träger – da estrutura) e da “vontade subjetiva” de revolucionar 
a ordem existente traz à tona a unidade contraditória do positivismo que 
elimina o sujeito, bem como do voluntarismo apressado a doar sentido 

31	  (“MARX; ENGELS, 1968,  p. 32).
32	  (BENSAÏD, 2001, p. 95-142).
33	  (HEGEL, 1975, p. 65).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801798

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

às complexas contingências históricas34.
Žižek retoma o argumento althusseriano no contexto da reconcei-

tuação da noção gramsciana de “hegemonia”, empreendida por Ernesto 
Laclau e Chantal Mouffe. Ao se compreender hegemonia como uma 
disputa simbólica entre termos de igual potência (posto que todos sim-
bólicos), perde-se de vista tanto a especificidade do que está em jogo 
quanto o fato de que existe um termo preponderante que determina os 
demais – o que é passível de ser modificado graças a deslocamentos em 
regime de contingência:

na série de lutas (econômica, política, feminista, ecológica, étnica etc.) 
sempre existe uma que, mesmo sendo parte constituinte da cadeia, se-
cretamente sobredetermina o horizonte. Essa contaminação do universal 
pelo particular é mais ‘forte’ do que a luta pela hegemonia (isto é, por 
meio de qual conteúdo particular a universalidade da qual é questão vai 
exercer a hegemonia?): ela estrutura anteriormente o terreno mesmo sobre 
o qual uma multidão de conteúdos particulares lutam pela hegemonia. 
(Žižek, 2000, p. 98).

Para o benefício do pensamento crítico, uma série de questões tidas 
como privadas ou apolíticas foram repolitizadas; em contrapartida, não 
se pode deixar de politizar o capitalismo. Essa “nova hegemonia” opera 
politicamente por meio de uma disjunção da economia, critica o pensa-
dor esloveno: trata-se antes de um resultado dessa estratégia (imanência 
ao método) do que uma determinação ontológica35. Mesmo relações de 
dominação anteriores ao capitalismo, como as relativas ao gênero, são 
ressignificadas pela mediação da vida no mercado.

Em Gramsci, a relação dominante/dominado estende suas ramifica-
ções em toda sociedade civil. Desde então não se lida com uma dimen-
são “pré-política”, pois nelas se acoplam “aparelhos hegemônicos”. Os 
conflitos sociais são portanto sacudidos, já que atravessam toda a socie-
dade: “a revolução não é só somente e prioritariamente político-estatal, 

34	  (BENSAÏD, 1999, p. 375-376).
35	  (ŽIŽEK, 2000, p. 98). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 799

Gustavo Chataignier

mas também social e cultural”. Antes de se exercer o poder, a luta pela 
hegemonia já é operante36.

Pela abertura do espírito objetivo

O que sobrou de Hegel? Tentamos trabalhar essa questão em alguns 
outros textos. De maneira geral, nossa interpretação busca dar uma sis-
tematicidade à contingência, não separada do ritmo longo da história – o 
que modifica uma e outra. Em termos “interiores” ao hegelianismo, se 
nos permitirem a expressão, isso consiste na estratégia de substituir o 
conceito de “liberdade” pelo de “possibilidade”, tentando evitar a temida 
teleologia. Para esse efeito recorremos a alguns “escudos” teóricos, afora 
o élan marxisante que entretém uma relação tensa com Hegel: 

1) a reatualização do conceito de “reconhecimento”, quer seja 
pela psicanálise, quer seja pela filosofia social (que se pense na “luta 
à morte” entre senhor e escravo, tal como descrita no capítulo IV da 
Fenomenologia do Espírito); 2) a leitura de John McCumber a respeito 
da interpretação de Hegel empreendida por Rorty: segundo este último, 
seria possível reivindicar uma aliança entre o historicismo hegeliano, o 
evolucionismo darwiniano e o pragmatismo. Dessa maneira, a filosofia 
de Hegel assumiria as diversas mutações pelas quais passou, deixando 
de ser um grande e lento Tiranossauro para dar lugar a ágeis e pequenos 
pássaros37; 

3) segundo o historiador da filosofia e tradutor Jean Hyppolite, a 
reflexão é um momento positivo do absoluto que “eleva o verdadeiro 
a um resultado” e que “suprime” a oposição entre “o verdadeiro e seu 
vir a ser”38. Ora, o movimento lógico de determinação se repete na his-
tória (donde sua eternidade), mas não caminha a algo mais elevado; 4) 
finalmente, a tese de doutoramento do jovem Marcuse. Ele crê que todo 

36	  (BUCI-GLUCKSMANN, 1999, p. 535-537).
37	  (MCCUMBER, 1993, p. 28-29).
38	  (HYPPOLITE, HEGEL, 1998, p. 19-20).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801800

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

prosseguimento da Ciência da Lógica constatado na Doutrina do Con-
ceito não poderia superar os ganhos da lógica objetiva. Quer dizer que 
a “realidade efetiva” não pode de forma alguma passar a uma estrutura 
“ainda mais real”. Trata-se, isto sim, de uma “repetição” de realidade. O 
próprio Hegel declara que a necessidade já é em si o conceito. Eis a razão 
pela qual Marcuse pensa que a passagem da necessidade ao conceito é 
uma falsa passagem39

Croce e Dilthey escreveram que a doutrina do espírito objetivo hege-
liana seria ainda pertinente, pois imune à metafísica do espírito absoluto. 
Jean-François Kervégan, em L’Effectif et le rationnel40, fornece pistas 
interessantes para uma leitura de Hegel ao nível finito da efetividade.

A Filosofia do Direito evoca a Ciência da Lógica, o que significa 
que o espírito objetivo faz ciência, tal como na grande lógica. Todavia, 
uma vez que a história real desmentiu visadas de reconciliação, forçoso 
é admitir que a fratura social não é sanável com os conceitos propostos 
pela doutrina do espírito objetivo. Donde se explica o apelo ou a uma 
filosofia da história (a colonização do “mundo novo”) ou a figuras do 
espírito absoluto, como a religião e uma filosofia consciente de si mesma, 
presente a si. Todavia, recusando tais entradas, procura-se reconstruir 
uma leitura do espírito objetivo que privilegie Hegel como pensador do 
presente. Mesmo a reconciliação não mostraria um mundo além: antes, 
surge como tendência em processo, não realizada, incrustada no presente. 
Este, por seu turno, se insinua como outro, o que enseja a colocação de 
um futuro – uma outra figura do mundo, ao invés de outro mundo41.

Pensar o presente significa extrair o racional daquilo que é efetivo, 
“(...) deixar a efetividade chegar nela [filosofia] à consciência de seu grau 

39	 (MARCUSE, 1991, p. 97-98 e 107; HEGEL, 1994, p. 581, §147, aditivo). 
40	 Essa seção de nosso trabalho se inspira notadamente do referido texto de Kervégan. Curio-

samente, mesmo não tematizando o espírito absoluto, esse autor mantém a referência à 
liberdade, pelo menos enquanto operador lógico.

41	 (KERVÉGAN, 2007, p. 30).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 801

Gustavo Chataignier

e de suas figuras de racionalidade própria”42. A “eternidade da razão”43 
se revela no real do espírito objetivo: a revelação depende do efetivo, 
não sendo seu “Outro” – mas o efetivo em alteridade consigo mesmo. 
Seu ser-aí é manifestação de si, não apontando para um além ou aquém 
do mundo44.

A “ciência do Estado”, exposta no prefácio da Filosofia do Direito, 
se preocupa não em como o Estado deve ser, mas como deve ser conhe-
cido45. Pensar o que há de racional no efetivo consiste em pensar o que, 
no interior do Estado (ou de qualquer outra figura presente), o excede; 
isso que, desde o interior, estipula um limite e portanto aponta para uma 
mudança. O conceito, assim, se manifesta quando o efetivo está prestes 
a ceder46.

Mas em que consiste o “efetivo”, afinal? Seria tão somente uma 
recuperação conceitual da realidade? Detenhamo-nos na fórmula da 
Filosofia do Direito, “o que é racional é efetivo; e o que é efetivo é ra-
cional”47. Uma vez mais, a Ciência da Lógica vem a nosso socorro, com 
a crucial distinção entre “realidade” e “efetividade”. 

Realidade corresponde à pura contingência do ser-aí, que se esgota 
em sua imediaticidade ou necessitarismo (o ser que se encontra diante 
do nada e gera o movimento do devir). O efetivo quer dizer que somos 
relacionais e opacos a nós mesmos – somos sempre desde já mediados48. 
A efetividade, assim, reúne necessidade e contingência, se explicando 
como o domínio da mediação – participante do imediato. Há uma dis-

42	  (KERVÉGAN, 2007, p. 31).
43	  (HEGEL, 1965, p. 242). Essa passagem é descrita de forma teológica no primeiro livro da 

Lógica: “Esse conteúdo [da lógica] é a apresentação de Deus tal como é em sua essência 
eterna, antes da criação da natureza e de um espírito infinito” (HEGEL, 1987, p. 18-19). 
Cremos, contudo, ser mais generoso, e mesmo honesto, com Hegel pensar a questão da 
atemporalidade do ato de passagem.

44	  (HEGEL, 1982, p. 247).
45	  (HEGEL, 1998, p. 105).
46	  (KERVÉGAN, 2007, p. 108).
47	  (KERVÉGAN, 2007, p. 104).
48	  “A essência é o ser passado, mas intemporalmente passado” (HEGEL, 1982, p. 2).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801802

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

tância de si a si, gerada pela reflexividade. Da emergência passa-se à 
absorção. Interior e exterior coincidem, desde que captados em proces-
sualidade. O efetivo não pode ser reduzido à pura interioridade. Antes, 
ele é o esgotamento da interioridade na dicção de si no exterior. Hegel 
sai do dualismo presente na aparência do ser e na indeterminação da es-
sência: o ser é sua razão de ser, o que se revela faz parte do meio de sua 
manifestação. Em uma palavra, e aqui aproveitamos o poder de síntese 
de Kervégan, o efetivo é o “devir conceito do ser sempre já mediado 
pela negatividade da essência”. A ideia nada mais é do que a expressão 
da imanência do efetivo, do movimento que une sujeito e objeto. Isso 
posto, a identidade entre real e efetivo não pode ser imediata: é de ordem 
especulativa e processual, o pressuposto e o resultado da relação infinita 
entre ser e razão. Suas variação e multiplicidade positivas são expostas 
na doutrina do espírito objetivo49.

“Apreensão do presente e do efetivo”, a filosofia nada prescreve à 
realidade. Ocupa-se de “conceituar o que é (...) pois o que é é a razão”50. 
Para além do espontaneísmo do ser-aí, “o que é” responde pelo nome do 
efetivo, do que é criado. O efetivo confere identidade (especulativa, que 
se o diga): faz o outro tornar-se efetivo.

A noção de “espírito objetivo” surge, sem assim ser nomeada, já na 
Fenomenologia do Espírito, ao capítulo VI. Nele as figuras do espírito 
não se confinam mais às figuras da consciência: “figuras de um mundo”, 
o espírito é portador de uma “efetividade ética”, objetivamente oposto 
à consciência51. 

O espírito, sobretudo na esfera prática, se caracteriza pela objetiva-
ção, por sua capacidade de “permanecer perto de si na objetividade”52. 
O espírito objetivo inverte a filosofia do espírito (subjetivo-objetivo-ab-
soluto), ao seguir a seguinte sequência: objetividade do direito abstrato, 

49	  (KERVÉGAN, 2007, p. 23-26).
50	  (HEGEL, 1998, p. 103 e 106).
51	  (HEGEL, 1983, p. 12 e 10).
52	  (HEGEL, 1998, p. 137; KERVÉGAN, 2007, p. 215).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 803

Gustavo Chataignier

moralidade subjetiva, e a “eticidade” ou Sittlichkeit53.
O bojo da questão consiste em lidar (ou superar) a tensão entre as leis 

objetivas e o mundo vivido, a dimensão da experiência. Assim, o direito 
não se deixa compreender como restrição, e tampouco como liberdade 
em si – mas, antes, como realização. A eticidade recebe a subjetividade, 
dissuadindo-a (ou melhor, se impondo) de sua pretensão à autonomia 
absoluta54; o sujeito ético abandona as ilusões da moralidade, segundo 
as quais, espontanea e ilusoriamente, seria imediatamente portador da 
liberdade. Espera-se reunir o formalismo do direito ao formalismo do 
individualismo por meio da objetividade racional das instituições55.

A eticidade corresponde a um mundo de determinações que for-
mam um verdadeiro “círculo da necessidade”. Para os indivíduos, isso 
corresponde ao mundo vivido, que ganha efetividade como objeto de 
crença ou conhecimento. A objetividade se torna ética na medida em 
que os indivíduos deixam de ser estranhos/exteriores a ela, formando 
um “modo de ação universal”. O conteúdo ativado pela subjetividade é 
um pressuposto ou substância, ou seja, uma segunda natureza56. 

O período de Hegel em Iena ficou marcado pela idealização dos 
antigos, expressa na identificação imediata entre indivíduos e totalidade 
política. Não se levou em conta, assim, as mediações, tanto subjetivas 
quanto objetivas. Não se trata de apenas separar o burguês do cidadão, o 
interesse particular do universal. A Filosofia do Direito assume os inte-
resses particulares, cuja articulação cria uma sistematicidade com função 
de mediação entre a singularidade individual e a universalidade estatal57.

O “sistema de dependência multilateral” da sociedade civil agencia 
as relações entre o singular e o universal, entre o indivíduo e a socie-
dade política. Se há perda de ligação (não realização58) há também a 

53	  “A ideia da liberdade enquanto Bem vivente” (HEGEL, 1998, p. 251).
54	  (HEGEL, 1998, p. 252).
55	  (KERVÉGAN, 2007, p. 271).
56	  (HEGEL, 1998, p. 251, 252 e 257).
57	  (KERVÉGAN, 2007, p. 227).
58	  (HEGEL, 1998, p. 280 e 278).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801804

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

possibilidade de reconciliação59, eis o sistema de carências. O fundo da 
singularidade não pode simplesmente ser apagado. Sua existência con-
creta, aliás, corresponde à produção de pobreza e à exclusão das mesmas 
instituições fiadoras da auto-realização. 

Temos assim dois problemas: o primeiro deles, já mencionado, leva 
à crítica marxista, que compreende as contradições dos mecanismos 
sociais; o segundo anima essa exposição: até que ponto uma instituição 
pode ser facilitadora do desenvolvimento das capacidades individuais? 
Ou, no dizer de Marx, até que ponto a sociedade pode propor “de cada 
um segundo suas capacidades, a cada um segundo suas demandas”60? 
Kervégan assim coloca a questão: “o reconhecimento de um ‘direito 
ao mundo’ impõe uma restrição do ‘direito da vontade subjetiva’ ou é 
a condição de sua efetivação?’”61. Já elencamos elementos ideológi-
cos, no sentido de percepção falseada, nos mecanismos educacionais. 
Tentaremos mostrar agora, ao fim da reflexão, como uma politização 
dos espaços de educação é capaz de renovar tanto a formação discente 
quanto a instituição.

Conclusão – educação pela contingência

 Hegel descreve a instituição como “a potência do racional na ne-
cessidade”62, ou seja, como a “conversora” da heteronomia em liberdade. 
Para Kervégan, a instituição enseja a reunião de indivíduo e comunida-
de: em um só tempo, participa-se de um repertório de vida comum e se 
chega a realizações pessoais; a autonomia não é exterior à interlocução 
– evidentemente, não isenta de conflitos63. 

As instituições objetivas permitem que as disposições do espírito 

59	  (KERVÉGAN, 2007, p. 229).
60	  (MARX; ENGELS, 1966, p. 32).
61	  (KERVÉGAN, 2007, p. 377).
62	  (HEGEL, 1998, p. 347).
63	  (KERVÉGAN, 2007, p. 369).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 805

Gustavo Chataignier

subjetivo venham à luz, sem que se trate de um reflexo superestrutural. 
Eis o desafio de um “institucionalismo fraco” (determinante e não impo-
sitivo): “minha identidade social (meu ethos) e política (minhas opiniões 
e meus engajamentos) não é dedutível de minhas propriedades objetivas 
no campo institucional, eis porque sou ‘livre’ (...)”64.

Se a singularidade não é um apêndice assessório, o que se dá a pensar 
é justamente o seu encontro com normas e costumes já existentes. Não 
que os indivíduos sejam “puros” (não mediados culturalmente), mas sim 
existentes. A redefinição de limites, que mesmo em Hegel desemboca 
no colapso caso não se apele ao absoluto, é o problema de se pensar a 
educação sem certeza da implementação de métodos. Não estamos longe 
da definição adorniana do pensamento.  Numa “lógica do deslocamento”, 
toda pré-formação subjetiva se coloca diante do não idêntico: “A dialéti-
ca como procedimento significa pensar no interior das contradições em 
nome de e contra a contradição já experimentada na coisa. Contradição 
na realidade, ela é contradição contra esta”65.

O problema posto no fim da seção anterior pode agora ganhar 
o contorno do pensamento de Adorno. O processo de formação de si 
transfere a identidade a um outro absoluto ou é através de um outro que 
se chega a si – já que a outra opção seria um abstrato retorno à natureza? 
Leiamos Adorno:

Saber se a consciência, teoricamente e em sua consequência prática, 
afirma e deseja reforçar a identidade como alguma coisa de último, de 
absoluto, ou se ela a experimenta como o universal aparelho de constran-
gimento do qual ela finalmente necessita para se livrar do constrangimento 
universal, da mesma maneira que a liberdade não pode se realizar senão 
através do constrangimento civilizatório e não como retour à la nature66.

64	  (KERVÉGAN, 2007, p. 371). Ver também Hegel (1998, p. 258): “O direito dos indivíduos 
a sua destinação subjetiva à liberdade tem seu cumprimento no fato de que pertencem à 
efetividade ética, esperado que a certeza que possuem de sua liberdade tem sua verdade 
em tal objetividade, e que esses têm efetivamente no elemento ético sua essência própria, 
sua universalidade interna”.

65	  (ADORNO, 2003, p. 179).
66	  (ADORNO, 2003, p. 182; em francês no original).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801806

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

O universal doador de sentido não é positivo: ele é determinado 
pelo rastro do particular, ou seja, constituído pelo negativo. Essa cons-
tatação apenas reforça a necessidade de deliberação e debate para que a 
instituição da educação seja inclusiva, quer seja em método quer seja em 
conteúdo. Sem, contudo, repetir mecanicamente os limites da sociedade 
civil. Mesmo porque o desenraizamento fornece a chance de uma nova 
familiarização, não forçosamente traumática – em termos deleuzeanos, 
que se pense na “desterriotorializaão”. Esse não idêntico trazido ao con-
vívio é o desvelar da essência – não compreendida em termos platônicos, 
mas enquanto aparecer: “Sua doutrina da objetividade da essência pos-
tula que o ser é o espírito ainda não vindo a si. A essência lembra a não 
identidade, no conceito, daquilo que não é de início posto pelo sujeito, 
mas que ele persegue”67.

Em conferência de 1998, Jacques Derrida declara sua “fé na Univer-
sidade”. Essa defesa não significa encastelamento, mas publicização, em 
contexto em que novas técnicas de comunicação, informação e arquivo 
transformam a sociedade. Mesmo porque, acredita, jamais se soube ao 
certo o que seria a “essência própria da universidade soberana”. Ele 
acredita na liberdade incondicional desse espaço, que propicia não uma 
certeza – mas o engajamento na promessa da verdade. Aleatória, todavia, 
a verdade não tem hora ou lugar marcados, podendo ocorrer em qualquer 
lugar – portanto também fora da universidade. Assim, nem dentro nem 
fora, a “universidade sem condição” busca seu lugar nas fronteiras, no 
acontecer que problematiza limites, onde quer que possa vir a aparecer68.

Referências

ADORNO, Theodor. Dialectique négative. Tradução grupo de tradução 
do Collège de Philosophie (Gérard Coffin, Joëlle Masson, Olivier Mas-
son, Alain Renault e Dagmar Trousson). Paris: Payot & Rivages, 2003.

67	  ADORNO, 2003, p. 207.
68	  DERRIDA, 2001.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 807

Gustavo Chataignier

ALTHUSSER, Louis. Problèmes étudiants. In: La Nouvelle critique, n. 
152. Paris: janeiro de 1964.
______. Lire ‘Le Capital’ II. Paris: Maspero, 1965.
______. Pour Marx. Paris: Maspero, 1966.
______. Éléments d’autocritique. Paris: Hachette Littérature, 1974.
______. Aparelhos ideológicos de Estado. Tradução Walter José Evan-
gelista e Maria Laura Viveiros de Castro. Rio de Janeiro: Graal, 2003.
ANDRADE, Carlos Drummond de. Claro enigma. In: ______. Poesia 
e prosa. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1979
BALIBAR, Étienne. La crainte des masses – Politique et philosophie 
avant et après Marx. Paris: Éditions Galilée, 1997. 
BENSAÏD, Daniel. Marx o intempestivo. Tradução de M. Guerra. Rio: 
Civilização Brasileira, 1999.
______. Louis Althusser et le mystère de la rencontre. Disponível 
em: <http://www.marxau21.fr/index.php/textes-figures-du-marxisme/
althusser-louis/86-althusser-et-le-mystere-de-la-rencontre>. trata-se 
de um capítlo de Résistances – Essai de taupologie générale. Paris: 
Fayard, 2001 
BOURDIEU, Pierre; PASSERON, Jean-Claude. A reprodução: ele-
mentos para uma teoria do sistema de ensino. Tradução Reynaldo Bai-
rão. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1992. 
BUCI-GLUCKSMANN, Christine. Hégémonie. In: Dictionnaire criti-
que du marxisme. Organizado por Gérard Bensussan e Georges Labica. 
Paris: PUF, 1999. 
DERRIDA, Jacques. L’Université sans condition. Paris: Galilée, 2001. 
GARO, Isabelle. Louis Althusser: l’idéologie, entre philosophie et po-
litique, disponível em: http://www.marxau21.fr/index.php/textes-figu-
res-du-marxisme/althusser-louis/28-louis-althusser-lideologie-entre-
-philosophie-et-politique .
HEGEL, G. W. F. Phénoménologie de l’esprit, tomos I e II. Tradução de 
Jean Hyppolite. Paris : Aubier-Montaigne, (1941), 1975 et 1983



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801808

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição

______. Science de la logique, livro primeiro, primeiro tomo, La doc-
trine de l’Être. Tradução Pierre-Jean Labarrière e Gwendoline Jarczyk. 
Paris : Aubier-Montagne, (1972) 1987 
______. Science de la logique, livro II, primeiro tomo, La doctrine de 
l’essence. Tradução Pierre-Jean Labarrière e Gwendoline Jarczyk. Pa-
ris : Aubier-Montaigne, (1976) 1982 
______. Science de la logique, segundo tomo, La Logique subjective 
ou doctrine du concept. Tradução Pierre-Jean Labarrière e Gwendoline 
Jarczyk. Paris : Éditions Aubier-Montagne, 1981 
______. Encyclopédie des sciences philosophiques – I - Science de la 
logique. Tradução Bernard Bourgeois. Paris : Vrin, (1970), 1994 
______. Encyclopédie des sciences philosophiques II – Philosophie de 
la nature. Tradução Bernard Bourgeois. Paris : Vrin, 2004 
______. Encyclopédie des sciences philosophiques III – Philosophie de 
l’esprit. Tradução Bernard Bourgeois : Paris, Vrin, 1988
______. Principes de la philosophie du droit. Tradução Jean-François 
Kervégan. Paris : PUF/Fondements de la politique, 1998  
______. La raison dans l’histoire. Tradução Kostas Papaioannou. Pa-
ris : UGE/Plon, 1965 
______. Leçons sur la philosophie de l’histoire. Tradução Jean Gibelin. 
Paris : J. Vrin, (1946), 1987
______. Enciclopédia das ciências filosóficas em compêndio, tomo 3, 
Filosofia do espírito. Tradução Paulo Menezes, com colaboração de 
padre José Machado. São Paulo: Loyola, 1995
KERVÉGAN, Jean-François. L’Effectif et le rationnel – Hegel et l’es-
prit objectif. Paris: Vrin, 2007 
KONDER, Leandro. A questão da ideologia. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2002 
LABICA, Georges. Le statut marxiste de la philosophie. Bruxelas: Édi-
tions Complexe, 1976 
MARX, Karl. « Introduction » a « Pour une critique de la philosophie 
du droit de Hegel  ». In : Philosophie. Tradução Maximilien Rubel com 
Louis Évrard e Louis Janover. Paris: Gallimard/Folio,  (1843) 2005 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 783-809, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 809

Gustavo Chataignier

MARX, Karl, e ENGELS, Friedrich. L’Idéologie allemande: critique 
de la philosophie allemande la plus récente dans la personne de ses 
représentants Feuerbach, B. Bauer et Stirner, et du socialisme allemand 
dans celle de ses différents prophètes. Tradução Henri Augier, Gil-
bert Badia, Jean Baudrillard e Renée Cartelle. Paris: Éditions sociales, 
(1845) 1968.
______. Critique du programme de Gotha et d’Erfurt. Tradução Émile 
Bottigelli. Paris: Éditions sociales, (1875) 1966.
MARCUSE, Herbert. L’ontologie de Hegel et la théorie de l’historicité. 
Tradução Gérard Raulet e Henri-Alexis Baatsch. Paris: Gallimard/Tel, 
1991.
MCCUMBER, John. The company of words: Hegel, language, and sys-
tematic philosophy. Evanston: Northwest University Press, 1993
RENAULT, Emmanuel.  Marx et l’idée de critique. Paris: PUF/ Philo-
sophies, 1995. 
RICŒUR, Paul. Temps et Récit I e III. Paris : Seuil, 1983 e 1985.
ŽIŽEK, Slavoj. “Class struggle or postmodernism? Yes, Please !”. In: 
Contingency, hegemony, universality. Organizado por Judith Butler, Er-
nesto Laclau e Slavoj Žižek. Londres/New-York : Verso, 2000.
______. “Holding the Place”. In BUTLER, judith: Contingency, He-
gemony, Universality. BUTLER, judith; LACLAU, Ernesto; e Žižek, 
SLAVOJ. (Org.). Londres/New-York : Verso, 2000 
______. Menos que nada – Hegel e a sombra do materialismo dialético. 
Tradução Rogério Bettoni. São Paulo: Boitempo Editorial, 2013

Data de registro: 21/12/2015
Data de aceite: 18/01/2017





811

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p811a831

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Educar em Si: variações sobre o tema das 
competências socioemocionais

Carlos Velázquez Rueda*

Resumo: A inflação racional que caracteriza a história moderna começa a dar 
mostras de insuficiência educativa. À volta da Organização para a Cooperação e 
Desenvolvimento Econômico – OECD, estrutura-se uma rede investigativa que 
procura atender o desenvolvimento de habilidades compensatórias à tradicional 
super-valorização cognitiva, pois identificou-se a necessidade de desenvolver tam-
bém as chamadas competências socioemocionais. Sob as metodologias de indução 
analítica de base documental e pesquisa qualitativa de paradigma junguiano, este 
trabalho propõe que o desenvolvimento socioemocional é interdependente com o 
desenvolvimento cognitivo e que um modelo de desenvolvimento conjunto pode 
ser encontrado na prática da música. Expõe-se, no corpo do trabalho, a génese 
psico-orgânica da emoção e sua relação com a educação, sobre o fundo compa-
rativo da experiência musical. Na conclusão, oferece-se uma síntese qualitativa 
da música em vista do desenvolvimento cognitivo e emocional articulados, assim 
como uma ampliação epistemológica da música a fim de possibilitar práticas mais 
abrangentes.

Palavras-chave: Educação pela música. Emoção. Educação. Competências so-
cioemocionais.

Education symphony: variations on the theme of socio-emotional 
competences 

Abstract: The rational inflation that characterizes the modern history begins to 
show signs of educational failure. Around the Organization for Economic Coope-
ration and Development - OECD, begins to be structured a research network that 
seeks to meet the development of compensatory skills under the traditional cog-
nitive overvaluation because we also identified the need to develop the so-called 

*	 Doutorado em Música Antiga no Concervatoire National de Musique du Raincy. Professor 
da Universidade de Fortaleza (UNIFOR). E-mail: caveru@unifor.br  



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801812

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

socio-emotional competences. Under the induction of analytical methodologies of 
qualitative research and bibliographic database of Jungian paradigm, this paper 
proposes that the socio-emotional development is interdependent with the cogni-
tive development and a model of joint development can be found in the practice 
of music. In the body of this work, we find the explanation for the psycho-organic 
genesis of emotion in relation with education, and about the comparative back-
ground of musical experience. At the conclusion, it´s offered a music´s qualita-
tive synthesis on cognitive and emotional development articulated, as well as an 
epistemological expansion of music in order to enable more embracing practices.

Keywords: Education by the music. Emotion. Education. Socio-emotional Com-
petences. 

Educar en Si: variaciones sobre el tema de las competencias 
socioemocionales

Resumen: La inflación racional que caracteriza la história moderna ha comenza-
do a dar señales de insuficiência educativa. En torno de la Organización para la 
Cooperación y el Desenvolvimiento Económico – OCDE, se estructura una red in-
vestigativa que busca compensar las lagunas dejadas por la tradicional supervalo-
rización cognitiva, pues se ha identificado la necessidad de desenvolver, también, 
las llamadas Competencias Socioemocionales. Orientado metodologicamente por 
la inducción analítica de base documental y por el paradigma junguiano de inves-
tigación cualitativa, este trabajo entiende que el desenvolvimiento socioemocional 
y el desenvolvimiento cognitivo son interdependientes y que un modelo de desen-
volvimento conjunto se encuentra en la práctica musical. Para fundamentar esta 
posición, se explana sobre la naturaleza psico-orgánica de la emoción y sobre su 
relación con el proceso educativo, ambos ilustrados en el ámbito de la experiencia 
musical. En la conclusión, además de una síntesis de las cualidades musicales que 
actuan en la educación integral, se propone una ampliación epistemológica de la 
música, em vista de ampliar sus possibilidades de aplicación.

Palavras clave: Educación por la musica. Emoción. Educación. Competencias 
Socioemocionales.

1. Prelúdio (Introdução)

Desde o ano de 2010, na cadeira de filosofia estética, que integra 
alguns currículos da Universidade de Fortaleza, venho realizando o se-
guinte exercício: a partir de um software de edição de partituras, faço os 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 813

Carlos Velázquez Rueda

estudantes escutarem uma melodia com acompanhamento de acordes, 
percussão e contrabaixo. Depois de escutá-la integralmente, sem que os 
participantes tomem conhecimento, executo-a novamente subtraindo-lhe 
uma das partes, geralmente o contrabaixo. Então questiono a turma sobre 
as possíveis diferenças entre as duas execuções. Quase invariavelmente 
meus alunos têm a sensação de que a segunda execução foi diferente, 
embora não consigam identificar a diferença. Se ao invés do contrabaixo 
extraio a melodia, boa parte dos escutas identifica a mudança, enquanto 
outros poucos acreditam que se trata de outra música.

Fica claro nesta experiência que a atenção perceptiva consciente 
prioriza a escuta da melodia, no entanto, isto não supõe que os planos 
não prioritários à consciência, como o acompanhamento de acordes, a 
percussão e o contrabaixo, não tenham sido percebidos. Eles não são 
claros à consciência porque foram percebidos a nível inconsciente. O 
fato de sentir que algo mudou sem poder precisá-lo confirma aquilo 
que, em sua Estética, Baumgarten (1993) chamou de percepções obs-
curas e confusas, isto é, percepções em diversos graus de afastamento 
do campo consciente. Igualmente, o experimento confirma o que, mais 
recentemente, a psicologia analítica conhece como percepção subliminar. 
Segundo Jung (1964, p. 23), haveria na percepção aspectos inconscientes. 
Aspectos fenomênicos absorvidos por debaixo do pórtico, da liminar da 
consciência, donde justifica-se o nome subliminar. Trata-se de aspectos 
percebidos sem que a consciência tome conhecimento.

É interessante notar que são três as partes da música utilizada nesta 
experiência as que não ocupam o primeiro plano de atenção consciente: 
os acordes, a percussão e o contrabaixo; enquanto que a consciência se 
foca em apenas um plano, que é a melodia. Isto indica que, na percep-
ção do conjunto, os aspectos percebidos a nível inconsciente são muito 
mais numerosos que os aspectos percebidos conscientemente. Notemos 
também que, apesar de inconscientes, a ausência dos planos acompa-
nhantes modifica a percepção do plano consciente, no caso, a melodia. 
Qualquer músico pode corroborar o quanto a harmonia e a orquestração 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801814

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

podem variar o caráter e a expressividade de uma melodia. Por outro 
lado, uma melodia interpretada sem acompanhamento pode atingir uma 
grande força expressiva na medida em que o intérprete procura suprir 
com os recursos de seu instrumento os efeitos que resultariam de uma 
orquestração. Dito de outra forma, o intérprete imprime à melodia um 
acompanhamento imaginário e, mesmo quando de forma alguma isto 
poderia atingir a percepção consciente de sua plateia, a orquestra ima-
ginária do intérprete faz grande diferença em seu desempenho.

Do fato de poder mostrar a partitura da música em questão para meus 
alunos, a multiplicidade e a simultaneidade dos planos que integram o 
fenômeno, assim como a prioridade da escuta consciente, ficam clara-
mente evidenciados; mas seria ingênuo pensar que a percepção humana 
reserva essa sistemática para exclusividade dos acontecimentos musicais. 
A julgar pelas observações de Jung (2009), a mesma articulação entre 
consciência e inconsciente que identificamos nesta experiência musical 
opera em toda experiência perceptiva. Não estaria a dizer nada muito 
novo ao afirmar que a percepção é a base de todo aprendizado, por isso 
tento chamar a atenção para a articulação entre consciência e inconsciente 
no próprio ato da percepção e, assim, sugerir que todo real aprendizado 
é igualmente articulado.

2. Tema – Andante con motto

A história ocidental moderna é demarcada pela emergência do pen-
samento racionalista. O fortalecimento da economia monetária trouxe 
as necessidades de desvinculação de objetos reais de valores abstratos e 
desmembramento dos processos produtivos, assim como sua consequente 
depuração de liames afetivos, individuais e comunitários, em vista de 
maiores eficácia e rendimento (LE GOFF, 2013). Destarte, aos poucos, 
apreendemos a pensar racionalmente. Muito acertadamente a palavra 
razão partilha o radical com a palavra ração pois, a rigor, ambas têm o 
mesmo significado. O latim rationem designa uma porção, uma parte ou 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 815

Carlos Velázquez Rueda

as partes que integram a conta, o cálculo (GÓMEZ DE SILVA, 1998). Fica 
fácil, portanto, entender que o pensamento racionalista lida com partes, 
com porções dos fenômenos que percebe em seu ambiente. É como se a 
música fosse apenas melodia, sem instrumentos acompanhantes e sem 
estruturas imaginárias que pudessem insinuar-se entre suas inflexões. 
Os esforços que a sociedade moderna realiza no sentido de depurar e 
especializar habilidades e conhecimentos que idealiza eficazes para o 
mercado de trabalho são também esforços por despojar as melodias 
fenomênicas da existência de sua orquestra acompanhante.

Um movimento internacional, coordenado pela Organização para 
a Cooperação e o Desenvolvimento Econômico (OCDE) começa, atu-
almente, a indicar algumas das lacunas criadas pela histórica insistência 
no foco da razão. Reparou-se que as chamadas competências cognitivas, 
isto é, conhecimentos científicos testados e aplicados ou aplicáveis ao 
mercado de trabalho, não garantem por si a eficácia, nem a realização, nem 
muito menos a felicidade dos jovens profissionais da atualidade. Países 
com alto desempenho formativo, como os escandinavos, por exemplo, 
enfrentam sérios problemas de instabilidade emocional, depressão, in-
constância e isolamento.1 Estes problemas, por sua vez, não apenas afetam 
o desempenho profissional, como dificultam e empobrecem os resultados 
almejados pelos programas institucionais de ensino, de saúde e de bem 
estar social em todos seus âmbitos. Tomemos como ilustração algumas 
situações apontadas pelo Fórum Internacional de Políticas Públicas que 
aconteceu em São Paulo, em março de 20142. Observou-se, no Reino 
Unido, que a elevação do desempenho cognitivo das crianças não tem 
praticamente nenhum impacto na taxa de obesidade dessa população; no 
entanto, o aprimoramento equivalente de autoestima, resiliência e disci-
plina, por exemplo, reduz o indicador em 10%. Segundo o Programme 

1	 Disponível em: <http://www.oecd.org/>. Acesso em: 05 ago. 2014.
2	 Disponível em: <http://www.educacaosec21.org.br/foruminternacional2014/wp-content/

uploads/2014/01/Sao-Paulo-Forum_issues-paper-Portugues_final.pdf>. Acesso em: 30 
jun. 2014.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801816

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

for International Student Assessment (PISA)3, os estudantes com altos 
níveis de perseverança gozam de aproximadamente um ano de vantagem 
no aprendizado de matemática, em relação a estudantes menos perseve-
rantes. Sobre bases como estas, o que motiva a troca de observações e 
pontos de vista entre os países que partilham essa preocupação é a seguinte 
pergunta: como desenvolver perseverança, resiliência, cooperatividade, 
criatividade, altruísmo, autoestima, motivação, organização, disciplina 
e ética, entre muitas outras competências importantes, mas que não são 
passíveis de sistematização cognitiva? Um início de resposta está talvez 
dado na criação do neologismo que encabeça o movimento, a partir do 
qual é possível resumir a primeira pergunta a esta outra: como desenvolver 
competências socioemocionais?

2.1 Variação nº1 – expressivo

Competências socioemocionais parece-me ser um desses felizes ne-
ologismos autoexplicativos. Há, de fato, uma forte relação entre educação 
e emoção. Para início de contas, essa relação é etimológica: educar, em 
português, decorre da aglutinação das palavras latinas ex, que significa 
fora, e ducere, que significa conduzir (GÓMEZ DE SILVA, 1998). Lite-
ralmente, educar significa conduzir para fora; na prática, educar implica 
conduzir o educando para fora de sua construção subjetiva da realidade, 
em direção à realidade objetiva. Educar implica o desenvolvimento de 
competências que viabilizem a inserção e o constante ajuste do sujeito 
à dinâmica do meio em que se desenvolve. Obviamente, a julgar pela 
articulação racional e irracional que constatamos na experiência musical 
relatada na abertura deste texto, nenhuma dessas competências é exclu-
sivamente racional. Como vimos, incluso as competências passíveis de 
sistematização cognitiva dependem em grande medida de seus substratos 
irracionais; da mesma forma em que o acompanhamento, mesmo que 

3	  Disponível em: <www.oecd.org/pisa/>. Acesso em: 07 ago. 2014.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 817

Carlos Velázquez Rueda

percebido subliminarmente, modifica a percepção da melodia.
Por sua vez, a palavra portuguesa emoção também decorre de uma 

aglutinação de palavras latinas. Notemos que se mantêm o prefixo ex, 
embora desta vez a palavra associada seja motion, que significa movi-
mento (GÓMEZ DE SILVA, 1998). Exmotion, emoção em português, 
significa movimento para fora.

Educar é conduzir, mas conduzir não é sinônimo de carregar. É, 
portanto, o educando quem deve arcar com o dispêndio energético do 
movimento. E, como sabemos, não poderia ser de outra forma. Em 
cada processo educativo, o sujeito em desenvolvimento é protagonista e 
ninguém pode assumir seu lugar. Paulo Freire (1987, p. 39) o disse com 
insuperável propriedade: “Ninguém educa ninguém, ninguém educa a 
si mesmo, os homens se educam entre si, mediatizados pelo mundo”. 
Educação é um jogo no qual o meio problematiza e o educando se move 
à procura de soluções que o incluam. O educador é parte ativa na proble-
matização. Destarte, a educação depende da mobilidade do educando, 
cujo impulsionamento e direção é a emoção.

Segundo Jung (2009), a emoção é a energia psíquica resultante da 
potencialização de um sentimento por uma resposta orgânica interna. 
Cabe destacar que tanto o sentimento, quanto sua possível resposta 
orgânica são funções irracionais. O sentimento consiste em um julga-
mento inconsciente sobre materiais percebidos. Por exemplo, entre duas 
pessoas bem informadas sobre os benefícios da atividade física regular 
pode haver um apaixonado pelo esporte e outro que simplesmente o 
detesta. Se perguntarmos a cada um sobre os motivos da escolha, cons-
tataremos uma grande dificuldade em formular explicações, dificilmente 
um argumento neste sentido consegue ultrapassar a simples afirmação 
de gostar ou não daquilo. A pessoa que não gosta de fazer esporte pode 
estar ciente de seus benefícios e, incluso, anelá-los para si, no entanto, 
mesmo que não possa justificar racionalmente sua atitude, iniciar uma 
rotina esportiva, pode parecer-lhe um desafio infranqueável. Gostar ou 
não de fazer esporte são posicionamentos sentimentais, isto é, resultam 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801818

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

da avaliação de percepções que não passaram pelo crivo da consciência, 
donde a dificuldade, e a irrelevância de formular justificativas racionais. 
Contudo, é possível educar o sentimento, isto é, conduzi-lo a reconsiderar 
objetivamente os benefícios da atividade esportiva, no caso.

É claro que um professor de educação física na escola poderia 
obrigar o aluno que não gosta de esporte a acompanhar o programa sob 
pena de reprovação, mas esta estratégia talvez apenas serviria para afir-
mar a aversão inicial. Penso que poderia ocorrer um reposicionamento 
sentimental ao menos das seguintes três maneiras:

Esforço por identificar conscientemente as percepções inconscientes 
que pesam no posicionamento negativo: um esforço reflexivo, desde 
que sincero e humilde, pode trazer à tona a percepção, até então incons-
ciente, das diferenças entre o próprio tipo físico e o do ator que modela 
acessórios esportivos na televisão. A não correspondência àquele ideal 
imagético pode fazer com que a pessoa se sinta ridícula nesse papel. Na 
medida em que essa situação seja identificada e ponderada na consci-
ência, o sujeito pode permitir que outras qualidades como aquisição de 
melhor resistência, flexibilidade, agilidade e disposição física cobrem 
maior importância, e passar a gostar de esporte em função de seu bem 
estar. Na prática, o sujeito pode também modificar a percepção de si, 
pois, tendo diminuído a importância do modelo, permitir-se-á apreciar 
a genuinidade de seus movimentos.

Procura de motivação em interesses acessórios na esperança de 
que novas percepções, oriundas da experiência, possam modificar o 
sentimento inicial: a aproximação de um esporte com a finalidade de 
manter um relacionamento social, por exemplo, pode fazer com que os 
ganhos à saúde física paulatinamente cobrem maior importância que os 
entraves imagéticos iniciais.

A conjugação das duas estratégias anteriores: e claro que estas 
ilustrações são hipotéticas e que numa situação real os processos são 
tão complexos que seria impossível identificar com certeza a estratégia 
adotada ou sequer afirmar que possa tratar-se de apenas uma. O que a 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 819

Carlos Velázquez Rueda

psicologia analítica identifica é uma ênfase dada a algum tipo de aborda-
gem em função do tipo psicológico do sujeito (JUNG, 2009). É, contudo, 
importante reter que a recondução de posicionamentos sentimentais é 
possível por meios diversos, desde que o sujeito disponha, para o efeito, 
de uma boa motivação.

No século XVIII, em suas Cartas sobre a educação estética, Frie-
drich Schiller (1963, p. 56) havia notado que “a educação do sentimen-
to (…) é a necessidade mais urgente de nosso tempo” e, ao igual que 
Baumgarten, não desconhecia a necessidade de articular a irracionalidade 
sentimental com as faculdades racionais, a fim de integralizá-las numa 
direção conjunta ao invés de procurar suprimir uma das duas.

2.2 Variação nº2 – appassionatto

Quando um sentimento é suficientemente intenso como para pro-
vocar alterações no funcionamento dos órgãos internos, a atividade or-
gânica adiciona-se à intensidade sentimental provocando uma descarga 
energética que, como afirmei anteriormente com base na psicologia 
analítica, chama-se emoção. Este fenômeno também é de fácil obser-
vação na experiência musical. O simples fato de gostar ou não de uma 
música já é um posicionamento sentimental, no entanto, a gama é muito 
maior e também mais complexa. Como sugerem as expressões utilizadas 
nas partituras e a experiência corrobora, uma experiência musical pode 
suscitar paixão, alegria, tristeza, coragem, melancolia, luxuria, euforia, 
solenidade, etc. Por outra parte, salvo raríssimos distúrbios, sob efeito 
musical é impossível evitar alterações orgânicas. A frequência cardíaca 
tende a sintonizar-se com a pulsação da música e ocorrem liberações 
hormonais e peptídicas que estimulam e favorecem a movimentação do 
corpo (JOURDAIN, 1998). Mesmo aqueles que não gostam, não sabem 
ou não se permitem dançar, enquanto a música soa tamborilam com os 
dedos ou, involuntariamente, balançam o pé. Por outras palavras, a ex-
periência musical provoca e conduz descargas emocionais.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801820

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

Um professor é também objeto de julgamentos sentimentais. A 
indiferença, a simpatia ou a antipatia que seus estudantes lhe devotam 
são mostras da diversidade sentimental que sua presença provoca. E, 
mesmo no caso de provocar indiferença, dispõe também de muitos meios 
de despertar emoção. O sentimento de revolta perante a obrigatoriedade 
de assistir sua aula ou a imposição de um instrumento de avaliação, por 
exemplo, são experiências suficientes para fazer com que os sentimentos 
dos alunos se vejam potencializados por alterações orgânicas internas.

Há, no entanto, tradicionalmente, uma grande diferença entre a ex-
periência musical e a experiência de sala de aula. Na primeira, a emoção 
se dirige a consumações ambientais, coletivas e criativas. Ambientais 
porque a música depende das condições acústicas e perceptivas do lugar 
em que é praticada. Não é igual cantar debaixo do chuveiro do que num 
descampado. Naturalmente tendemos a registros graves e vozes de meio 
corpo no ambiente reverberante do banheiro; enquanto que preferimos 
registros agudos e vozes cheias e fortes num lugar sem reverberação.

Por outro lado, as realizações musicais são sempre coletivas. 
Mesmo quando cantamos a sós, há em nossa imaginação instrumentos 
acompanhantes, vozes correlatas, reações e intervenções externas que 
nos obrigam a ajustar nossa interpretação. Numa prática musical de con-
junto, cada um dos participantes tem sua forma particular de assimilar 
e executar sua parte; porém, a música só “funciona”, é dizer, somente 
é envolvente, quando cada indivíduo encontra, assume, pratica e ajusta 
sua parte em respeito e complementaridade das outras partes.

Essas relações de ajuste complementar entre as partes são sempre 
dinâmicas. Uma música nunca é executada duas vezes da mesma maneira. 
Mesmo que se trate da mesma peça, tocada pelos mesmos músicos, no 
mesmo local, as condições espaço temporais e, portanto, as perceptivas, 
estão em constante mutação e exigem novos ajustes, isto é, novas so-
luções criativas. Todo músico que interpreta muitas vezes uma mesma 
peça descobre novos recursos e possibilidades; paulatinamente adquire 
espontaneidade para ornamentá-la, improvisar variações, fazer arranjos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 821

Carlos Velázquez Rueda

e novas orquestrações.
Infelizmente, na sala de aula as possibilidades de consumação emo-

tiva são frequentemente restritas. Acredito que isto se deve à natureza 
parcial do conhecimento racional que é oferecido na educação formal. 
Desde que o conhecimento racional desconhece sua dependência e 
necessidade articulatória com seus substratos e faculdades irracionais, 
resulta em informação rígida, alheia e incapaz de ajuste. Por exemplo, 
em muitas escolas do nordeste brasileiro ensina-se que no inverno faz 
frio e, aproveitando a neve, Papai Noel visita as crianças deslizando em 
seu trenó. Ora, o nordeste brasileiro é próximo ao equador, portanto, faz 
calor o ano inteiro. O natal, que no hemisfério norte corresponde com 
o inverno, no hemisfério sul acontece no verão e, mesmo assim, Papai 
Noel visita a região equipado para enfrentar baixas temperaturas e desli-
zando seu trenó sobre a neve artificial dos centros comerciais. A emoção 
da sala de aula não alcança consumação ambiental a falta de diálogo. A 
razão se encontra tão satisfeita com seu plano de aula e com o volume 
de conhecimentos que acredita possuir, que faz caso omisso dos sinais 
perceptivos que poderiam ajudá-la a contextualizar suas informações. 
Por sua vez, diante da impossibilidade de investir a energia emocional 
em um objeto conexo com o ambiente, isto é, em algo que faça sentido 
racional e experiencialmente, muitos estudantes resignam-se ao torturante 
esforço de memorizar informações esquizoides, até o dia em que deverão 
regurgitá-las para efeito de avaliação.

A consumação emocional no coletivo não é muito diferente. Contrá-
rio à experiência musical na qual cada participante, incluso quem só escuta 
ou dança, exercita uma parte em observação, respeito e ajuste contínuo 
perante as outras, na sala de aula, apesar dos inumeráveis estudos que o 
desaconselham, ainda domina o estigma do instrutor que transfere, para 
receptáculos vazios, conhecimentos testados e consagrados. É evidente 
que um professor que acredita possuir conhecimentos inquestionáveis 
não observa, nem respeita, nem se ajusta às perspectivas de outrem. Mais 
uma vez as motivações emocionais dos educandos morrem carentes de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801822

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

diálogo, desta vez não entre o conhecimento e seu ambiente, mas entre 
os agentes que poderiam, em conjunto, exercitar as partes do objeto a 
fim de restituir-lhe sua experiencialidade. Às vezes, há que reconhecê-lo, 
em nome desse estigma, os próprios alunos rejeitam o professor que os 
exorta a pensar com ele.

Poder-se-ia pensar que a imagem do professor autoritário perante 
um grupo de educandos passivos e obedientes corresponde à imagem 
do Maestro regente de uma orquestra. A olhos desavisados poderia 
parecer que seu papel consiste em supervisionar a correta execução da 
obra; aliás, poder-se-ia acreditar que sua autoridade provém do fato de 
ser ele o único músico da orquestra que se remete à partitura geral: o 
objeto consagrado e inquestionável que se encontra em jogo. Contudo, 
a realidade da orquestra contém sutilezas que alteram significativamente 
essa visão. Longe de fiscalizar a reprodução literal do que está escrito 
nas partituras, o Maestro procura coordenar as múltiplas interpretações 
que provém de cada músico na orquestra. A partitura geral é uma guia 
para o Maestro, de forma alguma é o objeto que cada um dos presentes 
almeja. O objeto, que por isso é um objeto em jogo, é resultado dos 
esforços coordenados entre todos ativos.

Esta é outra parte do neologismo da OCDE que gostaria de elogiar. 
A noção de individualidade resulta do embate do sujeito com objetos 
externos; dentre eles, altamente significativos e condicionantes são os 
nossos semelhantes (PIAGET, 1990). Isto significa que um indivíduo 
só tem noção de si enquanto parte de uma teia social, coletiva; se bem 
a energia emocional é endógena, sua consumação depende, em grande 
parte, de sua articulação coletiva. Socioemocional supõe que não basta 
a descarga emocional, mas que é preciso conduzi-la à sua realização no 
coletivo.

Devo insistir no que expliquei anteriormente, o resultado do esfor-
ço conjunto e coordenado dos músicos da orquestra nunca é igual. O 
mesmo Maestro, com a mesma partitura e a mesma orquestra, apresenta 
resultados diferentes em concertos diversos. Isto é fácil de constatar na 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 823

Carlos Velázquez Rueda

simples comparação de duas gravações que reúnam essas condições de 
semelhança. É uma experimentação valiosa, pois ela prova que o objeto 
relacional entre o Maestro e a orquestra, como entre o professor e os 
estudantes, não consiste na literalidade da partitura geral ou na recitação 
da informação em pauta, respectivamente; mas em sua reatualização 
criativa. Concentrar-se em repetir a fórmula do sucesso anterior é tempo 
perdido. Como vimos, as condições espaço-temporais estão em cons-
tante mutação e obrigam a novos ajustes em cada interpretação. Insisto, 
a obra de referência é a mesma, mas em cada circunstância os diálogos 
ambiental e coletivo observam condições diferenciadas e a reciprocidade 
entre os participantes vê-se obrigada a encontrar novas vias. Há novos 
matizes e destaques, novos ornamentos e inflexões, simplesmente porque 
se responde a também novos estímulos e condições. No dizer de López 
Quintás (2010), desenvolver a capacidade de ajustar criativamente nos-
sas interações socioambientais é tornar-se responsável, isto é, capaz de 
responder adequada e atualizadamente às sempre mutantes situações da 
existência.

2.3 Variação nº3 - sognante

Gostaria de chamar a atenção para a articulação entre faculdades 
racionais e irracionais que reiteradamente tenho aludido, pois acredito 
que na análise dessa articulação possa residir minha contribuição para 
a empreitada da educação socioemocional. Como procurei explicitar, a 
emoção é uma descarga energética endógena, em resposta a condições 
socioambientais capazes de mobilizar-nos. Como qualquer energia, a 
emoção precisa de escoamento e, canalizada a soluções sinérgicas pode 
tornar-se uma força criativa; no caso contrário, seu represamento envolve 
sempre um forte risco destrutivo (JUNG, 2002). Ora, uma canalização 
eficaz procura garantir continuidade em todas as regiões a perpassar, 
portanto, penso que, mesmo que a fonte emocional seja irracional, a ca-
nalização da energia emocional deve estar articulada com a razão. Dito de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801824

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

outra forma, não é possível desenvolver competências socioemocionais 
sem reconhecer sua interdependência com as competências cognitivas.

Um músico que compõe de forma completamente intuitiva, isto é, 
irracional, muitas vezes tem ideias envolventes; não obstante, geralmente 
suas composições carecem de desenvolvimento. São aquelas encantadoras 
melodias breves que nos deixam a impressão de uma promessa inacabada 
ou, então, aquelas intermináveis tagarelices de notas musicais onde, uma 
vez por outra, passa flutuando uma breve inflexão melódica que, por um 
instante, captura nossa atenção. Perceber isto nas programações midiá-
ticas contemporâneas é muito fácil. Basta se perguntar quantas canções 
conhecemos apenas pelo refrão, dado que o resto da composição está ali 
só para conduzi-lo ou para, de alguma forma, preencher o tempo entre 
suas repetições. Aliás, quantas dessas composições apenas se limitam à 
cínica repetição de uma frase curta e evidente?

Mas o contrário também é desapontador. Um músico que compõe 
excessivamente apegado a feitos analisados e extraídos de composições 
famosas, ou que converte em regras absolutas as recomendações de outros 
músicos, produz obras gramaticalmente corretas, porém desinteressantes 
para qualquer indisposto a obrigar a atenção a uma proposta “puramente 
intelectual”.

Grandes compositores de diversas épocas e lugares concordam em 
dizer que a inspiração, aliada à prática sistematizada, ao conhecimento 
de um amplo repertório e ao esforço do trabalho reflexivo são condições 
incontornáveis para a composição musical (JOURDAIN, 1998). Ora, a 
inspiração é muitas vezes referida como impossível de explicar justamente 
porque consiste em procedimentos irracionais. Cabe dizer que algumas 
abordagens neurológicas, psicológicas e filosóficas têm se debruçado 
sobre estes processos e a eles voltaremos em seguida. Por sua vez, a 
reflexão e o repertório são recursos racionais que se aliam à inspiração 
no campo da prática. Uma música envolvente e bem estruturada só é pos-
sível na articulação prática de faculdades racionais e irracionais. Minha 
proposta, como de fato anunciei anteriormente, é que esta articulação é 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 825

Carlos Velázquez Rueda

necessária em qualquer campo de atividade humana. 

Longe de mim dizer que não existe isso que é chamado de inspiração; 
pelo contrário. Nós a encontramos como força propulsora em todo tipo 
de atividade humana, não sendo, de forma alguma, peculiar aos artistas. 
Mas essa força só é colocada em ação através de um esforço, e o esforço 
é o trabalho... O sentido musical não pode ser adquirido ou desenvolvido 
sem exercício. Em música, como em qualquer outra coisa, a inatividade 
conduz, aos poucos, à paralisia, à atrofia das faculdades (JOURDAIN, 
1998, p. 225, grifos meus).

A percepção, fonte de todo aprendizado depende de nossos sentidos 
que são receptáculos orgânicos. Uma descarga emocional é provocada 
pelo julgamento sentimental do percebido, potencializado pela movimen-
tação dos órgãos internos, é dizer por uma resposta também orgânica. Em 
suma, o ambiente estimula os órgãos perceptivos e provoca uma resposta 
dos órgãos internos. Nos animais irracionais, este fluxo é transparente 
e determina seus comportamentos, porém, a situação não é a mesma 
quando o animal é psiquicamente fragmentado e o fluxo emocional deve 
atravessar também um complexo consciente. É mister levar em conta que, 
nos seres irracionais, o sentido do fluxo estimulo-percepção-resposta é 
predeterminado pelas condições em que ocorre; nos humanos, no entanto, 
a possibilidade de também julgar racionalmente as coisas pode alterar ou 
incluso represar o sentido do percurso emocional. Como vimos no início 
do texto, a razão é incapaz de apreender a totalidade de um fenômeno, 
pelo que uma boa parte dele permanece orgânico, subliminar. Se a razão, 
oligarquicamente nega-se a reconhecer o caráter fragmentário de sua per-
cepção, o fluxo emocional encontrará uma descontinuidade infranqueável 
e ficará represado. Nesse caso, a represa, alimentando-se de associações 
afins, fortalecer-se-á no inconsciente até formar um complexo que dispu-
tará a energia psíquica necessária a outros processos. Como resultado, o 
sujeito se mostra apático, irresiliente, inconstante e depressivo (JUNG, 
1990). Se, pelo contrário, a razão se esforça por reconhecer o parentesco 
entre os materiais subliminares e os percebidos na consciência, o fluxo 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801826

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

emocional pode ser restituído e a resposta ao ambiente formulada. É 
a esse momento que a inspiração “jorra”, pois seu canal foi aberto. É 
claro que para esse feito a razão deve ser instrumentada: o repertório, 
a sistematização da prática e a disciplina reflexiva são as ferramentas 
da mente criativa à procura de sua fonte (JUNG, 1971). Mas há ainda 
um parâmetro determinante. Falamos aqui de um percurso, e percurso é 
movimento. Ora, o movimento somente é possível no contínuo espaço-
tempo, e esse contínuo é prático, pois é dinâmico. O sentido articulado 
entre racional e orgânico precisa, na prática, ajustar-se às constantes 
mudanças do ambiente a fim de que a energia emocional possa ser eficaz-
mente investida, caso contrário, como exaustivamente defendeu Dewey 
(1980), a experiência não será consumada e será, portanto, incapaz de 
enriquecer a torrente experiencial que dá sentido à existência do sujeito.

Na estética de Baumgarten (1993), a articulação de sentido entre a 
vida consciente do sujeito e sua existência orgânica, individual e coletiva, 
chama-se sensus e o ajuste constante desse sentido às condições espaço-
temporais perspicacia. A experiência criativa de diálogo e ajuste entre o 
sujeito e seu meio é a beleza (BAUMGARTEN, 1993). Em que momen-
to, lugar e contexto a estética voltou sua atenção para a frivolidade das 
aparências é assunto que tenho desenvolvido em outros trabalhos; o que 
nos interessa aqui é que a marginalidade da educação sensitiva (a estética 
em sua proposta original), seguida de outras propostas como a educação 
progressiva de Dewey, que tem semeado uma longa tradição educativa 
que hipertrofia as competências cognitivas, com as consequentes com-
pensações orgânicas que atualmente alarmam a Organização Mundial da 
Saúde e inquietam a OCDE ao perceber os custos da atrofia emocional.

Como disse, os fundamentos históricos da hipertrofia da razão 
acompanham a história da economia de mercado. E enquanto as estra-
tégias formativas institucionais continuem voltadas à manutenção dessa 
economia, em sua dinâmica atual, não há possibilidades lícitas de inverter 
o quadro socioemocional; simplesmente porque, como constatamos em 
múltiplos e dramáticos cenários, essa forma de economia é incapaz de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 827

Carlos Velázquez Rueda

dialogar com o ambiente. Não há como articular sentidos existenciais 
a não ser na estreiteza de sua lógica imanente. Isto, por outro lado, não 
significa que os humanos devamos mudar nossa organização planetária 
da noite para o dia, isso é impossível; significa apenas que devemos 
permitir que nossa capacidade, inata, de ajuste, recupere seu vigor e nos 
ajude a encontrar soluções que, como qualquer solução criativa, ainda 
não conhecemos e não podemos prever.

3. CODA (Considerações finais)

No sentido que atualmente damos ao termo, fazer música significa 
organizar sons num espaço temporal. Mas os sons que reconhecemos 
como musicais não existem na natureza, são produtos culturais dado que 
provêm de artífices instrumentais, técnicas como o canto ou abstrações 
e manipulações de ruídos ambientais, geralmente gravadas por meios 
magnéticos ou digitais. Isto significa que fazer música é levar nossas 
produções culturais, civilizatórias, ao encontro dinâmico com o funda-
mento da organicidade universal, que é o tempo (LÉVI-STRAUSS, 2010). 
Mais ainda, esse encontro, para ser musical, deve simultaneamente fazer 
sentido para todas e cada uma de suas partes.

É, pois, este um modelo que permitiria nossos avanços civilizatórios 
em constante diálogo e ajuste coletivo e ambiental. Qualquer desajuste 
vindo de uma das partes seria sentido coletivamente como uma disso-
nância, a qual, também coletivamente, ver-se-ia conclamada à sua har-
monização, pois a harmonia depende da disposição interativa de todas 
as partes. A harmonia não resulta de um plano administrativo racional; 
como disse Stravinsky, a inspiração, fonte irracional, joga aqui um papel 
igualmente importante. Isto simplesmente porque, repito, boa parte da 
percepção do conjunto escapa à razão. Destarte, o modelo não pode ser 
sistematizado apenas cognitivamente, há que praticá-lo para que nossa 
irracionalidade orgânica também possa apreendê-lo.

Fazer música, no sentido estrito do termo, é, pois, preparar-se à 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801828

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

prática de um modelo dinâmico que, simultaneamente, nos âmbitos 
cognitivo e socioemocional, dispor-nos-á à cooperatividade, altruísmo, 
organização, disciplina e ética, por serem competências coletivas; tanto 
quanto à perseverança, resiliência, criatividade, autoestima e motivação, 
por serem consequências da articulação de sentido. Evidentemente, há que 
dizê-lo, a prática de alguns gêneros contemporâneos de música racional, 
empenhada em destruir sentidos por considerá-los ultrapassados, desa-
cordes com os anseios existencialistas de total emancipação individual, 
não oferece as perspectivas que aqui descrevo.

O livro A república de Platão (2000) é uma sofisticada reflexão en-
caminhada a evidenciar uma articulação como a que aqui proponho, não 
é por acaso que o filósofo concedeu generosa atenção à discussão sobre a 
mousiké, geralmente traduzida por música, como fundamento educativo 
para seu projeto político e econômico. Mas há uma diferença importante 
entre o que atualmente entendemos por música, cujo termo na época era 
mousiké techné, e a mousiké à qual Platão se referia. O sufixo iké indica 
que o termo se refere às coisas relacionadas com o radical da palavra, no 
caso, mousa, que em português conhecemos por musa (PETERS, 1974). 
O que hoje entendemos como a prática de organizar sons no tempo, na 
época significava literalmente “assuntos de musas” ou, como o próprio 
Platão define, um “comércio inteligente com as musas” (2002, p. 110). 
Acredito que a ideia da musa como mulher atrativa que por seus encantos 
inspira a criatividade do artista tenha sido criada no período de síncrese 
greco-romana (KURY, 2009); a análise de textos e alegorias platônicas 
como a do livro VII, da República, a famosa alegoria da caverna, leva-
me, no entanto, a reconhecer na musa o símbolo da canalização libidinal, 
nos termos em que Jung, na psicologia analítica, descreve essa função 
(2002, p. 30 – 32). Não há espaço neste trabalho para detalhar a análise 
simbólica da musa, devo assim limitar-me a destacar que, em consonân-
cia com o que descrevi anteriormente, a canalização libidinal tem por 
objeto a articulação de sentido, a fim de direcionar a energia psíquica a 
investimentos sinérgicos e, portanto, eficazes. Decorre desta perspectiva 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 829

Carlos Velázquez Rueda

uma abertura prática não menos interessante. E é que os assuntos de 
musas não se limitam ao sentido que damos hoje à música. Filhas da 
memória arcaica, a titânide Mnemósine, as musas articulam sentido no 
relacionamento de dispositivos mnemônicos arcaicos – arquétipos – com 
experiências atuais. Por outras palavras, a canalização energética das mu-
sas articula o passado arcaico com a experiência presente, donde projeta 
energia criativa para o futuro. O que tento evidenciar é que a articulação 
de sentido que venho discutindo, e que emparento com a canalização 
libidinal da psicologia analítica, é uma articulação temporal. Destarte, 
os recursos práticos das musas, em vista da canalização de energias 
psíquicas, incluem a música no sentido atual porque, como sabemos, é 
uma arte temporal, os sons musicais são organizados no tempo; mas não 
se restringem a ela. As musas também fazem rimas, dançam e revivem 
versos épicos. Fazer poesia, dança, teatro e música são assuntos de mu-
sas, pois todos eles organizam materiais culturais em espaços temporais. 
Celebrar o casamento da cultura com o tempo, enquanto fundamento de 
organicidade universal é, no sentido platônico, fazer música.

Para os gregos do período clássico, o símbolo da racionalidade era o 
deus Apolo; mas Apolo era também o reitor das musas, sem as quais não 
apenas seus dotes artísticos, como também seu papel oracular em Delfos 
ver-se-ia comprometido. Trata-se de um Deus da razão em relação de 
interdependência com os substratos arcaicos e experiências que as musas 
organizam, conduzem e projetam criativamente. Um Deus da razão que, 
para sê-lo, depende de sua articulação com o irracional.

Na escola, um livro didático que fala de técnicas de arte ou, pior, 
de estilos e biografias de artistas famosos, não é capaz de suprir os es-
tudantes experiencialmente. Por sua vez, um programa de brincadeiras 
descompromissadas na aula de artes, artes desajeitadas que recuperam 
sucatas ou torturantes festivais que exibem aos pais os dotes artísticos 
das crianças não articulam essas experiências com sistemáticas racionais. 
A aula de artes na escola poderia ser a chave de desenvolvimento das 
competências socioemocionais em articulação com as competências cog-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801830

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais

nitivas, desde que fosse de fato conduzida como uma prática que exige 
essa articulação. As vantagens são muitas, mas confiramos por enquanto 
atenção às seguintes três, que considero centrais:

Por ser seu objeto uma dinâmica harmônica, a prática de artes 
produz descargas emocionais e conduze-as a um jogo equilibrado de 
inter-relações coletivas.

A satisfação, individual e coletiva, numa prática artística, requer o 
desenvolvimento de habilidades sistemáticas e intelectuais, ao tempo que 
permite a convivência de diversos graus e tipos de destreza.

Este modelo experiencial de dinâmicas artísticas pode servir de 
modelo a qualquer área técnica e/ou intelectual, fazendo com que compe-
tências socioemocionais e cognitivas se desenvolvam juntas e articuladas.

Em suma, limitar-se a decifrar as notas de uma partitura não resulta 
em música; mas colocar muita emoção em notas que não sabemos ler 
não é uma solução melhor. Fazer música em segredo não é satisfatório; 
como aderir às fanfarras da moda a fugir da solidão, tampouco o é. A 
história moderna tem super-valorizado a leitura das notas e alguns de 
seus agentes têm feito música em segredo; contudo, hoje percebemos 
que esse jogo pode ser muito mais amplo, intenso e efetivo, pois tem a 
vocação de comportar o todo. Parabéns àqueles que descobriram que está 
na hora de dar corpo, de equilibrar o cognitivo, pelo desenvolvimento 
de competências socioemocionais.

Referências 

BAUMGARTEN, A. G. VON. Estética - A lógica da arte e do poema. 
Petrópolis: Vozes, 1993. 
DEWEY, J. Experiência e natureza - lógica - a teoria da investigação 
- a arte como experiência - vida e educação - teoria da vida moral. São 
Paulo: Abril Cultural, 1980. 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1987. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 811-831, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 831

Carlos Velázquez Rueda

GÓMEZ DE SILVA, G. Breve diccionário etimológico de la lengua 
española. 2 ed., México: FCE, 1998. 
JOURDAIN, R. Música, cérebro e êxtase. Rio de Janeiro: Objetiva, 
1998. 
JUNG, C. G. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
1964. 
______. O espírito na arte e na ciência. Petrópolis: Vozes, 1971. 
______. O eu e o inconsciente. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 1990. 
______. A energia psíquica. Petrópolis: Editora Vozes, 2002. 
______. Tipos psicológicos. 3. ed.  Petrópolis: Vozes, 2009. 
KURY, M. DA G. Dicionário de mitologia grega e romana. 8. ed., Rio 
de Janeiro: Zahar, 2009. 
LE GOFF, J. Para uma outra idade média - Tempo, trabalho e cultura 
no ocidente. Petrópolis: Vozes, 2013. 
LÉVI-STRAUSS, C. O cru e o cozido. 2. ed. São Paulo: Cosac Naify, 
2010. 
LÓPEZ QUINTÁS, A. La experiencia estética y su poder formativo. 
2.ed., Bilbao: Deusto publicaciones, 2010. 
PETERS, F. E. Termos filosóficos gregos - Um léxico histórico. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1974. 
PIAGET, J. Seis estudos de psicologia. 10. ed., Lisboa: Publicações 
Dom Quixote, 1990. 
PLATÃO. A República (E. Corvisieri trad.). São Paulo: Nova Cultural, 
2000. 
______. Timeu e Crítias ou a Atlântida. Curitiba: Hemus, 2002. 
SCHILLER, F. Cartas sôbre a educação estética da humanidade. São 
Paulo: Editora Herder, 1963.

Data de registro: 20/05/2015 
Data de aceite: 23/03/2016





833

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p833a863

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Escrita de si e trabalho ético no estágio 
supervisionado na formação inicial de professores

Vanessa Caldeira Leite*
Maria Manuela Alves Garcia**

Resumo: O artigo trata da constituição do si docente através das disciplinas de 
Estágio Supervisionado, em um curso de licenciatura em Teatro, problematizando 
o trabalho ético experimentado por sete alunos ao escreveram seus relatórios de 
estágio. Do ponto de vista teórico-metodológico, o estudo inspira-se nas últimas 
investigações de Michel Foucault sobre o domínio da ética, analisando a consti-
tuição de uma forma de profissionalidade autorreflexiva através do universo dos 
significados e das relações estabelecidas em um conjunto de vinte e um relatórios 
de estágios que os alunos escreveram ao longo de três semestres do componente 
do Estágio. Argumenta que o Estágio e a escrita dos relatórios são dispositivos pe-
dagógicos no interior dos quais certas formas de experiência de si dos futuros do-
centes são elaboradas e reelaboradas frente às contingências do currículo, de suas 
histórias pessoais e das normas e relações de poder das instituições em que atuam.

Palavras-chave: Formação inicial de professores. Estágio supervisionado. Expe-
riência de si. Escrita de si.

Self writing and ethical work of a Supervised Practice in initial 
teacher education

Abstract: This paper focuses on self teaching formation through Supervised 
Practice courses in a Drama Bachelor Program by discussing the subjectivizing 
methods of seven students upon writing their practice reports. From a theoretical 

*	 Doutora em Educação pela Universidade Federal de Pelotas (UFPEL). Professora no Curso 
de Teatro, Centro de Artes, da Universidade Federal de Pelotas (UFPEL). E-mail: leite.
vanessa@hotmail.com

**	 Doutora em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRS). Professora 
do Departamento de Ensino, Faculdade de Educação e do Programa de Pós-Graduação em 
Educação (PPGEd) da Universidade Federal de Pelotas (UFPEL). Bolsista de Produtividade 
em Pesquisa 2 CNPQ. E-mail: garciamariamanuela@gmail.com 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801834

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

and methodological point of view, the study draws on Michel Foucault’s research 
on the field of ethics, analyzing the creation of a self reflexive professionalism 
through a universe of meanings and the relationships established within a set of 
twenty-one supervised practice reports that students wrote along three Supervi-
sed Practice semesters. The study ponders that both Practice and report writing 
are teaching devices within which certain self experiences of will-be teachers are 
produced and reproduced in the face of curriculum contingencies, their personal 
stories as well as rules and power relations at the institutions where they work.

Keywords: Initial teacher education. Supervised practice. Self experience. Self 
writing.

L’ecriture de soi et le travail ethique au stage supervise dans la 
formation initiale des enseignants

Résumé: L’article traite de la constitution du soi-enseignant à travers les disci-
plines de Stage Supervisé d’une licence en Théâtre en problématisant le travail 
éthique expérimenté par sept étudiants lors de l’écriture de leurs rapports de stage. 
Du point de vue théorique et méthodologique, l’étude s’inspire des dernières re-
cherches de Michel Foucault sur le domaine de l’éthique pour analyser la consti-
tution d’une professionnalité auto-réflexive, ayant comme matériel l’univers des 
significations et des relations établies dans un ensemble de vingt et un rapports de 
stage que les étudiants ont écrit pendant trois semestres du Stage. Il soutient que le 
Stage et l’écriture des rapports sont des dispositifs pédagogiques à l’intérieur des-
quels certaines formes d’expérience de soi des futurs enseignants sont élaborées et 
réélaborées – face aux contingences du curriculum, de leurs histoires personnelles 
et des normes et des relations de pouvoir dans les établissements où ils travaillent.

Mots-clés: Formation initiale des enseignants. Stage supervise. Expérience de soi. 
Écriture de soi.

Este artigo1 trata da constituição do si docente em um curso de 
licenciatura, tendo como objeto de discussão o trabalho ético experi-
mentado por alunos ao escreverem seus relatórios de estágio no curso 
de licenciatura em Teatro, quando cursavam o componente curricular de 

1	 O artigo foi elaborado a partir da Tese de doutoramento em Educação.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 835

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

Estágio Supervisionado.
O componente curricular do Estágio Supervisionado é tomado neste 

estudo como parte de um dispositivo pedagógico (o currículo de forma-
ção inicial) em que a subjetividade e a conduta dos futuros professores 
é elaborada e re(elaborada) em meio a determinadas práticas e experiên-
cias de conhecimento, na contingência de suas histórias pessoais e das 
normas e relações de poder das instituições em que atuam. Os relatórios 
de estágio enquanto formas particulares de escrita de si atuam como 
meios dessa produção. Um olhar mais atento sobre esse material é uma 
possibilidade privilegiada de analisar os movimentos de subjetivação 
através das quais os sujeitos vão se constituindo enquanto pessoas e 
professores e professoras de certo tipo em meio a práticas pedagógicas, 
normas, disciplinas, rituais e relações de poder nas instituições escolares 
e organizações em que se inserem e atuam.

O dispositivo para Foucault (1990, p. 244) é um conjunto de ele-
mentos heterogêneos que reúne “discursos, instituições, organizações 
arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, medidas administrativas, 
enunciados científicos, proposições filosóficas, morais, filantrópicas”, 
que responde a uma função estratégica dominante e a uma urgência. O 
dispositivo está sempre inserido em um jogo de poder e ligado a certas 
configurações de saber. Ao longo dos seus estudos, Foucault fala em 
dispositivos disciplinares, dispositivo carcerário, dispositivos de poder, 
dispositivos de saber, dispositivo de sexualidade, etc. Neste estudo, 
trabalhamos com a noção de dispositivo pedagógico, em que elementos 
heterogêneos articulados e em rede compõem um modo de lidar com 
o conhecimento, pensar e fazer a educação e o currículo, tendo como 
estratégia possibilitar a produção de certas formas de pessoalidade e 
profissionalidade.

Ao tomar o Estágio Supervisionado como parte do dispositivo 
pedagógico em que atuam diferentes tecnologias do si docente, do 
si que se produz docente em meio a práticas de sujeição e liberdade, 
defende-se, neste artigo, a ideia de que o sujeito em formação é envol-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801836

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

vido em técnicas e exercícios em que toma a si próprio como material 
de reflexão e trabalho a fim de tornar-se professor e professora. Desse 
modo, estabelecem relações consigo mesmos e com os outros, tendo o 
relatório de estágio como um dos instrumentos provocadores da escrita 
de si, em prol da constituição e da transformação de sua subjetividade e 
ação como alunos futuros professores. 

A metodologia caracterizou-se por trabalhar com o universo dos 
significados e das relações estabelecidas nas narrativas escritas dos 
sujeitos sobre si mesmos e sobre as experiências de conhecimento que 
vivenciaram no contexto indicado. Para isso, foram analisados um total de 
vinte e um relatórios de estágio de três semestres da disciplina de Estágio 
Supervisionado do curso, escritos por sete alunos de uma mesma turma 
que ingressou no curso em 2008. Esses alunos realizaram seus estágios 
nos três últimos semestres da sua formação inicial, nos anos de 2010 
(Estágio I) e de 2011 (Estágios II e III) e escreveram individualmente 
um relatório ao final de cada disciplina de Estágio, a partir de um roteiro 
que orienta a escrita.

A opção de trabalhar com os relatórios de apenas um grupo de alu-
nos possibilitou acompanhar os movimentos da escrita de cada um ao 
longo de três semestres, frente aos desafios com que iam se defrontando 
no processo de se prepararem e assumirem a regência de uma classe no 
contexto escolar e em trabalhos de educação comunitária. Essa sistemática 
permitiu-nos elaborar algumas problematizações acerca do movimento 
de constituição desses sujeitos, partindo da observação, nesses relatórios, 
de algumas características dos processos de reflexão e autorreflexão que 
os alunos iam fazendo acerca das experiências vividas.

Apesar do estágio ser matéria de significativo interesse no campo da 
formação de professores (PIMENTA, 2011), neste estudo lança-se uma 
perspectiva pouco ainda explorada sobre esse tema. Busca-se inspira-
ção, sobretudo, nas investigações de Michel Foucault sobre as práticas 
do cuidado de si e em outros autores que, também com essa inspiração, 
problematizam aspectos da pedagogia e das práticas educacionais, como 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 837

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

Larrosa (1994, 1998). Trata-se, assim, a pedagogia e a didática nos cursos 
de formação de professores como dispositivos e tecnologias humanas 
que possibilitam trabalho ético, e certas formas de experiência de si na 
produção da docência.

As práticas de si, que tiveram grande importância na Antiguidade 
Clássica ou tardia, foram tema de estudo de Michel Foucault no Collège 
de France em 1981 – 1982; A hermenêutica do sujeito (FOUCAULT, 
2006), e para os dois últimos volumes da História da sexualidade (FOU-
CAULT, 1984, 1985). Nesses cursos e investigações buscou compreender 
a história dos modos de subjetivação ou das formas e modalidades da 
relação consigo, uma história da “ética” ocidental e da “ascética”, das 
regras éticas que possibilitaram a nossa existência como sujeitos de con-
duta moral. Com inspiração nesses estudos, realizam-se aproximações 
para estudar o que aqui se chama a constituição do si docente através do 
Estágio Supervisionado e da escrita do relatório de estágio, partes dos 
currículos e da pedagogia dos cursos de licenciatura. 

As práticas de si e a ética da existência: uma perspectiva foucaultiana 

A relação do sujeito consigo mesmo foi o foco principal da História 
da sexualidade de Michel Foucault: analisar as práticas de si, através 
das quais os indivíduos são levados a prestar atenção a si mesmos, “a se 
decifrar, a se reconhecer e se confessar como sujeitos de desejo, estabe-
lecendo de si para consigo, uma certa relação que lhes permite descobrir 
a verdade de seu ser” (FOUCAULT, 1984, p. 11). 

Ao pesquisar as formas e as modalidades da relação consigo, através 
das quais os indivíduos se constituem e se reconhecem como sujeitos, 
o autor realiza uma história do cuidado e das técnicas de si, uma his-
tória dos modos de subjetivação, através do estudo da lenta formação 
de uma “hermenêutica” de si, desde a Antiguidade até o cristianismo. 
Essas práticas diziam respeito ao princípio de “ocupar-se de si”, ou de 
“cuidar de si mesmo”, frequentemente chamado em grego de epimeléia 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801838

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

heautoû; em latim, cura sui. Associado a esse princípio estava o tema 
do “conhecimento de si”, gnôthi seautón (FOUCAULT, 1997c).

A arte da existência na cultura grega antiga é dominada pelo princí-
pio de que é preciso “ter cuidados consigo”, o cuidado é o princípio que 
fundamenta e organiza a prática de si, que adquiriu um alcance bastante 
geral, que circulou entre diferentes doutrinas filosóficas. Ou, ainda, as 
“artes da existência” podem ser entendidas como:

[...] práticas refletidas e voluntárias através das quais os homens não 
somente se fixam regras de conduta, como também procuram se trans-
formar, modificar-se em seu ser singular e fazer de sua vida uma obra 
que seja portadora de certos valores estéticos e responda a certos critérios 
de estilo (FOUCAULT, 1984, p. 15).

São procedimentos existentes em toda civilização prescritos aos 
indivíduos para “fixar sua identidade, mantê-la ou transformá-la em 
função de determinados fins, e isso graças a relações de domínio de 
si sobre si ou de conhecimento de si por si” (FOUCAULT, 1997b, p. 
109). Em seu estudo sobre o cuidado de si, o autor isola três momentos 
históricos: o momento socrático-platônico do surgimento da epiméleia 
heautoû (cuidado de si) na reflexão filosófica; o período da idade de 
ouro da cultura de si mesmo, nos séculos I e II da nossa era e, por fim, 
o momento da passagem aos séculos III, IV e V, da ascese filosófica ou 
pagã para o ascetismo cristão.

O tema do cuidado de si (epiméleia heautoû), consagrado por Só-
crates, acabou sendo o núcleo da arte da existência e foi retomado por 
outras filosofias, adquirindo progressivamente a dimensão e a forma de 
uma “cultura de si”: um modo de se comportar, uma forma de viver, de-
senvolvida, aperfeiçoada e ensinada através de procedimentos, práticas 
e receitas, constituindo uma prática social, um modo de conhecimento 
e a elaboração de um saber. 

A cultura de si vive a idade de ouro nos séculos I e II, embora caiba 
destacar que este modo de vida era para poucos, somente para grupos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 839

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

sociais portadores de uma cultura para a qual tivesse sentido um cuidado 
de si. O cuidado de si implicava sempre uma escolha de modo de vida, 
jamais foi percebido como uma lei universal válida para todo indivíduo. 
“Ocupar-se de si é um privilégio, é a marca de uma superioridade social, 
por oposição àqueles que devem se ocupar dos outros para servi-los ou 
ainda se ocupar de um ofício para poder viver” (FOUCAULT, 1997c, 
p. 121).

A prática de si como fórmula geral da arte de viver, nos séculos 
iniciais da nossa era, passa a ser um tipo de exigência que devia acom-
panhar toda a extensão da existência, não apenas na juventude, como 
era com Alcibíades. O cuidado de si deixa de possuir o caráter de uma 
transição entre o período de educação e a fase adulta, para se tornar 
uma preocupação constante durante toda a vida e concentrar-se na vida 
adulta. Com isso, a prática de si assume uma função mais nitidamente 
crítica que formadora, pois se tratava de corrigir mais que de instruir 
(desaprender os maus hábitos); uma função de luta, um combate per-
manente para lutar durante toda a vida contra os males do corpo e da 
alma; uma função curativa e terapêutica contra as paixões da alma e as 
doenças do corpo (pathos). Daí o parentesco com a medicina. Torna-se 
uma preparação para a velhice, como momento de plenitude do sujeito, 
momento privilegiado. 

O cuidado de si converteu-se em um princípio incondicionado, 
universal (regra aplicável a todos), que se dirigia a todos, independente 
de sua origem e condição social. O cuidado de si tornou-se um princípio 
geral, um imperativo que se impunha a todos, durante todo o tempo e 
sem condição de status. 

O cuidado de si não designa apenas uma preocupação, mas um con-
junto de ocupações, enfim, “a epiméleia implica um labor” (FOUCAULT, 
1985, p. 56). Para tanto, é preciso tempo: seja no final do dia, seja no 
início da manhã, é necessário que se tenha um tempo para consagrar-
se a si mesmo, voltar-se a si mesmo. Pode, ainda, acontecer de tempos 
em tempos, uma espécie de retiro, com uma interrupção das atividades 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801840

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

diárias, para um recolhimento de si para consigo. 
Este tempo era repleto de tarefas práticas, atividades e exercícios 

diversos (askesis), desde os cuidados com o corpo (regimes, exercícios 
físicos) até as práticas de meditação, leituras, anotações das leituras e 
conversações, rememoração das verdades. Existiam, ainda, as conversas 
com um confidente, um amigo, um guia ou diretor de alma, para o qual 
eram solicitados conselhos e, por vezes, também se forneciam conselhos, 
que podiam ser em forma de correspondência, efetuando-se uma ativi-
dade de palavra e escrita no trabalho de si para consigo e com outrem.

A epiméleia não se constituía em um exercício de solidão, mas 
uma verdadeira prática social, ao assumir formas mais ou menos 
institucionalizadas. Era o caso de Epicteto, que ensinava sua filosofia 
numa espécie de escola, ou ainda, principalmente nas famílias aristocrá-
ticas, onde se encontrava a figura de um conselheiro da existência, um 
consultor privado ou inspirador político.

Enfim, diferentes funções, como a de professor, a de guia, a de con-
selheiro, a de confidente vão demonstrar que a ligação intrínseca de uma 
atividade da alma, com a possibilidade de trocas com o outro, “o cuidado 
de si – ou os cuidados que se tem com o cuidado que os outros devem ter 
consigo mesmos – aparece como uma intensificação das relações sociais” 
(FOUCAULT, 1985, p. 58). O cuidado de si está intrinsecamente ligado 
a uma ação consigo ao mesmo tempo em que comporta intercâmbios 
de conselhos de consciência com o outro, seja através de organizações 
escolares, ou com conselheiros privados ou mesmo nas relações de família 
e de amizade entre duas pessoas, o “serviço de alma” se realiza através 
de múltiplas relações sociais (FOUCAULT, 1997c, p. 126).

Com a prática de si, foi desenvolvida uma arte de conhecimento 
de si, com receitas precisas, formas particulares de exame e exercícios, 
apresentadas por Foucault (1985; 1997c; 2006) em três tipos de proce-
dimentos: os procedimentos de provação; o exame de consciência; o 
pensamento sobre ele mesmo.

Os procedimentos de provação tinham o objetivo de avançar no 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 841

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

desenvolvimento da virtude e medir cada avanço alcançado, ou seja, era 
uma maneira de regulação e confirmação do grau de independência de 
que se era capaz a respeito de tudo aquilo que era considerado supérfluo 
e dispensável. (FOUCAULT, 1985, p. 63-65)

O exame de consciência tratava-se de um momento de exame pela 
manhã para preparar-se para as tarefas e obrigações do dia e, pela noite, 
o exame servia tanto para memorização do que tinha sido feito durante 
o dia como, ao mesmo tempo, um balanço dos avanços conquistados 
para si. O erro e/ou a falta encontrados a partir do exame de consciência 
não servem para fixar culpa ou remorso de si, mas para lembrar a sua 
razão e assegurar-lhe uma conduta sábia. (FOUCAULT, 1985, p. 65-67)

Era necessário, ainda, um trabalho do pensamento sobre ele mes-
mo, de modo a ser uma espécie de filtro permanente das representações: 
examinar, controlar e realizar triagem. Um vigia de si, que realiza uma 
verificação de si mesmo e, ao mesmo tempo, distingue aquilo que de-
pende do que não depende de nós (cânone estoico). Tudo aquilo que não 
depende de nosso domínio, que está fora do nosso alcance, deve ficar em 
segundo plano, a fim de só aceitar na relação consigo mesmo aquilo que 
pode depender da livre escolha do sujeito. (FOUCAULT, 1985, p. 67-69)

O objetivo das práticas de si pode ser analisado pelo princípio geral 
da conversão a si. O movimento de conversão a si e todas as práticas 
de si dizem respeito a uma ética do domínio, “uma relação concreta que 
permite gozar de si como que de uma coisa que ao mesmo tempo se 
mantém em posse e sob as vistas”. (FOUCAULT, 1985, p. 70)

A ascese, para os gregos antigos, não era um caminho de renúncia 
a si mesmo. Antes, tratava-se do trabalho de constituição de si mesmo, 
de uma relação plena consigo mesmo, autossuficiente e capaz de produ-
zir a felicidade de estar consigo mesmo ou o domínio de si mesmo. E, 
portanto, diferencia-se conceitualmente da ascese cristã em três eixos: 
primeiro, não está dirigida à renúncia de si, mas à constituição e exaltação 
de si mesmo; segundo, não se regula pelos sacrifícios, mas pelo dotar-se 
de algo que não se tem; e, finalmente, a terceira diferença está na não 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801842

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

ligação do indivíduo à lei, mas à verdade (FOUCAULT, 1990; 2006). 
Com o cristianismo, as práticas de si foram integradas ao exercício 

do poder pastoral, formando um modelo cristão do cuidado de si mes-
mo, um modelo ascético-monástico. O conhecimento de si é praticado 
através de técnicas cuja função essencial consiste em dissipar as ilusões 
interiores, reconhecer as tentações e frustrar as seduções de que se pode 
ser vítima. Este modelo cristão será em seguida transmitido para toda a 
história da cultura ocidental (FOUCAULT, 2006, p. 312).

Na Antiguidade clássica, o cuidado de si não se opõe ao cuidado 
dos outros, pois, ao contrário, implica relações complexas com os outros. 
Conforme comenta Revel (2005, p. 34), referindo-se ao cuidado de si na 
cultura pagã grega: “O ethos do cuidado de si é, portanto, igualmente uma 
arte de governar os outros e, por isso, é essencial saber tomar cuidado 
de si para poder bem governar a cidade”.

O modelo helenístico, centrado em torno da conversão a si, foi um 
modelo de moral que o cristianismo recebeu, herdou, repatriou e elaborou 
o que hoje chamamos de moral cristã. Esta, com suas práticas de exegese 
do sujeito e da renúncia de si, conhecimento de um eu profundo, anterior 
à própria existência, mais tarde será objeto de estudos das ciências hu-
manas, da psicologia, da psiquiatria, da pedagogia, que reatualizam estas 
práticas de si, de modo a subjetivar e constituir os sujeitos modernos.

As técnicas de si, na era moderna e com o cristianismo, perderam 
sua importância e sua autonomia, enquanto objetivo de voltar-se a si 
mesmo, ao serem integradas no exercício do poder pastoral, e também 
aos saberes médico, educativo e psicológico, que concentraram atenção, 
não no cuidado de si, mas no preceito do conhece-te a ti mesmo.

A escrita como exercício de cuidado de si 

A noção socrática do ‘cuidado de si’ converteu-se em um tema 
filosófico universal, durante os períodos helenísticos e imperiais, cheio 
de obrigações e tarefas para o desenvolvimento do eu, considerado um 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 843

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

momento de ócio ativo, por compreender atividades como: estudar, ler, 
escrever, preparar-se para os contratempos e para a morte.

Na atividade dedicada a si mesmo, ou na cultura de si, Foucault 
(1985; 1997c; 2006; 2012) destaca que se desenvolveu uma atividade 
centrada na leitura e na escrita (ética da palavra), ligando o trabalho de 
si para consigo e a comunicação com o outro, através de conversas com 
amigo, confidente, diretor ou guia, ou mesmo através de correspondên-
cia, meios pelos quais se expunha o estado da própria alma e se faziam 
pedidos ou eram fornecidos conselhos ao destinatário.

O exercício da leitura na cultura de si da Antiguidade tem como 
objetivo principal proporcionar uma ocasião de meditação (meditatio – 
palavra latina; meléte – substantivo grego); trata-se primeiramente, de 
apropriar-se de um pensamento lido, de convencer-se dele de modo a 
acreditar que ele seja verdadeiro (e que a verdade seja gravada no espírito) 
e, ainda, que se possa redizê-lo quando necessário. O efeito desta leitura 
é a constituição para si de uma trama sólida de proposições verdadeiras, 
que valham por prescrições e princípios de comportamento.

A escrita, associada ao exercício do pensamento, assume uma for-
ma linear, que vai da meditação, passando pela escrita, pelas práticas 
até a experiência e o trabalho na realidade; e a outra forma que a escrita 
assume, segundo Foucault (2012), é circular: vai da meditação para a 
escrita, que, por sua vez, ao ser relida, restaura a meditação.

A relação constante com a atividade literária, seja a leitura seja a 
escrita, é uma importante característica do cuidado de si. Dentre todas 
as maneiras tomadas para o exercício da cultura de si (abstinências, 
memorizações, exames de consciência, meditações, silêncio e escuta do 
outro), a escrita (escrever para si mesmo e para outro) desempenhou um 
papel consideravelmente importante por muito tempo. 

O “si mesmo” é algo sobre o qual se deve escrever; é tema ou objeto 
da atividade literária. Tomar notas sobre si mesmo, das leituras, das con-
versas, das reflexões, para serem relidas posteriormente, tinha o objetivo 
de reatualizar o que contêm estas anotações e de reativar para si mesmo 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801844

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

as verdades necessárias para uma vida de cuidados. Desenvolvia-se uma 
relação entre a escrita e a vigilância, pois era necessário que se prestasse 
atenção aos detalhes da vida, ao estado de ânimo, à experiência de si, 
cada vez mais intensa e ampla em função da própria escrita, localizada 
em duas formas: os hypomnêmata e a correspondência.

Os hypomnêmata eram suportes de lembranças, livros de vida, guias 
de conduta para o sujeito que quer ter cuidado consigo mesmo (FOU-
CAULT, 2006; 2012). Ali se anotavam fragmentos de leituras, citações, 
conversas com amigos, aulas assistidas, exemplos e ações testemunhadas, 
reflexões ou pensamentos que viessem à mente. Por constituírem ano-
tações de lembranças, ou seja, uma memória material das coisas lidas, 
ouvidas ou pensadas, era possível rememorar as coisas escritas, e servia 
para posterior releitura e meditação. Tratava-se de captar o já dito ou de 
reunir o que se ouviu ou leu, com a finalidade de constituir-se a si mesmo.

Já a correspondência era um texto destinado a outro para ajudá-lo, 
aconselhá-lo, consolá-lo, mas também para dar, um ao outro, notícias 
de si mesmo. Fazem parte da correspondência as notícias sobre a saúde, 
sobre o dia, as ações corretas ou não, a vida cotidiana, a dieta, o exame 
de consciência, os exercícios físicos ou mentais. A correspondência era 
formulada como um relato escrito de si mesmo. Ao mesmo tempo em 
que se pode dizer alguma coisa ao outro, ouve-se o que se diz, ou seja, 
também permite o exercício pessoal daquele que escreve e, eventual-
mente, a terceiros que a leiam. A carta enviada também age sobre aquele 
que a escreve, através do gesto da escrita (FOUCAULT, 2006; 2012).

Escrever é, portanto, ‘se mostrar’, se expor, fazer aparecer seu próprio 
rosto perto do outro. E isso significa que a carta é ao mesmo tempo um 
olhar que se lança sobre o destinatário (pela missiva que ele recebe, se 
sente olhando) e uma maneira de se oferecer ao seu olhar através do que 
lhe dito sobre si mesmo. A carta prepara de certa forma um face a face 
(FOUCAULT, 2012, p. 152).

Analisar os exercícios relacionados à palavra na filosofia antiga ajuda 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 845

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

a pensar sobre a escrita nos dias de hoje, especificamente, na formação 
de professores, de modo que a escrita dos relatórios de Estágios é tomada 
por circunstâncias semelhantes àquelas vivenciadas pelos antigos. En-
contramos, por um lado, algumas características dos hypomnêmata, por 
conterem anotações de lembranças vividas e testemunhadas nas escolas 
e comunidades, citações de teóricos e fragmentos de leituras realizadas 
pelos escreventes, que colaboram para refletirem sobre suas ações. En-
contramos, ainda, relatos das aulas ministradas, destaques de momentos 
que foram significativos positiva ou negativamente, exemplos de atitudes, 
gestos marcantes, fragmentos das conversas com alunos e professores 
das escolas, com os agentes comunitários. São textos de múltiplas vozes.

Por outro lado, os relatórios cumprem uma função de dizer algo a 
alguém. Não servem apenas como suporte material de lembranças para 
eles mesmos lerem posteriormente, pois são escritos que têm um ende-
reçamento particular: o professor orientador do Estágio, que, ao ler o 
relatório, deverá avaliar e aferir uma nota, um valor, por se tratar de um 
artefato curricular, exigido na disciplina de Estágio como prerrogativa 
para aprovação. Aquele que escreve acaba por aprender sobre si mesmo 
ao refletir sobre sua ação docente. Ao mesmo tempo, quem lê também 
reatualiza os sentidos da atividade docente e o devolve para o escrevente 
(estagiário) com as suas impressões, reflexões a partir do texto lido.

Na escrita dos relatórios, os licenciandos seguem um roteiro para 
orientá-los. Porém, as especificidades e subjetividades dos escreventes 
vêm à tona quando são incentivados a falar sobre as experiências vividas 
nas escolas e nas comunidades, que são únicas e exclusivas de cada um 
deles, não possibilitando, deste modo, que encontremos escritas padro-
nizadas ou repetitivas. Na seção a seguir, apresentamos as análises feitas 
dos vinte e um relatórios de Estágio, dos alunos da primeira turma do 
Curso de Teatro-Licenciatura, ano 2008.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801846

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

A escrita do relatório de Estágio: a constituição de uma 
profissionalidade autorreflexiva

Entendendo o relatório como uma narrativa de si e das experiências 
que viviam, apresentam-se movimentos gerais do que se pode perceber 
da relação que os estudantes mantinham com a própria formação, a 
escola, com as questões e desafios que se colocaram no período dos 
três semestres em que se prepararam e viveram períodos de regência de 
classe, em contexto escolar e em educação comunitária.

Os Estágios Supervisionados acontecem no 6º, 7º e 8º semestres 
do Curso, sendo três disciplinas: Estágio I e  II, com 119 horas cada, 
totalizando 238 horas; e Estágio III, com 170 horas. Essa carga horária 
resulta em 408 horas. No primeiro semestre, os alunos atuam em escolas 
de educação infantil e/ou ensino fundamental. No segundo semestre, 
realizam o estágio no ensino médio. E, no terceiro semestre, realizam o 
estágio em comunidades. Quando chegam a esse ponto, os estudantes 
já passaram pelas áreas de Teatro e Educação e pelos conteúdos das 
disciplinas das ciências básicas da educação, na Faculdade de Educação 
e no Centro de Letras e Comunicação.

Narrar uma história é enumerar, colocar em ordem os rastros que 
guardamos do que vimos ou, ainda, um modo de apresentar de novo o 
que ficou na memória, conforme Larrosa (1994), então, o sujeito em 
formação, ao narrar-se, produz um sentido para sua experiência, produz 
uma história coerente sobre si. A narrativa de si implica uma ordenação 
temporal, uma temporalidade da sua história a partir de descontinuidades 
reunificadas, rastros de uma memória que vão constituir sua autonarrativa, 
de modo que se assume como um sujeito calculável, pronto para fazer 
uma valoração de si mesmo, uma contabilidade de si mesmo.

A narrativa de si é uma modalidade discursiva encontrada com 
facilidade nos textos dos relatórios de Estágio, em que está estabelecida 
a posição daquele que fala/escreve: o narrador é o futuro professor e, 
ao mesmo tempo, é o personagem da própria narrativa. Este processo 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 847

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

de escrever sobre si é uma fabricação ou invenção, que se constrói e se 
reconstrói na própria operação narrativa e no manejo com outros textos já 
existentes, que vão proporcionar ao sujeito um conjunto de procedimentos 
discursivos com os quais será possível narrar a si mesmo. Toda a escrita 
de si contém vestígios ou rastros de outras palavras e de outras histórias 
recebidas, diz Larrosa (2006, p. 25), assim como num pergaminho, onde 
se apagavam os textos para novas escritas, porém, ainda ficavam legíveis 
os restos dos antigos textos.

As práticas discursivas são também atravessadas pelo poder, são 
práticas sociais constituídas e organizadas numa relação desigual de 
poder e de controle, conforme Foucault (1997a). As racionalidades que 
orientam os discursos dos escreventes são como dobras do lado de fora, 
estão inscritas nos currículos e nos sistemas sociais que os produziram. 
Não são escritas autônomas, mas compõem o dispositivo pedagógico do 
currículo e das disciplinas de Estágio para a formação de professores, 
em que o sujeito é induzido a decifrar a si mesmo e colocar-se como 
personagem da narrativa.

Há um roteiro repassado para os alunos escreverem seus relatórios, 
com algumas seções básicas minuciosamente indicadas para a escrita: 
detalham-se os Elementos pré-textuais que devem compor o texto (capa, 
folha de rosto, etc.), indica-se o que deve constar na Introdução, na 
Caracterização da realidade do estágio, nas Atividades desenvolvidas.  
Indica-se que deve ser escolhido um tema para reflexões suscitadas pela 
prática de ensino e que a conclusão deve constar de apreciação crítica 
e encaminhamentos. Sugere-se que constem ainda elementos que se 
denominam de “pós-textuais” (referências, apêndices, etc).

Os alunos são ainda colocados diante de perguntas para serem 
respondidas, a fim de suscitar a reflexão e a escrita. São questões am-
plas com a intenção de problematizar as experiências que vivenciaram 
e incentivar o exercício da escrita crítica e reflexiva, para além de um 
mero relato de fatos: têm como foco a experiência de docência vivida e 
os significados por eles atribuídos a essas experiências, na relação com 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801848

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

eles mesmos, com a escola e com a sociedade.
As questões induzem ao exame de consciência. São práticas de 

direção da consciência, na medida em que refletem sobre si mesmos, se 
olham a si mesmos para bem compreender e avaliar as suas práticas e 
sobre elas escrever. As questões não possuem intenção de ensinar alguma 
coisa objetivamente, porém, com elas os acadêmicos aprendem muitas 
coisas. O si (esse outro que não é senão eu mesmo) se torna objeto de 
atenção para o trabalho pedagógico a ser desenvolvido consigo e com 
os outros – os alunos.

Este exercício de interrogar-se é um exercício de constituição da 
subjetividade em relação a seu trabalho. A disciplina de Estágio, por 
meio dessas práticas de si, torna-se um espaço de produção e mediação 
da experiência de si. “Entre o sujeito e seu duplo que se tornou visível 
como imagem no espelho, entre o sujeito e aquilo de si mesmo que se 
tornou visível ao dar-se ao olhar, se intercala um critério”, diz Larrosa 
(1994, p. 74). Esses critérios são em grande parte atribuídos por esses 
roteiros orientadores do relatório, e, portanto, da escrita, e servem de 
parâmetro para o autojulgamento e para o que vai ser selecionado e 
incluído no texto.

Os sujeitos falantes (ou escreventes) são também sujeitos confes-
santes, através dos seus textos. Lembrando Deleuze (1990), os estágios 
e os relatórios são “como máquinas de fazer ver e de fazer falar”, por 
justamente estimularem os sujeitos em formação às práticas de ver e de 
falar sobre si mesmo.

Um primeiro movimento de constituição dos estagiários que suas 
escritas visibilizam é o que talvez pudesse ser aqui caracterizado como 
a passagem ao longo de três semestres de uma relação com a escola ou 
comunidade que se caracteriza pela surpresa da novidade e o choque com 
a realidade, para uma situação mais confiante e de maior racionalização 
da experiência vivida, acompanhada da reafirmação do acerto da escolha 
do futuro profissional.

A seção intitulada “Reflexões acerca de uma temática”, presente 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 849

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

no roteiro do relatório, mostra esse movimento dos alunos. Nos relató-
rios do Estágio I, a temática que mais foi trabalhada foi a indisciplina 
(quatro relatórios), denunciando o desassossego dos alunos diante da 
realidade encontrada. O foco na indisciplina dos alunos das escolas, 
indica a intensidade da experiência para os acadêmicos, seja por ser a 
primeira experiência como professores em escola; seja ainda por terem 
como público-alvo crianças das séries iniciais do ensino fundamental. 
Estas não estão acostumadas com aulas mais livres e fora das classes tra-
dicionalmente enfileiradas. A aula de Teatro dá margem para dispersões, 
confusões, agitações e muito movimento das crianças pela sala ou pátio 
da escola. Essas situações são lidas como indisciplina e potencializaram 
nos acadêmicos uma explosão de sentimentos, angústias, incertezas, que 
aparecem repetidamente nas suas narrativas.

As escritas são bastante descritivas, relatam os fatos de modo lite-
ral, aparecem muitos detalhes e alguns diálogos entre eles e os alunos, 
de tal forma que se pode praticamente “visualizar” as aulas de Teatro 
ministradas por eles. Muitas são as descrições de momentos de “bagun-
ça” generalizada da turma, de conflitos entre as crianças, de atitudes de 
desrespeito e desatenção, de reações negativas e indesejadas que tiveram 
de tomar para controlar a turma e seguir com a aula, e também muitas 
alterações nos planejamentos para conseguir desenvolver algum conteúdo 
do Teatro previsto.

Os relatórios do primeiro Estágio caracterizam-se ainda por muitas 
críticas em relação à escola, aos professores, aos alunos, às famílias, resul-
tando um discurso desestimulado, desesperançado em relação aos rumos 
da educação no país. Baseados num modelo imaginário e idealizado de 
escola, restam aos licenciandos a angústia, a insegurança e muitas dúvidas 
em torno da escolarização. Observa-se o desassossego dos sujeitos em 
formação, uma perda de ingenuidade em relação ao processo educativo 
das instituições escolares



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801850

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

Não que tenha sido um fracasso, mas não é este o teatro que ainda gostaria 
de fazer, não seria esta aula que gostaria de dar hoje, mas é este que achei 
que eles deveriam ter, pois trabalhar os jogos é o início de tudo, mas não 
percebi que se trata de pessoas diferentes, outros alunos, outras idades, 
outros interesses, outras ideias e expectativas. Confesso que tanto o plano 
de ensino como as expectativas que gerei para o estágio não aconteceram 
na sua totalidade, mas isso foi por falta minha de conhecimento, tanto 
prático quanto teórico e porque não dizer, falta de sensibilidade minha 
também!? (EaI, 2010, p. 17).

As críticas são muitas. Por exemplo, é a indignação diante da atitude 
da professora na escola que subestima a possibilidade de seus alunos:

O dia em que fui conhecer a turma foi, ao mesmo tempo, estimulador 
− adoro crianças, achei eles lindos e estava muito entusiasmada com a 
ideia de conhecê-los e trabalhar com eles - e preocupante. Não gostei do 
tom irônico com que a professora titular falava com eles, enfatizando que 
seria um privilégio para eles ter aulas de teatro, que ela nunca tinha tido 
a oportunidade de ter quando estava na escola, mas, simultaneamente 
ela já insinuava que eles não saberiam aproveitar o “presente” dado. Saí 
de lá incomodada. Pareceu-me um despropósito, agressivo demais falar 
com sarcasmo para crianças de, na maioria, nove ou dez anos de idade. 
Entendo que eles estão em idade de formação, tudo o que fizermos ou o 
modo como agirmos certamente terá uma forte influência na pessoa que 
eles virão a ser, no futuro (EfI, 2010, p. 6).

E o dar-se conta de que a formação e o curso de licenciatura não 
suprem todas as ferramentas e necessidades para lidar com a complexi-
dade e a precariedade da escola:

Quanto ao espaço físico, por ser pequeno, dificultou bastante o trabalho, 
pois as classes eram sobrepostas e colocadas em forma de “U”, ficando 
um espaço mínimo para efetuarmos os exercícios. Quanto aos alunos, 
eles possuem uma boa receptividade em relação ao professor, sempre 
abraçando, tanto na chegada quanto na saída. Entretanto, referente à 
disciplina e à concentração, deixam muito a desejar, a atenção sempre 
dispersada, eu me transportava da aula de teatro para a corda bamba, às 
vezes com dificuldade de dominar a turma, e sem saber como agir para 
cativar a atenção da turma, que não se mostrava interessada em participar 
dos exercícios. (EgI, 2010, p. 2).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 851

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

Os relatórios do segundo Estágio são mais analíticos e menos des-
critivos, indicando uma capacidade dos estudantes de tomarem distância 
dos acontecimentos e desenvolverem uma reflexão mais aprofundada 
da experiência vivida. Os relatórios trazem referências teóricas e con-
seguem chegar a ponderações mais sistemáticas, demonstrando autoria 
e autorreflexão. Há indícios de uma reflexão de si mesmo a partir da 
resignificação dos fatos vivenciados durante os Estágios. A desesperança 
e a falta de estímulo dá lugar a escritas mais confiantes e motivadas em 
relação à escolha profissional:

Sei que nem tudo ficou tão claro para todos meus alunos, mas alguma 
coisa da aula ficou clara para todos, o que me satisfaz e me garante que 
a tarefa da disciplina e a minha foram cumpridas. [...] Não encontrei di-
ficuldades em trabalhar com esta turma, sempre se mostraram dispostos 
ao trabalho e depois que conheceram as aulas práticas, ficaram além 
de dispostos, também interessados, a partir daí foi uma troca e novas 
experiências. [...] Não consegui seguir os planos de aula, mas desta vez 
não só por falta de tempo (minha visão do semestre passado), pois fui 
moldando e avaliando minhas aulas, uma conforme a outra e conforme 
o que eles gostavam e se identificavam. Assim este semestre serviu para 
me certificar e me dar forças para continuar lecionando, seguir minha 
carreira com esta disciplina, o teatro. [...] Obtive o maior número de 
respostas satisfatórias possíveis neste período de estágio, tanto minhas 
como dos meus alunos, fiquei orgulhosa deles, reconheci meu trabalho 
e os objetivos e diferenças da educação (EaII, 2011, p. 8-16).
Finalizo esta experiência com o segundo estágio de uma forma muito 
otimista. [...] Relacionando a prática deste estágio com a prática do 
estagio anterior, posso avaliar que possuí uma evolução considerável. 
Acho que neste estágio eu estava mais calmo, mais disposto a escutar os 
meus alunos, a conversar com eles (EbII, 2011, p. 13).

O tema da ausência de disciplina e ordem nas salas de aula prati-
camente desaparece dos relatórios. Os estagiários elegem discussões 
acerca do Teatro como disciplina e suas interlocuções com as questões 
curriculares, como, por exemplo, a avaliação, a interdisciplinaridade 
e os objetivos educacionais do Teatro na escola como disciplina para 
a formação humana e não apenas para a montagem de espetáculos (as 
“pecinhas” − termo pejorativo utilizado para definir as montagens teatrais 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801852

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

muito recorrentes em festividades e datas comemorativas nas escolas). 
Aparece também o tema da própria formação docente em dois relatórios 
do Estágio II e em um relatório do Estágio III: o sujeito em formação 
através do Estágio, o si docente, é o objeto da própria reflexão, reconhe-
cendo-se como professor, suas conquistas, avanços e dificuldades. Já nos 
relatórios do Estágio III, encontramos seis discussões acerca do Teatro em 
comunidades, sua relação com diferentes públicos e realidades sociais. 

A centralidade da escrita de narrativas, como espaço de diálogo e 
rememoração, ou mesmo como Benjamim (1994) apresenta, como uma 
forma artesanal de comunicação, em que o narrador deixa a sua marca na 
narrativa contada, também é um aspecto a ser considerado na escrita do 
relatório de Estágio. Mesmo sendo este uma obrigatoriedade, os alunos 
encontram espaços para suas subjetividades e autonarrativas.

A escrita do relatório de Estágio permite sistematizar e compreender 
melhor o processo vivido nas escolas e comunidades, percebendo suas 
contradições, dificuldades e incoerências e racionalizando a dureza da 
própria prática. A escrita como experiência formativa acontece quando, 
tanto quem escreve, quanto quem lê, aprende com ela. Por isso, a es-
crita desempenha um importante papel na formação. Como diz Larrosa 
(2006, p. 49), “uma escrita silenciosa produz uma atenção concentrada 
e algo assim como um estar voltado para si mesmo. Mas tem também 
outra qualidade não menos importante: fazer com que o mundo apareça 
aberto”. A escrita escapa do controle totalizante. A dimensão solitária e 
silenciosa de quem escreve, permite realizar exercícios de (auto) reflexão 
e avaliação.

A disciplina de Estágio enquanto um dispositivo de subjetivação é 
ao mesmo tempo instrumento de sujeição e possibilidade de práticas de 
libertação do aluno futuro professor, perfazendo uma educação moral 
e ética do estudante em formação.  Ao mesmo tempo em que os sujei-
tos se submetem a diretrizes, normas disciplinares e condições que lhe 
são impostas, é possível que criem seus próprios códigos de conduta e 
ação, recriem metodologias de ensino de Teatro, extrapolem barreiras 
disciplinares, etc. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 853

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

Escrita de si e trabalho ético na aprendizagem da docência

A partir das análises dos relatórios percebe-se que existem algumas 
aprendizagens que marcam o sujeito em formação. Os acadêmicos foram 
narrando suas experiências e apontando, de diferentes maneiras e com 
múltiplos sentidos, algumas marcas de aprendizagens que os constituíram 
e possibilitaram novos arranjos e modos de serem professores.

Uma dessas marcas são deixadas pelo o que aqui denominamos das 
experiências que deseducam. São os erros cometidos, as dificuldades 
enfrentadas, os aspectos negativos, as duras realidades, as carências, os 
desencontros, as incertezas, as contradições, os constrangimentos, as 
injustiças, os problemas, as faltas e o que não dá certo quando ensinam. 
Essas experiências são resultantes muitas vezes do choque de realidade 
com que se deparam ao confrontarem seus modelos imaginários e ideais, 
muitas vezes ingênuos, com as incoerências da escola e dos sujeitos reais 
da vida escolar e comunitária, que, a maioria das vezes, em situações 
diversas de vulnerabilidade, pouco se parecem com aqueles descritos 
em livros de metodologia do ensino de Teatro:

É muito comum andarmos pelo bairro e vermos caminhando pelas suas 
ruas empoeiradas agentes e assistentes de saúde, equipes de estudantes de 
nutrição, serviço social, medicina, teatro, dança, educação física e tantos 
mais. É muito comum chegarmos ao Comitê de Desenvolvimento do 
Dunas [bairro periférico da cidade] e verificarmos o quanto de tecnologia 
e cultura está recheada a casa, isso me faz saber que ali existe um grande 
local, rico em projetos e rico para estudos de casos, mas também rico 
em pobreza, falta educação, saúde e falta de uma vida digna. Fico me 
perguntando qual interesse e o quanto estas pessoas, representantes e ins-
tituições, estão lá para mudar este panorama, que não seja apenas em seu 
favorecimento próprio, pois ainda vejo um bairro com poucas mudanças 
no que diz respeito às necessidades básicas. Ainda vejo escondidas nas 
suas ruas empoeiradas, as mesmas crianças, idosos e animais em riscos 
diversos, seja social, na fila do posto de saúde, seja caminhando pelo 
meio da rua junto com os carros ou expostos à violência do lugar, lugar 
este que tanta assistência tem, e quanto mais tem, menos se consegue 
fazer algo, pois mais se enxerga os habitantes (em geral) desestimulados 
para uma mudança (EaIII, 2011, p. 13).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801854

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

A escrita destaca aspectos que caracterizam a comunidade e o bairro 
onde a estagiária desenvolveu seu trabalho. A aluna constata a presen-
ça de diversos agentes sociais e organizações comunitárias que pouco 
conseguem garantir qualidade de vida para a comunidade e que muitas 
vezes utilizam a própria comunidade para promoverem seus interesses 
políticos e eleitorais. Constata o desrespeito, a injustiça social, a explo-
ração e a violência dos que sofrem com a miséria, e identifica ainda certa 
inércia por parte desses sujeitos que, de certo modo, parece já terem se 
acostumado com a condição em que vivem.

Outro estudante destaca a própria vulnerabilidade quando, durante 
o seu estágio, vê-se confrontado com outras culturas que, pela miséria 
e condição social, são marcadas muitas vezes pela falta de civilidade:

Por eu fazer parte de uma instituição de ensino superior estou acostuma-
do com certos “padrões de comportamento”, com as questões de regras 
sociais e respeito. Estamos nos formando a todo o momento e mantemos 
nossos instintos “malvados” guardados por respeito a essas convenções 
sociais. O fato de eu participar deste cotidiano fez com que eu me sentisse 
vulnerável e indefeso ao chegar na escola e me deparar com o modo que 
essas crianças se relacionam. O contraste das relações entre pessoas que 
eu convivo comparado com as relações dos meus alunos entre eles fez 
com que eu me chocasse. A violência, a discriminação, o preconceito estão 
tomando conta destas crianças de periferia, manipuladas por um mundo 
adulto defeituoso que reflete em sua vida “infantil” onde a inocência foi 
quebrada por uma realidade repleta de agressão e desrespeito. [...] En-
trando nesta turma de crianças marcadas por uma vida econômica difícil, 
onde a maioria dos alunos vive à margem da violência, das drogas, do 
crime me vi de frente a uma realidade humanamente dolorosa, onde eu 
não sabia se existia uma saída para uma realidade mais humana e justa 
para aquelas crianças (EbI, 2011, p. 2-3).

O acadêmico logo a seguir espanta-se com a “realidade humana-
mente dolorosa”, vê-se sem saída, percebe que a solução desse tipo 
de dificuldades está além de suas possibilidades como professor, mas 
reconhece sua contribuição específica através do exercício de uma pe-
dagogia do teatro:



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 855

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

Saio desta experiência com estágio com algumas felicidades e outras 
tristezas, me entristeceu ter visto os problemas que a escola enfrenta 
e o quanto aspectos sociais e culturais como violência, desigualdade e 
desrespeito interferem na educação destas crianças. Considero meu tra-
balho feito na escola como um trabalho bom, à medida que não podemos 
resolver esses problemas políticos. Acho que o primeiro passo já foi dado, 
e espero que na medida em que as próximas turmas de estágio entrarem 
na escola este quadro preocupante mude. Acho que os estágios do curso 
de Teatro serão muito úteis na divulgação da arte como forma de vida 
e como forma de pedagogia. Considero a partir desta experiência que 
a relação mais válida nesse processo foi conhecer a realidade da escola 
percebendo seus problemas e o que é mais importante, perceber soluções 
que podem ser propostas pela linguagem teatral que seria meu meio de 
contribuição para este grupo (EbI, 2011, p. 9).

Os futuros professores saíram dos Estágios com sentimentos diver-
sos: de tristezas a alegrias e, dentre todo espectro de sensações possíveis 
entre ambos, foram afetados pelas boas e más realizações, bons e maus 
momentos, que são os limites do próprio Estágio. Não é possível uma 
resolução ou modificação de questões tão profundas e complexas que 
permeiam as escolas e comunidades, no curto espaço de tempo definido 
para os estágios, mas ao mesmo tempo percebe sua contribuição específica 
como professor de Teatro nesse contexto. A escola é conservadora ou, 
nas palavras de uma acadêmica, “esclerosada”, (EcI, 2010, p. 10), mas 
os estagiários não deixam de depositar certa esperança na divulgação da 
arte teatral,  pelo entendimento de que a aula de Teatro pode sensibilizar 
e transformar os sujeitos.

O enfrentamento dos obstáculos que iam aparecendo dia após dia, 
aula após aula, são motivos de superação e formação. A incerteza quanto 
ao uso dos recursos e espaços das escolas ou das comunidades, as dife-
renças entre os alunos, o desconhecimento sobre as regras e normas dos 
lugares, a falta de aviso prévio sobre aulas mais curtas que precisavam 
ser readaptadas às pressas ou, até mesmo, os problemas de comporta-
mento dos alunos, e tantos outros imprevistos que implicam alteração de 
planejamentos. São circunstâncias que, por vezes, mesmo os obrigando a 
agir em desacordo com o ideal de professor que queriam ser, os levavam 
à reinvenção e ao entendimento dos limites com que trabalhavam e ao 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801856

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

enfrentamento das complexidades que aí vivenciavam:

Em suma, o contato com a escola me fez pensar as relações entre os 
educadores e os educandos e assim problematizar este vínculo, pensando 
o que podemos fazer para essa relação se tornar mais frutífera, pois se 
alunos e professores se entendessem e ouvissem um ao outro, seria um 
primeiro passo para a mudança no sentindo de socialização dentro da 
escola.  Percebi como é difícil conhecer efetivamente todos os nossos 
alunos, visto que dentro da escola sabemos uma parte que compõem a 
vida de cada um, e com essa multiplicidade de comportamentos e formas 
de pensar, cabe a nós docentes fazer do espaço escolar um momento de 
diálogo, reflexão e interação (EcII, 2011,p. 13).

Também abaixo trazemos a reflexão do estagiário que confronta 
o seu entendimento acerca do papel pedagógico do teatro e as normas 
vigentes no currículo acerca dos conteúdos e da avaliação: 

Não acredito em uma prática artística sem prazer, não acredito que para 
ser um bom professor de arte devemos fazer como nas outras disciplinas 
que os conteúdos devem ser engolidos “goela abaixo” pelos alunos. 
Considero que todos tiveram um bom aproveitamento das aulas de 
acordo com os lugares de fala de cada um. Seria imperativo de mais da 
minha parte considerar que algum aluno é melhor do que o outro. Prefiro 
pensar que existem alunos que se interessam por teatro e outros que não. 
Existem alunos que vão fazer o básico para passar e outros que vão se 
entregar e tentar aprender ao máximo, como é na escola nas outras áreas 
de conhecimento. Refiro-me a tudo isso para falar da avaliação, para mim 
o processo de avaliar um aluno com um numeral é muito equívoco, à 
medida que a relação desses alunos com suas experiências pessoais valem 
muito mais do que um dez ou um dois, como eu poderia saber avaliar 
um aluno numericamente se não sei quais as mudanças que ocorreram 
dentro dele? (EbII, 2011, p. 8).

As narrativas indicam que as experiências com os Estágios deixam 
marcas profundas nos acadêmicos, na medida em que confrontam seus 
ideais e imaginários sobre a sociedade, a justiça social, as escolas, os 
currículos e suas normas com as situações problemáticas que enfrentam. 

Podemos dizer do acontecimento de uma aprendizagem pela dese-
ducação, ou por uma formação que acontece na contramão do ideal que 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 857

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

se deseja e que se enfrenta com os limites do possível, do que não deu 
certo, das falhas, etc. Percebe-se que a formação, conforme diz Larrosa 
(2006), acontece por um trajeto ou um curso não normatizado. Para 
aprender a ler e a percorrer o mundo é fundamental primeiro descolar-se 
dos esquemas prontos e pré-estabelecidos, de tudo o que já foi passado 
como dado e interpretado. O autor fala em uma desaprendizagem para se 
conseguir ler o mundo de outras formas possíveis. A ideia de desaprender, 
instiga-nos a pensar que a formação através do Estágio também se dá 
através da desaprendizagem de muitos pré-conceitos, modelos ou códigos 
que parecem ser insubstituíveis no campo da educação ou eternos para 
o sujeito que aprende.

Pensar no Estágio e no trabalho ético que os alunos futuros mestres 
vão fazendo, é confrontar-se com seu inacabamento, com as dúvidas 
não respondidas, com as aulas não ministradas, com os conteúdos não 
desenvolvidos, com os objetivos planejados mas não alcançados: 

O espetáculo esteve longe de alcançar a perfeição. Talvez justamente aí 
resida a sua beleza. O erro nos leva a reavaliar nossos conceitos, posturas 
e ações, a refletir e a crescer. [...] O gran finale na verdade não é um gran 
finale, é apenas um começo. Ou melhor, um re-começo. Mas um recomeço 
mais positivo. Após o choque inicial, todas as experiências vividas e as 
reflexões que elas trouxeram, acredito que estarei melhor preparada para 
o que vem por aí. Tentarei não criar demasiadas expectativas e estar mais 
atenta às pequenas conquistas. Elas nos dão força para seguir trilhando 
o caminho. Após refletir sobre todas estas questões, acredito que, se o 
Estágio começasse hoje, estaria melhor preparada, senão com as respostas 
prontas, ao menos para sair em busca delas, ao invés de apenas sofrer a 
angústia das dúvidas e incertezas. Talvez, no fim das contas, isso signi-
fique um passo importante na direção do Estágio II (EfI, 2010, p. 24).

No intricado mundo escolar e nas tentativas de sua interpretação, 
administração, avaliação, gestão, currículo, carreira docente, são sempre 
temas emergentes e que vêm à tona durante os encontros semanais com os 
estagiários. É um processo constante de fazer-se, formar-se, reformar-se, 
reconfigurar-se, no exercício de uma forma de profissionalidade autorre-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801858

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

flexiva que é cada vez menos possível, quando se pensa nas condições 
atuais de desenvolvimento do trabalho docente e no rumo que as políticas 
educacionais e docentes vêm tomando nas últimas décadas. 

O Estágio é movimento e, ao mesmo tempo, uma experiência de 
abandono do conforto transmitido pelas teorias pedagógicas ao serem 
colocadas frente a frente com a escola e com a comunidade, estas sempre 
imprevisíveis, inquietantes e complexas. A virtude dos Estágios do Curso 
de Teatro está em sua infinita capacidade de realização ou desrealiza-
ção, de sua abertura ao desconhecido, como ocorre no Estágio III em 
comunidades, ou mesmo no caso do estágio em contexto escolar, que, 
mesmo não sendo um lugar completamente estranho a eles, pois todos 
por lá já passaram pelo menos enquanto alunos, possibilita fissuras no 
já conhecido.

As experiências de estágio escapam de formulações prontas ou 
normatizadas pela intencionalidade do professor orientador ou do cur-
rículo de formação, deslizam dos modelos apregoados e compartilhados 
de “bom professor” e “boa prática”. O futuro professor, muitas vezes, 
resiste aos códigos de conduta a partir da sua alteridade, anseios, crenças, 
confrontando-as com as teorias, a pedagogia e o próprio Teatro, criando 
e sofrendo seus próprios modos de ser professor:

Além de trabalhar com conteúdos próprios da linguagem teatral, como 
por exemplo, espaço cênico e técnica de interpretação eu queria contribuir 
em uma modificação da realidade vivida por aquelas crianças até então. 
Chegando à escola e tendo diretamente um choque perceptivo onde eu 
identifiquei a existência de dificuldades e as faltas de cuidados que parte 
dos alunos estavam submetidos, decidi utilizar minhas aulas de teatro 
como forma de ensino de um caráter humano, mostrando a importância 
da convivência, da integração, da aceitação do colega, da quebra com 
violência e dos preconceitos. Ou seja, eu quis utilizar o teatro para uma 
reconstrução do sensível. Era um grupo com dificuldades de relacionar-
se, tocar-se, ou seja, dificuldades basicamente ligadas à convivência. 
Antes do trabalho com teorias diretas do teatro era preciso quebrar esse 
bloqueio do grupo com o grupo. (EbI, 2011, p. 4).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 859

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

No geral creio que tanto para mim quanto para o grupo todo o trabalho 
desenvolvido foi bastante proveitoso. Creio que para mim, a maior con-
tribuição foi justamente compreender que mesmo pessoas que não são 
do teatro, que não querem o teatro como profissão, podem interessar-se 
pelo teatro como obra de arte, como linguagem, como obra estética, e 
não como ferramenta, como terapia, como geralmente é defendida em 
práticas teatrais para pessoas que não são de teatro. Para eles, creio, 
que a maior contribuição foi justamente poder ter esse contato com o 
teatro, com a estética teatral, com o trabalho de ator, com dramaturgias 
interessantes do campo teatral. Creio que com esses encontros eles co-
nheceram melhor o próprio teatro, o teatro como obra de arte, o que em 
minha opinião nunca deveria ter deixado de ser. O teatro já é pedagógico 
por si só. Ele não precisa ser usado como ferramenta. É uma linguagem 
que em contato com o público já causa reflexão, mas a reflexão sobre a 
obra mesmo, sobre o processo de criação e até mesmo sobre o texto e a 
personagem e sua vida, já que a relação entre teatro e vida é inevitável. 
Mas o principal foi o contato com o teatro e seu funcionamento, o desen-
volvimento, o preparativo e as necessidades de uma montagem, o trabalho 
em grupo, o respeito pelo colega. Todas essas coisas foram aprendidas 
nestes encontros, mesmo tendo como foco apenas uma experimentação 
teatral (EbIII, 2011, p. 9-10).

Ser Arte e ser Educação ao mesmo tempo. A especificidade da di-
mensão poética do ensino de Teatro se apresenta como aquela capaz de 
realizar uma educação mais aberta e criativa, não prescritiva. Promove 
uma escuta do mundo radicalmente polifônica, pois possui o poder de 
engendrar direções ilimitadas de pensamento e ação. O ensino de Teatro 
possibilita um espaço da desconstrução dos modos de olhar e agir no 
mundo (e na escola como um mundo onde se passam muitas coisas), onde 
não existem fórmulas certas ou erradas, lugares definidos anteriormente 
pelo professor.

O ensino do Teatro orienta-se e tem como base o sensível, o inefável 
e a experiência (embora nem sempre isso se efetive em todas as aulas), a 
escola, por sua vez, com seu projeto de modernidade e como espaço de 
governo dos outros, vem na contramão dessas ideias, pois, na institui-
ção escolar, funciona a “arte de governo pedagógica”, que desfigura a 
experiência que o sujeito possa ter de si mesmo, diz Pagni (2011, p. 11), 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801860

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

e está pautada pela racionalização das subjetividades, regulamentando e 
prescrevendo normas de conduta e disciplinarizando os corpos. Daí que 
a escola parece não oferecer possibilidades de fuga. A racionalidade ins-
trumental ou técnica que pauta o ensino e os processos de aprendizagem 
escolar faz com que a Arte seja minimizada nos currículos escolares, 
ou seja, a dimensão estética do ensino e sua relação com a vida, com a 
ética, são colocadas de lado (ou mesmo consideradas desimportantes) 
nas práticas escolares.

Como se observa, o Estágio, e especificamente a escrita dos relató-
rios como formas de escrita de si, possibilitam uma experiência de si aos 
aprendizes da docência, na qual se envolvem com paixão e sofrimento, 
no sentido de serem profundamente afetados pelo que lhes acontece e 
padecerem por isso. Esse é o significado da experiência propriamente 
dita, diferentemente do que denominamos de prática, ação e/ou experi-
mento, termos que no nosso senso comum pedagógico costumamos usar 
indistintamente. Diz Larrosa: 

A experiência, a possibilidade de que algo nos aconteça ou nos toque, 
requer um gesto de interrupção, um gesto que é quase impossível nos 
tempos que correm: requer parar para pensar, parar para olhar, parar 
para escutar, pensar mais devagar, olhar mais devagar, e escutar mais 
devagar; parar para sentir, sentir mais devagar, demorar-se nos detalhes, 
suspender a opinião, suspender o juízo, suspender a vontade, suspender 
o automatismo da ação, cultivar a atenção e a delicadeza, abrir os olhos 
e os ouvidos, falar sobre o que nos acontece, aprender a lentidão, escutar 
aos outros, cultivar a arte do encontro, calar muito, ter paciência e dar-se 
tempo e espaço (2002, p. 24).

E, partindo para a etimologia do termo experiência, vemos que 
ela evoca uma estreita relação com a formação humana. Deriva do la-
tim experiri (provar, experimentar), e possui associação com a palavra 
“perigo”, na medida em que contém a mesma raiz (per) de periculum 
(perigo). Larrosa lembra que a palavra experiência possui a raiz (ex) de 
exterior, de extranjero (estrangeiro), de extraño (estranho), de existên-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 861

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

cia. “A experiência é a passagem da existência, a passagem de um ser 
que não tem essência ou razão ou fundamento, mas que simplesmente 
“ex-iste” de uma forma sempre singular, finita, imanente, contingente” 
(Larrosa, 2002, p. 24). 

Então, este é um dos princípios da experiência, o princípio de ex-
terioridade: só há experiência com um alguém ou algo, exterior a mim 
mesmo, estrangeiro a mim. A partir das palavras equivalentes de experi-
ência em alemão, os termos Erlebnis e Erfahrung, podemos compreender 
ainda melhor e ressignificar a palavra experiência. Erlebnis costuma se 
traduzida por “experiência vivida” ou “vivência”, entendida como uma 
experiência mais imediata, pré-reflexiva e pessoal; já Erfahrung compõe-
se de Farht (viagem) e pode ser associada a Gefahr (perigo). Portanto, 
remete-se a um longo tempo e ainda sugere uma ideia de “aventura”. 
Com base nessas duas noções, a experiência significa ter vivido os riscos 
do perigo, ter a eles sobrevivido e aprendido algo no encontro com o 
perigo (PAGNI, 2011; PASSEGGI, 2011).

Ao contrário de experimento científico, que tem um caráter de cami-
nho seguro e determinado, a experiência possui um caráter de incerteza, 
de risco e de indeterminação. As expressões em alemão contribuíram 
para que a palavra experiência fosse diferenciada de experimento que, 
nas teorias pedagógicas e em boa parte das Ciências Humanas, foi uti-
lizada como uma das técnicas ou metodologia para legitimar o campo 
da Educação como um campo científico. Então, é importante, além de 
despragmatizar a palavra experiência, desempirizar, descontaminá-la de 
suas aderências empiristas (LARROSA, 2003; 2005).

O Estágio e a escrita dos relatórios de estágio, enquanto escritas de 
si, tomados nesta perspectiva, têm um papel central na constituição do 
si docente, como uma experiência formadora, no sentido de inscrever 
os futuros docentes em exercícios em que tomam a si próprios como 
matéria de autorreflexão e se assumem autores da própria vida. Enfim, 
a escrita do relatório de Estágio é uma oportunidade para isso, quando 
o sujeito volta-se para si mesmo, para reescrever-se, compreender-se e 
transformar-se através desse ato autoral.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801862

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores

Referências

BENJAMIN, W.  O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai 
Leskov. In: ____. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatu-
ra e história da cultura. 7. ed. São Paulo: Brasiliense, 1994. p. 197-221.
DELEUZE, G. ¿Que és un dispositivo? In: GOTS, B.; Balbier, E; Drey-
fus, H.L.; Frank, M; Glücksmann, A. Michel Foucault, filósofo. Barce-
lona: Gedisa, 1990, p. 155-161.
FOUCAULT, M. História da sexualidade II: O uso dos prazeres. Rio de 
Janeiro: Edições Graal, 1984.
____. História da sexualidade III: O cuidado de si. Rio de Janeiro: 
Edições Graal, 1985.
____. Tecnologías del yo y otros textos afines. Barcelona: Ediciones 
Paidós Ibérica, S.A., ICE de la Universidad Autónoma de Barcelona, 
1990. p. 45-94.
____. A arqueologia do saber. 5. ed. Rio de Janeiro: Forense Universi-
tária, 1997a.
____. Subjetividade e verdade (1980-1981). In: _______. Resumo dos 
cursos do Collège de France (1970-1982). Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Ed., 1997b. p. 117-134.
____. A Hermenêutica do sujeito (1981-1982). In: _______. Resumo 
dos cursos do Collège de France (1970-1982). Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Ed., 1997c. p. 117-134.
____. A Hermenêutica do sujeito. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2006.
____. A escrita de si – 1983. In: ________. Ditos e escritos, volume V: 
ética, sexualidade, política. 3. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2012. p. 141-157.
LARROSA, J. Tecnologias do eu e educação. In: SILVA, Tomaz Tadeu 
da (org.) O sujeito da educação: estudos foucaultianos. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 1994. p. 35-86.
____. A construção pedagógica do sujeito moral. In: SILVA, T. T. (org.) 
Liberdades reguladas: a pedagogia construtivista e outras formas de 
governo do eu. Petrópolis, RJ: Vozes, 1998. p. 46-75.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 833-863, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 863

Vanessa Caldeira Leite; Maria Manuela Alves Garcia

____. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista Bra-
sileira de Educação, n. 19, p. 20-28, Jan/Fev/Mar/Abr, 2002.
____. Algunas notas sobre la experiência y sus lenguajes. Serie En-
cuentros y Seminarios. Seminario Internacional “La Formación Docen-
te entre el siglo XIX y el siglo XXI”, Buenos Aires, 2003. Disponível 
em: http://www.me.gov.ar/curriform/publica/oei_20031128/ponencia_
larrosa.pdf Acesso em: Jan. 2014.
_______. Experiencia (y alteridad) en educación. Primera clase del 
Postgrado virtual “Experiencia y alteridad en educación”. FLACSO, 
Buenos Aires, Argentina, 2005.
____. Pedagogia profana: danças, piruetas e mascaradas. 4. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2006.
PAGNI, P. A. Dos cantos da experiência formativa aos desafios da arte 
do viver à educação escolar: um percurso da experiência estética à es-
tética da experiência. 2011. 210 f. Tese (Livre docência em Filosofia da 
Educação) – Universidade Estadual Paulista “Júlio Mesquita Filho”, 
Marília/SP.
PASSEGGI, M. C. A experiência em formação. Educação. Porto Ale-
gre, v. 34, n.2, p. 147-156, maio/ago. 2011.
PIMENTA, S. G. O estágio na formação de professores: unidade teoria 
e prática? 10 ed. São Paulo: Cortez, 2011.
REVEL, J. Michel Foucault: conceitos essenciais. São Carlos: Cla-
raluz, 2005.

Data de registro: 22/12/2015
Data de aceite: 26/10/2016





865

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p865a908

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e 
alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

Lucia Palpacelli*

Riassunto: Questo articolo propone una lettura in senso protrettico dell’Eutidemo, 
offrendo così una possibile chiave ermeneutica per comprendere uno dei dialoghi 
più disorientanti di Platone. La scena è dominata, infatti, da due eristi, Eutidemo 
e Dionisodoro, che non fanno che costruire sofismi, per essere dichiarati, alla fine, 
vincitori nella discussione con Socrate e Clinia.  Apparentemente si è di fronte a 
un grande gioco di parole che ritornano su se stesse, ma in realtà, in questo dialo-
go, costruito come una commedia, Platone affronta un tema molto serio: l’educa-
zione dei giovani. Il filosofo, nell’alternarsi delle scene che vedono protagonisti 
prima gli eristi e poi Socrate, svolge un particolarissimo invito alla filosofia e alla 
virtù, cioè un protrettico, in un dialogo che è pensato, per i lettori, come struttural-
mente protrettico. L’Eutidemo, in ultima analisi, può essere letto a due livelli: a un 
primo livello, sulla scena, Platone svolge un invito a coltivare la filosofia e la virtù 
e a un secondo livello, il lettore stesso, se segue Platone nel suo disegno e nei suoi 
giochi, si trova di fronte a un delizioso protrettico che lo spinge a fare filosofia e 
lo inizia alla filosofia platonica.

Parole chiave: Protrettica. Educazione. Virtù. Eristica. Filosofia.

O Eutidemo de Platão: um convite à filosofia e à virtude. Um diálogo 
protréptico sobre a protréptica

Resumo: Esse artigo propõe uma leitura em um sentido protréptico do Eutide-
mo, oferendo assim uma possível chave hermenêutica para compreender um dos 
diálogos mais desorientadores de Platão. A cena é dominada, de fato, por dois 
eristas, Eutidemo e Dionisodoro, que não fazem mais que construir sofismas, para 
serem declarados, ao final, vencedores na discussão com Sócrates e Clinia. Apa-

*	 Dottoressa in ricerca in Storia della Filosofia, ciclo XX, presso l’Università degli studi di 
Macerata. Professoressa della Università degli studi di Macerata. E-mail: luciapalpacelli@
virgilio.it



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801866

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

rentemente se está em face de um grande jogo de palavras que retornam sobre si 
próprias, mas em realidade, nesse diálogo, construído como uma comédia, Platão 
enfrenta um tema muito sério: a educação dos jovens. O filósofo, na alternância 
das cenas que veem como protagonistas primeiro os eristas e depois Sócrates, 
desenvolve um particularíssimo convite para a filosofia e para a virtude, isto é, um 
protréptico, em um diálogo que é pensado, para os leitores, como estruturalmente 
protréptico. O Eutidemo, em última análise, pode ser lido em dois níveis: em um 
primeiro nível sobre a cena, Platão desenvolve um convite para cultivar a filosofia 
e a virtude, e em um segundo nível, o próprio leitor ao acompanhar Platão no seu 
desenho e nos seus jogos, se encontra em face de um delicioso protréptico que o 
impulsiona a fazer filosofia e o inicia na filosofia platônica.

Palavras-chave: Protréptica. Educação. Virtude. Erística. Filosofia.

Plato’s Euthydemus: an invitation to philosophy and virtue. A 
protreptic dialogue on protrepsis

Abstract: This article suggests a protreptical reading of the Euthydemus, offe-
ring a possible hermeneutic key to understand one of Plato’s most bewildering 
dialogues. The scene is indeed dominated by two erists, Euthydemus and Diono-
sodorus, who do nothing but build sophisms, in order to be declared, at the end, 
winners in the discussion with Socrates and Clinia. We are apparently dealing with 
a big play on words that go back to themselves, but in this dialogue, built like a co-
medy, Plato actually debates a very serious theme: the education of young people. 
Through the scenes, seeing as protagonists the erists first and Socrates after, the 
philosopher develops a particular invitation to philosophy and virtue, that is to say 
a protrectic, in a dialogue that is conceived for the readers as a structurally protrec-
tical one. Euthydemus can ultimately be read at two levels: at a first level, on the 
scene, Plato invites to cultivate philosophy and virtue; at a second level, the reader, 
following Plato throughout his scheme and his “games”, is faced with a very nice 
protrectic that pushes him to philosophize and initiates him to Plato’s philosophy.

Keywords: Protrectic. Education. Virtue. Eristic. Philosophy.

L’Eutidemo è uno dei dialoghi più disorientanti di Platone: la scena 
è dominata, infatti, da due eristi, Eutidemo e Dionisodoro, giocolieri di 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 867

Lucia Palpacelli

parole, che non fanno che costruire sofismi, per essere dichiarati, alla 
fine, vincitori.

La prima impressione che si ha, leggendo questo dialogo, è dunque 
quella di trovarsi di fronte a un grande gioco di parole che ritornano su 
se stesse, lasciandoci apparentemente, con un nulla di fatto1.

In realtà, in questo dialogo Platone affronta un tema molto serio e a lui 
molto caro, quello dell’educazione dei giovani e svolge, scena dopo scena, 
un particolarissimo invito alla filosofia e alla virtù, cioè un protrettico, in 
un dialogo che è pensato, per i lettori, come strutturalmente protrettico.

Potremmo quindi dire che, ad un primo livello, sulla scena, si svolge 
un invito a coltivare la filosofia e la virtù e ad un secondo livello, il lettore 
stesso, se segue Platone nel suo disegno e nei suoi “giochi”2, si trova di 

1	 Gli studi relativi a questo dialogo,infatti, non mancano di sottolineare come quest’opera sia 
stata sottovalutata e trascurata. La Sprague (The Euthydemus revisited, in The Euthydemus 
revisited, in Plato: Euthydemus, Lysis, Charmides. Proceedings of the V Symposium pla-
tonicum, edited by T. M. Robinson e L. Brisson, Academia Verlag, Sankt Augustin 2000, 
pp. 3-19), riprendendo un’espressione di Skemp riguardante il Politico, parla di un dialogo 
“raro”, perché poco tradotto, ma soprattutto, perché sembra occupi un piccolo spazio nella 
discussione dei temi platonici. Scolnicov (Plato’s Euthydemus. A study on the relations 
between logic and education, «Scripta classica israelica» 6 (1981-1982), pp. 19-29, p. 
19) lo definisce un «dialogo sfortunato». La Canto (L’intrigue philosophique. Essai sur 
l’Euthydème de Platon, Les Belles Lettres, Paris 1987, pp. 81-82) vede la ragione di questa 
trascuratezza nel fatto che qui si pongono problemi cruciali per il pensiero platonico, ma 
poi l’assenza di progressione e una certa inconsistenza dottrinale danno l’impressione che 
alle domande non si dia risposta. Narcy (Le philosophe et son double. Un commentaire 
de l’Euthydème de Platon, Librarie philosophique, J. Vrin, Paris 1984, p. 59) lo definisce 
un «dialogo atipico» che sembra non essere utile per conoscere Platone. Erler (I dialoghi 
aporetici di Platone alla luce del nuovo paradigma ermeneutica, in Lezioni verso una 
nuova immagine di Platone, traduzione italiana di C. Mazzarelli, volume 3, Istituto Suor 
Orsola Benincasa, Napoli 1991, p. 12) riconosce che l’Eutidemo, come, del resto, tutti i 
dialoghi aporetici, «hanno avuto un’importanza molto minore rispetto ad altri dialoghi, 
anzi, talora, sono passati sullo sfondo dell’interesse».

2	 Sul concetto di “gioco” in Platone e sulla proposta ermeneutica della scuola di Tubin-
ga-Milano, cfr. M. Migliori, Come scrive Platone. Esempi di una scrittura a carattere 
“protrettico”, «Annali della facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università di Macerata», 
37 (2004), pp. 249-277; T. A. Szlezák, Platon und Schriftlichkeit der Philosophie. Inter-
pretation zu den frühen und mittleren Dialogen, De Gruyter, Berlin, 1985; introduzione e 
traduzione italiana di G. Reale: Platone e la scrittura della filosofia. Analisi di struttura dei 
dialoghi della giovinezza e della maturità alla luce di un nuovo paradigma ermeneutico, 
Vita e Pensiero, Milano 1988, 19892; T. A. Szlezák, Come leggere Platone, traduzione dal 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801868

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

fronte a un delizioso protrettico che lo spinge a fare filosofia e lo inizia 
alla filosofia platonica.

I - La particolare struttura dell’opera

Per orientarci nell’analisi di alcuni passi del dialogo legati al tema 
di nostro interesse, credo sia necessario soffermarci brevemente sulla 
sua particolarissima struttura. Come avremo modo di vedere, infatti, 
questa scelta “architettonica” veicola significati importanti, connessi al 
problema educativo.

Questo dialogo è pensato come una commedia arcaica ed è quindi 
diviso in cinque scene, intervallate da interludi, comprese tra un prologo 
e un epilogo, nei quali Socrate, il giorno dopo aver incontrato i due eristi, 
parla con Critone di questo incontro e glielo racconta, dando così il via 
all’effetivo dialogo.

prologo del dialogo cornice: Socrate - Critone (271 A - 272 D);
Commedia
prologo della commedia (racconto socratico): incontro con gli eristi (272 
D - 275 C);
I scena: dialogo tra gli eristi e Clinia (275 D - 278 E);
II scena: dialogo tra Socrate e Clinia (278 E - 282 E);
III scena: dialogo di Eutidemo e Dionisodoro con Socrate e Ctesippo (283 
A - 288 D);
IV scena: ripresa del dialogo tra Socrate e Clinia (288 D - 290 D);
intermezzo: Socrate - Critone (290 E - 293 A);
V scena: dialogo tra Socrate, Ctesippo, Eutidemo e Dionisodoro (293 
A - 303 B);
epilogo della commedia (303 B - 304 B);
Fine della commedia
epilogo del dialogo cornice: Socrate - Critone (304 B - 307 C).

Dalla struttura che abbiamo schematicamente proposto, questo dialogo 

tedesco di Nicoletta Scotti, Rusconi, Milano 1991; M. Migliori, Il Disordine ordinato. La 
filosofia dialettica di Platone. Volume I. Dialettica, metafisica e cosmologia. Volume II. 
Dall’anima alla prassi etica e politica, Morcelliana, Brescia 2013, pp. 73-102.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 869

Lucia Palpacelli

risulta costruito su tre assi che hanno significato e funzioni diverse: 
1) un primo livello è costituito dal dialogo tra Socrate e Critone, che fa da 

cornice al confronto del filosofo con i due eristi; 
2) un secondo asse è costituito dai giochi slegati che Eutidemo e Dioni-

sodoro conducono nelle tre scene eristiche; 
3) un terzo livello è costituito dai due interventi di Socrate che sono 

quell’invito alla filosofia che il filosofo chiede, vanamente, ai due eristi.

Vedremo nel corso dell’analisi che tale struttura si rivela molto 
significativa perché veicola e, per così dire, rende tangibile, il confronto 
tra Socrate e gli eristi e, dunque, tra i diversi modelli educativi di cui 
questi personaggi sono portavoce.

II - Il problema dell’educazione dei giovani

Data la complessità anche strutturale di questo, come di ogni dialogo 
di Platone, si può affermare che esso si configuri come l’intreccio di più 
linee argomentative:

1) Motivo dominante: asse unitario del testo che Platone continuamente 
richiama al lettore. 

2) Centro tematico dell’opera: la questione filosoficamente più rilevante 
che dà allo stesso motivo dominante il suo senso proprio.

3) Problema più importante con cui lo svolgimento deve fare i conti3.

Che il tema educativo sia l’asse intorno al quale ruota tutto il dia-
logo, costituendone dunque il motivo dominante, risulta chiaro già a 
partire dai protagonisti stessi: i vecchi Eutidemo, Dionisodoro, Socrate 

3	  Seguo qui una tecnica regolarmente utilizzata da Migliori, che l’ha a sua volta tratta da 
una riflessione di Szlezák (Leggere…, pp. 126-127). Il centro tematico dell’opera consiste 
nell’attenzione agli strumenti linguistici e logici messi in luce dall’eristica; il problema 
più importante è il confronto tra dialettica e eristica e l’indicazione della dialettica come 
filosofia che usa bene gli strumenti dell’eristica, vista come una techne che invece, non sa 
far uso dei suoi, pur meravigliosi, discorsi.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801870

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

e i giovani Clinia, Ctesippo ai quali si aggiungono i discepoli dei due 
eristi e gli amanti di Clinia. Si impone subito un confronto, dunque, tra 
vecchiaia (età in cui a Critone sembra ridicolo anche il voler imparare; 
272 B) e giovinezza (età ideale per apprendere; 275 B 2-4) e si sottolinea 
come i naturali discepoli degli eristi siano i giovani. È un dialogo pieno 
di giovani, quindi, ai quali i vecchi si offrono come maestri.

1. L’importanza del tema

Anche se ci muoviamo in un clima da commedia4, fin dall’inizio del 
suo racconto, Socrate pone l’incontro con i due eristi, Eutidemo e Dioni-
sodoro, in una luce particolare che fa sospettare l’importanza del tema che 
verrà affrontato. Afferma, infatti:

Per il volere di un dio mi trovavo seduto là dove tu mi hai visto, da solo 
nello spogliatoio e avevo già in mente di alzarmi. Quando mi stavo al-
zando, si verificò l’abituale segno divino. Pertanto mi sedetti di nuovo 
(272 E 1-4).

L’incontro sembra così inquadrato dentro una volontà divina, Socrate 
stava per andarsene, ma il segno divino lo trattenne. Il segno divino a cui 

4	  Oltre alla struttura, questo dramma comico è corredato anche di un coro e di un corifeo: il 
coro è costituito dai discepoli dei due eristi e dal corteggio di Clinia, che, a 274 C, prima 
che cominci la dimostrazione eristica, si dispone in cerchio intorno ai protagonisti della 
discussione. Platone stesso definisce un coro i discepoli di Eutidemo e Dionisodoro, quando 
essi applaudono alla prima vittoria dei due (276 B). Il corifeo è Ctesippo che all’inizio della 
seconda scena eristica, interviene all’improvviso e, da quel momento, prende parte alla 
discussione. La commedia non la si vede, però, solo nella forma, ma anche nei contenuti 
dell’Eutidemo. Forte, infatti, e costante è il senso del ridicolo e tante sono le possibili scene 
da commedia: Socrate, nel prologo, accenna al suo essere un vecchio allievo di Conno, il 
quale per questo viene preso in giro e chiamato «maestro dei vecchi» (272 C 1-5); il suo 
desiderio è di farsi allievo anche dei due eristi. Critone teme che Socrate sia troppo vecchio 
per “tornare sui banchi di scuola”, questa è una scena che fa sorridere. Eutidemo e Dioni-
sodoro risultano ridicoli in molte occasioni e soprattutto nelle loro testarde dimostrazioni 
che vanno contro ogni evidenza: quando, per esempio, dichiarano che il loro padre è padre 
di tutti, anche degli animali (298 C - D) o di saper far tutto perfino ballare, fare salti mortali 
sulle spade o girare sulle ruote alla loro età, come sottolinea Socrate (294 E).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 871

Lucia Palpacelli

il filosofo accenna chiaramente qui è lo stesso di cui parla in modo più 
esteso nell’Apologia. In questo dialogo lo definisce come una voce che 
sempre gli indica ciò che non deve fare, mai ciò che deve fare (31 D 2-4).

Proprio questo accade, infatti, nell’Eutidemo: Socrate è in procinto 
di alzarsi e andarsene, ma «l’abituale segno divino» lo spinge a restare.

Sembra chiara, in questo passaggio, la volontà di Platone: si vuole 
porre l’incontro di Socrate, Clinia, gli eristi e Ctesippo in un orizzonte 
che non abbia nulla di casuale; non per caso è avvenuto questo dialogo, 
ma per una volontà divina. Questo crea attesa e dà una consapevolezza 
al lettore: si parlerà di qualcosa di fondamentale5.

2. Eutidemo e Dionisodoro: maestri di eristica o di virtù?

Il primo nodo che Platone ci pone di fronte, però, è proprio quello di 
capire in che cosa siano effettivamente maestri Eutidemo e Dionisodoro: 
infatti, nel prologo che fa da cornice al dialogo, Socrate, il giorno dopo 
aver discusso con gli eristi, dice a Critone che i due sono insegnanti di 
eristica e che si deve assolutamente imparare quest’arte, ma quando 
racconta il dialogo vero e proprio che ha avuto con gli eristi, afferma che 
Eutidemo e Dionisodoro si sono dichiarati maestri di virtù.

Colpisce, dunque, questo scarto tra quanto dice Socrate a Critone in 
apertura e quanto sostengono gli eristi, ma bisogna anche notare che tutto il 
dialogo, nelle battute dei due, è effettivamente una dimostrazione di eristica 
e questa è l’unica cosa che dimostrano di sapere.

Per capire il gioco messo in atto da Platone, è utile analizzare la 
presentazione che Socrate fa dei due eristi al giovane Clinia, ieri, cioè 
nel prologo vero e proprio della commedia.

5	  Su questa stessa linea si pone Erler (Der Sinn der Aporien in den Dialogen Platons, Übun-
gsstücke zur Anleitung im philosophischen Denken, Berlin - New York 1987; traduzione 
italiana di C. Mazzarelli: Il senso delle aporie nei dialoghi di Platone. Esercizi di avviamento 
al pensiero filosofico, Vita e Pensiero, Milano 1991, p. 344) quando si chiede se il segno 
divino intervenga per indicare che «in ogni gioco di prestigio degli eristi vengono messi 
in discussione dei problemi che meritano una seria considerazione».



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801872

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

Eutidemo e Dionisodoro, dice Socrate, sono uomini sapienti6 in 
questioni di non poco conto, anzi importantissime: conoscono tutto 
dell’arte della guerra e sanno rendere un altro capace di difendersi in 
tribunale «se è vittima di ingiustizia» (273 C 8-9). I due sono, quindi, 
esperti di guerra, capaci nello scrivere discorsi e nel parlare in tribunale; 
inoltre, sanno insegnare queste attività a chi lo voglia.

Socrate presenta i due sofisti come esperti di retorica; il filosofo, 
dunque, non li conosce come eristi e ovviamente non li presenta come 
tali, ma, alle sue parole, i due ridono e dicono che ormai quelle conos-
cenze sono secondarie. È chiaro, quindi, che sono cambiati e, per questo, 
disprezzano la presentazione che Socrate ha dato di loro. Questi, mera-
vigliato, commenta così:

Deve essere bella la vostra attività, se cose tanto grandi si trovano ad 
essere per voi secondarie. In nome degli dei ditemi qual è questa bella 
occupazione (273 D 5-7).

A questo punto, bisogna tenere presente il gioco delle parti messo 
in atto da Platone: Socrate ha conosciuto Eutidemo e Dionisodoro due 
o tre anni prima e li presenta per come li ha conosciuti; essi ridono delle 
sue parole e allora Socrate constata che quello di cui i due si occupano 
deve essere bello, se sono giunti a considerare di secondario interesse 
attività così importanti come quelle che egli attribuisce loro. Si ha pro-
prio l’impressione che Platone, attraverso Socrate, voglia preparare il 
lettore alla risposta dei due: Eutidemo e Dionisodoro diranno qualcosa 
di incredibile e questa è una nuova sottolineatura dell’importanza del 
problema in questione.

Il filosofo, quindi, meravigliato, chiede quale sia quest’arte nuova 
che Eutidemo e Dionisodoro hanno acquisito e che Platone implicitamente 

6	  Hawtrey (Commentary on Plato’s Euthydemus, American Philosophical Society, Philadelphia 
1981, p. 49) rileva ironia in questo passaggio, ma non credo sia così. Socrate qui attribuisce 
specifici saperi ad Eutidemo e Dionisodoro, saperi che i due hanno dimostrato di conoscere e 
di saper insegnare, ai quali è legata la loro fama. Egli sta semplicemente dicendo ciò che sa di 
loro e lo fa anche con rispetto.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 873

Lucia Palpacelli

ha già giudicato come bella, ma, appunto, così tanto da lasciare increduli 
al pensiero che qualcuno la possegga e dica di saperla insegnare.

La virtù – disse – Socrate, pensiamo di essere capaci di insegnarla meglio 
e più in fretta di ogni altro (273 D 8-9).

La loro pretesa è dunque quella di insegnare la virtù e questa dichia-
razione iniziale li accomuna ai sofisti in genere che promettono questo7.

Come si è già accennato, però, la virtù è cosa diversa dall’arte eristi-
ca, che Socrate attribuisce loro nell’incipit del dialogo, cioè all’indomani 
del suo incontro con i fratelli8.

Tenendo presente che Platone crea uno scarto tra un “ieri” (reale 
incontro con i sofisti) e un “oggi” (incontro con Critone e racconto del 
dialogo con i sofisti), si può avanzare quest’ipotesi: potrebbe esserci 
un’ambiguità riguardante questa parola fondamentale nell’economia del 
dialogo: ¢ret»9. Aretè può significare “virtù” in senso morale, così come 
la intende sicuramente Socrate, ma può anche significare “realizzazione, 
eccellenza in qualcosa”, eccellenza, appunto, nel sostenere qualsiasi discorso 
vero o falso che sia, come dice Socrate in apertura al dialogo (272 B; “oggi”, 
dunque, quando ha già conosciuto e saggiato l’effettivo valore dei due). Una 
prova di questo fraintendimento tra Socrate e i sofisti, la vediamo proprio nel 
fatto che non sono i sofisti ad esplicitare il loro essere maestri di aretè con il 
significato di rendere buoni e saggi gli uomini, ma è Socrate; la considerazione 
morale dell’aretè si trova sempre in bocca a Socrate, mai in bocca ai sofisti.

Se si applica questa ipotesi al prologo del dialogo, ne consegue questa 
lettura: Socrate “oggi”, cioè nel suo dialogo con Critone, avendo capito il 
fraintendimento in cui egli stesso e i suoi interlocutori erano caduti il giorno 

7	 La prima diairesi del Sofista, infatti, definisce il sofista come un cacciatore di giovani ricchi 
che afferma di farlo per virtù, ma mira al denaro (221 C - 223 B).

8	 «Infatti essi stessi, per così dire, hanno incominciato quando erano vecchi a dedicarsi a 
questa sapienza che io desidero, l’eristica (tÁj ™ristikÁj)» (272 B 10).

9	  Hawtrey (Commentary…, p. 51) appoggia questa ipotesi e nota che la parola ¢ret» appare 
in questo passaggio per la prima volta nel dialogo ed è posta in una posizione enfatica, ad 
apertura di frase.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801874

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

prima, lo scioglie e, dunque, chiama l’aretè, che Eutidemo e Dionisodoro 
promettevano, con il suo vero nome, appunto, eristica e i due, effettivamente, 
daranno una dimostrazione di eristica.

Il gioco platonico consiste nel nascondere questa operazione e nel 
creare così due dichiarazioni, quella di Socrate e quella degli eristi, diverse, 
quando, invece, ce le aspetteremmo identiche. Platone crea in tal modo uno 
sfasamento: Socrate afferma una cosa all’inizio del dialogo, gli eristi ne 
sostengono, apparentemente, un’altra all’interno del racconto che Socrate 
propone a Critone, ma per tutto il dialogo fanno proprio quello che il filosofo 
dice all’inizio.

In realtà Socrate, che all’inizio del dialogo, nella finzione scenica, ha 
già parlato con loro e li conosce, li prende a maestri per l’unica cosa che 
hanno dimostrato di saper insegnare, indipendentemente dal nome che ad 
essa si dà.

Dunque, chiarito questo, la dichiarazione dei due eristi, che si dicono 
maestri di virtù, può leggersi in questo modo: «Aiutiamo i nostri allievi 
a realizzarsi presto e bene», ma non si dice come e in che cosa. 

Di fronte a questa dichiarazione, Socrate ribatte:

Se ora possedete veramente questa scienza siatemi propizi, infatti vi 
parlo proprio come a dei, chiedendovi di essere clementi per quello che 
ho detto prima (273 E 6 - 274 A 1).

L’intera movenza di questo passaggio sembra tesa proprio a sotto-
lineare la grandezza della promessa dei due eristi. Essi, infatti, hanno 
dichiarato di saper insegnare l’¢ret» che Socrate interpreta come virtù 
morale. Ai suoi occhi, dunque, i due assumono quella che per Platone è 
una missione e della massima importanza: l’educazione dei giovani; ma 
la condizione, che l’Autore sottolinea con forza, attraverso l’incredulità 
di Socrate, è che dicano la verità. Il filosofo, infatti, afferma:

ma fate attenzione, Eutidemo e Dionisodoro, se dite la verità: infatti, 
non c’è nulla di strano a non credervi, data la grandezza della vostra 
promessa (274 A 2-4).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 875

Lucia Palpacelli

Ecco che allora comincia a farsi strada un dubbio tragico: Socrate, 
infatti, fraintendendo le parole degli eristi, li presenta come educatori, 
maestri di virtù e, se davvero avessero questa scienza, sarebbero davvero 
divini. La condizione da cui tutto dipende, però, è appunto quella ricor-
data dal filosofo, cioè che stiano dicendo la verità ed è dunque questa 
una delle cose da verificare.

Comunque, alla richiesta di Socrate, Eutidemo risponde che sono lì proprio 
per presentare la loro arte a chi voglia apprenderla. Socrate assicura che tutti 
vogliono conoscere questo sapere sia lui, sia Clinia, Ctesippo e tutti gli altri. 
Ora la discussione può cominciare e ad aprirla è Socrate, ponendo una 
serie di problemi, legati al tema educativo. Non tutti troveranno risposta, 
ma intanto Platone li pone tratteggiando così l’orizzonte problematico 
entro il quale ci si muoverà:

Pertanto è chiaro che mostrarlo per la maggior parte non è una cosa da 
poco, ma ditemi questo: [1] soltanto un uomo che sia convinto che si 
debba apprendere da voi potrebbe essere reso buono o anche chi non è 
ancora convinto o [2] per il fatto di non credere, in generale, che questa 
cosa, la virtù, possa essere imparata (maqhtÒn), oppure che voi due 
ne siate maestri? Ma anche uno che la pensi così [3] viene persuaso ad 
opera della stessa arte del fatto che la virtù è insegnabile e che voi siete 
quelli dai quali la si può apprendere meglio, o tramite un’arte diversa? 
(274 D 6 - E 6).

Bisogna, innanzitutto, notare che la domanda di Socrate è piegata 
sempre in senso etico. Il filosofo chiede, infatti, «chi potrebbe essere reso 
buono» e pone tre questioni legate a questo problema.

1) È possibile rendere buoni solo quelli che sono convinti, cioè 
quelli che vogliono apprendere da voi o anche coloro che non sono 
persuasi di questo?

2) Socrate chiede se i due possano rendere buono solo chi è con-
vinto di dover andare a lezione da loro o anche chi è scettico o perché 
non crede che la virtù sia “in generale” (Ólwj) apprendibile (e quindi 
anche insegnabile) o perché non pensa che essi ne siano i maestri. In 
questa seconda domanda, compare un dubbio fondamentale: «È inseg-
nabile la virtù?». I sofisti non rispondono, dunque la domanda, insieme 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801876

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

al dubbio che implica, resta sospesa. Per ora, quindi, siamo di fronte ad 
una domanda di cui si intuisce la grande importanza (se si considera il 
fatto che Eutidemo e Dionisodoro si sono detti maestri di virtù), ma che 
rimane, a questo livello, un problema aperto.

3) Infine, il filosofo chiede se c’è un’arte che dimostra che la virtù 
è insegnabile e un’altra che indica chi sia maestro di virtù.

Delle tre questioni poste da Socrate, Dionisodoro risponde solo 
all’ultima e lo fa in senso tecnico:

Della stessa arte, Socrate (274 E 6).

3. Eutidemo e Dionisodoro maestri di protrettica

Socrate estende il senso della risposta di Dionisodoro: i due eristi 
hanno detto che la stessa tecnica convince che la virtù è apprendibile 
e che loro ne sono i maestri; per parlare così devono conoscere questa 
tecnica e quindi possono esortare alla filosofia (cosa che gli eristi non 
hanno mai detto) e alla cura della virtù (cosa che hanno detto, intenden-
dola, però, non in senso morale).

Infatti, immediatamente dopo la risposta di Dionisodoro, appena 
ricordata, egli elegge i due a maestri di protrettica per la discussione 
che seguirà:

Dunque voi – dissi – Dionisodoro, tra i contemporanei sareste i più capaci 
di esortare alla filosofia10 e alla cura della virtù? (274 E 9 - 275 A 2).

Fino ad ora si è parlato solo di virtù, ma nel porre questa domanda, 

10	  Méridier (Platon, Oeuvres Complètes, tome V, 1° parte, texte établi et traduit par Louis 
Méridier, Les Belles Lettres, Paris 1931, 19897, p. 149) traduce filosof…an con «filosofia», 
ma avverte in nota che tanto questa parola, quanto il verbo filosofe‹n, di poco successivo 
(275 A 5), sono da intendersi nel loro senso etimologico: amare, ricercare la saggezza; 
di questo stesso parere è la Canto (Intrigue…, p. 23). Traducendo così si toglie il valore 
tecnico all’espressione, ma resta inalterato l’effetto dell’introduzione, come cosa scontata, 
della sof…a  affiancata alla virtù. Si comincia a tracciare, quindi, un legame tra sapienza 
e virtù.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 877

Lucia Palpacelli

improvvisamente Socrate parla di philosophia (filosof…a) e ne parla 
come fosse cosa ovvia. Sembra, quindi, che qui si dia per scontato che 
con la filosofia si insegna la virtù. Comunque venga intesa questa parola, 
in senso tecnico o letterale, chiaramente qui si collegano aretè e philo-
sophia e la sophia (sof…a), a questo punto del dialogo, è un qualcosa 
di nuovo che solo nel primo intervento di Socrate acquisterà un peso 
rilevante. Prima di questo momento si è parlato semplicemente, e in 
modo generale, di aretè con la possibilità – che diventerà poi reale e 
tangibile nel confronto tra Socrate e gli eristi – di un equivoco, proprio su 
questo termine chiave. Ora Socrate sta cominciando a chiarire che cosa 
è per lui l’aretè e sta indicando la strada per arrivare alla virtù, appunto 
legandola alla filosofia.

Il filosofo invita, quindi, gli eristi a lasciar perdere il resto: non si 
concentrino sull’insegnamento della virtù, ma diano piuttosto una di-
mostrazione di scienza protrettica, cioè invitino ad avvicinarsi alla virtù, 
dato che hanno dichiarato di conoscere questa tecnica:

Rimandate ad un’altra volta – dissi – la dimostrazione del resto, ma di-
mostrateci solo questo: convincete questo giovane qui che bisogna fare 
filosofia (filosofe‹n) e prendersi cura della virtù e farete cosa gradita 
a me e a tutti costoro (275 A 4-7).

Qui Socrate, in modo anche abbastanza esplicito, stabilisce che in 
questo dialogo non si insegnerà la virtù, ma si inviterà alla virtù, si darà, 
dunque, dimostrazione di scienza protrettica.

4. Perché viene scelto Clinia

Socrate invita i sofisti ad esercitare la loro scienza protrettica 
su Clinia, perché a tutti loro sta a cuore che Clinia diventi sapiente e 
il filosofo riconosce che gli eristi sono arrivati proprio nel momento 
opportuno, perché Clinia è giovane e la giovinezza è un’età propizia per 
l’attività protrettica e per l’educazione. Il ragazzo, infatti, sta affrontando 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801878

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

un passaggio decisivo: è nella fase in cui un giovane si trova di fronte a 
bivi e scelte e il problema e il rischio di un educatore sono proprio quelli 
indicati da Socrate:

È giovane e temiamo per lui, com’è probabile per un giovane, che 
qualcuno arrivi prima di noi, volgendo la sua mente verso un’altra dire-
zione, e lo rovini (275 B 2-4).

Ci si chiede, cioè, quando è il momento giusto per intervenire, 
perché se qualcuno ci previene e coglie il giovane totalmente scoperto e 
impreparato, può facilmente portarlo dove vuole e, quindi, corromperlo.

La giovinezza di Clinia come età ideale per l’arte protrettica, però, 
non basta a spiegare, perché Socrate insista così tanto su di lui, se si 
considera il fatto che intorno al giovane c’è un numeroso coro di ragazzi. 
Perché proprio Clinia allora? Per rispondere a questa domanda si noti la 
presentazione, potremmo dire ufficiale, che Socrate fa di Clinia ai sofisti:

Questi è il figlio di Assioco, figlio di Alcibiade il vecchio e cugino dell’Al-
cibiade che è attualmente vivente. Il suo nome è Clinia (275 A 10 - B 2).

Puntando l’attenzione proprio su Alcibiade si può ipotizzare che, 
nella volontà espressa da Socrate di guidare il giovane alla saggezza e 
alla virtù, potrebbe esserci il ricordo dell’accusa di corruzione che coin-
volse Alcibiade. Quella di Clinia, oltre ad essere una famiglia famosa 
ad Atene, vede nei suoi componenti l’esempio di ottime nature, quella 
di Alcibiade o di Assioco, che si sono poi rovinate. La discendenza di 
Alcibiade il vecchio è, dunque, funzionale a mostrare il rischio insito 
nell’educazione; rischio che, poi, Socrate stesso, esprimendo i suoi timori 
per Clinia, mette ben in chiaro11.

È da notare, infine, come tanto Socrate quanto i due eristi siano 

11	 P. Bicknell (Alkibiades and Kleinias; a study in athenian genealogy, «Museum philologum 
londiniense», 1 (1975), pp. 51-64) ricostruisce l’albero genealogico della famiglia dei 
Salaminioi, cioè la famiglia di Clinia e Alcibiade.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 879

Lucia Palpacelli

interessati al giovane Clinia e, quindi, in generale, ai giovani, ma con 
preoccupazioni profondamente diverse: Socrate vuole, e lo dice esplici-
tamente, che i giovani diventino uomini virtuosi, i sofisti mirano solo a 
fare di loro dei discepoli che, per essere tali, devono pagare.

Socrate non può effettivamente pensare che i due eristi siano la 
soluzione ideale per l’educazione di Clinia, ma, al di là di questo, egli 
qui dichiara quale sia la questione che sta sotto il confronto tra lui e gli 
eristi a cui si assisterà: in gioco c’è l’educazione dei giovani, perché è ai 
giovani che gente come Eutidemo e Dionisodoro si rivolgono e il pericolo 
reale è che li corrompano, cosa che Socrate vuole evitare12.

III - Il modello educativo eristico a confronto con il modello platonico-
socratico

La struttura del dialogo, che costringe ad un puntuale alternarsi di 
scene eristiche (I, III, V nelle quali sono gli eristi a guidare il dialogo, 
proponendo i loro sofismi) e di scene socratiche (II, IV nelle quali So-
crate interviene interrompendo la dimostrazione eristica, per esercitare 
realmente su Clinia l’arte protrettica e condurre insieme al ragazzo una 
vera ricerca), ha la finalità di rendere ancora più evidente il confronto tra 
l’eristica e la dialettica: tra Eutidemo e Dionisodoro da una parte – che 
non sono per nulla interessati al vero, ma solo alla vittoria in una gara 
di parole – e Socrate dall’altra che, nei suoi due interventi, porta avanti 
una ricerca ed è l’unico che svolge realmente la funzione protrettica nei 
confronti di Clinia13.

12	  Queste parole trovano piena dimostrazione in Ctesippo che, dalla seconda scena eristica, 
comincia a discutere con i due fratelli e, per confutarli, fa il loro stesso gioco e di fatto 
li imita acquisendo di sofisma in sofisma i diversi meccanismi dell’eristica, per arrivare 
addirittura a vincere i due eristi, mettendoli a tacere, nella terza scena eristica. Alla fine 
del dialogo con i due eristi, Socrate sottolinea che la preparazione di Ctesippo è ormai 
completa, riconoscendo che egli ha ormai appreso le finezze eristiche (300 D 7-9).

13	  La Sprague (Plato’s…, p. 3) definisce questo alternarsi delle scene, un mezzo scenico, 
appunto, per rendere il contrasto tra dialettica ed eristica.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801880

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

1. Eutidemo e Dionisodoro: i “non filosofi”

Questo confronto serrato tra i due modelli educativi, proposti ris-
pettivamente dagli eristi e da Socrate, ci permette di evidenziare nell’Eu-
tidemo una movenza che resta sotterranea, ma si rivela fondamentale.

Platone nel momento stesso in cui, mettendo in scena Eutidemo 
e Dionisodoro, li tratteggia “in positivo” come eristi, li presenta anche 
come non filosofi e il fatto di poter ritrovare negli eristi i tratti del filo-
sofo dimostra il rapporto complesso e sfumato che c’è tra queste due 
figure: l’erista è il non filosofo e, in quanto tale, in alcuni tratti, molto 
somigliante a questo, ma in altri del tutto opposto a lui.

1.1 Socrate profano dell’eristica

Mentre Platone conduce questo duplice gioco nei confronti di Euti-
demo e Dionisodoro, si preoccupa anche di distanziare il più possibile il 
suo maestro, vero e autentico filosofo, da loro. Questo si vede in diversi 
passaggi nei quali Socrate denuncia la sua completa estraneità all’arte 
eristica che, infatti, all’inizio del dialogo, dice di voler apprendere.

Per esempio, a 278 D 5 il filosofo, prima di dare inizio al suo pa-
radeigma protrettico, chiede agli eristi di non ridere se il suo discorso 
sembrerà loro rozzo e ridicolo. A dettare questa frase è il fatto che Socrate 
ha appena assistito ai primi due sofismi e ha visto quindi un discorso 
condotto con una tecnica

— di accerchiamento tramite domande che sembrano scontate, ma sono 
capaci di intrappolare l’interlocutore;
— che gioca con le parole;
— che confuta qualsiasi affermazione.

Socrate non possiede questa tecnica e per questo teme di apparire 
ridicolo.

Passaggi confrontabili a questo li troviamo a 282 D 4-7, dove 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 881

Lucia Palpacelli

Socrate, concludendo il suo intervento, si scusa per il suo discorso cer-
tamente da inesperto (idiîtikon) ed esposto in modo stentato e prolisso, 
ribadendo così la sua estraneità alla tecnica eristica; e a 295 D 7 - E 3 
Socrate afferma che sicuramente Eutidemo sa discutere meglio di lui che 
ha le «conoscenze tecniche di un profano» e si ribadisce in tal modo che 
Socrate è profano rispetto alla tecnica eristica che, invece, Eutidemo e 
Dinisodoro conoscono alla perfezione.

1.2 La lode al filosofo è condanna per l’erista

Nell’elogio conclusivo che Socrate riserva a Eutidemo e Dionisodoro 
(303 C 4 - 304 B 5) si sente, in realtà una condanna che si articola su tre 
accuse e si chiude con un consiglio.

1) Agli eristi non importa nulla della maggior parte degli uomini, 
anche di quelli venerati e famosi, ma solo di quelli simili a loro;

2) il loro discorso è civile e mite, perché, affermando che nulla è bello 
o bianco, chiudono la bocca agli altri, ma anche a se stessi;

3) la loro è una tecnica ed è tale che in poco tempo chiunque la può 
apprendere;

4) il consiglio che Socrate dà ai due è quello di non insegnare in 
pubblico, perché date la facilità e la velocità con le quali si apprende questa 
tecnica, alcuni potrebbero apprendere senza pagare.

Riprendendo ad uno ad uno questi punti ci accorgeremo che Platone 
anche qui ci fa scorgere il filosofo all’ombra dei due eristi:

1) Nel primo caso, si attribuisce, infatti, ai due una caratteristica che 
è del filosofo, se è intesa nel senso di indifferenza per il senso comune, 
per gli onori degli uomini, la qual cosa implica una preoccupazione per 
la loro anima. Si tratterebbe, dunque, di un vero elogio se essi fossero 
filosofi, ma l’intenzione reale, nascosta nelle parole di Socrate, è svelata 
dall’ultima frase: ad essi interessano solo gli uomini simili a loro, cioè 
eristi o desiderosi di diventare tali. Ecco allora che quel «non vi curate 
affatto della maggior parte degli uomini» viene a significare disinteresse 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801882

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

completo per loro e soprattutto per la loro anima, fossero anche venerati 
e degni di rispetto, com’è sicuramente Socrate. L’immagine del filosofo, 
quindi, è completamente rovesciata. Infatti, profondamente diversa risulta 
essere la figura di Socrate, immagine del vero filosofo nell’Apologia: 
egli si interessa di tutti gli uomini e assume come missione quella di 
richiamarli ai valori quali la saggezza, la verità e l’anima; piuttosto che 
rinunciare a questo, contravvenendo ad un ordine divino, è pronto a 
morire (29 E).

2) Socrate attribuisce ai due eristi – che hanno ampiamente di-
mostrato di concepire la discussione come una gara in cui l’importante 
è vincere e lottare senza esclusione di colpi – la mitezza nei discorsi, 
perché riconosce, giustamente e con una forte carica di ironia, che men-
tre abbattono gli altri abbattono anche se stessi. A prescindere, però, da 
questo dato concentriamoci su questa mitezza del discorso che è un’altra 
caratteristica del discorso del filosofo, del discorso socratico-platonico. 
A conferma di questo basta ricordare il Menone (75 D), in cui Socrate 
segna proprio la distanza del suo discorso da quello eristico, sostenendo 
che il suo è un discorso fatto tra amici che punta all’accordo (omologhia).

3) Socrate caratterizza l’eristica in questo modo:

— una techne;
— facile da apprendere in poco tempo;
— che chiunque può apprendere.

La stessa caratterizzazione dell’eristica viene ribadita nel passaggio 
che chiude l’elogio di Socrate costituendone l’appendice (304 B 6 - C 5): 
Socrate invita Critone a farsi allievo di Eutidemo e Dionisodoro perché:

— i due accolgono chiunque voglia pagare senza alcun limite di natura, 
di età o divieto di ricchezza;
— chiunque può facilmente apprendere la loro arte.
La filosofia mostra di avere caratteristiche esattamente opposte a queste:
— è una scienza che, sulla base di Repubblica VII (532 A 5- B 1; 533 B 
1 - D 4) risulta superiore ad ogni altra.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 883

Lucia Palpacelli

— Dalla Lettera VII si trae che si apprende in maniera particolare e con 
molto tempo: attraverso una lunga comunanza di vita e sfregando tra 
loro i concetti, fino a che, improvvisa, si accende una scintilla che poi si 
nutre da sé (341 C - D). Nel Fedro si dice che la strada che il dialettico 
deve percorrere è lunga (274 A).
— Non tutti possono apprendere questa scienza, ci sono alcuni per nulla 
adatti ad essa. Nella Lettera VII Platone afferma che solo molto pochi 
si contraddistinguono per un’affinità con le cose della filosofia (341 E) 
e la Repubblica (535 A) propone una selezione di nature intelligenti, 
ferme e coraggiose. Sicuramente rilevante, infine, è il fattore dell’età che 
Socrate sottolinea anche nell’Eutidemo affermando che Clinia è nell’età 
più opportuna per apprendere.

4) La movenza applicata in quello che si può definire un consiglio 
finanziario (304 A 1 - B 5) è diretta: l’elemento del denaro è quello che 
caratterizza i sofisti e distanzia con forza Socrate da loro. Il filosofo ha 
già detto all’inizio del dialogo, parlando con Critone, che i due insegnano 
dietro pagamento (272 A 1), lo ribadisce qui ed esplicita, parlando ovvia-
mente anche di sé, che il filosofo si contraddistingue in senso opposto con 
il riferimento all’acqua: gli eristi hanno una merce alla quale dà valore 
solo una forzata rarità garantita dal pagamento e dall’insegnare a pochi; 
la vera filosofia, invece, che è la merce di Socrate, è come l’acqua: non 
costa nulla ed è ottima.

1.3 Il filosofo è divino

Si incontrano più volte nel corso del dialogo, passi in cui Socrate 
si rivolge a Eutidemo e Dionisodoro come se parlasse con divinità o 
almeno con esseri divini, in virtù di ciò di cui si dicono maestri (273 E 
6 - 274 A 1; 275 C 6 - D 2; 292 E 9 - 293 A 3).

In realtà, i due eristi – che Socrate ha creduto capaci di insegnare 
la virtù in senso morale – dimostrano di saper insegnare soltanto una 
techne, ma chi può dirsi a buon diritto divino è il filosofo, al quale 
non si addice il nome di sapiente che spetta solo a dio, «ma chiamarlo 
filosofo, ossia amante di sapienza, o con qualche altro nome di questo 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801884

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

tipo, gli si adatterebbe meglio e sarebbe più adeguato» (Fedro, 278 E). 
Infatti, questo nome «non soltanto lo separa da Dio, ma lo lega anche a 
lui, perché è solo nel nome di filÒsofoj che si avverte il risuono di una 
delle caratteristiche distintive di Dio, cioè l’essere sapiente (sofÒj)»14.

2. La tecnica eristica come negativo della dialettica socratica

Da quanto fin qui argomentato, è evidente dunque che uno degli 
intenti di Platone nell’Eutidemo è quello di condurre un confronto tra 
l’eristica e la dialettica socratica, per tracciare i confini che separano 
l’una dall’altra.

L’urgenza e l’importanza di una tale operazione, in ambito edu-
cativo, si coglie pienamente alla luce di un passo della Repubblica che 
«accenna ai pericoli che conseguono ad una incomprensione delle finalità 
della dialettica»15 provocata dall’età troppo acerba di chi si dispone ad 
apprendere:

E non sarebbe un’ottima precauzione far sì che non ne assaggino finché 
sono giovani? D’altra parte non puoi ignorare che i giovanetti, non appena 
hanno preso gusto alle prime discussioni, si servono di queste come di un 
gioco, sempre intenti a contraddire e, imitando quelli che li confutano, 
essi stessi, a loro volta, continuano a confutare, divertendosi, come fanno 
i cuccioli a portare in giro e a fare a brandelli, a furia di argomentazioni, 
chi man mano capita loro a tiro (Repubblica, VII, 539 B 1-7).

È facile vedere, nelle parole di Socrate, un ritratto dell’atteggiamento 
eristico che consiste nel confutare solo per il gusto di confutare come se 
si stesse giocando. Il pericolo che consegue ad un fraintendimento della 
dialettica è allora quello di scivolare nell’eristica, ecco perché Platone 

14	  Szlezák, Leggere…, p. 77.
15	  Cfr. V. Meattini, Anamnesi e conoscenza in Platone, ETS, Pisa 1981, p. 82. A questo 

proposito l’autore aggiunge: «Sull’argomento, che dovette essere uno dei suoi crucci, non 
per niente noi abbiamo un Eutidemo e, di contro la figura di Socrate, ricercatore esemplare, 
Platone ritornò, con la stessa volontà di denuncia nel Sofista e nel Filebo».



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 885

Lucia Palpacelli

tenta di tracciare una netta linea di demarcazione tra i due metodi.
Per perseguire questo fine, l’Autore si muove su due direzioni 

opposte: da una parte indica la somiglianza formale che accomuna i due 
metodi e giustifica una probabile confusione tra loro, dall’altra segna con 
grande forza le differenze che fanno sì che questi due metodi, nonostante 
siano formalmente simili, stiano su due versanti opposti.

Seguendo il disegno platonico, ripercorriamo gli elementi che ac-
comunano l’eristica e la dialettica socratica che vengono messi a fuoco 
nel dialogo.

— Tanto gli eristi quanto Socrate procedono nel ragionamento tra-
mite domande e risposte con un fine confutatorio. Se ci si concentra su 
Clinia, con cui discutono sia gli eristi sia Socrate, formalmente l’approccio 
sembra lo stesso: il giovane è interrogato, gli si chiede di rispondere e le 
sue opinioni vengono confutate16. Se ci si attiene alla sola forma, anche 
gli eristi hanno fatto quello che fa Socrate: hanno interrogato Clinia, 
Ctesippo e lo stesso Socrate, hanno sottoposto ad esame le loro risposte 
e le hanno confutate.

— Un altro punto di convergenza tra i due metodi riguarda il fatto 
che, prima di discutere, si stabiliscono i ruoli: già dalla scelta dell’inter-
locutore compiuta dai due eristi, i quali accettano di interrogare Clinia 
specificando che per loro è indifferente chi risponda, basta che risponda 
(275 B-C), Platone pone l’accento sull’importanza che per i due hanno 
i ruoli nella discussione: non importa di che cosa si parli, l’importante 
è che soltanto essi interroghino e che il ragazzo fornisca una risposta 
qualunque. Anche Socrate, quando propone il suo paradeigma protrettico, 
stabilisce i ruoli: egli interroga, Clinia risponde (278 E 1). Dunque, anche 
nella dialettica socratica si stabiliscono ruoli da rispettare.

Però, ammessa questa superficiale somiglianza, le differenze sos-
tanziali sono tante e saltano agli occhi proprio grazie a questo stretto 

16	 Proprio così si descrive, nel Sofista, l’elenchos socratico che è funzionale a mettere alla 
prova le opinioni degli interlocutori (230 B 4-8).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801886

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

confronto17.
1) Per gli eristi è del tutto indifferente la persona che risponde, e 

come risponde, quindi il suo ruolo è l’unica cosa davvero fondamentale. 
Per Socrate, invece, è fondamentale la persona che risponde molto più del 
ruolo che ricopre; egli, infatti, sceglie Clinia (a differenza dei sofisti che 
si limitano ad accettare la proposta del filosofo), perché, come dice agli 
eristi, il ragazzo è nella condizione ideale per apprendere ed è abituato 
a discutere (275 B 2-6; C 2-4).

2) La discussione eristica non è che un gioco, il cui fine è la vittoria 
nei discorsi. Socrate dà una buona immagine di questo, quando afferma 
che il gioco degli eristi è simile allo scherzo di chi toglie lo sgabello a 
chi sta per sedersi (278 B 8 - C 2). La dialettica socratica, invece, non è 
finalizzata a vincere nei discorsi, ma a purificare l’anima dalla presunzione 
di sapere (cfr. Sofista 230 B 8 - C 3; 230 C 7 - D 4). Questa purificazione 
è possibile interrogando chi presume di sapere e sottoponendo alla prova 
le sue opinioni, cioè, appunto, con il metodo dialettico.

3) Dal dialogo che si svolge tra Socrate ed Eutidemo a 295 B - C, 
si trae un’ulteriore differenza radicale tra i due metodi. Ad Eutidemo, 
che invita Socrate a rispondere, il filosofo chiede se debba rispondere 
anche se non ha capito cosa gli viene chiesto. L’erista dà una risposta 
affermativa, rivelando la natura di puro gioco che ha per lui la discus-
sione: l’importante è ricevere una risposta da poter manipolare. Socrate, 
invece, mostrando con forza il suo disaccordo da questa posizione, 
segna un confine netto tra il suo metodo e quello eristico: per il filosofo 
è fondamentale che l’interlocutore capisca e risponda in modo sensato. 
Questo perché il suo non è un gioco per vincere, ma è una ricerca. Per 
questo Socrate presta grande attenzione al suo interlocutore che partecipa 
veramente e attivamente al discorso e risponde dicendo ciò che vuole, 
è libero di intervenire, di chiedere. Egli si preoccupa che Clinia abbia 

17	  Cfr. R. Weiss, When Winning is Everything: Socratic Elenchus and Euthydemian Eristic, 
in Plato: Euthydemus, Lysis, Charmides. Proceedings of the V Symposium platonicum, 
edited by T. M. Robinson e L. Brisson, Academia Verlag, Sankt Augustin 2000, pp. 68-75.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 887

Lucia Palpacelli

capito ciò che dice e se non è così, chiarisce con esempi. La discussione, 
dunque, non si articola per veloci domande e risposte, ma scorre più 
lentamente con l’intento di trovare sempre un accordo (omologhia) con 
l’interlocutore, condizione essenziale per proseguire.

4) Quando Socrate presenta gli eristi a Critone dice che sono capaci 
di confutare il vero e il falso (272 B 1-2) ed essi danno dimostrazione di 
questo già con il primo sofisma, in cui confutano le due risposte opposte 
di Clinia. Sono quindi indifferenti alla verità e alla falsità. Socrate, invece, 
confuta solo il falso e dunque ricerca il vero.

5) Non avendo altra finalità se non quella di confutare sempre e 
comunque il proprio interlocutore, l’elenchos degli eristi è unicamente 
distruttivo. Infatti Socrate, interrogato da loro, dice due volte di senti-
re che i fratelli volevano prenderlo in trappola (295 D 2; 302 B 5-7). 
L’elenchos di Socrate, invece, è costruttivo, perché una volta che ha reso 
l’interlocutore, che crede di sapere, consapevole della sua ignoranza, 
questi è ben disposto per apprendere18.

6) La concezione del linguaggio dei due fratelli è puramente formale: 
i due si attaccano ai nomi, senza dare alcuna importanza al loro significato. 
È per questo che possono giocare con le parole, sfruttare le loro ambiguità 
passando da un significato ad un altro, dal valore relativo al valore assoluto 
dei termini; è per questo che apparentemente vincono. Giustamente Cte-
sippo li dice invincibili, ma a prezzo di una totale inconsistenza. Socrate, 
invece, è interessato alle cose più che ai nomi, infatti: i suoi giochi di 
parole nascondono sempre un messaggio; il suo discorso è l’unico ad 
avere continuità e coerenza. Platone lo sottolinea raccordando il I e il II 
intervento socratico, come se in mezzo non ci fosse stata alcuna scena 
eristica: il filosofo chiede a Clinia di dirgli dove erano rimasti senza 
fare alcun riferimento a ciò che hanno detto i sofisti (288 D 5-6). È un 
chiaro segnale del fatto che si tratta di cose non utili al fine del discorso 

18	  A questo proposito Meattini (Anamnesi…, p. 65) scrive: «il recupero della disposizio-
ne alla ricerca è il risultato della confutazione, la quale è dunque, momento costitutivo 
dell’esercizio dialettico».



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801888

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

protrettico che Socrate vuole compiere.
7) Eutidemo e Dionisodoro promettono la virtù, ma, come chiarisce 

Socrate nell’ “elogio” conclusivo, insegnano una tšcnh; Socrate, invece, 
non si dice mai maestro di virtù, ma è l’unico che sappia indirizzare Clinia 
alla filosofia e alla virtù.

8) Gli eristi si fanno pagare per il loro insegnamento; questa è l’unica 
condizione che pongono, non ci sono altre limitazioni né dovute all’età né 
alla natura di chi vuole diventare loro discepolo. Socrate, invece, non si fa 
pagare.

9) La differenza tra eristica e dialettica è evidenziata anche dalla diversa 
reazione di Clinia al discorso degli eristi prima, a quello di Socrate poi. Nel 
rispondere ad Eutidemo Clinia è in difficoltà, appare timido e impacciato: 
arrossisce, guarda verso Socrate. Diverso è il Clinia che risponde a Socrate, 
tranquillo e sicuro, tanto che, alla fine, è capace di dare un’importante risposta 
(quella sull’insegnabilità della sapienza) in modo autonomo19.

2.1 Il pa…zein e lo spoud£zein

In ultima istanza, il fondamentale livello di confronto tra eristica e 
dialettica è rappresentato dall’insistenza sul fatto che gli eristi scherzano, 
mentre Socrate puntualmente li invita alla serietà e, in questa cornice, 
trovano giustificazione, i tanti richiami alla serietà che illustriamo ve-
locemente: proprio dopo aver definito un gioco la prima scena eristica, 
Socrate assicura che, se finora i due hanno scherzato, ora, però, verran-
no gli insegnamenti seri (278 C). A Dionisodoro, che gli chiede se essi 
scherzino o facciano sul serio, nel dire che vogliono che Clinia diventi 
sapiente, Socrate risponde che fanno straordinariamente sul serio (283 C) 

19	  Questa maggior sicurezza di Clinia con Socrate è attribuita da Méridier (Platon, Oeuvres..., 
p. 119) alla diversità del metodo di Socrate rispetto a quello dei sofisti. Anche Hawtrey 
(Commentary�, p. 92) è propenso ad interpretare la sicura e spontanea risposta di Clinia 
come una prova del successo del discorso protrettico di Socrate. Il filosofo è riuscito a 
convincerlo, dunque, che deve perseguire la sophia e la virtù e che esse siano insegnabili, 
come aveva chiesto di fare ai sofisti.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 889

Lucia Palpacelli

e poi dichiara di aver capito perché fino ad allora i due avessero scherzato: 
pensavano che anch’egli scherzasse nel chiedere loro di interrogare Clinia, 
così che divenisse migliore (283 B). Si vede bene da questo passaggio 
quanto lo scherzo e la serietà siano motivi insistenti e come si incrocino 
tra loro; nell’Eutidemo, infatti, si incontrano e si scontrano con costanza 
lo spudazein fare sul serioe il paizein giocare, scherzare), quasi fossero 
due facce della stessa medaglia.

Tutto questo è funzionale a ribadire che gli eristi giocano e scherzano, 
ma con argomenti molto importanti, argomenti con i quali il dialettico deve 
confrontarsi (per esempio, il problema della possibilità della conoscenza; 
il problema dell’impossibilità del falso). Quindi, se davvero Eutidemo e 
Dionisodoro facessero sul serio, direbbero cose di straordinaria importanza 
e bellezza, ma appunto non fanno che scherzare e qui sta il problema.

L’insistenza platonica su questi due poli contrapposti suggerisce, 
quindi, anche la polarità che sta alla base del confronto tra eristica e 
dialettica: anch’esse, infatti, potrebbero definirsi come le due facce della 
stessa medaglia. A differenziarle non sono le tematiche, né i mezzi, ma 
appunto il fatto che l’erista gioca e scherza con questioni di straordinaria 
importanza, le stesse che il filosofo tratta, invece, con profonda serietà.

3. Vero e falso si apprendono insieme

Socrate, nel corso del dialogo, afferma che qualsiasi cosa dovesse 
accadergli con i due eristi, non lo irriterebbe (293 E). In questa frase è 
registrato un dato reale che Platone sembra voler sottolineare, cioè la 
strana calma che il filosofo dimostra verso i due eristi: mai si irrita con 
loro e mai li maltratta, anzi li lascia fare e sta alle loro regole, senza 
neanche metterli troppo in difficoltà.

Oltre a questo, meraviglia il fatto che Socrate insista per diventare 
allievo dei due dopo aver capito esattamente che non fanno niente di 
ciò che promettono, ma sono solo maestri di una techne indifferente al 
vero e al falso. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801890

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

I dati del quadro che stiamo tracciando appaiono contrastanti: da 
una parte Platone condanna con forza e senza lasciare spazio al dubbio 
l’attività eristica, dall’altra sembra insistere, tramite Socrate, perché 
l’eristica venga comunque appresa. 

Questa contraddizione si ricompone e trova giustificazione consi-
derando un’importante affermazione platonica affidata alla Lettera VII. 
Si è appena dimostrato che i due eristi incarnano ciò che il filosofo non 
è, sono, dunque, falsi filosofi e, come giustamente li definisce Socrate, 
«artigiani della dialettica» che, usando gli stessi mezzi della dialettica e 
messi di fronte agli stessi problemi, fanno un gioco falso che non per-
segue e non conduce alla verità, ma è comunque un gioco utile per chi 
vuole diventare un vero dialettico. Nella Lettera VII il filosofo scrive:

Infatti queste due verità [della virtù e del vizio] si colgono necessaria-
mente insieme e insieme si impara il falso e il vero che concerne tutta 
quanta la realtà (344 B 1-3).

Nell’Eutidemo Platone presenta i due eristi e la loro techne come il 
negativo del filosofo e della filosofia e dal quadro che si è descritto, si può 
concludere che essi siano portatori di un insegnamento importante e che 
si deve acquisire per essere introdotti alla filosofia, per capire che cosa sia 
la vera filosofia. Si deve apprendere l’eristica, dunque, perché apprenderla 
e poi rifiutarla, significa fare un primo passo verso la filosofia20.
IV La presenza di Isocrate e il suo modello educativo

Finito il racconto di Socrate a Critone, questi dice al filosofo che 

20	  Szlezák (Platone�, pp. 111-112) legge come ironica l’affermazione finale dell’Eutidemo 
- nella quale Socrate consiglia a Critone di considerare la cosa in se stessa, a prescindere 
da coloro che se ne dicono maestri - perché vede una contraddizione tra la conclusione 
socratica e il suo atteggiamento nei confronti degli eristi: egli insiste a voler diventare loro 
allievo, quindi non sembra indifferente ai maestri. Sullo sfondo delineato dalla Lettera 
VII, l’affermazione che conti la cosa in sé non viene toccata, dal momento che Socrate 
si rivolge ai due solo perché li ha scoperti come negativo del filosofo così come la loro 
arte ed è questa (non chi la insegna) che a lui interessa, per fare un primo passo verso la 
filosofia.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 891

Lucia Palpacelli

il giorno precedente ha parlato della conversazione a cui aveva appena 
assistito con un retore di cui non si dice il nome.

Quest’anonimo personaggio conduce una critica rivolta al tipo di 
filosofia che ha visto nell’esibizione degli eristi21 e si dice meravigliato 

21	  L’interpretazione che vede nelle parole dell’Anonimo una critica alla filosofia in genere, e 
quindi anche a Socrate, è diffusa: Méridier (Platon, Oeuvres�, p. 138) ricostruisce sommaria-
mente i rapporti tra Isocrate (personaggio che egli pensa sia “nascosto” dietro la maschera 
dell’anonimo retore) e Platone arrivando a concludere che Isocrate avrebbe considerato 
allo stesso modo Platone e gli eristi e Platone nell’Eutidemo mostrerebbe la differenza 
che corre tra lui e gli eristi; Szlezák (Platone�, p. 112) sostiene che l’Anonimo accomuna 
Socrate agli eristi nel suo giudizio e lo considera, quindi, uno che dedica un impegno senza 
valore a cose di nessun valore; così anche Shorey (Plato�, p. 168) il quale parla, a questo 
proposito, di un «invidiosa identificazione [da parte dell’Anonimo] della filosofia e della 
dialettica (platoniche) con l’eristica dei sofisti». Erler (Senso, p. 403) accomuna l’Anonimo 
a Critone nell’incapacità di distinguere ciò che è proprio di Socrate ed è quindi filosofia, da 
ciò che è eristico; Chance (Plato’s�, p. 202) sostiene che l’Anonimo condanni la filosofia in 
genere e non distingua qualitativamente i filosofi. La critica che questo personaggio conduce 
rivolto a Critone, però, a me non sembra indirizzata alla filosofia in genere né a Socrate, 
ma al tipo di filosofia, se così si può definire, di cui i due eristi hanno dato dimostrazione 
e, riguardo a questa, egli dice cose vere. In prima battuta afferma di aver ascoltato uomini 
che sono considerati i più sapienti in tali ragionamenti e poi li definisce «chiacchieroni 
che si danno da fare in modo indegno su cose di nessun valore» (304 E 4-5). Socrate non 
è chiaramente compreso in questo giudizio, perché immediatamente dopo l’Anonimo dice 
che assurda gli parve l’intenzione di Socrate di affidarsi a Eutidemo e Dionisodoro, quindi 
deve essere consapevole della differenza che corre tra questi personaggi: non è normale 
ai suoi occhi che uno come Socrate parli con gente come i due eristi. A ben vedere, chi 
confonde la filosofia con l’eristica, parlando in modo generico e superficiale di filosofia, 
è Critone che interpreta la critica dell’oratore come se fosse diretta anche al suo amico e 
tenta una generosa, quanto impropria, difesa: «la filosofia (filosof�a) è qualcosa di bello» 
(304 E 6 -7). Critone è il primo ad introdurre in questo contesto il termine filosofia, fin 
ad ora l’Anonimo non ha mai definito così quello a cui ha assistito ed è solo rispondendo 
all’amico di Socrate e, dunque, sulla scia della sua affermazione, che dice: «...piuttosto di 
nessun valore» (304 E 8). È chiaro, però, che egli pensi alla dimostrazione filosofica alla 
quale ha appena assistito e che ha visto tra i protagonisti i due eristi i quali, appunto, come 
poi si sofferma a precisare, si attaccavano ad ogni parola, senza dar nessun peso a quello 
che effettivamente dicevano. Per sottolineare che sta parlando degli stessi che ha definito 
chiacchieroni ribadisce che sono considerati i migliori del loro tempo, ma sono solo ridicoli. 
A me non sembra plausibile che in questo giudizio egli possa comprendere anche Socrate, 
a meno di non voler dare un falso giudizio. Socrate, infatti, non ha parlato di cose di poco 
conto, non si è attaccato alle parole e, anche se alla fine è stato apparentemente vinto dai 
sofisti, mai è caduto nel ridicolo. Perfettamente vero, invece, appare questo giudizio se 
applicato esclusivamente a Eutidemo e Dionisodoro che si attaccano effettivamente alle 
parole, sono del tutto indifferenti al significato di ciò che dicono e nelle loro promesse di 
saper fare tutto anche i salti mortali (294 E 3- 5) o nel garantire che il loro padre è anche 
padre degli animali (298 C 8 – D 1) si sono resi ridicoli. L’effettiva critica mossa a Socrate 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801892

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

dal fatto che Socrate volesse farsi discepolo di Eutidemo e Dionisodoro.

1. L’Anonimo è Isocrate?

Evidentemente Platone non vuole fare il nome dell’Anonimo in-
contrato da Critone, anche se è altrettanto evidente che il riferimento è 
a un uomo in particolare. 

L’ipotesi che dietro a questo anonimo personaggio sia da vedere Iso-
crate è discussa22, ma appare convincente e non darebbe luogo neanche ad 

dal logografo è di diversa natura e riguarda esclusivamente il fatto che egli si sia affidato ai 
due eristi, abbia parlato con loro pubblicamente; questo crea in lui meraviglia e un senso 
di vergogna che, a suo parere, Critone dovrebbe condividere e, infatti, è così. Critone e 
l’Anonimo si trovano vicini nel rimproverare a Socrate la volontà di discutere in pubblico 
con due individui come Eutidemo e Dionisodoro.

22	  Méridier (Platon, Oeuvres�, pp. 133-138), analizzando quanto dice Platone di questo 
personaggio tramite Critone e Socrate e confrontando questo con alcuni passi di Isocrate, 
conclude che il ritratto è applicabile a Isocrate, ma questo non prova che l’Anonimo sia 
Isocrate, anche se resta l’identificazione più probabile. Si dice comunque sicuro che Platone 
si riferisca ad un preciso individuo. Rudberg (Isokrates und Platon, «Symbolae Osloen-
ses», 2 (1924), pp. 1-24, p. 7) sostiene che l’Anonimo debba essere Isocrate, perché ha 
molti tratti in comune con il retore. Egli rileva, però, che questo personaggio non sembra 
avere caratteri molto personali, il che lo conduce a ipotizzare che rappresenti un tipo, più 
che una persona definita, anche se a lui sembra chiaro che Platone mirasse comunque a 
Isocrate. Una posizione in parte confrontabile a questa è quella della Canto (Intrigue..., 
p. 197) la quale sostiene che ci sono indizi per identificare il personaggio: egli è un retore 
che non ha mai pronunciato discorsi in pubblico (questa sarebbe anche la causa del suo 
silenzio nel dialogo a cui assiste) e i suoi giudizi di valore, che Critone riferisce a Socrate, 
sarebbero noti. Socrate, però, pur riconoscendolo, lo lascerebbe anonimo, perché la sua 
analisi e il suo giudizio siano resi tipici. Di un individuo, dunque, di cui, comunque, la 
Canto non propone un nome, Socrate farebbe un tipo. Hawtrey (Commentary..., p. 190) 
vi riconosce Isocrate; così anche Heitsch (Der Anonymos in “Euthydem”, «Hermes» 128 
(2000), pp. 392-404, pp. 401-402) il quale sostiene che, mettendo a confronto quanto Platone 
dice sull’Anonimo e quanto è noto su Isocrate, al lettore l’identità dell’Anonimo risulta 
chiara. Così anche Shorey (What Plato said, Chicago 1933, reprint 1980, pp. 167-168 ) 
che afferma: «Il critico anonimo è sicuramente Isocrate, o un discepolo di Isocrate, anche 
se Platone, non facendo il suo nome, si lascia la libertà, come un moderno romanziere, di 
rinnegare qualsiasi intenzione personale». Questa posizione si colloca, dunque, nel contesto 
del presunto rapporto conflittuale tra Isocrate e Platone. Tulli (Sul rapporto di Platone con 
Isocrate: profezia e lode di un lungo impegno letterario, «Athenaeum», 78 (1990), pp. 
403-422), invece, nel quadro di un riuscito tentativo di dimostrare che se si analizzano i 
testi di Isocrate e Platone non si trovano prove di una reale contesa o inimicizia tra i due, 
scrive: «Non persuade comunque lo sforzo di vedere Isocrate nell’anonimo interlocutore 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 893

Lucia Palpacelli

un anacronismo rispetto alla data drammatica del dialogo, perché Platone, 
forse proprio considerando questo, non fa il nome di questo personaggio. 
La sua resta, quindi, una semplice allusione23.

L’identità dell’Anonimo, per la tematica educativa e protrettica 
del dialogo, ha un enorme peso e, del resto, il fatto che Socrate insista 
a chiedere se l’Anonimo sia un retore o un logografo a me sembra utile 
perché il lettore – prima ancora che Socrate stesso – possa identificare 
il personaggio.

Socrate, infatti, dopo aver ascoltato la presentazione dell’Anonimo 
fatta da Critone, dice di non aver ancora capito di chi si tratti e chiede 
precisazioni: a quale categoria appartiene quest’uomo? A coloro che 
contendono nei tribunali, è un retore (∙»twr) o è uno che fa discorsi per 
gli oratori (poiht¾j tîn lÒgwn), quindi, è compositore di discorsi tramite 
i quali i retori discutono. Critone fuga con decisione ogni dubbio: non 
è un oratore «e non credo che si sia mai presentato in tribunale» (305 C 
1-2), ma è competente in retorica e abile nel comporre discorsi. Questa 
domanda e la seguente risposta sono funzionali a chiarire che costui 
non è un retore e a dare anche un’altra fondamentale informazione per 
identificarlo: non è mai salito in tribunale.

Andando a considerare gli scritti di Isocrate, si trova conferma di 
questo passaggio decisivo in Platone (così come di tanti altri passaggi di 

dell’Eutidemo». A mio parere, invece, l’identificazione è pienamente convincente e, inoltre 
essa non inficia, ma anzi rafforza, la tesi secondo la quale non è possibile provare, sulla 
base dei testi, la presenza di una contesa tra i due. Questo anonimo personaggio, infatti, 
alla fine dell’Eutidemo, viene lodato con parole esatte e sincere; dunque, se si tratta di 
Isocrate, dobbiamo registrare in questo dialogo un elogio che precede quello del Fedro. 
Chance (Plato’s…, p. 200) e la Sprague (Plato’s Use of Fallacy, Londra 1962, p. 31) 
ridimensionano il problema, sostenendo che non sia fondamentale sapere chi sia questo 
personaggio per comprendere il senso del dialogo. A mio parere, invece, non si tratta di 
una questione secondaria, perché è evidente il tentativo di Platone di far identificare questo 
sconosciuto, pur se non ne dice il nome, e questo significa che per lui doveva avere una 
certa importanza. C’è poi l’ultima affermazione di Socrate riguardante l’Anonimo che si 
spiega solo se si sta parlando di Isocrate.

23	 Cfr. Hawtrey, Commentary…, p. 190.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801894

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

questo ritratto24) e molto probabilmente teso a rendere possibile l’iden-
tificazione di questo misterioso personaggio con Isocrate, tant’è vero, 
che, ottenuto il chiarimento che chiede, Socrate dichiara di aver capito 
di chi si tratta25.

24	 Platone, dice che l’Anonimo si occupa misuratamente di politica e troviamo rispondenza 
di questo in un testo di Isocrate: «…ma lasciai da parte tutti questi [discorsi di argomento 
mitico, storico – celebrativo e forense] per dedicarmi ai discorsi che danno consigli sui veri 
interessi della nostra città e degli Elleni» (Panatenaico 2; Per tutte le citazioni dalle opere 
di Isocrate si utilizza la traduzione di M. Marzi, Opere di Isocrate, Unione Tipografico 
– Editrice Torinese, Torino, 1991). Nell’orazione Lo scambio degli averi (2-3) Isocrate 
afferma che «taluni sofisti» lo calunniano sostenendo che ha a che fare con discorsi fo-
rensi, ma egli, invece, ha scelto di scrivere non di contratti privati, ma di argomenti di tale 
portata e di tale natura che nessun altro oserebbe affrontare eccetto i suoi discepoli e chi li 
vuole imitare. Ancora, al paragrafo 42: «…non sono abile nel comporre discorsi relativi 
agli interessi privati». Socrate, dopo aver capito con chi ha a che fare, dice che Prodico 
considera tali uomini a metà strada tra il filosofo e il politico. Si ritengono molto sapienti 
e a buon diritto, perché si occupano misuratamente di filosofia e politica «secondo un 
ragionamento davvero verosimile» e credono di partecipare di entrambi quanto conviene 
ed «essendo al riparo da pericoli e lotte, di cogliere i frutti della sapienza». Le tematiche 
che Isocrate ha l’orgoglio di aver scelto e che lo distinguono dagli oratori, confermano, 
dunque, un altro punto importante nel ritratto di Platone, cioè il suo interesse per la politica, 
un interesse misurato, dice Platone, che non corre rischi; forse perché la politica di Iso-
crate resta, comunque, legata alla retorica, i suoi sono discorsi, non c’è un’attività diretta, 
un’esposizione personale da parte sua. Inoltre, i suoi discorsi politici toccano grandi temi, 
non discutono, per esempio, della disputa elettorale, non toccano, dunque, la contingente 
e rischiosa realtà ateniese. Il misurato interesse per la filosofia è giustificato dal fatto che 
la dottrina educativa di Isocrate, poneva tra le conoscenze di un retore, la filosofia che, 
però, interessava solo nella misura in cui forniva all’oratore una cultura generale e dei temi 
da sviluppare. Era quindi considerata come una disciplina di natura soltanto propedeutica 
all’apprendimento dell’arte oratoria. Infatti, ne Lo scambio degli averi (paragrafi 46-47), 
egli scrive che ci sono alcuni oratori, tra i quali è anche lui, che si dedicano ai discorsi 
panellenici, politici, panegirici e hanno molti discepoli, i quali pensano che essi siano «più 
abili, più virtuosi, più utili di coloro che parlano bene nei processi», perché traggono la 
capacità oratoria dalla filosofia.

25	 «Io sono nato così sprovvisto delle due qualità che hanno presso di noi la massima impor-
tanza, una voce robusta e l’ardire che, pur di non rinunciare alla gloria mi rifugiai nella 
filosofia, nel lavoro, nello scrivere il frutto delle mie riflessioni, facendo cadere la mia scelta 
non su argomenti di poco conto o concernenti interessi privati o su cui certi altri ciarlano 
a vuoto, ma su temi riguardanti gli Elleni, i re, la nostra patria: grazie ad essi pensavo di 
dover godere una considerazione tanto superiore a quella degli oratori che salgono alla 
tribuna (Panatenaico, 10-11); me, invece, nessuno mi ha mai visto nei consigli o presente 
alle istruttorie o nei paraggi dei tribunali o presso gli arbitri, anzi me ne tengo lontano più 
di ogni altro cittadino» (Panatenaico, 38).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 895

Lucia Palpacelli

2. Il giudizio di Platone

Il giudizio platonico che, tramite Socrate, si può trarre rispetto a 
questo Anonimo a me sembra funzionale a distanziarlo quanto più pos-
sibile dal modello educativo offerto dagli eristi e ad affiancare, quindi, 
anche la sua proposta educativa, comunque valida, a fianco delle due cui 
Platone ha dato maggior spazio: l’eristica (da apprendere per evitarla) 
e la dialettica.

Che probabilmente questo sia l’intento platonico, ce lo conferma 
l’unica critica che il filosofo riserva all’Anonimo: egli si crede primo in 
sapienza quando in realtà è terzo.

Socrate riconosce, infatti, che uomini come l’Anonimo si occupano 
con misura di filosofia e politica e chiarisce che date due realtà che siano:

1) una cattiva e una buona;
2) due buone, non relative allo stesso fine;
3) due cattive, non relative allo stesso fine,

uomini o esseri intermedi tra queste due realtà e partecipi di entrambe 
sono:
nel primo caso, migliori della prima, peggiori della seconda;
1) nel secondo caso, peggiori di entrambe rispetto al fine per cui è utile 
ciascuna di quelle di cui sono composti.
2) nel terzo caso, e solo in questo caso, sono migliori.

Questo modello generale viene applicato al caso specifico del 
personaggio in questione che si è detto essere intermedio tra filosofia 
e politica. Sulla base dello schema precedente si hanno tre possibilità:

1) filosofia e politica sono due scienze delle quali una è cattiva e l’altra 
è buona. L’Anonimo è migliore rispetto a chi si occupa della cattiva, 
peggiore rispetto a chi si dedica alla buona;
2) filosofia e politica sono due cose buone non relative allo stesso fine. 
L’Anonimo è peggiore rispetto a chi si occupa esclusivamente o dell’una 
o dell’altra;
3) filosofia e politica sono due scienze cattive. L’Anonimo, occupan-
dosene in misura parziale, è migliore, rispetto a chi si occupa in modo 
esclusivo di una qualunque delle due.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801896

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

La seconda alternativa, la sola valida, perché considera filosofia e 
politica come due cose buone per fini diversi, è considerata per prima. 
Se vale questa ipotesi, che giudica buone tutte e due le scienze, allora:

non dicono nulla di valido [quegli uomini tra cui troviamo l’Anonimo], 
infatti sono inferiori ad entrambe (306 B 4-5).

La prima e la terza alternativa vengono, poi, categoricamente es-
cluse: 

Non credo, pertanto, che essi riconoscano, né che entrambe siano cattive, 
né che una sia cattiva, una buona (306 B 7 - C 2). 

Il ragionamento si conclude, quindi, riconoscendo che gli uomini 
come l’Anonimo sono inferiori ai fini per i quali filosofia e politica 
sono degne di considerazione. E pur essendo terzi, rispetto ai filosofi e 
ai politici, cercano di sembrare primi:

Ma in realtà essi, partecipando di entrambe, sono inferiori ad entrambe, 
rispetto al fine particolare per cui la politica e la filosofia sono degne 
di considerazione e, essendo terzi in verità, cercano di sembrare primi 
(306 C 2-5).

Quella che Socrate muove all’anonimo interlocutore di Critone è 
una critica oggettiva, ma comunque, il logografo è degno di grandissi-
mo rispetto, perché la sua è una techne che si pone al terzo posto dopo 
filosofia e politica, non è affatto un’attività di poco conto e non è certo 
confrontabile con il giudizio dato sull’eristica. Infine, Socrate conclude:

Pertanto, bisogna perdonarli per questo loro desiderio e non adirarsi, ma 
stimarli per quello che sono. Infatti, si deve amare ogni uomo, chiunque 
sia e qualsiasi cosa dica, che abbia saggezza (fron»sewj) e si impegni 
con coraggio nel perseguirla (306 C 5-9).

A meno di non ipotizzare, un’ironia che, però, non sembra in nessun 
modo presente, queste parole acquistano senso se Platone si sta riferendo 
a Isocrate; così, infatti, nonostante l’oggettiva critica che gli muove, gli 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 897

Lucia Palpacelli

riconosce, però, anche l’impegno e la convinzione nel proporre il suo 
modello educativo e lo distanzia da Eutidemo e Dionisodoro.

Platone con queste parole sottolinea il fatto che Isocrate, a differenza 
degli eristi, ha un programma educativo serio e crede in quello che fa, 
porta avanti le sue idee con intelligenza e coraggio. Alle vane promesse 
dei sofisti, dunque, può contrapporre la sua competenza: le sue non sono 
chiacchiere. Per tutto questo, non bisogna assolutamente accomunarlo 
agli eristi. Con queste ultime, benevole parole, Platone sembra volersene 
assicurare.

Ecco, allora, che diviene anche chiaro il perché della presenza di 
questo personaggio alla fine dell’Eutidemo: per tutto il dialogo si sono 
confrontati due metodi educativi: quello socratico-platonico e quello 
eristico. In chiusura Platone presenta un’ulteriore proposta educativa 
rappresentata da Isocrate26; egli, agli occhi di Platone, è sicuramente 
migliore rispetto agli eristi, perché, appunto, ha un programma in cui 
crede, anche se ha un limite ed è quello di credersi più grande di quanto 
in realtà non sia27.

26	  Anche Kahn (Plato and the Socratic dialogue. The philosophical use of a literary form, 
Cambridge University Press, Cambridge 1996, 19993, traduzione italiana di L. Palpacelli: 
Platone e il dialogo socratico. L’uso filosofico di una forma letteraria, Introduzione di M. 
Migliori, Vita e Pensiero, Milano 2007, p. 317) ritiene che l’inserimento di Isocrate sia 
funzionale a completare un «quadro educativo» dell’Atene contemporanea.

27	  Hösle (Platons ‘Protreptikos’. Gesprächsgeschehen und Gesprächsgegenstand in Platons 
Euthydemos, «Rheinisches Museum fur Philologie», 147 (2004), pp. 247-275, p. 261) 
ritiene, invece, che Isocrate sia rappresentato come inferiore rispetto agli eristi, perché non 
si mostrerebbe all’altezza delle loro sottigliezze teoriche e sarebbe peggiore rispetto ad essi, 
perché presume di sé credendosi appunto primo invece che terzo. Questo giudizio rientra in 
un quadro che legge nelle parole platoniche una critica a Isocrate, critica che poi ricevere-
bbe una «ritrattazione aritistica» nel Fedro. Su questa scia anche Scolnicov (Euthydemus. 
Ethics and language, Academia Verlag, Sankt Augustin 2013, p, 24) afferma ripetutamente 
che l’intento platonico, nel presentare l’anonimo personaggio, sarebbe quello di unificare 
nello stesso giudizio eristica e retorica, come assertrici del discorso decontestualizzato, di 
contro al modello socratico-platonico che è, invece, legato al contesto. È chiaro che non 
vedendo alcuna condanna nelle parole di Platone, è, a mio giudizio, del tutto improbabile 
che egli voglia rappresentare Isocrate come peggiore rispetto agli eristi stessi, tanto più 
che il testo sembra andare in direzione contraria, come si è cercato di dimostrare.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801898

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

V - Un dialogo strutturalmente protrettico

Se l’Eutidemo può quindi definirsi un dialogo protrettico, cioè un 
invito a coltivare la filosofia e la virtù, ad un secondo livello è anche vero 
dire che, come accennavo in apertura, questo dialogo è intrensicamente 
costruito come un protrettico alla filosofia platonica, perché accenna a 
una serie di tematiche che Platone riprenderà poi in dialoghi successivi 
con tutt’altro approfondimento.

Infatti, dopo aver stabilito che gli eristi non insegneranno la virtù, 
ma inviteranno alla virtù, dando una dimostrazione di scienza protrettica, 
Platone comincia a “giocare” con il lettore: apparentemente, gli eristi 
proporranno al giovane Clinia solo giochi di parole e, come afferma 
Socrate a 277 E, lo inizieranno all’eristica; in realtà, però, questo dialogo 
sulla protrettica è strutturalmente e interamente protrettico e, se si legge 
andando “dietro le quinte” di quella che potremmo definire una gustosa 
commedia messa in scena da Platone, non solo Socrate, ma anche gli 
eristi e i loro giochi vengono utilizzati in funzione protrettica, non verso 
Clinia, certo, ma verso il lettore28.

VI - I due livelli di lettura dell’Eutidemo: eristico e platonico

Le scene eristiche, infatti, dimostrano di poter essere lette “a due 
profondità”: Eutidemo e Dionisodoro presentano sofismi connessi gli uni 
agli altri da fili molto esili che possono essere dati anche solo dall’appiglio 
a una parola. Tramite questi giochi di parole Platone ci presenta, però, 
una gamma di seri problemi filosofici che, se affrontati seriamente (come 
i due eristi non fanno), costituiscono un banco di prova per il dialettico.

28	 «Platone, proprio perché socraticamente convinto che la filosofia è lavoro comune e scoperta, 
dà luogo ad un insegnamento che sempre, ma soprattutto nella forma scritta, avvicina al 
vero senza rivelarlo, comunica informazioni vere che non sono tout court la verità, ma 
che richiedono l’elaborazione e lo sviluppo autonomo da parte del lettore sulla base delle 
poche indicazioni strettamente necessarie» (Migliori, Disordine..., p. 83).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 899

Lucia Palpacelli

Sotto il livello eristico dei due fratelli, quindi, è riconoscibile un oriz-
zonte platonico, entro cui i sofismi dei due trovano una via d’uscita (anzi, 
Platone predispone questa scappatoia nella sua prospettiva) acquistando ben 
altro valore di verità. Infatti, come afferma Erler, «ciò che risultava come 
gioco di prestigio eristico è del tutto esatto agli occhi di Platone» e «ciò che 
sembrava paradossale, all’improvviso dà un significato serio»29.

VII - Il “non scritto” nell’Eutidemo

L’intento protrettico lo si rileva in tutto il dialogo, basti pensare che 
anche i sofismi degli eristi sono interpretabili come veri e propri esercizi 
proposti al lettore: Socrate, infatti, risolve solo i primi due e, nel fare 
questo, dà un’indicazione di massima alla quale chiaramente il lettore 
può rifarsi: bisogna fare attenzione all’ambiguità dei nomi, perché è 
proprio su questo terreno sdrucciolevole che sempre giocano Eutidemo 
e Dionisodoro. Per tutti gli altri sofismi, ad eccezione di qualche signifi-
cativa indicazione, Platone tace, anche quando sarebbe davvero semplice 
smascherare i due e Socrate, con le sue obiezioni, sembra essere ad un 
passo dal farlo. Risulta dunque chiara l’intenzione di Platone: risolven-
do i primi due sofismi dà al lettore un paradeigma a cui rifarsi e poi gli 
impone tutto il lavoro di distinzione di significati e di valori dei nomi, 
attraverso cui i giochi degli eristi possono essere sciolti.

Dunque, Platone costruisce giochi seri per il lettore che voglia 
davvero fare filosofia e, se quella alla quale Clinia ha assistito è stata 
un’iniziazione eristica, l’intero dialogo viene ad essere un’iniziazione 
all’apprendimento della filosofia, così come lo intende Platone.

Il carattere eminentemente protrettico del dialogo si esplicita, però, in 
due movenze costanti nell’Eutidemo – faccio riferimento in questo caso a 
due sottolineature che non posso qui approfondire e alle quali rimando: alla 
valorizzazione del tema del gioco, con cui Platone qualifica l’attività scritta 

29	  Erler, Senso..., p. 356.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801900

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

del filosofo (cfr. Fedro, 277 E - 278 B; Lettera VII, 341 C 6 - D 2), messo in 
risalto da Migliori, e a quella che Szlezák definisce struttura di soccorso30:

1) la prima movenza consiste, infatti, in una serie di giochi, proposti 
da Platone, lavorando sui quali si può arrivare ad alcune conclusioni che 
aprono finestre su argomenti che saranno trattati, con tutt’altra compiu-
tezza, altrove;

2) la struttura di soccorso è, invece, una movenza secondo la quale 
Platone pone nel dialogo alcune domande o problemi che, all’interno del 
dialogo non trovano soluzione – restano semplicemente posti – e che, 
per essere sciolti, hanno bisogno del soccorso di altri dialoghi.

Nell’Eutidemo si riscontrano numerosissimi passaggi nei quali si 
accenna qualcosa che, per essere pienamente chiarito o trattato, deve far 
ricorso ad altri dialoghi, andando a costituire un orizzonte di rimandi 
straordinariamente ampio.

1. Un esempio: l’Eutidemo e il Menone

Ci sono nell’Eutidemo due sofismi in cui troviamo sulle labbra degli 
eristi considerazioni importanti – e, in un caso, anche “platoniche” – e 
dietro ai quali si coglie l’orizzonte del Menone.

Nel secondo sofisma (276 D – 277 C)31 si propone un argomento 
che nel Menone viene definito proprio degli eristi, cioè quello dell’im-
possibilità di apprendere sia ciò che si sa sia ciò che non si sa:

Capisco che cosa vuoi dire, Menone. Guarda quale argomento eristico 
(™ristikÕn lÒgon) adduci: che non è possibile per l’uomo ricercare né 
ciò che sa né ciò che non sa! Infatti, non potrebbe ricercare ciò che sa, 
perché lo sa già, e rispetto a questo non c’è alcun bisogno di ricerca, né 
ciò che non sa, infatti, in questo caso, non sa che cosa ricercare (80 E 1-5).

30	  M. Migliori, Scrive..., pp. 249-277; Migliori, Disordine..., pp. 73-102Szlezák, Platone...; 
Szlezák, Leggere...

31	  Non posso in questa sede giustificare questa numerazione dei sofismi; da un’analisi com-
plessiva del dialogo, per la quale mi permetto di rimandare a L. Palpacelli, L’Eutidemo 
di Platone. Una commedia straordinanriamente seria, Vita e Pensiero, Milano 2009, i 
sofismi di Eutidemo e Dionisodoro risultano ventuno.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 901

Lucia Palpacelli

Su questa stessa linea, nell’Eutidemo, l’erista chiede se si apprende 
ciò che si sa o ciò che non si sa e, con l’aiuto di Dionisodoro, confuta 
entrambe le possibilità come, del resto, era stato preannunciato a Socrate 
(275 E).

Schematicamente il sofisma segue questi passaggi:

Clinia sostiene:
— si apprende ciò che non si sa.
Eutidemo replica:
— Clinia conosce le lettere.
— Dato che il ragazzo conosce tutte le lettere e quando il maestro detta 
lo fa con le lettere,
— detta qualcosa che il ragazzo sa.
— Dunque, si apprende ciò che si sa.
Dionisodoro interviene:
— Apprendere è acquisire scienza di ciò che si impara.
— Sapere equivale ad avere scienza; non sapere equivale a non avere 
scienza.
— Si acquista ciò che non si ha, non ciò che già si possiede.
Dunque, si apprende (cioè si acquisisce) ciò che non si sa.

Questo sofisma, che nell’Eutidemo intrappola il giovane Clinia, nel 
Menone trova, invece, una soluzione: infatti viene chiaramente sciolto 
ricorrendo alla dottrina dell’anamnesi.

Pertanto, dato che l’anima è immortale ed è nata molte volte ed ha visto 
ogni cosa, sia quelle di qui sia quelle nell’Ade, non c’è niente che essa 
non abbia appreso, di conseguenza, non c’è da meravigliarsi che possa 
ricordare, a proposito di virtù e di altre cose, quanto prima sapeva. Poiché, 
infatti, la natura è congenere e l’anima ha appreso tutto, nulla impedis-
ce che chi si ricordi di una sola cosa – che è poi quello che gli uomini 
chiamano apprendimento – trovi da sé tutto il resto, se è coraggioso e 
instancabile nella ricerca, infatti, il ricercare e l’apprendere, nella loro 
interezza, sono reminiscenza (¢n£mnhsij) (81 C 5 - D 5).

Se apprendere è ricordare, chi apprende apprende qualcosa che in 
un certo senso conosce (perché la sua anima lo ha conosciuto), ma in un 
altro senso non conosce (perché lo ha dimenticato e deve riportarlo alla 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801902

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

memoria). Il ricordare viene allora ad essere la condizione intermedia 
tra il conosciuto e il non conosciuto e questa alternativa trova in Platone 
un tertium che nell’Eutidemo i sofisti escludono con le loro domande 
disgiuntive e che rende sensato un gioco altrimenti fine a se stesso.

La trappola degli eristi scatta e vince se si rimane chiusi entro le due 
sole possibilità che essi propongono; infatti Platone aiuta il lettore proprio 
ostentando la natura binaria del modello proposto dagli eristi, insistendo 
sulle due alternative e sul due in genere: gli eristi sono due, ma agiscono 
in perfetta armonia, come se fossero un’unica persona: si passano la parola 
come fosse una palla (277 B) e colpendo in successione, sconfiggono l’av-
versario e le loro domande pongono sempre un’alternativa secca. Dunque, 
tutto il modello costruito dai due eristi è duale e vi si insiste così tanto, 
perché la trappola più grande sta proprio qui e, in questo modo, Platone 
suggerisce, implicitamente, che la sua soluzione sta invece nel modello 
ternario. Infatti, c’è una terza possibilità che il Menone appunto esplicita: 
è il processo dell’anamnesi a rendere possibile la prospettiva triadica che 
Platone indica nell’Eutidemo.

Quest’ipotesi può essere confermata dal chiaro riferimento alla 
dottrina dell’anamnesi al sofisma 10 (295 E) in cui Socrate conduce 
un discorso sotto a quello di Eutidemo. L’erista dimostra (con un gioco 
basato sul passaggio dal valore relativo al valore assoluto dei termini) 
che il suo interlocutore sa tutto e da sempre. Il filosofo, intervenendo con 
piccole aggiunte alle risposte che sarebbe tenuto a dare, indica la giusta 
prospettiva del discorso, riportando in campo la dottrina dell’anamnesi.

Con le fastidiose aggiunte che fa al discorso dell’erista, nell’Eutide-
mo Socrate suggerisce che è l’anima che ha in sé da sempre, anche prima 
della nascita dell’uomo in cui viene a trovarsi, tutte le conoscenze. L’uomo, 
quando conosce, non fa che trarre dall’anima, con un processo maieutico 
attivato da domande, queste verità che ha dimenticato e questo accade per 
tutto quello che si appresta a conoscere.

Analogamente, il Menone ci dice che lo schiavo interrogato da 
Socrate deve aver scoperto in un qualche altro tempo quello che ha di-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 903

Lucia Palpacelli

mostrato di sapere, un tempo in cui non era uomo e la sua anima deve, 
allora, sapere da sempre (86 A 5-9).

Inoltre, Platone dimostra che, essendo l’anima immortale e conos-
cendo da sempre, in un certo senso ha tutte le conoscenze: il processo 
di conoscenza, infatti, consiste nell’estrarre dall’anima saperi che sono 
già presenti in essa (81 C 5 - D 6).

Tramite questo gioco interno all’Eutidemo, quindi, Platone comincia 
a dare qualche indicazione in direzione dell’anamnesi e queste “tracce” 
riceveranno luce dal Menone che, dunque, si rivela come l’orizzonte entro 
cui i giochi insensati dei due eristi acquistano senso nella prospettiva plato-
nica e consentono di individuare quel doppio livello eristico-platonico che 
percorre l’intero dialogo. Tanto più che, su questo punto, i due piani si fanno 
quasi tangibili: infatti, il discorso di Eutidemo riecheggia quello platonico e 
Socrate, con le sue aggiunte, lo riporta alla giusta prospettiva.

Egli, infatti, sostiene che si conosce con l’anima. Bisogna notare che, 
data l’importanza di quest’affermazione (perché è l’anima che consente 
l’anamnesi), Platone vi insiste due volte: per due volte, infatti, Socrate pre-
cisa che lo strumento della conoscenza è l’anima (295 B 3; 295 E 5) e poi 
precisa che l’anima è l’unico mezzo di conoscenza, perché quando si conosce 
lo si fa sempre con l’anima e tutto quello che si conosce, lo si sa con l’anima.

Ci si accorge allora di quanto siano preziose quelle che si presentano 
come semplici precisazioni di Socrate: tali precisazioni sono interpretabili, 
infatti, come aiuti che Platone offre al lettore, affinché già nell’Eutidemo, 
giocando il gioco a cui Platone invita, possa cominciare a capire qualcosa 
dell’anamnesi. In tal modo, inoltre, Platone fa sì che Socrate non dica il falso 
e non inganna il lettore, ma anzi traccia un sentiero di verità nel gioco eristico. 
Per Eutidemo, invece, questa dimostrazione non nasconde nessuna dottrina, 
ma, come tutti gli altri sofismi, si risolve in un semplice gioco di parole32.

32	  Dunque, non è corretto dire che la dottrina dell’anamnesi sia in bocca ad Eutidemo, 
come afferma Chance (Plato’s Euthydemus. Analysis of What Is and Is Not Philosophy, 
University California Press, 1992, p. 154). L’erista apparentemente si avvicina alle posi-
zioni platoniche, tanto da ricordare la dottrina dell’anamnesi, ma, in realtà, percorre tutta 
un’altra strada, perché esclude addirittura l’anima, rifiutando per due volte la precisazione 
di Socrate, secondo cui lo strumento della conoscenza è l’anima (295 B; 295 E).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801904

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

Esempi confrontabili, che in questa sede non possiamo approfondire, 
riguardano lo sfondo metafisico che l’Eutidemo fa intravedere. Infatti, dai 
pochi tratti che si colgono nell’Eutidemo, è possibile risalire a gran parte 
dell’orizzonte metafisico platonico, scoprendo cenni alla supremazia della 
dialettica rispetto a ogni altra scienza, al problematico rapporto tra Idee e 
cose e, infine, al concetto – fondamentale in Platone – di misura. Certo, 
data la natura del dialogo che è oggetto della nostra analisi, troviamo in 
esso solo cenni che verranno sviluppati in dialoghi quali la Repubblica, il 
Parmenide e il Filebo33.

VIII - Considerazioni conclusive

Alla luce dell’analisi svolta, quindi, credo sia evidente in quale senso 
l’Eutidemo possa definirsi un dialogo sulla protrettica: l’arte protrettica 
è la scienza che viene esplicitamente messa a tema e che consente sulla 
scena un confronto principalmente tra due modelli educativi: eristico e 
dialettico-socratico e una serie di considerazioni molto importanti riguar-
danti il tema straordinariamente serio (cfr. 283 C 1-2) dell’educazione 
dei giovani che rischiano di essere corrotti, pericolo che Platone vuole 
assolutamente scongiurare.

È altrettanto evidente, però, che ad un secondo livello, l’Eutidemo 
è un dialogo strutturalmente protrettico: infatti, i motivi che abbiamo 
elencato sopra sono tutti motivi platonici che fanno da sfondo all’Eu-
tidemo, ma di cui – eccezion fatta per i cenni fatti da Socrate all’anima 
come strumento di conoscenza e quindi all’anamnesi e alle Idee e da 
Clinia al ruolo della dialettica – non c’è traccia nell’Eutidemo34. Di 
fatto, cioè, nessuno tratta dell’anamnesi o del rapporto tra Idee e cose, 
nessuno approfondisce la gerarchia delle scienze, anche perché si tratta 
di tutte tematiche che, in qualche misura, esulano dall’asse portante 
della trattazione dell’Eutidemo che, come protrettica alla filosofia, non 

33	  Per approfondire questo punto cfr. L. Palpacelli, Eutidemo..., pp. 278-294.
34	  Szlezák, Platone…, pp. 101-120.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 905

Lucia Palpacelli

fa che presentarne i problemi fondamentali e, in questo, è del tutto au-
tosufficiente.

Evidentemente, dunque, in questo dialogo Platone si limita soltanto a 
presentare, “a mettere sul piatto” tali problemi (che si riserva di riprendere 
e approfondire in altri dialoghi) e, per di più, in una chiave del tutto distorta 
com’è quella eristica. 

Dall’uso massiccio che si fa del rimando e della movenza della strut-
tura di soccorso, risulta chiaramente che nell’Eutidemo Platone applica 
e mette in scena, tramite Socrate, questa capacità propria del filosofo, 
che consiste nel trattenersi dal dire, in funzione protrettica.

Socrate, quindi, non soccorre il discorso, si trattiene dal dire, perché 
sa di non avere di fronte il pubblico adatto al quale affidare «le cose di 
maggior valore» (che, in questo contesto, quindi, sono tutti i “ponti” agli 
altri dialoghi che restano non scritti): nella finzione scenica il filosofo 
parla con Eutidemo e Dionisodoro, due eristi, che dimostrano di non 
essere affatto degni di conoscere le grandi dottrine, sottese al dialogo, 
alle quali abbiamo accennato: non le capirebbero o peggio, le pieghere-
bbero ai loro fini. Gli altri due interlocutori di Socrate sono due ragazzi 
promettenti, ma ancora troppo giovani: Clinia e Ctesippo.

Uscendo dalla finzione scenica, potremmo pensare che Platone, 
mentre scrive, abbia in mente il suo pubblico e che questo sia giovane 
(l’Eutidemo si pone tra gli ultimi dialoghi del primo gruppo), dunque, 
quello che fa è semplicemente iniziarlo alla filosofia, scrivendo un dia-
logo protrettico che, proprio per questa sua natura, è straordinariamente 
pieno di cenni a questioni di grande rilievo per Platone. Infatti, ritrovare 
cenni che rimandano alla Repubblica, al Sofista, al Parmenide e al Filebo, 
dialoghi sicuramente tardi, in un dialogo come l’Eutidemo dimostra che 
è rintracciabile, fin dai primi dialoghi platonici, un pensiero filosofico 
consolidato e, in certa misura, completo.

È possibile allora pensare ad un Platone già maestro che “dosi” tale 
pensiero in ogni dialogo per ovviare ai rischi che lo scritto comporta e 
per quel fine educativo che trova espressione nel Fedro (278 B-D): l’Eu-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801906

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

tidemo può dirsi dialogo giovanile solo perché scritto per anime giovani, 
cosa resa evidente dal marcato intento protrettico che si è rilevato. Se ci 
si sofferma a riflettere sulla straordinaria abbondanza delle questioni alle 
quali si allude e sulla loro importanza nel quadro della filosofia platonica, 
si può a buon diritto concludere che Platone, con questa commedia, abbia 
voluto scrivere una sorta di iniziazione alla sua filosofia.

Bibliografia

Bicknell P., Alkibiades and Kleinias; a study in athenian genealogy, 
«Museum philologum londiniense», 1 (1975), pp. 51-64.
Canto M., L’intrigue philosophique. Essai sur l’Euthydème de Platon, 
Les Belles Lettres, Paris 1987. PMCid:PMC1853707 
Chance T.H., Plato’s Euthydemus. Analysis of What Is and Is Not Phi-
losophy, University California Press, 1992.
Erler M., I dialoghi aporetici di Platone alla luce del nuovo paradigma 
ermeneutica, in Lezioni verso una nuova immagine di Platone, tradu-
zione italiana di C. Mazzarelli, volume 3, Istituto Suor Orsola Beninca-
sa, Napoli 1991.
Erler M., Der Sinn der Aporien in den Dialogen Platons, Übungsstücke zur 
Anleitung im philosophischen Denken, Berlin - New York 1987; traduzione 
italiana di C. Mazzarelli: Il senso delle aporie nei dialoghi di Platone. Eser-
cizi di avviamento al pensiero filosofico, Vita e Pensiero, Milano 1991.
Hawtrey R. S. W., Commentary on Plato’s Euthydemus, American 
Philosophical Society, Philadelphia 1981. PMid:7210391
Heitsch E., Der Anonymos in “Euthydem”, «Hermes» 128 (2000), pp. 392-404.
Hösle V., Platons ‘Protreptikos’. Gesprächsgeschehen und Gesprächs-
gegenstand in Platons Euthydemos, «Rheinisches Museum fur Philol-
ogie», 147 (2004), pp. 247-275.
Kahn C. H.,Plato and the Socratic dialogue. The philosophical use of a 
literary form, Cambridge University Press, Cambridge 1996, 19993, tra-
duzione italiana di L. Palpacelli: Platone e il dialogo socratico. L’uso 
filosofico di una forma letteraria, Introduzione di M. Migliori, Vita e 
Pensiero, Milano 2007.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 907

Lucia Palpacelli

Marzi M., Opere di Isocrate, Unione Tipografico – Editrice Torinese, 
Torino, 1991
Meattini V., Anamnesi e conoscenza in Platone, ETS, Pisa 1981
Méridier L., Platon, Oeuvres Complètes, tome V, 1° parte, texte établi 
et traduit par Louis Méridier, Les Belles Lettres, Paris 1931, 1989.
Migliori M., Come scrive Platone. Esempi di una scrittura a carattere 
“protrettico”, «Annali della facoltà di Lettere e Filosofia dell’Universi-
tà di Macerata», 37 (2004), pp. 249-277.
Migliori M., Il Disordine ordinato. La filosofia dialettica di Platone. 
Volume I. Dialettica, metafisica e cosmologia. Volume II. Dall’anima 
alla prassi etica e politica, Morcelliana, Brescia 2013.
Narcy M., Le philosophe et son double. Un commentaire de l’Euthy-
dème de Platon, Librarie philosophique, J. Vrin, Paris 1984.
Palpacelli L., L’Eutidemo di Platone. Una commedia straordinanria-
mente seria, Vita e Pensiero, Milano 2009.
Rudberg G., Isokrates und Platon, «Symbolae Osloenses», 2 (1924), pp. 1-24. 
https://doi.org/10.1080/00397672408590145 
Scolnicov S., Plato’s Euthydemus. A study on the relations between log-
ic and education, «Scripta classica israelica» 6 (1981-1982), pp. 19-29.
Scolnicov S., Euthydemus. Ethics and language, Academia Verlag, 
Sankt Augustin 2013.
Shorey P., What Plato said, Chicago 1933, reprint 1980.
Sprague R. K., The Euthydemus revisited, in The Euthydemus revisited, 
in Plato: Euthydemus, Lysis, Charmides. Proceedings of the V Sym-
posium platonicum, edited by T. M. Robinson e L. Brisson, Academia 
Verlag, Sankt Augustin 2000, pp. 3-19.
Szlezák T. A., Platon und Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretation zu 
den frühen und mittleren Dialogen, De Gruyter, Berlin, 1985; introduzio-
ne e traduzione italiana di G. Reale: Platone e la scrittura della filosofia. 
Analisi di struttura dei dialoghi della giovinezza e della maturità alla luce 
di un nuovo paradigma ermeneutico, Vita e Pensiero, Milano 1988, 19892.
Szlezák T. A., Come leggere Platone, traduzione dal tedesco di Nicolet-
ta Scotti, Rusconi, Milano 1991.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 865-908, mai./ago. 2017. issn 0102-6801908

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica

Tulli M., Sul rapporto di Platone con Isocrate: profezia e lode di un lun-
go impegno letterario, «Athenaeum», 78 (1990), pp. 403-422. https://doi.
org/10.1515/9783110848762 
Weiss R., When Winning is Everything: Socratic Elenchus and Eu-
thydemian Eristic, in Plato: Euthydemus, Lysis, Charmides. Proceed-
ings of the V Symposium platonicum, edited by T. M. Robinson e L. 
Brisson, Academia Verlag, Sankt Augustin 2000, pp. 68-75.

Data de registro: 20/03/2017
Data de aceite: 17/05/2017



909

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p909a942

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 La filosofía realista y naturalista de John 
Dewey: contribuciones para una epistemología en la 

actualidad

Edna Maria Magalhães do Nascimento*

Resumen: El presente artículo analiza la epistemología realista y naturalista de 
John Dewey, para discutir su contribución para la epistemología en la actuali-
dad.  El eje de esta investigación consiste en articular los conceptos, experiencia 
y naturaleza de la epistemología de John Dewey a las contribuciones de autores 
contemporáneos. Al final, se pretende demostrar que el realismo de Dewey, por 
caracterizarse como naturalista, aporta contribuciones importantes para la episte-
mología actual cuando ésta es colocada en una vertiente contraria al objetivismo, 
pero sin prescindir de la ciencia. Al oponerse a la epistemología clásica, Dewey 
no pretende apartarse totalmente de esta área de la filosofía, sino que postular un 
nuevo modelo teórico en el que el conocimiento pueda ser comprendido como 
mediado por relaciones naturales, causales, cognitivas y culturales. Se revelará 
que esta perspectiva se anticipa a las vertientes actuales del conocimiento cuya 
explicación pasa por la noción de complejidad y holismo. 

Palabras clave: Realismo. Anti realismo. Naturalismo. Experiencia. Naturaleza. 

The naturalistic and realistic philosophy of John Dewey: 
contributions to contemporary epistemology

Abstract: This project analyzes the realist epistemology and naturalist John 
Dewey, discussing his contribution to contemporary epistemology. The point of 
our research is to articulate the concepts and experience nature of John Dewey’s 
epistemology to the contributions of contemporary authors. At the end we in-
tend to prove that the Dewey realism because it is characterized as a naturalist 

*	 Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professora no 
Centro de Ciências da Educação, Departamento de Fundamentos da Educação, de Filosofia 
e do Programa de Pós-Graduação em Filosofia (PPGFIL) da Universidade Federal do Piauí 
(UFPI). E-mail: magaledna@yahoo.com.br



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801910

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

brings important contributions to current epistemology when you put in a shed 
contrary to objectivism, but without giving up science. To oppose the clas-
sical epistemology Dewey is not intended to depart completely from this area 
of philosophy, but postulate a new theoretical model in which knowledge can be 
understood as mediated by natural, causal, cognitive and cultural relations. Reveal 
that this approach is anticipated to contemporary aspects of knowledge whose 
explanation pass through the notion of complexity and holism.

Keywords: Realism. Anti-realism. Naturalism. Experience. Nature.

A filosofia realista e naturalista de John Dewey:contribuições para 
uma epistemologia na atualidade

Resumo: O presente artigo analisa a epistemologia realista e naturalista de John 
Dewey para discutir sua contribuição para uma epistemologia na atualidade. O 
eixo central desta investigação consiste em articular os conceitos ‘experiencia’ e 
‘natureza’ da epistemologia de John Dewey às contribuições de autores contem-
porâneos. Ao final, pretende-se demonstrar que o realismo de Dewey, por carac-
terizar-se como naturalista, aporta contribuições importantes para a epistemologia 
atual, sobretudo quando esta é colocada numa vertente contraria ao objetivismo, 
porém sem prescindir da ciência. Ao opor-se à epistemologia clássica Dewey não 
pretendeu-se separar-se totalmente desta área da filosofia, mas postular um novo 
modelo teórico em que o conhecimento possa ser compreendido mediado por re-
lações naturais, causais, cognitivas e culturais. Será demonstrado que esta pers-
pectiva se antecipa às vertentes atuais do conhecimento cuja explicação passa pela 
noção de complexidade e holismo.

Palavras-chave: Realismo. Antirrealismo. Naturalismo. Experiência. Natureza.

Presentación

Para Dewey, en el proceso de reconstrucción de la filosofía está 
colocado el desafío de articular la filosofía y la ciencia y, como con-
secuencia de esto, el cambio en el método operacional de la primera. 
Dewey desarrolló una doctrina que busca enseñar cómo el conocimiento 
se basa en la experiencia. Esa es la dimensión científico-naturalista de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 911

Edna Maria Magalhães do Nascimento

su obra. Su proyecto consiste en una rigurosa argumentación en contra 
de las explicaciones en que la experiencia y la naturaleza son presen-
tadas con base en distinciones arbitrarias1. En Experience and Nature 
[Experiencia y Naturaleza], se presenta una óptica científica para la 
epistemología. Su argumento consiste en reivindicar una filosofía de la 
experiencia, en la medida en que ésta se apodera del método científico. 
En esta obra Dewey intenta justificar un sistema desarrollado desde la 
aplicación del método científico a la filosofía, pero teniendo como base 
una concepción filosófica de la experiencia. Las concepciones de Dewey 
respecto al conocimiento, al uso de la razón y de la naturaleza social de 
la filosofía, concurren para la constitución de su concepción de ciencia. 

Su crítica a la noción tradicional del conocimiento como repre-
sentación de la realidad es evidente. Por esto, Dewey pasa a designar 
el conocimiento como un conjunto de “creencias” y “proposiciones” 
tomadas como garantía de usos. Su objetivo es desarrollar un proyecto 
científico y metodológico que exigirá otra forma de hacer filosofía, que 
se caracteriza como una filosofía empírica.  Aunque Dewey defiende 
una filosofía con una óptica científica, esto no significa que subordine 
la filosofía a la ciencia. De acuerdo con Araújo, Dewey se opone a la 
forma por la cual el problema epistemológico es formulado por la tra-
dición, es decir, a partir de “una posición realista ingenua de que todo 
tipo de conocimiento es representación” […], sin considerar el proceso 
de conexión entre las cosas y entre el conocedor y las cosas2. En este 
proyecto de investigación, buscamos realizar una profundización teórica 
del concepto de conocimiento en Dewey y, por lo tanto, la defensa de 
una epistemología realista y naturalizada, así como los desdoblamientos 
del programa deweyano en relación a la articulación entre experiencia y 
naturaleza, filosofía y ciencia.

Por supuesto, la objeción de Dewey a la epistemología clásica con-

1	 1 En lo que respeta a nuestra interpretación de la concepción de experiencia en Dewey, 
agradecemos al Prof. Paulo Margutti por las críticas y sugerencias.

2	  ARAUJO, 2008, p. 02.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801912

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

siste en su rechazo a considerar el conocimiento, de cualquier tipo, como 
una cuestión de representación mental, como la idea de un museo de la 
mente, en el que las cosas son etiquetadas por el poder de la razón. En 
este sentido, el conocimiento es conexión y no representación. No se lo 
puede tratar aisladamente, por sí mismo, sino que adoptando la perspec-
tiva de la complejidad y de la utilidad. La propiedad correcta del tema 
del conocimiento por los hombres no es aquella que lo considera como 
un fin en sí mismo. Por el contrario, tiene que ver con las necesidades 
humanas reales. 

El conocimiento tiene sentido como acción finalista que nos permite 
actuar en el mundo. Dada esta comprensión, se pretende investigar la 
filosofía realista de John Dewey, sus características naturalistas y aportes 
del Pragmatismo Deweyano para el establecimiento de una epistemología 
contemporánea de base naturalista que concibe el conocimiento como el 
producto de un mundo complejo e interaccionista.  Así, los objetivos de 
este artículo son: desarrollar una profundización teórica de la epistemolo-
gía de base naturalista y realista formulada por John Dewey y articular su 
filosofía a la etapa actual de la epistemología contemporánea, buscando 
acercamientos con los enfoques que consideran la relación entre mente 
y mundo, derivada de mediaciones y resultantes de complejidades e 
interacciones holísticas.

El naturalismo empírico de John Dewey

Para designar su concepción de la realidad, Dewey inicialmente hace 
uso de las expresiones naturalismo empírico, empirismo naturalista y 
humanismo naturalista3. Desde esta perspectiva es posible identificar en 
su obra una articulación teórica entre el idealismo y el empirismo, espe-
cialmente cuando se combina el historicismo al cientificismo. Podemos 
inferir que ahí se está generando una epistemología naturalizada. Al mis-

3	 (DEWEY, 1958, p.1a).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 913

Edna Maria Magalhães do Nascimento

mo tiempo, su propuesta es mucho más ontológica que epistemológica. 
Sin embargo, ya sea vinculado a la epistemología, ya sea relacionado a 
otra área de la filosofía, lo cierto es que  Dewey anuncia, a principios del 
siglo XX, parte de un programa filosófico de continuidad entre filosofía 
y ciencia, cuyas consecuencias se centrarán en obras desarrolladas por 
pensadores más cercanos del final de este mismo siglo.

Como ha señalado Barrena (2015),

“La experiencia pragmatista tiene una importancia fundamental, y po-
dría llegar a decirse que de alguna manera el pragmatismo es la forma 
que ha adoptado el empirismo en la filosofía contemporánea, pues la 
experiencia viene a ser para los pragmatistas la única fuente segura para 
juzgar nuestras creencias. Sin embargo así como el empirismo hacía 
referencia fundamentalmente a una experiencia pasada, concebida como 
algo cerrado, como dominio privado do mental, la experiencia no es 
para los pragmatistas una conciencia subjetiva y privada contrapuesta 
a la naturaleza. Esta idea, señalaba Dewey en su libro La Experiencia y 
la naturaleza, hizo estragos en filosofía desde el siglo XX. Para el prag-
matismo, en cambio, la experiencia es substancialmente apertura hacia 
el futuro, pues no se trata del inventario de algo acumulado, sino de la 
anticipación de posibles desarrollos”.4

Dewey sostiene que la Filosofía tradicional y la Psicología cons-
piraron para presentar el comportamiento humano como derivado de 
la fusión de entidades que estarían inicialmente apartadas. Uno u otro 
de esos elementos podrían ser seleccionados para recibir una atención 
especial. Esa atención es requerida sólo en el sentido de fortalecer la 
división5. Finalmente, si la experiencia ordinaria, conforme Dewey, 
identifica los dualismos como algo dado y establecido, esto transcurre 
de la atribución de una supuesta naturaleza intrínseca o a priori a estos 
mismos dualismos, sea por el sentido común, sea por el predominio del 
pensamiento racionalista en la cultura. Si ellos parecen indiscutiblemente 
establecidos, eso se entiende porque la “experiencia” que los rodea fue 

4	 (BARRENA, 2015, p. 34).
5	 (GEIGER, 1958, p. 09).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801914

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

pre condicionada y estereotipada culturalmente por nosotros.6

Dewey argumentará que la filosofía solamente podrá ser útil cuan-
do nos permita entender que es posible extraer de la experiencia rasgos 
generales y genuinos de la naturaleza que marcan las características de 
los seres, sean de los objetos físicos, sea de las condiciones humanas.  
Esta es la tarea principal de Dewey en el libro Experience and Nature 
[Experiencia y Naturaleza]: “mostrar algunas pinceladas de cosas ex-
perimentadas e interpretar su significado para una teoría filosófica del 
universo en el que vivimos [...]”7. 

Considerándose que para el pragmatismo nada puede ser tomado 
como absoluto, de que ninguna expresión debe ser utilizada en definitivo y 
de que para cada proposición y para cada palabra se debe buscar su valor 
práctico, no hay lugar para una epistemología especulativa en la obra de 
Dewey. Una epistemología naturalista y realista desea encontrar en la 
experiencia vivida los rasgos constitutivos de esa misma experiencia8. 
Dewey explica que la filosofía clásica se mantiene en un sendero primi-
tivo, sometida a un deseo mítico, en el que los hombres son guiados por 
discursos de encantamiento, involucrando principios eternos y perpetuos, 
como Dios, materia, razón, energía, concebidos como absolutos bajo 
los cuales puedan reposarse.

De acuerdo con Shook (2002), las líneas generales de la experiencia 
anunciadas en el libro Experience and Nature [Experiencia y Naturaleza] 
implican una oposición de Dewey al sensualismo empirista de Hume 
y Mill. Para este intérprete, Peirce y Dewey “encontraron que la expe-
riencia presenta regularidades estables que hacen que algunos juicos 
universales sean adecuados en el caso de los procesos naturales”9. Así, 
la universalidad de la que Dewey trata no es la de un contenido universal 
o de un ente absoluto. La universalidad lo que requiere es el proceso de 

6	 (GEIGER, 1958, p. 09).
7	 (DEWEY, 1958, p. 2a).
8	 (DEWEY, 1958, p. 28).
9	 (SHOOK, 2002, p. 150).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 915

Edna Maria Magalhães do Nascimento

investigación, su posibilidad de aplicación en situaciones subsecuentes 
y su condición intrínseca de autocorrección. El pragmatismo de Dewey 
les da al pensamiento y a las relaciones de pensamiento una función 
primaria y constructiva10.

Finalmente, el concepto de conocimiento en Dewey no toma como 
punto de partida las certezas establecidas a priori, ya que solamente 
podemos conocer cuáles son las cosas al final del proceso de inquisición, 
sin que tenga sentido preguntar por el conocimiento, sino por el término 
“inquiry” que Dewey hereda de Peirce11. Dewey pasa a preferir el térmi-
no inquisición, que se utilizará en el sentido de asertividad garantizada. 
Según De Waal12, se introdujo este término a partir de su obra Lógica, 
de 1938, para reemplazar el de creencia y conocimiento. La intención de 
Dewey era alejarse de las imprecisiones del término creencia, acuñado 
por James, y adoptar un lenguaje más científico y menos ambiguo en 
defensa de su naturalismo filosófico.

Dewey reclama un nuevo contexto en el que las nociones de expe-
riencia y naturaleza, que históricamente han sido evaluadas como in-
compatibles, pueden incluirse como unidad.  En la tradición racionalista, 
estas categorías solamente son comprensibles cuando son vinculadas a 
algo no natural y trascendental. Algo similar sucede en la tradición em-
pirista, en la que el materialismo mecanicista trata de utilizar la idea de 
que la naturaleza sólo puede ser interpretada como algo mecánicamente 
determinado, fruto de las relaciones de causalidad y los principios em-
píricos y materiales13.

Nuestro autor afirma que el gran vicio de la filosofía tradicional 
era el intelectualismo arbitrario. La separación clásica entre apariencia 
y realidad parece un problema tan insoluble como la relación mente y 
cuerpo. Como consecuencia de estas antinomias, predomina la idea de 

10	 (DE WAAL, 2007, p. 16).
11	 ARAÚJO, 2008, p. 02).
12	 (DE WAAL, 2007, p. 170).
13	 (DEWEY, 1958, p. 3a).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801916

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

discontinuidad, vinculada a la idea de superioridad de las cuestiones 
intelectuales a expensas de los temas de la experiencia. El anti intelectu-
alismo de Dewey no implica subestimar la inteligencia y la razón, lo que 
sí quiere es asignarles la capacidad de tomar los datos de la experiencia 
para elevarlos a la condición de objetos de reflexión, con el propósito de 
obtener un conocimiento marcado por la instrumentalidad.

Según Dewey, el intelectualismo, predominante en la filosofía tra-
dicional, contradice los hechos, debido a que “las cosas son objetos para 
ser manoseados, utilizados, trabajados, disfrutados y sufridos, más que 
las cosas conocidas”14. Este intelectualismo se convirtió, como método, 
soberano en filosofía; permanece ajeno a los hechos de la experiencia 
primaria, no sólo obligando a la adopción del método no empírico, sino 
también conduciendo a la concepción del conocimiento sólo por este 
sesgo. Dewey nos propone pensar de otra manera, afirmando que el 
conocimiento sólo tiene sentido si está concebido como una actividad 
inteligente, añadiendo a la complejidad de la experiencia y operando en 
el mundo a través de los procesos de acción y reflexión.

Así, Dewey se centra en la caracterización y la discusión de los dos 
tipos de experiencia: la experiencia ordinaria o primaria y experiencia 
secundaria, resultante de la adopción de procedimientos intelectuales 
de análisis. Con esta opción, piensa superar los enfoques clásicos de la 
filosofía que, aunque tienen por objetivo salir de los esquemas dualistas, 
acaban por proceder a las jerarquías y a las clasificaciones de la realidad 
mediante la asignación de valor de superioridad a dimensiones de lo 
mental a expensas del material, pero, paradójicamente, desarrollando 
llamadas síntesis envolviendo una realidad superempírica o trascendental.

Ocurre que, en el desarrollo de su tesis fundamental en relación al 
concepto de experiencia, Dewey se presta a todo tipo de crítica, pro-
bablemente por el uso de un término difícil de definir.  En el lenguaje 
común, la palabra experiencia es prácticamente no analizable porque se 

14	 (DEWEY, 1958, p. 17).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 917

Edna Maria Magalhães do Nascimento

refiere a algo adquirido gradualmente que aceptamos sin muchos cues-
tionamientos. Cuando nos toca hablar de la experiencia, decimos que es 
directa e inmediata. Sin embargo, también podemos encontrar, en la gran 
parte de aspectos teóricos, la noción de experiencia en la dimensión de la 
conciencia privada separada de la naturaleza y del mundo, es decir, algo 
subjetivo y puramente mental, separado del estado objetivo de las cosas15.

Resulta que la experiencia fue concebida por las doctrinas tradiciona-
listas como algo no natural. Si fuera natural, no sería plena de confianza. 
De esta manera se pensaba en una dirección totalmente diferente, haciendo 
abstracción de su concreción y crudeza. La experiencia está diseñada 
de manera ideal e irreal. Lo curioso es que la tendencia a desacreditar 
la experiencia humana concreta no es sólo requisito de conducta de la 
filosofía profesional, sino que es algo que va más allá de preocupaciones 
técnicas. En realidad la filosofía se apropia de una subjetivación exagerada 
de lo que está sucediendo en la experiencia de la gente.

Basado en estas ideas, Dewey se opone tanto al empirismo clásico 
como al racionalismo cartesiano con respecto a la función asignada 
a la experiencia y el apego que esa tradición filosófica mantiene por 
lo universal y su consiguiente búsqueda por principios estáticos para 
asegurar la comprensión cognitiva del mundo. Así, para contrarrestar 
los dualismos de la filosofía tradicional, Dewey presenta su filosofía 
empírica como una forma de superación de las oposiciones binarias que 
transformaron la filosofía en un campo de batalla de “temperamentos” 
y “asuntos internos”.

Para contrarrestar esta maraña de teorías desarrolladas a partir de los 
“humores” de sus autores, Dewey sostiene que la filosofía debe utilizar 
otro método de investigación. De esta manera, el método empírico y el 
espíritu científico de inquisición y como experiencia requerirán el uso 
de teorías e hipótesis, debiendo extenderse a otras áreas de la cultura, en 
particular de la filosofía. Dewey sostiene que su referencia a la experiencia 

15	 (GEIGER, 1958, p. 07).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801918

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

se deriva de la relación necesaria entre esta y el método empírico, dado 
que si esto fuera “adoptado en el filosofar, no habría ninguna necesidad 
de referencia a la experiencia”16.

No hay ninguna otra manera de entender la experiencia del conoci-
miento a menos que sea por la relación entre los procesos no cognitivos 
y los procesos cognitivos. Pensar en la experiencia sin la unidad entre 
estos procesos es condición para obtener determinados tipos de conclu-
siones que implican entidades extra naturales o sobrenaturales. Cuando 
no se tiene en cuenta esta unidad, la filosofía sigue su patrón clásico, 
es decir, elige los datos espirituales, el dominio mental sobre las otras 
esferas de la vida.

De esta manera, la filosofía tradicional, en lugar de asumir la refle-
xión sobre la constitución del proceso cognitivo, generador de nuestras 
creencias; en lugar de enfrentar las discusiones sobre el carácter natural 
y social del conocimiento, toma otro camino. En su crítica a la filosofía 
tradicional, Dewey observa que ésta no acepta la adopción de un méto-
do distinto al especulativo. De esta manera, el apego de los filósofos a 
lo que es simple, su amor por los “elementos” es algo recurrente en la 
historia de la filosofía. Sin embargo, la experiencia cruda se carga de la 
maraña y de lo complejo, pero la filosofía se apresura en huir para lejos 
con el objetivo de buscar algo más sencillo sobre el que pueda reposar.  
Al tratar de establecer la noción estática de la permanencia, de esencia 
real, de totalidad, las filosofías clásicas recurren a predicados laudatorios.

Permanence, universals, over plurality, change and particular is pointed 
out, as well as its effect in creating the traditional notion of substance, 
now undermined by physical science. The tendency of modern science 
to substitute qualitative events, marked by certain similar properties 
and by recurrences, for the older notion of fixed substances in shown 
to agree with the attitude of naïve experience, while both point to the 
idea of matter and mind  as  significant characters of  events,  presented 
in  different contexts, rather than underlying and ultimate substances17.

16	 (DEWEY, 1958, p. 08).
17	 (DEWEY, 1958, p. XI).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 919

Edna Maria Magalhães do Nascimento

En efecto, para Dewey, la experiencia no puede ser vista como 
diferente de la naturaleza, ya que es algo que penetra y se expande sin 
límites. Todo lo que existe es el resultado de un proceso de relaciones 
mutuas, por los cuales los cuerpos actúan entre sí, modificando uno al 
otro. La experiencia es ese proceso por el que un cuerpo actúa sobre otro 
cuerpo y así sufre una reacción. Dewey parte de un concepto amplio de 
la experiencia y tiene en cuenta no solamente los atributos puramente 
racionales. Lo que caracteriza la experiencia en este enfoque es su dina-
mismo, que ocurre de dos maneras: se activa cuando actúa sobre algo y 
su acción produce consecuencias; es pasiva cuando sufre o experimenta 
algo y recibe las consecuencias de su acción. El proceso implica la cali-
dad de la acción, por lo que no hay ni pura actividad ni pura pasividad: 
la experiencia implica al mismo tiempo estos dos procesos.

La actitud dualista caracterizada por la distinción entre el particular, 
entendido como la experiencia de hechos únicos y el universal, es decir, 
las leyes y principios generales racionalmente determinados resultan en 
una posición reduccionista. Dewey indica que la experiencia así concebida 
es separada de sus componentes principales, es decir, de la relación con 
el medio ambiente, de los datos, de las sensaciones, de la experiencia 
primera. Dewey desarrolla una explicación naturalizante para aclarar 
cómo se originaron las distinciones arbitrarias entre la experiencia y la 
naturaleza y cómo deben ser superadas.

En esta explicación, de acuñación evolucionista, señala que los 
organismos fisiológicos, sea el hombre, sean los animales inferiores, 
participan en adaptaciones al medio ambiente para mantener el proceso 
de la vida. En lo referente al hombre, Dewey señala que, en el proceso 
vital, la inteligencia humana va descubriendo las mejores soluciones 
encaminadas a la experiencia, al proceso de adaptación. El cerebro y el 
sistema nervioso son un órgano y un sistema de acción y sufrimiento: 
actúan en el centro y sufren acciones exteriores. Si no hay ninguna vio-
lación de la continuidad histórica y natural, la experiencia cognitiva tiene 
su origen en la experiencia de tipo no cognitivo. Para Dewey, no tiene 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801920

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

sentido hablar de una experiencia trascendental. Solamente cuando es 
olvidado el carácter temporal de las cosas experimentadas se conciben 
nociones como la “trascendencia” del conocimiento18. 

De esta manera, desde el punto de vista de la experiencia, preva-
lecen los procesos interaccionistas. Un organismo puede estar envuelto 
en formas simples y limitadas de articulación consigo mismo y con su 
entorno, como sucede con las formas más simples de comportamiento 
biológico, o en una actividad más rica y extremadamente compleja, de 
naturaleza intelectual. De esta forma, este proceso implica relaciones 
en las que se obtienen incrementos derivados de la interacción de los 
organismos. Estos incrementos son cambios cualitativos obtenidos en 
el proceso de experimentación. Se trata de una ecuación que es adictiva 
debido a que el organismo es parte del mundo natural y no un obstáculo 
a parte. Esto involucra, por consiguiente, una ocasión para la continuidad 
e no para lo inverso19.  

De esta manera, los principales componentes de nuestra relación 
con el medio ambiente pueden ser traducidos en experiencia anterior al 
pensamiento reflexivo, es decir, en la experiencia primaria, sin la cual 
nuestras capacidades cognitivas no se habrían desarrollado. Dewey 
presenta la idea de conexión y no de oposición entre los datos de la 
realidad y el pensamiento, valorando así en la experiencia la noción de 
continuidad. Todo está en la comunicación, en el proceso: hay un flujo 
continuo en la experiencia20.

Dewey cree que es necesario superar las doctrinas trascendentalis-
tas y considerar otra perspectiva que garantice el flujo de los acontec-
imientos y la noción de continuidad. Está claro que la única manera de 
mantener la doctrina de la continuidad natural es reconocer los aspectos 
derivados y secundarios de las experiencias intelectuales o cognitivas. 
Resulta que, a diferencia de las posiciones clásicas, esta comprensión no 

18	 (SHOOK, 2002, p. 150).
19	 (GEIGER, 1958, p. 19).
20	 (DEWEY, 1958, p. 28).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 921

Edna Maria Magalhães do Nascimento

supone una hipertrofia de la dimensión intelectual. Como se percibe, su 
teoría naturalista de la experiencia no toma el pensamiento como algo 
autónomo e independiente, sino que el pensamiento se entiende como 
una fase biológica de la experiencia del organismo. En la interpretación 
de Shook, Dewey habla de las etapas del pensamiento tratando de as-
pectos funcionales de la solución práctica de problemas, de modo que 
los seres humanos encuentren mejores instrumentos para interactuar con 
la naturaleza21.

El naturalismo nos hace observar que, desde las interacciones con 
el medio ambiente, un organismo experimentado puede establecer pre-
dicciones con respecto a eventos futuros, de modo que la situación actual 
se insiere en la historia del flujo de los acontecimientos. Basado en este 
entendimiento naturalista de la experiencia, Dewey pasa a defender el 
método empírico en la filosofía, cuya aplicación hace que el pensamiento, 
operando desde las contingencias observadas, se desarrolle de forma 
integrada con la realidad. Así, la función principal de la inteligencia 
humana es llevar a cabo la investigación, que es fundamentalmente la 
resolución de problemas.

El desarrollo del pensamiento y la reflexión sobre el mundo viene 
de la transformación que imprimimos a nuestros hábitos, creando nuevas 
condiciones de adaptación, derivados del flujo y reflujo de la experiencia. 
El aumento cualitativo a partir de la experiencia es el resultado de la uti-
lidad de la inteligencia que se refiere a la previsibilidad. El naturalismo 
de Dewey sostiene que la realidad de la que la experiencia humana forma 
parte, es continua, no da saltos. En este sentido, para Dewey, donde hay 
vida hay comportamiento, hay actividad y, para que la vida pueda seguir, 
es necesario que esta actividad sea, a un tiempo, continua y adaptada al 
medio ambiente22.

Desde 1897 Dewey se dedicaba al estudio del empirismo naturalista 

21	 (SHOOK, 2002, p. 150).
22	 (DEWEY, 1958, p. 103).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801922

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

como fundamento para su psicología social, su ética y su filosofía social. 
Su conexión entre el empirismo y los demás aspectos teóricos de su 
filosofía se basa en la noción práctica del conocimiento. Podemos decir 
que no se trata de una preocupación con el conocimiento en sí mismo, o 
con las ideas en sí mismas, porque sólo tiene sentido hablar sobre ideas 
mientras sean relativas al subsidio de uso social. Según Geiger, “lo que 
necesita explicarse es la eficacia pública, activa, selectiva de las ideas 
mientras funcionan en la real solución de problemas”23.

Por lo tanto, toda explicación empírica y experimental se relaciona 
con la actividad teleológica de la inteligencia. La actividad inteligente 
implica un proceso de aprendizaje a través de acciones creativas que se 
desarrollan en la experiencia, encaminada a superar los obstáculos que 
impiden el logro de los objetivos deseados. Este crecimiento es el resul-
tado de las etapas que el pensamiento recorre y que darán al individuo 
un aumento de fuerza y flexibilidad en la tarea de resolución de las acti-
vidades más complejas.  De esta manera, el progreso de la inteligencia 
humana resulta de su constante actividad24.

Naturalismo y realismo en la epistemologa de John Dewey

Dewey sostiene que la primera y quizás la mayor diferencia entre el 
método empírico y no empírico se encuentra en la selección del material 
original. Para un verdadero empirista naturalista, la discusión clásica 
de la filosofía, centrada en la relación entre sujeto y objeto, da lugar al 
problema de la identificación de las consecuencias decurrentes de esa 
relación, es decir, la distinción entre lo físico y mental, para nuestra vida 
diaria. Lo que quiere saber es cómo se dan los encuentros entre objetos 
físicos y los juicios inferenciales  más  complejos25. Por lo tanto, la ca-
pacidad de regulación, ofrecido por el método científico, promueve la 

23	 (GEIGER, 1964, p. 68).
24	 (SHOOK, 2002, p. 138).
25	 (DEWEY, 1958, p. 19).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 923

Edna Maria Magalhães do Nascimento

comprensión del valor y del significado enriquecido en las cosas de la 
experiencia, con más grande clarificación, mayor profundidad, previsi-
bilidad y continuidad.

El desarrollo de la ciencia da poder a un creciente “asumir el control, 
por la humanidad, de las herramientas más eficaces en relación con las 
condiciones de vida y la acción”26. Así, el propósito de una teoría, de 
acuerdo a Dewey, es dirigir la aplicación de la tecnología para producir 
el objeto donde aún no existe:

The office of physical science is to discover those properties and relations 
of things in virtue of which they are capable of being used as instrumen-
talities; physical science makes claim to disclose not the inner nature 
of things but only those connections of things with one another that 
determine outcomes and hence can be used as means27.

Esta previsión solamente es posible porque resulta de la continuidad 
de la experiencia, de tal manera que las filosofías que insisten en buscar 
indubitabilidades y universalidades conducirán a ontologías dualistas. 
Por otro lado, la previsibilidad no es algo absoluto, sino que falible. Aun 
así, el “error” inherente al proceso de conocimiento se utiliza para guiar 
experiencias posteriores. En definitiva, en esta concepción, la ciencia 
es siempre auto-correctiva. El falibilismo, lejos de ser un defecto de la 
experiencia, es algo que resulta del proceso de elaboración que involucra 
la utilización de los errores como informaciones útiles para experiencias 
futuras.28 

En The quest for certainty (1929), Dewey propone ampliar el 
método de investigación de las ciencias experimentales en el campo 
de los valores morales y reafirma también que las cuestiones sociales 
serán inteligentemente resueltas en la proporción en que empleamos el 
método de la ciencia, que consiste en recopilar datos, diseñar hipótesis 

26	 (DEWEY, 1958, p. 11).
27	 (DEWEY, 1958, p. XII).
28	 (DEWEY, 1958, p. 153).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801924

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

y ponerlas a prueba. En esta perspectiva, la línea de argumentación do-
minante en Experience and Nature [Experiencia y Naturaleza] es la que 
trata con del cambio metodológico de la filosofía. Dewey busca mostrar 
que la no utilización del método empírico lleva la filosofía a una serie 
de deficiencias, derivadas de la no coordinación de sus resultados con 
los acontecimientos de la experiencia diaria. Esto genera las siguientes 
tres grandes falacias de la filosofía tradicional: la primera está en la más 
completa separación entre sujeto y objeto; la segunda, en la exageraci-
ón de las caracterizaciones de los objetos racionalmente conocidos en 
detrimento de las cualidades de los objetos de disfrute y sufrimiento; 
la tercera, en el aislamiento único de varios tipos de simplificaciones29.

De este modo hay una determinación de que los métodos no em-
píricos, que son empleados por la filosofía clásica, empiezan con los 
resultados de una reflexión que ya ha separado del objeto experimentado 
y sus condiciones dadas. El método empírico, por el contrario, debe 
observar cómo y por qué todo fue separado en sujeto y objeto, en na-
turaleza y operaciones mentales. Así resulta que hay una inversión: los 
productos reflexivos son tratados como si fueran primarios, o como si 
fueran originalmente “datos”30. Por esto, para el “método no empírico, 
objeto y sujeto; mente y materia (o cualesquier otras palabras e ideas 
que sean utilizadas), son separadas e interdependientes”31.

Sin embargo, hay la tentación constante de la filosofía, como lo 
demuestra su historia, en considerar que los resultados de la función de 
reflexión secundaria poseen en sí mismo y por sí mismos una realidad 
superior a los términos de cualquier otra experiencia. Como fue dicho, 
esta asunción de la filosofía como en el orden de los asuntos espirituales 
es tan profunda que generalmente se toma como punto pacífico, como 
algo que incluso no necesita ser discutido. Según Dewey, un ejemplo 
de esto se encuentra en la doctrina cartesiana y también en Espinosa,

29	 (DEWEY, 1958, p. 33).
30	 (DEWEY, 1958, p. 28).
31	 (DEWEY, 1958, p. 28).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 925

Edna Maria Magalhães do Nascimento

[...] That emotion as well as sense is but confused thought which 
when it becomes clear and definite or reaches its goal is cognition. That 
esthetic and moral experience, that poetry may have a metaphysical 
import as well as science, is rarely affirmed, and when it is asserted, 
the statement is likely to be meant in some mystical or esoteric sense 
rather than in a straightforward everyday sense32.

Basado en la adopción del método no empírico, la filosofía tradi-
cional queda sin salida al momento de abordar el problema de cómo es 
posible el conocimiento; de cómo un mundo externo puede afectar una 
mente; de cómo procesos mentales pueden alcanzar y aprehender objetos 
definidos en oposición a ellos, es decir, en términos cartesianos, de cómo 
es posible que la sustancia pensante (res cogitans) pueda aprehender 
algo diferente, una antítesis de la misma, es decir, la sustancia extensa 
(res extensa). 

A partir de ahí, Dewey revela cómo el filósofo racionalista, al abordar 
el problema mencionado anteriormente, queda en una situación incómo-
da, porque sus premisas convierten el hecho del conocimiento algo no 
natural y no empírico.  Actuando así, los filósofos tradicionales reducen 
la totalidad de la realidad a sus aspectos particulares. Por ejemplo, un 
pensador se convierte en materialista metafísico cuando niega la realidad 
de lo mental, otro se convierte en idealista psicológico al sostener que 
la materia y la fuerza son solamente eventos psíquicos disimulados. Las 
soluciones para una relación satisfactoria entre la consciencia y el mundo 
son abandonadas; la búsqueda de la misma se convierte en una tarea 
sin esperanza o entonces resultada en escuelas diversas que acumulan 
complicaciones intelectuales mutuamente para alcanzar, al final de un 
largo y tortuoso camino, lo que la experiencia ingenua ya sabe.

Para Dewey la experiencia tendría que ser, tanto en la filosofía como 
en las ciencias naturales, el punto inicial y terminal de la investigación, 
poniendo problemas y atestiguando propuestas. Si el método empírico 

32	 (DEWEY, 1958, p. 19).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801926

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

fuera adoptado en el filosofar, la experiencia no habría sido relegada a un 
lugar secundario y casi accidental como lo fue en la escuela cartesiana. 
Dewey asegura que asumir la perspectiva de una filosofía histórica y 
contingente es una manera de debilitar a los discursos dominantes de las 
ontologías clásicas que se interponen en el camino de la comprensión 
de la fuerza del método empírico en filosofía”33. Dewey sostiene que 
cuando se descuida la conexión entre los objetos científicos y los eventos 
de la experiencia primaria, el resultado es una imagen de un cuadro de 
cosas indiferentes a los intereses humanos. Según Geiger, la experiencia 
servirá como un profiláctico elemento en contra la discontinuidad, pues 
podrá ser utilizada para corregir el empirismo parcial que selecciona sólo 
algunos aspectos de la experiencia como reales34.

Para contrarrestar un subjetivismo radical, Dewey explica que no es 
posible reducir la experiencia solamente al proceso de experiencia, tratado 
como algo que es completo en sí mismo. Es como si llegásemos a una 
situación donde un acto de experimentar tuviera por objeto tan solamente 
a sí mismo, dirigido a definir los estados y procedimientos de conciencia 
en lugar de las cosas de la naturaleza. No es apropiado considerar como 
experiencia tan sólo los estados y procesos de la conciencia.

En la naturaleza vemos las cosas y no la observación de uno mismo. 
Sin embargo, podemos tomar la observación como un objeto de estudio y 
lo mismo se hará con el pensamiento, en la medida que estos objetos no 
sean aislados de la experiencia. Sin embargo, ha prevalecido en la filosofía 
tradicional una manera de considerar la conciencia particular subjetiva 
en contraste con la naturaleza. Esta forma de explicación reproduce la 
idea que la naturaleza y experiencia “son nombres para cosas que nada 
tienen que ver una con la otra”35. Hemos llegado al absurdo, según Dewey, 
“de experimentar tan sólo a nosotros mismos; de experimentar estados 

33	 (DEWEY, 1958, p. 06).
34	 (GEIGER, 1958, p.16).
35	 (DEWEY, 1958, p. 8).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 927

Edna Maria Magalhães do Nascimento

y procedimientos de conciencia, en lugar de cosas de la naturaleza”36.
Para hacer frente a esta tradición cartesiana, Dewey presenta mejo-

res argumentos acerca de los estándares apropiados para la comprensión 
intelectual de la constitución de nuestras creencias. Su argumentación 
sobre la concepción empírica del pensamiento pone “los sujetos” como 
centros de la experiencia. En este sentido, se constata que en la historia 
de la filosofía, fueron raras las veces en las que se reconoció el papel 
de la experiencia como unidad integrada. Aristóteles fue el que más se 
acercó a este intento, pues reconoció la contingencia del ser. Aun así, 
nunca abandonó su predilección por el fijo, cierto y acabado. Su teoría 
de las formas y de los fines es una teoría de la superioridad que tiene en 
el ser las cualidades inmutables; su física busca fijar una serie de inter-
valos de la relación entre la necesidad y la contingencia, jerarquizada 
de tal manera que la necesidad indique los grados de la realidad y la 
contingencia mida las deficiencias del ser37.

Entre los modernos, tenemos algunos ejemplos, como Bacon, Locke 
y Hume, del intento de recurrir a un concepto de experiencia que sea 
creada por el ser humano, que esté más cercana a la tierra que al cielo, 
una metafísica aplicada a las ciencias naturales y a las distintas ramas de 
la experiencia.  Sin embargo, lo que predominó en la tradición filosófica 
era la falta de conexión entre los objetos mentales en sus relaciones con 
experiencias vitales38. 

A pesar del agudo y penetrante poder de la observación de los 
griegos, su ciencia es una extensión de los hábitos sociales adquiridos 
por ellos. El descubrimiento del sujeto es el descubrimiento reflexivo 
del papel desempeñado en la experiencia por determinadas personas, en 
sus formas de pensar, actuar, soñar, desear. Sin embargo estos resultados 
serían otros si la filosofía hubiera optado por el método empírico. Esto 
porque, a través de este último, ésta habría realizado la reflexión sobre lo 

36	 (DEWEY, 1958, p. 11).
37	 (DEWEY, 1958, p.48).
38	 (DEWEY, 1958, p.12).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801928

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

subjetivo a partir de la experiencia y no fuera de la misma. Pero la filosofía 
tradicional hizo abstracción del origen empírico y del uso instrumental 
de la conciencia de tal manera que lo mental se constituyó como aislado 
y separado, autosuficiente y encerrado en sí mismo.

Relación entre filosofía y ciencia

De Waal afirma que, para Dewey, “el caso paradigmático de adquisición 
del conocimiento no es el del científico o del filósofo que de brazos cruzados 
contempla éste o aquél tema en sus estudios profundos”, pero proviene de 
la aparición de un problema concreto que requiere una respuesta39.  Esta 
emergencia se deriva de lo que Dewey llamó de situaciones indeterminadas, 
una vez que toda reflexión es el resultado de una situación problemática: “en 
un mundo sin problemas, no habría ningún pensamiento”40. De la situación 
problemática se derivan las respuestas confrontantes y los choques se resuel-
ven cuando el proceso de la reflexión nos hace adoptar una de las respuestas 
o cuando existe reconciliación a través de un plan de acción. Nuestro autor 
aclara que, en el momento en que obtenemos el producto de la reflexión, esta 
se detiene hasta que nos encontremos en una nueva situación indeterminada41. 
Del proceso que abarca de una experiencia  inicial a la experiencia reflexiva 
encontramos una situación de acción y reacción del pensamiento, que se van 
constituyendo y mejorando alrededor de una inteligencia operativa y refle-
xiva al mismo tiempo. Este derecho de inteligencia marca la emancipación, 
porque “purifica” y reconstruye los objetos de nuestra experiencia primaria 
o directa. Dewey sostiene incluso que:

Since the psychological movement necessarily coincided with that which 
set up physical objects as correspondingly complete and self-enclosed, 
there resulted that dualism of mind and matter, of a physical and psy-
chical world, which from the day of Descartes to the present dominates 
the formulation of philosophical problems42.

39	 (DE WAAL, 2007, p. 160).
40	 (DE WAAL, 2007, p. 160).
41	 (DE WAAL, 2007, p. 160).
42	 (DEWEY, 1958, p. 15).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 929

Edna Maria Magalhães do Nascimento

Pensar que la autoconsciencia nos daría las verdades fundamenta-
les y decidiría lo que estaría de acuerdo o no con la razón apunta para 
la certeza de la infalibilidad del conocimiento. Dewey afirma que éste 
es un tipo de falacia filosófica que el cartesianismo nos impone. Por el 
cartesianismo, deberíamos abandonar las creencias del mundo exterior 
a través de la aceptación de creencias fundacionales, es decir, creencias 
mantenidas por intuición intelectual de verdades inmunes al error, es decir, 
creencias sacadas de nuestros estados mentales. Por ende, el conocimien-
to es tratado como un dato anterior a cualquier conocimiento empírico. 
Dewey se opone a esta estrategia: propone una metafísica descriptiva y 
denotativa, es decir, correspondiente a una ontología que, para ser capaz 
de observar y registrar los rasgos generales de la existencia, tenga en 
cuenta también el instrumento de esta nota, es decir, la  reflexión humana 
y las condiciones sociales que solicitan43.

Podemos inferir que el recurso de Dewey a situaciones indetermi-
nadas para referirse a una etapa pre-reflexiva conduce al papel filosófico 
de la duda en el proceso de conocer. Según De Waal, a diferencia de los 
cartesianos Dewey siguió la teoría de la duda y la creencia de Peirce, “en 
el que la inquisición es, asimismo, el producto de una aflicción de algún 
tipo y concluye cuando este aflicción es mitigada”44. La duda siempre está 
relacionada con una situación indeterminada, de modo que la relación 
entre la duda y la creencia puede fomentar un equilibrio homeostático. 
Así, el problema del conocimiento tanto para Dewey cuanto para Peir-
ce se coloca en términos naturalistas. Al caracterizar el naturalismo de 
Dewey, De Waal escribe:

El comportamiento humano, incluso los trabajos más teóricos, están 
en continuidad con el comportamiento de los llamados “organismos 
inferiores”. No hay ninguna diferencia de especie entre Einstein al de-
sarrollar su teoría de la relatividad y una langosta al coger un camarón 
que siempre se le escapa45.

43	 (DEWEY, 1958, p. 06).
44	 (DE WAAL, 2007, p. 160).
45	  DE WAAL, 2007, p. 161.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801930

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

Justificar la creencia de que la ciencia puede apuntar soluciones a 
problemas filosóficos es el reto de Dewey. La cuestión propuesta por él 
es: ¿por qué la filosofía era considerada un saber que no puede asumir 
cuestiones de la ciencia y viceversa? Dewey denuncia que, en el proceso 
de división del trabajo en relación con el saber, la filosofía se quedó con las 
cuestiones morales y espirituales, y la ciencia, con las “cuestiones prácti-
cas”; demuestra que esta división sólo refuerza una vez más los dualismos 
de la tradición occidental entre conocimientos prácticos y teóricos.

Según Korblitzh, la tendencia deweyana de reclamar un insight cien-
tífico para la filosofía está presente incluso en los autores tradicionales. 
Descartes, por ejemplo, “ha sido ingenuo al buscar una epistemología 
que fuera aislada de la mejor ciencia disponible en su época”46. Resul-
ta que no había una buena ciencia en la época de Descartes. Aun así, 
su objetivo en las Meditaciones fue “encontrar algo en la ciencia que 
posiblemente fuera estable y duradero”47. Como su obra precedió a la 
Revolución Científica, el encontró sus fundamentos epistémicos fuera de 
la ciencia. Pero Dewey sostiene que, mientras la filosofía reclame para 
si una independencia en relación a la ciencia, los filósofos han tomado 
diferentes fuentes y conclusiones de otras áreas del conocimiento, en 
particular de la ciencia que ha prevalecido en sus respectivos tiempos. 
Resulta que introdujeron los resultados directamente en la filosofía, sin 
comprobarlas aunque sea con los objetos empíricos donde se originaran, 
o con los objetos empíricos para los cuales se destinaban. Para ilustrar 
mejor, Dewey escribe:

This Plato trafficked with the Pythagoreans and imported mathematical 
concepts; Descartes and Spinoza took over the presuppositions of geome-
trical reasoning; Locke imported into the theory of mind the Newtonian 
physical corpuscles, converting them into given “simple ideas”; Hegel 
borrowed and generalized without limit the rising historical method 
from  mathematics the  notion  of  primitive  indefinable  propositions,  
and given them a content from Locke’s simple ideas, which had in the 
meantime become part of the stock in trade of psychological science48.

46	 (KORBLITZH, 2008, p. 253).
47	 (DE WAAL, 2007, p. 161).
48	 (DEWEY, 1958, p. 34).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 931

Edna Maria Magalhães do Nascimento

Dewey estaría de acuerdo al decir que, a diferencia de Descartes, 
hoy tenemos una buena ciencia a la que podemos recurrir. Dewey tam-
bién podría convenir que los emprendimientos científicos se divorcian 
de la filosofía. La filosofía, como revela, “negoció” con la ciencia, pero 
su problema no radica en exceso de teorización sino en el uso de con-
clusiones científicas sin relacionarlas con objetos empíricos. Dewey no 
postula para la filosofía tareas fuera del área de la jurisdicción de esta 
disciplina. El autor analiza la brecha entre filosofía y ciencia, mostran-
do que, tradicionalmente, se decía que las ciencias eran productos de 
la investigación empírica, mientras la filosofía fue ejercitada a priori.  
Resulta que, en medio de los grandes cambios dentro de la sociedad y a 
las grandes contribuciones derivadas del desarrollo científico es contra-
dictorio mantener la filosofía fuera de ese dominio.

Como ya reiterado, el problema consiste en el gran vicio de la fi-
losofía que es el mantenimiento de un “intelectualismo” arbitrario. Esta 
causa hace que Dewey mire el favorecimiento de los objetos cognitivos 
en detrimento de otras características que despiertan deseo, que desen-
cadenan la acción y producen pasión. Es como si estas cualidades de 
vida no tuvieran realidad y que, por este motivo, no contribuyeran a la 
investigación científica. Dewey señala que es necesario atacar la noción 
de un acceso privado al hecho, de que algunas partes de la experiencia 
son intrínsecamente más privilegiadas que otras. Por lo tanto, declara 
que no tienen ninguna realidad innegable como las que son atribuidas a 
las propiedades matemáticas, mecánicas o electromagnéticas49. Dewey 
enfatiza que

The only way to avoid a sharp separation between the mind which 
is the centre of the processes of experiencing and the natural world 
which is experienced is to acknowledge that all modes of experien-
cing are ways in which some genuine traits of nature come to manifest 
realization50.

49	 (DEWEY, 1958, p. 25).
50	 (DEWEY, 1958, p. 24).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801932

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

El método empírico aplicado a la filosofía pretende recoger inicial-
mente los objetos groseros, macroscópicos y rudos de la experiencia pri-
maria, con el fin de volver a escalar desde una experiencia más refinada, 
la secundaria, cuyo proceso consiste en una reflexión continua y dirigida. 
De esta manera, tanto los objetos de la ciencia como los de la filosofía 
provienen del mismo sistema secundario y refinado51. Lo que ocurre es 
que, en el contexto de la ciencia experimental, la experiencia es, como 
Dewey cita, el punto de partida y de  llegada de la investigación. Es decir, 
“las ciencias naturales no sólo sacan el material de experiencia primaria, 
así como regresan a ella en el contexto, para probarse”52. 

Así, en contraste con los conceptos intuitivos de los racionalismos 
con miras a una síntesis supra empírica de la experiencia, la filosofía de 
Dewey es empirista. Este autor demuestra que su crítica en el uso tra-
dicional del método no empírico en filosofía no se produce porque hay 
un exceso de teorización. En realidad, lo que quiere mostrar es que hay 
en el método no empírico una falla en el uso de los resultados refinados 
y secundarios, ya que no se toman como sendero, llevando a algo en la 
experiencia primaria. De este modo se produce, en filosofía, “el fracaso 
triple”:

First, there is no verification, no effort even to test and check. What is 
even worse, secondly, is that the things of ordinary experience do not 
get enlargement and enrichment of meaning as they do when appro-
ach through the medium of scientific principles and reasoning. This 
lack of function reacts, in the third place, back upon the philosophic 
subject-matter in itself. Not tested by being employed to see what it 
leads to in ordinary experience and what new meanings it contributes, 
this subject-matter becomes arbitrary, aloof- what is called “abstract” 
when that word is used in a bad sense to designate something which 
exclusively occupies a realm of its own without contact with the things 
of ordinary experience53.

Son estas consideraciones que causan la repugnancia de mucha gente 
hacia la filosofía. Esa última se atascó a la creencia de que los objetos de 

51	 (DEWEY, 1958, p. 03).
52	 (DEWEY, 1958, p. 03).
53	 (DEWEY, 1958, p. 06).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 933

Edna Maria Magalhães do Nascimento

reflexión se logran solamente por aquellos métodos que emplean la idea 
de lo racionalmente obligatorio como siendo “reales” en sí mismos y 
para sí mismos, sumamente verdaderos. Según Dewey, la filosofía se ha 
quedado atascada a los obstáculos del método no empírico.  Está frente a 
“callejones sin salida” o “rompecabezas”, que se solucionan simplemente 
llamando a los objetos de la experiencia primaria de meras apariencias, 
meras impresiones o apelando a algún otro nombre despreciativo54. Para 
Dewey, las filosofías que abaratan y condenan la experiencia principal 
se alejaron de los asuntos de la vida diaria y condujeron a una desestima 
popular en relación con la filosofía. 

La experiencia no admite división entre acto y materia, sujeto y 
objeto, cosa y pensamiento, porque todo esto implica unidades, son co-
nexiones. Vida denota función y actividad integral, en el cual organismo 
y ambiente se incluyen. La historia comprende los logros alcanzados, las 
tragedias sufridas, el comentario humano, el registro de interpretación. 
Tanto la vida cuanto la historia incluyen objetos biológicos, fisiológi-
cos, geográficos, naturales, sociales. Esta unidad integrada debe ser el 
punto de partida para el pensamiento filosófico55. Por consiguiente, los 
atributos de la vida y de la historia, objetos y pensamientos están en 
el mismo contexto. Vida e historia incluyen lo que los hombres hacen, 
sus experiencias, lo que ellos buscan, lo que aman, creen, soportan y, 
también como hombres, lo que producen con sus acciones y sufren con  
las acciones ajenas. También incluye las formas por las cuales sufren, 
desean y disfrutan, miran, creen, imaginan, etc.56 

Una reflexión sobre nuestras creencias nos conduce a experiencias 
por las cuales fueron originadas. La diversidad de nuestras creencias 
afecta enormemente nuestras nuevas creencias y anticipaciones de la 
experiencia. Esta diversidad está determinada por factores sociales. 
Entonces percibimos que creemos en muchas cosas, no porque eso es 

54	 (DEWEY, 1958, p. 09).
55	 (DEWEY, 1958, p. 06).
56	 (DEWEY, 1958, p. 06).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801934

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

lo que es, sino porque nos hemos acostumbrado a pensar de esa mane-
ra, por una serie de razones: proceden del peso de la autoridad, o de la 
imitación, o del prestigio o de la educación, o del efecto inconsciente del 
lenguaje. Aprendemos, por ejemplo, que las cualidades que atribuimos 
a los objetos deben ser imputadas a nuestras propias maneras de tener 
experiencia de los mismos y que, a su vez, son debido a la fuerza de las 
interconexiones sociales y de lo habitual57.

Si tenemos en cuenta nuestros modos personales de creer, veremos 
la extensión con la que esos modos son establecidos por la tradición y 
por las costumbres. Ocurre que la falta de un método empírico condujo 
al aislamiento de los objetos en relación con su origen y su uso instru-
mental. Aplicando este enfoque a la investigación psicológica, los objetos 
relacionados a la experiencia interna fueron concebidos como constituy-
endo un mundo mental aislado y separado, en sí mismo, autosuficiente 
y cerrado en sí mismo. Esta trayectoria de “psicológico” coincidirá con 
otra perspectiva, la que sería: aquella que toma los objetos físicos como 
completos y cerrados en sí mismos. Esto dio lugar a “camadas de dual-
ismos” los cuales, desde Descartes hasta hoy, dominan la manera en la 
que los problemas filosóficos se formulan58.

Según Dewey, la falta de comprensión del proceso de conocer deriva 
del no reconocimiento de la calidad primaria y final de la experiencia 
cruda. Esta cualidad de experiencia cruda es primaria mientras se pre-
senta de modo no controlado; es final en cuanto es ofrecida de una forma 
más controlada y significativa59.  El no reconocimiento de esta calidad 
primaria y final llegó a ser posible a través de los procedimientos y pro-
ductos de una particular experiencia reflexiva. En sus argumentos sobre 
las consecuencias del descubrimiento cartesiano de los objetos subjetivos 
a la filosofía, Dewey argumenta que, en la vida real, tal avance fue un 
importante factor en la liberación de los seres humanos, no obstante, con 

57	 (DEWEY, 1958, p. 10).
58	 (DEWEY, 1958, p. 12).
59	 (DEWEY, 1958, p. 12).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 935

Edna Maria Magalhães do Nascimento

respeto a la reflexión filosófica, los efectos fueron negativos.
A partir de este descubrimiento, posturas mentales y formas de 

experimentar fueron tratadas como autosuficientes y completas, como 
originarias o como siendo los únicos datos fiables y, por tanto, induda-
bles. Dewey sostiene que la prevalencia del subjetivismo en la filosofía 
promovió el desmembramiento de la unidad de la experiencia en su ori-
ginalidad constitutiva. Esto condujo a la separación entre pensamiento 
y la acción, la teoría y la práctica, la reflexión y la acción, el ser y el 
existir. En palabras de Dewey:

[...]This the traits of genuine primary experience, in which natural thin-
gs are determining factors in production of all change, were regarded 
either as not- given dubious things that could be reached only by 
endowing the only certain thing, the mental, with some miraculous 
power, or else were denied all existence save as complexes of mental 
states, of impressions, sensations, feelings60.

Para Dewey, es innegable que el avance de la ciencia es uno de 
los mayores logros de la especie humana. Sin embargo, el empleo del 
método empírico en el contexto de las cuestiones filosóficas todavía no 
se ha hecho realidad. Este método nos da una historia de dominación 
sobre el mundo, a través de la convocatoria de eficaces herramientas en 
su aplicación las condiciones de la vida y de la acción. Cuando estas 
condiciones son descuidadas, es decir, cuando las conexiones entre los 
objetos científicos y los acontecimientos de la experiencia primaria son 
despreciadas, se obtendrá la imagen de un mundo de cosas indiferentes 
a los intereses humanos, porque están separados de la experiencia. 

A diferencia de la filosofía tradicional, en los descubrimientos cientí-
ficos los procesos de reajuste favorecen a nuevos razonamientos y nuevos 
cálculos, y ni por un momento los científicos consideran menospreciar 
las características de la experiencia primaria, como hicieron a menudo 
los filósofos. Partiendo de esta idea, Dewey dice: “El material del método 

60	 (DEWEY, 1958, p. 16).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801936

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

científico es continuo con el mundo concretamente experimentado”61. 
Sin embargo, cuando los filósofos aportan a sus teorías las condiciones 
refinadas de la ciencia, los resultados son empleados no para iluminar 
objetos antiguos de la experiencia, sino más bien para lanzar descrédito 
en éstos y para empezar nuevos y artificiales problemas relacionados 
con la realidad y la validez de la experiencia no reflejada62. Lo que el 
método empírico requiere de la filosofía es que esté conectada con la 
experiencia primaria y que los métodos refinados regresen a lo mismo.

La presencia del pragmatismo deweyano en la actualidad de la 
epistemología

Una epistemología hoy no puede ignorar el esfuerzo de Dewey al 
describir el mundo en su complejidad, una mezcla de orden y desorden, 
de certeza y de incertidumbre, de trigo y cizaña, argumentando que el 
reconocimiento de ese hecho tiene una importancia fundamental para la 
construcción de una epistemología naturalista. La filosofía clásica, en 
cambio, sale en busca de lo eterno e inmutable en el ser, se basa en el 
conocimiento derivado de una ciencia primera que proporciona una base 
común y universal, así como los principios racionalmente puros. Así, 
se concibe como una ciencia que está más allá de la experiencia y cuyo 
procedimiento se basa en un saber contemplativo o teórico. La filosofía 
se dedicaría al estudio de las cosas que existen independientemente de 
los hombres y sus acciones, como si eso fuera posible. La idea de una 
teoría de la contemplación de lo eterno es rechazada por Dewey, así 
como la supuesta capacidad de la mente de intuir verdades indudables; 
esto es lo que le opone al cogito cartesiano. 

Dewey protagoniza el debate que tomará cuerpo en la filosofía con-
temporánea en la segunda mitad del siglo XX.  En los países de lengua 
inglesa, en la primera mitad del siglo XX, había una actitud bastante 

61	 (DEWEY, 1958, p. 25).
62	 (DEWEY, 1958, p. 25-26).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 937

Edna Maria Magalhães do Nascimento

hostil hacia una epistemología naturalizada. Su resurgimiento ocurre en 
la segunda mitad de ese mismo siglo, en la obra de Quine, en el artículo 
Epistemology Naturalized.  Ese ensayo trae a la luz la discusión que 
Dewey emprendió en el comienzo del siglo sobre la inevitable conexión 
de la filosofía con las ciencias. Como componente de ese contexto, se 
encuentra el rechazo a los dualismos de la tradición filosófica en la tesis 
de Quine sobre los Two dogmas of Empiricism [Dos dogmas del empiris-
mo]. Tanto el dogma del reduccionismo como el dogma de la separación 
entre lo analítico y lo sintético pertenecen a la misma orden de preguntas 
que Dewey había investigado. Es el propio Quine quien declara:

Filosóficamente estoy conectado a Dewey por el naturalismo que dominó 
sus tres últimas décadas. Con Dewey, yo sostengo que conocimiento, men-
te y significados son partes del mismo mundo con los que ellos tienen que 
ver y que ellos tienen que ser estudiados con el mismo espíritu empírico 
que anima la ciencia natural. No hay lugar para una filosofía a priori.63

Consciente de que no hay una filosofía a priori, Dewey tiene como 
propósito argumentar a favor del concepto de experiencia en la perspec-
tiva de su pragmatismo y discutir a partir de allí la cuestión del método 
filosófico frente al método empírico. Entiende que los significados y 
las creencias pueden ser comprendidos como entidades mentales, pero 
son resultantes de los procesos interaccionistas, del llamado arte social. 
Por lo tanto, no pretende reeditar las antiguas disputas filosóficas entre 
aquellos que están simplemente tratando cuestiones filosóficas por medios 
empíricos y los más tradicionales, que sostendrán que ese uso no dará 
lugar a la investigación puramente filosófica.

Dewey concordaría con Quine, que la teoría de la copia, o mejor, 
la teoría representacionista en sus varias formas, permanece cerca de 
la principal tradición filosófica, el racionalismo, pero también de una 
actitud típica del sentido común. Y Quine concordaría con Dewey que 

63	 (QUINE, 1969, p. 69).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801938

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

esa separación entre la experiencia de una mente privada y la del mundo 
físico está presente tanto en el sentido común como en la filosofía técnica.

Por lo tanto, Dewey se dispone a pensar el conocimiento desde 
bases naturalizantes, principalmente porque rechaza la clásica relación 
epistemológica entre sujeto y objeto, puesto que ésta no considera la 
complejidad de relaciones entre la constitución y la producción del 
conocimiento.

Sobre esta afirmación quineana, cuando nos encontramos con las 
creencias en torno a las divisiones de la experiencia, así como con la 
jerarquización y la clasificación de los conocimientos, esas situaciones 
parecen tan obvias y tan triviales que el sentido común muestra no tener 
necesidad de análisis, o incluso, de definición de los pares de términos 
envueltos: cuerpo-mente, sujeto-objeto, individuo-sociedad, medio-fin, 
etc. Esas dualidades aparecen como si fueran preestablecidas. En el marco 
del sentido común, no hay lugar o sentido para hablar en interacciones, 
por el contrario, sólo para el mantenimiento de una división precaria en 
torno a la experiencia.

La filosofía de este objeto científico adoptará un método que, en 
primer lugar, nos impedirá de crear problemas artificiales que desvíen 
la energía y la atención de los filósofos de los problemas reales que 
surgen del objeto actual; en segundo lugar, nos proporcionará un medio 
para comprobar o verificar los resultados de la investigación filosófica, 
haciendo con que los productos de esta última, conforme productos 
reflexivos secundarios vuelvan a la experiencia de la cual proviene y, 
en tercer lugar, por la  observación de cómo funcionan los posteriores 
experimentos, los productos filosóficos adquirirán valor empírico, es 
decir, proporcionarán contribuciones significativas a la experiencia co-
mún de los hombres en lugar de ser meras curiosidades, “con etiquetas 
adecuadas, en algún museo metafísico”.64

64	 (DEWEY, 1958, p. 15).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 939

Edna Maria Magalhães do Nascimento

Consideraciones finales

El presente artículo asume que una epistemología naturalista no 
puede prescindir del método empírico, esto será requerido por ser, 
conforme a Dewey, el único capaz de hacer justicia al investigar la 
experiencia. Con esto tenemos la intención de revelar que Dewey toma 
la experiencia como una unidad integrada de su concepción del conoci-
miento. La unidad entre ciencia y filosofía hará posible, según Dewey, 
la ruptura con explicaciones abstractas sobre el eterno e inmutable, el ser 
verdadero y en su lugar permitirá la aparición de hipótesis explicativas 
sobre la experiencia real de los hombres. Por lo tanto, anticipamos en 
afirmar que el objetivo de la epistemología deweyana llevará a cabo, en 
el campo de la filosofía, investigaciones para el desarrollo, en el ámbito 
de los problemas humanos, en la esfera de la vida moral, con el mismo 
éxito que tienen los científicos en el campo de la investigación científica.

En este análisis sobre el conocimiento, comprendemos que las 
reglas de la ciencia no están desmembradas de la vida democrática. 
Para Dewey, el ideal experimental y el comportamiento democrático se 
funden. Por lo tanto, combina las virtudes morales con las intelectuales. 
El investigador experimental tiene como objetivo el comportamiento 
democrático, con libertad de expresión, participación, cooperación, para 
que sus investigaciones puedan servir como instrumentos de acción del 
hombre en el mundo, contribuyendo al desarrollo de una experiencia 
más calificada. Por lo tanto, para Dewey, la mentalidad científica es una 
herramienta de uso social.

Referências 

ARAÚJO. Inês Lacerda. Dewey e Rorty: Um debate sobre a justifica-
ção, experiência e o papel da ciência na cultura. São Paulo. Cognitio 
estudos: Revista Eletrônica de Filosofia, v. 5, n. 1, jan./jun., 2008.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801940

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

DEWEY, John. Reconstruction in philosophy. Enlarged edition. With a 
new introduction by the Author. Boston: The Beacon Press, 1957.
BARRENA, Sara. Pragmatismo y educación: Charles S. Peirce y John 
Dewey en las aulas. Madrid Machado Nuevo. Aprendizaje. 2015.
______. Experience and nature. New York: Dover Publications, Inc., 
1958.
______. The quest for certainty: a study of the relation of knowledge 
and action. Minton, Balch, 1929.
______. The influence of Darwin on philosophy. New York, Henry Holt 
and Company. 1910.
DE WAAL, Cornelis. Sobre pragmatismo. Tradução de Cassiano Terra 
Rodrigues. São Paulo: Edições Loyola, 2007.
KORBLITZH, Hilary. Em defesa de uma epistemologia naturalizada. 
In: SOSA, Ernest, GRECO, John. Compêndio de epistemologia. Tradu-
tores: Alessandra Siedschlag e Fernandes Rogério Bettoni. São Paulo. 
Edições Loyola, 2008, p. 253. 
GEIGER, G. R. John Dewey in perspective - a reassessment. N. York; 
Toronto; London: McGraw-Hill Book Co., 1958.
HICKMAN. Larry A. Pragmatism as post-modernism – Lessons from 
John Dewey. New York. Fordham University Press, 2007. 
HARTMANN, John. Dewey and Rorty: pragmatism and postmodern-
ism. Presented at: Collaborations Conference, SIUC, March, p. 20-21, 
2003.
NORRIS, Christopher. Epistemologia: conceitos-chave em Filosofia. 
Tradução de Felipe Rangel Elizalde. Porto Alegre: Artemed, 2007.
PEIRCE, Charles S. The collected papers of Charles S. Peirce. Cam-
bridge, Mass.,1958.
PINTO, Paulo Roberto Margutti. A abordagem pragmática do conhe-
cimento. In: VAITSMAN, Jeni; GIRARDI, Sábato (Org.). A ciência e 
seus impasses. Debates e Tendências em Filosofia, Ciências Sociais e 
Saúde. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 1999, p. 73-92.
PUTNAM. Hilary. Reason, truth, and history. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1981. 2004.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 941

Edna Maria Magalhães do Nascimento

______. The meaning of “meaning”. Minnesota Studies in the Philoso-
phy of Science, VII, 1975.
______. Epistemology, methodology, and philosophy of science: Essays 
in honour of Carl G. Hempel. editado com Wilhelm K. Essler and Wolf-
gang Stegmüller. Dordrecht: D. Reidel, 1985. Disponível em: <https://
doi.org/10.1007/978-94-017-1456-3_8>. Acesso em: 12 out. 2015.
______. The many faces of realism. La Salle, Ill.: Open Court, 1987.
______. Pragmatism: An open question. Oxford: Blackwell, 1995.
______. The threefold cord: mind, body, and world. New York: Colum-
bia University Press, 1999.
QUINE, W. V. O. Ontology e relativity and other essays. New York: 
Columbia University Press, 1964.
______. Dois dogmas do empirismo. Trad. Marcelo G. da S. Lima. In: 
RYLE; STRAWSON; AUSTIN; QUINE. Ensaios. 2. ed. São Paulo: 
Abril Cultural, 1980. 
SHOOK, John R. Os pioneiros do pragmatismo americano. Tradução 
de Fábio M. Said. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. Disponível em: <PM-
Cid:PMC101400>. Acesso em: 12 out. 2015.
RORTY, Richard. Philosophy and the mirror of nature, Princeton: 
Princeton University Press, 1979.
______. Introduction: pragmatism and philosophy. In: Consequences 
of pragmatism. Minneapolis: University of Minnesota. Press, 1982, pp. 
xiii-xvii.
______. Overcoming the tradition: Heidegger and Dewey. In: ______. 
Consequences of pragmatism. Minneapolis: University of Minnesota. 
Press, 1982, p. 37-59.
______. Dewey’s Metaphysics. In: _____. Consequences of pragma-
tism. Minneapolis: University of Minnesota. Press, 1982, p. 72-89.
______. Philosophy as a kind of writing: an essay on Derrida. In: 
______. Consequences of pragmatism. Minneapolis: University of 
Minnesota. Press, 1982.
______. Nineteenth-Century Idealism and Twentieth-Century Textual-
ism. In: ______. Consequences of pragmatism. Minneapolis: Universi-
ty of Minnesota. Press, 1982, p. 139-159. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 909-942, mai./ago. 2017. issn 0102-6801942

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología...

______. Contingency, irony and solidarity. New York: Cambridge Uni-
versity Press, (1989).
______. Philosophy and social hope. London: Peguin Books, 1999.
______. Responds to his critics. Nashville & London, Vanderbilt Uni-
versity Press, 1995. 
______. Objectivity, relativism and truth – philosophical papers 1. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

Data de registro: 10/06/2016
Data de aceite: 19/04/2017



943

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p943a957

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 A função da imitação no projeto educativo da 
República e a questão do estilo imitativo dos diálogos 

de Platão

Guilherme da Costa Assunção Cecílio*

Resumo: O correto entendimento da teoria platônica da imitação – μίμησις – evi-
dencia que o filósofo não tem objeções à imitação em si; muito pelo contrário, ela 
é um recurso de grande importância para seu projeto educativo e filosófico. Essa 
compreensão nos possibilita redimensionar a crítica à poesia apresentada na Repú-
blica e também justificar o gênero de sua obra filosófica.     

Palavras-chave: Platão. República. Imitação. Educação. 

The role of imitation in the Republic’s educational project and the 
question of the imitative style of Plato’s dialogues 

Abstract: The correct understanding of Plato’s theory of imitation – μίμησις 
– shows that the philosopher does not have any objection to imitation as such; 
on the contrary, it is a resource of the utmost importance to his educational and 
philosophical project. This understanding allows us to grasp the real scope of the 
critique of poetry presented in his Republic and to justify the style of his own 
philosophical work.       

Keywords: Plato. Republic. Imitation. Education. 

La funzione dell’imitazione nel progetto educativo della Repubblica e 
la questione delllo stile imitativo dei dialoghi di Platone

Riassunto: La corretta comprensione della teoria platonica dell’imitazione – 

*	 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Professor de 
Filosofia do Instituto Federal do Rio de Janeiro (IFRJ) e do Programa de Pós-Graduação 
em Filosofia da Universidade Federal do Rio de Janeiro (PPGF-UFRJ). E-mail: guilherme.
cecilio@ifrj.edu.br



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801944

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo...

μίμησις – evidenzia che il filosofo non ha obiezioni sull’imitazione in sé; al con-
trario, essa è una risorsa di grande importanza per il suo progetto educativo e 
filosofico. Questa comprensione ci permette di ridimensionare la critica alla poesia 
presentata nella Repubblica e anche di giustificare il genere della sua opera filo-
sofica.

Parole chiave: Platone. Repubblica. Imitazione. Educazione.

1. Introdução

A teoria platônica da imitação – μίμησις – é um dos temas mais 
controvertidos da obra do filósofo, tendo se tornado um problema desde 
as primeiras tentativas de exegese. Além de complexa, trata-se de uma 
questão extensa, que está presente explicita ou implicitamente em todo 
o corpus platonicum. 

Talvez a mais célebre apresentação do problema – porque polêmica 
– encontre-se na República, onde o tema é tratado explicitamente em 
seus livros II, III e X1, culminando na famosa expulsão dos poetas da 
cidade perfeita. Dentre os poetas banidos da cidade delineada por Platão, 
figuram nomes como Eurípedes e Homero, fato que ainda hoje é capaz 
de chocar, e deve ter sido, a fortiori, muito mais espantoso para um leitor 
antigo. Em consequência disso, Platão foi tradicionalmente visto como 
um inimigo da poesia e até das artes em geral, ainda que tal juízo possa 
causar-nos embaraço ao atestarmos o talento literário de Platão, talento 
sem par na história da filosofia.

Porém, em dificuldade ainda maior, nos encontramos ao perceber 
que a μιμ́ησις, noção que serve de sustentáculo para a crítica aos poetas, é 
largamente utilizada pelo filósofo para enunciar essa mesma crítica, fato 
que foi por vezes classificado como um claro exemplo de contradição 
performativa.

1	  Para uma análise da questão da crítica à poesia no livro X da República, ver (CECÍLIO, 
2010).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 945

Guilherme da Costa Assunção Cecílio

Para esboçarmos uma nova resposta para esse antigo problema, ater-
nos-emos aos supracitados livros da República, deixando de lado, pois, 
algumas passagens em que a μίμησις é referida no contexto das Ideias, 
visto serem estes usos que aludem a problemas que excedem em muito 
o escopo deste artigo. Ademais, tais referências são proporcionalmente 
muito mais escassas do que as passagens em que a μίμησις é usada em 
sentido “estilístico”2, o que permite que estas últimas formem um con-
junto que pode ser trabalhado por si só.

Procuraremos mostrar aqui que o correto entendimento da teoria da 
μίμησις revela que Platão detinha uma concepção positiva da mesma, o 
que, por um lado, comprova a inexistência da suposta contradição perfor-
mativa, e, por outro, livra o filósofo das acusações de inimigo da poesia.

Posteriormente, procuraremos demonstrar como essa teoria se har-
moniza perfeitamente com o gênero das obras de Platão, as quais, como 
se sabe, são – em maior ou menor grau – sempre miméticas.

Para que possamos levar a cabo semelhante abordagem, depende-
remos de uma compreensão mínima do todo da República, em vista da 
qual propomos o seguinte conspecto de interpretação. 

2. Felicidade, virtude, conhecimento, educação e poesia

Antes de abordarmos o tema da μίμησις, devemos indicar mini-
mamente o contexto no qual ele se inclui. A República é uma obra que, 
dentre outros objetivos3, visa também determinar o que seja a verdadeira 
felicidade para o homem, desafiando, assim, uma concepção vulgar de 
felicidade que vinha sendo propalada no contexto cultural da época, 
especialmente pelos sofistas. Essa felicidade, filosoficamente redefinida, 

2	  Para um aprofundamento da questão dos múltiplos sentidos de μίμησις na República, ver 
(CECÍLIO, 2014).

3	  Embora o tema da República seja, de fato, o todo indissociável composto pelas noções de 
justiça – δικαιοσύνη – e “constituição política” – πολιτεία –, esse todo só ganha sentido 
em sua relação com o fim último do homem, a felicidade – ευδαιμονία ou ευπράττειν –. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801946

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo...

consiste no exercício da virtude – αρετή –, outro termo cujo significado 
Platão pretende alterar radicalmente. Α felicidade, dessarte, já não pode ser 
medida em bens materiais, mas sim em “bens divinos”, isto é, a virtude4.

Se a felicidade, objetivo da obra, foi identificada com a virtude, 
precisamos também definir esta última: αρητή consistiria no exercício 
exclusivo, por parte de cada elemento da alma, de sua função própria 
– έργον –, exercício que redunda em ações virtuosas. Vemos que a vir-
tude depende, por definição, de uma espécie de equilíbrio entre os três 
integrantes anímicos: o racional, o irascível e o apetitivo. Tal equilíbrio, 
no entanto, não significa uma igualdade de termos, bem ao contrário, 
implica uma ordenação, segundo a qual o elemento racional tem a supre-
ma função de comando. Sendo a parte racional preponderante, essa será 
capaz de retificar as demais partes da alma através do comando que lhe 
é próprio, restabelecendo o equilíbrio entre os três elementos anímicos. 
Mas o elemento racional só pode realizar o seu comando através da posse 
do conhecimento; sendo assim, se há conhecimento, haverá a virtude. 
Em outras palavras, para Platão o conhecimento é condição suficiente 
para a virtude, e, ainda que não seja condição necessária, é o meio mais 
provável e seguro de alcançá-la.  

Somando-se isso à crença de que o conhecimento pode ser alcan-
çado com auxílio de outrem, a filosofia de Platão, que visa, em última 
instância, à felicidade, revela-se uma filosofia educativa na medida em 
que necessita da educação para atingir o seu termo. Para o filósofo, a 
educação se realiza de modo pleno sobre o elemento racional, produzindo 
conhecimento em sentido estrito – επιστήμη –, mas também se pode falar 
de educação dos outros elementos da alma, a qual produzirá conhecimento 
de outro nível, a opinião – δόξα –. A δόξα, esse tipo inferior de conheci-
mento, é verdadeira quando consoante com a επιστήμη, isto é, quando 
ambas conduzem a uma mesma ação virtuosa, com a diferença de que 
a δόξα, carecendo da justificação racional, não se sustenta por si só (ao 

4	  R. 353e-354a.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 947

Guilherme da Costa Assunção Cecílio

contrário da επιστημ́η, que é inabalável). Porém, ainda assim é altamente 
desejável que se eduquem os elementos anímicos inferiores, visando à 
produção da δόξα verdadeira, porque ou essa δόξα harmonizar-se-á com 
a επιστήμη, submetendo-se o não-racional ao racional, ou, faltando a 
επιστήμη, determinará ela mesma a ação virtuosa. Contrariamente, uma 
δόξα incorreta será ou obstáculo para a επιστήμη (causando conflito na 
alma e dificultando a consolidação do estado virtuoso), ou, faltando a 
επιστήμη, essa δόξα incorreta guiará a alma para ações viciosas.    

É no sentido agora apontado que nos referimos anteriormente à 
condição suficiente, mas não necessária, da επιστήμη para a obtenção da 
virtude. Numa situação ideal em que a δόξα verdadeira não fosse abalada 
por fortes questionamentos, ela, por si só, poderia levar a alma à prática 
de atos virtuosos5. Mas, excetuada essa situação ideal, é sempre de grande 
valia educar as instâncias não-racionais da alma para que assim a δόξα 
não ofereça resistência ao governo da parte racional.

Ora, chegamos então ao último estágio requisitado para a compre-
ensão da teoria da imitação. Platão deseja educar a alma para a virtude e 
felicidade, e tal educação produz um conhecimento que é de dois níveis, a 
saber, δόξα e επιστήμη. Por outro lado, Platão reconhece que a educação 
que tradicionalmente formou o homem grego foi essencialmente poética, 
e, em seu esquema, a poesia só pode ser responsável pelo ensino da δοξ́α. 
Entretanto, acabamos de ver a adequada educação da δόξα não é algo 
que deva ser tratado levianamente, constituindo, ao contrário, tema de 
crucial importância. 

Em suma, o tratamento da poesia emerge como necessário para o aper-
feiçoamento da educação proposta na República, e, assim para a obtenção 
da virtude e da felicidade. No contexto da obra questionar o conceito de 
felicidade implica em questionar a educação e, assim, a poesia tradicional, 
o que culminará na condenação de certos poetas e de tipos poéticos. 

5	  R. 412 e-413a é uma passagem que, em nosso parecer, mostra como a δόξα que é reta seja 
plenamente capaz de, dado certo contexto, produzir por si só a prática de ações virtuosas.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801948

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo...

2.1 A poesia e a experiência poética dos gregos

	 A despeito da argumentação agora apresentada, é natural que 
um leitor moderno sinta um certo estranhamento com respeito à estrita 
conexão que Platão faz entre felicidade e poesia. É difícil entender em 
que sentido essa poesia fosse capaz de estabelecer certas opiniões – 
δόξαι – que determinariam a visão de mundo de toda uma sociedade. 
Além disso, para aceitarmos o equacionamento de felicidade e poesia, 
precisamos dispensar atenção para uma outra imbricação que hoje nos é 
estranha, a saber, a estrita conexão entre poesia e educação. Isto é, para 
que a crítica de Platão ganhe sentido, precisamos reconstituir esse elo 
essencial que já não existe mais no mundo moderno. Destarte, é forçoso 
fazer uma breve digressão. 

Devemos inicialmente nos perguntar qual a ligação existente entre 
poesia e educação na Grécia Antiga. Como podemos notar até mesmo 
nas páginas da República, a poesia era a base da educação grega, através 
da qual as crianças aprendiam “religião”, “história”, uma “geografia” 
básica, a própria língua grega (incluindo-se a alfabetização) e muito 
mais. A poesia não era apenas, como um leitor moderno tende a pensar, 
o lugar da sensibilidade, da “arte” capaz de tocar o âmago da existência 
emocional humana. Muito mais do que isso, ela foi por muito tempo o 
arcabouço de toda uma cultura, a reserva dos costumes e identidade de 
uma civilização, ou, segundo a metáfora de Eric Havelock, uma “enciclo-
pédia” da cultura grega. Não nos interessa aqui justificar porque a Grécia 
gozou duma situação tão singular6; interessa-nos apenas verificar esse 
fato, cujas exemplificações vão desde as muito frequentes intervenções 
poéticas das personagens dos diálogos platônicos, que lançam mão larga-
mente da declamação de trechos de poemas memorizados, até o exemplo 
histórico da argumentação dos atenienses, que, para ganhar liderança 
naval numa batalha, argumentaram que Homero, na Ilíada, atestara a 

6	  Para o que remetemos à excelente obra de Havelock, 1996.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 949

Guilherme da Costa Assunção Cecílio

superioridade dos navegantes áticos. O que devemos ter em mente é que 
a poesia constituía uma realidade tão enraizada na sociedade grega, vale 
dizer, graças à educação, que afetava o modo de pensar de todo grego. 

Mas, dentre os diversos tipos de poesia, algumas espécies poéticas 
tinham privilégio na educação tradicional, sendo a poesia de Homero a 
variedade preponderante, a tal ponto que ele foi alcunhado “educador 
de toda a Grécia”. Porém, especificamente no panorama ateniense, tal 
função de reservatório cultural era parcialmente integrada pela mais no-
tória invenção poética da Ática: o teatro, e, sobretudo, a tragédia. Assim, 
o que nos interessa para compreendermos a crítica platônica à poesia 
são as espécies poéticas mais importantes para a educação no contexto 
do filósofo, nomeadamente, a épica e a tragédia, que Platão une sob o 
nome genérico de “poesia trágica” 7. 

Mas o que seria, afinal, essa poesia trágica? Num primeiro momento 
podemos responder que se trata da representação de ações reconhecidas 
como virtuosas, isto é, uma poesia que trata da virtude. De fato, compre-
ende-se porque Platão se interessa tanto por ela: além de ser o núcleo da 
παιδειά grega, ela é, simultaneamente, a espécie de poesia que determina 
os padrões de virtuosidade da cultura grega.

Devemos então agora indagar o porquê da insatisfação de Platão com 
tal educação poética. A resposta começa a tomar corpo quando atentamos 
para dois aspectos dessa poesia: por um lado, trata-se dum discurso que 
naturalmente é multifacetado, não tendo nenhuma pretensão de unificar 
a experiência em regras e definições8; por outro, encontram-se em tal 
poesia diversos exemplos de atos reprováveis sendo praticados por deuses 
e heróis, cujo eventual sentido profundo (se é que este existe) dificilmente 
seria apreendido pelos jovens educandos. Como consequência desses dois 
aspectos, podemos apontar ainda que essa poesia configura um conjunto 
tão variado e, por que não dizer, ambíguo, que ao se isolarem partes de 

7	  Cite-se, para ficarmos em apenas um exemplo, a nebulosa referência aos “trágicos” contida 
na abertura do importante livro X da República, 595c.

8	  Poder-se-ia citar, por exemplo, R. 600e-601b e 602a-603b.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801950

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo...

uma obra como a Ilíada obtêm-se juízos contraditórios sobre o mesmo 
assunto, o que é, sem dúvida, gravíssimo, dado que um dos principais 
temas tratados por esse tipo de poesia é a virtude.

Sendo assim, podemos dizer que certa espécie de poesia, tal como ela 
fora historicamente praticada, é criticável por lidar com uma esfera que é 
epistemologicamente inferior, nomeadamente, a esfera da sensibilidade. 
Tal crítica é literal no livro X da República, quando Sócrates vincula esse 
tipo de poesia à esfera sensível da alma, àquela que só percebe o múltiplo 
e que muitas vezes encontra-se em aporia graças a ele, como no exemplo 
do bastão que aparenta estar quebrado quando parcialmente submerso9. 

Depois desse breve esclarecimento sobre a singular experiência 
poética grega, podemos finalmente abordar o problema da imitação. 
Mas seria salutar ainda enfatizar algo que já surgiu no argumento: as 
objeções de Platão parecem restringir-se à poesia nas formas como ela 
historicamente se apresentou, e não à poesia per se, o que pretendemos 
evidenciar ao longo deste trabalho.  

2.2 Modos de enunciação do discurso e emulação 

A referência direta à imitação emerge no texto da República numa 
altura em que Sócrates procura tornar claro aos seus interlocutores tanto 
o objeto visado pelo discurso poético, quanto o modo de se fazer refe-
rência a esse objeto. Em termos platônicos, Sócrates aplicará o método 
da subdivisão, distinguindo entre o que deve ser dito – ὰλεκτέον – e o 
modo como deve ser dito – ωςλεκτέον 10.

Quanto ao que deve ser dito, a essa altura do diálogo já se definiram 
os modelos – τύποι – da temperança, coragem, e demais virtudes dos 
quais os poetas se servirão na criação dοs μύθοι adequados à educação 
das crianças. 

Sócrates está agora interessado em examinar as maneiras de enunciar 

9	  R. 602c-d.
10	  R. 392c.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 951

Guilherme da Costa Assunção Cecílio

esses modelos, ou seja, o modo como se deve falar – ως λεκτέον –. Aqui 
ele afirma que sempre se enuncia por narrativa – διήγησις –, a qual é, por 
sua vez, subdividida em narrativa simples – απλη διήγησις – e narrativa 
imitativa – [διήγησις] διὰ μιμήσεως –; dessas duas espécies de narrativa 
provêm a narrativa mista – [διήγησις] δι’αμφοτέρων 11. Sócrates aduz 
alguns exemplos historicamente constituídos para todas as espécies: para 
a narrativa simples, ditirambos; para a imitativa, tragédia e comédia; 
para a mista, épica.

Portanto, temos aqui dois grandes pólos, a narração simples e a 
imitação, a partir dos quais advêm todas as maneiras possíveis de enun-
ciar um discurso. Tratemos da imitação, que é o nosso objeto de estudo 
neste artigo.

Como o poeta imita alguém? Sócrates dirá: fazendo-se semelhante a 
algo na voz e na aparência12; essa é, de fato, a definição mais importante 
de imitação da República, ao menos no que concerne à poesia (deixaremos 
de lado a questão da pintura). Por mera análise dos termos da definição, 
temos a imitação como um procedimento de enunciação que pressupõe 
objetos a serem imitados. Tais objetos podem ser de dois tipos: (a) dis-
cursos ou ações de homens bons, ou, ao contrário, (b) discursos e ações 
de homens inferiores e de tudo mais indiscriminadamente, incluindo os 
sons do trovão, do vento e dos animais13. Desses dois tipos de imitação 
decorrem duas espécies poéticas muito distintas: do primeiro tipo de 
imitação, a espécie que podemos chamar de poesia imitativa do homem 
bom; do segundo, decorre a espécie que poderíamos nomear de poesia 
imitativa múltipla.

É preciso aqui atentar para um ponto crucial que até pouco tempo 
não havia recebido a merecida atenção. Com a expressão “poesia imitativa 
múltipla” estamos tentando dar conta de um conjunto de termos que, ao 
que tudo indica, constituem neologismos cunhados por Platão e usados 

11	  R. 392d
12	  “οκον τό γε μοιον αυτν λλ κατ φωνν  κατ σχμα μιμεσθαί στιν κενον ν τις μοιο;”, R. 393c.
13	  R. 396c-397b.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801952

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo...

pela primeira vez aqui na República. Trata-se de um grupo de palavras 
derivadas do radical de μιμ́ησις ao qual Platão adicionou os sufixos –ικος́ 
e –ική14. Em suma, Platão está interessado em distinguir claramente um 
certo tipo de poesia, e ele o faz através da criação de algumas palavras15. 

Tudo isso é de vital importância porque o célebre argumento do livro 
X que culmina na expulsão dos poetas está textualmente restrito a este 
tipo de poesia, nomeadamente, à poesia μιμητική; no livro X Sócrates 
afirma, numa inesperada retomada da discussão do livro III, que foi cor-
reto rejeitar a poesia μιμητικη1́6. Ora, isso comprova que há, de fato, duas 
grandes espécies poéticas que são contrastadas ao longo da obra; essas 
são exatamente as que foram mencionadas no livro III, nomeadamente, 
a espécie que imita o homem bom e poesia imitativa múltipla– μιμητική. 
No contexto do livro X, Sócrates associará essa poesia μιμητική com 
algo que ele chama de “poesia trágica”, conjunto que abarca o que sói 
chamar-se de épica e tragédia. 

Antes de darmos continuidade ao argumento, é útil explicitar o 
princípio que perpassa toda a discussão da imitação. Vimos que de uma 
definição de μίμησις que dizia respeito meramente ao modo de enunciar 
o discurso, o argumento prosseguiu num outro nível, identificando ob-
jetos e atribuindo efetivamente um juízo de valor a dois tipos de poesia 
imitativa. Devemos nos perguntar por que o texto platônico apresenta 
tal movimento. A resposta é evidente quando consideramos a afirmação 
de Sócrates: “as imitações, se se perseverar nelas desde a infância, se 
transformam em hábito e natureza para o corpo, a voz e a inteligência”.17 

A imitação, modo enunciativo do discurso, implica um efeito que 

14	  Segundo Chantraîne (1956, p. 98), há na obra de Platão cerca de 350 palavras desse tipo, 
250 das quais parecem ser completos neologismos. Em geral, segundo o mesmo autor, 
tais palavras estão associadas a termos como τέχνη e επιστήμη, indicando assim arte ou 
ciência. 

15	  Elizabeth Belfiore (1984, p.126-127) foi, provavelmente, a primeira estudiosa a chamar 
atenção da crítica especializada para a decisiva importância dos neologismos μιμητική e 
μιμητικός para a correta compreensão da crítica platônica aos poetas na República. A esse 
respeito, ver também as contribuições de Ferrari (1989, p. 114-115).

16	  R. 595a-b.
17	  “α μιμήσεις, ν κ νέων πόρρω διατελέσωσιν, ες θη τε κα φύσιν καθίστανται κα κατ σμα 

κα φωνς κα κατ τν διάνοιαν”, R. 395d.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 953

Guilherme da Costa Assunção Cecílio

é exterior à linguagem; implica emulação com relação à pessoa imitada. 
Esse é o grande axioma da imitação na República. Ele obriga que uma 
discussão estilística desemboque numa classificação valorativa: como 
poderia ser de outro modo, se o recurso estilístico transforma a natureza 
íntima daqueles que o utilizam?18 

Dando prosseguimento ao argumento, ao examinarmos os termos 
das definições seja da poesia imitativa do homem bom, seja da poesia 
imitativa múltipla, perceberemos que se trata de imitações de ações 
humanas. Mas que ações são essas? No livro III, as ações representadas 
pela poesia que imita o homem bom são, como já vimos, discursos e 
ações do homem bom, isto é, ações virtuosas. Já as representadas pela 
poesia múltipla – μιμητική – são variadas; tão grande é essa variedade que 
ela finda por incluir ações intemperantes, covardes, em suma, viciosas.

Assim, quando Platão restringe a discussão do livro X à poesia 
μιμητική e logo depois a identifica com a “poesia trágica”, faz-se neces-
sário discutir a virtude em novos termos. Isso porque Sócrates admite 
que a “poesia trágica” lida com a virtude, mas se ela é identificada com 
a poesia μιμητική, que representa o vício, temos, então, uma aporia. A 
solução encontra-se no fato, já aludido, de que Platão introduz um novo 
conceito de virtude, e de que nesta altura ele está jogando tanto com o seu 
próprio conceito de αρετή quanto com aquele tradicionalmente aceito.

Por conseguinte, para que sejamos mais precisos, a “poesia trágica” 
não imita a virtude e sim ações tradicionalmente reconhecidas como 
virtuosas, portanto, apenas supostamente virtuosas. Caberá a Sócrates 
revelar o engano de se considerar virtuosas as ações descritas pela poesia 
tradicional, quando elas não passam de simulacros de ações virtuosas. 
Vejamos. 

18	  Esbarramos aqui numa dificuldade: que importa que a imitação modifique o caráter dos 
que dela se servem, isto é, o caráter dos imitadores, se esses seriam apenas os poetas, atores 
e rapsodos? Pois bem, seria um erro chamar de imitadores somente poetas e afins; deve-se 
considerar como imitador todo aquele que recebe uma educação poética, isto é, a educa-
ção padrão na Grécia à época de Platão. E também no que concerne à cidade proposta na 
República, todos aqueles que tomam parte na sua educação acabam sendo imitadores, pois 
tal educação implicava necessariamente que os educandos lançassem mão de expedientes 
imitativos.   



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801954

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo...

Se a “poesia trágica” imita ações em que os elementos inferiores 
da alma tripartida se sobrepõem ao elemento racional, considerar isso 
representação de ações virtuosas é um erro, já que a verdadeira αρητή 
consiste em cada parte da alma se limitar a realizar sua função própria. 
Dessa forma, os atos considerados virtuosos pela tradição serão apenas 
aparência, simulacro de virtuosidade. Em suma, a poesia μιμητική é 
μιμητική porque só consegue dar conta da aparência da virtude, não de 
seu ser, aparência que é o próprio vício embelezado por cores poéticas. 

Temos agora, portanto, uma visão coerente, harmonizada com os 
níveis de conhecimento defendidos por Platão, de uma poesia boa e outra 
má – ao menos com relação aos objetivos educativos da República –, 
sendo a primeira acolhida19 e a última banida. 

3. Conclusões acerca da imitação na República

Como já deve estar claro, Platão não ergue objeções à μίμησις per 
se. Ao contrário, ela é um recurso precioso se usado da forma correta 
ou, na linguagem do livro X da República, para imitar o ser das ações 
virtuosas. O que é objeto de crítica é certa espécie poética que imita o 
simulacro e não o ser da virtude. Em outras palavras, deve-se distinguir 
o procedimento enunciativo, a μίμησις propriamente dita, das espécies 
de poesia que se utilizam desse recurso.

Destarte temos a solução para o paradoxo (a contradição perfor-
mativa aludida na introdução) de uma crítica à imitação através de um 
discurso imitativo: na verdade não há crítica alguma à imitação, mas 
apenas a certos tipos de discursos imitativos. 

É justo, entretanto, investigarmos as razões da atribuição de tal 
paradoxo a Platão. Em primeiro lugar, o vocabulário que Platão usa 
para efetuar essa crítica, como vimos, é totalmente novo, aparentemente 
cunhado ad hoc para a enunciação de semelhante crítica. Ademais, tal 

19	  Em R. 607a Sócrates preserva textualmente os hinos e encômios que imitem o homem 
bom, isto é, a mesma poesia a que se fez referência no livro III.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 955

Guilherme da Costa Assunção Cecílio

vocabulário é introduzido paulatinamente e de forma, podemos dizer, 
assistemática: o termo μιμητικος́ é mencionado, de passagem, no livro III, 
só sendo retomado de modo mais minucioso no último livro da República.

Porém, a razão mais forte é de ordem retórica. Platão escolhe termi-
nar sua obra com a expulsão dos poetas, fazendo referências nominais a 
baluartes da poesia helênica20. Trata-se de críticas estarrecedoras e que 
não tem como contrapeso qualquer defesa explícita da poesia. Sendo 
assim, a impressão que fica ao leitor é a de total repúdio à poesia, pois 
quando se trata da boa forma, Platão é realmente elíptico, mas quando 
se trata de vituperar, ele dedica cerca de um quarto21 da República para 
tal objetivo.

Tendo concluído que Platão, efetivamente, não tem objeções à 
imitação per se, podemos dar um passo adiante e aplicar a mesma teoria 
não apenas à poesia, mas a qualquer tipo de discurso, visto que não há 
qualquer vínculo necessário entre imitação e poesia.

Tal teoria da imitação ensina que ela é uma maneira de enunciar 
o discurso que, em si mesma, não é nem boa nem má, mas sempre um 
poderoso recurso pela influência que exerce na alma humana. 

Dada a tese de que a filosofia platônica tem por meta a obtenção da 
felicidade, e considerando-se o referido efeito da μίμησις sobre a alma 
humana, devemos afirmar que o próprio estilo que Platão escolheu para 
sua obra em nada é incoerente com seus juízos sobre a imitação. Ao 
contrário, nada mais natural do que se utilizar desse valioso recurso para 
efetuar a mudança necessária nos aspirantes a uma vida filosófica. Talvez 
já estejamos em condições de entender por que Platão criou uma obra fi-
losófica imitativa, em que os personagens ora interagem em conversações 
em que se busca o conhecimento, ora praticam ações bastante ordinárias.

De fato, nas páginas dos diálogos platônicos flagramos Sócrates re-
sistindo a um impulso amoroso excessivo, enfrentando um tribunal hostil 

20	  R. 606e1-2, por exemplo.
21	  Se considerarmos que os livros II, III e X consistem, basicamente, numa crítica à poesia 

μιμητική, temos praticamente 3/10 da obra dedicados à crítica poética. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801956

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo...

com coragem, aceitando dignamente uma morte indigna. Platão traçou 
o maior de todos os modelos, para que ele fulgurasse no imaginário de 
seus leitores. Faltando a justificação racional, ao menos seria oferecido 
aos seus leitores um paradigma correto de conduta, ao contrário dos 
paradigmas corruptos da poesia tradicional.

Contudo, os diálogos imitavam algo que jamais a poesia poderia: 
a investigação dialética. Destarte, além da emulação “moral”, havia a 
emulação “gnosiológica”: o virtuoso protagonista sempre se mostrava 
pronto a tomar parte em discussões que o levassem na direção do co-
nhecimento filosófico. 

Em suma, os diálogos são obras cunhadas com esta dupla utilida-
de: em primeiro lugar, criar um modelo de emulação “moral” através 
da imitação do ser de ações virtuosas, produzindo assim uma opinião 
verdadeira no leitor22; em segundo lugar, apresentar a dialética através da 
imitação, o que, por um lado, possibilita a aquisição de conhecimento, 
pois a imitação veicula argumentos, e, por outro lado, instiga o próprio 
leitor a investigar dialeticamente. 

Referências

BELFIORE, E. A theory of imitation in Plato’s Republic, Transac-
tions of the American Philological Association, Cleveland, v. 114,                              
p. 121-146, 1984. Disponível em: <https://doi.org/10.2307/284143>. 
Acesso em: 20 maio 2016.
BURNET, J. Platonis opera – recognovit brevique adnotatione critica 
instruxit Joannes Burnet. Oxford: Clarendon Press, 1903. (Coleção Ox-
ford Classical Texts)

22	  Em rigor, no tempo em que foram escritos, os diálogos não eram destinados a leitores, 
pois, como hoje se sabe, as leituras se davam sempre em voz alta diante de uma plateia de 
ouvintes, o que só acentua o aspecto dramático de tais “leituras”, tornando verossímil o 
efeito emulativo da imitação. No entanto, por razão de comodidade, mantivemos o termo 
leitor para fazer referência ao destinatário do texto platônico.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 943-957, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 957

Guilherme da Costa Assunção Cecílio

CECÍLIO, G. C. A. A crítica ontológica às artes miméticas no Livro X 
da República de Platão, Revista do Seminário dos Alunos do PPGLM/
UFRJ, Rio de Janeiro, v. 1, artigo eletrônico 7, 2010.
______. Considerações sobre os sentidos de mímesis na República de 
Platão e a critica à poesia, Ítaca (UFRJ), Rio de Janeiro, v. 27, p. 12-33, 
2014.
CHANTRAÎNE, P. Études sur le vocabulaire grec. Paris: Klincksieck, 
1956.
FERRARI, G. Plato and Poetry. In: KENNEDY, G. A. The Cambridge 
history of literary criticism – Volume I: Classical Criticism. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1989. p. 92-148.
HAVELOCK, E. Prefácio a Platão. Tradução de Enid Abreu Dobrán-
zsky. Campinas: Papirus, 1996.
PEREIRA, M. H. da R A República. 9. ed. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2001.

Data de registro: 19/12/2015
Data de aceite: 18/05/2016





959

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p959a984

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Os fundamentos da educação popular e seu 
horizonte formativo: a cidadania em questão

Sandro de Castro Pitano*

Resumo: O texto desenvolve uma análise crítica da cidadania, problematizando-a 
como possível horizonte formativo da educação popular. A análise se estende ao 
processo educativo escolar, colocando em crise o consenso de que cabe à escola 
formar o cidadão. A seguir são investigadas as transformações históricas que o 
conceito sofreu, explicitando suas múltiplas faces no bojo das organizações políti-
cas respectivas. Em relação ao momento atual, busca evidenciar as características 
da cidadania concebida e desejada pelas modernas democracias, como a brasi-
leira. A questão central e motivadora desse estudo é retomada nas considerações 
finais: pode uma concepção política e pedagógica radicalmente libertadora como 
a educação popular balizar-se no cidadão como ideal formativo? Os argumentos 
reunidos e analisados ao longo do texto permitem concluir que por coerência e 
fidelidade, embora possa, não deve, pois iria de encontro aos princípios fundantes 
da educação popular. 

Palavras-chave: Educação popular. Cidadão. Educação escolar. Democracia. 
Formação.

The foundations of popular education and its formative horizon: 
citizenship in question

Abstract: The paper develops a critical analysis of citizenship, discussing it as 
possible formative horizon of popular education. The analysis extends to the 
school education process, putting into crisis the consensus that is the school form 

*	 Doutor em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). 
Professor adjunto do Instituto de Ciências Humanas da Universidade Federal de 
Pelotas (UFPel). Bolsista de produtividade em pesquisa (PQ2/CNPQ E-mail: 
scpitano@gmail.com.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801960

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

the citizen. Below are the historical changes that investigated the concept suffered, 
explaining its multiple faces in the midst of their political organizations. Relative 
to the current time, it seeks to demonstrate the citizenship characteristics designed 
and desired by modern democracies, such as Brazil. The central and motivating 
question of this study is taken up in the final considerations: can a political and 
pedagogical concept radically liberating as popular education if beacon-citizen as 
a formative ideal? The arguments gathered and analyzed throughout the text to 
the conclusion that for consistency and fidelity, although it should not, as it would 
against the founding principles of popular education.

Keywords: Popular education. Citizen. School education. Democracy. Formation.

Los principios de la educación popular y su horizonte de formación: 
la ciudadanía en perspectiva

Resumen: El texto desarrolla un análisis crítico de la ciudadanía, cuestionando 
como possible horizonte de formación de la educación popular. El análisis pone 
en crisis el consenso que corresponde a la escuela formar el ciudadano. Son inves-
tigadas las transformaciones históricas que el concepto ha sido objeto, explicando 
sus múltiples caras en medio de sus organizaciones políticas. En cuanto a la pre-
sente, pretende mostrar las características de la ciudadanía concebida y deseada 
por las democracias modernas, como la brasileña. La cuestión central y motivador 
de este estudio se recoge en las consideraciones finales: ¿puede un diseño político 
y pedagógico radicalmente liberador como la educación popular marcar el ciuda-
dano como ideal de formación? Los argumentos recogidos y analizados permiten 
concluir que para mantener la coherencia y fidelidad, aunque puede, no debería, ya 
que iría en contra de los principios fundamentales de la educación popular.

Palabras clave: Educación popular. Ciudadano. Educación formal. Democracia. 
Formación. 

Introdução

Em relação a outras concepções pedagógicas, a educação popular 
representa uma alternativa de autêntico contraponto, pois, além de “pen-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 961

Sandro de Castro Pitano

sar” a opressão, dispõe-se a trilhar os caminhos capazes de promover a 
necessária ruptura. Como movimento político-pedagógico, define a liber-
tação dos oprimidos como tarefa propulsora para atingir o seu horizonte: 
uma nova ordem social, apoiada em um sistema justo de distribuição 
das riquezas socialmente produzidas. A libertação constitui, portanto, o 
fundamento de sua mobilização. Diferentemente das demais concepções 
educativas, a educação popular assume uma práxis disposta a vincular, 
sob uma ótica crítica, as relações de ensino e produção do conhecimento 
às condições de existência dos seus sujeitos.

Tratando-se de uma construção gramatical que comporta um substan-
tivo – educação, e um adjetivo – popular, o termo suscita interrogações. 
Afinal, o que significa o popular? Com frequência popular é associado 
a outros termos, como simples, pobre, carente, barato, humilde, aces-
sível, proletário, entre outros. Temos, por exemplo, o carro popular, o 
computador popular, as classes populares. É comum tais termos estarem 
atrelados, em sua significância, à linguagem sistêmica de nosso mundo 
mercadológico. Explicita-se assim uma primeira dimensão possível na 
análise da educação popular: o seu caráter popularizante, isto é, espraiado 
socialmente. 

A outra dimensão consiste na existência de horizontes de uma 
autêntica pedagogia popular, que aproxima a prática educativa de uma 
prática social, politicamente voltada para a problematização e a transfor-
mação da realidade (STRECK et al., 2014). Essa concepção entende o 
adjetivo que lhe complementa – popular – como o núcleo de interesses 
maiores, ligados ao projeto de uma sociedade justa e humana. E que a 
partir desse esse horizonte, interrogue-se, permanentemente, sobre sua 
prática, visando à ruptura com o status quo e à construção do novo. 
Trata-se, portanto, de uma educação popular libertadora, cuja feitura 
depende menos do contexto em que ocorre e mais da intencionalidade 
dos sujeitos envolvidos. Nesse sentido, pode se efetivar nas escolas da 
rede oficial, tanto públicas quanto privadas, nas práticas de educação 
não escolar e na educação de jovens e adultos, desde que politicamente 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801962

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

comprometida com a libertação.
De acordo com Torres (1988, p. 23–24), são características de uma 

educação popular libertadora: busca respostas aos interesses dos gru-
pos oprimidos; é participativa; crítica; democrática; ligada à realidade 
e à concretude, conjugando teoria e prática; cooperativa; produtora de 
conhecimento; não formal e não oficial; questionadora da ordem social 
vigente, propondo uma nova. Enfim, trata-se de uma educação que, 
embora identificada com interesses dos grupos oprimidos, define-se 
menos pelo destinatário da ação do que pela explícita intencionalidade 
política que a orienta. 

Repensar os problemas, as diretrizes teórico-metodológicas e o ideal 
formativo da educação popular é uma exigência das condições materiais, 
políticas e sociais contemporâneas. Por isso, nesse texto, busca-se ini-
cialmente problematizar a cidadania em relação ao processo educativo 
escolar, colocando em crise o consenso de que cabe à escola formar o 
cidadão. A seguir, são investigadas as transformações históricas que o 
conceito de cidadão sofreu, explicitando suas múltiplas faces no bojo das 
organizações políticas respectivas. A abordagem se estende ao momento 
atual, buscando evidenciar as características da cidadania concebida e 
desejada pelas modernas democracias, como a brasileira. Por último, a 
questão central, motivadora desse trabalho é retomada: a cidadania pode 
ser assumida como ideal formativo pela educação popular?

Educação e cidadania, coerência ou contradição?

Considerando a radicalidade libertadora como princípio fundante 
da educação popular, orientando o sentido da sua práxis, é pertinente 
estender a análise em direção às vinculações possíveis com o cidadão 
(cidadania), dimensionando a sua coerência (ou não) como ideal forma-
tivo. Destaca-se como justificativa dessa problemática que a imagem 
social da escola é a de uma instituição social responsável pela formação 
para e da cidadania. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 963

Sandro de Castro Pitano

O artigo primeiro da Constituição de 1988 define o Brasil como um 
Estado democrático de direito, estabelecendo os seus fundamentos: (I) 
a soberania, (II) a cidadania, (III) a dignidade da pessoa humana, (IV) 
os valores sociais do trabalho e da livre iniciativa e (V) o pluralismo 
político. Dos cinco princípios fundamentais, destaca-se a cidadania, 
condição do cidadão como característica maior da existência social das 
pessoas. A cidadania aparece prevista legalmente, ancorada na própria 
definição de república, um Estado de direito, ou seja, uma garantia 
jurídica. É a mesma encontrada no artigo 5º, estabelecendo que “todos 
são iguais perante a lei”. Sob uma breve apreciação, é possível perceber 
que o texto constitucional contempla a cidadania em vários momentos, 
revelando a importância que lhe é conferida na sistematização legal do 
Estado Brasileiro. 

Entretanto, apurando um pouco mais a análise, não é difícil com-
preender que em momentos cruciais do texto, a cidadania se encontra 
muito bem delimitada em relação à lógica do sistema político e econô-
mico vigente. Como exemplo, o artigo 6º da Constituição, que prevê os 
direitos sociais: “São direitos sociais a educação, a saúde, o trabalho, 
o lazer, a segurança, a previdência social, a proteção à maternidade e à 
infância, a assistência aos desamparados, na forma desta Constituição”. 
Percebe-se que a Constituição é primorosa em definir direitos, porém, 
mesmo aqueles estabelecidos acabam sendo restritos à formalidade 
jurídica. No que diz respeito à educação, ainda tomando como base o 
texto constitucional, a cidadania é responsabilidade atribuída ao processo 
formativo oficial, de acordo com o que consta no artigo 205: “direito 
de todos e dever do Estado e da família, será promovida e incentivada 
com a colaboração da sociedade, visando ao pleno desenvolvimento da 
pessoa, seu preparo para o exercício da cidadania e sua qualificação 
para o trabalho”. (Grifos meus).

Mas o que significa ser este cidadão, previsto na lei maior, cuja 
responsabilidade pela formação é atribuída à educação? Será que 
educadores e educadoras têm o discernimento necessário para posicio-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801964

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

nar-se diante dessa responsabilidade, aparentemente neutra, que lhes 
é atribuída? Primeiramente, constata-se o amplo apelo pela cidadania, 
tal é sua disseminação pelo aparato legal do Estado. Destacando a ine-
vitável presença do poder nas relações sociais, especificamente no as-
pecto político, chega-se a outra questão problemática: como construção 
política, a cidadania orientada à participação democrática no modelo 
representativo não constitui uma formalidade necessária e, ao mesmo 
tempo, conservadora? Como as relações entre indivíduo e sociedade são 
dialéticas, isto é, um conforma o outro reciprocamente, é consequente 
que haja uma ação direcionada e condicionante em direção ao paradigma 
esperado pela ideologia dominante. Materialidade, relações de ordem 
econômica e cultural com ênfase nas formas simbólicas atuam como 
fatores condicionantes, intimamente, ligados à educação em seu viés 
escolar. Educadores e educadoras populares, atentos a essa vinculação 
ardilosa, buscam atuar de maneira contra hegemônica, ancorados em 
outra compreensão da existência humana no mundo.

Embora a educação não se resuma ao espaço-tempo institucio-
nalizado na escola, como lembra Severino (2001, p. 84), é o processo 
educativo que “promove a inserção dos indivíduos na esfera da realiza-
ção da existência da espécie”. Considera-se formal e oficial a educação 
instituída sob a responsabilidade do Estado, que sistematiza e executa 
as suas principais diretrizes. E a dimensão política – materializada na 
forma com que os indivíduos se relacionam com a sociedade, de acordo 
com a Constituição – é uma das tarefas da práxis educativa. O cidadão, 
como núcleo representativo da existência política e social, deve concre-
tizar os anseios sistêmicos. Por isso, é formado em consonância com 
os princípios do trabalho e da participação, previstos e esperados pala 
organização política em vigor. Sem dúvida, havendo um compromisso 
político da educação, ele é, no meio oficial, o de conformar o indivíduo ao 
sistema, garantindo a sua reprodução. Nessa ótica, a educação não deve 
contribuir para o desenvolvimento da capacidade crítica dos educandos, 
pois o desvelamento ideológico das bases de sustentação das relações 
sistêmicas pode comprometer a sua existência. Em síntese, é finalidade 
da educação oficial construir a cidadania, ampliando o funcionamento 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 965

Sandro de Castro Pitano

político da sociedade tal como está sendo, assentada na democracia 
representativa. É necessário observar, então, o que vem a ser cidadania 
e o que representa uma educação para a cidadania.

O termo cidadania tem seu uso disseminado no meio educacional 
de tal forma que é adotado tanto pela educação oficial, como por setores 
da educação popular, como a concepção de Escola Cidadã, desenvolvida 
pelo Instituto Paulo Freire de São Paulo desde o ano de 1994. Segundo 
Gadotti (2001, p. 96), o movimento pela escola cidadã se origina na 
gestão de Paulo Freire na Secretaria da Educação de São Paulo, criado 
com o objetivo de “fazer frente ao projeto político-pedagógico neolibe-
ral”. O autor explica que a escola cidadã está fortemente enraizada no 
movimento de educação popular comunitária, conhecido como “Escola 
Pública Popular”. Esta proposta teve ramificações em várias regiões do 
País, como foi o caso da prefeitura de Porto Alegre no período 1993 – 
1996, também assumida pelo governo estadual do Rio Grande do Sul, 
entre 1999 – 2002. Porém, cabe salientar que nesta experiência, apesar 
do discurso fazer uso dos termos cidadão e cidadania, há outro signifi-
cado subjacente. Conforme um trecho dos “Princípios e Diretrizes para 
a Educação Estadual” (2000, p. 11, grifos meus):

A participação popular não acontece apenas através dos mecanismos 
institucionais e/ou legais, como o voto (em período de eleições). Ela vai 
além deles, uma vez que é um processo social que possibilita às camadas 
populares, além de manifestar seus anseios, interesses e necessidades, 
interferir, influenciar, participar da elaboração e da tomada de decisão, 
bem como controlar sua implementação. Tratar da participação popular 
é tratar, necessariamente, da construção do ser humano enquanto sujeito 
transformador da história. 

O uso da expressão “sujeito transformador” atribui um sentido es-
pecial ao objetivo da escola cidadã. E não se trata de aparições isoladas: 
sujeito e transformação permeiam amplamente o documento em questão. 
Na temática número um dos Princípios e Diretrizes para a Educação 
Estadual, o princípio 2 (RIO GRANDE DO SUL, 2000, p. 33) expli-
cita: “Educação Libertadora, formadora de sujeitos críticos e transfor-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801966

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

madores da realidade, na perspectiva da construção de uma sociedade 
justa, democrática e humanista”. Novamente, o mesmo sentido é visto 
na temática número quatro, que versa sobre concepção de educação e 
desenvolvimento (RIO GRANDE DO SUL, 2000, p. 43): “Educação 
como processo permanente de formação de sujeitos autônomos, com 
posição crítica frente às desigualdades e injustiças sociais”.

A análise desses princípios revela, ainda, a pouca incidência dos 
termos cidadão e cidadania. E, quando aparecem, são complementados, 

Para o governo popular, democratizar é construir participativamente um 
projeto de educação de qualidade social, transformador e libertador, no 
qual a escola seja um laboratório de prática, de exercício e de conquista 
de direitos, de formação de sujeitos históricos, autônomos, críticos e 
criativos, cidadãos plenos, identificados com os valores éticos, voltados 
à construção de um projeto social solidário. (RIO GRANDE DO SUL, 
2000, p. 49).

Casos como esse evidenciam a insegurança de setores da educação 
popular no uso do termo cidadão, tanto que ele normalmente exige, em 
prol da coerência discursiva, que lhe seja atribuído um complemento 
(cidadão pleno). Compreende-se que o cidadão presente no documento 
analisado, construído a partir de uma concepção libertadora, não se iden-
tifica com o cidadão previsto nos textos oficiais, como a Constituição. 
No artigo “Escola Cidadã: educação para e pela cidadania”, Gadotti 
(2000, p. 5) salienta que “a maior ambição da Escola Cidadã é contribuir 
na criação das condições para o surgimento de uma nova cidadania”. O 
próprio autor, ao iniciar o texto, comenta que o termo foi apropriado com 
sentido e significado diferentes, “tornando-se uma palavra perigosamente 
consensual, um envelope vazio”, o qual pode conter todos os tipos de 
sonhos e respectivas realidades. É evidente que no intuito de escapar 
de armadilhas como essa são atribuídos complementos à cidadania, na 
intenção de manifestar um sentido diferente do discurso hegemônico. 
Gadotti (2000, p. 1) também opta por esse caminho, afirmando que o 
conceito, hoje, é mais complexo, pois, “com a ampliação dos direitos, 
nasce, também, uma concepção mais ampla de cidadania”. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 967

Sandro de Castro Pitano

Entretanto, a armadilha não permite escapar tão facilmente. Se, 
como foi evidenciado, a garantia da cidadania existe e tem se ampliado 
nos documentos oficiais, mantendo-se em um patamar puramente teó-
rico e formal, como aceitar que tal fato consubstancie na prática a sua 
instauração? Continuamos aferrados ao formalismo ineficaz, apazigua-
dor e conservador de uma cidadania restrita a documentos. O cidadão 
pleno dos “Princípios e Diretrizes para a Educação Estadual” é também 
defendido por Gadotti. Resta entender o que seria esta plenitude exigida 
por meio de uma expressão discursiva identificada, historicamente, com 
hierarquização e desigualdade social.

Cortina (1997) descreve os pressupostos para uma cidadania plena, 
entre os quais se destacam as dimensões política, social, econômica, civil 
e intelectual. Porém, somente a dimensão econômica já é suficiente para 
pôr em relevo o nível de incompatibilidade entre a cidadania plena e o 
sistema de produção e consumo vigente, ao prever a participação dos 
trabalhadores na gestão e nos lucros das empresas. Ou, então, promovendo 
uma participação compatível, isto é, pouco expressiva, sustentando um 
“discurso cidadão” diante de uma realidade opressora, que, na prática, 
não oferece condições de vida digna para todos, no sentido atribuído ao 
pleno da cidadania. Seria o caso de incluir a participação plena na ges-
tão e nos lucros das empresas como um objetivo da educação popular? 
Definitivamente este não seria um caminho coerente com seus princípios 
fundamentais.

Buscando uma compreensão mais aprofundada sobre a polêmica em 
torno da cidadania e sua eventual pertinência aos propósitos da educação 
popular, resta problematizar o conceito de cidadão ao longo do contexto 
histórico, desde a sua gênese.

O cidadão na história: uma genealogia

Cidadão é um termo de conotação eminentemente burguesa – o 
habitante das cidades – que significa, no cenário moderno, o indivíduo 
em gozo dos direitos civis e políticos de um Estado. Entre eles, direitos 
que, na prática, correspondem a deveres, como no caso dos brasileiros, o 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801968

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

de votar. A cidadania (condição do cidadão) é uma palavra que se presta 
aos mais diferentes jogos de linguagem e de poder. A função polissêmi-
ca de qualquer signo permite a sua modelização sob variados sistemas 
semióticos, inclusive divergentes. Mas, de forma geral, a cidadania tem 
configurado o pertencimento do indivíduo a um Estado, regulamentador 
dos direitos e deveres individuais e coletivos.

A compreensão do significado histórico do cidadão remete, inicial-
mente, à Grécia antiga, por volta dos séculos VII e VI a.C. Por origem, 
a cidadania é uma condição atrelada à participação política na polis 
(cidade-estado). A inserção na atividade política é uma referência à vida 
na cidade, do latim civitas, homônimo do grego polis, caracterizando 
a participação do indivíduo na definição dos rumos da cidade a qual 
pertence. Em seus primórdios, a cidadania equivale à condição de quem 
vive na cidade e em sociedade, revelando uma ligação embrionária com 
a liberdade. 

Em sua gênese, o cidadão ocidental se constitui em paralelo ao sur-
gimento das cidades-estados. É quando a cidadania coincide com a ação 
militar, fundante de um modelo ocidental da guerra, implementado em 
função dos interesses dos proprietários rurais em defender suas posses. 
É possível visualizar uma lógica geopolítica perfeitamente vinculada ao 
campo do poder, consolidando a ideia da inviolabilidade da propriedade 
privada. Curiosamente, a cidade para os gregos “não se tratava de um 
espaço físico situado numa cidade ou em qualquer outro aglomerado 
no sentido urbanístico do termo”, mas sim “de um conjunto de homens 
livres decidindo coletiva e livremente o destino de sua comunidade” 
(DUETTO, 2004, p. 62). A cidade está, portanto, onde estão os seus ci-
dadãos. É da organização militar, na qual participavam os homens livres 
impelidos por interesses vinculados à propriedade que surge a democra-
cia, por origem, um sistema (geo) político e econômico explicitamente 
classista. Somente uma minoria composta pelos homens, possuidores 
das melhores terras, compunha a comunidade cívica. Ao mesmo tempo, 
grande parte da população vivia em situação de dependência, maior ou 
menor e as decisões “públicas” eram tomadas pelos conselhos restritos 
dos notáveis, “bem nascidos”. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 969

Sandro de Castro Pitano

Por volta do século VII a.C., os gregos empreendiam um forte mo-
vimento expansionista em direção ao mediterrâneo, principalmente em 
busca de terras férteis. A posse da terra refletia a desigualdade entre ricos 
e pobres. Esses, na maioria camponeses que trabalhavam como rendeiros 
nas propriedades maiores, acabavam escravizados quando endividados 
junto aos grandes proprietários. Com a concentração de riqueza diante 
da brutal miserabilidade à que eram submetidas mais e mais pessoas, 
caracterizou-se um quadro de grave crise social em Atenas. Frente à uni-
dade da cidade ameaçada, no ano de 594 a.C., o legislador Sólon instituiu 
reformas como a abolição da escravidão por dívidas. Entretanto, a divisão 
das terras públicas, conquistadas através do movimento expansionista, 
não foi submetida a critérios de igualdade. O destaque do reformismo de 
Sólon é o fato de ter “dotado a cidade de leis escritas para que a justiça 
fosse a mesma para todos” (MOSSÉ, 1993, p. 19). Desde então, todos 
em Atenas passaram a ser iguais perante a lei, embora desiguais, de fato. 
Incluídos na condição de cidadãos, embora apenas uma minoria tivesse 
acesso às mais altas magistraturas, a saber, “aqueles a quem a riqueza e 
o tempo livre permitiam disputá-las”. Porém, apesar de todas as reformas 
instituídas e caracterizadas principalmente pela inclusão universal ao 
status de cidadão, as condições de vida, efetivamente, pouco mudaram 
e a desigualdade econômica se refletia no exercício político. 

Cidadania e lei como princípios de organização social e política 
andam juntas desde a antiguidade. Isso explicita, por origem, o caráter 
emancipatório e reformista subjacente à inclusão formal oferecida pela 
legislação. Châtelet (2000, p. 16) também ratifica a noção de que a in-
clusão cidadã, naquele momento, teve um significado reformista:

No final do século VI a.C. e durante a segunda metade do século seguin-
te, o poder democrático realizou uma série de reformas que estenderam 
o estatuto de cidadãos plenos à totalidade dos habitantes masculinos 
nascidos atenienses, assegurando-lhes assim a igualdade diante das leis 
(isonomia) e o acesso às magistraturas.

Diferentemente dos escravos, das mulheres, dos estrangeiros e dos 
despossuídos de fortuna, eram os cidadãos que deliberavam sobre os 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801970

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

destinos da cidade. A liberdade de participação bem delimitada, com-
portando um restrito universo de indivíduos, enfatiza o caráter elitista e 
discriminatório da cidadania em seu berço. O cidadão é por origem, ativo 
politicamente. Porém, o grau de discriminação manifestado pela parcela 
genuinamente participativa já comprometia a cidadania como condição 
universal. Afinal, a ingerência política dependia do gênero (somente 
homens), do nascimento (somente os nascidos em terras gregas) e da 
condição econômica (somente proprietários de terras). Com isso, a con-
clusão é de que o regime de governo não era outro, senão a aristocracia.

Semelhante à polis grega, na civitas romana os patrícios, famílias 
poderosas, eram os administradores da vida na coletividade urbana. Os 
não nobres e estrangeiros compunham a plebe, mantida à parte dos di-
reitos políticos. Os plebeus faziam parte da camada social formada por 
pessoas de origem diversa, que não possuíam quaisquer direitos, apenas 
deveres. Exerciam atividades como a pequena agricultura, o comércio 
e o artesanato. Abaixo deles ainda havia os escravos (capturados em 
guerras) e os plebeus que deviam algo aos patrícios. Com a queda do 
império romano (século V), os governos passaram a ser constituídos 
por monarquias e as camadas sociais compostas por nobres, membros 
do clero e camponeses. Os cidadãos não existiam nessas sociedades de 
ordens, onde clero e nobreza detinham o saber e o poder político. 

Precedendo historicamente ao nascimento do capitalismo, ainda na 
Idade Média, as cidades começaram a crescer e a urbanização se tornou 
um fenômeno típico do contexto em transformação. Isso permite entender 
porque a cidadania renasce vinculada à noção de liberdade. Muitos dos 
habitantes urbanos eram oriundos dos feudos, ex-servos que buscavam 
a liberdade nas cidades. Comparadas as condições, servo de gleba e ci-
dadão (aqui compreendido como habitante das cidades em ascensão), a 
cidadania representava uma possibilidade de vida bem mais promissora. 
As cidades oportunizavam trabalho e condições de sobrevivência bem 
melhores do que os feudos. Por isso, a cidadania representava a liberdade 
em relação à condição servil vivenciada nas grandes propriedades, sob 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 971

Sandro de Castro Pitano

o poder dos senhores feudais. Nesse rearranjo histórico, a cidadania se 
reconstrói baseada na reformulação do antigo significado. Agora conta 
a igualdade dentro de uma nova classe, a burguesia mercantil, anuncia-
dora do capitalismo como sistema de produção e consumo hegemônico 
a partir da modernidade.

O outro momento clássico da história da cidadania situa-se nos 
primórdios do desenvolvimento da organização capitalista, considerado 
por Covre (2007, p. 17) o resultado das lutas emancipatórias da classe 
burguesa contra o feudalismo. Refere-se, portanto, ao período moderno, 
cujas raízes remontam ao século XV. Porém, somente a partir do século 
XVII materializou-se o ideal democrático responsável pela retomada do 
status de cidadão de um Estado, tendo como marco a Revolução Gloriosa 
(Inglaterra, 1688). Com a consolidação do parlamentarismo, ganhavam 
corpo as constituições que formulavam as relações jurídicas normativas 
em oposição às normas difusas e arbitrárias vigentes na monarquia. 
Como lembra Mello (1994, p. 30), a democracia parlamentar inglesa 
é derivada não apenas das noções ideais de igualdade, mas também do 
princípio da liberdade, fortemente influenciada pelo liberalismo de John 
Locke (1632-1704). 

Porém, a concepção de cidadania delineada por Locke se prestou a 
legitimar a exploração burguesa sobre os trabalhadores. No capítulo V 
do “Segundo tratado sobre o governo civil”, Locke (1994, p. 97) explica 
que o seu objetivo é “mostrar como os homens podem ter adquirido uma 
propriedade em porções distintas do que Deus deu à humanidade em 
comum, mesmo sem o acordo expresso de todos os co-proprietários”. A 
capacidade, o empreendedorismo, a iniciativa e a disposição, quesitos 
intrínsecos ao funcionamento do capitalismo, estão presentes na justifica-
tiva que desenvolve diante da propriedade privada. E assim se materializa 
mais uma concepção de cidadania que prevê a desigual condição social 
entre as pessoas. Para o inglês, o conjunto de renúncias que os homens 
fazem ao entrar na sociedade (igualdade, liberdade e o poder executivo 
possuídos no estado de natureza) decorre de um interesse maior: melhor 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801972

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

proteger sua liberdade e propriedade.
Com a Revolução Francesa (1789) consolidaram-se a classe burgue-

sa e o seu sistema de produção e consumo, o capitalismo. Como afirma 
Covre (2007, p. 20):

De um lado, trata-se do processo – o mais avançado que a humanida-
de já conheceu – de saída do imobilismo da sociedade feudal. Nessa 
evolução, despontou a cidadania em sua proposta de igualdade formal 
para todos. De outro lado, porém, delineia-se o processo de exploração 
e dominação do capital.

A cidadania representava, para a burguesia, a possibilidade de, 
contando com o apoio de todos os setores subalternos (artesãos e cam-
poneses), romper com os privilégios do nascimento preponderantes no 
sistema feudal. Ao Estado de nascimento opunha-se o Estado de direito. 
Porém, na constituição do Estado revolucionário francês vingaram apenas 
a democracia representativa e a desigualdade social. Semelhante à Ate-
nas de Sólon, onde todos são cidadãos iguais perante a lei, a cidadania 
renasce com outra face, sedimentada, porém, nos velhos princípios e 
objetivos. Formalismo e propriedade privada; inclusão, emancipação 
e reforma1. Igualdade e liberdade restam limitadas pelo poder econô-
mico, atendendo aos interesses dominantes. A concepção de liberdade 
e igualdade modernas circula disfarçada por um discurso sedutor, com 
ares de universalidade, quando “refere-se basicamente à eliminação dos 
privilégios estamentais e dos entraves para o comércio” (RIBEIRO, 2002, 
p. 121). É por este caminho que se chega à cidadania na atualidade.

Com a criação dos estados nacionais consolida-se um conjunto 
institucional que favorece o novo paradigma de produção e, com ele, o 
poder político baseado nos ideais de igualdade, liberdade e propriedade. 

1	 Mesmo concordando com o significado transformador da Revolução Francesa, vale lembrar 
que a burguesia foi revolucionária apenas até chegar ao poder, consolidando suas ideias 
políticas e econômicas. Daí em diante, em se tratando de cidadania, de acordo com Mossé 
(1993, p. 71), há duas espécies: os cidadãos ativos e os cidadãos passivos. Estes, expulsos 
da participação política em função de sua pobreza.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 973

Sandro de Castro Pitano

Esta, como horizonte concreto, depende de um aparato jurídico que a 
defenda, salvaguardando sua condição e permitindo a manutenção das 
liberdades. Nascem os direitos políticos e o estatuto jurídico da cidadania, 
para os quais o ano de 1789 representa um marco histórico. A Revolução 
Francesa origina a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão, cujo 
artigo II afirma que “o objetivo de toda associação política é a conser-
vação dos direitos naturais e imprescindíveis do homem; esses direitos 
são a liberdade, a propriedade, a segurança e a resistência à opressão”.

Desde então, a cidadania se caracteriza pela titularidade de direitos 
individuais previstos por um Estado legalmente instituído. Identificada 
com os anseios de uma classe em ascensão, a nova cidadania se afirma 
de maneira semelhante à cidadania antiga, basicamente, sobre os pilares 
da liberdade proporcionada pela propriedade e protegida pelo direito po-
sitivo. Trata-se de um status social afinado com interesses hegemônicos, 
em resposta às novas relações de poder. E no seio delas, diferentes das do 
feudalismo, uma velha situação se mantém determinante ao acesso dos 
critérios mínimos da cidadania como participação ativa na sociedade: a 
desigualdade social.

Marshall (1967) realiza uma contextualização histórica do concei-
to de cidadania a partir da modernidade, subdividindo-a em cidadania 
civil, cidadania política e cidadania social. A primeira corresponde ao 
período de sistematização do direito burguês, garantidor das liberdades 
individuais, conforme demonstra a Declaração dos direitos do homem 
e do cidadão (1789). A cidadania política é sedimentada ainda no sé-
culo XIX, através das políticas de participação nos governos, ou seja, 
as democracias representativas. O voto simboliza a cidadania política, 
conferindo ao cidadão o papel de agente nas relações de poder. Por fim, a 
cidadania social é uma característica típica do século XX, proporcionada 
pela efetivação do Estado de bem estar social em países como Alemanha, 
França e Inglaterra. Embora os direitos de cidadania não correspondam, 
diretamente, aos direitos humanos, é nítida a zona de convergência entre 
eles, influenciada, principalmente, pela Declaração universal dos direitos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801974

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

humanos (1948) que estabelece o direito à vida, proibição de tortura, 
liberdade da escravidão, igualdade perante a lei, entre outros. 

É a dimensão social da cidadania que explicita o maior abismo entre 
o formalmente previsto e o efetivamente alcançado. A desigualdade das 
condições econômicas entre as pessoas constitui-se em um impeditivo 
concreto para a fruição do que é previsto em lei, inclusive quanto aos 
aspectos políticos e civis. A concretude da cidadania, entendida como a 
correspondência entre o legal e o efetivo, continua dependente do fator 
material. Mesmo não havendo mais escravidão, o modo de produção e 
consumo dominante, ao primar pela posse do capital, determina a ca-
pacidade de participação, aproximando-se da cidadania antiga em seu 
caráter excludente.

No escopo da moderna democracia capitalista, cidadão vem a ser o 
indivíduo medianamente “instruído e participante, desde que ordeiro e su-
balterno” (BRANDÃO, 1985, p. 83). Considerando o mundo fetichizado 
da mercadoria, a educação compatível às expectativas desse indivíduo é 
aquela que, de acordo com Brandão (2002, p. 11), forma “pessoas que se 
reinventam através do saber e do desenvolvimento de suas capacidades, 
para virem a ser exatamente isso: competentes, competitivos destinados 
a vencerem na vida, isto é, no mercado”. Nessa concepção, o processo de 
formação humana engloba dimensões de competência técnica e utilitária, 
com o fito de “produzir” os novos “produtores” da mercadoria e do seu 
consumo, jamais anunciando a construção de outro mundo.

O processo de democratização da escola pública elevou, conside-
ravelmente, o número de vagas nos níveis médio e fundamental, bem 
como a quantidade de professores, sem que o aporte de recursos fosse 
destinado em proporção compatível. Reproduzindo a visão quantitativa 
e tecnicista que permeia ações políticas dessa natureza, às escolas cabe 
formar “o indivíduo andróide, replicante, peça de uma engrenagem que 
se move apenas em função da lógica da tecnologia” (VASCONCELOS, 
2003, p. 18). O resultado? A deterioração qualitativa, vitimando o pano-
rama escolar e conduzindo os seus sujeitos (alunos e professores) à auto 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 975

Sandro de Castro Pitano

degradação permanente, em vista da ausência de horizontes. 
Vive-se em meio a um apelo constante por mais democracia, por 

construção da cidadania, tanto pela classe dirigente da política nacional 
quanto pela mídia e, contraditoriamente, o que existe, na prática, é o 
aumento da desigualdade e da injustiça social. Será esse o significado 
concreto do apelo democrático e cidadão no mundo capitalista, para al-
guns o melhor dos mundos, preocupado menos com o desenvolvimento 
humano do que com o econômico? Por esse prisma, a relação entre 
educação e sociedade é balizada pela formação de um indivíduo capaz 
de se “incluir” na ordem social vigente (adaptação), reconhecendo-se em 
condições (direitos e deveres) de contribuir com o seu aperfeiçoamento. 
Uma vez incluído na ordem social, ele deve continuar participando, es-
poradicamente, do processo político. Nada tão coerente: uma democracia 
formal (e legal), mantida por uma cidadania formal (e legal), constituída 
por cidadãos cumpridores dos seus deveres. Portanto, formar o “cidadão” 
é uma tarefa essencial à educação escolar. Assumida como legítima por 
todos (inclusive pelos oprimidos), perpetua a “ordem” social, tornando-a 
hegemônica. 

Atualmente, o direito se apresenta como fonte e guarda da cidada-
nia. Porém, como a lei é igual para todos, mesmo que a igualdade não 
passe de uma quimera, os direitos prometidos aos membros do estado 
não passam de pura abstração. O que tem havido é a aceitação passiva 
do discurso corrente nos meios de comunicação, indicando que, para 
ser cidadão, basta estar registrado em cartório. Esta cidadania jurídica 
vai ao encontro do formalismo legal, portanto, cada indivíduo-cidadão 
conta com as garantias institucionais. Em contrapartida, é viabilizada a 
sua inclusão nos programas sociais governamentais, voltados, provavel-
mente, para a garantia daquele bem-estar mínimo, salientado por Marshall 
(1967). O movimento convergente, empreendido por governos, mídia, 
grupos econômicos e até ONGs em direção à cidadania, no que tange à 
sua universalização, transparece objetivos de preservação sistêmica. Ro-
bustece a emancipação (inclusão social estratificada, melhor identificada 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801976

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

como força de consumo induzida) e a reforma, visando brecar eventuais 
movimentos de transformação profunda da sociedade.

A cidadania e seus agregados: emancipação e reforma

As análises históricas desenvolvidas possibilitam relacionar o 
significado do conceito de cidadania, em suas mutações, às mudanças 
socioeconômicas provocadas desde a antiguidade. As noções de liberdade 
e de igualdade, influenciadas diretamente pelo contratualismo rousseau-
niano, acompanharam a evolução conceitual da cidadania. Paralelamente, 
merece destaque a vinculação entre o significado atribuído à cidadania e 
os anseios aparentemente universais, porém, de fundo particularista. Em 
seus interesses majoritários, as camadas dominantes ajustaram o conceito 
às aspirações de cunho político, econômico e social. Igualdade e liberdade 
entre os cidadãos se mostrou como a característica preponderante das 
cidadanias grega e romana. De modo semelhante, os revolucionários da 
modernidade buscavam a igualdade com relação ao clero e à nobreza, 
assim como a liberdade (de pensamento, de credo, de ir e vir...). 

Com a urbanização acelerada, a cidadania se torna a condição 
universal dos habitantes da cidade, como forma de não contradizer os 
ideais de igualdade e liberdade que estribaram as revoluções burguesas. 
Abstraindo da realidade social, marcada pela desigualdade extrema entre 
os indivíduos, a cidadania universalizada engloba a todos, desaguando 
em ideologia conservadora. Qual a melhor solução para conflitos oriun-
dos de diferentes concepções religiosas, étnicas e culturais, assim como 
da desigualdade social, a não ser igualar teórica e formalmente a todos 
sob o rótulo de cidadãos? Marshall (1967, p. 63) salienta que os direitos 
conquistados e vinculados à cidadania, principalmente a partir do século 
XIX, constituem uma resposta direta do sistema e da classe que o dirige 
aos conflitos sociais que punham em risco a estabilidade social. Logo, 
as reformas são necessárias, no sentido de abrandar o grave problema 
causado pela desigualdade material, estendendo uma espécie de “rede 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 977

Sandro de Castro Pitano

de proteção” capaz de anestesiar os oprimidos.
O conjunto de direitos conquistados nas últimas décadas, vinculados 

à cidadania e universalizados através do seu significado, não correspon-
dem à materialização de igualdade e liberdade. O sentimento de inclusão 
é o benefício maior, tanto para os cidadãos possuidores de amparo formal, 
como para a estrutura social em vigor. Estrutura que se fortalece com 
os lampejos de participação política, proporcionados a cada dois anos 
pelas eleições. Certidão de Nascimento, Carteira de Identidade, CPF e 
Título de Eleitor são os atestados da cidadania contemporânea. São eles 
que permitem a inclusão nos programas assistenciais, a abertura de conta 
em instituição bancária, a compra a prazo e o voto, atitudes esperadas 
do cidadão. Porém, todo o arcabouço legal, estruturado em função das 
garantias da cidadania universal é insuficiente, não esquecendo que o 
direito se forma como direito de uma determinada classe. Se resultasse 
naquilo que prevê, estaria contrariando a própria existência e compro-
metendo todo o sistema que ajuda a manter. Na verdade, cidadãos con-
tinuam sendo os proprietários do capital e, consequentemente, do poder 
na sociedade. O teórico status universal de cidadão não corresponde às 
condições vivenciadas na prática, pois não é a cidadania que instituiu o 
direito, e sim o contrário. 

É possível interpretar nosso contexto social como uma comunidade 
de cidadãos livres e iguais? Canivez (1991, p. 147) responde pontual-
mente: “A sociedade moderna impõe aos indivíduos que se considerem 
coisas. Ela os confina em uma rede de dependências, em relações de 
poder em que ninguém é na verdade seu próprio dono”. Assim, conclui, 
“ninguém, na sociedade, é verdadeiramente livre”. De caráter elitista, a 
democracia ocidental desde as origens não visa a totalidade dos indivíduos 
em seu espaço de pertencimento. Essa espécie de “democratização” da 
democracia, nos tempos atuais, é nitidamente formal, quando impede 
o empoderamento político de boa parte dos indivíduos (cidadãos) a ela 
vinculados. Mantendo-se fiel aos vínculos de origem (liberdade seletiva 
e propriedade), transfigura-se em um idealismo tendencioso, estrategi-
camente proposto pelo capitalismo moderno. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801978

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

O cidadão na educação oficial: reforma e inclusão passiva

Com base na análise histórica percebe-se que a cidadania tem 
sido um conceito de movimento ambíguo: tanto é reformada como é 
reformadora. Consegue tornar-se unanimidade como status almejado 
pelos indivíduos enquanto confere legitimidade ao ordenamento social. 
O conceito tem sido de grande valia para os interesses dominantes, 
considerando o poder de preservação que revela. E a educação oficial, 
atuando com fidelidade aos seus princípios no interior das democracias 
representativas, formando para o respeito à lei e à inserção no mercado 
de trabalho, chancela a cidadania como meta universal. Cidadão, o indi-
víduo membro de um estado, portador de direitos e deveres, que exerce 
a função sazonal de governante em potência.

Levando em conta o aparato legal em torno da cidadania, tornou-se 
lugar que é responsabilidade da instituição escolar formar o cidadão. De 
acordo com a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDBEN), 
Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, em seu artigo dois (p. 4, grifos 
meus):

A educação, dever da família e do Estado, inspirada nos princípios da 
liberdade e nos ideais de solidariedade humana, tem por finalidade o 
pleno desenvolvimento do educando, seu preparo para o exercício da 
cidadania e sua qualificação para o trabalho. 

O artigo 32 (BRASIL, 1996, p. 17), que trata do ensino fundamental, 
estabelece como “objetivo a formação básica do cidadão”, da mesma 
forma que o artigo 35 (BRASIL, 1996, p. 19), inciso II, ao estabelecer 
as diretrizes para o ensino médio, reforça que o objetivo a ser alcançado 
é “a preparação básica para o trabalho e a cidadania do educando”. De 
modo geral, as instituições de ensino brasileiras demonstram ter incor-
porado, perfeitamente, o que reza a legislação, ratificando a tese de que 
a educação oficial tem, na cidadania, o seu horizonte formativo.

Delimitada, ao mesmo tempo em que é, formalmente, garantida 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 979

Sandro de Castro Pitano

pela legislação, a cidadania dos oprimidos se situa entre duas alternativas 
complementares: uma participação frágil, quase nula no que é permitido 
em sociedade, decorrente do condicionamento material e simbólico, e uma 
inclusão conservadora, que aparenta conferir o papel de ator social. Nessa, 
desde que respeite o previsto no rol dos direitos e deveres, o cidadão pode 
(independente da sua condição econômica) participar ativamente como 
eleitor. A atuação produz o sentimento de dever cumprido e permite ao 
cidadão pleitear junto aos eleitos, representantes no poder político, as 
concessões indispensáveis à sua sobrevivência com dignidade. É sob esse 
contexto que se insere a reforma, companheira da inclusão, buscando 
aperfeiçoar a sociedade através de pequenas mudanças, mantendo sua 
estrutura fundamental. 

Reformar, do latim reformare (CUNHA, 2007, p. 365), corresponde 
a promover uma ação restauradora que mantém a forma maior, mudando 
em pequenas proporções o já estruturado. Nesse movimento, o ponto de 
partida é algo dado, aceito como tal, carente apenas de alguns ajustes. 
Reformar pressupõe certo estar de acordo, no qual as pessoas estejam 
conformadas com o real cotidianamente vivenciado. Nesse sentido, a 
reforma é conservadora, postura típica de quem aceita, por exemplo, a 
impossibilidade de todas as pessoas viverem em condições dignas. Ou-
trossim, a reforma, não raro, torna-se idealista quando (ingenuamente 
ou não) espera que, atuando na forma, opere uma mudança significativa 
de conteúdo. Mas as relações econômicas, substrato determinante da 
possibilidade de usufruir dos bens gerados coletivamente mantém-se 
inalteradas. Sob uma visão crítica, acreditar na conciliação entre os di-
reitos do cidadão e as relações mercadológicas em curso é inconcebível. 

Problematizar e expor a incompatibilidade entre a efetivação do que 
prevê a Constituição cidadã de 1988 e a regulação prevista pelo sistema 
são imperativos da educação popular. O mesmo vale para a possibilidade 
da democracia e do Estado de direito, historicamente identificados com o 
ponto de vista de uma classe, existirem sem que se submetam à lógica do 
mercado. Inclusão e reforma consistem em estratégias terapêuticas para 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801980

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

conformar os grupos oprimidos (no dizer corrente: excluídos), unindo-se 
em favor da conservação social. É por essa alternativa que se batem, ainda 
que pouco conscientes disso, os educadores e educadoras que adotam 
o horizonte cidadão previsto nas leis e que “respinga”, fortemente, nos 
projetos político-pedagógicos das suas instituições. 

A conformidade crescente consolida o ordenamento social junta-
mente com a maior adesão ao processo educativo. Educada é a pessoa 
que “pensa conforme os padrões da sociedade, que foi moldada de 
acordo com ela, que recebeu e aceita seus valores” (ROSSI, 1980, p. 
23). O discurso corrente alcança um grau de naturalização semelhante 
ao demonstrado pela aceitação das desigualdades sociais, “justificadas” 
através de fatores geográficos, raciais ou mesmo comportamentais diante 
das “oportunidades iguais” oferecidas pelo sistema. Mesmo ancorado em 
abstrações falsamente universais como “opinião pública”, “bem comum”, 
“interesses dos cidadãos”, entre outras.

A evolução conceitual da cidadania demonstra que a emancipação 
tem estado presente em suas mutações. Atualmente ela se presta a duas 
interpretações: de um lado é vista como mecanismo de regulação social; 
de outro, é entendida como ideal a ser alcançado em sua plenitude, com 
vistas à emancipação. Mas o que resta de concreto é a manutenção das 
contradições sociais inerentes ao capitalismo. As metamorfoses sofridas 
pela cidadania, ao longo dos tempos, revelam a incorporação paulatina 
de direitos que redundam, apenas, em emancipação dentro do sistema. 

Emancipar, do latim emancipare (CUNHA, 2007, p. 289), equivale 
a promover alguém a uma condição mais elevada, movimento que supera 
a dependência (e não a dominação) em relação a alguma incapacidade 
estabelecida. Emancipar não exige antônimo, apenas implica um grau de 
melhoria crescente dentro de um sistema, reduzindo as limitações. Com 
relação à espécie humana, é possível conceber a emancipação como uma 
melhoria universal da situação existente. No Brasil, políticas compensa-
tórias como as cotas raciais nas universidades são um caso típico dessa 
tendência, vinculada ao reforço da crença popular de que a educação é 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 981

Sandro de Castro Pitano

via de ascensão (emancipação) social. Em cada um dos três momentos 
clássicos da cidadania, é possível notar que, de algum modo, ela foi 
adaptada, em resposta às perigosas manifestações em favor da igualdade 
efetiva. Principalmente nas análises sobre a democracia grega, entre os 
séculos VII e V a.C., sobre a cidadania proclamada pelas revoluções 
burguesas (norte-americana e francesa) e sobre o período contemporâneo, 
bem representado pela Constituição de 1988.

Decorrente de uma reestruturação do capitalismo, agora em sua fase 
neoliberal, separam-se novamente a sociedade civil, no que tange aos 
direitos da cidadania social, e o Estado de direito. Cabe agora instituir 
direitos que protejam o cidadão consumidor, pois é ele quem assume as 
responsabilidades pela própria condição social, situação melhor identi-
ficada com os anseios do capital. E o consumo, dado o seu teor prag-
mático, acaba corporificando um desejo sedutor de poder que aproxima 
e identifica o cidadão com o consumidor. A proteção ao consumidor, 
codificada em manuais, nunca problematiza o consumo; apenas induz a 
comprar mais, no intuito de aparentar uma participação ativa na sociedade. 
Porém, trata-se de uma participação harmônica ao sistema: quanto mais 
participantes ativos houver, mais ele se fortalecerá. Comparativamente, 
o consumo é o ópio pós-moderno, adorado nos shopping centers e que 
condiciona o comportamento coletivo, conduzindo ao individualismo 
sem limites. 

A identificação entre consumidor e cidadão não deixa margem para 
o posicionamento crítico diante das contradições sociais, especialmente 
a desigualdade. A cidadania continua como condição universal a ser al-
cançada e o consumo, atiçado pela multiplicação das necessidades, é o 
meio de atingi-la. Logo, saciar o desejo de consumir é algo impossível, 
bem ao gosto do capitalismo. Através da facilidade de crédito, o con-
sumo é acessível à quase totalidade das pessoas, incluindo aquelas em 
situação de pobreza, que vêem as classes melhor favorecidas como um 
exemplo a ser seguido. A cidadania por essa via se consolida hierárquica, 
desigual e fantasiosamente, clamando por mais inclusão, esperançosa da 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801982

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

plenitude e da igualdade anunciadas pela propaganda. Dos direitos sociais 
às conquistas pessoais, mesmo que pequenas, em função das condições 
difíceis, revelam a postura ativa no convívio social. Eis a cidadania plena, 
pujante e ao alcance de todos, finalmente!

Considerações finais

Evidenciada a tendência conservadora da educação oficial em 
torno da cidadania, é lícito questionar a sua coerência como conceito e 
horizonte de formação da educação popular. Pode uma ação pedagógica 
radicalmente libertadora balizar-se no cidadão como ideal formativo? 
Uma educação que se preocupa, especialmente, com os grupos sociais 
oprimidos (FREIRE, 2002), pessoas que dependem diretamente de 
movimentos de inclusão em um patamar subalterno para sobreviver. En-
tende-se que por coerência e fidelidade para com os princípios fundantes 
da educação popular, embora possa (o que iria de encontro aos próprios 
fundamentos), não deve! Caberia salientar, como faz Brandão (2002, 
p. 62), com relação à condição de cidadão nas modernas democracias, 
que “o exercício da cidadania não é a observância crítica dos princípios 
éticos e eticamente políticos do contrato social”, mas, tão somente, “a 
adequação da conduta pessoal aos preceitos da astúcia e ‘competitividade’ 
da lógica de mercado do ‘mundo dos negócios’”.

Se a realidade constitui o grande desafio da prática educativa, é pre-
ciso que, problematizando-a, seja buscada a visão do sentido da escola e 
da ação docente, sem esquecer as características mais gritantes do nosso 
contexto: miséria, exploração e desumanização de milhões de pessoas. 
Constatou-se que a cidadania (condição do cidadão), impregnando as 
propostas pedagógicas e políticas da educação formal, ao revelar uma 
tendência histórica à seletividade e à hierarquização, não corresponde 
aos anseios da práxis libertadora. Afinal, o cidadão deve ser incluído e 
emancipado dentro de um sistema que pode, no máximo, operar refor-
mas conservadoras, mantendo as graves contradições sociais em sua 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 983

Sandro de Castro Pitano

bipolaridade (opressores e oprimidos). Consequentemente, postular o 
cidadão como paradigma e horizonte formativo se mostra inconsistente 
em relação aos fundamentos e à utopia da educação popular.

Referências

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Educação popular. São Paulo: Brasi-
liense, 1985.
_______. A educação popular na escola cidadã. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2002.
BRASIL. Ministério da Educação e Cultura. Lei nº 9.394 de 20 de de-
zembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. 
Disponível em: <http://www. http://portal.mec.gov.br/seed/arquivos/
pdf/tvescola/leis/lein9394.pdf>. Acesso em: 14 set. 2014.
CANIVEZ, Patrice. Educar o cidadão? Tradução de Estela dos Santos 
Abreu. Campinas: Papirus, 1991.
CHÂTELET, François. História das idéias políticas. Tradução de Car-
los Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2000. 
CORTINA, Adela. Ciudadanos del mundo: hacia una teoría de la ciu-
dadanía. Madrid: Alianza, 1997.
COVRE, Maria de Lourdes Manzini. O que é cidadania. São Paulo: 
Brasiliense, 2007.
CUNHA, Antônio Geraldo da. Dicionário etimológico da língua portu-
guesa. 3. ed. Rio de Janeiro: Lexikon, 2007.
DUETTO Editorial. História viva, n° 3. São Paulo: Ediouro, jan/2004.
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2002.
GADOTTI, Moacir. Um legado de esperança. São Paulo: Cortez, 2001.
______. Escola cidadã. Educação para e pela cidadania. 2000. Dispo-
nível em: <http://www.paulofreire.org/moacir_gadotti/artigos> Acesso 
em: 12 jan. 2008.
LOCKE, John. Segundo tratado sobre o governo civil. Tradução de Mag-
da Lopes. Petrópolis: Vozes, 1994.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 959-984, mai./ago. 2017. issn 0102-6801984

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão

MARSHALL, Thomas Humprey. Cidadania, classe social e status. Tra-
dução de Meton Gadelha. Rio de Janeiro: Zahar, 1967.
MELLO, Mário Vieira de. O cidadão: ensaio de política filosófica. Rio 
de Janeiro: Topbooks, 1994.
MOSSÉ, Claude. O cidadão na Grécia antiga. Tradução de Rosa Carrei-
ra. Lisboa, Portugal: Edições 70, 1993.
RIBEIRO, Marlene. Educação para a cidadania: questão colocada pelos 
movimentos sociais. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 28, n. 2, p. 113 
– 128, jul./dez. 2002. Disponível em:<https://doi.org/10.1590/S1517-
97022002000200009>. Acesso em: 23 jun. 2014.
RIO GRANDE DO SUL. Secretaria da Educação. Princípios e diretrizes 
para a educação estadual. Porto Alegre: Corag, 2000. 
ROSSI, Wagner Gonçalves. Capitalismo e educação: contribuição ao 
estudo crítico da economia da educação capitalista. 2. ed., São Paulo: 
Moraes, 1980.
STRECK, Danilo et al. Educação popular e docência. São Paulo: Cortez, 
2014.
SEVERINO, Antonio Joaquim. Educação, sujeito e história. São Paulo: 
Olho d’Água, 2001.
TORRES, Rosa Maria. Discurso e prática em educação popular. Ijuí: 
Ed. UNIJUÍ, 1988.
VASCONCELLOS, Celso dos Santos. Para onde vai o professor? Resgate 
do Professor como Sujeito da Transformação. São Paulo: Libertad, 2003.
BRASIL. Constituição (1988), Constituição brasileira, 1988. Texto 
constitucional de 5 de outubro de 1988 com as alterações adotadas pelas 
emendas constitucionais nº 1/92 a nº 84/14 e pelas emendas constitu-
cionais de revisão nº 1 a 6/94. Brasília. <http://www.planalto.gov.br/cci-
vil_03/constituicao/constituicao.htm> Acesso em: 23 jun. 2014.
UNESCO. Declaração Universal de Direitos Humanos. Adotada e pro-
clamada pela resolução 217 A (III) da Assembleia Geral das Nações Uni-
das em 10 de dezembro de 1948 Disponível em: <http://unesdoc.unesco.
org/images/0013/001394/139423por.pdf>. Acesso em: 20 nov. 2014.

Data de registro: 14/07/2015
Data de aceite: 19/04/2017



985

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p985a1009

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 O hábito da reprodução de teorias: produção e 
ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

Suze Oliveira Piza*

Resumo: O artigo tem como objeto principal apresentar a tendência à reprodução 
de teorias filosóficas em nossas universidades e escolas, bem como o impacto 
negativo dessa prática na formação do filósofo e na própria presença da Filosofia 
no Brasil. Para tanto, considera-se a tradição latino-americana que discorre desde 
os anos 1960 sobre a existência de Filosofia na América Latina, o que possibilitou 
uma crítica da forma brasileira de se relacionar com a tradição do pensamento 
filosófico ocidental. A prática da produção persistente de comentários filosóficos 
das teorias consagradas se mostra inadequada como modelo para o pensar, disso 
só decorre uma modalidade de conhecimento estéril que incentiva a subserviência, 
a ausência de pensamento e a alienação. O saldo desse cenário é que em todos os 
níveis da educação formal há uma heteronomia generalizada que contraria por 
princípio a própria natureza da atitude filosófica e as diretrizes de ensino de Filo-
sofia no País. 

Palavras-chave: Reprodução de teorias. Formação do filósofo. Brasil.

The practice of reproducing theories: creating and teaching 
Philosophy in contemporary Brazil

Abstract: The main objective of this article is to present the tendency used in 
Brazilian universities and schools to reproduce philosophical theories, as well as 
the negative impact that this practice has on the education of new philosophers and 
the presence of Philosophy itself in Brazil. To achieve this, we consider the Latin 
American tradition that since the 1960s has deliberated the existence of Philoso-
phy in Latin America, making it possible to form a critique, from the point of view 
of how Brazilians relate to the tradition of western philosophical thinking. The 

*	 Doutora em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professora 
de Filosofia, Ciências Humanas e do Programa de Pós Graduação em Filosofia (PPG-FIL) 
da Universidade Federal do ABC (UFABC). E-mail: suzepiza@gmail.com



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801986

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

practice of persistently producing only philosophical commentaries of consecrated 
theories appears to be inadequate as a model for this line of thought, as the result 
is sterile knowledge that encourages subservience, an absence of thought and es-
trangement. The outcome of this is that at all levels of formal education, there is 
a generalized heteronomy, which would contradict, in principle, the very nature 
of the philosophical attitude and the guidelines for teaching Philosophy in Brazil.   

Keywords: Reproducing theories. Education philosophers. Brazil.

El hábito de la reproducción de las teorías: producción y enseñanza 
de Filosofía en el Brasil contemporáneo

Resumen: El artículo tiene como objeto principal presentar la tendencia a la re-
producción de teorías filosóficas en nuestras universidades y escuelas, así como el 
impacto negativo de esa práctica en la formación del filósofo y en la propia pre-
sencia de la Filosofía en Brasil. Para ello, se considera la tradición latinoamericana 
que discurre desde los años 60 sobre la existencia de Filosofía en América Latina, 
lo que posibilitó una crítica de la forma brasileña de relacionarse con la tradición 
del pensamiento filosófico occidental. La práctica de la producción persistente de 
comentarios filosóficos de las teorías consagradas se muestra inadecuada como 
modelo para el pensar, de ello sólo se deriva una modalidad de conocimiento esté-
ril que incentiva la subordinación, la ausencia de pensamiento y la alienación. El 
saldo de ese escenario es que en todos los niveles de la educación formal hay una 
heteronomía generalizada que contraría por principio la propia naturaleza de la 
actitud filosófica y las directrices de enseñanza de Filosofía en el país. 

Palabras clave: reproducción de teorías, formación del filósofo, Brasil.

O objetivo da parresia é fazer com que, em um dado momento, 
aquele a quem se endereça a fala se encontre em uma situação tal 
que não necessite mais do discurso do outro. De que modo e por que 
não necessitará mais do discurso do outro? Precisamente, porque o 
discurso do outro foi verdadeiro. É na medida em que o outro confiou, 
transmitiu um discurso verdadeiro àquele a quem se endereçava que este 
então, interiorizando este discurso verdadeiro, subjetivando-o, pode se 
dispensar da relação com o outro (Michel Foucault).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 987

Suze Oliveira Piza	

A prática de “produção” de pensamento filosófico no Brasil está 
centrada na reprodução de teorias filosóficas consideradas como válidas 
pela comunidade acadêmica. A reprodução se dá basicamente pela pro-
dução de comentários de textos clássicos e interpretações. Na maioria 
dos casos, há também o cruzamento de teorias distintas onde se traçam 
paralelos ou ainda se indicam convergências ou divergências entre auto-
res, aproximações e distanciamentos, comum também é buscar a gênese 
de uma dada ideia ou teoria de um autor em outro do passado1, dentre 
esses alguns poucos intelectuais atualizam determinados aspectos dessas 
teorias e outros mais ousados as aplicam a situações contemporâneas.

Com esse artigo, proponho uma reflexão sobre o contexto em que 
se dá essa prática de reprodução de teorias filosóficas, indico algumas 
razões pelas quais chegamos a ela e proponho uma outra maneira de 
nos relacionarmos com a tradição da História da Filosofia, uma forma 
de fazer Filosofia mais saudável que a atual. Acredito que a explicitação 
de como a Filosofia europeia foi e é produzida pode contribuir, nesse 
momento, para o avanço da produção de Filosofia no Brasil. Um avanço 
que possibilitaria fazer mais do que o que tem sido feito nas universidades, 
que é, na maioria das vezes, a produção de comentários filosóficos sobre 
os filósofos da tradição. Defendo que nesse momento, a relação com a 
tradição deveria consistir em ver como foi e é feita a Filosofia europeia e 
não ver o que foi feito. O pano de fundo dessa reflexão é bastante prático 
e se configura a partir de uma constatação: há um dano grave causado 
por essa prática na formação dos estudantes, haja visto que o hábito 
da reprodução de teorias filosóficas tem impactado negativamente nas 
práticas de ensino de Filosofia. A prática da reprodução leva a formação 
de uma subjetividade heterônoma e domesticada.

1	  Nesses casos justifica-se as falas “tudo já estava em Platão” ou “Kant retirou essa ideia 
de Hume” ou “Marx já havia dito isso”, o exercício filosófico passa a ser buscar o pai de 
uma dada ideia e provar que aquele que aparentemente é seu dono, não é.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801988

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

1. Há Filosofia em nossa América?

Já há uma tradição de pensamento e textos sobre produção de 
Filosofia na América Latina e dentre esses trabalhos há diversos que 
merecem nossa atenção, especialmente pelo papel cumprido por esses 
autores ao enunciar o contexto de reprodução de teorias filosóficas na 
América Latina e perguntar pelo estatuto do que estamos fazendo quando 
fazemos Filosofia, uma verdadeira ontologia do presente.

Há uma obra pouco conhecida (e quando conhecida nada reconhe-
cida) no mundo da Filosofia no Brasil que será trazida aqui por nós para 
iniciar a reflexão sobre reprodução de Filosofia no Brasil. Roberto Go-
mes, filósofo e escritor, escreveu um livro que faz uma crítica ostensiva 
à falta de personalidade e originalidade dos filósofos no Brasil, trata-se 
da obra Crítica da razão tupiniquim. Esse texto já em sua 12ª edição, 
mas demasiadamente desconhecido no meio filosófico, faz de maneira 
bem-humorada uma leitura do tipo de racionalidade (filosófica?) que há 
entre nós.

Examinando nossa razão tupiniquim, Roberto Gomes caracterizará 
nossa razão como afirmativa, ornamental, dependente e deslocada, in-
vocando em muitos momentos Mario de Andrade, por motivos óbvios  
(o passado é lição para se meditar não para reproduzir). Não entrarei 
aqui em uma das discussões mais fundamentais da obra que é a relação 
da Filosofia com a Cultura, quero apenas chamar a atenção para a carac-
terização dessa razão brasileira para compreender o atual estado de coisas 
no que diz respeito à produção de Filosofia como mera reprodução de 
ideias e uma infindável produção de comentários filosóficos em nossas 
universidades.

Roberto Gomes qualifica nossa razão como uma razão afirmativa, 
pois contrariando toda a história da Filosofia em que filósofos negam 
uns aos outros – negam seus mestres e negam, portanto, o passado – os 
filósofos brasileiros ocupam basicamente seu tempo com a afirmação 
das teorias já desenvolvidas e, normalmente afirmando as interpretações 
mais correntes dessas Filosofias em um eterno retorno do mesmo. Inter-
pretações não esperadas, não pensadas ainda ou que ultrapassam muito 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 989

Suze Oliveira Piza	

o limite do comentário, quando escutadas, são consideradas errôneas e 
acusadas, muitas vezes, de não representar a Filosofia em questão ou o 
pensamento do autor. Quando tal interpretação é escutada2 torna-se ré 
e passa sua vida em tribunais de justificativas e defesas (congressos, 
colóquios, encontros)3. Esse processo tem o sim como ponto de partida 
e chegada, não se nega e não se cria, não há uma posição subjetiva de 
quem fala.

Afirma Roberto Gomes (1990, p. 31),

Antes de mais nada, Sócrates diz não a tudo que o precede, como Tales 
havia dito não as cosmogonias e como Platão dirá não a Sócrates – en-
contrando em Aristóteles aquele que lhe diz o contrário (...) qualquer 
momento criador foi na origem uma negação (...) Há uma condição para 
esse não. A crítica é algo para ser assumido, é uma posição do espírito 

A afirmação das Filosofias torna-se rapidamente cópia do que dis-
seram os filósofos. Em Diário de um filósofo no Brasil, Cabrera (2013, 
p. 214) afirma que ao copiarmos, renunciamos a autoria tão cara aos 
europeus e, consequentemente renunciamos a própria prática filosófica 
europeia que estudamos:

Seja o que for, entretanto, que pensarmos das produções filosóficas 
vindas da Europa, elas se caracterizam sempre pela sua atitude de fazer 
Filosofia por intermédio das próprias forças reflexivas num veio autoral, 
e não de mera cópia. Especificamente no período moderno, filósofos 
europeus como Descartes, Kant, Schopenhauer, Nietzsche e Heidegger, 
entre muitos outros, acentuaram veementemente este caráter pessoal e 
próprio do ato de pensar. A Filosofia europeia é resultado de uma grande 
coragem existencial, de um poderoso ato de vontade criadora).

Tanto Roberto Gomes como Júlio Cabrera concordam com o fato de 
que a Filosofia está ligada à criação de algo e não apenas à reprodução 
ou cópia do que já existe, ela é um ato de grande coragem existencial. 

2	 Normalmente isso ocorre com intelectuais que já provaram após décadas de muitas publi-
cações de comentários que ele conhece o autor.

3	 Onde encontramos uma legião de advogados para cada filósofo.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801990

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

Tal vontade na modernidade se atrela ao uso do próprio intelecto, ousar 
saber, como já diria Kant, e isso exige certa independência do intelecto 
do outro.

A chamada razão tupiniquim, ao fazer apenas cópia, é razão orna-
mental, pois, como já enunciava Sergio Buarque de Holanda: na formação 
do Brasil teorias serão ornamento e prenda e não forma de conhecimento 
e ação. A cópia faz com que os conceitos e teorias sirvam apenas de 
ornamento para o intelectual, sem função para o conhecimento ou para 
a ação. Faz também com que a essa razão seja dependente, pois sempre 
reproduz a matriz europeia, recentemente estadunidense, e ainda repete 
os mesmos autores há muito consagrados nessas culturas4. Quem estudar 
e como os estudar está definido na própria noção de pesquisa em Filo-
sofia no Brasil: trata-se de elencar cuidadosamente quem disse o que e 
explicitar o que foi dito, incluindo a bibliografia secundária daqueles que 
disseram antes. Inúmeras vezes isso não passa de simples catalogação, 
a chamada revisão de literatura não é feita para o pesquisador ir além, e 
dizer aquilo que ainda não foi dito, ou pensar a partir dali, faz-se porque 
é necessário reiterar o que foi dito5. 

Por fim, a razão tupiniquim é uma razão deslocada. Sabemos que 
alguns pensamentos do passado podem ter vigência no nosso tempo. 
Sabemos que problemas do passado também podem ser problemas do 
nosso tempo. Mas, quanto de produção filosófica no Brasil trata daquilo 
que não tem mais lugar no tempo e principalmente, nenhuma vinculação 
com nosso espaço? Repetimos Filosofias que não nos pertencem6 e com 
isso criamos as condições de possibilidade para a alienação. 

A alienação também é disseminada quando insistimos em tornar 
universal aquilo que não é. A prática de tornar universal, pensamentos 
que foram produzidos em um dado tempo e um dado espaço para res-

4	  Não é toda a tradição europeia ou estadunidense que é repetida, temos repetido os mesmos 
nomes.

5	  Cada vez mais comum é perguntarmos em quem o pesquisador da Filosofia faz seu mes-
trado ou doutorado. Em quem, não em que, ou sobre o que. A resposta é condizente com 
a pergunta: faço em Kant, faço em Voltaire, faço em Descartes.

6	  E não estou aqui defendendo um discurso verde-amarelo nacionalista, não nos pertencem 
no sentido subjetivo, não fazem sentido para nós.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 991

Suze Oliveira Piza	

ponder a determinadas questões não é tarefa fácil, pelo menos não para 
aqueles que querem fazer isso de forma honesta7, mas há um esforço 
nesse sentido, trazer teorias e torna-las nossas referências contemporâ-
neas para “pensar”.

As características indicadas por Gomes quando somadas se apre-
sentam como denúncia de uma prática insistente de produzir comentários 
filosóficos que há em nossas instituições de ensino. Com isso, Gomes 
apresenta um fato que ainda não foi superado por nós: a prática de 
produzir comentários filosóficos é obstáculo, ainda incontornável, no 
caminho para a autonomia.  

Poucos pesquisadores e estudantes de Filosofia se aventuram no 
pensar junto e quando o fazem sofrem, muitas vezes, a recusa de um lugar 
na academia e a falta de reconhecimento de sua produção8. Se ao menos 
o pensar junto (estar além do comentário) fosse realizado já poderíamos 
diminuir o obstáculo, visto que no pensar junto se usa o pensamento do 
outro, constrói-se um diálogo (fundamental para o pensar filosófico), 
o texto segue um problema e orienta o pensamento do próprio filósofo 
que o escreve. Esse seria o tipo de texto que Júlio Cabrera em sua obra 
Diários de um filósofo no Brasil chama de pensar-com:

Teríamos assim, na atual situação de institucionalização da Filosofia 
brasileira, pelo menos dois tipos de textos filosóficos e suas nuanças e 
casos intermediários – 1) os textos-comentário (marcadamente históricos 
e exegéticos, de exposição do pensamento de autores europeus; 2- os tex-
tos do pensamento-com (quando os autores europeus são trazidos à tona 
dentro de um processo de pensamento próprio) que poderíamos chamar 
talvez de reflexão acompanhada ou texto acompanhado9. A existência 
desse tipo de texto justificaria dizer que não é verdade que a totalidade 
da produção filosófica institucional vai contra a concepção filosófica 
europeia de um filosofar autônomo10 (CABRERA, 2010, p. 226).

7	  Dizemos isso, pois quando não há preocupação de se fazer honestamente, é só retirar as 
partes que não interessam à argumentação, alegando que determinadas teses dos filósofos 
devem ser desconsideradas por pertencer a um dado espírito de época. Dessa forma é 
possível repetir Hegel, ignorando seu euro centrismo, Voltaire e seu racismo, etc.

8	  Outros na recusa da tradição e do estudo sistemático de Filosofia produzem reflexões 
do senso comum.

9	  Esperamos ter conseguido fazer isso em alguns momentos de nossa tese.
10	  No livro, Cabrera destaca além de Kant outros autores que indicam claramente a preocu-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801992

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

A discussão sobre a produção de Filosofia no Brasil (que tem já 
uma tradição que remonta a filósofos latino-americanos como L. Zea, S. 
Bondy e E. Dussel) tem uma dimensão ainda mais complexa e profunda 
que o hábito da cópia, trata-se de saber o que motiva a reprodução de 
Filosofia na América Latina e ainda se temos uma Filosofia original ou 
se podemos ter, se sim o que seria essa Filosofia? 

Muitos filósofos se dedicaram a pensar essa questão em nosso con-
tinente. Chamarei a atenção para um debate clássico de dois filósofos 
de suma importância para essa discussão: S. Bondy e Leopoldo Zea. 
Ambos tratam da questão da produção de Filosofia e nos oferecem uma 
perspectiva para pensar a noção de originalidade. Apresentamos abaixo a 
discussão central desse debate com base no artigo de Trindade, O debate 
entre Salazar Bondy e Leopoldo Zea. 

Os dois autores Zea e Bondy tratam das mesmas questões: “Si há 
habido o no una filosofía de nuestra América, en caso de respuesta 
negativa si podría haberla y bajo que condiciones y, por último, hasta 
qué punto tiene sentido y valor tomar como tema u objeto privilegiado 
de atención la realidad latinoamericana”. Essas questões são tratadas 
respectivamente nas obras Existe una filosofía de nuestra América? 
(Bondy) e La filosofía americana como filosofía sin más (Zea).

Salazar Bondy responde a primeira pergunta afirmando a não exis-
tência de uma Filosofia hispano-americana pelo fato de que o que tem 
ocorrido historicamente é apenas repetição (o que estamos chamando 
nesse artigo de reprodução). Quanto à segunda pergunta, Salazar Bondy 
afirma a necessidade de romper com o sistema de dependência e subdesen-
volvimento a que estão subjugados os países hispano-americanos como 
única condição para se produzir um pensamento libertado e libertador. 
Há, portanto, uma necessidade da libertação econômica para que haja 
uma libertação filosófica. 

A tese de Bondy é acompanhada por outros filósofos que defendem 

pação com o filosofar autoral e autêntico.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 993

Suze Oliveira Piza	

que uma série de circunstâncias históricas, como o fato de termos sido 
colonizados, dentre outras circunstâncias, foram decisivas para a criação 
desse hábito de reprodução. A colonização como afirma Dussel colonizou 
nosso mundo-da-vida11 e, consequentemente, orienta nossa percepção e 
constitui nosso imaginário.12 Talvez só esse fato por si só justificasse a 
relação nada saudável que temos com o pensamento europeu ou o esta-
dunidense que muitas vezes beira a subserviência.

Leopoldo Zea concebe a Filosofia latino-americana como uma an-
tropologia que se desenvolveu progressivamente tematizando a questão 
do ser do homem americano e uma Filosofia da história e da cultura. 
Uma Filosofia é original e autêntica quando tem vinculação com a nossa 
origem e trata de nossos problemas. Mesmo não sendo uma Filosofia 
produzida no solo em que esses problemas estão, é, portanto, possível 
uma apropriação de Filosofias produzidas em outro lugar e tempo e 
ainda ser original. 

E. Dussel defende a necessidade da libertação, tanto em uma di-
mensão econômica (libertação da condição econômica de submissão a 
outros povos), quanto epistemológica (libertação da Filosofia do euro 
centrismo13), além de propor uma relação criativa com a tradição. Ele 
mesmo é exemplo dessa proposta: militante da Filosofia latino-ameri-
cana, centra toda sua produção em questões e problemas que tenham 
lugar em nosso continente, há em sua produção a evidente exposição 
do que os filósofos europeus pensam para depois ser posta sua própria 
Filosofia, ele insere sua produção na História da Filosofia e na tradição 
ocidental, no entanto, vai além dela. A formação desse filósofo (que vai 
de estudos aprofundados do pensamento de Marx à uma apropriação de 
toda a corrente fenomenológica) é marcada pela apropriação criativa e 

11	  A maneira como Dussel usa a fenomenologia para produzir aspectos centrais da sua Filosofia 
da libertação renderia, certamente, uma pesquisa da mesma natureza que desenvolvemos 
aqui. 

12	  Em 1492 o encobrimento do outro. 
13	 Boaventura de Sousa Santos tem trazido a tese de que deve haver uma epistemologia do 

sul.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801994

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

não reprodutiva das teorias filosóficas.
Em um conjunto de conferências publicadas na obra 1492: o en-

cobrimento do outro – a origem do mito da modernidade, publicada no 
Brasil em 1993, Dussel trata da conquista à colonização do mundo da 
vida (lebenswelt). Apropriando-se do conceito husserliano de mundo da 
vida, Dussel vai aplicá-lo à compreensão do fenômeno da colonização 
da América [latina] e fará uma reflexão fantástica que leva o conceito de 
descobrimento a um tratamento mais adequado, o de encobrimento do 
outro. Segundo Dussel, processos de colonização não dominam apenas 
o espaço, o tempo, a geografia e a história, consequentemente, nem a 
cultura com o domínio da língua e da religião de um povo, e sim domina 
o mundo da vida dos sujeitos, a somatória dos sentidos das experiências 
e, por conseguinte, a percepção e o imaginário dos mesmos.

Segundo Dussel (1993, p. 43),

Colonização do mundo da vida não é aqui uma metáfora. A palavra tem 
sentido forte, histórico, real (...) A colonização da vida cotidiana do na-
tivo, do escravo africano depois, foi o primeiro processo “europeu” de 
“modernização” de civilização, de subsumir (ou alienar) o Outro como 
si mesmo (...) É o começo da domesticação, estruturação, colonização 
do “modo” como aquelas pessoas viviam e reproduziam a vida humana. 
Sobre o efeito daquela “colonização” do mundo da vida se construirá a 
América Latina posterior.14.

Partindo desse princípio dusseliano, percebe-se que uma série de me-
canismos sociais presentes em nosso continente, dentre eles aqueles que 
produzem alienação em massa, poderiam também estar entre os motivos 
da nossa Filosofia nacional ser o que é ou ainda não-ser. Isto é, há moti-
vos econômico-sociais (ou mais particularmente cultural-institucionais) 
que levam a maioria dos intelectuais apenas a reproduzir pensamentos 
elaborados por outro e nem sequer pensar junto ou pensar-com.

14	  Dussel usa os conceitos de Husserl tais como, mundo da vida, intencionalidade, percepção, 
imaginário, sentido, sem, no entanto, reproduzir Husserl. Considera esses conceitos para 
pensar algo que Husserl não pensou, nem poderia pensar.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 995

Suze Oliveira Piza	

2. Sem produzir Filosofia, o que estamos ensinando?

No meio desse clima de reprodução de teorias não faltam justifica-
tivas para tais práticas. Há aqueles que questionam a capacidade racional 
do brasileiro, afinal, a atividade filosófica é cansativa, exige uma grande 
capacidade de abstração e nós os brasileiros seríamos mais familiariza-
dos com a imagem do que com o conceito, seríamos mais vinculados 
à intuição que a intelecção e mais emocionais que racionais. A tese de 
fundo dessa caracterização emocional da nossa gente resulta no fato de 
que aqui não poderia haver um Platão ou um Kant, no limite disso está 
a tese de que haveria um limite filosófico da língua portuguesa. Por mais 
incrível que possa parecer é bem comum o discurso nas nossas salas de 
aula fundado no mito predileto que opõe emoções e sentimentos típicos 
da pré-modernidade (leia-se a nossa modernidade periférica) ao cálculo 
frio e distanciado tipicamente modernos dos europeus. Em síntese, eles 
pensam e nós não.

A obra Conversas com filósofos brasileiros, talvez uma das poucas 
que trata do tema da Filosofia no Brasil e que tenha tido alguma recepção 
na academia, indica um pouco de como essa questão é tratada entre nós. 
O conceito de Filosofia Nacional, ou Filosofia brasileira, é rejeitado pela 
maioria, afinal, alegam, a Filosofia é universal. Naturalmente que a afir-
mação da universalidade é no mínimo controversa, uma vez que não há 
rejeição necessária da expressão Filosofia francesa ou Filosofia alemã15. 

Por vezes, no discurso (e podemos ver isso em parte das entrevistas 
que compõem o livro) fala-se que não existe Filosofia regional, no entanto, 
sabemos que no mundo da Filosofia essas Filosofias existem. Ninguém 
se surpreenderá se for identificado como fazendo Filosofia alemã, grega 
ou francesa, não se chama a universalidade para colocá-las no seu devido 

15	  Ninguém se surpreende quando essas expressões aparecem nos corredores das bibliotecas, 
na catalogação dos livros e ainda mais nos nossos congressos de Filosofia. O estranhamento 
vem quando se intenta que a Filosofia latino-americana ou brasileira seja chamada, ou 
ainda Filosofia africana, é aí que volta o conceito de universalidade. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801996

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

lugar ou destruir os feudos com limites territoriais bem definidos. Então, 
no fim das contas há muita retórica16 no tratamento dessa questão. Como 
disse anteriormente, não entrarei aqui com profundidade na relação entre 
Filosofia e Cultura, mas quero tratar da produção em Filosofia por um 
caminho menos árduo ou ousado. 

Marilena Chauí, em sua entrevista para a construção da obra Con-
versas com filósofos brasileiros, responde à questão que foi feita a todos 
os entrevistados: Seria possível falar de uma “Filosofia brasileira”? 
Como você vê a relação entre Filosofia e a cultura brasileira?

Com relação a essa questão, faço minhas as palavras do professor Lívio 
Teixeira. Quando a revista Aut Aut fez um número dedicado ao tema 
“Filosofia no Brasil”, perguntaram-lhe sobre a existência de uma Filosofia 
brasileira. Ele disse que preferia falar em “contribuições brasileiras à 
Filosofia”. Esta demarcação me parece muito boa, me parece preferível 
a falar em uma Filosofia brasileira (NOBRE; REGO, 2000, p. 309).

A descida de degrau de uma discussão sobre produção de Filosofia 
autêntica ou originalmente brasileira para a contribuição brasileira à 
Filosofia, que se pretende universal, parece incomodar menos. Ainda 
assim gostaríamos de chamar a atenção para o fato de que a questão 
da produção continua em voga, ou seja, podemos compreender aqueles 
que não querem entrar na tarefa de uma produção filosófica que tenha 
a ver com a nossa origem, como diria L. Zea, mas, devemos perguntar: 
é possível, mesmo no nível da contribuição à uma Filosofia universal, 
pensar em contribuição sem pensar em produção filosófica? Contribuir 
com o que?

Mesmo no âmbito da contribuição precisamos pensar com o que 
realmente poderíamos contribuir. Poderíamos contribuir com a tarefa 
de explicar e comentar o autor? Esse é o nosso papel, mesmo sabendo 
que esses textos serão usados com ressalva e sempre acompanhados da 
orientação do professor de que precisamos lidar com o próprio autor e no 

16	  Ou hipocrisia, ou cinismo ou má-fé.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 997

Suze Oliveira Piza	

original17?18. Fomos convencidos, como afirma Paulo Arantes, responden-
do à questão sobre quais conceitos orientavam sua produção filosófica, 
que somos apenas técnicos em bibliografia filosófica?

Bom, como se diz em assembleia, essa proposta [a produção filosófica 
nacional] está prejudicada. Não tenho reflexão filosófica própria e original 
e, portanto, não posso ter conceitos que orientem essa reflexão. Não é 
coqueterie, não estou fazendo charme ao dizer que nunca fiz Filosofia. 
Não posso nem dizer que pretendi fazer Filosofia porque, quando entrei 
na Faculdade, a primeira coisa que me disseram foi: “Você não vai ser 
filósofo. Isso não existe. Filosofia não tem conteúdo e não é matéria 
transmissível. Esqueça isso. Você será um técnico em bibliografia 
filosófica”. Quem alimentava essa pretensão de ser filósofo era o pessoal 
da linha Tobias Barreto e Miguel Reale ou Vicente Ferreira da Silva, 
entre outras sumidades (NOBRE; REGO, 2000, p. 354-355, grifo meu).

Creio que a citação dispensa comentários. Mas, é bastante ilustrativa 
de algumas ideias que estamos discutindo aqui. Fazer Filosofia é coisa 
para pretensiosos19 e parece que a atividade para a qual somos formados 
é a técnica em bibliografia filosófica. 

Para aqueles que não aceitam essa posição, algumas alternativas 
têm sido usadas. E uma delas é a experiência de pensar filosoficamente 
mantendo uma relação com a tradição que é de diálogo e não de subser-
viência. Acredito que no exame dessas experiências encontramos alguns 
caminhos que poderiam ser ensinados nas universidades: ensinar a forma 
e não apenas o conteúdo de um dado pensamento, ou como dizia Kant: 
ensinar a filosofar e não ensinar Filosofia. Ou como diria Descartes, ou 
como diria Hegel...20 

Júlio Cabrera ressalta em seu texto passagens sobre a autonomia e a 
produção de Filosofia presentes em alguns de nossos principais filósofos. 

17	  O que certamente é bem mais frutífero.
18	  O que acontece também com as nossas traduções, sempre usadas como muletas até que 

possam ser abandonadas para ler os originais.
19	 Quantas arguições nas bancas ou mesmo antes nas orientações dos mestrados e doutorados, 

ouvimos: seu projeto é muito ambicioso, reduza-o! Bom seria, parabéns, seu projeto é 
muito ambicioso, faça-o!

20	 Há muitas indicações dos nossos grandes filósofos de que não deveríamos copiá-los!



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801998

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

Quando Kant insere a discussão sobre a autonomia (posta de maneira 
incisiva na Resposta à pergunta: O que é a Aufklärung?) e sobre uma 
pedagogia aplicável, afirma a respeito do professor: “em suma, ele não 
deve ensinar pensamentos, mas a pensar; não se deve carregá-lo, mas 
guiá-lo, se quer que ele seja apto no futuro a caminhar por si próprio” 
(KANT, 1992, p. 174). Além disso, a recomendação kantiana é que deve-
mos construir algo sobre os conteúdos filosóficos que foram apreendidos 
e entendidos como começo da construção filosófica e não como fim.

Cabrera (2013, p. 217) chama a atenção para os textos de Schope-
nhauer sobre a autonomia e o pensamento e a institucionalização do co-
nhecimento, Filosofia e universidade e o pensar por si mesmo sintetizada 
na questão: é possível separar o ensino da Filosofia e o pensamento? e cita:

Alguns cientes desse inconveniente, abasteceram-se de uma provisão 
de pensamentos alheios (...) eles jogam com esses pensamentos para 
lá e para cá e procuram eventualmente combiná-los como as pedras de 
dominó; eles comparam o que disse este, o que disse aquele, outro e 
mais outro e não procuram chegar a alguma compreensão do assun-
to. Em busca procurar-se-ia em tais pessoas alguma visão fundamental, 
firme e coerente das coisas e do mundo, que repousasse em uma base 
intuitiva (SCHOPENHAUER, 2009, p. 182 apud CABRERA, 2013, 
grifos nossos). 

E ainda Cabrera lembra Heidegger com a célebre crítica à tese de 
que não devemos fazer uma introdução à Filosofia, pois não se tem como 
introduzir algo que já estamos dentro. O estudo, segundo Heidegger 
(2009), poderia fazer no máximo que a Filosofia aconteça em nós. 

É possível que precisemos nos ater à história da Filosofia (...) adquirir 
conhecimentos eruditos e abrangentes quanto ao que e como filósofos 
pensaram, até pode ser útil. No entanto, sua utilidade não se reverte para 
o filosofar. Ao contrário: a posse de conhecimentos sobre Filosofia é a 
principal causa de que com isso estamos alcançando o filosofar (HEI-
DEGGER, 2009, p. 5). 

(...) a posição tanto social quanto profissional dos professores de Filosofia 
ainda não é suficiente para assegurar que aquele que fala de Filosofia 
seja de fato um filósofo (HEIDEGGER, 2009, p. 241).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 999

Suze Oliveira Piza	

Essas referências ao texto de Cabrera, e às referências que o mesmo 
usa para desenvolver sua tese sobre a Filosofia no Brasil, tem apenas 
uma intenção aqui: lembrar que se esses autores/filósofos reproduzidos 
por nós dizem: não façam isso! O que dizem a respeito da produção de 
Filosofia parece-nos importante, talvez devêssemos repensar o que cabe 
ao estudante de Filosofia quando solicitamos que ele apenas exponha a 
concepção de um dado filósofo, e pensarmos se com isso não estamos 
criando heteronomia como atitude. Importante lembrar que não se trata 
apenas do estudante faz, afinal o que a maioria dos filósofos (seus pro-
fessores) tem feito? 

O que defendemos aqui é que mergulhar na tradição é essencial, 
mas depois de mergulhar precisamos subir novamente para a superfície. 
Aqueles que têm tentado isso têm sido acusados de não fazer algo sério, 
de não fazer Filosofia (essa acusação sempre me incomoda pela falta 
de precisão da maioria desses discursos do que seja de fato Filosofia) e, 
muitas vezes quem intenta pensar é chamado de arrogante ou pretensioso. 

A problemática que envolve a produção de Filosofia no Brasil, o que 
ela é e qual o sentido de fazer Filosofia em nossa terra não se restringe 
à produção do pensamento, já que tem impactos profundos nas práticas 
de ensino de Filosofia, da educação básica ao final do doutorado. Não há 
incitação a pensar por si só, não há a indicação clara de como podemos 
pensar com a tradição sem nos submetermos a ela. Não o alerta claro de 
que os filósofos que deveriam estar atrás de nós nos ajudando a pensar 
nosso mundo, e não na nossa frente tapando nossos olhos e fazendo com 
que parássemos de olhar o mundo e ficássemos olhando apenas para eles 
e seus problemas, ou para a Filosofia e seus problemas.

Se não temos produção de Filosofia, se não temos o hábito de pensar 
filosoficamente, o que ensinamos em nossas salas de aula? Não há muitas 
alternativas para responder essa questão: ensinamos as teorias daqueles 
que diferente de nós pensaram. Há uma insistência em quase todos os 
documentos oficiais da educação brasileira (diretrizes, orientações, etc.) 
que a tarefa da Filosofia diz respeito ao desenvolvimento de um pensar 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-68011000

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

autônomo na sua vinculação com a cidadania e o desenvolvimento da 
atitude crítica. Ora, ensinando nossos estudantes a reproduzir o que 
outros pensaram (mesmo que isso não tenha vínculo algum conosco) 
e afirmando-os diariamente estamos bem distantes da realização desse 
objetivo ou tarefa.

3. Reprodução ou repetição de Filosofia?

Trata-se de repetir a Crítica da razão pura. (Martin Heidegger)

Essa discussão pode parecer que defendo o abandono da tradição. 
Não defendo o abandono da tradição ou da História da Filosofia não 
porque acho que ela seja universal, ao contrário, mas por ser nossa his-
tória também na medida que fomos colonizados pelos europeus. Muitas 
dessas ideias expressas na História da Filosofia dizem respeito à ontologia 
latino-americana.  

Justamente por não defender a recusa da tradição, chamo aqui 
alguns dos filósofos já mencionados e pergunto a eles o que querem 
dizer exatamente com produção de pensamento ou ainda com ensinar a 
filosofar e não ensinar Filosofia? Esses grandes filósofos nunca repetiram 
seus antecessores?

Nesse ponto vale chamar a atenção para o que Heidegger fez com 
a história da Filosofia: repetir o caminho trilhado pelos filósofos, mas 
repetir o caminho e não o caminho que o sujeito anterior percorreu21. Ao 
se permitir fazer “o mesmo” caminho permite-se ver outras coisas. Não 
se faz o mesmo caminho para ver o que o outro viu e sim para ver coisas 
diferentes. Foucault afirma que Kant repete na Antropologia a Crítica da 
razão pura. Foucault de muitas formas repete Kant e não deixa de fazer 
Filosofia por isso, nem se torna advogado de Kant. A repetição pode ser, 
por conseguinte, um procedimento de produção de Filosofia. Repetir, 

21	  Até por que isso seria impossível.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1001

Suze Oliveira Piza	

nesse sentido, não é reproduzir. 
A leitura fenomenológica que Heidegger faz da Crítica da razão 

pura contraria muitos dos estudiosos de Kant (contraria quando se procura 
em Heidegger o que Kant teria dito – o que absolutamente ele não faz – 
curiosa busca, pois se deveria procurar em Kant o que Kant diz e não em 
Heidegger). Kant e o problema da metafísica de Heidegger é a repetição 
de um caminho, se esperarmos encontrar lá Kant, não encontraremos. 
Encontraremos Heidegger que fez o mesmo caminho e encontrou outras 
coisas para nos dizer, pois não se abandonou no trajeto.

Já no prefácio de Kant e o problema da metafísica, Heidegger (1996) 
indica que o acusam de violentar os textos dos filósofos por fazer uma 
interpretação arbitrária da Filosofia de Kant e de tantas outras. Heidegger 
(1996) afirma que há intermináveis objeções contra a arbitrariedade de 
suas interpretações e ironicamente diz que a presente obra pode muito 
bem servir de base a tais objeções. Com efeito, ele afirma que os histo-
riadores da Filosofia, quando direcionam sua crítica contra quem trata de 
expor um diálogo de pensamentos entre pensadores, tem razão. Afinal, 
em um diálogo desta natureza se está sujeito há muitas leis diversas, são 
leis mais vulneráveis e no diálogo o perigo de errar é maior e os defeitos 
mais frequentes (HEIDEGGER, 1996, p. 10).

Não precisamos fazer os mesmos caminhos dos filósofos, mas po-
deríamos se achássemos isso frutífero. Todavia, o processo de formação 
do estudante de Filosofia passa pela aquisição do conhecimento de uma 
série de teorias, enquanto se aprende a filosofar o estudante é levado a 
esses caminhos, inclusive como aquisição de um repertório cultural (que 
esperamos não seja monopólio dos europeus). E quando levados a esses 
caminhos, se a atitude do professor for outra já aí começará o processo 
de se pensar filosoficamente. O resultado dessa repetição pode ser uma 
nova Filosofia. O que está em jogo aqui é a repetição como procedimen-
to de produção de Filosofia, e não de reprodução (que é procedimento 
de cópia) e como princípio de uma pedagogia filosófica formativa de 
humanos. Esse é o ponto.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-68011002

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

Sobre essa questão da produção e reprodução de Filosofia no Brasil, 
vale ainda propor uma reflexão. Qual a motivação de se produzir Filosofia 
e não simplesmente reproduzir? Reconhecimento pessoal, valorização 
da identidade nacional, ou mostrar que somos capazes? Creio que a 
resposta a essa questão não passa por aí22. Uma resposta já foi dada ao 
longo desse texto quando indico que quando se expressa na universi-
dade ou nas escolas, por meio do discurso dos professores, a Filosofia 
tem um compromisso com a autonomia e a criação da possibilidade dos 
humanos se governarem a si mesmos, ela tem um compromisso com o 
desenvolvimento de um senso crítico e contribuir para a cidadania23. Se 
a Filosofia é ensinada, precisamos fazer parte dessa produção.

Contudo, nem todos querem atrelar Filosofia ao ensino de Filosofia24, 
quem sabe para esses a motivação estará em outro lugar. No fim de sua 
vida, e em seu último curso, Foucault se dedicou ao tema da parresia. 
E com esse tema trouxe para a Filosofia a reflexão sobre o papel do 
intelectual. Há uma íntima relação desse conceito, ou prática, com a 
produção do discurso filosófico.

4. Entrelaçamento conceitual: produção de pensamento, autonomia 
e a parresia

Nós devemos começar por reinventar o futuro nos concentrando em um 
presente mais criativo. (Michel Foucault)

A problemática que envolve a produção de Filosofia no Brasil 
tem uma dimensão política que não pode ser deixada de lado, além das 
ideias que apresento aqui até agora. Michel Foucault é um companheiro 
privilegiado para pensarmos a política na vinculação com a reprodução 

22	 Não nos parece muito adequado desejar a produção só ser mais, ou para ser reconhecido 
(o que ainda nos colocaria numa relação de submissão ao reconhecimento do outro).

23	 Se o compromisso for outro teríamos que reformular nossas diretrizes da Educação.
24	 Apesar da esmagadora maioria dos filósofos no Brasil, até os não licenciados, serem 

professores.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1003

Suze Oliveira Piza	

dos discursos. Vejamos com ele como é possível atrelar a produção de 
pensamento filosófico à relação entre o sujeito, a verdade e o poder. 
Para tanto recorreremos à noção de parresia tomada para reflexão por 
Foucault no curso O Governo de si e dos outros II, Coragem de Verdade. 

Foucault opta por discutir, em seu último curso, o ato pelo qual 
o sujeito ao dizer se manifesta e, mais bem dizendo, se representa a si 
mesmo. Isto é, Foucault traz uma reflexão sobre a relação que há entre a 
constituição do sujeito e o dizer-verdadeiro, na medida em que o dizer-
verdadeiro possibilita que ocorra uma espécie de auto soberania que está 
no cerne daquilo que o homem pode fazer de si mesmo. 

Nesse contexto de vinculação do dizer-verdadeiro com a constituição 
de um si mesmo independente e autônomo, é possível perguntar o que 
acontece com o sujeito se quando ele fala o faz sem nunca representar a 
si mesmo, pois nele fala outro. Foucault se pergunta quais as práticas e 
que tipo de discurso dizia o sujeito, cremos que aqui é possível perguntar 
pelas práticas e o tipo de discurso que a Filosofia entre nós tem feito. 
E, principalmente, os impactos desse modo de dizer em nós. Além de 
retomar algumas teses de Foucault sobre a parresia, esperamos assinalar 
o sinal mais importante desse retorno ao conceito e a prática da parresia: 
é preciso dizer a verdade sobre si mesmo.

A parresia pode ser traduzida como o falar franco que desemboca 
em um compromisso moral com a verdade. A fala não deve ter nenhum 
interesse que não o de pretender que o outro seja soberano de si mesmo, 
pressupõe, desde o início, portanto, uma ética, pois é uma relação com 
o outro. A parresia é, então, a coragem de verdade daquele que fala que 
envolve aquele que escuta.

Na parresia, o que está fundamentalmente em questão é (...) a franqueza, 
a liberdade, a abertura, que fazem com que se diga o que se tem a dizer, 
de maneira como se tem vontade de dizer, quando se tem vontade de 
dizer e, segundo a forma que se crê ser necessário dizer. O termo par-
resia está tão ligado à escolha, à decisão, à atitude de quem fala, que os 
latinos justamente traduziram parresia pela palavra libertas. O tudo dizer 
da parresia tornou-se libertas: a liberdade de quem fala (FOUCAULT, 
2006, p. 261). [HS].



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-68011004

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

E. Castro, no Vocabulário Foucault, afirma que a parresia é para 
Foucault uma das técnicas mais fundamentais das práticas de si mesmo 
na Antiguidade. 

Em primeiro lugar, na literatura epicurea, expressa uma qualidade do 
fisiólogo, o médico conhecedor da natureza, que define a relação entre 
o médico e o paciente. Falar com parresia, isto é, como liberdade da 
palavra, consiste em dizer ao enfermo as verdades da natureza que podem 
mudar o modo de ser do sujeito doente25. Em segundo lugar, no contexto 
mais amplo da relação mestre-discípulo, a parresia define a atitude do 
mestre que corresponde ao silêncio do discípulo (CASTRO, 2009, p. 316).

A atitude indicada remonta tanto ao éthos do mestre quanto a téc-
nica necessária para transmitir o discurso ou os discursos verdadeiros. 
Digno de nota que na explicitação da parresia aparece suas grandes 
inimigas: a cólera e a adulação. A cólera como o comportamento de 
quem se encontra em superioridade em relação ao outro e expressa isso 
como arrebatamento, a adulação daquele que escuta e que compensa o 
abuso do poder se subordinando para usar isso a seu favor. A parresia 
estaria longe dessas duas práticas. Ela é o avesso dessas duas práticas. 
Essas duas práticas estariam na contramão do dizer-verdadeiro, portanto.

A parresia ocorre quando alguém fala e fala a outro, contudo o 
faz de tal maneira que este outro possa constituir uma relação consigo 
mesmo, uma relação autônoma, independente, plena. É esse, portanto, o 
dizer-verdadeiro. A parresia está diretamente, assim, vinculada à autono-
mia (tema essencialmente kantiano e que aparece a todo o momento na 
obra de Foucault) e que está no cerne da própria noção de governo para 
Foucault, uma noção de governo intencionalmente aberta, significando 
na base a condução das condutas, do outro indivíduo, de um grupo ou 
de si mesmo.

Apesar do contexto eminentemente político da parresia, visto que 
Foucault indica a parresia como política na medida em que o foco está 

25	  Citando a História da sexualidade.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1005

Suze Oliveira Piza	

em dizer a verdade a alguém, ela é um dizer a verdade que permite ou 
possibilita que esse sujeito se constitua como autônomo, ao lado, há 
também uma parresia filosófica em que o foco está em dizer a verdade 
sobre si mesmo. Ambas parecem nos levar há uma espécie de auto so-
berania. A parresia pode ser tomada como ação política e como ação 
filosófica. Nisso consiste para Foucault a própria definição do papel do 
intelectual: levar a seus contemporâneos o que está acontecendo. Fazer 
um diagnóstico do presente.

A parresia está em um cruzamento conceitual fundamental da obra 
de Foucault. Cruzamento esse que tem como desenho a própria atitude 
crítica. Uma crítica que vem de baixo daquele que precisa de coragem 
para falar o que deve ser dito. Assim sendo, há na parresia uma noção de 
dever, o que significa que na base dessa está uma deontologia. Aquele que 
diz a verdade não é forçado a fazê-lo, mas o faz, pois considera este seu 
dever. Obedece a si mesmo, consequentemente. Há na defesa da parresia 
um caminho para o desassujeitamento. Há na parresia uma indocilidade 
refletida, portanto, corajosa, e essa está no âmago da definição do que é 
a crítica. A crítica que interroga o poder, uma coragem existencial.

Há em Foucault mais uma vez a convocação para a auto formação 
da subjetividade, a parresia pretende que o outro se constitua como o 
soberano de si mesmo por meio de uma elaboração ética. Ela pressupõe, 
portanto, uma relação com o outro. Ela é entendida, ainda, a partir do 
seguinte fim: a transformação e autonomia do indivíduo pela criação de 
modos de existência éticos específicos (VIEIRA, 2013). 

O filósofo é o agente da verdade. A Filosofia é uma arte da existência 
e o discurso verdadeiro realiza a existência, há uma relação entre a exis-
tência bela e a verdadeira vida, a vida na verdade, a vida pela verdade, é 
disso que Foucault trata: da emergência da vida verdadeira no princípio 
e na forma do dizer verdadeiro (dizer a verdade aos outros, a si mesmo, 
sobre si mesmo e dizer a verdade sobre os outros), vida verdadeira e 
jogo do dizer verdadeiro, é esse o tema, o problema que Foucault nos 
traz  (FOUCAULT, 2011b, p. 151-152).26

26	  A Coragem de verdade.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-68011006

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

A questão da produção de Filosofia está antes de tudo, a meu ver, na 
tarefa do intelectual, uma maneira de refletir sobre a nossa relação com 
a verdade. É preciso completar: ela é uma maneira de se perguntar se 
essa é a relação que temos com a verdade, como devemos nos conduzir? 
A Filosofia pode/deve modificar nossa relação com a verdade e com o 
presente, nosso tempo.

Há um papel não só do filósofo, mas do intelectual, que passa pela 
criação de regimes de verdade. Não é papel do intelectual o reforço 
de regimes de verdade. A tarefa não seria a crítica ou ainda mudar a 
consciência das pessoas, mas mudar o regime de produção das ver-
dades. Evidenciar aquilo que não está se vendo para que a partir daí 
se veja. Há uma exigência feita ao parresista: deve-se ter uma relação 
consigo mesmo, com o outro e com a verdade.  O dizer verdadeiro sobre 
si mesmo para o outro é de suma relevância.

5. Uma relação mais saudável com a tradição e a dimensão ética do 
ensino de Filosofia

O filósofo no Brasil precisa pensar em seu papel como intelectual e 
como professor. Defendemos que o papel do filósofo não pode ser o de 
reproduzir ou fortalecer regimes de verdade, reforçar consensos, parece-
nos, portanto, que a reprodução pura e simples de Filosofia é antiética e 
produz uma submissão e uma ausência de soberania que afeta não apenas 
a Filosofia, mas nós mesmos como sujeitos. Essa prática inaugura um 
círculo vicioso que resulta em ausência de pensamento.  

É totalmente possível conquistarmos uma independência relativa da 
tradição ao ponto de conseguirmos respirar e atribuir sentidos próprios 
às nossas experiências por meio do pensamento. Isso é o que considero 
uma relação saudável com a tradição do pensamento filosófico e, con-
sequentemente, uma relação mais saudável com o ensino de Filosofia. 
Não vejo como desatrelar as duas coisas. 

Em suma, tal relação saudável com a tradição implica em alguns 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1007

Suze Oliveira Piza	

pressupostos, como: a) que é possível assumir uma atitude sem adotar 
uma doutrina; b) que é possível atuar dentro de um mesmo modelo 
filosófico sem adotar os mesmos conceitos; c) que é possível atualizar 
um pensamento filosófico sem fazer a pergunta: o que a autor diria so-
bre tal tema, problema ou situação hoje?; d) que o estudo da Filosofia 
pode ser metafilosófico indicando a maneira como os conceitos foram 
criados, os operadores conceituais usados por um filósofo como ponto 
de partida para o pensar; e) e que ainda é possível pensar não igual a 
um filósofo, mas em analogia com ele, pois um diálogo deve ser ético e 
isso pressupõe dois seres humanos com o mesmo estatuto e em relação. 
Isso significa dizer que é a ética (relação entre sujeitos) e não a episte-
mologia (o pesquisador como sujeito e o filósofo como objeto) deveria 
caracterizar a produção filosófica. Os filósofos e suas filosofias deveriam 
ficar atrás de nós como molas propulsoras e não na nossa frente como 
muro impedindo-nos de pensar por nós mesmos. No ensino os mesmos 
pressupostos deveriam ser respeitados.

O impacto negativo da reprodução de teorias filosóficas no ensino 
de Filosofia pode ser revertido com duas medidas, uma mais imediata e 
mais fácil de ser implantada, outra mais difícil e dependerá da mudança 
estrutural na cultura acadêmica e até na cultura brasileira de um modo 
geral. Me refiro a ensinar aos estudantes filósofos que tiveram relações 
criativas com a tradição, permitindo que a forma se sobressaia aos 
conteúdos. Isso é relativamente fácil de se fazer: a prática de ensino 
deveria ser voltada para chamar a atenção do estudante sobre como usar 
as Filosofias e os filósofos para pensar, bem como apresentar exemplos 
pontuais dessas experiências do pensamento. Em uma dimensão mais 
profunda, os filósofos brasileiros precisariam recusar a prática de pro-
dução de comentários e de recenseamentos filosóficos e produzir con-
ceitos e métodos que colaborem com a compreensão de nós mesmos e 
do mundo a nossa volta. 

Essas mudanças pedem uma escuta. Escutamos pouco os filósofos 
latino-americanos e outros filósofos não-europeus que nos provocam a 
décadas a pensar por nós mesmos, eles não têm voz. Seus discursos (não 
atrelados ao poder) não estão em vigência, não criaram nenhuma esfera 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-68011008

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo

de existência, de verdade ou de realidade. Isso precisa ser mudado. É 
necessário que tragamos outras tradições e culturas para pensarmos a 
Ética, a Teoria do Conhecimento, a Lógica, etc.27 

Àqueles que se recusam a escuta de outras culturas, sugerimos 
que se escute então aqueles que são considerados os grandes nomes da 
Filosofia, e que tem voz, aqueles cujos discursos estão em vigência e que 
dizem basicamente a mesma coisa: sirva-se de si mesmo sem a direção 
de outrem (...) o perigo não é tão grande, pois aprenderiam muito bem 
a andar, finalmente, depois de algumas quedas (KANT, 1985).

A escuta do outro sem se submissão à sua forma de pensar parece-nos 
o caminho para garantir a dimensão ética na prática tanto de produção, 
quanto de ensino de Filosofia.

Referências

ALMEIDA, D. Nós os não-europeus – o pensamento na América Lati-
na e a Não- Filosofia: um possível non rapport? Revista Páginas de Fi-
losofia, São Bernardo do Campo, v. 3, n. 1-2, p. 111-134, jan./dez. 2011.
BONDY, Salazar. Existe una filosofía de nuestra América? México: Si-
glo XXI Editores, 1988.
CABRERA, J. Diário de um filósofo no Brasil. Ijuí: UNIJUÍ, 2013. 
CASTRO, E. Vocabulário de Foucault. Belo Horizonte: Autêntica, 
2009.
DUSSEL, E. 1492 o encobrimento do outro – A origem do mito da 
modernidade, São Paulo: Perseu Abramo, 1993.
GOMES, Roberto. Crítica da razão tupiniquim. São Paulo: FTD, 2012.
KANT, I. Resposta à pergunta: o que é o Esclarecimento? In:______. A 
paz perpétua e outros opúsculos, Lisboa: Edições 70, 1985. 
FOUCAULT, M. O governo de si e dos outros II - A coragem de verda-
de. São Paulo: Martins Fontes, 2011.

27	  A quantidade de teorias filosóficas contemporânea sobre etnia, gênero, diversidade, meio 
ambiente (com perspectiva pós-colonial) que é negligenciada pelos filósofos brasileiros é 
surpreendente.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 985-1009, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1009

Suze Oliveira Piza	

NOBRE, Marcos. Conversas com filósofos brasileiros, São Paulo: Edi-
tora 34, 2000.
TRINDADE, Vanderlei Luiz. O debate entre Salazar Bondy e Leopoldo 
Zea. 1997. p. 159-171. Disponível em: <http://www.ifil.org/Biblioteca/
trindade.htm>. Acesso em: 20 abr. 2014. 
VIEIRA, Priscila. A coragem da verdade e a ética do intelectual em 
Michel Foucault. São Paulo: Intermeios, 2015.
ZEA, La filosofía americana como filosofía sin más. 3. ed. México: 
Siglo XXI Editores, 1975. 

Data de registro: 26/01/2016
Data de aceite: 19/04/2017





1011

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1011a1032

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Interdisciplinaridade: da simplificação ao 
pensamento complexo

Gionara Tauchen*
Altair Alberto Fávero**

André Martins Alvarenga***

Resumo: O presente artigo objetiva discutir a insatisfação epistemológica decor-
rente dos limites disciplinares e colocar em relevo princípios epistemológicos que 
podem nos ajudar na autoprodução do ensino que intenciona contribuir com o de-
senvolvimento do pensamento interdisciplinar, sustentando as seguintes teses: a) 
as interações disciplinares podem ser potencializadas pelo diálogo, mas é por meio 
da postura epistemológica dialógica e da aprendizagem intersubjetiva que produ-
zimos o tensionamento disciplinar, incluindo/excluindo as contradições; b) a inter-
disciplinaridade, no plano das atividades de ensino, não é um atributo ontológico, 
mas uma emergência epistêmica pragmática. O estudo é de natureza qualitativa, 
de base hermenêutica. Concluímos que as condições de interação disciplinar po-
dem ser organizadas pela produção do lugar; pela diferença criadora dos diferentes 
elementos (disciplinas) e pelas inter-relações entre os sujeitos que compartilham 
as necessidades de compreensão, de religar o que foi desconectado, expressando 
que no ensino encontramos um lugar para a complexa convivialidade humana. 

Palarvas-chave: Interdisciplinaridade. Dialógica. Intersubjetividade. Pensamento 
complexo.

*	 Doutora em Educação pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUC/
RS). Moçambique. Professora do Instituto de Educação e do Programa de Pós-Graduação 
em Educação e Educação em Ciências da Universidade Federal do Rio Grande-FURG. 
Bolsista de Produtividade em Pesquisa do CNPq - Nível 2. E-mail: giotauchen@gmail.
com.

**	 Doutor em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professor  
do Instituto de Filosofia e Ciências Humnas (IFCH) e do Programa de Pós-Graduação em 
Educação (PPGEdu) da Universidade de Passo Fundo. E-mail: favero@upf.br

***	Doutor em educação em Ciências: Química da Vida e Saúde pela Universidade Federal 
do Rio Grande (FURG). Professor de Ciências Exatas da Universidade Federal do Pampa 
(UNIPAMPA). E-mail: andrealvarenga@unipampa.edu.br



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011012

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

Interdisciplinarity: from simplification to opening

Abstract: This article aims to discuss the epistemological dissatisfaction arising 
from disciplinary boundaries and highlight epistemological principles that can 
help us in the self-production of teaching that intends to contribute to the develo-
pment of interdisciplinary thinking, support the following theses: a) disciplinary 
interactions can be leveraged through dialogue, but it is through dialogical episte-
mological stance and intersubjective learning that disciplinary tension is produced, 
including/excluding the contradictions; b) interdisciplinarity, in terms of teaching, 
is not an ontological attribute, but a pragmatic epistemic emergency. The study is 
qualitative, hermeneutic-based. We conclude that the interaction disciplinary con-
ditions can be arranged by the production of the place; by the creative difference 
of the different elements (subjects) and the inter-relationships among individuals 
who share the understanding, to reconnect what has been disconnected, showing 
that at the school, a place for the complex human conviviality can be found. 

Keywords: Interdisciplinarity. Dialogical. Intersubjectivity. Complex thinking.

Interdisciplinariedad: de la simplificación al pensamiento complejo

Resumen: El presente artículo tiene como objetivo discutir la insatisfacción epis-
temológica derivada de los límites disciplinares y resaltar los principios epistemo-
lógicos que nos pueden ayudar en la autoproducción de la enseñanza, la cual pre-
tende contribuir con el desarrollo del pensamiento interdisciplinar, sustentando las 
siguientes tesis: a) las interacciones disciplinares pueden ser potencializadas por 
el diálogo, pero es por medio de la postura epistemológica dialógica y del apren-
dizaje intersubjetivo que producimos el tensionamiento disciplinar, incluyendo/
excluyendo las contradicciones; b) la interdisciplinariedad, en el plano de las ac-
tividades de enseñanza, no es un atributo ontológico, sino una emergencia episté-
mica pragmática.  Este estudio es de naturaleza cualitativa, de base hermenéutica. 
Se concluye que las condiciones de interacción disciplinar pueden ser organizadas 
por la producción del lugar, por la diferencia creadora de los diferentes elementos 
(disciplinas) y por las interrelaciones entre los sujetos que comparten las nece-
sidades de comprensión, de atar lo que fue desconectado, expresando que en la 
enseñanza encontramos un lugar para la compleja convivencia humana.

Palabras clave: Interdisciplinariedad. Dialógica. Intersubjetividad. Pensamiento 
complejo.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1013

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

Considerações iniciais: oceanos de desassossegos

A Universidade conserva, memoriza, integra, ritualiza uma herança cul-
tural de saberes, idéias, valores; regenera essa herança ao reexaminá-la, 
transmiti-la; gera saberes, idéias e valores que passam, então, a fazer 
parte da herança (MORIN, 2008, p. 81)

A universidade, pelo mundo afora, diversificou-se em modelos e 
funções paradoxais: “adaptar-se à modernidade científica e integrá-la, 
responder às necessidades fundamentais de formação, mas também, e 
sobretudo, fornecer um ensino metaprofissional, metatécnico” (TAU-
CHEN, 2014, p. 82). Como espaço de múltiplas culturas, não conseguiu 
vivificar o movimento de comunicação transcultural: o religioso opõe-se 
à razão, as ciências da natureza às sociais, o sujeito ao objeto. Produzi-
mos e transmitimos a herança cultural, formando pessoas em disciplinas 
artificialmente delimitadas que, em suas atividades sociais, vivenciam 
problemas complexos e demandas de integração e de tensionamento 
disciplinar.

Parafraseando Morin (2008), o desafio não é apenas modernizar a 
cultura, mas, também, “culturalizar a modernidade”. A pressão supera-
daptativa que atordoa a universidade – demandas econômicas, sociais, 
técnicas, especializadas, administrativas, entre outras – leva-a a adequar 
o ensino e a pesquisa às leis de mercado, da produção, da divisão disci-
plinar, provocando a senilidade das estruturas e dificuldades de interação 
entre as pessoas, os conhecimentos e as ações que produzem.

Pombo (2003, p. 4) analisa que, apesar de necessária, a especialização 
foi realizada por meio de grandes sacrifícios, tanto culturais quanto das 
“novas formas de enquadramento institucional da actividade científica. 
Ela levou a uma institucionalização do trabalho científico absolutamente 
devastadora e de que estamos hoje a sofrer as consequências”. Considera 
a ciência uma grande instituição constituída por comunidades cindidas e 
competitivas, fragmentadas e enclausuradas nas próprias especificidades. 

Neste cenário, Nicolescu (1997) nos adverte que o aumento dos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011014

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

saberes disciplinares e a consequente especialização promoveram bar-
reiras à comunicação e à compreensão humana. Destaca, o autor, que a 
partir da metade do século XX, alguns setores perceberam a necessidade 
de vínculos entre as diferentes disciplinas, resultando na proposição da 
pluridisciplinaridade e da interdisciplinaridade, entrando timidamente em 
certas universidades, mas expressando que “a reforma do pensamento 
exige a reforma da Universidade” (MORIN, 2008, p. 83). 

Hoje, no Brasil, a interdisciplinaridade está presente na organização 
curricular dos cursos de graduação e de pós-graduação, nos currículos 
da Educação Básica, na pesquisa e na produção do conhecimento, no 
contexto midiático, empresarial e tecnológico (POMBO, 2003; 2005), 
sendo de uso comum “muito embora com concepções ou significados 
diferentes, em função notadamente dos níveis e da finalidade com que a 
mesma é empregada” (ALVARENGA et al., 2011, p. 27) (JAPIASSU, 
2006; FAZENDA, 2002; 2013). Essa diversidade de entendimentos e 
intenções leva Pombo (2003, p. 2) a concluir que “o resultado traduz-se 
por uma enorme cacofonia. A palavra é ampla demais, quase vazia. Ela 
cobre um conjunto muito heterogêneo de experiências, realidades, hipó-
teses, projectos”. Nesta “enorme cacofonia”, concordamos com Paviani 
(2014, p. 7) quando diz que “nem todos os filósofos, cientistas e pedago-
gos acreditam no conceito de interdisciplinaridade”, pois assim como ela 
“pode ser praticada sem ser assim nomeada”, há situações em que muitos 
“pretendem praticá-la e, de fato, nada produzem de interdisciplinar”. 

No entanto, acreditamos que esta diversidade é produtiva, esperan-
çosa e comporta horizontes de possibilidades, conforme discutiremos 
na segunda parte deste artigo. Pensamos com Paviani (2014, p. 7) que 
o problema “não está apenas na noção de interdisciplinaridade, mas no 
estatuto do conhecimento, nas divisões, classificações, sistematizações 
e modos de produção e de transmissão do conhecimento”.

Para Lenoir e Hasni (2004, p.1), podemos analisar a existência de 
três conceitos de interdisciplinaridade, considerando as bases culturais de 
tais movimentos: a) de origem europeia e, mais especificamente, francesa, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1015

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

voltado para a dimensão epistemológica, com caráter mais reflexivo e 
crítico; b) anglo-americano, orientado pela lógica instrumental e, por isso, 
mais voltado para os aspectos metodológicos; c) brasileiro, “se inscribe 
en la perspectiva fenomenológica, privilegia las dimensiones humanas 
y afectivas, y expresa una lógica subjetiva dirigida a la búsqueda del sí”. 
(cf. LENOIR, Y.; HASNI, A. 2004, p. 1). Ambos os conceitos, segundos 
os autores, são complementares e mutuamente necessários.

Alvarenga et al. (2011, p. 13) apresenta a interdisciplinaridade como 
campo de conhecimento em construção, destacando os desafios teóricos, 
metodológicos e técnicos vinculados à pesquisa, entendendo que “não se 
trata, pois, de superação do conhecimento disciplinar, sob o qual se funda 
tal modelo, mas de reconhecer a pertinência e a relevância de outro modo 
de fazer ciência, de gerar conhecimento”. Neste sentido, são importantes 
os esclarecimentos de Lenoir e Hasni (2004, p. 2), para quem o conceito 
de interdisciplinaridade está vinculado, histórica e epistemologicamente, 
ao conceito de disciplinaridade, mas, “sin embargo, en el campo de la 
educación, se trata de una disciplinaridad escolar cuyo significado y 
cuyos elementos constitutivos difieren de la disciplinaridad científica”.

Santomé (1998, p. 70) entende que a finalidade da interdiscipli-
naridade é “recompor ou reorganizar os âmbitos do saber, através de 
uma série de intercâmbios que na verdade consistem de recombinações 
construtivas que superam as limitações que impedem o avanço cientí-
fico”. Gusdorf (1983, p. 100-101), discutindo a cultura científica e as 
disputas de poder, também considera que a desordenada proliferação 
das ciências e a consequente fragmentação provocam uma “anarquia 
epistemológica tão grave quanto a anarquia moral e social característica 
da cultura contemporânea”.

Neste sentido, destacamos as importantes contribuições de Leis 
(2011, p. 112), que sugere que evitemos definições abstratas da inter-
disciplinaridade, pois acabam funcionando como “camisas de força” e 
explica: “enquanto as disciplinas possuem uma tradição epistemológica 
consolidada, no campo dos estudos interdisciplinares não existem regras 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011016

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

predeterminadas que possam ser aplicadas rigidamente ao processo de 
avaliação”. O autor sugere que um dos obstáculos à interdisciplinaridade 
são as idiossincrasias, que envolvem os sujeitos, principalmente nas ci-
ências sociais e humanas, em discussões intermináveis sobre temas que 
são polissêmicos e que comportam significados diversos. Neste sentido, 
sugere que os estudos interdisciplinares sejam considerados como “for-
mas de conhecimento não paradigmáticas” (LEIS, 2011, p. 112-113), 
pois a pretensão de colocar “ordem” na “desordem”, homogeneizando 
os estudos interdisciplinares ou propondo uma definição unívoca do 
conceito, atenta contra a prática da interdisciplinaridade, “por tratar-se 
de uma proposta que, inevitavelmente, é feita a partir de algumas culturas 
disciplinares existentes”.

Assim, com base nessas reflexões iniciais, este artigo tem como 
objetivo abordar a insatisfação epistemológica decorrente dos limites 
disciplinares e colocar em relevo princípios epistemológicos que podem 
nos ajudar na autoprodução do ensino que intenciona contribuir com o 
desenvolvimento do pensamento interdisciplinar. Pretendemos, ainda, 
construir argumentos para sustentar as seguintes teses: a) as interações 
disciplinares podem ser potencializadas pelo diálogo, mas é por meio da 
postura epistemológica dialógica e da aprendizagem intersubjetiva que 
produzimos o tensionamento disciplinar, incluindo/excluindo as con-
tradições; b) a interdisciplinaridade, no plano das atividades de ensino, 
não é um atributo de uma condição ontológica, mas uma emergência 
epistêmica pragmática. Por isso, não há professores interdisciplinares, 
mas pensamentos que podem organizar-se mais ou menos por posturas 
epistemológicas dialógicas que potencializam compreensões interdis-
ciplinares.

O estudo é de natureza qualitativa, de base hermenêutica (GA-
DAMER, 2007, 2008; HERMANN, 2002). Entendemos que o caráter 
interpretativo da hermenêutica fortalece a produção de sentidos e as pos-
sibilidades de autocompreensão, enquanto busca compreender o mundo 
objetivado, ampliando horizontes e espraiando outras possibilidades de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1017

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

intervenção no mundo. Compreender, na perspectiva de Gadamer (2008), 
significa que podemos pensar e ponderar o que o outro pensa, em um 
processo histórico que abre outras possibilidades de reflexão. Por outro 
lado, admite que somos determinados pela história e pela comunidade 
linguística. Assim, a compreensão, no âmbito da hermenêutica, envolve 
um processo em que se inter-relacionam preconceitos ou pré-compreen-
sões, historicidade e aplicação. 

A hermenêutica apresenta-se como uma possibilidade de descons-
truir a racionalidade, que se preocupa mais com as certezas e as verdades. 
Conforme escreve Hermann (2002, p. 25), “o problema fundamental 
da hermenêutica é a busca de sentido e a interpretação. A interpretação 
ultrapassa o texto escrito e se refere a uma manifestação vital que afeta 
as relações dos homens entre si e com o mundo”. Assim, a experiência 
hermenêutica convoca o sujeito a dar-se conta dos próprios pré-concei-
tos, dos juízos prévios, encontrando a própria historicidade no interior 
da tradição. 

Arquipélagos de pensamentos

Mais terrível do que qualquer muro, pus grades altíssimas a demarcar o 
jardim do meu ser, de modo que, vendo perfeitamente os outros, perfei-
tissimamente eu os excluo e mantenho outros (PESSOA, 2006, p. 241).

Se as demandas interdisciplinares, da atualidade, decorrem, ao 
mesmo tempo, dos limites e das potencialidades disciplinares, a que 
nos referimos como disciplina? A polissemia de entendimentos não está 
presente apenas nos estudos interdisciplinares, mas também na categoria 
disciplina. Pombo (2003) sugere, pelo menos, três grandes significados: 
como ramo do saber, componente curricular e conjunto de normas. 

Notadamente, a organização disciplinar, como ramo do saber, 
desenvolveu-se com as universidades modernas, com o Positivismo de 
forma acentuada e nos seus desdobramentos no século XX, por meio da 
pesquisa científica. A história das disciplinas está inscrita, portanto, na 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011018

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

história da sociedade e das instituições, nos seus tempos e espaços. Como 
categoria organizadora, a disciplina “institui a divisão e a especialização 
do trabalho e responde à diversidade das áreas que as ciências abrangem” 
(MORIN, 2005, p. 105), sendo sua autonomia decorrente da “delimitação 
das fronteiras, da linguagem em que ela se constitui, das técnicas que é 
levada a elaborar e a utilizar e, eventualmente, pelas teorias que lhe são 
próprias”. Não decorre, portanto, apenas do conhecimento interno, mas 
também de um conhecimento externo. Por isso, Morin (2005) sugere que 
não basta estar por dentro de uma disciplina para conhecer os problemas 
aferentes a ela. Se considerarmos a organização de um campo disciplinar 
como um paradigma, por exemplo, e que a organização deste é orientada 
pelo pensamento simplificador, “significa dizer, ao mesmo tempo, que 
o paradigma de simplificação escapa a qualquer compreensão pelo pen-
samento simplificador que gera. O paradigma da ciência clássica não 
permite tomar consciência da noção de paradigma” (MORIN, 2005, p. 
290, grifos do autor). Ou seja, as fronteiras e os operadores cognitivos que 
contribuem para a estabilidade interna de um sistema de ideias ou de uma 
disciplina são insuficientes para promover seu próprio tensionamento. 
Por isso, é preciso estar ciente do problema do paradigma.

Neste sentido, é importante destacar que, na obra A estrutura das 
revoluções científicas, Thomas Kuhn (2011, p. 13), ao abordar a formação 
das tradições de investigação e o(s) conceito(s) de paradigma, expressa-o, 
entre outras definições, como “as realizações científicas universalmente 
reconhecidas que, durante algum tempo, fornecem problemas e soluções 
modelares para uma comunidade de praticantes de uma ciência”. Morin 
(2005) redefine o conceito na obra O método 4, atribuindo-lhe um caráter 
semântico, lógico e ideo-lógico. Para Morin (2005, p. 209), 

um paradigma contém, para todo discurso sob a sua influência, os concei-
tos fundamentais ou as categorias essenciais de inteligibilidade, ao mesmo 
tempo que o tipo de relações lógicas de atração/repulsão (conjunção, 
disjunção, implicação ou outras) entre os seus conceitos ou categorias.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1019

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

Com base nessas compreensões, podemos dizer que o paradigma 
impera e orienta a organização dos nossos pensamentos porque institui 
os operadores cognitivos e as relações lógicas que governam, de forma 
imaterial, as concepções e ações realizadas sob seu império. O para-
digma que orienta a ciência moderna caracteriza-se, basicamente, pela 
simplificação, fundado em uma racionalidade que opera a organização 
do pensamento a partir dos pilares da ordem, disjunção, redução e 
lógica clássica. Este paradigma é denominado por Morin (2005, 2007a, 
2007b) de simplificador, pois “põe ordem no universo, expulsa dele a 
desordem. A ordem se reduz a uma lei, a um princípio” (MORIN, 2007a, 
p. 59). Ou seja, ordem, nesta perspectiva, é tudo o que é repetição e 
constância, coação e determinação. No processo de simplificação frag-
menta-se e separa-se o que está ligado (disjunção) e unifica-se o que é 
diverso, diferente e divergente (redução), mobilizando, na organização 
do pensamento, além desses princípios, a lógica clássica.

Morin (2005, p. 212) explica que “uma lógica institui a ordem e 
a regra computacional de qualquer pensamento e qualquer sistema de 
ideias”. Ou seja, o conjunto de regras lógicas orienta os sistemas de 
ideias e teorias, e os indivíduos que compartilham e estão submetidos a 
essas teorias operam segundo essas regras. A lógica da modernidade, que 
nasceu na Grécia antiga, com Aristóteles, “incide sobre a identidade, a 
dedução e a indução, que garantem a evidência, a coerência e a validade 
formal das teorias e discursos” (MORIN, 2005, p. 2012). Três princípios 
inseparáveis constituem o centro dessa lógica clássica: “identidade (A 
é A); não contradição (A não é A e não A ao mesmo tempo); terceiro 
excluído (não existe um terceiro termo T [T de Terceiro] que seja, ao 
mesmo tempo, A e não A → A é A ou não A)” (ALVARENGA et al., 
2011, p. 16).

Absolutizada, a lógica clássica tornou-se um alicerce para a ciência 
moderna, estruturando uma visão de mundo coerente e inteiramente 
acessível ao pensamento (disciplinar). Contudo, tudo o que excedesse 
essa coerência, foi colocado para fora da lógica, do mundo, da realidade. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011020

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

Assim, o pensamento e as construções teóricas efetuaram-se logicamente 
pela dedução e indução. A primeira expressa o procedimento que retira 
as conclusões necessárias de premissas prévias, ou seja, do universal 
ao particular. A segunda, parte dos fatos particulares para chegar aos 
princípios gerais. A indução acabou se tornando o esteio mais “seguro” 
para a produção dos campos disciplinares1, pois a partir das observações, 
das regularidades, das repetições, tem formulado leis universais que as 
traduzem. Para Morin (2005, p. 214), “o espírito científico reforçou a 
indução ligando-a à probabilidade, a qual, no início deste século, salva-
guardaria o determinismo, substituindo o seu antigo caráter mecânico 
por um caráter estatístico novo”. De fato, a ciência não cessou de mate-
matizar-se ao longo do seu desenvolvimento e especialização. Conforme 
Morin (2007a, p. 10),

qualquer conhecimento opera por seleção de dados significativos e re-
jeição de dados não significativos: separa (distingue ou disjunta) e une 
(associa, identifica); hierarquiza (o principal, o secundário) e centraliza 
(em função de um núcleo de noções-chaves); estas operações, que se 
utilizam da lógica, são de fato comandadas por princípios “supralógicos” 
de organização do pensamento.

Estes princípios de organização do pensamento, ancorados na ma-
tematização2, formalização e lógica binária, orientaram nossas visões 
de mundo sem que, por vezes, tivéssemos o entendimento sobre tais 
operações. Na pesquisa, separamos sujeito e objeto, objetividade e sub-
jetividade, conteúdo e forma, quantidade e qualidade; no ensino, teoria e 

1	  Adotamos a noção de campo dos estudos de Bourdieu (2004), que vincula as disciplinas 
científicas a um capital científico, a regras e a disputas de naturezas diversas. Para o autor, 
“qualquer que seja o campo, ele é objeto de luta tanto em sua representação quanto em 
sua realidade” (p. 29).

2	 Em seu Um discurso sobre a ciência, Santos (1997, p. 14-15) destaca que “a matemática 
fornece à ciência moderna, não só o instrumento privilegiado de análise, como também 
a lógica da investigação, como ainda o modelo de representação da própria estrutura da 
matéria”. Trata-se de um processo de matematização do mundo, pois “o livro da natureza 
está inscrito em caracteres geométricos” e assim, “conhecer significa quantificar” e “o que 
não é quantificável é cientificamente irrelevante”.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1021

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

prática, ensinar e aprender, professor e aluno, ensino e pesquisa. Não há 
dúvida, contudo, que esta lógica permitiu enormes avanços científicos. 

No entanto, esta ciência elucidativa e conquistadora apresenta-nos 
marcas nocivas que se referem ao “conhecimento que produz, à ação que 
determina, à sociedade que transforma” (MORIN, 2008, p. 16). A ciência 
“libertadora” é, também, excludente, segregadora e meio de subjugação. 
Por isto, precisamos, como ponto de partida, dispor de pensamentos 
que nos permitam compreender a complexidade intrínseca à madureza 
e à glacialidade da ciência, bem como as decorrências e possibilidades 
emergentes para a educação e o ensino. 

Constatada essa insuficiência da lógica clássica, Morin (2005, p. 
235) afirma que “precisamos de uma lógica maleável ou fraca e uma 
concepção metalógica (racionalidade aberta) e supralógica (paradigma 
da complexidade)”. Para tanto, sugere a dialógica, que não é uma lógica 
nova e nem dispensa a lógica clássica, mas um modo de utilizar a lógica 
em movimento de conjunto. “A dialógica não supera as contradições 
radicais, considera-as como insuperáveis e vitais, enfrenta-as e integra-as 
no pensamento, o qual então utiliza a lógica sem se deixar subjugar por 
ela” (MORIN, 2005, p. 240). A dialógica pode ser entendida como uma 
unidade complexa entre duas lógicas complementares e antagônicas que 
se completam e se combatem. A dialógica, embora inspirada na dialética 
hegeliana, distingue-se. “Em Hegel, as contradições encontram uma 
solução, superam-se e suprimem-se numa unidade superior. Na dialógi-
ca, os antagonismos persistem e são constitutivos das entidades ou dos 
fenômenos complexos” (MORIN, 2007c, p. 301).

Assim, entende-se que a contradição é decorrente das resistências do 
mundo à lógica, isto é, “a contradição vale para o nosso entendimento, 
não para o mundo” (MORIN, 2005, p. 241). O mundo constitui-se de 
antagonismos complementares, indissolúveis, que o nosso pensamento, 
operando por meio da lógica clássica, traduz em contradições. “Com 
efeito, todo conhecimento é tradução, e a contradição é o modo pelo 
qual se traduzem, aos olhos da nossa razão, os buracos negros nos quais 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011022

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

desmoronam as nossas coerências lógicas” (MORIN, 2005, p. 241).
Na lógica clássica, o imperativo universal do terceiro excluído deriva 

da disjunção que, além de separar o sujeito pensante do objeto entendido, 
coloca como “princípio de verdade as ideias ‘claras e distintas’”(MORIN, 
2007a, p.11). Para o pensamento complexo, o terceiro excluído vale 
para casos simples nos quais, por exemplo, se define se um ser vivo é 
animal ou vegetal, mas há outros casos em que é preciso abordá-lo em 
função da complexidade. “O terceiro excluído, necessário apenas ao 
pensamento analítico, deve ser alternativamente excluído e incluído no 
pensamento analítico/sintético, no pensamento organizacional, no pen-
samento complexo” (MORIN, 2005, p. 246). O pensamento complexo 
não se fecha na disjunção e, por isso, permite incluir/excluir o terceiro 
por meio da dialógica: “duas posições contrárias estão necessariamente 
ligadas, mesmo se opondo” (MORIN, 2005, p. 246). 

A disjunção contribuiu para isolar as ciências umas das outras e, 
“dentro delas (física, biologia, ciências humanas), as disciplinas umas 
das outras, recortando, de maneira abstrata e arbitrária, o objeto de cada 
uma na malha solidária do real” (MORIN, 2005, p. 276) e a maneira 
de remediar esta disjunção foi uma outra simplificação: “a redução do 
complexo ao simples (do biológico ao físico, do humano ao biológico)” 
(MORIN, 2005, p. 276). O princípio da disjunção, aliado ao princípio 
da redução, dificulta a percepção dos “vínculos e da solidariedade entre 
os elementos de uma realidade complexa, produzindo igualmente a in-
visibilidade do global e do fundamental” (MORIN, 2007b, p. 117). Por 
isso, em nível das ideias, nosso entendimento é de que, operando com 
as mesmas lógicas, mesmo em campos disciplinares diferentes, somos 
incapazes de compreender uns aos outros. “As concepções de mundo 
excluem-se entre elas e evidentemente umas não veem mais do que os 
erros e ilusões das outras” (MORIN, 2007b, p. 117).

O pensamento complexo, para Morin (2005, p. 248), “salva a lógica 
como higiene do pensamento e transgride-a como mutilação do pensa-
mento”, conforme representamos a seguir:



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1023

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

Figura 1: Pensamento que coloca em interação diferentes lógicas

Fonte: os autores

A lógica clássica, soberana na construção dos campos disciplina-
res, institui a ordem e as regras computacionais3 ao pensamento, isto é, 
a lógica comanda o pensamento. Na perspectiva da complexidade, “a 
lógica deve estar subordinada ao pensamento que se lança na incerteza” 
(MORIN, 2005, p. 254), pois o pensamento pode colocar em ação dife-
rentes lógicas, mas não se reduz à lógica em ação.

É a partir dessa linha de interpretação que, apoiando-se nos estudos 
de Alvarenga et al. (2011) sobre a pesquisa interdisciplinar, passamos a 
problematizar suas decorrências, também para os processos de ensino:

consideramos os fenômenos complexos não como passíveis de serem 
estudados, de maneira ampla ou em sua integralidade, pelos recursos 
disponíveis por pesquisadores solitários, com formação centrada de 
maneira exclusiva no arsenal de disciplinas específicas e, por vezes, 
dominando tão somente uma dada perspectiva teórico-metodológica 
ou um dado paradigma de investigação (ALVARENGA, 2011, p. 58).

3	  A ideia de computação vincula-se a organização comunicante/informacional do sujeito. 
Para Morin (2008, p. 318), “todo ser vivo, mesmo o menos complexo, é um indivíduo 
dotado de aparelho de computação. Esse aparelho é radicalmente diferente dos computers 
artificiais que são construídos por outrem, recebem seu programa de outrem e operam para 
outrem”.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011024

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

As fronteiras disciplinares, como sistemas de ideias, são demarca-
das, entre outros aspectos, pela linguagem. Por isso, “precisamos pensar 
circularmente que a sociedade faz a linguagem que a faz, que o homem 
faz a linguagem que o faz e fala a linguagem que o exprime”(MORIN, 
2005, p. 199). A linguagem organiza-se e é organizada em função das 
associações com a lógica e com as formas de organização do pensamen-
to. É ativada e ativadora de paradigmas, categorias, esquemas, formas 
de pensamento, pois “lógica e linguística são duas máquinas em uma, 
íntimas e profundamente integradas uma na outra, mas irredutíveis uma 
a outra” (MORIN, 2005, p. 200).

Por isso, acreditamos que, nos contextos de ensino, a organização 
de pensamentos interdisciplinares demanda sistemas de interações de 
diferentes lógicas pelo medium da linguagem e da aprendizagem inter-
subjetiva. Não se trata de aceitar ou compreender a “outra concepção, o 
outro pensamento, trazendo-o para o nosso universo epistêmico, ou seja, 
não o compreendendo” (MORIN, 2005, p. 290). A compreensão recíproca 
exige a percepção e a compreensão do que comanda a lógica, o discurso, 
os conceitos, as teorias, a prática cotidiana, isto é, dos paradigmas. “É 
uma condição de sobrevivência da humanidade, pois é uma condição 
de verdadeira tolerância, nem ceticismo mole ou frio relativismo, mas 
compreensão” (MORIN, 2005, p. 290).

Ilhas de possibilidades

A civilização consiste em dar a qualquer coisa um nome que lhe não 
compete, e depois sonhar sobre o resultado. E realmente o nome falso e o 
sonho verdadeiro criam uma nova realidade. O objeto torna-se realmente 
outro, porque o tornamos outro (PESSOA, 2006, p. 96).

Parafraseando Morin (1997), podemos dizer que, até agora, sabe-
mos que o conhecimento é mal conhecido e que conhecemos mal, que é 
fragmentado e que ignora o que desconhece e, também, o que conhece. 
Aceitar essa confusão e incerteza pode transformar-se em estratégia quan-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1025

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

do assumidas suas virtudes. Se entendemos que duas lógicas diferentes, 
duas disciplinas, com duas posições reconhecidas como verdadeiras, 
uma e outra isoladamente, que se negam mutuamente, podemos abrir 

“a possibilidade de conhecer essas duas vertentes como as duas faces de 
uma verdade complexa; é revelar a realidade principal, que consiste na 
relação de interdependência entre noções que a disjunção isola ou opõe” 
(MORIN, 1997, p. 21). 

Trata-se de abrir a porta da compreensão e da investigação dessa 
relação. 

A esperança e o desafio estão, como afirma Morin (1997), na pos-
sibilidade de transformar círculos viciosos em círculos virtuosos. Para 
tanto, sugere reaprender a aprender, colocando os saberes em ciclo, isto 
é, articulando pontos de vista disjuntos do saber em um processo de 
espiral ativa, produzindo mudanças por meio das interações, ou seja, 
das ações recíprocas. As interações, para o pensamento complexo, su-
põem: a) elementos que podem encontrar-se; b) condições de encontro; 
c) natureza dos elementos; e d) inter-relações (associação, combinação, 
comunicação...). Para que ocorram interações são necessários encontros 
e para que ocorram encontros, são necessárias a desordem e a diversi-
dade. Ou seja, retomando a compreensão expressa no início deste texto, 
referente à polissemia de entendimentos sobre a interdisciplinaridade, 
entendemos que esta pode ser condição potencializadora dos tensiona-
mentos disciplinares, pois “a interacção torna-se assim a noção-placa 
giratória entre desordem, ordem e organização” (MORIN, 1997, p. 54).

Essa mudança implica a modificação dos núcleos organizadores dos 
campos disciplinares, isto é, “trata-se de uma transformação no modo 
de pensar, do mundo do pensamento e do mundo pensado” (MORIN, 
2005, p. 283). Não sugerimos, contudo, o rompimento dos campos 
disciplinares, mas o seu tensionamento, pois a interdisciplinaridade 
vincula-se à disciplinaridade. Como nos diz Paviani (2014, p. 7–8), “na 
realidade, a verdadeira interdisciplinaridade é uma defesa das disciplinas 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011026

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

e não sua eliminação”, pois seu potencial epistemológico se dá quando 
ela consegue oferecer “a compreensão, o limite e a função exata e ade-
quada das disciplinas”, Ou seja, preservar as diferentes áreas que foram 
historicamente constituídas e consolidadas e, a partir destas referências, 
criar possibilidades de interação e religação dos saberes; que os campos 
disciplinares, por meio da modificação dos seus núcleos organizadores, 
passem a operar por meio de uma lógica maleável ou fraca, como sugere 
Morin (2005); e que sejam sempre considerados os tempos e espaços 
dos sujeitos envolvidos nesta construção. 

O conceito de tensionamento, embora mobilizado para pensar pos-
sibilidades interdisciplinares no campo educacional, também é utilizado 
em outras áreas, tais como a Filosofia, a Psicologia e a Física Teórica, 
expressando uma polissemia de sentidos, tais como, flexibilidade, enver-
gadura e distensão. Segundo Brusotti (2011, p. 36), na área das ciências 
naturais, o termo tensão 

designa grandezas físicas distintas, quando se refere, por exemplo, à 
tensão mecânica ou à tensão elétrica; trata-se de conceitos rigorosa-
mente circunscritos, mas cada um a seu modo. As variedades de tensão 
mecânica (as tensões de cisalhamento ou corte, de pressão e de empuxo) 
– em corpos elásticos (como tendões e cordas de arcos), em líquidos (a 
pressão da água represada) ou gases (a “capacidade de expansão” de 
vapores) – assim como as variedades de tensão elétrica (o relâmpago 
como uma descarga repentina de uma nuvem carregada de eletricidade, 
entre outros exemplos). 

Ainda segundo Brusotti (2011), na perspectiva de Nietzsche, a 
tensão é sempre uma força ou uma representação dela. Nietzsche (1990) 
considera a tensão como característica de uma razão imaginativa que 
abarca tensões contrárias: o universal e o singular, o estruturado e o 
desestruturado, isto é, antagonismos complementares. Siemens (2013, 
p. 431) explica que 

“na ontologia relacional da vida de Nietzsche, vida são apenas relações 
de tensão, atração-repulsão, ação-resistência, comando-obediência entre 
forças sem substância; e tensão é o modo pelo qual as relações se formam 
e se transformam”. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1027

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

De acordo com o exposto, se considerarmos as áreas e/ou disciplinas 
como campos opostos/discordantes, seu tensionamento poderá transfor-
mar o conflito destrutivo em ordem construtiva, criando condições para 
a produtividade e a criatividade. Ou seja, negar o pluralismo significa, 
sob o jugo da uniformidade, aniquilar o poder criativo das interações. 
Neste sentido, Siemens (2013, p. 434) explica: 

“à redução da tensão se segue, em primeiro lugar, uma redução da diversi-
dade, de modo que ‘a igualdade e a uniformidade, de longe, prevaleçam’; 
e, em segundo, uma redução do poder criativo ou produtivo – uma espécie 
de ‘eutanásia, inteiramente improdutiva’”.

Portanto, a partir do pensamento complexo, a diversidade e os anta-
gonismos, entre os elementos constituintes de um sistema, são importantes 
para ampliar as compreensões deste e para possibilitar suas emergências. 
Desse modo, é necessário construir condições de possibilidade para a 
dialógica, pois comporta a ideia de que os antagonismos podem ser 
reguladores e estimuladores. A dialógica proporciona a religação de 
conceitos e de ideias que, em princípio, são antagônicas, mas que são 
simultaneamente complementares e proporcionam a religação entre co-
nhecimentos diversos, estabelecendo relações entre as partes e o todo, 
no ensejo de alcançar a compreensão (re)integradora dos fenômenos. 
Nesse sentido, pode-se perceber que os conceitos de dialógica em Morin 
e de tensionamento em Nietzsche aproximam-se e nos ajudam a pensar 
os processos interdisciplinares, pois ambos possuem suas definições 
pautadas na interação/tensionamento de elementos antagônicos.

Considerações finais: lugares em construção

Considero a vida uma estalagem onde tenho que me demorar até que 
chegue a diligência do abismo. Não sei onde ela me levará, porque não 
sei nada. Poderia considerar esta estalagem uma prisão, porque estou 
compelido a aguardar nela; poderia considerá-la um lugar de sociáveis, 
porque aqui me encontro com outros (PESSOA, 2006, p. 174). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011028

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

Ao longo deste texto, colocamos em relevo alguns princípios do 
pensamento complexo que nos auxiliaram na construção de argumentos 
vinculados à nossa primeira tese: a) as interações disciplinares podem ser 
potencializadas pelo diálogo, mas é por meio da postura epistemológica 
dialógica e da aprendizagem intersubjetiva que produzimos o tensiona-
mento disciplinar, incluindo/excluindo as contradições. Decorrente desta 
afirmação, importa-nos, ainda, pensar sobre os tempos e os espaços para 
esta aprendizagem intersubjetiva, articulando-a com a nossa segunda tese: 
b) a interdisciplinaridade, no plano das atividades de ensino, não é um atri-
buto de uma ontologia, mas uma emergência epistêmica pragmática. Por 
isso, não há professores interdisciplinares, mas pensamentos que podem 
organizar-se mais ou menos por posturas epistemológicas dialógicas que 
potencializam compreensões interdisciplinares. Então, o que significa, 
para nós, sugerir a interdisciplinaridade como estratégia epistemológica 
para os contextos de ensino? Que condições de possibilidade podemos 
vislumbrar para esta aprendizagem intersubjetiva?

Situando nossas compreensões nos contextos de ensino, as ins-
tituições escolares e universitárias são os espaços reconhecidos para 
o desenvolvimento da nossa formação4. “Entretanto, a existência do 
espaço garante a possibilidade da formação, mas não a sua concretiza-
ção” (CUNHA, 2008, p. 184). Os espaços são potenciais, mas precisam 
ser “recheados” com atividades a serem desenvolvidas. Assim, Cunha 
(2008, p. 184) explica que “a dimensão humana é que pode transformar 
o espaço em lugar. O lugar se constitui quando atribuímos sentido aos 
espaços, ou seja, reconhecemos a sua legitimidade para localizar ações, 
expectativas, esperanças e possibilidades”. Ou seja, atribuímos sentidos 
e significados subjetivos e culturais que ultrapassam a dimensão física 
do espaço. Legitimamos intersubjetivamente a condição de lugar.

Nesta perspectiva, precisamos construir lugares de reconhecimento 
do outro, na legitimidade dos significados de quem o ocupa. Implica 
considerar que os lugares são preenchidos por subjetividades, que se 

4	 O que não significa assumir um conceito estreito de formação, restrito aos espaços for-
mais e aos efeitos de um currículo, mas de colocar em relevo condições de possibilidade 
institucionais.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1029

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

constituem e são constituídas, nos movimentos dos tempos, das culturas, 
das experiências, dos paradigmas. Então, nosso primeiro movimento, é 
de construção deste lugar interdisciplinar nos espaços de ensino. Uma 
instituição que oferta, por exemplo, um curso de graduação interdiscipli-
nar, assegura um espaço, um locus cultural, mas não, necessariamente, 
um lugar de formação interdisciplinar. Este será construído pelo reco-
nhecimento e interação com o outro. 

Cunha (2008, p. 185) explica, ainda, que “o espaço se transforma 
em lugar quando os sujeitos que nele transitam lhe atribuem significados. 
O lugar se torna território quando se explicitam os valores e dispositivos 
de poder de quem atribui os significados”. A definição de território está 
permeada por relações de poder, que podem ser observadas nas relações 
entre diferentes campos disciplinares e paradigmas. A ocupação de um 
território revela intencionalidades, confronto de forças e necessidade de 
estabilidade. Assim, entendemos que, no âmbito das disciplinas esco-
lares, entendidas como territórios de poder, é legítima a disputa sobre 
o que, por que e como organizar o ensino, mas é no tensionamento dos 
diferentes territórios que encontraremos as condições para a dialógica.

Assim, as condições de interação dos elementos que podem encon-
trar-se será organizada pela produção do lugar; pela diferença criadora dos 
diferentes elementos (disciplinas) e pelas inter-relações entre os sujeitos 
que compartilham as necessidades de compreensão da relação entre teoria 
e prática, de “religar o que foi desconectado, de problematizar o que foi 
dogmatizado e questionar o que foi imposto como verdade absoluta” 
(THIESEN, 2008, p. 551), expressando que no ensino encontramos um 
lugar para a complexa convivialidade humana. É deste movimento que 
decorre a interdisciplinaridade, ou seja, não a concebemos como uma 
metodologia, como um programa a ser seguido, mas como uma emer-
gência5 decorrente da dialógica, do tensionamento e das interações dos 
sujeitos que produzem e se regeneram nos complexos lugares do ensino.

5	  O conceito de emergência, aqui mencionado, significa “uma qualidade ou propriedade 
nova produzida ou gerada a partir da organização de um todo, em relação às qualidades e 
propriedades das partes isoladas deste todo” (MORIN; LE MOIGNE, 2000, p. 209).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011030

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

Referências

ALVARENGA, Augusta Thereza et al. Histórico, fundamentos filosófi-
cos e teórico-metodológicos da interdisciplinaridade. In: PHILIPPI Jr, 
Arlindo; SILVA NETO, Antônio J. Interdisciplinaridade em ciência, 
tecnologia & inovação. Barueri, Manole. 2011.
BOURDIEU. Pierre. Os usos sociais da ciência. São Paulo: Editora da 
Unesp, 2004.
BRUSOTTI, Marco. Tensão: um conceito para o grande e o pequeno. Revista 
Dissertatio. n. 33, p. 35-62, inverno de 2011. Disponível em: <http://www2.
ufpel.edu.br/isp/dissertatio/revistas/33/02.pdf>. Acesso em: 15 jun. 2015.
CUNHA, Maria Isabel. Os conceitos de espaço, lugar e território nos 
processos analíticos da formação dos docentes universitários. Educa-
ção Unisinos. v. 12, n. 3, p. 182-186, set./dez. 2008. Disponível em: 
<https://doi.org/10.4013/edu.20083.03>. Acesso em: 15 jun. 2015.
FAZENDA, Ivani. Interdisciplinaridade: história, teoria e pesquisa. 10. 
ed., Campinas: Papirus, 2002.
______. O que é interdisciplinaridade? 2. ed. São Paulo: Cortez, 2013.
GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método I. Petrópolis: Vozes; Bra-
gança Paulista: Editora Universitária de São Francisco, 2008.
_________. Verdade e método II: complementos e índice. Petrópolis: 
Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária de São Francisco, 2007.
GUSDORF, Georges. Ciência e poder. São Paulo: Convívio, 1983.
HERMANN, Nadja. Hermenêutica e educação. Rio de Janeiro: DP&A, 
2002.
JAPIASSU, Hilton. O sonho transdisciplinar: e as razões da filosofia. 
Rio de Janeiro: Imago, 2006.
KUHN, Thomas S. A estrutura das revoluções científicas. 10. ed., São 
Paulo: Perspectiva, 2011.
LEIS, Héctor Ricardo. Especificidades e desafios da interdisciplinari-
dade nas ciências humanas. In: PHILIPPI Jr, Arlindo; SILVA NETO, 
Antônio J. Interdisciplinaridade em ciência, tecnologia & inovação. 
Barueri: Manole. 2011. p. 3-69.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1031

Gionara Tauchen; Altair Alberto Fávero; André Martins Alvarenga

LENOIR, Y.; HASNI, A. La interdisciplinaridad: por un matrimonio 
abierto de la razón, de la mano y del corazón. Revista Iberoamerica-
na de Educación, n. 35, p. 167-185, mayo/ago. 2004. Disponível em: 
<http://www.rieoei.org/rie35a09.htm>. Acesso em: 20 ago. 2014.
MORIN, Edgar. Ciência com consciência. 11.ed., Rio de Janeiro: Ber-
trand Brasil, 2008.
________. Introdução ao pensamento complexo. Porto Alegre: Sulina, 
2007a.
________. O método 6: ética. Porto Alegre: Sulina, 2007b.
________. O método 5: a humanidade da humanidade. Porto Alegre, 
Sulina: 2007c.
________. O método 4: as ideias, habitat, vida, costumes, organização. 
Porto Alegre: Sulina, 2005.
________. O método 1: a natureza da natureza. Portugal: Publicações 
Europa-América, 1997.
________. O problema epistemológico da complexidade. Portugal: Pu-
blicações Europa-América, 1996.
________; LE MOIGNE, Jean-Louis. A inteligência da complexidade. 
São Paulo: Ed. Petrópolis, 2000.
NIETZSCHE, F. La gaya scienza. Tradução de J. Jara. Caracas: Monte 
Avila, 1990.
NICOLESCU, Basarab. A evolução transdisciplinar a universidade: 
condição para o desenvolvimento sustentável. Conferência no Con-
gresso International “A Responsabilidade da Universidade para com a 
Sociedade”, International Association of Universities, Chulalongkorn 
University, Bangkok, Thailand, de 12 a 14 de novembro de 1997. Dis-
ponível em: <http://ciret-transdisciplinarity.org/bulletin/b12c8por.
php>. Acesso em: 12 de abril de 2015.
PAVIANI, Jayme. Interdisciplinaridade: conceitos e distinções. 3 ed., 
Caxias do Sul: Educs, 2014.
PESSOA, Fernando. Livro do desassossego. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2006.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1011-1032, mai./ago. 2017. issn 0102-68011032

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo

POMBO, Olga. Interdisciplinaridade e integração dos saberes. Liinc em 
Revista, v. 1, n. 1, p. 3-15, mar. 2005.
______. Epistemologia da interdisciplinaridade. In: SEMINÁRIO IN-
TERNACIONAL INTERDISCIPLINARIDADE, HUMANISMO, 
UNIVERSIDADE. 2003. Anais... Porto: Universidade do Porto, 2003. 
p. 1 – 18. (Cátedra Humanismo Latino). Disponível em: http://www.
humanismolatino.online.pt/v1/pdf/C002_11.pdf. Acesso em: 12 jan. 
2015.
SANTOMÉ, Jurjo. T. Globalização e interdisciplinaridade. Porto Ale-
gre: Artmed, 1998.
SIEMENS, Herman. Travando uma guerra contra a guerra: Nietzsche 
contra Kant acerca do conflito. Kriterion, Belo Horizonte, n. 128, p. 
419-437, dez. 2013.
SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre a ciência. 9. ed., 
Porto: Afrontamento, 1997.
TAUCHEN, Gionara. Universidade: do mosaico ao complexus. In: 
TAUCHEN, Gionara; BORGES, Daniele Simões (Org.). Docência e 
políticas na educação superior. Curitiba: CRV, 2014.
THIESEN, Juares da Silva. A interdisciplinaridade como um movimen-
to articulador no processo ensino-aprendizagem. Revista Brasileira de 
Educação, v. 13, n. 39, set./dez. 2008.

Data de registro: 05/11/2015
Data de aceite: 01/09/2016



1033

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1033a1054

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 A interpretação de Benveniste sobre as 
Categorias de Aristóteles 

Flávia Santos da Silva*
Marcio Chaves-Tannús**

Resumo: As Categorias de Aristóteles, sobre o estudo do termo e dos diferentes 
gêneros do ser, têm provocado uma série de discussões e interpretações no meio 
científico, tanto na Filosofia como em outras disciplinas a ela relacionadas. A esse 
respeito, Émile Benveniste escreve o artigo “Catégories de pensée et catégories 
de langue”, em 1958. Esse texto, por sua vez, foi lido por alguns especialistas da 
Filosofia e recebeu interpretações. Dentre elas, Lallot e Ildefonse (2002) afirmam 
que Benveniste defende um tipo de determinismo linguístico e Pellegrin e Cru-
bellier (2007), que a relação entre língua e pensamento é posta por ele apenas em 
termos gramaticais. Desta maneira, neste trabalho, temos o objetivo de examinar 
essas duas interpretações, comparando-as com o próprio texto de Aristóteles, a 
fim de discutir alguns problemas postos pela tradição por oportunidade da leitura 
desse autor. 

Palavras-chave: Aristóteles. Benveniste. Categorias. Língua. Mundo. 

Benveniste’s interpretation about Aristotle’s categories

Abstract: The book Categories from Aristotle, about the study of the term and 
the different genres of beings, has caused a series of discussions and academic in-
terpretations, both in Philosophy and in other disciplines related to it. Concerning 
this point, Émile Benveniste writes an article named “Catégories de pensée et ca-
tégories de langue” in 1958. This text was read by some specialists in the realm of 
Philosophy and has received some different interpretations. Among them, Lallot 

*	 Mestre em Estudos Linguísticos pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). E-mail:                         
flaviasantosbr@hotmail.com

**	 Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP). Professor de Lógica, Filosofia 
da Ciência e Filosofia da Linguagem do Instituto de Filosofia da Universidade Federal de 
Uberlândia (UFU). E-mail: mctannus@ufu.br



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011034

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

and Ildefonse (2002) affirm that Benveniste defends a type of linguistic determi-
nism and Pellegrin and Crubellier (2007) say that the relation between thought 
and language is conceived by him in terms of grammar. In this article, we aim at 
analyzing both interpretations, comparing them to Aristotle’s book itself in order 
to discuss some problems promulgated by the tradition.

Keywords: Aristotle. Benveniste. Categories. Language. World.

L’interprétation de Benveniste sur les Catégories d’Aristote

Résumé: Les Catégories d’Aristote, sur l’étude du terme et des différents genres 
de l’être, suscite beaucoup de discussions et interprétations dans le milieu scienti-
fique, dans la Philosophie aussi que dans les autres disciplines qui ont un rapport 
avec elle. À propos de cela, Émile Benveniste écrit l’article “Catégories de pensée 
et catégories de langue” en 1958. De son côté, ce texte a été lu par des spécialistes 
de la Philosophie et il a réçu quelques interprétations. Parmi celles-là, Lallot et 
Ildefonse (2002) assurent que Benvenise soutient un type de déterminisme lin-
guistique et Pellegrin et Crubellier (2007) disent que la relation entre la langue 
et la pensée se fait seulement en termes grammaticales chez Benveniste. De cette 
manière, on a l’objectif de discuter ces interprétations, en les comparant avec le 
texte même d’Aristote pour faire un examen minutieux de quelques problèmes 
posés par la tradition, présents au moment de la lecture de cet auteur. 

Mots-clés: Aristote. Benveniste. Catégories. Langue. Monde. 

Introdução 

Em “Catégories de pensée et catégories de langue”, publicado 
primeiramente no quarto número da revista “Les Études Philosophi-
ques” em 1958 e, posteriormente, no primeiro tomo de “Problèmes de 
Linguistique Générale” em 1966, Benveniste faz um estudo sobre as 
Categorias de Aristóteles. 

Esse seu trabalho rendeu algumas interpretações na Filosofia, dentre 
elas, a de Lallot e Ildefonse (2002), os quais afirmam que Benveniste 
defende um tipo de determinismo linguístico, e a de Pellegrin e Crubellier 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1035

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

(2007), que reconhecem que esse autor não desconsidera a relativa in-
dependência do pensamento com relação à língua, embora julguem que 
ele trate da questão apenas em termos gramaticais. 

De qualquer forma, ambos os autores colocam Benveniste na posição 
que eles denominam gramatical ou linguística, que se relaciona à corrente 
teórica que considera as categorias como termos e conceitos, conforme 
as tradições filosóficas mencionadas por Simplício (apud PELLEGRIN; 
CRUBELLIER 2007, p. 73-74), segundo o qual as categorias foram 
lidas de três maneiras: como termos (nominalismo), seres (realismo) 
ou conceitos (conceitualismo), cada uma dessas correntes implicando 
consequências diversas entre si. 

Assim sendo, neste artigo, temos o objetivo de mostrar que Benve-
niste não discute se as categorias são ontológicas ou linguísticas, mas se 
são do pensamento ou da língua. Isso faz com que ele esteja dentro da 
tradição e, ao mesmo tempo, destoe dela porque traz algo de novo para 
a discussão feita até então. 

Esse novo, porém, nos revela questões muito importantes sobre as 
falhas que a tradição ainda conserva na leitura de Aristóteles, o que, por 
sua vez, mostra como, de um lado, Benveniste se distancia do cerne da 
questão sobre as categorias e como, de outro lado, seus comentadores 
não compreenderam a amplitude de compreensão que esse distancia-
mento traz. 

Para tal, faremos um estudo do próprio Aristóteles, em “Catégories” 
traduzido por Tricot; de Pellegrin e Crubellier (2007) em “Introduction 
aux catégories” na introdução do livro “Catégories. Sur l’interprétation”; 
e de Lallot e Ildefonse (2002), “Les catégories et la langue grecque”, no 
livro “Catégories”. Em seguida, analisaremos “Catégories de pensée et 
catégories de langue”, de Benveniste, em contraposição aos comentários 
tecidos por esses estudiosos e à própria obra de Aristóteles. 

As “Categorias” de Aristóteles 

Segundo Pellegrin e Crubellier (2007, p. 70), pode-se estabelecer 
uma ligação entre as Categorias e a dialética na medida em que essa 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011036

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

não é uma mera discussão, mas um método útil para o estabelecimento 
das premissas das ciências filosóficas, sem a qual não teria sido possível 
pensar uma doutrina das categorias que, segundo a tradição, é a porta 
de entrada para as outras obras lógicas de Aristóteles. Esse autor define 
as categorias como as coisas significadas por cada uma das expressões 
seguintes: 	

As expressões sem nenhuma ligação significam a substância, a quanti-
dade, a qualidade, a relação, o lugar, o tempo, a posição, a possessão, a 
ação, a paixão. É substância, para dizê-lo em uma palavra, por exemplo, 
homem, cavalo; quantidade, por exemplo, medida de dois cotovelos, 
medida de três cotovelos; qualidade: branco, gramático; relação: duplo, 
metade, maior; lugar: no Liceu, no Fórum; tempo: ontem, o ano passado; 
posição: ele está deitado, ele está sentado; possessão: ele tem calçados, 
ele tem armas; ação: ele corta, ele queima; paixão: ele foi cortado, ele 
foi queimado. (ARISTOTE, 2004, p. 21 – 22).1

No capítulo quatro de “Categorias”, Aristóteles deixa claro que as 
categorias são ontológicas, dado que se referem à substância, à quanti-
dade, à qualidade, à relação, ao lugar, ao tempo, à posição, à possessão, 
à ação e à paixão. Em outras palavras, elas são os gêneros do ser. O 
mundo possui espécies ou partes, as quais são seres particulares, como 
o conjunto dos homens, ou modos particulares de ser, como o conjunto 
dos gramáticos, que podem se organizar em grupos segundo suas pro-
priedades. Esses grupos são os gêneros. 

Por exemplo, as partes significadas pelas expressões “ontem”, 
“hoje” e “amanhã” se incluem dentro do gênero “tempo” por possuírem 

1	  Neste texto, todas as traduções são nossas. Optamos por fazê-las a partir de uma versão 
francesa, dado que ela é clássica. Se o leitor quiser consultar o texto grego, conferir bi-
bliografia citada nas referências. Original: “Les expressions sans aucune liaison signifient 
la substance, la quantité, la qualité, la relation, le lieu, le temps, la position, la possession, 
l’action, la passion. Est substance, pour le dire en un mot, par exemple, homme, cheval; 
quantité, par exemple, long-de-deux-coudées, long-de-trois-coudées; qualité: blanc, 
grammarien; relation: double, moitié, plus grand; lieu: dans le Lycée, au Forum; temps: 
hier, l’an dernier; position: il est couché, il est assis; possession: il est chaussé, il est armé; 
action: il coupe, il brûle ; passion: il est coupé, il est brûlé”. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1037

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

a propriedade de indicar as partes de uma linha contínua em que os 
eventos se desenrolam: 

“Quanto à linha, é uma quantidade contínua, pois é possível conceber 
um limite comum em que suas partes se tocam [...]. O tempo e o lugar 
relevam também desse tipo de quantidade. O tempo presente, com 
efeito, relaciona-se, ao mesmo tempo, com o passado e com o futuro.” 
(ARISTOTE, 2004, p. 36).2 

Aristóteles utiliza as noções geométricas de ponto e de linha para 
explicar o tempo. O ponto é o limite em que duas semi-retas se encontram, 
assim como a linha é o limite em que duas superfícies se encontram. Como 
o tempo é um tipo de quantidade, é contínuo e pode ser mensurado, ele se 
constitui como um gênero específico em que o ponto, considerado como 
o presente, é o lugar de encontro entre o passado e o futuro. 

O problema é que, para expressar esse gênero do ser, é necessário 
fazer uso de expressões da língua: “As expressões sem nenhuma ligação 
significam [...] o tempo [...].” (ARISTOTE, 2004, p. 21).3 É por meio da 
língua que conseguimos significar aquilo que é puramente ontológico. 
O tempo existe no mundo como ser. Entretanto, não é possível aceder a 
esse ser diretamente: precisamos nomeá-lo “tempo” para significá-lo e 
compreendê-lo. O tempo é, pois, uma categoria ontológica significada 
como “tempo” na língua portuguesa. 

Suas partes também precisam ser significadas pela língua. Por isso, 
expressões sem nenhuma combinação significam os atributos temporais: 
“[...] tempo: ontem, o ano passado[...].” (ARISTOTE, 2004, p. 22).4 Os 
termos sem combinação são as palavras ou expressões ditas fora de um 
enunciado, por exemplo, “ontem” e “o ano passado”. Por isso, elas não 
negam nem afirmam nada de alguma coisa; apenas indicam as proprieda-

2	  “Quant à la ligne, c’est une quantité continue, car il est possible de concevoir une limite 
commune où ses parties se touchent [...]. Le temps et le lieu relèvent aussi de cette sorte 
de quantité. Le temps présent, en effet, tient à la fois au passé et au futur.” 

3	  “Les expressions sans aucune liaison signifient [...] le temps [...].” 
4	  “[...]temps: hier, l’an dernier [...].”



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011038

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

des possíveis de algo. O termo sem combinação “ontem” indica a parte 
da linha imediatamente anterior ao ponto em que o presente se encontra 
com o passado, mas nada afirma ou nega, por exemplo, sobre a duração 
ou momento em que um evento se passou. 

Para tal, é necessário que esse termo entre em combinação com ou-
tros em um enunciado, por exemplo: “Choveu ontem”. Nesse enunciado, 
afirma-se algo sobre um evento que teria ocorrido e isso permite saber 
se ele é verdadeiro ou falso. Consequentemente, apenas os termos em 
combinação permitem negar ou afirmar, dizer o verdadeiro ou o falso. As 
categorias, que são termos sem combinação, não afirmam nem negam, 
não dizem o verdadeiro nem o falso. Elas simplesmente expressam as 
características predicáveis de alguma coisa: 

Nenhum desses termos neles mesmos e por eles mesmos afirma ou nega 
algo; é apenas pela ligação desses termos entre si que se produz a afirma-
ção ou a negação. Com efeito, qualquer afirmação e qualquer negação, 
ao que parece, é verdadeira ou falsa, enquanto que, para expressões sem 
nenhuma combinação, não há o verdadeiro nem o falso: por exemplo, 
homem, branco, corre, é vencedor. (ARISTOTE, 2004, p. 22-23).5

Assim, embora as categorias sejam ontológicas, Aristóteles explana 
que elas precisam ser significadas por expressões sem combinação. Dessa 
maneira, Aristóteles utiliza dois recursos para definir as categorias: (i) 
ele diz o que elas são: as coisas significadas sem combinação e (ii) ele 
utiliza a enumeração e a exemplificação: “As expressões sem nenhuma 
ligação significam [...] o tempo [...]. É substância, para dizê-lo em uma 
palavra, por exemplo, homem, cavalo; [...] tempo: ontem, o ano passado; 
[...].” (ARISTOTE, 2004, p. 22).6 

5	 “Aucun de ces termes en lui-même et par lui-même n’affirme, ni ne nie rien ; c’est seule-
ment par la liaison de ces termes entre eux que se produit l’affirmation ou la négation. En 
effet, toute affirmation et toute négation est, semble-t-il bien, vraie ou fausse, tandis que 
pour des expressions sans aucune liaison il n’y a ni vrai ni faux : par exemple, homme, 
blanc, court, est vainqueur.” 

6	 “Les expressions sans aucune liaison signifient [...] le temps [...]. Est substance, pour le 
dire en un mot, par exemple, homme, cheval; [...]; temps: hier, l’an dernier; [...].” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1039

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

Na primeira parte da definição, ele diz o que as categorias são, 
o que as expressões sem combinação, nesse caso, significam, enume-
rando a substância, a quantidade, a qualidade, o tempo, entre outros. 
Tomando a coisa enumerada por sujeito, é possível compreender o que 
são as categorias: invertendo “as expressões sem nenhuma combinação 
significam o tempo” por “o tempo é significado pelas expressões sem 
nenhuma combinação”, fica explícito que as categorias (no exemplo, o 
tempo) são as coisas significadas pela língua. A coisa tempo recebe, na 
e pela língua, a expressão sem combinação “tempo” para ser significada. 

Na segunda parte da definição, ele não diz o que são as categorias, 
mas exemplifica. Com relação à categoria tempo, utilizando como modelo 
o mesmo modo de defini-lo como o foi a substância, temos: “é tempo, 
para dizê-lo em uma palavra, por exemplo, ontem, o ano passado”. De “é 
tempo [...] ontem”, temos: “ontem é tempo”. O ponto de contato entre o 
passado e o presente, também, designa algo que é tempo. Essa parte, que 
é um ser, faz parte do gênero tempo, que é ontológico. No mundo, a parte 
ontem está dentro do gênero tempo. E isso acontece independentemente 
da vontade humana. Entretanto, é necessário “dizê-lo em uma palavra” 
para que esse processo possa ser compreendido pelo homem: “tempo 
é ontem”. Notemos bem que “ontem” aí não é a coisa “ontem”, mas a 
palavra que significa a parte “ontem” do mundo e que torna a categoria 
tempo discernível pela razão. 

Relacionando as duas partes da definição, poderíamos fazer as 
seguintes formulações: (i) o tempo é significado pelas expressões sem 
nenhuma combinação e (ii) o tempo é, para dizê-lo em uma palavra, por 
exemplo, ontem. Isso permite tirar a conclusão de que Aristóteles defende 
que as categorias são ontológicas, mas que necessitam ser significas pelas 
expressões da língua para serem compreendidas. Sem as expressões da 
língua, o homem não consegue significar o gênero “tempo” nem a parte 
“ontem” desse gênero.  

Apesar de as categorias designarem seres que existem independen-
temente da língua, sua relação com a língua é estreita, posto que não é 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011040

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

possível referir-se a elas sem as expressões linguísticas. Entretanto, isso 
não abre a possibilidade de que a natureza das expressões seja subsumida 
na das categorias ou vice-versa. As categorias, de natureza ontológica, 
têm natureza diversa dos termos, de natureza linguística. Assim, elas são 
diferentes dos termos, mas podemos referir-nos às categorias por meio 
de termos ou expressões justamente porque as categorias necessitam 
ser significadas pela língua para que a sua natureza de coisa discreta se 
explicite e seja comunicável. Não é possível simbolizar as categorias do 
mundo sem as expressões e termos sem combinação da língua. 

Assim sendo, a formulação do enunciado “tempo é ontem” não 
implica que a categoria tempo seja, ela mesma, o termo “tempo” ou 
o conceito que ele veicula, mas que essa categoria tem que ser simbo-
lizada pela palavra “tempo” porque o ser necessita da língua para ser 
expresso. Além do mais, isso não implica que a espécie ontem seja, ela 
mesma, essa expressão linguística. A palavra “ontem” é um recurso que 
possibilita que essa coisa seja tratada como discreta pela razão humana. 
Consequentemente, o tempo não é a palavra “tempo” e o ontem não é 
a palavra “ontem”. Tanto o gênero quanto a espécie existem no mundo 
por si mesmos. A língua é a forma que os significa, somente. 

E é justamente nesse ponto que começa toda a discussão sobre se 
as categorias são entes, conceitos ou nomes, o que problematizamos a 
seguir. É possível que alguns comentadores de Aristóteles não tenham 
percebido que ele utiliza as expressões linguísticas apenas para se referir 
às categorias; por isso, houve o equívoco de tomar aquilo que é essen-
cialmente ontológico por gramatical ou conceitual. 

A recepção das Categorias

Embora a palavra “categoria” apareça apenas quatro vezes ao longo 
do livro, a tradição julgou por bem nomeá-lo sob esse título porque ele 
resumiria a ideia veiculada na obra. Do grego kategorein, significa “tornar 
algo visível”, “afirmar algo”, o que, por extensão, designa tecnicamente 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1041

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

“predicar”, “afirmar algo de alguma coisa”. Assim, a tradição defende 
que as categorias se referem às propriedades que podem ser predicadas 
das coisas do mundo. 

É, como dissemos, nesse ponto que começa a discussão, na Anti-
guidade, sobre o fato de as categorias serem termos, conceitos ou seres, 
o que Simplício, no século VI d.C., comenta em seu texto escrito em 
grego, mas mais conhecido sob o título latino “In Aristotelis Categorias 
commentarium”. O mesmo em “Prolegomena et in Categorias commen-
tarium”, de Olimpiodoro, que faz uma divisão similar e cita alguns de 
seus predecessores: Porfírio em “Isagogè” defenderia que as categorias 
são termos; Herminus, suposto professor de Alexandre de Afrodísias, que 
elas são coisas e este seu discípulo, que elas são conceitos (PELLEGRIN; 
CRUBELLIER, 2007, p. 73-74). 

Esse debate começa a tomar corpo e a se configurar como correntes 
teóricas específicas a partir da Idade Média: nominalismo, conceitualismo 
e realismo, os quais Pellegrin e Crubellier (2007, p. 73-74) discutem a 
partir do objeto de cada uma dessas perspectivas: os phônai haplai, os 
conceitos e os entes, respectivamente, sobre o que explanamos a seguir. 

Segundo o nominalismo, as categorias são os termos ditos sem 
combinação, isto é, sons significantes (phônai haplai) que indicam, por 
eles mesmos, uma substância, uma qualidade, uma ação, entre outras. 
Apenas quando estão em combinação, em um enunciado, pode-se afirmar 
ou negar algo de alguma coisa. Segundo o conceitualismo, as categorias 
seriam conceitos, que é aquilo que se apreende a partir do contato com os 
entes. E, para o realismo, as categorias se referem àquilo que se diz de um 
sujeito, mas não estão nesse sujeito, portanto, elas indicariam os entes.

Para os autores que leram Aristóteles na modernidade, a tendência 
é classificar as categorias segundo a interpretação ontológica ou a inter-
pretação gramatical/linguística. Nessa última, são incluídos ambos os 
pontos de vista de que as categorias são termos e de que são conceitos. 
Isso nada mais é que uma maneira de retomar a leitura do próprio Sim-
plício, tida como mediana justamente porque, para ele, as categorias são 
“os termos simples que significam as coisas enquanto são significantes e 
não enquanto pertencem ao simples domínio da enunciação.” (SIMPLÍ-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011042

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

CIO apud PELLEGRIN; CRUBELLIER, 2007, p. 74)7, o que não seria 
diferente da posição de Alexandre de Afrodísias. 

Sobre isso, Pellegrin e Crubellier (2007, p. 74) comentam que “Os 
‘conceitos’ (noêmata), com efeito, não são formas de pensamento puro, 
mas o que apreendemos nas coisas por meio das palavras.”8. As categorias 
são compreendidas, então, como os significados das expressões linguís-
ticas apreendidos a partir das coisas do mundo e, por isso, poderiam ser 
organizadas segundo as funções gramaticais de substantivo, adjetivo, 
verbo, entre outros. Em outras palavras, na interpretação gramatical 
da modernidade, há a retomada do conceitualismo, mas também do 
nominalismo. 

Isso decorre do fato de que os intérpretes, já na Antiguidade, come-
çaram a fazer uma relação da lista das categorias com as classes grama-
ticais. A esse respeito, Simplício questionou aqueles que defendiam que 
elas eram apenas termos por meio do fato de Aristóteles não ter incluído 
conjunções, artigos, negações e os vários tipos de flexões em sua lista 
(LALLOT; ILDEFONSE, 2012, p. 25). Em outras palavras, sua visão é 
a de que as categorias eram algo a mais que meras classes gramaticais, 
por isso, defendia que elas eram termos e conceitos ao mesmo tempo, o 
que se defende na interpretação gramatical/ linguística atual.

O problema é que, como vimos no item anterior, as categorias não 
são os significados das expressões, mas o que as expressões significam, 
isto é, as coisas do mundo significadas pela língua. Dizer que as cate-
gorias são significados é conferir-lhes natureza linguística, o que elas 
não possuem. Desta maneira, Lallot e Ildefonse (2002, p. 23) alertam 
para o fato de que a interpretação linguística não pode ser subsídio para 
concebermos as “Categorias” como uma obra de linguística – aliás, isso 
seria anacrônico. 

Entretanto, eles defendem que não podemos ignorar que a língua 
grega é tratada a cada página dessa obra a tal ponto que a desconsideração 

7	 “les termes simples signifiant les choses en tant qu’ils sont signifiants, et non en tant qu’ils 
appartiennent au simple domaine de l’énonciation.”

8	 “Les ‘concepts’ (noêmata), en effet, ne sont pas des formes de pensée pure, mais ce que 
nous saisissons dans les choses au moyen des mots.”



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1043

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

desse fato levaria ao esvaziamento da essência própria às “Categorias”. 
Por isso, esses autores se propõem a “[...] saber se e em que medida deve-
se admitir que a doutrina aristotélica das categorias é tributária do fato 
de que Aristóteles falava e pensava em grego.” (LALLOT; ILDEFONSE 
2002, p. 23)9. Vejamos bem que aqui Lallot e Ildefonse fazem a relação 
entre língua e pensamento, o que já é uma extensão da interpretação 
mediana, de que as categorias são termos e conceitos ao mesmo tempo: 

Para isso, reportemo-nos à abertura do capítulo 4, em que as dez catego-
rias são apresentadas como o que significa (sêmainei) ‘o que se diz (sem 
combinação)’. Então, os ‘significados’ são os objetos do tratado, mas não 
são os significados de quaisquer significantes (gestos, imagens, códigos 
diversos): são os significados do que ‘se diz’ e, para falar deles, o meio 
mais direto é de recorrer a seus significantes linguísticos, as palavras da 
língua. (LALLOT; ILDEFONSE 2002, p. 23).10

Notamos que esses autores sustentam que o fato de as categorias 
serem “apresentadas como o que significa” o que se diz sem combinação 
implicaria que elas fossem os significados de certos termos ou expressões, 
os quais, por serem aquilo que se diz, fariam com que esses conceitos 
tivessem que ser mediados pela língua necessariamente. É possível no-
tar, também, que esses autores se utilizam da linguística moderna para 
explicar essa relação, a saber, a teorização do linguista Ferdinand de 
Saussure por meio dos termos “significado” e “significante” e da noção 
de Semiologia expressa por “gestos, imagens, códigos diversos”. Mas 
a definição das categorias é feita de maneira equivocada e o uso da ter-
minologia saussuriana agrava ainda mais a questão.   

Como vimos no item anterior, Aristóteles abre o quarto capítulo 

9	 “[...] savoir si et jusqu’à quel point on doit admettre que la doctrine aristotélicienne des 
catégories est tributaire du fait qu’Aristote parlait et pensait en grec.” 

10	 “Reportons-nous pour cela à l’ouverture du chapitre 4, où les dix catégories sont présentées 
comme ce que signifie (sêmainei) “ce qui se dit (sans combinaison)”. Ce sont donc des 
‘signifiés’ qui sont l’objet du traité, mais ce ne sont pas les signifiés de n’importe quels 
signifiants (gestes, images, codes divers): ce sont les signifiés de ce qui “se dit”, et, pour 
parler d’eux, le moyen le plus direct est de recourir à leurs signifiants linguistiques, les 
mots de la langue.” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011044

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

afirmando que “As expressões sem nenhuma ligação significam a subs-
tância, a quantidade, a qualidade, a relação, o lugar, o tempo, a posição, 
a possessão, a ação, a paixão.” (ARISTOTE, 2004, p. 21-22). Em outras 
palavras, as categorias não “são apresentadas como o que significa o que 
se diz sem combinação”, conforme afirmam Lallot e Ildefonse (2002), 
mas, ao contrário, são aquilo que é significado pelo que se diz sem com-
binação: “As expressões sem nenhuma ligação significam a substância 
[...]”, segundo Aristóteles, as categorias não são os conceitos que sig-
nificam os termos, mas as coisas que são significadas por esses termos. 

Consequentemente, objeto do tratado não são os significados, mas 
as coisas elas mesmas, bem como suas propriedades. Desta feita, não faz 
sentido dizer que “os ‘significados’ são os objetos do tratado, mas não 
são os significados de quaisquer significantes (gestos, imagens, códigos 
diversos): são os significados do que ‘se diz’” (Cf. LALLOT; ILDE-
FONSE, 2002, p. 23), posto que a causa de as categorias não poderem 
relacionar-se com os significados de outros sistemas semiológicos não 
é o fato de elas serem os significados da língua, mas o fato de elas nem 
ao menos serem significados. Elas são entes e atributos desses entes. 

Além desse problema na leitura do texto de Aristóteles, também 
vemos problemas no uso da terminologia saussuriana. Em primeiro lu-
gar, gestos, imagens e códigos diversos não são significantes porque os 
significantes são imagens acústicas, não podendo, portanto, ser visuais, 
como ocorre nos gestos ou nas imagens. Ainda, 

“[...] [as categorias] são os significados do que ‘se diz’ e, para falar 
deles, o meio mais direto é de recorrer a seus significantes linguísticos, 
as palavras da língua [...]”. (Cf. LALLOT; ILDEFONSE, 2002, p. 23)

 – ora, as palavras da língua não são os significantes. As palavras 
são os signos colocados em emprego e os signos decorrem da união de 
significantes (imagens acústicas) e significados (conceitos genéricos), 
não apenas dos significantes. 

Enfim, Lallot e Ildefonse apresentam as categorias de maneira 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1045

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

problemática tanto do ponto de vista do conteúdo do texto de Aristóte-
les quanto da compreensão da teoria de Ferdinand de Saussure. Apesar 
disso, concluem que Aristóteles toma emprestado da língua grega o que 
lhe parece mais conveniente para representar certos conceitos: a ideia de 
essência é representada pelo termo “ousia”, a de quantidade por “poson”, 
a de qualidade por “poion”, a de relação por “pros ti”, a de lugar por 
“pou”, tempo por “pote”, estar em uma postura por “keisthai”, ter por 
“ekhein”, agir por “poiein” e sofrer por “paskhein” (LALLOT; ILDE-
FONSE, 2002, p. 23-24). E esses conceitos poderiam ser relacionados 
a funções gramaticais específicas: 

Frente a esses dados, podemos admitir simplesmente que o autor das 
Categorias, partindo de uma lista de conceitos preexistente (essência, 
relativo, qualificado, encontrar-se em uma postura, etc.), ‘cai’, para 
ilustrá-los, sobre os significantes gramaticalmente diferenciados que a 
língua lhe oferece e que se apresentam como sendo bons significantes 
para dizer o que há a dizer, para significar segundo as categorias. Esse 
ponto de vista é claramente o que sugere o texto mesmo do capítulo 4: 1) 
enunciado da lista das dez categorias e 2) ilustração das categorias uma 
a uma por palavras gregas, emprestadas a diversas classes gramaticais. 
(LALLOT; ILDEFONSE, 2002, p. 25)11. 

Nessa única citação, há tantos problemas na maneira como esses 
autores se utilizam da linguística atual para explicar o funcionamento 
das categorias que não há espaço suficiente para dissertamos sobre eles. 
Repetimos, porém, que não está claro no texto de Aristóteles que as 
categorias sejam conceitos. O que está claro é que elas são coisas. Con-
sequentemente, o fato de Aristóteles servir-se das palavras gregas para 
simbolizar esses entes e suas propriedades não implica que as categorias 
devam ser organizadas segundo classes gramaticais. Elas não têm natureza 
linguística. O empréstimo que se faz das listas das categorias a diversas 

11	  “Face à ces données, on peut admettre simplement  que l’auteur des ‘Catégories’, partant 
d’une liste de concepts préexistante (essence, relatif, qualifié, se trouver dans une posture, 
etc), ‘tombe’, pour les illustrer, sur les signifiants grammaticalement différenciés que lui 
offre sa langue, et qui se trouvent être de bons signifiants pour dire ce qu’il y a à dire, pour 
signifier selon les catégories. Ce point de vue est clairement celui que suggère le texte 
même du chapitre 4: 1) énoncé de la liste des dix catégories, 2) illustration des catégories 
une à une par des mots grecs, empruntés à diverses classes grammaticales.” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011046

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

classes gramaticais não é de Aristóteles – é uma interpretação posterior 
e decorre de uma leitura desatenta de seu texto. 

De qualquer forma, Lallot e Ildefonse, como Pellegrin e Crubellier, 
incluem Benveniste nessa corrente gramatical e cada um tenta explicar 
por que ele relacionaria pensamento e língua no seu texto. A seguir, 
tentaremos mostrar que o trabalho de Benveniste não é o de meramente 
repetir nem os autores antigos nem os medievais e fazer uma simples 
relação das categorias com as classes gramaticais, por isso, a relação que 
ele faz entre língua e pensamento tem outras consequências que não as 
explicitadas pelos autores acima. 

A recepção da leitura de Benveniste

Benveniste começa “Catégories de pensée et catégories de langue” 
evidenciando a questão de que, ao mesmo tempo em que a realidade da 
língua é inconsciente nos locutores por possuirmos apenas “[...] uma 
consciência falha e fugitiva das operações que utilizamos para falar.” 
(BENVENISTE, 1966, p. 63)12, as operações do pensamento “[...] rece-
bem expressão na língua.” (BENVENISTE, 1966, p. 63). 13 Com isso, 
ele quer refutar a tese de que a língua é expressão do pensamento. 

Adiantando sua argumentação, prestemos atenção para o fato de 
que dizer que a língua é expressão do pensamento é diferente de dizer 
que o pensamento recebe expressão na língua. O fato de o pensamento 
receber expressão na língua significa que:

‘O que queremos dizer’ ou ‘ou o que temos no espírito’ ou ‘nosso 
pensamento’ ou de algum nome que o designemos é um conteúdo do 
pensamento, muito difícil de ser definido em si, a não ser por caracteres 
de intencionalidade ou como estrutura psíquica, etc. Esse conteúdo re-
cebe forma quando ele é enunciado e somente assim. (BENVENISTE, 
1966, p. 63–64).14

12	 “[...] une conscience faible et fugitive des opérations que nous accomplissons pour parler.” 
13	 “[...] reçoivent expression dans la langue.” 
14	  “‘Ce que nous voulons dire’ ou ‘ce que nous avons dans l’esprit’ ou ‘notre pensée’ ou 

de quelque nom qu’on le designe, est un contenu de pensée, fort difficile à définir en soi, 
sinon par des carctères d’intentionnalité ou comme structure psychique, etc. Ce contenu 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1047

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

O pensamento, pois, tem de ser enformado em língua para que ele 
seja transmissível. Consequentemente, ele não pode se dissociar da língua 
nem transcendê-la no que concerne à transmissibilidade, isto é, à atividade 
de veicular sentidos socialmente. Isso poderia levar à interpretação de 
que o pensamento é dependente da língua. 

Entretanto, “A forma linguística é, então, não apenas a condição 
de transmissibilidade, mas, primeiramente, a condição de realização do 
pensamento.” (BENVENISTE, 1966, p. 64)15. Notemos bem que Ben-
veniste utiliza o termo “réalisation” – a língua é “[...] la condition de 
réalisation de la pensée.”, em outras palavras, não é que o pensamento 
não tenha existência sem a língua, ele só não se realiza, não se coloca 
em emprego ou não se torna transmissível sem a língua: o pensamento 
só pode ser materializado na língua. 

Deste modo, Benveniste aborda a questão das Categorias de Aris-
tóteles de maneira distinta de como se havia feito antes na tradição: não 
a partir da discussão se elas são ontológicas ou linguísticas, mas se elas 
são do pensamento ou linguísticas. Esse deslocamento, entretanto, faz 
com que ele se afaste ainda mais do centro que define as categorias. 

Afirmando que as categorias são “[...] a lista de conceitos a priori 
que, segundo ele [Aristóteles], organizam a experiência. (BENVENISTE, 
1966, p. 65)”,16 fica claro que sua posição se aproxima do conceitualismo, 
embora seja diferente da variante transmitida pela tradição por sequer 
considerar a possibilidade de as categorias serem coisas ou atributos 
das coisas. Entretanto, como vimos, as categorias não são conceitos, 
mas as próprias coisas. As categorias não são conceitos que organizam 
a experiência. Elas são as coisas existentes na própria experiência e 
que, conforme a cultura e a estrutura particular de cada língua, podem 
ser simbolizadas segundo este ou aquele conceito e, a partir disso, ser 

reçoit forme quand il est énoncé et seulement ainsi.” 
15	  “La forme linguistique est donc non seulement la condition de transmissibilité, mais 

d’abord la condition de réalisation de la pensée.” 
16	  “[...] la liste des concepts a priori qui, selon lui, organisent l’expérience.” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011048

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

enformadas em língua. 
Para esse autor, as categorias se dispõem como dados elaborados 

e apresentados de maneira objetiva, constituindo-se “[...] simplesmente 
como o inventário das propriedades que um pensador grego julgava 
predicáveis de um objeto [...]. (BENVENISTE, 1966, p. 65)”.17 Notemos 
bem que Benveniste utiliza o termo “simplement” porque considera “[...] 
essas categorias sem a preocupação com a tecnicidade filosófica[...]. 
(BENVENISTE, 1966, p. 65)”.18 

De qualquer forma, foi a tradição que viabilizou a interpretação 
de que as categorias sejam predicados ou propriedades. A começar pelo 
termo “categoria” atribuído à obra de Aristóteles: 

Os comentadores foram levados a sublinhar o paradoxo que fez chamar 
“Categorias” um texto no qual o termo aparece apenas quatro vezes. Mas 
se isso é, lexicalmente falando, estritamente verdadeiro, é necessário 
destacar que o termo kategoria está de certo modo presente por meio 
dos empregos de seu verbo parônimo kategorein. [...] Não foi preciso 
forçar muito um sentido comum, e compreendido por todos, para se 
chegar ao sentido técnico de “predicar”, “afirmar alguma coisa de algo”. 
(PELLEGRIN; CRUBELLIER, 2007, p. 71).19 

O problema foi justamente esse: a conclusão rápida que os eruditos 
tiraram da leitura da obra de Aristóteles, sentido-se aptos a nomeá-la 
como “Categorias”, como se Aristóteles estivesse tratando de categorias, 
de predicados que são afirmados de alguma coisa, em outras palavras, 
como se a palavra “predicado” estivesse designando uma realidade gra-
matical e não atributos de seres extralinguísticos. A questão toda é que 
ele não escreve sobre predicados linguísticos – o conceito gramatical de 

17	  “[...] simplement comme l’inventaire des propriétés qu’un penseur grec jugeait prédicables 
d’un objet [...].” 

18	  “[...] ces catégories sans préoccupation de technicité philosophique [...].” 
19	  “Les commentateurs se sont plu à souligner le paradoxe qui a fait appeler “Catégories” un 

texte dans lequel ce terme n’apparaît que quatre fois. Mas si cela est, lexicalement parlant, 
strictement vrai, il faut faire remarquer que le terme kategoria est en quelque sorte présent 
à travers les emplois de son verbe paronyme kategorein. [...] Il n’y a pas eu à beaucoup 
forcer un sens commun, et compris par tout le monde, pour arriver à ce sens technique de 
“prédiquer”, “affirmer quelque chose de quelque chose.” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1049

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

predicado ainda não havido sido desenvolvido –, mas sobre os atributos 
das coisas, os predicados ontológicos. Tanto o é que, no início do quarto 
capítulo desse texto, ele nem ao menos utiliza esse termo para se referir 
à substância, à qualidade, à relação, etc. 

Em outras palavras, a obra Categorias é sobre as substâncias e seus 
predicados, no sentido dos atributos dessas coisas, mas muitos homens 
da alta erudição julgam pertinente dissertar sobre os entes esboçados em 
Aristóteles como se fossem predicados gramaticais. Isso se dá porque 
essa interpretação já está engessada na tradição. Consequentemente, 
outros homens eruditos, tais quais Benveniste, ao debruçar-se sobre a 
questão, acabam falhando no seu projeto de aprofundá-la, porque o termo 
“categorias” entra automaticamente no processo de leitura como sendo 
da ordem linguística, desvirtuando o centro de entendimento da obra, 
que tem relação com os seres do mundo, não com a língua. 

Tendo reconhecido esse problema em Benveniste, é possível, porém, 
reconhecer falhas na leitura que tanto Lallot e Idelfonse, como Pellegrin 
e Crubellier, fazem de Benveniste. Para esse autor, como vimos, as cate-
gorias são as propriedades predicáveis de um objeto. Entretanto, não são 
categorias de pensamento, mas “[...] categorias fundamentais da língua 
na qual ele [Aristóteles] pensa.” (BENVENISTE, 1966, p. 66)20 ou “[...] 
uma classificação emanando da língua mesma. (BENVENISTE, 1966, p. 
66)”21. Assim, Benveniste disserta minuciosamente sobre cada categoria, 
explanando o porquê seriam categorias linguísticas, sobre o que citamos 
apenas o parágrafo que resume tudo isso: 

Podemos agora transcrever em termos de língua a lista das dez categorias. 
Cada uma delas é dada por sua designação e seguida de seu equivalente: 
“ousia” (“substância”), substantivo; “posón”, “poión” (“qual; em qual 
número”), adjetivos derivados de pronomes, do tipo lat. qualis e quantus; 
“pros ti” (“relativamente ao que”), adjetivo comparativo”; “pu” (“onde”), 
“poté” (“quando”), advérbios de lugar e de tempo; “khesthai” (“estar dis-
posto”), médio; “hékhen” (“estar em estado”), perfeito; “poién” (“fazer”), 
ativo; “páskhen” (“sofrer”), passivo. (BENVENISTE, 1966, p. 70).22

20	  “[...] des catégories fondamentales de la langue dans laquelles il [Aristote] pense.” 
21	  “[...] une classification émanant de la langue même.” 
22	  “On peut maintenant transcrire en termes de langue la liste des dix catégories. Chacune 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011050

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

Assim, as seis primeiras categorias são nominais; as quatro últimas, 
verbais. Observemos, porém, que Benveniste não está simplesmente 
fazendo uma transcrição das categorias em termos linguísticos, como 
afirmam Pellegrin e Crubellier (2007, p. 72). Ele vai além da relação entre 
as categorias e classes gramaticais para afirmar que “É o que podemos 
dizer que delimita e organiza o que podemos pensar.” (BENVENISTE, 
1966, p. 70)23. Isso poderia nos fazer levar a entender que Benveniste 
defende um tipo de determinismo linguístico, conforme asseveram Lallot 
e Ildefonse (2002, p. 26). 

A noção de determinismo linguístico está atrelada à ideia de língua 
particular, idioma. No texto de Benveniste há a afirmação de que a “[...] 
tabela de predicados [categorias] nos informa, então, antes de tudo, sobre 
a estrutura de classes de uma língua particular.” (BENVENISTE, 1966, 
p. 70),24 isto é, as categorias são as propriedades que Aristóteles teria 
inferido a partir do que a língua grega viabiliza. Daí, a interpretação de 
Lallot e Ildefonse de que, para Benveniste, as categorias seriam um mero 
reflexo da língua grega. Entretanto, esse autor também estabelece que: 

[...] o pensamento adota, em todos os lugares, os mesmos modos de 
raciocínios em qualquer língua que ele escolha descrever a experiência. 
Nesse sentido, ele se torna independente, não da língua, mas das estruturas 
linguísticas particulares. (BENVENISTE, 1966, p. 73). 25

As categorias teriam relação com a língua grega, mas o pensamento 
não é dependente de estruturas linguísticas particulares, ou seja, o pensa-

d’elles est donnée par sa désignation et suivie de son équivalent: “ousia” (“substance”), 
substantif; “posón”, “poión” (“quel; en quel nombre”), adjectifs dérivés de pronoms tu 
type du lat. qualis et quantus; “pros ti” (“relativement à quoi”), adjectif comparatif; “pu” 
(“où”), “poté” (“quand”), adverbes de lieu et de temps; “khesthai” (“être disposé”), moyen; 
“hékhen” (“être en état”), parfait; “poién” (“faire”), actif; “páskhen” (“subir”), passif.” 

23	  “C’est ce qu’on peut dire qui délimite et organise ce qu’on peut penser.” 
24	  “[...] table des prédicats nous renseigne donc avant tout sur la structure des classes d’une 

langue particulière.” 
25	  “[...] la pensée adopte partout les mêmes démarches en quelque langue qu’elle choisisse 

de décrire l’expérience. En ce sens, elle devient indépendante, non de la langue, mais des 
structures linguistiques particulières.” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1051

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

mento não é dependente de um idioma em específico. Benveniste (1966, 
p. 73) aconselha compreender o intelecto como virtualidade e dinamismo, 
ao invés de quadro e estrutura. Isso faz com que o pensamento seja a 
virtualidade que é posta em emprego no quadro da língua, ou ainda, o 
dinamismo enformado na estrutura de uma língua. 

Vejamos a diferença no emprego de “da língua” e “de uma língua”. 
Uma língua é uma estrutura, um idioma, uma língua particular, por 
exemplo, o português, o chinês, o grego, o italiano, entre outros, como 
também suas regras gramaticais particulares (as estruturas linguísticas). 
Ao passo que a língua é o sistema que contém as leis de funcionamento 
de todos os idiomas, por isso, é universal (BENVENISTE, 2012, p. 83). 
Essa universalidade implica, pois, que ela não esteja baseada nos termos 
de uma gramática, posto que a gramática é sempre constitutiva de uma 
língua particular, mas de leis de funcionamento, a saber: a arbitrariedade 
do signo, a mutabilidade e imutabilidade, a significação, a negação e 
diferenciação, entre outras leis que, por exemplo, Saussure postula no 
“Cours de linguistique générale”. 

Consequentemente, não há determinismo linguístico, tal como o 
entendem os críticos de Benveniste, na leitura que ele faz de Aristóteles, 
posto que, embora as categorias sejam os predicados emanando da língua 
grega pela qual Aristóteles pensava, o pensamento é independente das 
línguas particulares. A língua grega teria permitido a Aristóteles conce-
ber as categorias, mas outra língua também o teria, pois o pensamento é 
dependente do sistema, das leis gerais de funcionamento que permitem 
ao homem simbolizar o mundo. O sistema não engessa o pensamento 
em estruturas gramaticais específicas; ao contrário, ele viabiliza apenas 
a distinção entre uma ideia e outra. Essa distinção pode se materializar 
nas mais diversas formas gramaticais nos idiomas. 

Benveniste exemplifica essa questão dissertando sobre o verbo ser 
em grego. Ele declara que a língua grega tornou a definição de “ser” 
objetivável, permitindo que se fizesse uma reflexão a cerca de sua defi-
nição, embora não tivesse orientado a uma ou outra definição de “ser” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011052

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

(BENVENISTE, 1966, p. 71). Em outras palavras, a língua (sistema) 
serve para tornar o pensamento discernível e, servindo de base para as 
línguas (estruturas), faz com que, por exemplo, “[...] a estrutura linguística 
do grego predispunha a noção de ‘ser’ a uma vocação filosófica.” (BEN-
VENISTE, 1966, p. 73)26. Vejamos bem: a língua grega “predispunha” 
a noção de “ser”, não a “determinou”. 

Assim sendo, quando Pellegrin e Crubellier (2007, p. 71) afirmam 
que, para Benveniste, “O pensamento parece, com efeito, desfrutar de 
uma liberdade de criação que a língua não tem; ele pode, de outra parte, 
pretender uma universalidade que a língua não poderia reivindicar.”27, 
eles não conseguem compreender que a noção de língua nesse autor im-
plica sistema. Como a língua é sistema de todas as línguas, ela também 
possui uma universalidade. 

A universalidade que a língua confere ao pensamento, no entanto, 
não conduz a uma homogeneização. O sistema não possui gramática, 
apenas leis de diferenciação. A distinção de ideias que o sistema viabiliza, 
quando enformada em uma língua particular, será submetida às caracte-
rísticas próprias da gramática correspondente. Por isso, todas as línguas 
são diferentes entre si e, com isso, permitem que os homens também 
veiculem cultura de maneira distinta em cada sociedade. 

Considerações finais

A distinção entre categorias de pensamento e categorias de língua 
não é só uma diferenciação entre língua e pensamento, mas, mais especi-
ficamente, entre pensamento, sistema e estrutura. Lallot e Ildefonse, assim 
como Pellegrin e Crubellier, compreenderam a língua como estrutura 
quando Benveniste afirmou que o pensamento é dependente da língua, 

26	  “[...] la structure linguistique du grec prédisposait la notion d’‘être’ à une vocation philo-
sophique.” 

27	  “La pensée semble, en effet, jouir d’une liberté de création que la langue n’a pas; elle 
peut, d’autre part, prétendre à une universalité que la langue ne saurait revendiquer.”



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1053

Flávia Santos da Silva; Marcio Chaves-Tannús

o que gerou distorções na compreensão de sua teorização. 
Quando Benveniste declara que o pensamento é dependente da 

língua e que as categorias emanam da língua grega, não se pode tirar 
daí a ideia de um determinismo linguístico, tal como o afirmam Lallot e 
Ildefonse, dado que a palavra “determinismo”, assim como a entendem, 
estaria necessariamente associada às especificidades gramaticais de um 
idioma, enquanto que, para Benveniste, o pensamento é independente 
dos idiomas. A língua grega apenas teria fornecido condições propícias 
à lista particular das categorias elaborada por Aristóteles e não a teria 
determinado. 

Além do mais, não se pode deduzir disso uma suposta falta de 
universalidade da língua, como afirmam Pellegrin e Crubellier, uma 
vez que a língua, sendo sistema, contém leis gerais de funcionamento, 
as quais não engessam o pensamento, mas, ao contrário, permitem a 
heterogeneidade entre as culturas. 

De qualquer maneira, esses comentadores de Benveniste leram-
no de maneira inadequada, mas Benveniste também leu Aristóteles 
inadequadamente. Embora a substância, a qualidade, a quantidade, o 
tempo, etc., só possam ser concebidos e expressos por meio da língua, 
eles são não apenas atributos passíveis de ser tratados como predicados 
gramaticais dos nomes das coisas, mas são as características das coisas 
ou as próprias coisas, tais como existem na realidade. Sem a língua, não 
é possível simbolizar essas coisas. Entretanto, isso não pode nos levar 
a afirmar que as categorias sejam compreendidas como o efeito do que 
é simbolizado, como se fossem os conceitos derivados das coisas. As 
categorias não são o efeito, elas são parte da própria causa. 

O problema que Benveniste discute em sua obra é a impossibilidade 
de o homem ter acesso à coisa ela mesma, dado que os entes necessitam 
do intermédio da língua para se tornarem perceptíveis como discretos. 
O acesso às coisas é sempre indireto. Entretanto, isso não pode levar à 
afirmação de que as categorias sejam os predicados das coisas emanando 
de uma língua particular. A qualidade “branco”, por exemplo, existe no 
mundo independentemente da língua, embora apenas possamos tentar 
compreender o que é o branco e falar sobre o branco por meio dela. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1033-1054, mai./ago. 2017. issn 0102-68011054

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 

Referências

ARISTOTE. Catégories. Sur l’interprétation. Traduction de Pierre Pel-
legrin et Michel Crubellier. Paris: Flammarion, 2007.
______. Catégories. Traduction de Frédérique Ildefonse et Jean Lallot. 
Paris: Seuil, 2002. 
______. Catégories. De l’interprétation. Traduction de J. Tricot. Paris: 
J. Vrin, 2004. 
BENVENISTE, E. Catégories de pensée et catégories de langue. In: 
______. Problèmes de linguistique générale. Paris: Gallimard, 1966. 
p. 63-74. 
______. Problèmes de linguistique générale. Paris: Gallimard, 1966. 
______. Dernières leçons: Collège de France 1968 et 1969. Paris: Gal-
limard: Seuil, 2012. 
LALLOT, J; ILDEFONSE, F. Introduction. In: ARISTOTE. Catégories. 
Paris: Seuil, 2002. p. 9-53. 
PELLEGRIN, P; CRUBELLIER, M. Introduction aux catégories. In: 
ARISTOTE. Catégories. Sur l’interprétation. Paris: Flammarion, 2007. 
p. 51-87.  

Data de registro: 19/01/2016
Data de aceite: 26/10/2017



1055

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1055a1088

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Uma ontologia negativa do indivíduo em 
Althusser

Roberto Goto∗

Resumo: Em sua teoria da ideologia em geral, exposta em Ideologia e Aparelhos 
Ideológicos de Estado, Louis Althusser sustenta que os sujeitos nunca são cons-
tituintes, mas sempre e já constituídos na e pela ideologia, a partir de algo que os 
precede – os indivíduos. Aí está, senão exposta, ao menos sugerida, uma ontologia 
do indivíduo, ainda que negativa, na medida em que o indivíduo que se torna su-
jeito pelas artes e artimanhas da ideologia é uma espécie de origem, fonte ou fun-
damento que nunca existe concretamente, abortado que é no instante mesmo em 
que a interpelação ideológica faz dele um sujeito, destinado a viver a ambivalência 
de ser simultaneamente ativo e passivo. Este ensaio especula sobre essa ontologia 
no contexto do célebre pedido de desculpas que entremeia o texto althusseriano, 
confrontando-a com a questão que ele suscita a respeito do que chama de “heróis”.

Palavras-chave: Herói. Indivíduo. Ontologia. Sujeito.

A negative ontology of the individual in Althusser’s work

Abstract: In his theory of the ideology in general, exposed in Ideology and Ide-
ological State Apparatuses, Louis Althusser sustains that subjects aren’t consti-
tuents, but they are always and immediately constituted in and by ideology, from 
someone that goes before them – the individuals. There it is, exposed or, at least, 
suggested, a ontology of the individual, however negative, in view of the indivi-
dual which becomes subject by the ideology’s crafts and tricks is a kind of origin, 
source or basis that never exists concretely, aborted that he is in the same moment 
in which the ideological calling changes him into a subject, destined to be ambiva-
lently active and passive. This essay speculates on that ontology in the context of 
the famous excuses’ petition that intermixes the althusserian text, confronting the 
ontology with the question that the petition rouses about those the author names 
“heroes”.

Keywords: Hero. Individual. Ontology. Subject.

*	 Doutor em Educação pela Universidade de Campinas (Unicamp). Professor do Departa-
mento de Filosofia e História da Educação da Faculdade de Educação da Unicamp. E-mail: 
goto@unicamp.br



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011056

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

Une ontologie négative de l’individu chez Althusser

Résumé  : Dans sa théorie de la idéologie en général, exposé dans Idéologie et 
Appareils Idéologiques d’État, Louis Althusser affirme que les sujets jamais sont 
constitutives, mais toujours-déjà constitués dans et par la idéologie, à partir de 
quelque chose qui les précède – les individus. Voici, sinon exposé, au moins sug-
géré, une ontologie du individu, quoique négative, en ce que l’individu qui devient 
sujet par les arts et artifices de la idéologie est une espèce de origine, source ou 
fondement qui jamais existe concrètement, avorté dans l’instant même de la in-
terpellation idéologique qui fait de lui un sujet, destiné à vivre la ambiguïté d’être 
en même temps active et passive. Cet essay spécule sur cette ontologie dans le 
contexte de la célèbre demande de pardon qui s’entremêle dans le texte althusse-
rian, en la confrontant avec la question que cette demande suscite sur ce que le 
texte appelle des «héros». 

Mots-clés: Héros. Individu. Ontologie. Sujet. 

Naquele que é provavelmente o trecho mais citado de Aparelhos 
Ideológicos de Estado, no final da parte “Sobre a reprodução das rela-
ções de reprodução”, Louis Althusser (1987, p. 80-81), longe de criar ou 
alimentar expectativas de ação, as desencoraja expressamente:

Peço desculpas aos professores que, em condições assustadoras, tentam 
voltar contra a ideologia, contra o sistema e contra as práticas que os 
aprisionam, as poucas armas que podem encontrar na história e no saber 
que “ensinam”. São uma espécie de heróis. Mas eles são raros, e muitos 
(a maioria) não têm nem um princípio de suspeita do “trabalho” que o 
sistema (que os ultrapassa e esmaga) os obriga a fazer, ou, o que é pior, 
põem todo seu empenho e engenhosidade em fazê-lo de acordo com a úl-
tima orientação (os famosos métodos novos!). Eles questionam tão pouco 
que contribuem, pelo seu devotamento mesmo, para manter e alimentar 
esta representação ideológica da escola, que faz da Escola hoje algo tão 
“natural” e indispensável, e benfazeja a nossos contemporâneos como 
a Igreja era “natural”, indispensável e generosa para nossos ancestrais 
de alguns séculos atrás. 

Contra o que, no palavreado marxista (ou no chamado marxismo 
vulgar), costuma ser classificado como subjetivismo voluntarista – ou 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1057

Roberto Goto

voluntarismo subjetivista –, o autor apresenta uma espécie de princípio 
de realidade: “caros professores, não se iludam, não sejam voluntaristas; 
é tarefa ingrata e inglória tentar mudar o sistema voltando-se contra a 
ideologia que contribui para a sua reprodução”. Trata-se, como se diz 
– ou se dizia –, de “cair na real”; mas essa injeção de desilusão – como 
antídoto da ilusão – dói; daí o pedido de desculpas...

Nessa passagem tantas vezes replicada (reproduzida...), mas nem 
por isso suficientemente explorada no que respeita às ressonâncias de seu 
significado, ressoam ecos de um diálogo ou confronto com, de um lado, 
a fenomenologia e o existencialismo, e, de outro, o marxismo em sua 
vertente humanista – ou, se se quiser, com o humanismo, em suas versões 
fenomenológico-existencialista e socialista. No primeiro caso, o diálogo 
se trava e se explicita em torno da categoria de sujeito, especialmente a 
de “sujeito transcendental”, que em Sartre, segundo Althusser (1978, p. 
69, grifos do original), assume a forma de uma 

teoria da Liberdade originária de uma infinidade de sujeitos transcenden-
tais “concretos” (Tran-Duc-Thao1 disse certa ocasião, tentando explicar 
Husserl: somos todos, você e eu, cada um de nós, “egos transcendentais”, 
[“] iguais transcendentais”), teoria que desemboca efetivamente na Tese 
segundo a qual “os homens” (os indivíduos concretos) são os sujeitos 
(transcendentais, constituintes) da história. 

No segundo caso, o diálogo/confronto envolve não só uma ofensiva 
(contra o que o autor chama de humanismo socialista) como uma defe-
sa – a da ideia ou tese de um “anti-humanismo teórico de Marx”. Essa 

1	  Filósofo vietnamita (1917-1993), autor de Fenomenologia e Materialismo Dialético 
(1951). Em sua segunda autobiografia, O futuro dura muito tempo, Althusser (1992, p. 160) 
atribui-lhe a mesma frase e aproxima-o de Merleau-Ponty, o qual, “filósofo muitíssimo 
mais profundo, devia ser muitíssimo mais fiel a Husserl” que Sartre, cuja filosofia seria “de 
preferência, uma teoria cartesiana do cogito no campo de uma fenomenologia generalizada 
e portanto completamente deformada”. Referindo-se às aulas de Merleau-Ponty na Escola 
Normal Superior, Althusser comenta: “Tudo era extremamente esclarecedor. Em privado, 
Thao nos dizia: ‘Vocês todos são uns ego-iguais transcendentais!’. Ele sempre sorria, mas 
que verdade profunda!” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011058

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

polêmica, além de estabelecer e implicar, como aquela, uma demarcação 
de território, tanto de fato quanto de direito (concretamente: o que é 
propriamente marxista, o que pode ser dito em seu nome), é tributária 
do procedimento2 do corte epistemológico e da distinção entre ciência 
e ideologia: o anti-humanismo de Marx é teórico na precisa medida em 
que não é ideológico. Parte do princípio de – e tem como corolário – que 
o humanismo (inclusive o socialista) é uma ideologia, no sentido de que 
sua função predominante é prática, não de conhecimento. 

Ao dizer que o conceito de humanismo é um conceito ideológico (e não 
científico) afirmamos ao mesmo tempo que ele designa antes de tudo 
um conjunto de realidades existentes, mas que, diferentemente de um 
conceito científico, não dá o meio de conhecê-los [sic]. Ele designa, de 
um modo particular (ideológico), existências, mas não dá a sua essên-
cia. Confundir essas duas ordens seria interditar-se todo conhecimento, 
manter uma confusão e correr o risco de cair em erros (ALTHUSSER, 
1979, p. 196). 

Na constituição da teoria marxista, o caráter antitético e seu aspecto 
de novidade radical articulam-se numa relação de reciprocidade: tratar-
se-ia de uma teoria totalmente nova, diferente das anteriores, por conta 
justamente de ela constituir-se pelo rompimento com o(s) humanismo(s) 
que caracteriza(m) as filosofias que a precederam, como a de Feuerbach. 
Marx teria empreendido uma “revolução teórica total” que implicaria 
“uma nova problemática, um novo modo sistemático de apresentar as 
questões ao mundo, novos princípios e um novo método”, o que repre-
sentaria não só “uma nova ‹filosofia› de implicações infinitas”, mas “uma 
nova concepção de ‹filosofia›” na medida em que propõe “novos conceitos 
(forças produtivas, relação de produção etc.)” no lugar do “velho par 
indivíduo-essência humana”. Dessa maneira (a do corte epistemológico), 
ela teria deixado para trás “os antigos postulados (empirismo-idealismo 
do sujeito, empirismo-idealismo da essência) que estão na base não só do 

2	  Althusser procede ao corte epistemológico, pratica-o, tanto quanto teoriza sobre ele.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1059

Roberto Goto

idealismo como também do materialismo pré-marxista”, substituindo-os 

por um materialismo dialético-histórico da praxis: isto é, por uma teoria 
dos diferentes níveis específicos da prática humana (prática econômica, 
prática política, prática ideológica, prática científica) nas suas articulações 
próprias, fundadas nas articulações específicas da unidade da sociedade 
humana. Em uma palavra, em lugar do conceito “ideológico” e univer-
sal da “prática” feuerbachiana, Marx coloca um conceito concreto das 
diferenças específicas que permite situar cada prática particular nas 
diferenças específicas da estrutura social (ALTHUSSER, 1979, p. 202).

Mas, justamente por ser teórico (ou seja, por se dar no âmbito da 
teoria), o anti-humanismo pode conviver com a ideologia, a qual, dada 
no âmbito da prática, o complementa, ao mesmo tempo em que nele se 
funda: ele “não suprime [...] de nenhum modo a existência histórica do 
humanismo” – um humanismo prático, ideológico – e mesmo

reconhece, ao pô-lo em relação com as suas condições de existência, 
uma necessidade ao humanismo como ideologia, uma necessidade sob 
condições. O reconhecimento dessa necessidade não é puramente espe-
culativo. É somente sobre ele que o marxismo pode fundar uma política 
concernente às formas ideológicas existentes, quaisquer que sejam elas: 
religião, moral, arte, filosofia, direito – e humanismo em primeiro lugar 
(ALTHUSSER, 1979, p. 204; grifos do original). 

O reconhecimento dessa “existência histórica do humanismo” como 
ideologia não significa, entretanto e portanto, a admissão (na teoria) de 
uma concepção humanista de História, isto é, daquela que toma o Homem 
ou os homens como sujeito(s) dos processos históricos. Nesse caso, a 
postura althusseriana é de oposição tanto ao que interpreta como próprio 
do pensamento sartriano quanto ao que atribui a Hegel. Não só não há 
sujeito(s) da História – o que há, diz o autor (1978, p. 67), são agentes/
sujeitos na História – como também a História “não é um texto em que 
fale uma voz (o Logos), mas a inaudível e ilegível anotação dos efeitos 
de uma estrutura de estruturas” (ALTHUSSER, 1979a, p. 15-16). Ler a 
História como um texto sem levar em conta a “opacidade do imediato”, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011060

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

confundindo “o imaginário e o verdadeiro” – ou seja, não distinguindo 
o ideológico do científico – é um procedimento exegético calcado no 
“mito religioso da leitura”, ilusão na qual ainda incorre o jovem Marx, 
que nos Manuscritos de 1844 “lia em livro aberto, imediatamente, a 
essência humana na transparência de sua alienação”, porém da qual se 
livra o Marx maduro, uma vez que O Capital “toma [...] a exata medida 
de uma distância, de um deslocamento interior ao real, inscritos na sua 
estrutura e de tal modo que tornam seus próprios efeitos ilegíveis, e fa-
çam da ilusão de sua leitura imediata o último e final de seus efeitos: o 
fetichismo” (ALTHUSSER, 1979a, p. 15, grifos do original). 

Trata-se então, para Althusser, não de abstrair e extrair da História a 
“essência” de Marx, mas de desenhar sua identidade ou mesmo singula-
ridade. Em tal caso, justamente, a categoria de corte epistemológico não 
deve ser superestimada, na medida em que não constitui um objetivo ou 
fim autônomo, mas um meio ou instrumento (“ferramenta”, dir-se-ia hoje) 
para determinar o papel específico de Marx. Do caráter desse esforço 
são expressivos os termos em que se estrutura uma frase como: “Marx 
só pôde tornar-se Marx fundando uma teoria da história e uma filosofia 
da distinção histórica entre a ideologia e a ciência [...]” (ALTHUSSER, 
1979a, p. 15).

Todavia, seria especioso não incluir esse esforço no processo exe-
gético da obra marxiana. O próprio Althusser encarrega-se de estendê-lo 
a Sartre, ao denunciar o que seria um contrabando de categorias feno-
menológico-existencialistas para o território marxista; é o que ocorreria 
com a interpretação sartriana da frase do 18 Brumário que, na que seria 
a tradução correta, diz: “Os homens fazem sua própria história, mas não 
a fazem a partir de elementos livremente escolhidos (ausfrein Stücken), 
em circunstâncias escolhidas por eles, mas em circunstâncias (Umstände) 
que eles encontram imediatamente diante de si (vorgefundene), dadas e 
herdadas do passado.” (ALTHUSSER, 1978, p. 70; grifos do original). A 
posição de Sartre, ao explorar o significado da frase no contexto de sua 
“teoria da Liberdade”, como a classifica Althusser, “rebaixa as categorias 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1061

Roberto Goto

kantianas ao nível não mais de uma filosofia antropológica (Feuerbach), 
mas de uma vulgar psico-sociologia filosófica” e “não apenas nada tem 
a ver com o marxismo, mas também constitui uma verdadeira porfia te-
órica, praticamente impossível de ser pensada e retida” (ALTHUSSER, 
1978, p. 69-70; grifos do original).

Como pode sugerir o tom dessa diatribe, Althusser não se dispõe a 
abrir mão do critério que permite separar o “imaginário” do “verdadeiro”. 
Em O futuro dura muito tempo (ALTHUSSER, 1978, p. 158), classifica 
ironicamente o filósofo existencialista como um “brilhante espírito, autor 
de fantásticos ‘romances filosóficos’, como O ser e o nada e a Crítica 
da razão dialética”, e que “nunca entendeu nada nem de Hegel, nem de 
Marx, nem, evidentemente, de Freud. Eu o enxergava, no máximo, como 
um desses ‘filósofos da história’ pós-cartesianos e pós-hegelianos de que 
Marx tinha horror.” Numa tal alusão, é possível não só ler a irritação 
do intelectual “entendido”, proprietário da interpretação apropriada dos 
autores citados, como também ouvir ecos do célebre necrológio que Marx 
(1977, p. 328-331) escreveu sobre Proudhon, o qual, ao que tudo indica, 
precedeu Sartre na imprópria e inadequada compreensão de Hegel: “No 
decorrer de longos debates, que se prolongavam frequentemente por 
toda a noite, contaminei-o, causando-lhe grave dano, com o hegelianis-
mo que, dada a sua ignorância do idioma alemão, ele não podia estudar 
devidamente.”

É a tal espírito que convém associar a letra daquele pedido de des-
culpas que figura no meio do texto de Aparelhos Ideológicos de Estado, 
(re)tomando-o contra o pano de fundo de um certo senso de realidade 
calcado na percepção e na pressuposição de estruturas que existem e 
operam independentemente da vontade dos “sujeitos”. Ignorá-las e/ou 
afirmar, em contraposição, a liberdade subjetiva, soa, aos ouvidos es-
truturalistas de Althusser, como uma impropriedade. Assim, interpretar 
a escola, essa instituição da sociedade capitalista, em função da pauta 
(ideológica) do humanismo socialista e daí retirar as consequências e/
ou exigências em termos de prática, não seria apropriado, isto é, não 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011062

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

estaria de acordo com os pressupostos da teoria autenticamente marxis-
ta, cujo ponto de partida não são os homens, mas as relações sociais, as 
quais constituem os sujeitos, determinando suas posições e seus papéis 
respectivos nas estruturas. 

Althusser não é Sartre: não escreve “romances filosóficos”, mas 
concentra-se num sério trabalho teórico, opera uma “prática teórica”, 
balizada pelo que é propriamente marxista – baliza que ela própria esta-
belece. Tentar revolucionar a escola, anulando e/ou mudando o sentido 
de sua função como instância reprodutora da sociedade capitalista, não é 
só dar mostra de espontaneísmo e voluntarismo, não é só (para recordar 
outra das expressões em voga nas décadas de 1960 e 1970) “dar murro 
em ponta de faca”, mas algo que não “cai bem”, algo que desborda a 
teoria e a ciência e despenca na ficção, no imaginário, na ideologia – em 
suma, não é algo muito científico nem propriamente (e/ou apropriada-
mente) marxista. 

Tampouco seria apropriado esperar e cobrar dessa teoria que mos-
trasse “o caminho para uma ação emancipatória da educação no contexto 
estrutural analisado” (FREITAG, 1979, p. 34), pela simples razão de que 
se trata, justamente, de um discurso que se estrutura nos limites autoim-
postos da teoria. Leituras com aquele tipo de cobrança e expectativa 
implicam um descompasso, uma sobreposição de planos: nos termos 
dos conceitos althusserianos, supõem aplicar um viés ideológico sobre 
o teórico, interpretando o texto numa perspectiva que ele repele – a do 
humanismo socialista. 

Mas esse texto, de alguma forma, não dá margem a esse deslo-
camento de perspectiva? Não é um texto, até certo ponto, ambíguo? A 
brecha pode estar naquele pedido de desculpas, que talvez seja por isso 
tão citado e reproduzido: sob o discurso de dissuasão, que busca expli-
citamente desencorajar os quixotescos e iludidos, é possível que haja 
algo parecido com o seu oposto. Por que falar em heróis? Heróis são 
personagens de romance, categorias do mundo da ficção, daí retirados 
para classificar pessoas “de carne e osso” e suas ações – nesse caso, como 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1063

Roberto Goto

em outros (como no da própria palavra “romance”, que designa tanto a 
forma literária quanto o caso amoroso entre “pessoas reais”), a ficção 
tem precedência sobre a realidade, na medida inclusive em que fornece 
os modelos e critérios classificatórios. 

O que são aqueles que Althusser qualifica como “uma espécie de 
heróis”? São, retomemos o trecho, os “professores que, em condições 
assustadoras, tentam voltar contra a ideologia, contra o sistema e contra 
as práticas que os aprisionam, as poucas armas3 que podem encontrar 
na história e no saber que ‘ensinam’”. Se os cotejarmos com alguns 
heróis sartrianos, personagens de seus romances propriamente ditos (os 
ficcionais, não os “filosóficos”), veremos que esses últimos, em alguns 
casos (como Roquentin, ou o Mathieu d’A Idade da Razão), não chegam 
a tanto: embora afrontem a sociedade e os valores burgueses, não fazem 
muito mais do que deixarem-se viver, o que significa que não dão murros 
em ponta de faca, não se põem a querer mudar ou reformar o mundo. 
Sobretudo, a “espécie de heróis” mencionada por Althusser possui o 
dom da existência (real), justamente na medida em que é franqueada 
pela teoria, não pela ficção: é rara, mas real – existe de fato, não apenas 
imaginariamente. Trata-se, então, de uma presença diminuta, quase 
recessiva, mas nem por isso desprezível; pelo contrário, se o autor a 
ressalva é na mesma medida em que a destaca, a respeita, e seu pedido 
de desculpas não deixa de ser uma forma de a enaltecer, de lhe prestar 
homenagem – justamente pelo heroísmo... 

Não ressoa, assim, ainda que em surdina – mas num nível sufi-
cientemente audível para elevar-se a um impercebido primeiro plano 
em algumas leituras –, esse outro significado abrigado na ambiguidade 
do texto, esse duplo do sentido mais explícito? Não pode alguém – um 
leitor meio desavisado, talvez – derivar ou infletir para ele, invertendo a 

3	  A palavra “armas”, repercutindo uma problemática e um senso-comum que orbitavam a 
ideia de luta de classes, era tão assídua no linguajar universitário quanto o é, hoje, a palavra 
“ferramenta”, a qual (sinal dos tempos...) aponta, evidentemente, para significados mais 
práticos e operacionais.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011064

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

sequência do discurso, desprezando ou secundarizando as advertências a 
respeito do peso das estruturas? Por que não? Por que não ser – ou, pelo 
menos, desejar ser – esse herói, mesmo e inclusive esse que dá murros 
em ponta de faca? Por acaso não vivem a repetir por aí, sobretudo nas 
assembleias sindicais, o elogio brechtiano àqueles que “lutam toda a 
vida” e que são “imprescindíveis”?4

Motivo secundário, cantado a meia voz, o – digamos – subtexto do 
heroísmo nem por isso resta sem sustentação: remete a outro subtexto, 
que soa como um baixo-contínuo e no qual há algo como um retorno 
do reprimido – o tema do sujeito que Althusser chama de “transcen-
dental”, no sentido que atribui ao termo de extração fenomenológica. É 
de se crer que esse sujeito não existe concretamente, ou seja, seria tão 
ficcional ou fictício quanto os conceitos e personagens dos “romances 
filosóficos” de Sartre. O que existe realmente são sujeitos constituídos 
na e pela ideologia por meio de um processo de interpelação mútua e de 
espelhamento: a ideologia se estrutura e funciona de tal forma que, nela 
e por ela, os indivíduos são necessariamente constituídos como sujeitos, 
os quais vivem como se fossem livres e responsáveis ao mesmo tempo 
em que levados (e educados) a se submeterem a um “sujeito absoluto” 
no qual se espelham e que é, desse modo, seu modelo ou mesmo sua 
matriz, nele podendo “contemplar sua própria imagem (presente e futu-
ra).” (ALTHUSSER, 1987, p. 102)

Portanto, de acordo com tal concepção (a da teoria da ideologia em 
geral), os sujeitos de fato nunca são constituintes, mas concretamente 
(sempre e já, nos termos althusserianos), constituídos na e pela ideologia, 
cumprindo como um fado uma ambiguidade, por assim dizer, de nascen-
ça: o termo designa “uma subjetividade livre: um centro de iniciativas, 

4	  Nos anos da década de 1980, férteis em greves do magistério oficial paulista, não era raro 
ouvir jovens professores declamando nas assembleias o poema de Brecht para incitar os 
“companheiros” a resistir às pressões e manter o movimento grevista. Eis uma das versões 
do texto, pinçada da internet: “Há homens que lutam um dia, e são bons;/ Há outros que 
lutam muitos dias, e são muito bons;/ Há homens que lutam muitos anos, e são melhores;/ 
Mas há os que lutam toda a vida – esses são imprescindíveis!”



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1065

Roberto Goto

autor e responsável por seus atos” e, simultaneamente, “um ser subju-
gado, submetido a uma autoridade superior, desprovido de liberdade, a 
não ser a de livremente aceitar a sua submissão” (ALTHUSSER, 1987,                
p. 103-104). Essa ambiguidade, que está na raiz da constituição dos su-
jeitos (concretos) em sua relação (de interpelação e espelhamento) com 
o “sujeito absoluto”, articula-se com outra, na qual, por sua vez, parece 
radicar a própria teoria do sujeito/sujeitado. Segundo a teoria althusse-
riana da ideologia em geral, os sujeitos têm uma espécie de gênese: são 
constituídos ou produzidos a partir de algo que os precede, que existe 
previamente – os indivíduos. 

Sendo a ideologia eterna, devemos agora suprimir a temporalidade em 
que apresentamos o funcionamento da ideologia e dizer: a ideologia 
sempre/já interpelou os indivíduos como sujeitos, o que quer dizer que 
os indivíduos foram sempre/já interpelados pela ideologia como sujeitos, 
o que necessariamente nos leva a uma última formulação: os indivíduos 
são sempre/já sujeitos. Os indivíduos são portanto “abstratos” em rela-
ção aos sujeitos que existem desde sempre (ALTHUSSER, 1987, p. 98; 
grifos do original).

O texto citado comporta a seguinte leitura: concreta e efetivamen-
te somos sujeitos, mas tal condição – a dessa subjetividade sujeitada, 
submetida a algum “sujeito absoluto” como o Estado – pressupõe, como 
fundamento ou origem, uma outra condição, que permanece abstrata 
(entenda-se: não se concretiza, não se efetiva, não é realmente vivida, 
uma vez que a realidade é a das relações constituídas na e pela ideologia) 
mas que parece ser necessária como uma espécie de estado originário. 
Em suma, ser sujeito concreta e necessariamente pressupõe ser indivíduo 
abstratamente, significando que se é indivíduo “antes” de ser sujeito, em-
bora efetivamente esse “antes” não exista, pois “sempre/já” se é sujeito. 

Essa presença/ausência da categoria do “indivíduo”, a qual a existên-
cia do sujeito concreto parece não poder dispensar, afigura-se como uma 
matéria-prima num processo de produção, de modo que só se pode ter 
sujeitos na medida em que a ideologia os produz, ao interpelar – “sempre/



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011066

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

já” – os indivíduos5. Tratar-se-ia, no entanto, duma matéria-prima que, 
antes que propriamente formada, seria deformada, estragada nesse e por 
esse processo, o qual (pre)determina o sujeito em seus traços essenciais 
ainda no útero materno:

Todos sabemos como e quanto é esperada a criança a nascer. Deixando de 
lado os “sentimentos” [,] isto, prosaicamente, quer dizer que as formas de 
ideologia familiar/paternal/maternal/conjugal/fraternal, que constituem 
a espera do nascimento da criança, lhe conferem antecipadamente uma 
série de características: ela terá o nome de seu pai, terá portanto uma 
identidade, e será insubstituível. Antes de nascer a criança é portanto 
sujeito, determinada a sê-lo através de e na configuração ideológica 
familiar específica na qual ele é “esperado” após ter sido concebido. 
Inútil dizer que esta configuração ideológica familiar é, em sua unici-
dade, fortemente estruturada e que é nesta estrutura implacável, mais 
ou menos “patológica” (supondo-se que este termo tenha um sentido 
determinável) que o já-presente futuro-sujeito “encontrará” o “seu” lugar, 
quer dizer “tornando-se” o sujeito sexual (menino ou menina) que ele já 
é (ALTHUSSER, 1987, p. 98-99). 

Difícil evitar a impressão ou a suspeita de uma tonalidade meta-
física, de uma ontologia do indivíduo, ainda que negativa. Entranhada 
na teoria da ideologia, soando como um baixo-contínuo em surdina, ela 
dá voz ao que repousa e se agita, latente e latejante, sob o que, de um 
modo todo palpável e evidente, existe e atua de fato. Não há tempo nem 
espaço de que o “indivíduo” possa dispor para existir, para vir à luz; mal 
ele é concebido, já (e sempre) é tomado, capturado, adotado – “inter-
pelado” – pela e na ideologia e (já) é “sujeito”. Possibilidade frustrada, 
projeto falhado, potência não atualizada (para dizer com Aristóteles) mas 
obstruída, inutilizada: a individualidade é abortada, apesar de sempre 
suposta, como uma espécie de essência perdida antes mesmo de poder 
ser realizada – à qual portanto a sociedade, por meio da ideologia, nega 

5	  Na nota 18 de Aparelhos Ideológicos de Estado (p. 100), Althusser oferece a seguinte 
“justificativa”: “Embora saibamos que o indivíduo é sempre e antecipadamente sujeito, 
continuamos a empregar este termo, pelo efeito de contraste que produz.” 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1067

Roberto Goto

desde o princípio as condições de realização.
Esse “indivíduo” estaria aí (no discurso althusseriano), como uma 

cunha ideológica numa aparelhagem científica, para lamentar esse pro-
cesso todo de constituição e “predeterminação ideológica” dos sujeitos 
(numa estrutura que é, repitamos, “implacável”, “mais ou menos ‘patoló-
gica’”) e acenar para, talvez, a possibilidade (utópica?) de os “indivíduos” 
existirem como tais (como eles “mesmos”), ou, pelo menos, de terem a 
chance de respirarem o ar do mundo (“real”) antes de serem apanhados 
nas e pelas malhas da ideologia, da interpelação que os converte auto-
maticamente em sujeitos?  

Se é mesmo o caso, essa ontologia6 se enraizaria e se enredaria nas 
lianas de outra ambiguidade – a que o autor atribui à própria ideologia, 
em sua função prática. O fato de que a ideologia deforma, como todo 
marxista afirma ou “sabe”, persevera, e com um significado “profundo”, 
pois a deformação que se dá por obra e graça da estrutura e do funcio-
namento da ideologia alcança os sujeitos em sua própria gênese ou 
geração.7 Contudo, ela não é “falsa consciência”, mas um inconsciente 
(social, pode-se acrescentar) no qual, paradoxal e justamente, “os ho-
mens tomam consciência do seu lugar no mundo e na história: é no seio 
dessa inconsciência ideológica que os homens chegam a modificar as 
suas relações ‘vividas’ com o mundo, e a adquirir essa nova forma de 
inconsciência específica que se chama ‘consciência’” (ALTHUSSER, 
1979, p. 206, grifos do original). À diferença da ciência, cuja “função 
de conhecimento” predomina sobre a “função prática”, a ideologia não 
exprime propriamente as relações entre os homens tais como elas se dão 
“nas suas condições de existência”, mas

6	  Palavra que, ressalve-se, vai a contrapelo da filosofia de Althusser, portanto só pode ser 
empregada aqui malgré lui, i.e., malgré Louis... 

7	  Cf. o trecho em que Althusser (1987, p. 100, grifo meu), explorando como exemplo da 
estrutura e do funcionamento da ideologia em geral a “ideologia religiosa cristã”, afirma: 
“[...] devemos observar que todo este ‘procedimento’, gerador de sujeitos religiosos cristãos 
[...]”.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011068

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

a maneira como [eles] vivem a sua relação às suas condições de exis-
tência: o que supõe, ao mesmo tempo, relação real e relação ‘vivida’, 
‘imaginária’. [...] Na ideologia, a relação real está, inevitavelmente, 
investida na relação imaginária: relação que exprime mais uma vontade 
(conservadora, conformista, reformista ou revolucionária), mesmo uma 
esperança ou uma nostalgia, que não descreve uma realidade” (ALTHUS-
SER, 1979, p. 206-207, grifos do original).

No discurso althusseriano do indivíduo (discurso que se inscreve 
num texto que se autointitula “Notas para uma pesquisa”) ficam borradas 
as fronteiras entre ideologia e ciência. Aí se diz que, se é possível “situar-
se fora da ideologia, isto é, no conhecimento científico”, é justamente 
“para poder dizer: estou na ideologia (caso excepcional) ou (caso mais 
geral): estava na ideologia.” E se “a acusação de estar na ideologia vale 
apenas para os outros e nunca para si”, a exceção seria o verdadeiro spi-
nozista ou marxista, que sabe que “a ideologia não possui um exterior 
(para si mesma) mas que ao mesmo tempo ela é exterioridade (para a 
ciência e para a realidade)” (ALTHUSSER, 1987, p. 97-98, grifos do 
original). Em suma, (res)salvando as distinções entre ideologia, de um 
lado, e ciência e realidade, de outro, o autor deve admitir que a visada 
científica não lhe possibilita, sendo ele verdadeiramente spinozista e 
marxista, mais que perceber que, ainda quando trata da ideologia, também 
ele “está (ou, pelo menos, estava) na ideologia”.  

Não há motivo, assim, para recusar aquela impressão ou suspeita 
de que há algo como uma ontologia do indivíduo no texto de Althusser, 
ontologia que pode – deve, talvez – ser jogada para as (e nas) bandas 
da ideologia, essa mesma que as “sociedades humanas segregam [...] 
como o elemento e a atmosfera mesma indispensáveis à sua respiração, 
à sua vida histórica”, somente ocorrendo a “uma concepção ideológica 
do mundo [...] imaginar sociedades sem ideologias, e admitir a ideia 
utópica de um mundo em que a ideologia (e não uma de suas formas 
históricas) desapareceria sem deixar rastro, para ser substituída pela ci-
ência.” Sendo “uma estrutura essencial à vida histórica das sociedades” 
(ALTHUSSER, 1979, p. 205, grifos do original), a ideologia, “numa 
sociedade de classes”, é “o relais pelo qual, e o elemento no qual, a 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1069

Roberto Goto

relação dos homens com as suas condições de existência se regula em 
proveito da classe dominante”; já numa “sociedade sem classes”, seria 
“o relais pelo qual, e o elemento no qual, a relação dos homens com as 
suas condições de existência é vivida em proveito de todos os homens” 
(ALTHUSSER, 1979, p. 209). 

A teoria, relembre-se, não trata e/ou não parte de homens, indivíduos, 
sujeitos, mas de relações, forças, estruturas – e por isso é (teoricamente...) 
anti-humanista. Mas na ideologia pode-se retomar aquelas categorias. 
Ideologicamente – ou, o que dá na mesma, no terreno da ideologia – cabe 
interpretar, portanto, os ataques e lamentos de Althusser como se (pressu)
pusessem uma ontologia negativa do indivíduo, em cuja figura parece 
dormir a possibilidade de sujeito(s) outro(s). Nesses ataques e lamentos, 
que deixam a marca do indivíduo/sujeito Althusser em sua denúncia do 
quanto o processo de constituição de indivíduos em sujeitos, numa certa 
sociedade de classes (a capitalista francesa), carrega de patológico e de 
mascaramento da sujeição em liberdade, não é possível ouvir, para além 
(ou aquém) da “descrição da realidade”, uma nostalgia, uma vontade, 
uma esperança? No vago rumor que se desprende desses “indivíduos” 
– como categoria teórica, inclusive – não se devem ouvir os vagidos de 
um outro sujeito, que ainda não é, mas pode ser, que não se constitua 
num processo tão implacável e patológico, que não seja “livremente” 
sujeitado ou o seja menos?... Em resumo: imaginará Althusser – ou 
imaginaria, se se desse tal direito, desfrutando sem culpa dessa condição 
universal e trivial de “estar na ideologia”, cujo traço essencial, segundo 
ele, é jogar com o (e no) imaginário – que, numa sociedade sem classes, 
os “indivíduos” não se constituiriam “sempre/já” em sujeitos/sujeitados, 
livres/submissos, mas como “verdadeiros” e “autênticos” sujeitos, se-
melhantes àqueles que ele chama de “transcendentais”, ou seja, sujeitos 
de e não meramente sujeitos a e sujeitos em? Nesse caso, uma ontologia 
do indivíduo significaria: o “verdadeiro” indivíduo não se realiza ao ser 
transformado (na sociedade capitalista) nessa espécie de sujeito que, por 
sua vez, também não é um autêntico sujeito, na medida em que só pode 
ser livre e responsável na medida em que é submetido e sujeitado; no 
baixo-contínuo do “indivíduo” ressoaria a categoria rejeitada, reprimida, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011070

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

contestada, do “sujeito transcendental”.
É provável que a ambiguidade acima assinalada encontre sua 

expressão mais dramática em L’avenir dure longtemps, título que ad-
mite a tradução O porvir leva [ou demora] muito tempo. Nada de “ficar 
inventando histórias”: esse lema, tomado como divisa materialista e 
princípio marxista (ALTHUSSER, 1992, p. 188)8 a orientar o esforço 
filosófico e a empresa teórica, ecoa pelo livro como preceito de escrita, 
mantra de sua própria fatura. O texto, o autor adverte, “não é um diário, 
nem memórias, nem autobiografia” (ALTHUSSER, 1992, p. 34), tripla 
negativa que espera e reclama ser interpretada sob a égide de um projeto 
que persegue acima de tudo a objetividade. Os que lerem o relato 

far-me-ão o favor de considerar que intervenho com o máximo humana-
mente possível de garantias objetivas: não pretendo confiar ao público 
somente os elementos de minha subjetividade. Consultei, pois, longa e 
cuidadosamente, todos os numerosos amigos que seguiram de perto tudo 
o que me aconteceu [...]. Consultei também especialistas em farmacologia 
e biologia médica sobre pontos importantes. Naturalmente, compulsei a 
maioria dos artigos de imprensa publicados no momento do assassinato 
de minha mulher, não só na França mas em vários países estrangeiros 
onde sou conhecido. Aliás, pude verificar que, salvo raras exceções (de 
inspiração manifestamente política), a imprensa foi muito “correta”. E 
fiz o que ninguém quis ou pôde fazer até agora: reuni e confrontei, como 
se tratasse do caso de outrem, toda a “documentação” disponível, à luz 
do que vivi – e inversamente. E decidi, em total lucidez e responsabi-
lidade, tomar, por minha vez e finalmente, a palavra para me explicar 
publicamente. (ALTHUSSER, 1992, p. 33-34).

Substituir a consciência de si pelo conhecimento dos – e pelos – ou-
tros, cujas vozes devem ser ouvidas porque aquela consciência falhou ou 
faltou: deixar que elas falem, então. Nada mais coerente: combina com 
o fato – o dano – que dá origem à narrativa e que é, ao mesmo tempo, 

8	 Nessa passagem, estabelece-se a distinção entre o imaginário (ideológico) e a imaginação 
(científica, epistemológica), entre histórias (imaginárias) e a história (como ciência): “se 
queríamos ‘pensar por nós mesmos’ diante da impressionante ‘imaginação da história’ 
contemporânea, tínhamos por nossa vez de inventar novas formas de pensamento, novos 
conceitos – mas sempre segundo a inspiração materialista de Marx, para ‘jamais ficar 
inventando histórias’, e permanecermos atentos à novidade e à invenção da história”.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1071

Roberto Goto

objeto do empreendimento de compreensão que está no cerne da mes-
ma. Em suma, impõe-se dar voz aos outros nessa tentativa de explicar 
o que aconteceu na manhã de um domingo, 16 de novembro de 1980, 
entre o momento em que Louis Althusser, professor da Escola Normal 
Superior – num de cujos apartamentos mora há muito com sua esposa 
–, começa a massagear o pescoço de Hélène, e aquele em que constata 
que a matou por estrangulamento. Nada mais coerente, também, com 
sua leitura dos pressupostos da teoria marxista, na qual é a ciência que 
explica a consciência, sendo essa pouco mais que um epifenômeno do 
inconsciente ideológico, ou seja, como já citado, “uma forma de incons-
ciência específica”. 

Contudo, as linhas de coerência do quadro se quebram de encontro 
ao exame da questão do sujeito, no qual imperam as sombras do paradoxo. 
Há, indubitavelmente, um autor, um sujeito que constitui o discurso e o 
assina, mas cuja investigação – por diagnósticos e depoimentos alheios 
– redunda na descoberta, posta logo no início do relato, de que ele não 
existia propriamente, de que ele próprio se constituíra como um não-sujei-
to: fora concebido à sombra da imagem do tio paterno, irmão mais velho 
de seu pai, e ao qual sua mãe havia sido destinada em casamento. Louis 
Althusser, o tio, morre num acidente aéreo, no início de 1917, e Charles, 
o irmão mais novo, resolve substituí-lo no compromisso assumido com 
a noiva. Ela o aceita: casam-se em fevereiro de 1918 e no mesmo ano, a 
16 de outubro, nasce o filho, batizado com o nome do tio morto. 

Louis: um nome de que por muito tempo eu tive, literalmente, horror. 
Achava-o curto demais, com uma só vogal, e a última, o i, terminava num 
agudo que me feria [...]. Talvez esse nome dissesse um pouco demais, 
em meu lugar: oui, e eu me revoltava contra esse “sim” que era o “sim” 
ao desejo de minha mãe, não ao meu. E, sobretudo, ele dizia: lui, esse 
pronome da terceira pessoa que, soando como a chamada a um terceiro 
anônimo, me despojava de toda personalidade própria, e fazia alusão a 
esse homem às minhas costas: Lui, c’était Louis [ele, mesmo, era Luís], 
meu tio, que minha mãe amava, e não eu.
Esse nome foi desejado por meu pai, em memória do irmão Louis morto 
no céu de Verdun, mas sobretudo por minha mãe, em memória daquele 
Louis que ela amara e não deixou, a vida inteira, de amar (ALTHUSSER, 
1992, p. 42). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011072

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

Nessa gênese negativa – a de um eu constituído à sombra de um ele, 
a de um eu transparente, através do qual a genitora enxerga não o filho 
vivo, mas o noivo morto – estariam as raízes de um drama (existencial, 
psíquico, emocional, afetivo) que se desdobrou em internações psiqui-
átricas por depressão, na união com Hélène, em seu assassinato. Difícil 
dizer e saber se aquela gênese explica tudo ou se raízes outras (como a 
repressão sexual) se emaranham às primeiras para compor um entrecho 
que vai se tornando mais complexo à medida que é lido. De toda a forma, 
há contrastes e contrapontos. A médica russa que faz o parto comenta, 
a propósito da cabeça grande do bebê: “Esse não é como os outros!” – 
classificação que, no início da adolescência do menino, tomará forma 
sintética na expressão typapart, cunhada pela irmã e pela prima-irmã a 
partir da contração de três palavras, type à part (ALTHUSSER, 1992, 
p. 36). Quando, em 1965, seu trabalho acadêmico (nomeadamente Lire 
“Le Capital” e Pour Marx) alcança-lhe a notoriedade sancionadora 
do status de sujeito excepcional, extraordinário – o sentido positivo de 
“caraparte”, ou seja, cara-à-parte –, ele cai em depressão, 

acometido de um pavor incrível, diante da ideia de que aqueles textos iam 
me mostrar totalmente nu ao mais vasto público: totalmente nu, ou seja, 
tal como eu era, um ser inteiramente de artifícios e imposturas, e nada 
mais, um filósofo que não conhecia quase nada da história da filosofia e 
quase nada de Marx (cujas obras de juventude havia de fato estudado de 
perto, mas de quem só tinha estudado seriamente o Livro I de O Capital, 
naquele ano de 1964 em que dei um seminário que resultou em Ler “O 
Capital”). Sentia-me um “filósofo” lançado numa construção arbitrária, 
bastante alheia ao próprio Marx. [...] Em suma, eu temia me expor a um 
desmentido público catastrófico. Em meio a meu temor da catástrofe 
(ou seu desejo: temor e desejo sempre andam sorrateiramente juntos), 
lancei-me naquela catástrofe e “fiz” uma impressionante depressão. 
Dessa vez, bastante séria, pelo menos para mim, pois ela não enganava 
meu analista (ALTHUSSER, 1992, p. 133-134).

Sua inclinação consciente é para o anonimato. Desde sua juventude 
católica, estudando no liceu do Parc, em Lyon, e fazendo retiros num 
convento trapista de Dombes, a cem quilômetros daquela cidade, sabe 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1073

Roberto Goto

que “desaparecer no anonimato” é sua “única verdade”, a que “sempre 
ficou sendo a minha verdade, e ainda agora, apesar de minha notorieda-
de e contra ela, com a qual sofro horrivelmente” (ALTHUSSER, 1992,    
p. 90). O anonimato remete a “uma questão de princípio e de angústia” 
que lhe interessa profundamente e que retoma o tema do não-sujeito, 
do eu inexistente: “Como para mim mesmo eu não existia, concebe-se 
facilmente que desejasse consagrar essa inexistência por meio de meu 
próprio anonimato. Sonhava então com a fórmula de Heine que fala9 a 
respeito de um célebre crítico: ‘Ele era conhecido por sua notoriedade’” 
(ALTHUSSER, 1992, p. 187). Analogamente, ele mantém sua “feroz 
defesa [...] contra qualquer publicidade” em torno de seu nome ao ad-
mitir uma fama apenas – “a fama de um selvagem, enclausurado em 
meu velho apartamento da Escola do qual não saía quase nunca, e, se 
alimentava todas as aparências dessa selvageria reclusa, era para tentar 
entrar no anonimato no qual pensei encontrar meu destino e, de quebra, 
a paz” (ALTHUSSER, 1992, p. 187-188).

“Destino”: a palavra não só ecoa como põe o tema do anonimato 
em consonância com o leitmotiv do sujeito constituído como não-pessoa. 
Retomemo-lo, então.

Minha mãe me amava profundamente, mas só foi muito mais tarde, à luz 
de minha análise, que entendi como. Diante dela e longe dela eu me sentia 
sempre arrasado por não existir por mim mesmo e para mim mesmo. 
Sempre tive o sentimento de que as cartas tinham sido mal distribuídas, e 
que não era realmente a mim que ela amava ou sequer olhava. Anotando 
esse traço, não a estou recriminando, de jeito nenhum: a infeliz vivia como 
podia o que lhe acontecera: ter um filho a quem não pôde se impedir de 
dar o nome de batismo de Louis, o nome do homem morto que amara e 
continuava a amar, dentro da alma. Quando me olhava, provavelmente 
não era a mim que ela via mas, às minhas costas, no infinito de um céu 
imaginário para sempre marcado pela morte, um outro, esse outro Louis 
cujo nome eu carregava, mas que eu não era, esse morto no céu de Verdun 
e no puro céu de um passado sempre presente. Eu era assim como que 
atravessado por seu olhar, eu desaparecia para mim nesse olhar que me 

9	  Ironicamente, como se percebe...



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011074

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

sobrevoava para se juntar na morte longínqua ao rosto de um Louis que 
não era eu, que jamais seria eu. Recomponho aqui o que vivi e o que 
compreendi. Pode-se fazer toda a literatura e a filosofia que se queira 
sobre a morte: a morte, que circula em toda parte na realidade social na 
qual é “investida”, tal como o dinheiro, nem sempre está presente sob 
as mesmas formas na realidade e nos fantasmas. Em meu caso, a morte 
era a morte de um homem que minha mãe amava acima de tudo, além 
de mim. Em seu “amor” por mim, alguma coisa me transiu e me marcou 
desde a primeira infância, fixando por muito tempo o que deveria ser meu 
destino. Não se tratava mais de um fantasma, mas da própria realidade 
de minha vida. É assim que, para cada um, um fantasma se torna vida 
(ALTHUSSER, 1992, p. 54, grifos do original).

Apesar do tom lírico e plangente, o raconto pretende não ser história 
inventada ou imaginada, mas realidade vivida; se se fala em destino, por-
tanto, a tragédia a que a palavra pode remeter não é a do teatro, mas a da 
chamada vida real. Destino, nesse caso, é a impossibilidade de ser aquele 
“sujeito transcendental” constituinte, que escolhe o seu ser e responde 
por ele; cada um é, ao contrário, aquilo que lhe acontece ser na trama 
das circunstâncias, dos eventos, das relações econômico-sociais – daí a 
irritação para com Sartre, que podia sustentar o conceito daquele sujeito 
em seus “romances filosóficos” mas jamais em nome de Marx, o qual ele 
“nunca entendeu”. A Louis Althusser sobrou e calhou o destino de ser 
um morto-vivo, um indivíduo constituído como não-sujeito, a desejar 
pela vida inteira o anonimato como uma morte, confirmando o mesmo 
destino. Sua realidade, seu verdadeiro eu, é esse sujeito que não existe 
nem caminha por si mesmo, não porque não o quer, mas porque não o 
pode. O “cara-à-parte”, o sujeito extraordinário e famoso, é uma espécie 
de falso eu, que o primeiro vive e denuncia, em sua própria carne, como 
uma impostura. A vida do autor – seu destino – parece ratificar assim 
a teoria do sujeito tal como é formulada em Aparelhos Ideológicos de 
Estado: o sujeito autônomo, livre e responsável, é uma ilusão, uma apa-
rência assumida e vivida imaginariamente por indivíduos constituídos 
por meio da – e em meio à – ideologia para serem, de fato, sujeitados. 
O caso Althusser seria, se não a comprovação, a ilustração viva – na 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1075

Roberto Goto

e pela realidade – de como uma determinada configuração da família, 
em seu papel de aparelho ideológico de Estado, distribui por sua vez a 
todos os membros seus papéis respectivos, sem que os escolham e sem 
que deles tenham consciência, mas ao contrário, para usar a expressão 
recorrente na academia, “determinando-os pelas costas”. Em L’avenir 
dure longtemps a escola como instituição praticamente perde seu status 
de aparelho ideológico dominante a favor da família, nominada como 
o “terrível”, o “pavoroso”, o “mais assustador de todos os aparelhos 
ideológicos de Estado”:    

Posso dizer que mesmo em Lyon, durante três anos – quando tinha de 
dezoito a vinte e um anos! – fora meus colegas de khàgne e meus profes-
sores, não conheci absolutamente ninguém? E isso, por que razão, senão 
por uma mistura atroz de medo, de educação, de respeito, de timidez, de 
culpabilidade, que me fora inculcada por quem? por meus próprios pais, 
presos eles mesmos e imobilizados como nunca na estrutura ideológica 
atroz para minha mãe e também para meu pai, por menos que parecesse, 
e isso, para quê, então, senão para inculcar numa criança pequena todos 
os altos valores que são úteis na sociedade em que ela vive, o respeito 
absoluto a toda autoridade absoluta e, acima de tudo, ao Estado, o qual, 
desde Marx e Lenin, e graças a Deus, se sabe que é uma terrível “máqui-
na” a serviço (sim, Fossaert, sim, Gramsci) não da classe dominante, que 
nunca está sozinha no poder, mas das classes que constituem o “bloco do 
poder” [...]?” (ALTHUSSER, 1992, p. 97, grifos do original).

Esses rompantes de revoltado, no entanto, não deixam de trair um 
apreço – se não como alternativa, ao menos como valor – pelas categorias 
que, teoricamente, o autor nega ou repudia. Por exemplo, a categoria de 
pessoa, encarnando a figura do sujeito que existe e caminha por si mes-
mo, se não habita o horizonte do possível, apresenta-se no do desejável 
ou do preferível, afirmando-se (justamente como categoria, como valor) 
na referência à realidade em que ela é concretamente anulada, aborta-
da: “essa mãe que eu amava com todo o meu corpo amava um outro 
através e além de mim, um ser ausente como pessoa através de minha 
presença como pessoa, isto é, um ser presente como pessoa através de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011076

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

minha ausência como pessoa” (ALTHUSSER, 1992, p. 56). Ser – ter 
sido – essa “ausência como pessoa” significa que Louis Althusser não 
tinha a alternativa – a possibilidade – de ser efetivamente uma pessoa, 
de existir por si próprio; só pôde ser e existir à sombra do tio morto – foi 
o seu “destino”. Rua de mão única? Em tal caso, sua investigação toda, 
seu esforço de compreensão é estritamente um trabalho epimeteico, um 
voo de coruja: descobrir a posteriori – isto é, tarde demais – toda a trama 
do destino, quando tudo se consumou e não é possível nem voltar atrás 
nem consolar-se com pensar que as coisas poderiam ter sido diferentes. 
Desde o início, desde sempre, a escolha é impossível, o “sujeito trans-
cendental” uma quimera: ninguém, a rigor, se constitui assim ou assado, 
todo sujeito é constituído, não constituinte; não há, portanto, alternativa, 
não há possibilidade(s) mas só efetividade(s), se está sempre no terreno 
do efetivo, da realidade – isso significa, de resto, entender devida e pro-
priamente Marx e “não ficar inventando histórias”. 

O que fazer, então, com as imagens de um pai que, apesar de tudo e 
no final das contas, era, ele também – ou ele sobretudo, mais que o filho 
–, um “caraparte” (ALTHUSSER, 1992, p. 45)? Esse pai, “extremamente 
inteligente, e não só de uma inteligência prática” (ALTHUSSER, 1992, 
p. 43-44), exercia a direção dos bancos em que trabalhou “sem jamais 
realmente se fazer ouvir, maneira talvez de deixar seus colaboradores 
diante de uma responsabilidade que eles sabiam estar sancionada, mas 
não definida explicitamente” – uma forma de “governo dos homens” que 
“nem sequer Maquiavel teria imaginado, e cujo sucesso foi espantoso” 
(ALTHUSSER, 1992, p. 45). Autoritário, “às vezes arrastado a violentos 
estouros”, o pai “ao mesmo tempo sentia-se, e talvez profundamente, 
paralisado em sua expressão por uma espécie de impotência para aparecer 
diante do outro, temor que o jogava na reserva e o tornava inapto para as 
decisões claramente expressadas” – mas talvez “tenha sido essa reserva 
sem expressão manifesta que o tornou, em Lyon e em Casablanca, a única 
personalidade a não entrar no jogo das pessoas de elite e das autoridades 
da época” (ALTHUSSER, 1992, p. 46). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1077

Roberto Goto

Como não ver nessas imagens um modelo? Um modelo que, ao 
que parece e para todos os efeitos, o filho não imitou, nem podia fazê-lo, 
preso que sempre esteve ao papel – ao destino – de substituto, no amor 
e no imaginário da mãe, do tio morto. Um modelo, portanto, que não 
figura como alternativa, como possibilidade, mas se projeta em paralelo, 
um tanto esquizofrenicamente, como um valor. Louis Althusser não foi 
nem poderia ter sido como seu pai, à sua imagem e semelhança. Mas a 
figura do pai aí aparece, não raro, como admirável10. A complexidade 
dessa figura rompe, no varejo, com o que o texto de Aparelhos Ideoló-
gicos de Estado prescreve e descreve, no atacado: no caso do autor, o 
jogo especular entre o Sujeito e os sujeitos parece não se consumar, ou 
ocorre de um modo que desde o início sacrifica o sujeito autônomo, livre 
e responsável por seus atos, que caminha por si mesmo, à “imagem de 
uma mãe mártir e sangrando como uma chaga”, uma 

mãe sofredora, destinada a uma dor ostensiva e repleta de censuras, 
martirizada em sua casa pelo próprio marido, com todas as feridas aber-
tas: masoquista mas, por causa disso, também terrivelmente sádica em 
relação a meu pai que tomara o lugar de Louis (portanto fazia parte de 
sua morte) e em relação a mim (porquanto não podia deixar de querer 
minha morte, pois aquele Louis, que ela amava, morrera). Diante desse 
doloroso horror, eu iria sentir permanentemente uma imensa e infinita 
angústia e a compulsão de me dedicar de corpo e alma à minha mãe, 
de socorrê-la oblativamente para me salvar de um sentimento de culpa 
imaginário e salvá-la de seu martírio e de seu marido, além da convicção 
inextirpável de que aquela era minha missão suprema e minha suprema 
razão de viver (ALTHUSSER, 1992, p. 42; grifos do original).  

10	  Em Os fatos, o outro relato de caráter autobiográfico, Althusser (1992, p. 303) faz o elogio 
do general-presidente De Gaulle, “um equilibrista político genial”. A narração de seus 
encontros com o presidente tem um quê de fantasista, levando o leitor a desconfiar que 
se trata de episódio de um de seus acessos de mania: teriam se topado primeiramente, de 
maneira casual, numa rua do sétimo arrondissement. “Oito dias depois, a mesa telefônica 
da Escola [Normal Superior], aflita, transmitia-me uma ligação da Presidência da Repú-
blica, convidando-me para ir jantar. De Gaulle fez-me perguntas e mais perguntas, sobre 
mim, minha vida, meu cativeiro, a política, o Partido Comunista, mas sem dizer nenhuma 
palavra sobre si. Três horas. Depois, despedi-me. Revi-o durante a travessia do deserto 
[sic] e, dessa vez, foi ele quem falou.” (ALTHUSSER, 1992, p. 302)



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011078

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

Também, a confirmar a ambivalência do próprio autor e a aconselhar 
reserva na leitura da teoria do sujeito tal como ela aparece em Aparelhos 
Ideológicos de Estado, há o fato (real) da impronúncia (o non-lieu) com 
que o Estado francês (burguês) contemplou o assassino confesso de 
Hélène, abstendo-se de tomá-lo e tratá-lo como “centro de iniciativas, 
autor e responsável por seus atos” (ALTHUSSER, 1987, p. 103). Não ser 
responsabilizado juridicamente por matar a esposa: o autor de L’avenir 
dure longtemps reconhece aí “vantagens evidentes”, considerando que 
tal procedimento “protege o acusado, julgado não responsável por seus 
atos”. Não obstante, vê nisso um prejuízo, no duplo sentido de dano e 
prejulgamento, à medida que “submetido a tutela por um decreto do di-
retor da polícia de Paris, eu não mais dispunha de liberdade nem de meus 
direitos cívicos. Privado de toda escolha, estava na realidade engajado 
num procedimento oficial que eu não podia eludir, ao qual só restava me 
submeter” (ALTHUSSER, 1992, p. 25).

Afinal, a impronúncia é também um “destino”, que se cumpre “na 
realidade” como “pedra sepulcral do silêncio” (ALTHUSSER, 1992,    
p. 25). L’avenir dure longtemps é justamente a tentativa que o autor 
empreende de romper esse silêncio imposto, de explicar o cometimento 
do crime. Ele reivindica para si, concretamente, o estatuto que a lei fran-
cesa lhe nega – pela impronúncia – e que ele próprio – em Aparelhos 
Ideológicos de Estado – havia tachado de ilusório. Então, parece ser 
possível uma certa liberdade, não só para o indivíduo aceitar “livremen-
te” sua submissão ao Estado, seus ditames e valores, mas também para 
tomar a iniciativa de confrontar suas leis – que lhe retiram a cidadania 
e o condenam ao silêncio – e de explicar-se publicamente. Surge aí um 
sujeito Althusser que não se submete, que não se permite ser unicamente 
“subjugado, submetido a uma autoridade superior”, mas que, ao contrário 
e para além disso, tenta ele mesmo subjugar, ou, pelo menos, controlar:

E, agora, que confio ao público que quiser lê-lo esse livro muito pessoal, 
é mais uma vez, mas por esse viés paradoxal, para entrar definitivamente 
no anonimato, não mais  da pedra sepulcral da impronúncia, mas da 
publicação de tudo o que se pode saber sobre mim, e assim terei paz 
para sempre diante das perguntas indiscretas. Pois dessa vez todos os 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1079

Roberto Goto

jornalistas e outras pessoas dos meios de comunicação ficarão totalmente 
satisfeitos, mas vocês verão que não ficarão necessariamente contentes. 
Primeiro, porque em nada contribuíram para isso: segundo, porque o que 
podem acrescentar ao que escrevo? Um comentário? Mas sou eu mesmo 
que o faço!! (ALTHUSSER, 1992, p. 188, grifos do original). 

Controlar para evitar ser controlado, subjugar para não ser subju-
gado, dar a público tudo sobre si mesmo para, então, ser deixado em 
paz, para deixar de ser julgado pela opinião alheia, para satisfazer e 
anestesiar o medo de ser o objeto constante do olhar do outro: o ins-
trumento, a arma para isso é a verdade de si mesmo – e quem melhor 
para expressá-la e revelá-la que esse si mesmo? Antes: quem, no lugar 
dele, pode dizê-la e dá-la a público? O autor não só persegue a última 
palavra como se considera na posse dela. Para isso, no entanto, precisa 
pressupor e sustentar que sua obra não é literária – nem diário, nem me-
mórias, nem autobiografia – mas o resultado e a expressão de pontos de 
vista objetivos, que ele não faria muito mais que recolher e confrontar, 
e o depoimento veraz e responsável de alguém que, à semelhança do 
Rousseau das Confissões, se compromete a dizer “com todas as letras: 
eis o que fiz, o que pensei, o que fui”, e além disso “o que compreendi 
ou acreditei compreender, isso que não domino mais totalmente, mas 
isso que me tornei” (ALTHUSSER, 1992, p. 34). Em suma, ele “não 
inventa histórias”: não se leia o que escreveu como se lê um romance...

Ocorre que tampouco é possível lê-lo como um discurso sem sujeito, 
como uma reprodução do concreto real no concreto pensado. Não só por 
conta da autoevidente e necessária presença do sujeito individual – e/ou 
pessoal –, não só pela igualmente evidente forma autobiográfica, mas 
também por essa tentativa de furtar-se ao inevitável julgamento alheio 
buscando controlá-lo. Caberia, em tal caso, reconhecer que essa escrita 
autobiográfica “está na ideologia” na medida mesma em que relata e 
exprime a realidade da vida de seu autor, uma vez que essa realidade, 
para usar a formulação que apresenta em Pour Marx, não é o real bruto, 
não é as condições mesmas da existência, mas o modo como Althusser 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011080

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

viveu – imaginariamente – sua relação ante suas condições de existência; 
como ele próprio narra e explica, ela resulta de um “fantasma” que “se 
torna vida”, ou seja, é o que seu investimento11 imaginário nas relações 
familiares produziu como vida e “destino”, é como ele viveu (imaginá-
ria, portanto realmente) as imagens, as fantasias12 investidas nas figuras 
materna e paterna.

Se imaginário e real (con)fundem-se desse modo na e pela ideologia 
– a mesma na qual e pela qual todo indivíduo é necessária e concreta-
mente constituído como sujeito e todo sujeito pode existir efetivamente 
–, imagens e fantasias têm valor de fatos reais na medida em que são 
vividas e influem no cotidiano: com efeito, raramente – nunca, talvez – 
agimos em função do que as pessoas são “realmente”, mas na dependência 
das imagens que elas próprias projetam e/ou procuram projetar de si e, 
sobretudo, do que nelas investimos em termos de afetos e desejos. Al-
thusser explica e justifica o que chama de seu “destino” (no qual se inclui 
o estrangulamento de Hélène) ao frisar, justamente, que sua fantasia se 
constituiu como realidade vivida, como um drama real. Mas pretende, 
ao mesmo tempo, que sua narrativa escapa à ideologia, como se desse 
conta de revelar a “deformação imaginária” que, correlata à fantasia que 
engendrou e urdiu seu destino, explicaria tal (de)formação ideológica. Em 
suma, insiste em que não inventa histórias e acredita-se capaz de explicar 
“cientificamente” – isto é, à maneira da teoria marxista – a ideologia em 
que está imerso e que o constitui como sujeito, num esforço que acaba 
redundando em efeito contrário, passível que é de ser interpretado como 
um “relato autoficcional”, como tentativa de “manipular para melhor 

11	  Na acepção psicanalítica, o termo designa o “fato de uma determinada energia psíquica se 
encontrar ligada a uma representação ou grupo de representações, a uma parte do corpo, 
a um objeto, etc.” (LAPLANCHE; PONTALIS, 2001, p. 254) 

12	  “Fantasia” é o termo em Português para o que em língua francesa se denomina fantasme: 
“Roteiro imaginário em que o sujeito está presente e que representa, de modo mais ou 
menos deformado pelos processos defensivos, a realização de um desejo e, em última 
análise, de um desejo inconsciente”. (Laplanche; Pontalis, 2001, p. 169)



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1081

Roberto Goto

poder (se) explicar.”13 Ao fazê-lo, não está vivendo (imaginariamente) 
o papel (ideológico, portanto) daquele “sujeito transcendental” que ele, 
tomando-o como personagem de “romances filosóficos”, recusa como 
categoria teórica? Althusser não pretende ser o próprio “sujeito trans-
cendental” de seu discurso autobiográfico? Não o constitui – justamente 
como seu constituinte, não seu “constituído” – de tal forma que esgota 
toda sua verdade de indivíduo e sujeito a fim de não deixar nenhum resto 
passível de ser comentado, contestado, refutado, sequer julgado? 

Se assim é, Althusser prova tácita e praticamente que há um modo 
possível de existência do que chama de “sujeito transcendental”, que não 
é ilusório na medida mesma em que é ideológico: ao contrário, assim 
como “um fantasma se torna vida”, basta “investir-se” da fantasia de 
ser esse sujeito constituinte para sê-lo efetivamente, para dele fazer uma 
realidade vivida. Todavia, como o estatuto epistemológico desse sujeito é 
nulo, não sendo ele digno de ser objeto de nenhuma ciência, de nenhum 
discurso sem sujeito aplicado a reproduzir o concreto real como concreto 
pensado, ele não pode ser cogitado como uma alternativa real no processo 
de constituição de sujeitos, os quais só ilusoriamente podem imaginar-se 
constituintes, porquanto na realidade são constituídos como sujeitados. 

Explicitamente, na teoria althusseriana, a hipótese de existência 
real, verdadeira – não imaginária, não ideológica – de algo como auto-
determinação só se põe em paralelo à (oni)presença do determinismo, o 
que implica, euclidianamente, que seu encontro se pode dar apenas no 
infinito. O porvir que demora muito é o depois que nunca termina e o 
futuro que nunca chega: no círculo fechado de seu destino não há espaço 
para acaso e contingência14, assim como em sua angústia não há aber-

13	  Título de artigo de autoria de Peter Vandendriessche, Manipuler pour mieux pouvoir (s’)
expliquer. Le récit autofictionnel L’avenir dure longtemps de Louis Althusser [Manipular 
para melhor poder (se) explicar. O relato autoficcional O porvir dura muito tempo de Louis 
Althusser]. 

14	  Em contraste, para Kierkegaard (2010, p. 104) “destino é justamente unidade de neces-
sidade e casualidade. Isso se exprime de modo engenhoso quando se diz que o destino é 
cego, pois quem avança cegamente, tanto anda necessariamente como casualmente. Uma 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011082

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

tura para a possibilidade. Seu destino é concebido e vivido unicamente 
como fatalidade e sua angústia claustrofóbica, que paralisa e congela o 
tempo em torno do trauma aninhado em sua fantasia – a mesma que o 
deflagrou, tornando-se realidade vivida –, não é a angústia formada pela 
possibilidade, “a mais pesada de todas as categorias”, como Kierkegaard 
(2010, p. 164-165) a compreende:  

É certo que se ouve com frequência o contrário: que a possibilidade é 
tão leve, a realidade, porém, tão pesada. [...] Em geral entende-se [...] 
por esta possibilidade, da qual se diz que é tão leve, a possibilidade da 
sorte, do êxito, etc. Mas essa não é de jeito nenhum a possibilidade, é 
uma invenção mentirosa em que a corrupção humana aplica nova ma-
quiagem para poder, sem embargo, ter motivo para queixar-se da vida e 
da Providência, e ter uma chance de se atribuir importância aos próprios 
olhos. Não, na possibilidade tudo é igualmente possível, e aquele que, 
em verdade, foi educado pela possibilidade entendeu aquela que o apa-
vora tão bem quanto aquela que lhe sorri. Quando, pois, um tal sujeito 
concluiu a escola da possibilidade e sabe, melhor que uma criança no seu 
ABC, que não pode exigir absolutamente nada da vida, e que o horrível, 
[a] perdição, [o] aniquilamento moram na porta ao lado de qualquer 
homem, e aprendeu com proveito que toda angústia, diante da qual ele 
se angustiava, no momento seguinte avançou sobre ele, então ele dará 
uma outra explicação da realidade; haverá de louvar a realidade, e mesmo 
quando ela pairar pesadamente sobre ele, lembrar-se-á [de] que esta é 
muito, muito mais leve do que o era a possibilidade. Somente assim a 
possibilidade pode formar; [...]. 

Tomar a própria história na dimensão do possível, para além da 
esfera do efetivo, implicaria, no caso (de) Althusser, admitir que ela em 
algum momento ou por algum aspecto poderia ter sido diferente, e exi-
giria arcar com o peso da escolha e da responsabilidade por gestos que a 
compuseram. O efetivo, com toda sua carga de fatalidade, é assim menos 
pesado que o possível. O conceito de uma sociedade que funciona e se 
reproduz com a contribuição de aparelhos ideológicos de Estado fornece 

necessidade que não tem consciência de si mesma é eo ipso, ‘por essa mesma razão’ casual 
com relação ao momento seguinte.”



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1083

Roberto Goto

o modelo teórico que, num mesmo ato, acusa e conforta os sujeitos por 
sua participação na intriga fatal: personagens enredados numa trama sem 
Autor, embora eles acreditem/imaginem que há um – na forma de um 
Sujeito “absoluto” –, no qual são levados a espelhar-se para cumprirem 
seus papéis de sujeitos, sofrem seus destinos na medida mesma em que 
não são responsáveis por eles, cabendo-lhes consolar-se lançando todo o 
peso do inevitável e do irremediável às costas dos personagens principais 
– o Estado, o “bloco dominante” – e/ou, em última instância, ao próprio 
processo, que os empurra ao (e pelo) enredo fatal. Do ponto de vista 
da responsabilização dos agentes, os sujeitos individuais, constituídos 
sempre/já na e pela ideologia, é que são abstratos em relação ao sujeito 
“absoluto”, no qual termina-se depositando concretamente a autoria dos 
fatos e fados. É assim que o controle que Althusser tenta exercer sobre 
as leituras desde o interior de seu discurso não impede – pelo contrário, 
permite – interpretações como a de Michel Contat (1992, p. 221):

Todo homem mata o que ama. Essa já era a escapatória de Oscar Wilde em 
De profundis: estender a uma culpabilidade universal a responsabilidade 
de um ato para, desse modo, isentar-se pessoalmente.
Não há dúvida: o marxismo althusseriano, essa visão da história como 
processo sem sujeito nem fim, dá à luz esta proclamação desolada: não 
responsável!15

Liberdade e responsabilidade até podem ser vividas, mas como fruto 
e elemento da relação imaginária dos homens com suas condições (reais) 
de existência, o que implica uma deformação (pelo imaginário) do real 
– real que só é acessível pela ciência ou pela teoria, não pela ideologia. 
Assim, concretamente, alguém pode imaginar-se livre e responsável 
por seus atos, pode imaginar-se no papel daquele sujeito que existe 
e caminha por si mesmo, mas isso em última instância não passa de 
ilusão, justamente a ilusão com que a ideologia joga para que o sujeito 
imagine escolher e responder por coisas e atos que realiza numa relação 

15	 Contat faz paródia da última frase do personagem Hugo na peça de Sartre, As mãos sujas: 
“Não recuperável!” (SARTRE, s.d., p. 156). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011084

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

(real) de submissão e sujeição. Na realidade, trata-se de processos sem 
sujeito(s) constituinte(s), nos quais os sujeitos concretos, constituídos 
na e pela ideologia, são apanhados para cumprirem papéis dos quais não 
têm consciência, investidos que se encontram em suas fantasias, o que 
não os impede de – ao contrário, os estimula a – se responsabilizarem e 
culparem uns aos outros.

No esquema teórico de Althusser não há propriamente ações no 
sentido de iniciativas deliberadas, voluntárias, conscientes e responsáveis 
tomadas por sujeitos individuais, mas processos nos quais as ações se 
inscrevem e/ou são conduzidas, processos que empurram os sujeitos “por 
trás”, isto é, sem que eles disso tenham consciência. São esses processos 
que constituem a História na medida em que se repetem e reproduzem 
a formação social que lhes é própria, não os acontecimentos únicos e 
singulares, irrepetíveis, os quais acabam também engolfados e enredados 
neles. A própria História, toda ela, é um processo, que se move porque 
possui um motor – a luta de classes. Ela não tem sujeitos que a constituam 
mas agentes, isto é, sujeitos constituídos no e pelo próprio processo. Os 
determinismos marxista (ou marxiano) e freudiano confluem no sentido 
de indicar que a única realidade é a desses processos que se dão inde-
pendentemente da vontade do indivíduo e à revelia de sua consciência 
– no caso da teoria de Freud, os que “funcionam”, inconscientemente, 
no “aparelho psíquico”.  

A lição de Althusser é de uma ambivalência visceral: substancial-
mente determinista, não pode admitir uma existência teórica – ou categó-
rica – para a autodeterminação pessoal, o que significa que ela não conta 
como categoria teoricamente válida para descrever e explicar a realidade, 
para reproduzir o concreto real em concreto pensado. Mas, ao mesmo 
tempo, categorias como a de sujeito constituinte se dispõem ao lado da 
teoria, numa espécie de limbo em que se projetam e caminham paralelas 
ao espaço teórico. Não são teoria, mas ideologia; não são realidade, mas 
imaginário, mas de qualquer forma não saem de cena, inclusive para que 
o autor, num tom de irritação e lamento, advirta quanto à sua inexistência 
ou irrelevância: imaginar-se sujeito de algo, meter-se no papel de “herói” 
é coisa de quem, definitivamente, não entendeu nada da teoria de Marx 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1085

Roberto Goto

e da realidade social, do funcionamento de suas formações e estruturas. 
A leitura correta da teoria deve propiciar, justamente, o necessário para 
distinguir o real do imaginário, a ciência do “romance filosófico”. 

Como no caso da leitura de Marx por Althusser, haverá o modo 
correto ou apropriado de interpretar o texto do próprio Althusser? Qual 
será ele? Certamente, aquele que apontar para a realidade e denunciar o 
imaginário em – e por – sua irrealidade: pode-se mesmo querer bancar 
o herói, mas o fato é que a escola, como instituição, inscreve-se num 
processo do qual participa essencialmente como aparelho ideológico de 
Estado, contribuindo para a reprodução da formação social. Não cabe, 
portanto, cobrar do autor uma proposta pedagógica que pavimentaria “o 
caminho para uma ação emancipatória da educação no contexto estrutural 
analisado”. No máximo, tratar-se-ia de esperar dele um detalhamento da 
teoria acerca do “funcionamento” da luta de classes – em sua condição 
de “motor” da História – no interior desse aparelho ideológico, uma 
explicitação e/ou sistematização das estratégias passíveis de inscrever-
se nessa luta, dos papéis que os agentes cumpririam nesse processo, 
na medida mesma em que fossem determinados por ele. Desse tipo de 
leitor diria Althusser que entendeu seu texto – e o de Marx –, ao invés de 
“inventar histórias” e de confundir o romanesco (ou seja, o ideológico) 
com o teórico...  

Por que, então, aquela cobrança? Nossa hipótese remete àquela am-
bivalência: o discurso de Althusser “provocou” o “sujeito transcendental” 
projetado (ou fantasiado) por certos leitores – os que acha(va)m poder 
“fazer e acontecer”, os que, ainda hoje, pretendem (ou posam de) “fazer 
a diferença”. Tais expressões devem lembrar, numa análise do contexto 
histórico-cultural, o apelo emblemático ao voluntarismo político que 
vicejou no período imediatamente anterior à eclosão do estruturalismo 
no Brasil: “Vem, vamos embora/ que esperar não é saber/ quem sabe 
faz a hora/ não espera acontecer”[...] A propósito da cunhagem dessa 
fórmula – que ecoou paradigmaticamente nos corações e mentes dos 
que ansiavam por participação política, na medida mesma em que se 
percebiam à margem dela – convém recordar que representou uma res-
posta a críticas que pressupunham e exigiam a assunção daquele “sujeito 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011086

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

transcendental”. A investida mais explícita e representativa, nessa direção, 
partiu da ensaísta Walnice Nogueira Galvão, que em texto datado de 1968 
pôs reparo na figura de “O dia que virá”, recorrente na que classifica de 
Moderna Música Popular Brasileira (MMPB) e da qual Geraldo Vandré 
seria “especialista” com canções como “Aroeira” (“Vim de longe, vou 
mais longe,/ quem tem fé vai me esperar/ escrevendo numa conta/ pra 
junto a gente cobrar/ no dia que já vem vindo/ [...]/ e a gente fazendo 
conta/ pro dia que vai chegar”) – na qual, segundo a autora, 

O DIA QUE VIRÁ aparece na plenitude de seu significado e função. O 
homem abdica de seu papel de sujeito da história, e o sujeito da história 
passa a ser O DIA, ser dotado de vontade e de movimento. Não sou eu, 
sujeito humano, que vou chegar lá, mas é O DIA que se encaminha para 
mim. “A gente”, então, fica dispensada de agir. Quem age é O DIA, “a 
gente” se dedica apenas a registrar os agravos, enquanto O DIA não vem.
Trata-se, portanto, de uma proposta imobilista e espontaneísta. Imobilista 
porque prega os braços cruzados. Espontaneísta porque delega a ação aO 
DIA, essa abstração mitológica. “A gente” não é responsável, por isso 
se considera absolvida (GALVÃO, 1976, p. 95-96).

O autor por excelência da chamada “canção de protesto” teria 
apre(e)ndido e absorvido exemplarmente essa lição, consubstanciando 
em seu célebre trabalho, de duplo nome (“Caminhando”, “Pra não dizer 
que não falei das flores”), a “virada”, a substituição de “O dia” por “A 
gente” – ou o nós coletivo – no papel de “sujeito da história”, tal como 
advogava a ensaísta. 

Manifestamente, a lição de Althusser, na forma do não menos célebre 
– por muito citado – pedido de desculpas, tomou direção diametralmente 
oposta à de Walnice Galvão, buscando demover os leitores da realidade 
e/ou efetividade daquele “sujeito da história”. Mas, se funcionou como 
provocação, despertando o senso de ação e participação no lugar mesmo 
em que procura afastá-lo e desacreditá-lo, é porque ela própria é atra-
vessada, num movimento de retorno do reprimido, pela perspectiva – e/
ou expectativa – do “sujeito transcendental”, no que arriscamos chamar 
de ontologia negativa do indivíduo, traduzível numa dialética: a desse 
indivíduo formado como não-sujeito, desse indivíduo que, negado e/ou 
anulado no processo de produção do sujeito, ao mesmo tempo extrapola 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1087

Roberto Goto

sua função (de sujeito), nem sempre desempenhando, como previsto e 
esperado, os papéis que lhe reservam as estruturas (que o constituem 
como sujeito). Essa ontologia, então, inverteria a formulação que se 
apresenta em Aparelhos Ideológicos de Estado, segundo a qual os indiví-
duos são “‘abstratos’ em relação aos sujeitos que existem desde sempre” 
(ALTHUSSER, 1987, p. 98): à medida que o sujeito é negado, ou seja, é 
um não-sujeito, ele é que seria “abstrato” em relação ao indivíduo – esse 
mesmo que a ideologia “transforma” em sujeito. 

Caberia perguntar, afinal, se Aparelhos Ideológicos de Estado não 
interpelou – e não prossegue interpelando – esse indivíduo que, pela 
própria admoestação para que evite o heroísmo voluntarista e quixotesco, 
acaba sendo mais concreto que o sujeito no qual ele se torna ou deve se 
tornar – “já/sempre” – por arte da interpelação ideológica. Se a resposta 
for afirmativa, ela explicará talvez porque, não raramente, as leituras do 
texto althusseriano se pautaram por reações psicologizantes, expressas 
em queixas a respeito do sentimento de impotência política que ele, dan-
do margem ao imobilismo denunciado pela crítica, suscitaria: no vazio 
explícito de propostas de ação latejaria tacitamente aquela expectativa de 
existência – e ecoaria silenciosamente o lamento pela inexistência – de 
um indivíduo que, a despeito mesmo das chamadas condições objetivas 
(vale dizer, das estruturas), se constitui, se autodetermina como sujeito.

Referências

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos ideológicos de Estado. 3.ed. Tradu-
ção de Maria Laura Viveiros de Castro. Rio de Janeiro: Edições Graal, 
1987.
_____. O futuro dura muito tempo. Tradução de Rosa Freire D’Aguiar. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
_____. Idéologie et appareils idéologiques d’État (Notes pour une 
recherche). Edição eletrônica realizada por Jean-Marie Tremblay 
(Universidade de Quebec em Chicoutimi). Disponível em: <http://
classiques.uqac.ca/contemporains/althusser_louis/ideologie_et_AIE/
ideologie_et_AIE.htm>. Acesso em: 20 jun. 2014.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1055-1088, mai./ago. 2017. issn 0102-68011088

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser

_____. Marxismo e humanismo. In: _____. A favor de Marx. 2. ed. Tra-
dução de Dirceu Lindoso. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979.
_____. Resposta a John Lewis – Observação sobre uma categoria: “Pro-
cesso sem sujeito nem fim(s)”. In: ALTHUSSER, Louis. Posições-1. 
Tradução de Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: Graal, 1978.
_____. De O Capital à filosofia de Marx. In: ALTHUSSER, Louis; 
RANCIÈRE, Jacques; MACHEREY, Pierre. Ler O Capital, v. 1. Tra-
dução de Nathanael C. Caixeiro. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1979a.
CONTAT, Michel. As mortes de Althusser. Novos Estudos Cebrap, v. 2, 
n. 33, p. 213 221, Jul. 1992.
FREITAG, Bárbara. Escola, estado e sociedade. 3. ed. São Paulo: Cor-
tez & Moraes, 1979.
GALVÃO, Walnice Nogueira. MMPB: uma análise ideológica. In: 
_____. Saco de gatos: ensaios críticos. 2. ed. São Paulo: Duas Cidades, 
1976.
KIERKEGAARD, Sören. O conceito de angústia. 2.ed. Tradução de 
Álvaro Luiz Montenegro Valls. Petrópolis: Vozes; São Paulo: Ed. Uni-
versitária São Francisco, 2010. 
LAPLANCHE, J.; PONTALIS J.-B. Vocabulário de psicanálise. Tra-
dução de Pedro Tamen. São Paulo: Martins Fontes, 2001.
MARX, Karl. Sobre Proudhon. In: MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. 
Textos. São Paulo: Alfa-Ômega, 1977.
SARTRE, Jean- Paul. As mãos sujas. Tradução de Antonio Coimbra 
Martins. Lisboa: Europa- América, s.d.
VANDENDRIESSCHE, Peter. Manipuler pour mieux pouvoir (s’)ex-
pliquer. Le récit autofictionnel L’avenir dure longtemps de Louis Al-
thusser. Disponível em: <http://www.opschool.be/groupedumercredi/
lavenirdurelongtemps.html>. Acesso em: 20 jun. 2014.

Data de registro: 18/07/2015
Data de aceite: 22/02/2017



1089

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1089a1109

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. 
Una lettura gramsciana

Rocco Lacorte*

Sommario: Sulla base della concezione gramsciana dell’intreccio tra lingua e po-
litica si vogliono qui avanzare sia alcune considerazioni per una impostazione di 
una interpretazione della teoria linguistica di Dante, quale espressione delle inno-
vazioni sociali e politiche del suo tempo, sia illuminare alcune conseguenze filolo-
giche che esse possono avere rispetto ai testi esaminati. Nel De vulgari eloquentia, 
si può assistere a una delle forme più eminenti di reazione del poeta fiorentino allo 
sfacelo dell’unità politica della penisola italica e alla disintegrazione delle classi 
economiche e politiche formatesi dopo il Mille coi Comuni. Ciò si fa matura e 
altissima consapevolezza proprio attraverso la nuova impostazione dantesca della 
questione della lingua e della sua teoria corrispondente, nel crescente snodarsi 
critico e autocritico testimoniato dal percorso che va dal Convivio alla Commedia, 
attraverso il De vulgari eloquentia. 

Parole chiave: Dante. Linguaggio.. Politica. De vulgari eloquentia. Convivio. 
Commedia.

Apotamentos sobre linguagem, língua e política em Dante. Uma 
leitura gramsciana

Resumo: Com base no conceito gramsciano do entrelaçamento entre linguagem e 
política, e em tensão dialética com as ideias de prestigiosos intelectuais e críticos 
da obra de Dante, são aqui avançadas tanto algumas considerações para uma inter-
pretação da teoria linguística de Dante que seja expressão das inovações sociais e 
políticas de seu tempo, tanto para iluminar algumas das consequências filológicas 
que elas podem ter em relação aos textos examinados. O De vulgaris eloquentia é 
testemunha de uma das formas mais importantes de reação do poeta de Florência 
ao colapso e fragmentação da unidade política da península italiana e da desinte-
gração das classes econômicas e políticas que se formaram após o ano Mil com 

*	 Doutor em Romance, Languages and Literatures pela Universidade de Chicago (UofC). 
Professor Substituto na Universidade de Brasília (UnB). E-mail: roccola@gmail.com



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011090

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

as Comunas. Isto torna-se consciência madura e altíssima precisamente pela nova 
colocação Dantiana da questão da língua e de sua teoria correspondente, ao des-
dobrá-la no crescimento do desenvolvimento crítico e auto-crítico testemunhado 
pelo caminho que vai do Convivio a Commedia, através do De vulgaris eloquentia. 

Palavras-chave: Dante. Línguagem. Política. De vulgari eloquentia. Convivio. 
Commedia.

Notes on language and politics in Dante. A gramscian reading

Abstract: Starting from Antonio Gramsci’s conception of the relationship betwe-
en language and politics and dialectically challenging the ideas of some important 
intellectuals and critics of Dante’s work, I intend to put forward both some consi-
derations for laying an alternative interpretation of Dante’s linguistic theory, taken 
as an expression of the social and political innovations of his times, and illuminate 
some filological implications that these considerations can have in relation to the 
texts I am going to examine. In the De vulgari eloquentia, one can see one of the 
most eminent forms of Dante’s reaction against the disruption of the political uni-
ty of the Italian peninsula and the disintegration of the groups that came to light 
after the XIth Century A.C. This reaction turns into the highest form of awareness 
throughout Dante’s development of the question of language and its correspondent 
theory. The movement of this growing awareness becomes more and more visible 
along the path that (self-)critically connects the Convivio to the Comedy, through 
the De vulgari. 

Keywords: Dante. Language. Politics. De vulgari eloquentia. Convivium. Com-
medy.

“Poichè nessuno io trovo che prima di me abbia svolto alcuna dottrina 
intorno alla eloquenza volgare […]” (DANTE: 1965b, DVE, I, i)1.

“Ogni volta che affiora, in un modo o nell’altro, la quistione della lingua, 
significa che si sta imponendo una serie di altri problemi: la formazione e 
l’allargamento della classe dirigente, la necessità di stabilire rapporti più 
intimi e sicuri tra i gruppi dirigenti e la massa popolare-nazionale, cioè di 
riorganizzare l’egemonia culturale” (GRAMSCI: 1975b, Q 29, 3, 2346)2.

1	 D’ora in poi, per quanto riguarda il De vulgari eloquentia, si citerà ponendo la sigla DVE 
= De vulgari eloquentia, seguita dal numero del Libro e dal numero del paragrafo (come 
nell’esempio dell’ultima citazione: DVE, I, i).

2	  D’ora in poi, ci si riferirà, salvo indicazione diversa, sempre a GRAMSCI, A. Quaderni 
del carcere. Edizione critica a cura di Valentino Gerratana. Einaudi: Torino, 1975. Si 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1091

Rocco Lacorte

Introduzione

C’è un passo dei Ricordi in cui Guicciardini scrive: 

Se considerate bene, non s’ha vera notizia delle ‘cose’ presenti, non di 
quelle che giornalmente si fanno in una medesima città, e spesso tra ‘l 
palazzo e la piazza è una nebbia sì folta, o uno muro sì grosso, che non 
vi penetrando l’occhio degli uomini, tanto sa el popolo di quello che fa 
chi governa, o della ragione per che lo fa, quanto delle cose che fanno 
in India; e però si empie facilmente el mondo di opinione erronee e 
vane (§ 141).

La distanza fra “il palazzo” e “la piazza”, “el popolo” e “chi gover-
na”, la scissione interna alla penisola italica fra gruppi sociali e politici è 
registrata senza indugio da Guicciardini, il quale è uno dei pochi a scrivere 
in volgare - accanto ad autori come Machiavelli, Galilei e Vico, vissuti in 
epoche progressivamente sempre più lontane da quella in cui si dispiegò 
la crisi della civiltà comunale italiana. E la cosa è tanto più sorprendente 
dopo la riaffermazione dell’uso del latino presso le classi colte a partire 
dall’Umanesimo, mentre lo è meno se si considera che tutti questi autori 
hanno in comune, a differenza di molti dei dotti a loro contemporanei, la 
necessità di far capire a più vasti strati della popolazione i propri progetti 
di riforma culturale e politica. Nel passo di Guicciardini appena citato il 
problema della separazione economica, sociale e politica nella penisola 
italica rinvia implicitamente, alla questione della lingua (oppure, in 
certo senso, anche esplicitamente: per lo meno se si considera lo stesso 
problema con l’occhio al testo, che è scritto in volgare e non in latino. 
Il fatto in sé, di presentarsi in volgare, è la risposta reale)3. Ancora in 

citerà ponendo la lettera Q = Quaderni, seguita dal numero del quaderno, dal numero 
del paragrafo e, eventualmente, dal numero della pagina (come nell’esempio dell’ultima 
citazione: Q 29, 3, 2346).

3	  Ci si deve, in altri termini, domandare perchè esso sia scritto in volgare e non in latino. 
Con tutta probabilità Guicciardini ha dovuto fare una scelta linguistica, per niente semplice 
ai suoi tempi, prima di cominciare a scriverlo, e deve averla fatta per motivi precisi, che 
superano il campo linguistico inteso in senso stretto.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011092

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

epoca contemporanea, autori come Italo Calvino o Pierpaolo Pasolini, 
hanno sentito la necessità di riportare la questione alla ribalta, poiché il 
muro di cui parla Guicciardini evidentemente è ancora lì (e non solo in 
Italia), nonostante nessuno oggi parli più in latino. Di qui l’attualità di 
alcuni temi e problemi che si trovano nell’opera di un’autore come Dante, 
vissuto circa otto secoli fa: infatti, si può trovare più di un legame fra le 
ragioni della scelta linguistica degli autori appena citati e certo pensie-
ro dantesco. Tutt’altro che estraneo a simili problemi è anche Antonio 
Gramsci, la cui presenza in questo lavoro, più implicita che esplicita, a 
dire il vero, sarà, comunque, necessaria, poiché sono le sue idee sulla 
traducibilità (tra le differenti attività umane, “teoriche” e “pratiche”) e 
sulla relazione tra politica e linguaggio il fondamento critico sul quale 
ci baseremo per articolare i nostri giudizi e per costruire passo a passo 
questo piccolo studio4.

1. Dal Convivio al De vulgari eloquentia. Tensioni euristiche tra 
“latino” e “volgare”

Sul limitare della crisi della civiltà comunale vediamo Dante Ali-
ghieri svettare sull’intellettualità contemporanea, tutto preso dal tentativo 
di sanare il problema del suo disfacimento, tanto era lacerata economi-
camente, socialmente, politicamente e linguisticamente la società in cui 
viveva. Dante è il primo che, esiliato dalla “sua” Firenze, e perciò non 
più in grado di agire politicamente per partecipare direttamente alla 
lotta per risolvere i tremendi conflitti fra fazioni che avvelenavano il 
presente della propria patria, si cimenta teoricamente con un fatto nuovo; 
la realtà linguistica predominante, in cui si esprimono i rapporti sociali 
nei Comuni, si presenta, per la prima volta, come elemento da studiare 
e da comprendere: in questo senso va valutata la portata innovativa del 

4	  In LACORTE; 2014, p. 67 ss. Si può trovare uno studio sul concetto di traducibilità nella 
maniera in cui è qui utilizzato e inteso e, inoltre, ulteriori riferimenti bibliografici su di 
esso.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1093

Rocco Lacorte

De vulgari eloquentia, dove il tentativo dantesco consiste nell’elevare il 
fatto a teoria. É vero che il libro è scritto in latino, ma per trattare della 
lingua nuova, il volgare, cioè della lingua parlata nei Comuni.

E innovativa è anche la posizione di questo trattato incompiuto 
rispetto al Convivio. In quest’ultima opera, come ha già rilevato Bruno 
Nardi5, Dante assegna ancora un ruolo di primo piano al latino per nobiltà 
(“perché lo latino è perpetuo e non corruttibile, e il volgare è non stabile e 
corruttibile”), per virtu’ (“con ciò sia cosa lo latino molte cose manifesta 
concepite ne la mente, che lo volgare far non può”) e per bellezza (“però 
che lo volgare seguita uso, e lo latino arte”)6. Ciò nonostante, sebbene 
più in là rigetterà queste affermazioni, già nel Convivio Dante dà vari 
segnali in controtendenza con esse. Per esempio, prima di tutto il fatto 
stesso di scrivere quest’opera in volgare; in secondo luogo, il fatto che 
egli penetra nella lingua latina attraverso il volgare e non nel volgare 
perchè conosce da prima il latino (C, I, xiii); e, infine, anche l’afferma-
zione secondo la quale: “Ciascuna cosa è virtuosa in sua natura che fa 
quello che ella è ordinata; e quanto meglio lo fa tanto più è virtuosa” 
(C, I, v), affermazione da associare con l’altra secondo cui il volgare si 
presta meglio a commento delle canzoni del Convivio perchè gli è più 
“prossimo” (C, I, xii):

Tanto è la cosa più prossima quanto, di tutte le cose del suo genere, altrui 
è più unita: onde di tutti li uomini lo figlio è più prossimo al padre; di 
tutte l’arti la medicina è la più prossima al medico, e la musica al musico, 
però che a loro sono più unite che l’altre […] E così lo volgare è più pros-
simo quanto è più unito, che uno e solo è prima ne la mente che alcuno 
altro, e che non solamente per sè è unito, ma per accidente, in quanto è 
congiunto con le più prossime persone, sì come con li parenti e con li 
propri cittadini e con la propria gente. E questo è lo volgare proprio; lo 
quale è non prossimo, ma massimamente prossimo a ciascuno. Perchè 
se la prossimitate è seme d’amistà, come detto è di sopra, manifesto è 
ch’ella è de le cagioni stata de l’amore che io porto a la mia loquela, che 
è a me prossima più che l’altre. […] (C, I, xii).

5	  NARDI; 1942 (Dante e la cultura medievale. Laterza: Bari, 1942).
6	  DANTE; 1965a, C, I, v. D’ora in poi, per quanto riguarda il Convivio, si citerà ponendo 

la lettera C = Convivio, seguita dal numero del Trattato e dal numero del paragrafo (come 
nell’esempio dell’ultima citazione: C, I, v).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011094

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

Il volgare è, dunque, “il più unito” alle canzoni e alla mente di Dante 
che le ha composte (perchè lingua materna), in quanto, inoltre, “lo latino 
conosce lo volgare in genere, ma non distinto”, “chè uno abituato di latino 
non distingue, s’elli è d’Italia, lo volgare [inghilese] da lo tedesco; nè 
lo tedesco, lo volgare italico dal provenzale” (C, I, vii – corsivi miei). 

Ora, è chiaro da queste parole che rispetto al fine particolare del 
“commento”, la natura del volgare sembra “ordinata” più virtuosamente 
del latino. Se, dunque, il latino è considerato da Dante gerarchicamente 
superiore, esso non può però fungere per il commento alle canzoni del 
Convivio. Allora, la superiorità del latino è tale solo se riferita ad ambiti 
diversi da quello relativo a questo commento; così, di fatto, nel Convivio 
è il volgare che comincia progressivamente a prevalere. 

Se ne trae perciò che Dante, in questa fase tutto preso dal fare, dalla 
costruzione “pratica” della sua opera, usa ancora un linguaggio che non 
è il suo, cioè quello che arriverà a sviluppare più tardi, esprimendo così 
la sua posizione autonoma e originale. Per ora, a voler essere più esatti, 
egli ancora oscilla ecletticamente facendo convivere insieme vari lingua-
ggi (in senso lato) e teorie (alcuni dei quali perciò in parte contrastano 
con quello che sta facendo, ma egli ancora non se ne accorge, mentre 
la sua presa di coscienza piena coinciderà proprio con la formulazione 
compiuta di un proprio linguaggio nuovo e originale): per esempio, da un 
lato, il pregiudizio scolastico della superiorità del latino e, dall’altro, la 
sua idea sull’importanza del volgare, che a quest’altezza non si presenta 
ancora come una teoria compiuta. Le conseguenze e la realtà di quel fare 
poetico – che implicitamente già contiene, in qualche modo, degli ele-
menti “teorici” - troveranno la loro “traduzione” in un nuovo linguaggio 
coerente e omogeneo, cioè, questa volta, in una teoria di Dante7, solo nel 

7	 Ogni filosofia o, più latamente, ogni visione del mondo è un “linguaggio”, e si presenta in 
una certa determinata lingua, non ogni lingua è una filosofia coerente, una teoria, seppure 
possa contenere una visione del mondo più o meno eclettica o coerente, o addirittura vari 
“linguaggi”, o visioni del mondo, che si intersecano ed interagiscono fra loro in vario modo, 
per lo meno quando esprimono la stessa realtà o realtà affini (Cfr. GRAMSCI: 1975b. In 
particolare cfr. Q 4, 42; Q 8, 208 e Q 10 II, 44, 1330).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1095

Rocco Lacorte

De vulgari eloquentia (che, dunque, deve seguire di necessità cronologi-
camente almeno al primo libro del Convivio8). E, com’è noto, a un certo 
punto Dante, con la Commedia, non in latino, ma proprio in volgare, 
narrerà ed esporrà un intero universo. Effettivamente, la Commedia è la 
prova materiale dell’abbandono definitivo di uno degli assunti cardine 
del Convivio, quello per cui “lo latino molte cose manifesta concepite 
ne la mente, che lo volgare far non può”.

Alla fine del primo libro del Convivio Dante svolge una ulteriore 
considerazione da Nardi non sottolineata: alludo al paragone fra il volgare 
e la tecnica artigianale del fabbro, cioè fra una “lingua” e una “tecnica”, 
o meglio, prima di tutto, fra il volgare recepito dai propri genitori e il 
“fuoco” che consente al fabbro di trasformare il ferro in “coltello” (il 
volgare – non il latino – in quanto lingua che ha consentito di unire i 
suoi genitori, è addirittura condizione senza la quale il poeta non sarebbe 
potuto nascere, essere):

Non è secondo [lo Filosofo impossibile sì come dice ne la Fisica al libro 
secondo] a una esser più cagioni efficienti, avvenga che una sia massi-
ma de l’altre; onde lo fuoco e lo martello sono cagioni efficienti de lo 
coltello, avvenga che massimamente è il fabbro. Questo mio volgare fu 
congiugnitore de li miei generanti, che con esso parlavano, sì come il 
fuoco è disponitore del ferro al fabbro che fa lo coltello; per che manifesto 
è lui essere concorso a la mia generazione, e così essere alcuna cagione 
del mio essere. Ancora, questo mio volgare fu introduttore di me ne la 
via della scienza, che è ultima perfezione, in quanto con esso io entrai 
nello latino (C, I xii).

Com’è oramai ben noto, Dante nelle sue opere future non riprodurrà 
i volgari attingendoli così come sono, bensì li tratterà come quel fuoco, o 
quei fuochi, da cui foggerà una nuova lingua (e da questo punto di vista 
mostra che la sua operazione corrisponde a una traduzione dell’ordine 
rappresentato dalla grammatica per eccellenza, cioè il latino, in un or-

8	  I critici ipotizzano che il De vulgari sia stato scritto o in una pausa nella composizione del 
III e IV trattato del Convivio o subito dopo quest’ultimo. Cfr. MALATO: 1999, p. 163.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011096

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

dine nuovo, e ciò egli fa a partire dagli elementi del volgare, il quale, 
in quanto dis-ordinato, sarebbe inferiore alla grammatica, cioè al latino 
medesimo, che stima come lingua artificiale, cioè frutto di un lavoro 
tecnico-intellettuale). Dante stesso porrà se medesimo come artigiano, 
o “cagione efficiente” massima, del “volgare illustre” nel De vulgari 
eloquentia - scritto successivamente al capitolo in cui sono contenute le 
affermazioni sopra riportate del Convivio. È notevole, però, il fatto che 
già qui abbiamo la importantissima equiparazione fra il tecnico del ferro, 
il fabbro, e il “tecnico” della lingua, lo scrittore e poeta.

Dobbiamo, allora, prestare attenzione all’equazione che Dante sta-
bilisce fra la nuova lingua (il futuro volgare illustre) e la tecnica; perchè, 
in primo luogo, se la nuova lingua è una tecnica, essa è frutto d’un lavo-
ro (e naturale potrà esser detta solo nel senso che, una volta istituitasi, 
essa presenterà degli automatismi funzionali a chi l’apprende, la parla 
e l’ascolta). Nel Convivio ancora non ci sono affermazioni esplicite e 
chiare circa una distinzione fra “natura” e “artificio”9 rispetto al volgare 
(non illustre). D’altronde, è Dante stesso a servirsi di un paragone da 
cui non trae ancora tutte le conseguenze teoriche. Rimane, però, ferma 
l’immagine del fabbro-poeta; immagine feconda in futuro e da cui, per 
il momento, si deduce che sicuramente il volgare fabbricato dall’autore 
della Commedia richiede “artificio”, mentre più complesso è tentare 
di capire come egli intendesse il volgare materno (sicuramente “cor-
ruttibile”, ma non è detto se naturalmente corruttibile o artificialmente 
corruttibile). Nel De vulgari eloquentia Dante affermerà che i volgari 
hanno proceduto a caso (DVE, II, iv) e parlerà senz’altro di una “lingua 
volgare”, “senza regola alcuna” - forse identificabile con una lingua in 
certo senso naturale e spontanea, che i bambini apprendono da chi li 
circonda appena in grado di balbettare i primi suoni - e distinta da una 

9	  Questa parola non deve essere intesa qui nel senso che artificio o artificiale ha rispetto ai 
linguaggi formali o formalizzati della scienza e della logica moderna e contemporanea, 
poichè Dante è il primo a riconoscere la storicità di una qualsiasi lingua che deriva dal 
lavoro della ragione umana (cfr. per esempio, DANTE; 1965b, DVE, I, ix). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1097

Rocco Lacorte

“lingua secondaria” e artificiale (il latino dei Romani), per imparare la 
quale bisogna studiare lungamente e intensamente (DVE, I, i). Nel Con-
vivio, distinzioni chiare in merito non ce ne sono. Si deduce dal passo 
riportato che il latino richiede studio, ed è una lingua seconda, mentre 
il volgare era la lingua parlata (naturalmente) dai genitori e da Dante 
bambino, e la causa, contemporaneamente, del loro reciproco amore.

In secondo luogo, “lingua come tecnica” equivale a “lingua come 
sapere” non astratto. In terzo luogo, in quanto “tecnica”, la lingua deve 
avere, contemporaneamente, una consistenza e un fine pratico. Da questo 
punto di vista la scelta dell’uso del volgare ha senz’altro un fine divul-
gativo e sociale, come già si evince nel Convivio:

[…] Lo volgare è più prossimo quanto è più unito, che uno e solo è prima 
ne la mente che alcuno altro, e che non solamente per sè è unito, ma per 
accidente, in quanto è congiunto con le più prossime persone, sì come 
con li parenti e con li propri cittadini e con la propria gente. E questo è 
lo volgare proprio; lo quale è non prossimo, ma massimamente prossimo 
a ciascuno (C, I, xii – corsivo mio).

Già prima Dante aveva affermato, fra le ragioni che lo mossero a 
eleggere l’uso del volgare e non del latino nello scrivere il Convivio, 
oltre all’amore per la sua “loquela” e il convenire meglio al commento, 
quella che “si muove […] da prontezza di liberalitate” (C, I, v), per-
suaso che “come lo latino averebbe a pochi dato lo suo beneficio, […] 
lo volgare servirà veramente a molti” (I, ix). In tal modo, egli apre agli 
altri la propria cultura - mostrando con ciò di essere molto più “moder-
no” di tanti intellettuali, anche contemporanei, che si esprimono in un 
linguaggio ostico ai più - sebbene, bisogna precisarlo, il suo fine essen-
ziale fosse quello di aprirsi per rendere più efficace una riforma di quei 
principi radicati in un tipo di struttura sociale fortemente gerarchica, 
tipica del Medio Evo. Il fine pratico, etico (e perciò anche politico), in-
sito nella tematica della lingua (e della lingua come tecnica) è, dunque, 
già in questo trattato; come scrive Dante: “Onde con ciò sia cosa che 
due perfezioni abbia l’uomo, una prima e una seconda – la prima lo fa 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011098

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

essere, la seconda lo fa essere buono –, se la propria loquela m’è stata 
cagione e de l’una e dell’altra, grandissimo beneficio da lei ho ricevuto”                                                       
(C, I, xiii – corsivo mio). Il compito di “inducere li uomini a scienza e 
virtu’” (C, I, ix) è altresì eminentemente politico-morale e mostra che la 
problematica linguistica fa tutt’uno con esso, perchè, nella convinzione 
di Dante, solo ricorrendo al volgare, cioè alla lingua del ceto attivo 
del “borgo” comunale, esso può essere condotto a compimento. Ma, 
chiaramente, il volgare, nell’Italia medievale non era uno; nella realtà 
tanti erano i volgari, quasi a metaforizzare la condizione di lacerazione 
socio-politica e culturale che attraversava la penisola. É nel De vulgari 
eloquentia, che la reazione dantesca allo sfacelo dell’unità politica del 
paese, alla disintegrazione delle classi economiche e politiche formatesi 
dopo il Mille coi Comuni, si fa matura consapevolezza proprio anche 
attraverso una nuova impostazione della questione della lingua. Ma già 
nel Convivio, sintomaticamente, Dante fa affermazioni fondamentali in 
questa direzione: il sapere delle scuole religiose e filosofiche era separato 
da tutti quei gruppi sociali che non conoscevano il latino, e solo attraverso 
l’elevazione del volgare a lingua filosofica (cioè a alternativo coerente e 
unitario ordine sintattico e di pensiero) quel medesimo sapere poteva esse-
re liberato dal gergo esclusivo degli scolastici10. Da questo punto di vista, 
quella di Dante diverrà la teoria di un rappresentante degli intellettuali 
dei Comuni italiani che “rompe” col latino e, in certo senso, giustifica il 
volgare (la realtà dei Comuni, ché però si sta smembrando) di fronte al 
“mandarinismo” latineggiante e tutto feudale dei dotti scolastici. Ed egli 
“rompe” proprio nel senso che la lingua artificiale del volgare-illustre non 
la concepisce in funzione di una comunicazione entro una cerchia ristretta 
di intellettuali, ma in funzione di una comunicazione che si estenda in 
un ambito più vasto di popolazione, nel tentativo di supplire in questo 
modo a una crisi interna alla società e alla chiesa, a una frattura sociale 
crescente fra le classi alte – che parlavano il latino – e “i semplici” che 
la Chiesa dell’epoca non fronteggiava adeguatamente. 

10	  Cfr. C I, xiii.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1099

Rocco Lacorte

2. Il De vulgari e la maturazione linguistico-politica

Già nel Convivio il volgare che Dante elaborerà sulle basi dei volgari 
italiani è definito come un “sole nuovo, lo quale surgerà là dove l’usato 
tramonterà, e darà lume a coloro che sono in tenebre e in oscuritade, 
per lo usato sole che a loro non luce”11. Nel De vulgari eloquentia egli 
mostra di essere pienamente consapevole di stare facendo nel suo campo 
qualcosa di assolutamente nuovo – trasferendo nel proprio qualcosa che 
in altri campi si era già costituito (o si andava costituendo) come una 
tecnica nuova: penso, e forse Dante stesso pensava, alle nuove tecni-
che politiche, giuridiche e amministrative nella realtà dei Comuni, alle 
nuove tecniche pittoriche di Giotto, etc… É Dante stesso, d’altronde, a 
riconoscersi come il primo nel De vulgari: “Poichè nessuno io trovo che 
prima di me abbia svolto alcuna dottrina intorno alla eloquenza volgare 
[…]” (DVE, I, i).

Secondo Nardi12, nel primo libro del De vulgari, l’assunto del Con-
vivio è rovesciato; ora è il volgare, più prossimo al parlare naturale degli 
italici, a essere riconosciuto più nobile dell’artificioso e convenzionale 
latino, lingua morta dei dotti: 

Di queste due [volgare e latino] più nobile è la volgare; sia perchè è 
la prima che l’uman genere abbia usata; sia perchè il mondo tutto ne 
fruisce, benchè sia divisa in differentissime forme e vocaboli; sia perchè 
l’abbiamo da natura, mentre l’altra è piuttosto fattura d’arte.
E di questa più nobile è mio intento trattare. (DVE, I, i). 

11	  Dante non usa la parola “sole” e la parola “luce” a caso. Si rifà piuttosto alla metafisica 
neo-platonica della luce dello Pseudo-Dionigi Areopagita (sec. V d.C.). Ivi il Sole è 
immagine divina soprasensibile che irradia la propria bontà a tutti gli esseri del creato, i 
quali, a loro volta, la recepiscono in modi e gradi che differiscono secondo le loro proprie 
potenzialità. Tale paradigma ontologico ritorna costantemente attraverso tutto il terzo libro 
del Convivio - dove è esaltata la mente umana in quanto raggio dell’infinita sapienza divina 
(Cfr. LACORTE, C., CUBEDDU, I., BARATTA, G.: 1965-68, p. 516 s.). E non è detto che 
Dante non alluda implicitamente alla nuova lingua volgare da foggiare come a un sole che 
irradia nuova luce a individui differenti per gradi (sociali e d’età) e modi (uomini, donne, 
bambini).

12	 (Cfr. NARDI: 1942, p. 168).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011100

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

Inoltre, è nel De vulgari eloquentia che Dante scopre la legge per 
cui necessaria e naturale è la mutabilità dei linguaggi nei tempi e nei 
luoghi, ad eccezione, però, della lingua di Adamo, lingua rivelata, che 
arriva inalterata anche dopo Babele fino a Cristo. Tuttavia, un po’ più 
tardi, anche questo assunto teologico viene meno. Infatti, nella terza 
parte della Commedia, nel Paradiso, c’è una ulteriore rettifica alla teoria 
sviluppata nel De vulgari, Dante apprende da Adamo sia che l’idioma 
di quest’ultimo si era già modificato ed estinto prima che i babilonesi 
costruissero la Torre sia che naturale è il fatto che gli uomini parlino, 
tuttavia poi sta agli uomini stessi elaborare i propri linguaggi particolari:

La lingua ch’io parlai fu tutta spenta
Innanzi che all’ovra inconsummabile
Fosse la gente di Nembrot attenta;
chè nullo effetto mai razionabile,
per lo piacere uman che rinnovella
seguendo il cielo, sempre fu durabile.
Opera naturale è ch’uom favella,
ma così o così, natura lascia
poi fare a voi, secondo che v’abbella13.

Per Gianfranco Contini, a differenza di Nardi, “il fatto che il De 
vulgari dichiari il volgare più nobile del latino, il Convivio il contrario, 
non ha importanza, essendo diverse le causali addotte nei due luoghi, 
come Dante suol praticare, non senza qualche civetteria dialettica di 
origine sofistica immanente al costume della disputa scolastica, ogni 
volta che metta lui in rilievo le sue proprie apparenti contraddizioni”14. 
Per Enrico Malato, poi, che segue Contini, non si tratta di incoerenza, 
in quanto la prospettiva del trattato volgare è diversa, perchè qui Dante 
celebra la superiorità del latino come modello d’arte e lì, nel trattato 
latino, celebra la superiorità del volgare come “lingua naturalis”. 

É vero quello che scrive Contini: le “causali addotte” sono differenti 

13	 (DANTE: 1965c, Paradiso, XXVI, 124-132).
14	 (Cit. in MALATO: 1999, p. 169 - corsivi miei).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1101

Rocco Lacorte

nell’uno e nell’altro trattato; ma il fatto che nel De vulgari eloquentia la 
tesi della nobiltà del volgare diventi una teoria che poi sarà materialmente 
e coerentemente applicata – anche se con ulteriori sviluppi e correzioni, 
alla Commedia – fa pensare che Dante sia approdato ad una fase deci-
siva di chiarimento e di maturazione del proprio pensiero, laddove, nel 
Convivio, la compresenza di linguaggi diversi che si sovrappongono 
(uno dei due vecchio e tradizionale, quasi il ventre culturale entro cui il 
nuovo nato si dibatte – tuttavia ancora non libero) sembra testimoniare 
pittosto di una fase che precede. Se si può accettare, dunque, l’idea che 
l’intento dantesco sia differente in ciascuna delle opere menzionate, ri-
mane però il fatto che nel De vulgari e nella Commedia, il “linguaggio” 
di Dante cominci a strutturarsi secondo coordinate che fanno capo a un 
idea – quella della centralità di un certo volgare – che prima di lui o non 
c’era o non era stata elevata consapevolmente a centro di gravità del 
modo di considerare il linguaggio e la lingua (in special modo la lingua 
volgare), ponendola e sviluppandola all’interno di un discorso che, come 
abbiamo visto, non è semplicemente “linguistico”, ma contemporanea-
mente morale e politico. 

Come già notava Antonio Gramsci – intellettuale di portata mon-
diale (ma non sufficientemente apprezzato dalla critica e intellettualità 
italiana) – la teoria del De Vulgari eloquentia, viene a coincidere di 
fatto con “un atto di politica culturale-nazionale (nazionale nel senso 
che la parola poteva avere al tempo di Dante)”15. E questo tanto più in 
quanto l’idea emersa nel Convivio Dante la trasforma in un linguaggio 
compatto e coerente, in una teoria nuova. L’opposizione di Dante al fra-
zionamento dialettale, cioè al moltiplicarsi infinito degli idiomi secondo 
uno schema triadico (derivato da Proclo attraverso lo pseudo Dionigi 
Aeropagita) che ebbe inizio con l’edificazione della Torre di Babele, o 
“torre di confusione” come la chiama Dante (DVE, I, vi), è l’opposizione 
alla tendenza centrifuga e “peccaminosa” dei gerghi corporativi (DVE, 
I, vii). Tradotto in termini metafisici: una sorta di allontanamento dalla 

15	  GRAMSCI: 1975a (Letteratura e vita nazionale), p. 226 e cfr. Q 29, 2, 2344.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011102

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

Luce appunto secondo la teoria neo-platonico-cristiana dell’Aeropagita. 
Coerentemente con questa dottrina metafisica – per cui oltre l’irradia-
zione e differenziazione è previsto un ritorno16 degli enti all’Uno (o 
Luce) - Dante preme per ricondurre l’Italia dalla frantumazione (anche 
delle gerarchie) all’unità politica e sociale; e il ‘collante’ non può non 
essere una nuova lingua, un nuovo volgare. Perciò il problema dell’unità 
socio-politica si pone, al contempo, già prima che egli materialmente 
scriva il De Monarchia, e si pone solo apparentemente come questione 
(semplicemente) “linguistica”. Norma linguistica e norma politica, forma 
linguistica e forma politica comune, costituiscono un tutt’uno nella mente 
di Dante. Il lavoro dei “ritrovatori dell’arte di ‘grammatica’” è dunque 
fin da principio intrinsecamente politico, poichè corrisponde nei suoi 
intenti, sia pure indirettamente, alla volontà di fermare la disgregazione 
sociale, culturale e politica della penisola.

É interessante a questo punto notare come nel capitolo settimo del 
libro primo del De vulgari eloquentia ritorni un parallelo fra il linguaggio 
e la tecnica della costruzione della Torre di Babele:

Certo quasi tutto il genere umano si era unito a quell’impresa di nequizia: 
v’era chi comandava, chi architettava; chi erigeva muri, chi con livelle 
li faceva dritti, chi con cazzuole li intonacava; chi era intento a spaccar 
rupi e chi per terra e chi per mare a trasportarle; e gruppi diversi a diversi 
altri lavori si applicavano, quando da sì grande confusione furon dal cielo 
percossi che, mentre tutti con una sola e medesima lingua eran ministri 
alla costruzione, dalla costruzione per molte lingue tra loro straniati, 
cessavano, e per una medesima scambievole intesa non più si trovavan 
concordi. Infatti solo a quelli che si accordavano in un’unica operazione 
rimase una lingua medesima: una, per esempio, a tutti gli architetti, una 
a quanti rivoltavan massi, una a quanti li preparavano; e così avvenne 
dei singoli lavoratori. E quante erano le varietà di lavoro tendenti alla 
costruzione, con altrettanti linguaggi si scinde allora il genere umano; e 
quanto più eccellente era il lavoro, tanto più rozzamente e barbaramente 
ora parlano. Ma coloro a cui rimase l’idioma sacro, nè stavan presenti, 
nè approvavano quel lavoro, anzi profondamente esecrandolo, irridevano 
la stoltezza di quelli che vi attendevano. […] (DVE, I, vii).

16	 (Cfr. CORTI: 1993, p. 111).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1103

Rocco Lacorte

In un certo senso anche il linguaggio è come una costruzione, 
però - sembra ammonire Dante - bisogna stare attenti a come e cosa si 
costruisce, perchè anche le tecniche artigianali tendono a diversificarsi 
e a farsi sempre più particolari a seconda delle potenzialità offerte loro 
dai diversi ambiti in cui vengono esercitate e a sviluppare una serie 
di gerghi che finiscono per essere reciprocamente incomprensibili. In 
secondo luogo, questa divisione ad infinitum delle lingue e dei lavori 
minaccia seriamente la coesione gerarchica della compagine sociale. 
Nel passo sopra citato egli implicitamente ammette che oltre ad un’uso 
tecnico “cattivo” (che conduce verso la divisione) possa essere per contro 
sviluppata una tecnica “buona” (che conduca verso l’unità del genere 
umano). Quando Dante, nelle ultime righe del passo citato, accenna 
alla condanna della moltiplicazione dei linguaggi e dei lavori da parte 
di coloro i quali conservarono la lingua divina, non sta solo riportando 
una storia biblica, sia pure ricostruita secondo la sua possente fantasia e 
immaginativa, ma sta implicitamente condannando la condizione italia-
na presente di divisione sociale e linguistica attraverso una narrazione 
estremamente drammatica – condanna che riceverà la sua critica teorica 
nel De vulgari eloquentia e nel De monarchia e la sua critica reale attra-
verso la costruzione concreta di una nuova lingua volgare (naturalmente, 
senza la fase teorica, che ne è una parte essenziale, quel processo globale 
che è la critica non potrebbe arrivare a essere critica reale e esso stesso 
reale). Perdipiù non vi è dubbio che tutto questo discorso ritorni nella 
Commedia, dove, soprattutto nell’Inferno, con l’approssimarsi al Cocito 
si assiste a un progressivo abbrutimento e differenziazione dei linguaggi 
e delle lingue - compresi quelli incomprensibili e vari delle creature dia-
boliche, quasi a simboleggiare il confine infimo dell’universo non solo 
linguistico – mentre risalendo verso il Paradiso si fa via via chiara una 
tendenza al venir meno delle differenze, una tendenza all’Uno.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011104

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

3. Conclusioni

Come risulta evidente dal capitolo VII del De vulgari eloquentia, 
grazie ad una acutezza senza pari nel Medio Evo, Dante riesce a scor-
gere un legame profondo fra la potenziale tendenza alla parcellizzazio-
ne nell’ambito produttivo, con il rischio di una eccessiva divisione e 
frammentazione dei lavori e delle tecniche e la tendenza della lingua a 
suddividersi in gerghi e dialetti estremamente differenti l’uno dall’altro. 
Soprattutto, egli percepisce la possibilità che la genesi di questo processo 
di divisione non si arresti alla sfera economica, ma che da questa passi 
alla sfera culturale. Ed è con questa altissima consapevolezza ed auto-
coscienza che Dante affronta nel De vulgari il discorso sulla lingua – che 
è, allora, un discorso ad un tempo implicante risvolti di semiotica, di 
semantica, di linguistica, di politica, di filosofia, di etica, di religione, di 
economia, di antropologia; risvolti, come direbbe Gramsci, tra attività 
reciprocamente traducibili (in quanto espressioni del medesimo contesto 
culturale, quello dantesco, tipicamente medievale per l’osservanza degli 
ordini gerarchici e assolutamente originale per elaborazione e coerenza)17. 
Sicchè il discorso sulla lingua e sul linguaggio traduce idee che Dante 
ha sviluppato ed elaborato tenendo costantemente presente il parallelo 
con altre sfere culturali.

Se l’essere umano può opporsi a una prospettiva disgregatrice in 
campo linguistico, è perchè, secondo lui, la natura degli esseri umani è 
razionale18, cioè partecipa del divino, e, in quanto tale, può imporre la 
propria forma sulla materia; può trasformare un suono materiale in un 
veicolo per la comunicazione di entità immateriali, i significati (cfr. DVE, 
I, iii). In ciò, ossia nel “nomenclare”, si manifesta la relativa libertà degli 
umani rispetto alla materia – relativa poichè, senza il segno sensibile, non 
potrebbero comunicare affatto. Per altro verso, qui si mostra al contempo 

17	  Cfr. rispettivamente LACORTE: 2014 e, più in particolare sul significato del termine 
“espressione”, LACORTE: 2012, p. 3 ss.

18	  Cfr., a questo proposito, quanto Dante dice in C IV, xxi.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1105

Rocco Lacorte

il limite invalicabile rappresentato dalla ragione stessa, che non può mai 
affrancarsi del tutto dalla materia e dai sensi, in quanto ciò che la carat-
terizza come ragione umana è proprio il linguaggio (cfr. DVE I, iii e iv), 
il quale è costituito da segni che, a loro volta, hanno una componente 
fondamentale nel suono materiale. Gli umani non sono infatti come gli 
angeli “che uno compenetri all’altro per mezzo di un rispecchiamento 
dello spirito, poichè di fronte allo spirito umano si stende la materialità 
ed opacità del corpo mortale” (DVE, I, iii)19; nè sono come l’animale o 
il bruto, guidati esclusivamente dall’istinto:  

Neppure fu d’uopo provvedere di un linguaggio gli animali inferiori, 
essendo guidati da solo istinto naturale: infatti quelli della medesima 
specie hanno gli stessi atti e passioni, e così possono conoscere, per mezzo 
dei propri, gli altrui; un linguaggio poi fra quelli di specie diversa non 
solo non era necessario, ma sarebbe stato assolutamente dannoso non 
essendovi alcun amichevole raporto tra loro” (DVE, I, ii). 

Tuttavia, l’essere umano non è tanto o solo qualcosa che sta tra il 
sensibile e l’intelligibile, ma, soprattutto, si trova al contempo sopra il 
sensibile, appunto perchè la ragione, in quanto forma, ha un potere sulla 
materia. Tuttavia, Dante tende ulteriormente a sottolineare che questo 
potere, nell’uomo, è tutt’altro che infinito perchè i contenuti foggiati di 
volta in volta dalla ragione umana, ed estrinsecati nelle diverse lingue, 
sono tutti destinati a trapassare in tempi più o meno lunghi. La gramma-
tica, espressione della ricerca delle costanti formali interne alle varie e 
mutevoli lingue, ossia dell’atemporale nel temporale, rivela il lato divino 
della ragione in quanto forma del formato. Questo risulta chiaro, per un 
verso, se si considera che la grammatica esprime la dignità razionale 
non di un solo individuo, ma di una comunità di popoli - come afferma 

19	  Non pare che questa opacità materiale sia, però, considerata come del tutto come negativa, 
se nel Convivio Dante può affermare che “la nobilitade umana, quanto è da la parte di molti 
suoi frutti, quella de l’angelo soperchia, tutto che l’angelica in sua unitade sia più divina” 
(C IV, xix), quasi a voler dire che gli angeli perdono qualcosa nel non essere costretti a 
“commerciarè con la materia per darle forma e a non avere necessità di un linguaggio.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011106

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

Dante stesso alla fine del capitolo IX del primo libro - e, per l’altro, se 
si analizza la struttura del segno e il lavoro dell’“artigiano” della lingua, 
la sua “tecnica”. 

É vero che in DVE, I, iii il “signum” è descritto come contem-
poraneamente razionale (“in quanto appar significare alcuna cosa a 
piacimento”) e sensibile (“in quanto è suono”): come lo stesso essere 
umano, d’altronde. Tuttavia, questa osservazione di carattere puramente 
quantitativo, se affiancata, in primo luogo, a quella fatta in DVE, I, ix, 
dove Dante descrive la “grammatica” come nient’altro che “una certa 
identità di lingua inalterabile attraverso a tempi e luoghi diversi”, “rego-
lata per consenso comune di molti popoli”, per cui “non appar soggetta 
ad alcun arbitrio individuale e per conseguenza non può essere neppure 
variabile”, e dipinge i grammatici come coloro che la ritrovarono (adin-
venerunt) “affinchè per il variare della lingua, ondeggiante ad arbitrio 
degli individui, non fossimo in condizione di accostarci” a autori o 
individui distanti da noi nel tempo e nello spazio; ovvero dove Dante 
sottolinea nel contempo quanto il linguaggio sia specchio o “effetto” del 
carattere umano e la grammatica della lotta dell’uomo medesimo contro 
quest’incessante mutamento (“essendo l’uomo animale instabilissimo e 
mutevolissimo”, che “non può avere nè durata nè continuità, ma, come 
le altre cose che son di noi uomini, per esempio costumi e fogge, deve 
tramutarsi per distanza di luoghi e di tempi”), e perciò sottolineando che 
la grammatica è una reazione alla storicità e mutabilità delle lingue20; 
se messa accanto, in secondo luogo, a quella fatta nel Paradiso, per cui 
“nullo effetto mai razionabile,/per lo piacere uman che rinnovella/ se-
guendo il cielo, sempre fu durabile” (XXVI, 127-32) e se vista, infine, 
in rapporto alle implicazioni che sorgono dalla considerazione della 
tensione che si crea fra l’elemento sensibile e quello razionale entro uno 

20	  Dante precisa che le lingue sono realtà che mutano lentamente, tanto da dare l’impressio-
ne di essere immutabili: “di quello infatti che a poco a poco si muove non ci avvediamo 
affatto, e quanto più tempo richiede il mutamento di una cosa per essere avvertito, tanto 
più stabile quella cosa reputiamo” (DVE, I, ix).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1107

Rocco Lacorte

stesso segno, e fra quello storico di una lingua già creata e quello relati-
vamente astorico-razionale del grammatico, siamo portati a concludere 
che ci sono appunto due forze, di cui una, la “razionale”, ha l’incarico 
di tentare incessantemente di arginare la deriva della moltiplicazione e 
della scissione linguistica e più in generale del genere umano. E se, da 
un lato, la ragione appare divina, dall’altro mostra tutti i suoi limiti per 
l’impossibilità costitutiva a creare qualcosa che duri effettivamente in 
eterno. 

Questo dualismo o tensione, è riaffermato in Paradiso XXVI, e pre-
cisato ulteriormente nel rapporto fra gusto e ragione. Nessuna opera della 
ragione, afferma Dante, fu mai duratura perchè soggetta alla mutevolezza 
del gusto che “rinnovella” secondo il vario influsso degli astri. Dalla 
tensione fra questi due elementi scaturisce il mutamento e il movimento 
incessante e drammatico della storia umana e delle lingue umane. Lo 
stesso autore della Commedia, col suo lavoro di poeta-artigiano, indica 
al tempo stesso ciò che la ragione umana può ottenere nel suo sforzo a 
ordinare e dominare la materia. Infatti, per essere intrisa di sensibilità, 
materia e gusto essa mostra tutti i suoi limiti teoretici e storici, ma, in 
quanto libero organo legislativo della materia stessa (nel nostro caso 
anche fonematica), allude allegoricamente a una sfera ultraterrena, a una 
sfera di libertà assoluta dai vincoli del senso e della materia. Infatti, la 
costruzione di una nuova lingua volgare, nell’indicare i limiti in cui la 
ragione umana si trova costretta (per non poter prescindere dalle pretese 
del senso e del gusto) mostra al contempo, proprio nel momento in cui 
sottolinea quei limiti, che c’è anche oltre essa tutto un campo in cui può 
essere raggiunta una condizione di liberazione assoluta. Perciò la tecnica 
dell’“artigiano” della lingua - del “linguista” come è il caso del poeta 
Dante - oltre che essere un dire e un conoscere, mostra al contempo al-
legoricamente e praticamente ciò che con la conoscenza e con le parole 
non può essere raggiunto. Il non detto e l’indicibile rinviano a una sfera 
ultraterrena. In questo senso, l’affermazione di Etienne Gilson, secondo 
la quale il fine della Commedia non è speculativo, poichè in quanto opera 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-68011108

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana

d’arte che “intende servire una verità, si ordina verso una verità prati-
ca”21, può essere, con le debite cautele, estesa già all’affermazione del 
Convivio per la quale l’artigiano della lingua è come il fabbro, il sapere 
del quale si mostra nel fare. E non vi sono dubbi che, per Dante, questo 
“fare” si proponesse un “alto” obiettivo.

Bibliografie

ALIGHIERI, D. Convivio. In: Opere complete. Firenze: Sansoni, 
1965a.
_____. De vulgari eloquentia. In: Opere complete. Firenze: Sansoni, 
1965b.
_____. Divina Commedia.In: Opere complete. Firenze: Sansoni, 1965c.
CALVINO, I. Perché leggere i classici. Milano: Mondadori, 1991.
_____. Saggi 1945-1985. BARENGHI, M. (Org.). Milano, Mondadori, 
1995. 
CORTI, M. Percorsi dell’invenzione. Torino: Einaudi, 1993.
GARIN, E. Storia della filosofia italiana. Torino: Einaudi, 1966.
GILSON, E. “Poesie et teologie dans la ‘Divine Commedie’”, in Atti 
del congresso internazionale di studi danteschi (Firenze, 20-27 aprile 
1965), pp. 197-223.
GRAMSCI, A. Lettere dal carcere. CAPRIOGLIO, S.; FUBINI, E. 
(Orgs.). Torino: Einaudi, 1965.
_____.  Letteratura e vita nazionale, Roma: Editori Riuniti, 1975.
_____. Quaderni del carcere. GERRATANA, V. (Org.). Torino: Einaudi, 1975.
GUICCIARDINI, Ricordi. Milano: Garzanti, 1984.
LACORTE, C., CUBEDDU, I., BARATTA, G. (Orgs.). Storia antologica 
dei problemi filosofici, SPIRITO, U. (diretta da). Vol. 1. Firenze: Sansoni, 
1965-1968.

21	  Cfr. GILSON: 1965, pp. 197-223.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1089-1109, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1109

Rocco Lacorte

LACORTE, R. “Sobre alguns aspectos da ‘tradutibilidade’ nos Cadernos 
do cárcere de Antonio Gramsci e algumas das suas implicações”. Uberlân-
dia: Revista Educação e Filosofia, p. 59 - 98, 2014.
_____. “Espressione e traducibilità nei Quaderni del carcere”. In: DU-
RANTE, L.; LIGUORI, G. (Orgs.). Domande dal presente. Studi su Gras-
mci. Roma: Carocci, 2012.
MALATO, E. (Org.). Storia della letteratura italiana, vol. I. Dalle Origini 
a Dante. Roma: Salerno Editrice, 1995.
_____.  Dante. Roma: Salerno Editrice, 1999.
NARDI, B. Dante e la cultura medievale. Bari: Laterza, 1942.
PASOLINI, P. Empirismo Eretico. Milano: Garzanti, 1972.
VASOLI, C. La filosofia medievale. Milano: Feltrinelli, 1968.

Data de registro: 09/02/2016
Data de aceite: 19/04/2017





1111

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1111a1125

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 “Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão 
educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur*

Josélia Ribeiro Fonseca**

Resumo: A forte presença das questões multiculturais na sociedade atual torna 
premente a reflexão e o questionamento sobre a importância da cultura na for-
mação do ser humano, assim como torna imperativo refletir sobre o modo como 
a educação promove o desenvolvimento do homem como ser cultural e o prepara 
para o diálogo e para o convívio com as demais culturas. É objetivo deste artigo 
refletir sobre a importância da educação multicultural na formação da pessoa hu-
mana, evidenciando a dimensão ética que está associada aos conceitos de cultura 
e de educação. O interesse em compreender a educação multicultural sob o signo 
da ética conduz-nos à procura de linhas de reflexão multicultural na filosofia de 
Paul Ricoeur.

Palavras-chave: Pessoa. Educação. Multiculturalismo. Ética Ricoeur.

“Person”, a self mediated: an educational and multicultural reflection 
in the philosophy of Ricoeur

Abstract: The strong presence of multicultural issues in today’s society became 
urgent the reflection and the questioning about the importance of culture in the 
formation of human beings, and makes it imperative to reflect on how education 
promotes the development of man as a cultural being and preps him for the dialo-
gue and the interaction with other cultures. The goal of this paper is reflecting on 
the importance of multicultural education in the formation of the human person, 
highlighting the ethical dimension that is associated to the concepts of culture and 

**	 Este artigo resulta do aperfeiçoamento de uma comunicação, com mesmo título, apresen-
tada no Congresso Internacional de Filosofia, – Pessoa & sociedade: perspectivas para o 
Século XXI, que teve lugar em Braga em 2005.

*	 Doutora em Educação, área de especialidade Filosofia da Educação pela Universidade 
dos Açores. Professora Auxiliar do Departamento de Educação da Faculdade de Ciências 
Sociais e Humanas da Universidade dos Açores. E-mail: joselia.mr.fonseca@uac.pt



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-68011112

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur

education. The interest in understanding multicultural education under the ethics 
sign leads us looking for multicultural reflection lines in the philosophy of Paul 
Ricoeur.

Keywords: Person. Education. Multiculturalism. Ethic Ricoeur.

“Personne”, un si mediatize: une reflexion educative et 
multiculturelle dan la philosophie de Ricoeur

Résumé: La forte présence de problèmes multiculturels dans la société d’au-
jourd’hui rend urgent de réfléchir et de remettre en question l’importance de la cul-
ture dans la formation de l’être humain, tout comme il est impératif de réfléchir à 
la manière dont l’éducation favorise le développement de l’homme en tant qu’être 
culturel et le prépare à le dialogue et la convivialité avec les autres cultures. Le 
but de cet article est de réfléchir à l’importance de l’éducation multiculturelle dans 
la formation de la personne humaine, en soulignant la dimension éthique qui est 
associée aux concepts de culture et d’éducation. L’intérêt pour la compréhension 
de l’éducation multiculturelle sous le signe de l’éthique nous conduit à rechercher 
des lignes de réflexion multiculturelle dans la philosophie de Paul Ricoeur.

Mots Clés: Personne. Éducation. Multiculturalisme. Éthique Ricoeur.

Introdução

O presente artigo tem como objetivo refletir sobre a importância da 
cultura na formação do homem enquanto “pessoa”, assim como desen-
volver uma nova compreensão sobre a premência das atuais questões 
multiculturais.

A reflexão e análise destas questões apoiam-se nas conceções 
antropológicas e éticas desenvolvidas por Paul Ricoeur. Não obstante 
reconhecer que o autor, ao longo do seu percurso bibliográfico, não abor-
da explicitamente a temática da educação multicultural, identificamos 
algumas linhas de reflexão antropológica e ética que nos permite antever 
uma preocupação com a cultura e a sua diversidade.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p.1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1113

Josélia Ribeiro Fonseca

A filosofia de Ricoeur apresenta uma nova conceção de sujeito e 
de cultura. O sujeito ricoeuriano desenvolve-se através de um processo 
de construção hermenêutico, na mediação que o eu circunstanciado – 
num determinado tempo, espaço e cultura – faz de si mesmo. A cultura 
assume-se como fundamento ético do projecto existencial e apresenta 
um carácter dialógico que torna possível a compreensão de traços mul-
ticulturais no pensamento de Ricoeur.

A Pessoa – um si mediatizado

A conceção antropológica de Ricoeur é consubstanciada por dois 
grandes momentos da história da filosofia: o do cogito exaltado de René 
Descartes e o do cogito humilhado dos chamados filósofos da suspeita 
– Freud, Marx e Nietzsche.

Segundo a filosofia cartesiana, o Eu era indubitavelmente o centro de 
gravidade de todas as coisas, era a verdade máxima, o sum. De acordo com 
Husserl, o Eu preconizado por Descartes era árido, fechado, solipsista, 
centrado e encerrado sobre si mesmo. Porém, a corrente fenomenológica 
postulada por Husserl não solucionou o problema e durante muito tempo 
o cogito cartesiano foi verdade máxima.

No século XIX, os chamados filósofos da suspeita, não só colo-
caram em questão o cogito ergo sum cartesiano, como desenvolveram 
uma verdadeira “campanha” do esquecimento do sujeito. Na ótica destes 
filósofos, o homem não pode ser o centro de todas as coisas, ele não é o 
ponto de partida, ele é essencialmente o produto. Para Marx, o homem 
é produto de uma sociedade, para Nietzsche, o homem é dominado pelo 
instinto e não pela consciência e para Freud, o inconsciente prevalece 
sobre o consciente.

Contrariamente à consciência fechada e solipsista cartesiana e ao 
esquecimento do ser humano, defendido pelos filósofos da suspeita, 
Ricoeur faz emergir uma nova concepção antropológica que já não se 
expressa num eu mas num si. O “si” ricoeuriano é a negação clara e 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-68011114

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur

evidente do imediatismo e do narcisismo do cogito cartesiano. “Dizer 
si próprio (soi) não é dizer eu. O eu põe-se ou é deposto; o si próprio é 
implicado a título reflectido nas operações cuja análise precede o regres-
so a si mesmo” (RICOEUR, 1990, p. 30). A conceção antropológica de 
Ricoeur desenvolve-se através de um processo de descentração.

O descentramento do eu que o autor nos propõe consiste num mo-
vimento centrífugo: 

“O desprendimento é um momento fundamental da apropriação e dis-
tingue-a de qualquer forma de «tomar posse». A apropriação é também 
e primariamente um «deixar ir». É o texto com o seu poder universal de 
desvelar que dá um si ao eu” (SUMARES, 1989, p. 166). 

Segundo a filosofia ricoeuriana, a construção do sujeito ocorre 
através de um processo de mediação que o eu faz de si a si mesmo. Com 
Ricoeur, o eu sou cartesiano abre-se ao si reflexivo capaz de se interpre-
tar a si mesmo através das suas acções, através da história que é a sua 
vida. O “si” ricoeuriano é um ser existente que se constrói através de 
um processo hermenêutico, isto é, que se desvela de acordo com o modo 
como interpreta os outros e a forma como vive com eles. O sujeito que 
se interpreta ao interpretar os signos já não é um cogito, é um existente 
que descobre, pela exegese da sua vida (RICOEUR, 1992, p. 15).

O acto puro do cogito, enquanto ele se põe absolutamente, é apenas 
uma verdade abstracta e vazia tão vã como invencível. Resta-lhe ser 
mediatizado através da totalidade do mundo dos signos e através da 
interpretação desses signos (RICOEUR,1992, p. 239).

Na verdade, é pela mediação que o homem se constrói enquanto 
identidade. Ricoeur entende a identidade a partir da sua dupla raiz etimo-
lógica, ou seja, a partir dos vocábulos idem (mesmo) e ipse (próprio). A 
identidade como mesmidade implica a unidade, a permanência no tempo, 
o que nos permite, apesar da mudança, reconhecer o sujeito como sendo 
o mesmo que ele próprio. A identidade ipse, por seu turno, diz respeito à 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p.1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1115

Josélia Ribeiro Fonseca

identidade própria de cada indivíduo, à subjectividade única, diz respeito 
ao núcleo da identidade pessoal e ética de cada indivíduo.

Nestes termos, a ipseidade do “si” constrói-se ao longo de uma 
vida inteira num processo dinâmico e de mediação, pelo qual o sujeito é 
simultaneamente autor e leitor da história que é a sua vida. A construção 
do “si” dá-se através da narrativa. “A identidade narrativa (...) compreende 
a identidade da personagem (...). A construção da identidade constrói-se 
em ligação com a da intriga” (RICOEUR, 1990, p. 168).

A vida de cada indivíduo é constituída por uma série de narrativas, 
a partir das quais o indivíduo narra uma história que pode ser real ou 
fictícia. Não obstante ser verdadeira ou fictícia, a narrativa que cada 
indivíduo faz é sempre contextualizada no seu tempo. “A pessoa, com-
preendida como personagem da narrativa, não é uma entidade distinta 
das suas experiências. Bem pelo contrário: ela divide o regime próprio 
da identidade com a história relatada” (RICOEUR, 1992, p. 176). 

O conjunto destas narrativas constitui a própria identidade do 
indivíduo, uma identidade que é refigurada e prefigurada por todas as 
histórias que ele conta sobre si mesmo ao outro ou que ele conta a si 
mesmo sobre o outro. A identidade narrativa resulta, pois, de contínuas 
rectificações operadas por uma narrativa posterior sobre uma narrativa 
anterior. A narrativa é sempre resultado do modo como cada indivíduo 
interpreta os signos e os símbolos da sua cultura.

É sob o signo de uma matriz cultural que o homem faz a herme-
nêutica de si mesmo e, ao mesmo tempo que se compreender, cria para 
a constituição de um novo sistema simbólico que a funda. 

“Quer seja uma história contada ou fictícia. Trata-se de uma experiência 
em divergência com o modelo físico de objectividade mas em correspon-
dência com a configuração e refiguração da realidade cultural e temporal 
dos homens” (SUMARES, 1989, p. 231).

A constituição da ipseidade de cada homem é, portanto, marcada 
por um ciclo hermenêutico, através do qual cultura e indivíduo se recriam 
mutuamente. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-68011116

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur

É pela configuração da vida e da tradição cultural (da continuidade dos 
vivos contada em narrativa) que o curso da história e a sua cadeia de 
interpretações se encarnam nos cursos das coisas, transformando-a ao 
mesmo tempo (SUMARES, 1989, p. 262).

Na verdade, a cultura desempenha um papel fundamental na cons-
trução do si de cada indivíduo. É pela hermenêutica do texto1, dos signos 
e símbolos de uma determinada realidade que o sujeito se descobre e dá 
sentido à realidade. 

A cultura como fundamento ético do projecto existencial na filosofia 
ricoeuriana

Atendendo à importância que a cultura desempenha na construção 
do “si” ricoeuriano, torna-se imperativo compreender como é que o autor 
define “cultura”. Ricoeur define “cultura” como um conjunto complexo 
de valores ou evaluações que constituem um povo. No entanto, estes 
valores não devem ser entendidos ao nível da moralidade constituída, 
pois o autor considera esta última como um nível superficial de manifes-
tação de valores. O conceito de “valor” que Ricoeur utiliza diz respeito 
às atitudes concretas face à vida, mas que se compreendem a um nível 
mais racional e reflexivo. 

Compreender a cultura de um povo consiste em interpretar os signos 
e os símbolos através dos quais se manifestam o pensamento, a vontade, 
os sentimentos desse povo num determinado momento. 

A um nível menos superficial, os valores manifestam-se através das ins-
tituições tradicionais (...). As instituições são sempre um signo abstracto 
que precisa ser decifrado. Parece que se queremos alcançar o núcleo 
cultural, é preciso escavar o leito de imagens e símbolos que constituem 
as representações base de um povo. Eu tomo aqui as noções de imagem 
e símbolo no sentido da psicanálise; não (...) é com efeito uma descrição 
imediata que os descobre (...) é preciso uma verdadeira decifração, uma 
interpretação metódica (SUMARES, 1989, p. 296).

1	   Ricoeur, na obra Do texto à acção, define o texto como tudo aquilo que é interpetável.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p.1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1117

Josélia Ribeiro Fonseca

A compreensão da cultura resulta também da hermenêutica do fundo 
ideológico e utópico que a cria. A ideologia e a utopia, enquanto, sistema 
simbólico que suporta o quadro de significação de um determinado povo, 
são responsáveis pela criação e pela transformação e recriação da cultura. 
Enquanto práticas imaginárias, a ideologia e a utopia “(...) fundam-se 
na actividade linguística e simbólica onde se reflectem a acção humana 
e a ligação interpessoal e histórica que une o presente com o passado e 
o futuro da humanidade num só destino” (SUMARES, 1989, p. 279).

Assim sendo, a cultura é o subsolo de uma sociedade, na medida 
em que é o elo de ligação de um povo, ou seja, a cultura é o conjunto de 
signos, símbolos e valores comuns que serve de matriz de compreensão da 
realidade e das interacções interpessoais que constituem uma determinada 
comunidade histórica. É este quadro simbólico comum que sustenta a 
construção de um sentimento de pertença e de uma identidade colectiva.

Para além de ser o elemento unificador de um povo, a cultura é 
também entendida por Ricoeur como sendo o seu escudo protector, na 
medida em que através dela o homem transforma a natureza e faz frente 
à sua dimensão superior e esmagadora. Deste modo, a cultura confere 
ao homem o poder criador dos deuses: a arte, a literatura e até mesmo a 
religião são símbolos que representam a forma como o homem desvela 
o ser próprio da natureza e lhe dá sentido existencial.

A concepção de pessoa, “si” mediatizado, que Ricoeur nos apre-
senta é, sem sombra de dúvida, a de um sujeito cultural. O “si” humano 
constrói-se ao longo de uma vida inteira através das suas acções, estas 
são sempre consubstanciadas pelo espaço, pelo tempo, pelo mundo 
cultural que o rodeia.

Segundo a filosofia ricoeuriana, o homem é uma subjectividade 
encarnada num corpo real e existente. Este corpo compreende-se atra-
vés da interpretação de tudo o que o rodeia. Interpretar e compreender 
a cultura é, no fim de contas, fazer uma arqueologia do próprio sujeito 
e é simultaneamente libertar o eu do cárcere solipsista a que o cogito 
cartesiano o submete. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-68011118

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur

Assim como a noção de “pessoa” é uma categoria ética que cons-
titui uma segunda natureza, uma espécie de segunda veste do próprio 
homem, que é constituída ao longo da sua existência, a cultura é a segunda 
roupagem, a segunda natureza que o homem atribui à própria natureza.

A cultura é, portanto, fruto da compreensão que o homem faz da 
sua existência enquanto realidade circunstanciada. Ela expressa-se na 
linguagem simbólica sob a qual o homem codifica o desvelamento que 
faz do ser da natureza para a partir dele descobrir o seu eu e traçar o 
projecto que ele pretende ser.

As obras culturais constroem-se a partir da imaginação humana. 
Entende-se esta última como a dimensão subjacente e fundante do poder 
auto-criador do homem, como o poder de fomentar a auto-compreensão 
mediada pelos signos, símbolos e textos, como a dimensão humana cria-
dora da identidade, capaz de inventar acções identificadoras do indivíduo.

Deste modo, a cultura é o fundamento do homem. O ser humano 
manifesta a sua existência através das suas acções e consequentemente 
através das suas obras, sendo a cultura uma criação do homem, ela é a 
prova evidente da sua existência.

Os objectos culturais – a arte, a literatura, a filosofia, etc. – são a 
manifestação da existência do homem na medida em que expressam o que 
ele pensa e sente do mundo real ao mesmo tempo que se abre caminhos 
para uma outra possibilidade. Através destes objectos, perpetua-se o real 
humano, no sentido em que se representa a natureza tal como o homem 
a percepciona, quer real, quer ficticiamente. 

É na objectividade dos objectos culturais propriamente ditos, ou as 
obras, que se persegue a projecção das possibilidades do homem; as 
obras pintadas, esculpidas, escritas dão a densidade da coisa, a duração 
do real, a estas imagens do homem; elas fazem existir entre os homens 
e no meio dos homens (RICOEUR, 1965, p. 503).

De facto, há um paralelismo entre cultura e arte. A obra de arte só 
ganha sentido e existência a partir do que alguns autores designam por 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p.1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1119

Josélia Ribeiro Fonseca

triângulo estético, (autor – obra – espectador). O autor cria a obra de 
arte a partir da interpretação subjectiva que faz do outro, no entanto se 
o espectador não interpreta o trabalho do artista é como se esse trabalho 
não existisse, porque o outro não reconhece o sentido e o sentimento do 
artista face à realidade. A cultura também só se torna efectiva a partir da 
arqueologia recíproca dos sujeitos.

Os objectos (culturais) ajudam no reconhecimento do outro. A minha 
existência é tributável de uma constituição na opinião do outro. Ora, 
esta constituição mútua pela a opinião é ainda orientada pelos objectos, 
mas pelos objectos que não são mais as coisas. (...) Estes objectos são 
as obras do direito, da arte, da filosofia (...).
É através destas obras, pela mediação destes monumentos, que se 
constitui uma «dignidade» do homem, que é ainda o traço do processo 
de consciência dupla, o reconhecimento do si num outro (RICOEUR, 
1965, p. 502-503).

Na verdade podemos afirmar que na filosofia ricoeuriana a cultura 
ocupa um lugar de destaque na formação da pessoa. Ricoeur reconhece a 
cultura como “a realização máxima do homem enquanto pessoa” (1990, 
p. 222), e ao fazê-lo está-lhe a conferir um substrato ético.

A ética ricoeuriana é uma ética da pessoa, de um si que se constitui 
a partir da hermenêutica que faz do mundo e da relação dialógica que 
estabelece com os outros. O projecto ético de Ricoeur materializa-se em 
três patamares de complexidade crescente, a saber: estima de si, solicitude 
e instituições justas.

A “estima de si” diz respeito à interpretação que o outro faz de si 
mesmo. Ao auto-interpretar-se, o homem assume-se como sujeito res-
ponsável, como um sujeito “capable” de imputação ético-jurídica. Ao 
reconhecer-se como sujeito de direito, o homem reconhece imanente a si 
a dimensão da alteridade. Nenhum homem é sujeito isolado no mundo.

Na mediação que o eu faz de si através da identidade narrativa, 
o outro encontra-se implicado, ou como agente beneficiário ou como 
agente sofredor da minha acção, quer como testemunha quer como juiz, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-68011120

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur

contando comigo, com a minha fidelidade à palavra dada, apela-me à 
responsabilidade. Assim sendo, identifica-me como sendo eu mesmo.

Dizer “estima de si”, não é, portanto, o mesmo que dizer estima 
de mim. Neste sentido, a relação dialógica de viver bem com os outros, 
que Ricoeur designou de “solicitude”, não se acrescenta de fora, “mas 
é uma dimensão (...) que passa sob silêncio. Há uma reciprocidade, um 
não pode viver sem o outro” (1990, p. 210)..

O homem para ser feliz precisa do outro, dos amigos que se mostrem 
solícitos e solidários face à sua vulnerabilidade. A solicitude recíproca 
do eu ao outro e do outro a mim conduz-me ao reconhecimento do outro 
como um eu, como um sujeito ético-jurídico, um sujeito de direitos que 
necessita, tal como eu, de espaço para a realização da sua liberdade, para 
actualização máxima da sua potência.

Ricoeur acalenta, portanto, um projecto ético em que subjectividade 
e alteridade comunicam dialecticamente, o que conduz a um conheci-
mento mútuo do si e do outro. A ipseidade enquanto resultado de uma 
mediatização encerra em si mesmo a alteridade. 

É nestes termos, que se compreende o lema ético de Ricoeur, “viver 
bem com e pelos outros nas instituições justas.” (1990, p. 211). Estas 
últimas, de acordo com a ética ricoeuriana, não se apresentam como 
um artificialismo, pelo contrário, as instituições são co-naturais ao ho-
mem, no sentido em que este só se constitui enquanto pessoa através da 
hermenêutica que faz de si e do mundo e das relações de solicitude que 
mantém com os outros.

Ricoeur define as instituições como “ as estruturas do viver em con-
junto de uma comunidade histórica, povo, nações, regiões, etc.” (1990, 
p. 217) Nas instituições, as pessoas vivem sobre o mesmo ethos, ou seja, 
partilham os mesmos valores, as mesmas preocupações e laboram para a 
realização da vida boa do si em comungam com todos os outros.

O ethos fundador das instituições é, na verdade, o núcleo cultural 
sobre o qual se funda toda a sociedade. A realidade social é uma realidade 
simbólica, “constituída por imagens e símbolos que constituem o que se 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p.1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1121

Josélia Ribeiro Fonseca

poderia chamar o sonho desperto de um grupo histórico. É neste sentido 
que eu falo do âmago ético e mítico que constitui um fundo cultural de 
um povo” (RICOEUR, 1955, p. 296).

De facto, a cultura, construída sobre o ethos de uma determinada 
comunidade, é a garantia de vida boa de uma determinada sociedade, na 
medida em que, tal como já referimos anteriormente, serve de “escudo 
protector” contra a natureza e é o elo de ligação entre as pessoas que a 
constituem.

Traços multiculturais na filosofia ricoeuriana

Na leitura que fizemos das obras de Paul Ricoeur, não encontrámos 
explícito a referência à educação multicultural. O que verificámos é que 
existem algumas linhas de reflexão que nos poderão levar a afirmar que 
há indícios de uma preocupação com o educar para o multiculturalismo. 
Estes indícios multiculturais poderão encontrar-se no modo como o autor 
define o que deveria ser a educação moderna.

Ricoeur concebe a educação como um bem social e, ao fazê-lo, 
reconhece a necessidade imperativa da educação estar comprometida 
com as preocupações e os modelos do seu tempo.

Segundo o filósofo, em entrevista a Kechikian (1993, p. 71), a 
sociedade moderna é “uma sociedade pluralista tanto religiosamente, 
como política, moral e filosoficamente, onde cada um conta apenas com 
a força da sua palavra.” 

Neste contexto, a tarefa da educação consiste em preparar o homem 
para ser um cidadão activo e consciente dos problemas vividos por este 
novo modelo de sociedade. Na óptica ricoeuriana, a educação moderna 
deve promover o desenvolvimento da autonomia e do espírito crítico e 
reflexivo das crianças, para que estas possam encontrar um sentido para 
a resolução das antinomias que o filósofo identifica na sociedade actual.

Ricoeur, na mesma entrevista concedida a Kechikian (1993,                       
p. 71-72) defende que



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-68011122

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur

[p]arece ser tarefa da educação moderna (…) ajudar os indivíduos (…) 
a dominar com coragem um certo número de antinomias. Comecemos 
pela antinomia mais simples. É preciso iniciar os indivíduos simultane-
amente à solidão e à vida pública (…). Esta primeira polaridade implica 
imediatamente uma segunda. As pessoas devem ser inseridas numa 
certa tradição viva. (…) é preciso fornecer (…) o utensílio crítico para 
escolher. Donde a terceira antinomia é a necessidade de, por um lado, ter 
convicções e de se manter firme em alguma; e, por outro lado, preservar 
uma abertura tolerante a outras posições diferentes da sua.” 

Na verdade podemos afirmar que a conceção de educação ricoeu-
riana assenta também numa antinomia: a do desenvolvimento do homem 
enquanto identidade individual e contextualizado num determinada cul-
tura e a do desenvolvimento do homem enquanto identidade colectiva, 
cidadão do mundo aberto à diferença e ao diálogo.

Deste modo, a educação deve, tal como refere o filósofo (1997), 
compor-se de dois momentos distintos e fundamentais: a informação 
e a discussão. É preciso fornecer às crianças e aos jovens o conheci-
mento da sua história e da sua cultura, pois só deste modo eles poderão 
compreender e escolher o legado cultural com que se identificam. Mas 
é também importante que sejam criadas condições para que os alunos 
possam desenvolver o seu poder argumentativo, “é preciso preparar as 
crianças para serem bons discutidores” (RICOEUR, 1997, p. 178). 

A noção de educação que Ricoeur nos apresenta é, portanto, a de 
uma educação de consensos, uma educação que visa iniciar as crianças 
na sua cultura e fornecer-lhe meios que lhe possibilitam uma leitura 
crítica do real cultural e a abertura a outras culturas.

Na referida entrevista, o filósofo argumenta que 

[s]e conseguimos viver em conjunto apesar de tudo, é porque as nos-
sas múltiplas tradições não podem evitar entrecruzar-se em pontos de 
cruzamento e provocar os lugares de reencontro (…) Criam também 
bens comuns. É isto que a educação deve reforça (KECHIKIAN, 1993,          
p. 71-72).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p.1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1123

Josélia Ribeiro Fonseca

É a partir desta concepção de educação como reforço de consensos e 
do carácter dinâmico que Ricoeur atribui à noção de cultura que se torna 
possível antever na filosofia do autor uma preocupação com a educação 
para o multiculturalismo.

Correlativamente à concepção do “si”, que se constrói num processo 
de mediação e na relação dialógica com o outro, Ricoeur defende uma 
noção de cultura descentrada que, enquanto sistema de relações simbó-
licas, se interprete e reformule constantemente. 

“O simples facto de haver linguagens diferentes é já turbulento e parece 
indicar também que a história permite figuras históricas coerentes e fe-
chadas dos conjuntos culturais instituídos. (...) A condição humana é tal 
que a mudança é possível (...) uma tradição cultural não permanece viva 
se não se recriar incessantemente” (RICOEUR, 1995, p. 296).

A abertura às diversas culturas dá-se através de um processo co-
municativo, que, segundo o filósofo deve ser propiciado e trabalhado 
na educação, “é preciso apresentar às crianças as escolhas fundamentais 
com imaginação e simpatia. (…) É preciso ousar falar do que divide os 
contemporâneos para os posicionar face às alternativas” (RICOEUR, 
1995, p. 72-73).

Este processo comunicativo não deverá conduzir a uma supressão 
ou dominação da cultura minoritária pela hegemónica mas a uma “fusão 
de horizontes”, que enriquecerá cada cultura e conduzirá o homem a uma 
nova reflexão e a um novo conhecimento sobre si mesmo.

De acordo com o pensamento de Ricoeur a educação multicultural 
deverá ergue-se sobre pilares axiológicos como a tolerância2 e o respeito 
pelas diversas culturas. Só através da abertura ao diálogo com os ou-
tros e procurando entender as suas razões se poderá encontrar espaços 
comuns entre culturas, se poderá compreender que todas as culturas 
têm os mesmos direitos e deverão ter as mesmas oportunidades para se 
desenvolverem.

2	  Ricoeur entende a tolerância não como aceitação de todas as coisas mas como a abertura 
e disponibilidade para ouvir e compreender o sentido que os outros atribuem às coisas.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-68011124

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur

Reflexão final

A premente necessidade de conviver e agir pedagogicamente num 
quadro axiológico e cultural cada vez mais diversificado torna imperativa 
uma reflexão mais complexa e fundamentada acerca das questões mul-
ticulturais e das suas implicações no desenvolvimento do ser humano.

A clarificação desta temática à luz da filosofia ricoeuriana contri-
buiu decisivamente para a elaboração de uma nova compreensão sobre 
as questões do multiculturalismo.

Paul Ricoeur alerta-nos para a dimensão essencial e ética que a 
cultural exerce no desenvolvimento do ser humano, quer como ipseida-
de, quer como mesmidade. O que nos leva a concluir que negligenciar 
ou aglutinar a matriz cultural de um determinado indivíduo consiste em 
desenraizá-lo, desampará-lo do alicerce sólido que, até então, suportou 
a construção da sua identidade. Na verdade, podemos dizer que é negar-
lhe a possibilidade de viver com os outros e de construir com eles as 
instituições justas sob a égide do consenso.

O carácter dinâmico que o filósofo imprime à construção da identi-
dade e a importância que atribui à cultura como fundamento do projecto 
existencial, também nos adverte para a necessidade e para o dever de 
cada cultura manter uma relação dialógica com as demais culturas. Uma 
cultura fechada é obsoleta, intolerante e castradora da liberdade dos 
indivíduos, na medida em que não oferece a diversidade de caminho 
possíveis de construção da identidade.

A questão do sujeito e da cultura na filosofia de Ricoeur não se 
circunscreve ao desejo de um querer algo absolutamente estável e defi-
nitivo, pelo contrário, o filósofo preconiza a cultura e o sujeito a partir 
dos conceitos de abertura e de liberdade, pois só assim se poderá evitar 
imediatez da consciência narcisista.

Na verdade, podemos afirmar que os traços multiculturais na filosofia 
ricoeuriana se expressam através do pluralismo cultural que privilegia o 
diálogo inter e intra culturas.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p.1111-1125, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1125

Josélia Ribeiro Fonseca

Referências

KECHIKIAN, Anita. “Paul Ricoeur”. In: ______. Os filósofos da edu-
cação. Lisboa: Edições Colibri, 1993. 
RICOEUR, Paul. Civilisation universelle et cultures nationales. In: 
______. Histoire et verité. Paris: Editions du Seuil, 1955.
______. De l’interprétation. Essais sur Freud. Paris: Editions du Seuil, 
1965.
______. Soi même comme un autre. Paris: Editions du Seuil, 1990.
______. O conflito das interpretações. Porto: Rés Editora, 1992.
______. Do texto à acção. Porto: Rés Editora, [s.d.].
______. A crítica e a convicção. Lisboa: Edições 70, 1997.
______. Historia y narratividad. Barcelona: Ediciones Piados, 1999.
SUMARES, Manuel. O sujeito e a cultura na filosofia de Paul Ricoeur. 
Lisboa: Ester, 1989.

Data de registro: 01/07/2015
Data de aceite: 18/11/2017





1127

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1127a1158

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os 
aprendizes do século XXI: contribuições da filosofia da 

diferença de Gilles Deleuze 

Silvia Ester Orrú*

Resumo: Apesar da legislação vigente pró-inclusão, os modos tradicionais en-
raizados no processo de ensino enredam e confundem o fluir para uma educação 
inclusiva, uma vez que o aluno não é compreendido como autor de seu processo 
de aprendizagem. O presente artigo discute a diferença na diferença como ponto 
de partida para a inclusão que se amplia para além do panorama escolar em razão 
das muitas fronteiras em que o excluído caminha. Aborda as possibilidades e a 
necessidade de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI. Obras 
de Gille Deleuze, um importante pensador da Filosofia da Diferença compõem 
nosso repertório. Foram realizadas cinco entrevistas sobre inclusão e diferença 
junto a atores com distintos papéis sociais. As vozes enunciam a inclusão como 
necessidade imanente do ser humano e a diferença como sendo própria da espécie 
humana. 

Palavras-chave: Inclusão. Diferença. Repetição. Educação. Singularidades.

Possibilities to(re)invent the inclusion for the apprentices from the 
21st. century: contributions of Gilles Deleuze’s philosophy of the 

difference

Abstract: Despite the current pro-inclusion legislation, the traditional methods 
rooted in the teaching process evolve and confuse the flow for inclusive educa-
tion, as the student is not understood as the author of his learning process. This 
article discusses the difference in difference as a starting point for the inclusion 
that extends beyond the school panorama, since many borders in the excluded 
*	 Doutora em educação pela Universidade Estadual de Campinas – (Unicamp). Professora 

da Faculdade de Educação e do programa de Pós-Graduação em Educação (PPGE) da 
Universidade de Brasília – (UnB), E-mail: seorru@hotmail.com



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011128

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

person trails.  It discusses the possibilities and the need to (re)invent the inclusion 
for the apprentices of the 21st century. The works of Gille Deleuze’s, an important 
thinker the Philosophy of Difference, makes up our repertoire. Five interviews 
were conducted on inclusion and difference with actors of different social roles. 
The voices enunciate the inclusion as an inherent human need and, the difference, 
as the human species itself.

Keywords: Inclusion. Difference. Repetition. Education. Singularities.

Posibilidades de (re)inventor la inclusion para los aprendices del siglo 
XXI: contribuciones de la filosofia diferencia de Gilles Deleuze

Resumen: A pesar de la legislación vigente a favor de la inclusión, los modos 
tradicionales enraizados en el proceso de enseñanza, enredan y confunden el flujo 
de una educación inclusiva, pues el alumno no es comprendido como autor de su 
proceso de aprendizaje. El artículo siguiente discute la diferencia que se encuentra 
en la diferencia como ponto de partida para una inclusión que vaya más allá del 
panorama escolar y considere las muchas fronteras que el excluido atraviesa en su 
jornada. Aborda las posibilidades y la necesidad de (re)inventar la inclusión para 
los aprendices del siglo XXI. Componen nuestro repertorio las obras de Gilles 
Deleuze, importante pensador y filósofo de la diferencia. Fueron realizadas cinco 
entrevistas sobre inclusión y diferencia con autores de diferentes papeles sociales. 
Las voces enuncian la inclusión como necesidad inmanente del ser humano y a la 
diferencia como característica propia de la especie humana.

Palabras Clave: Inclusión. Diferencia. Repetición. Educación. Singularidades.

Introdução 

Desde dezembro de 1996, a partir da publicação da Lei de Diretri-
zes e Bases da Educação Nacional nº. 9394, encontramos no panorama 
político e socioeducacional problemáticas referentes aos processos de 
inclusão/exclusão de pessoas com deficiência, também nomeadas, naquela 
época, como educandos portadores de necessidades especiais. A referida 
lei em conjunto com outros documentos nacionais  e internacionais , dos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1129

Silvia Ester Orrú

quais o Brasil é signatário, convergentes com a Constituição da República 
Federativa do Brasil (1988), norteiam uma proposta de educação para 
todos, sem discriminação, que deve ser oferecida por todas as escolas 
brasileiras, tanto públicas como privadas, abrangendo desde a educação 
básica até o ensino superior. 

No entanto, os modos tradicionais presentes no processo de ensino 
e que se encontram arraigados em muitas escolas impedem e recusam o 
fluir para uma educação de todos e para todos. Esse ensino tradicional 
do qual estamos falando tem uma concepção de aluno que não vai ao 
encontro das propostas para uma escola inclusiva, pois sob esse prisma 
o aluno não é sujeito de seu processo de construção histórica e social, 
ele não é o autor de seu processo de aprendizagem; ao revés, mero re-
produtor, tábula rasa, folha em branco na qual o professor, aquele que 
detém o saber, supõe imprimir seu conhecimento.

Essa concepção cristalizada de aluno, professor, ensino e aprendi-
zagem perpetua à marginalização de alunos que não se encontram den-
tro do padrão estabelecido pela escola, ou seja, do aluno que no tempo 
determinado pelo professor capta o que foi ensinado e reproduz em seus 
exercícios de fixação ou nas provas aquilo que já foi ministrado como 
conhecimento pronto, verdade absoluta. 

Nesse contexto existe uma pseudo e comedianta ideia que a homo-
geneidade se encontra presente em uma turma de alunos. Essa crença 
irreal tem levado por séculos professores a aplicarem métodos de ensino 
iguais para uma mesma turma, acreditando que todos aprendem da mesma 
maneira, no mesmo limite de tempo, numa mesma linguagem. E fadando 
à obra do fracasso aqueles que por qualquer motivo não produzem os 
mesmos resultados esperados. 

Todavia, pode-se existir de fato, turmas homogêneas? É possível pro-
duzir uma igualdade universal de seres humanos e promover igualdades 
universais para estes? O que dizer sobre a condição das diferenças entre 
os seres humanos? Que problemas encontramos no campo temático da 
inclusão que se colocam como divisores de águas no tempo e no espaço 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011130

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

em que imigramos para uma educação de todos e para todos? E o que a 
diferença tem a ver com os processos educacionais dialógicos e inclusi-
vos? Esses são alguns dos questionamentos que orientarão a produção 
desse pensar para além daquilo que já se encontra posto na esfera social. 
São desassossegos de nosso cotidiano, problemas que delineiam trilhas 
complexas, muitas vezes em uma solidão coletiva.

O percurso metodológico para a construção desse artigo se pauta 
em dois momentos: 1) no debruçar sobre obras de Gilles Deleuze, co-
nhecido como um importante pensador da Filosofia da Diferença que 
escreveu diversas obras que tratam sobre a “diferença”, em especial, 
“Diferença e Repetição”, resultado de sua tese de doutorado. Além de 
obras de Michel Foucault que nos aportam contribuições críticas sobre 
o diagnóstico biomédico; 2) em um propósito de dialogarmos com su-
jeitos que vivem a questão da inclusão e da diferença em seu cotidiano, 
realizamos cinco entrevistas abertas sobre inclusão e diferença junto a 
atores com distintos papéis sociais.

Por fim, as contribuições de Gilles Deleuze e as vozes enunciadas 
dos sujeitos entrevistados nos encaminham ao pensamento de que a 
inclusão acontece na diferença que se diferencia e que nunca se repete. 
Por tal fato, a inclusão demanda a cada novo acontecimento ser (re)
inventada e, nesse cenário, os aprendizes não são apenas os alunos com 
deficiência, mas todos nós, seres humanos.

A busca da semelhança, da diferença e da cura pelo diagnóstico

Em sua obra “Diferença e Repetição”, Deleuze (1988) desequilibra 
o sentido semântico das duas palavras que levam o título de seu livro. A 
repetição rigorosa e pontual se relata com a supra diferença. Repetição e 
parecença ou aquilo que se parece idêntico não são da mesma natureza, 
há diferença. 

A generalidade é da ordem das leis e como uma quase totalidade se 
apresenta em duas ordens: a qualitativa das semelhanças e a quantitativa 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1131

Silvia Ester Orrú

das equivalências. O que é próprio da generalidade pronuncia a substi-
tuição de um teor por um que seja diferente. A repetição, por sua vez, 
não pode estar em vez de outra coisa, tem a condição de ser singular, 
não cabe na equivalência, tampouco na parecença.

O princípio ou a ideia geral do individual se eleva contra a totalidade 
do que vale apenas por si, do uno. O singular não pode ser universali-
zado. E, embora a linguagem científica permita a troca de um teor por 
outro, a poesia em sua arte tem em sua linguagem a impossibilidade de 
chamar à substituição.

A generalidade carrega em si a parecença dos subordinados a ela 
e sua igualdade de valor aos marcos estabelecidos pelas vias histórica, 
cultural e social pela lei. A lei coage e viola os que estão a ela subor-
dinados como forma de representá-la a expensas de suas exclusivas 
alterações. Ao revés, a repetição é a força da singularidade, da diferença, 
contra a totalidade, o universal e esse último contra o singular, o uno. Por 
conseguinte, a repetição não é da ordem da lei, mas sim um prodígio, é 
subversão que se reporta a uma potência única que se distingue da con-
dição da totalidade. A repetição não se encomenda à lei da natureza. Não 
há determinação de um eco a não ser o que foi criado pelo homem do 
dever, da lei. A repetição em seu caráter subversivo dá indícios de uma 
singularidade contrária ao que é próprio de certas pessoas subjugadas à 
lei. A repetição é subversiva, irônica e se manifesta exceção. 

A repetição não se correlaciona ao passado, tampouco à linha do 
tempo presente, porém, correlaciona-se ao futuro, no entendimento do 
eterno retorno que nunca traz o mesmo de volta, mas de renovação do 
ser na qualidade de devir, de acontecer sem fins preestabelecidos. E, 
segundo a lei da natureza a repetição é intolerável e irrealizável. A, 
exemplo, embora a repetição genética (dos genes) seja enunciada nos 
critérios diagnósticos a cada vez que a síndrome de Down ressurge pela 
trissomia do cromossomo 21 como um distúrbio genético, na realidade, 
nunca ocorre à repetição do cromossomo 21, mas sim sua multiplicação, 
pois as singularidades estão sobre o particular e não sobre o universal.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011132

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

O diagnóstico biomédico (universal porque se baseia em critérios 
únicos no âmbito planetário) é um instrumento de lei que pode representar 
a repetição como uma semelhança intensa ou uma equivalência notável 
sem perceber a diferença de natureza entre ambas as coisas. A relação 
entre conceito e seu objeto se chama representação, havendo em todo 
tempo um conceito por cada acontecimento singular. No caso dos critérios 
diagnósticos, esses são representações que nomeiam, classificam de modo 
universal, as pessoas por um acontecimento. Os critérios diagnósticos 
criaram representações e conceito de anormal relacionados às pessoas 
que são consideradas semelhantes, como essas sendo seus objetos, de 
modo a coisificá-las (FOUCAULT, 2001). Mas a pergunta a se fazer é: 
que parecença há entre os classificados, além da própria classificação? Há 
diferenças não conceituais entre objetos semelhantes, tal como os critérios 
diagnósticos e as pessoas diagnosticadas. O diagnóstico nomeia coisas 
em seres que são culturalmente conceituados como parecentes, iguais, 
porém são diferentes em suas singularidades. Na verdade, a repetição é 
o acontecimento de um conceito sinédoque finito. Mas o entendimento 
simultâneo do conceito não pode ir para o infinito, pois a palavra possui 
um entendimento determinado, limitado e tão somente nominal. E os 
conceitos nominais são finitos em seu entendimento. A repetição por 
meio do diagnóstico (conceito de compreensão finita) está relacionada às 
pessoas que recebem o mesmo conceito imposto por ordem do biopoder.

O diagnóstico tem como sua essência a repetição, repete sempre 
o que conceitua ser anormal. Como instrumento de lei do biopoder, ele 
perpetua a repetição do que diz ser universal. Contudo, na repetição 
está a diferença das singularidades em seres que são nominados como 
idênticos, mas que não o são. Aqui, pois está a diferença na diferença.

O diagnóstico (universal) e a repetição estática sempre remetem a um 
mesmo conceito, substituindo só a diferença exterior (exemplo, Síndrome 
de Down), porém, a repetição de uma diferença interna enuncia que cada 
pessoa é diferente em sua própria diferença. Todavia, o diagnóstico é 
um padrão somente invólucro de uma cadência. As desigualdades são 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1133

Silvia Ester Orrú

alastradas desencadeando uma consequência para além da aparência 
com relação à dinâmica dos acontecimentos e seus cenários. A repetição 
produzida do “mesmo” (diagnóstico universal) disfarça, mascara a as-
simetria existente na própria repetição que na verdade nunca se repete, 
mas gera multiplicidade.

As singularidades do Ser arrolam suma diferença na repetição que 
é gritada pelo diagnóstico, um centro de repetições registradas e profé-
ticas, instrumento do biopoder e de seus atores. O biopoder ao mesmo 
tempo elabora uma repetição que salva (justifica o diferente em sua 
anormalidade) e o aprisiona na materialização da coisa, subjetivação da 
anormalidade (FOUCAULT, 1998). A escola, por sua vez, se expropria 
da educação para encontrar legitimidade para a segregação e em seus 
mecanismos de exclusão, numa pseudoinclusão forjada na Lei. Lei essa 
entendida como júris, porém, também encostada a se respaldar na lei 
promulgada pelo biopoder (diagnóstico) que nomeia quem é anormal já 
libertando o normal para controlar e vigiar o coisificado pelo consenso 
de alguns “normais” através do diagnóstico como instrumento legal e 
normatizador (DELEUZE, 1997).

Não obstante, a aprendizagem não se faz na repetição do “mesmo”. 
Nos processos pedagógicos que são dialógicos e inclusivos, inclusão 
significa “faça comigo”. Logo, produz-se as possibilidades de aprendi-
zagem, por meio do signo a ser desenvolvido na diferença. 

É possível falar de repetição quando de fato nos deparamos com 
elementos absolutamente homogêneos que possuem um mesmo conceito. 
Porém, esse não é o caso de pessoas com deficiências, pois elas não são 
idênticas, mas sim marcadas pelo diagnóstico com um mesmo conceito. 
A repetição é a diferença sem conceito (DELEUZE, 1988). O diagnóstico 
nem sempre tem base científico-genética, muitas vezes é hipotético, feito 
de suposições, principalmente, aqueles que pela psiquiatria designam 
transtornos que não podem ser comprovados cientificamente, apenas 
são de observação comportamental. É estático, é a repetição no efeito, é 
a extensão. Repetição ordinária, horizontal. Desenvolvida e construída 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011134

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

social e culturalmente. É repetição de igualdade, de simetria, é comen-
surável. É material, coisificadora. É aprisionadora. É a repetição nua. É 
exata em seus critérios revestidos. O diagnóstico biomédico é o efeito 
que causa a subjetivação da coisa na pessoa.

Todavia, as pessoas não se repetem. As pessoas ultrapassam com suas 
singularidades o conceito que lhes foi denominado pela força impositiva 
do biopoder pelo seu instrumento maior, o diagnóstico que universaliza. 
Esse instrumento de poder não possibilita haver nenhuma ideia singular 
da diferença. A diferença nesse contexto é o mal. E por muitos enten-
derem a diferença ser o mal, buscam a cura ou paliativos que permitam 
algum tipo de normalização do indivíduo diagnosticado como anormal. 

Portanto, a identidade do Ser [designada pelo diagnóstico universal 
a diversos indivíduos (como se fossem objetos), mas do mesmo gênero 
(espécie), com o mesmo sentido (igualdade)] na verdade é constituída 
por aquilo que não é único nem igual, ao revés, é constituída pelos múl-
tiplos grupos. A identidade do Ser não é aquela do parecente nominada 
pelo biopoder que supervaloriza o déficit, a doença, a incapacidade e 
por essa causa unifica a identidade dos que são singulares a partir das 
diferenças (elevando como negativo) como oposição ao que universaliza 
como normal.

A representação de outrem é imposta pelo biopoder por meio do 
diagnóstico. A representação do deficiente, do incapaz, do anormal em 
oposição a tudo que é contrário e que está normatizado como desenvol-
vimento normal – a perfeição, pseudo é claro, do Ser. A representação é 
estática e sem movimento, ela é condenatória da diferença e rechaça as 
singularidades do Ser. Esse Ser que só é idêntico quando relacionado à 
sua espécie, a espécie humana. No mais, a diferença se afirma na própria 
diferença e a repetição se opõe à representação. Todavia, é preciso revelar 
a diferença diferindo.

O diagnóstico universalista é um dispositivo catalisador de déficits 
que acopla numa mesma identidade indivíduos com um mesmo quadro 
sintomático. Os atores do biopoder que criaram esse dispositivo, na 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1135

Silvia Ester Orrú

verdade são observadores distantes que vislumbraram indivíduos a partir 
de uma visão sem realidade, de sombras, de espectros, de aparências 
que de uma maneira vaga parecem se assemelhar. Essa impressão de 
semelhanças é chamada por Deleuze de simulacro.

O simulacro implica grandes dimensões, profundidades e distâncias 
que o observador não pode dominar. É porque não as domina que ele 
experimenta uma impressão de semelhança. O simulacro inclui em si o 
ponto de vista diferencial; o observador faz parte do próprio simulacro, 
que se transforma e se deforma com seu ponto de vista (DELEUZE, 
1998, p. 264).

Na verdade, não há semelhanças, não a pé de igualdade, tampouco 
uma identidade. O observador externo (atores do biopoder) na verdade 
tem apenas uma impressão de parecença. O simulacro é que, na verdade, 
produz essa marca, essa impressão no observador. É necessário que a 
diferença seja o próprio elo do diferente para com o diferente sem ne-
nhum tipo de culminação ou conciliação pela semelhança, equivalência 
ou coisa oposta. 

A condição binária (normal/anormal, doente/são, deficiente/não 
deficiente) é inconveniente e rude justaposição à diferença pelo fato de 
atribuir juízo de valor consoante a critérios do Mesmo e do idêntico, do 
parecente. Pelo diagnóstico de deficiente, a criança é destituída de seme-
lhança com outros da sua espécie (identidade do Ser), a saber, a humana. 
A, exemplo, o diagnóstico do Transtorno do Espectro do Autismo, por 
seu próprio termo (palavra) já lança a ideia: “a imagem fantástica de um 
morto, uma imagem que se vê na sombra”. Em outro dicionário nos diz: 
“grupo de enfermidades e males físicos aos quais se aplica um determi-
nado medicamento”. Em seu caráter chamativo negativo, o diagnóstico 
enuncia o devir, porém, uma profecia realizadora, um acontecimento 
constituído apenas por déficits, paradigmas em detrimento do Ser sin-
gular que potencializa o mal, o que é suposto, o conjunto sintomático 
que aniquila o uno e supervaloriza a identidade universal. A busca pela 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011136

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

semelhança, pela diferença e pela cura através do diagnóstico só criam 
identidades que reforçam as contradições, o conjunto binário (normal/
anormal, doente/são), o apartheid na sociedade, portanto, também na 
escola. O entendimento que somos todos seres de constituição híbrida 
está sucumbido pelas forças do biopoder, do poder político (do poder de 
vigiar, do poder disciplinar, do poder de controle) por políticas maiores 
que justificam o normal e o produtivo para perpetuarem o abismo, a 
diferença e o status entre dominantes e dominados.

A inclusão menor

As políticas afirmativas para educação brasileira postulam um 
acervo de leis e decretos de ordem nacional e internacional que versam 
sobre o direito de todos à educação. Constituem-se de instrumentos 
universais que norteiam o plano nacional de educação na perspectiva 
da educação inclusiva. Contudo, mesmo existindo as leis, coexistem as 
brechas aniquiladoras da probidade, bem como as fendas para descender 
à jurisprudência. Essa última, oriunda do Direito Inglês com o propó-
sito de se posicionar defronte com usanças, modos de viver incomuns, 
além de contornar as falhas existentes no sistema jurídico e emergindo 
conteúdos de parâmetro legal a partir de precedentes julgados para o 
tratamento de casos similares no futuro. A jurisprudência acaba por ser 
ainda mais importante em seu acontecimento do que as próprias leis. 
Ela se abastece e se constitui não pelo complexo de leis maiores, porém, 
pelos acontecimentos menores, particulares, singulares.

Assim como em “Kafka, por uma literatura menor” (DELEUZE; 
GUATTARI, 2003), podemos espelhar o problema da inclusão. Embora 
existam leis e políticas maiores que a orientam, a inclusão sempre re-torna 
e se re-cria em espaços muitas vezes hostis de disputas e conflitos de 
ordem cultural, política e territorial, emergindo o caos e desequilibrando 
o que parecia estar harmonizado. Na verdade, ela grita e ressuscita o 
silenciado.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1137

Silvia Ester Orrú

Uma inclusão menor, roubando e fecundando o conceito de “me-
nor” latente em “Kafka” por meio de seus autores, não é uma inclusão 
minguada, de menos valia, inferior. Porém, entendemos que é a inclu-
são que se faz todos os dias nos mais diversos e minúsculos espaços de 
aprendizagem, independente da lei maior, mas sim pela convicção de que 
seus pressupostos são como uma organização de crenças, uma filosofia 
de vida que a minoria gera no território de uma política maior. 

A inclusão que não é pseudalizada é aquela que se faz presente 
para além do papel, para além do abstrato e do intelectual das políticas 
promulgadas. É aquela que não é estacada por obrigatoriedade da lei para 
que os outros a vejam existir na escola, sem motivos de denúncia que 
atrapalhariam o bom e desejável andamento legal da instituição. A essa 
inclusão que coexiste nas fronteiras, na linha divisória do enlace binário, 
excluídos/incluídos, é que chamamos de inclusão menor. 

A inclusão menor, que não é anunciada nas redes sociais, nos meios 
de comunicação televisivos, que não aparece em matérias de jornais, que 
não se torna um exemplo de conquista nacional, mas que é um acon-
tecimento provocador de devires e chama à desterritorialização para o 
acesso de todos, sem discriminação à educação. A inclusão menor que 
se faz como produção de um sistema de crenças transgride os padrões 
universais de categorização pela diferença e ocorre para além de sua obri-
gatoriedade prescrita na lei. Ela torna possível o acesso e permanência de 
todas as crianças, de todos os adolescentes, jovens, adultos e idosos nos 
espaços de aprendizagem. Ela provoca o rompimento com o paradigma 
cartesiano de ensinar a todos da mesma forma, pois demanda considerar 
as singularidades no processo de aprendizagem. Portanto, exige que todos 
(professores e alunos) se vejam e se concebam como aprendizes, sem 
hierarquização de saberes ou poderio, mas sob formas de compartilhar 
conhecimentos e aprender de outras maneiras.

A inclusão menor, além de se constituir nas fronteiras, nas linhas 
divisórias, no meio da ponte e não em suas extremidades que determinam 
quem está a favor ou contra ela, conecta o sujeito no contíguo cenário 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011138

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

histórico, político e social. Torna real o acontecimento do agenciamento 
plural do enunciar de vozes, antes, silenciadas. Essa inclusão menor 
transgride o convencional, a tradição de supervalorizar certos conheci-
mentos escolares/acadêmicos em detrimento de outros; de subestimar 
sujeitos que tiveram sua identidade de Ser embrutecida pelas profecias 
realizadoras do diagnóstico biomédico universal. Ela não desqualifica 
alguém pela materialização de quadros sintomáticos. Ela não cede aos 
modos de subjetivação provenientes do biopoder. Mas avante, para além 
de uma revolução, a inclusão menor cria condições para que transfor-
mações ocorram na sinuosidade da educação que, contida na Lei, está 
ordenada; porém, em muitas ocasiões, desviada pelos anseios políticos 
de um projeto coletivo para nação que não deve ser desequilibrado por 
acontecimentos imprevistos, a serviço sempre dos interesses do Estado.

A inclusão menor, diferentemente daquela que está contida nas Leis 
e que se conhece mais em sua forma universal-abstrata, faz-se presente 
como um acontecimento acolá da controvérsia e polêmica terminante. Ela 
não pode ser categorizada e fixada ou compreendida como algo estático. 
Mas com radical inovador ela coexiste no campo molar e molecular e 
possibilita o aprender e o compartilhar saberes por meio de variadas for-
mas de expressão, sempre considerando as singularidades dos sujeitos, 
a diferença na diferença. Ela é um movimento sempre em atualização.

Por conseguinte, a cada ocasião em que a inclusão é invocada pelos 
excluídos, os atores das comunidades de aprendizagem, dos espaços de 
aprendizagem, aqueles que tecem teias colaborativas e de solidariedade, 
são chamados a re-inventar a inclusão, uma vez que não há métodos ou 
receitas para fazê-la. O que há são pressupostos de um sistema de crenças 
que dão vida e concretização ao acontecimento da inclusão, esquadri-
nhando em sua condição de ser um problema fundamental, possibilida-
des de favorecimento da aprendizagem para a turma toda, sem soluções 
imediatistas ou paliativas, porém, com tessitura que compreenda e acolha 
as diferenças, as singularidades, como algo próprio da espécie humana.  

O caminho da inclusão não é algo fácil ou simples de se trilhar ou 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1139

Silvia Ester Orrú

compreender. Na realidade é complexo, pois não despreza as mazelas 
existentes nos diversos contextos e circunstâncias; não finge ausência 
de obstáculos; não supervaloriza determinadas ações em detrimento de 
outras; tampouco elege práticas pedagógicas iluminadas para se fazer 
materializar. A inclusão menor o tempo todo em todo o tempo se cons-
titui nas fronteiras, nas entrelinhas, na linha divisória, no meio da ponte, 
onde todos caminham, onde a natureza híbrida da condição humana se 
faz presente. 

Por tanto, sempre percorre longos trechos sem dar as costas à des-
territorialização em razão da necessidade de se manter tenaz. A inclusão 
menor é que revoluciona, que transgride, que transforma a inclusão maior 
(prevista na Lei) em acontecimento dialético, dialógico, engenhoso. 
É ela que é intensa e pertinaz. Ela subsiste à envergadura da inclusão 
legalista que ora serve aos interesses do Estado, ora concede o direito 
ao cidadão, ora se dobra à microfísica do biopoder. A inclusão menor 
subsiste e coexiste à inclusão legalista, porque seu vigor e fortalecimento 
rizomático se encontram no sistema de crenças que constituem modo de 
ser, uma filosofia de vida de seus sujeitos-atores que concebem e per-
cebem a inclusão para muito além do que está anunciado na legislação. 
E, por convicção fazem suas escolhas por uma inclusão menor, sem a 
pseudalizar, sem a macular, sem perpetuar mecanismos de exclusão que 
podem ser sutis, porém, potencialmente maléficos. 

	 A inclusão menor amplifica aquilo que é abstrato e intelectual, 
presentes nas políticas de educação na perspectiva inclusiva.

Entre linhas e fronteiras

Muitas são as linhas divisórias, as fronteiras que separam um povo 
do outro, embora nossa única identidade real seja a de Ser humano. As 
demais identidades criadas por categorizações tentam nos absorver a todo 
instante. Pertencer a um grupo social (identidade) para não se encontrar 
isolado é algo tão comum e, muitas vezes necessário, como o oxigênio 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011140

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

para manutenção da sobrevivência. As fronteiras são invisíveis, porém, 
enunciam as diversas maneiras de dominação do outro por meio de 
políticas cartográficas das distintas áreas, desde a econômica até a hie-
rarquização de saberes. Esse apartheid desenhado pelas linhas invisíveis 
são vetores para a exclusão social, pois determinam como as pessoas, 
o “outro” é visto e concebido. Caso típico que pode ser exemplificado 
a partir das teorias pós-colonialistas onde há a presença de um colono 
e de seu colonizador, e, consequentemente, há ou haverá a presença de 
um mestiço, cuja natureza será híbrida, mutante. 

Nesse contexto, poderíamos dizer que a escola cartesiana, perpe-
tuadora da homogeneização e da hierarquização de saberes, na verdade, 
uma instituição de poder, tem seus alunos como meros colonos. A do-
cilização dos corpos pelo poder disciplinar e poder de controle regula 
o outro, muta o corpo em frações de órgãos, aniquila e embrutece o 
indivíduo que se assujeita ao poderio colonizador, de modo a tonar-se 
fragilizado e vulnerável a todo tipo de brutalidade, tanto física como 
psíquica (FOUCAULT, 2005). Esse corpo sob o crivo da colonização 
que a tudo converte em capital é ajuntado conscientemente por categorias 
de igualdade a partir de identidades pré-estabelecidas que, na verdade, 
convertem-se nas formas mais incivis de diferença, de desigualdade 
social (DELEUZE; GUATTARI, 1996).

Não diferente, o mesmo ocorre junto ao aluno com deficiência no 
espaço escolar. Ele é colono. Suas diferenças, suas singularidades, seu 
jeito de ser, sua subjetividade, seu corpo são desconsiderados, sendo 
concebido como um (1) a mais na estatística da instituição que serve 
aos interesses do Estado e cuja função social está bem distante de uma 
educação emancipatória. Ser um (1) a mais significa que ele é tão somente 
um elemento de produção para os fins do capital, consequentemente, 
invisível à sociedade. Como colonizado, ele é oprimido e silenciado, 
sofre o apartheid e cai no esquecimento social.

Embora políticas e leis sejam promulgadas para a inclusão socio-
educacional do aluno com deficiência em escolas regulares, esse, na 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1141

Silvia Ester Orrú

verdade, encontra-se sempre em risco, na corda bamba de ter, de fato, 
seus direitos assegurados, pois na condição de não pertencer ao padrão 
pré-estabelecido pela sociedade, as instituições recorrem ao Estado como 
exequentes do direito e responsabilidade de cumprirem sua função so-
cial atribuída pelo próprio Estado, ou seja, educar, na verdade, treinar o 
indivíduo para a formação cidadã em prol do mercado de trabalho, para 
produzir à manutenção do país e sua máquina. 

A colonização social, escolar, edifica territórios inóspitos, pedre-
gosos, arriscados de sobrevivência. Mesmo existindo leis para uma 
educação de todos e para todos, as fendas produzidas pelos mecanismos 
de exclusão expulsam ou aniquilam o categorizado diferente daquele 
território. São vários os possíveis mecanismos de exclusão, porém, o 
laudo diagnóstico proferido pelo biopoder é legitimado pela júris para 
o apartheid desse diferente. Desse modo, assegura a conveniência e os 
interesses daqueles que estão do lado de cá da fronteira, ignorando os 
acontecimentos letais (física ou/e psíquica) dos que estão do lado de lá, 
dos colonizados.

A inclusão coexiste em ambos os espaços e sempre faz sua traves-
sia nas entrelinhas, nas fronteiras. Ela não se encontra em um território 
específico de sua propriedade. Ela é a própria linha de fuga. Não serve 
aos interesses do Estado para o capital, mas é a materialização do grito 
dos excluídos no território do colonizador. A inclusão é a transgressão, a 
revolução, o agente transformador nesse território inóspito e nessa con-
dição causa o caos, o desequilíbrio, a ameaça à ordem pré-determinada 
da instituição de ensino, de moldagem humana.

Todavia, apesar do território colonizador da instituição de ensino, 
quer pública ou privada, a educação não é de sua posse legal, não é a 
coisa possuída. A educação está para além dos territórios, ela também se 
encontra nas fronteiras, nos mais diversos espaços onde a aprendizagem 
é favorecida, quer seja formal ou informal. Por isso ela, por si mesma, é 
um direito fundamental e na contemporaneidade, trinca a ideia unívoca 
de que só pode ser oferecida por instituições de ensino regularizadas e 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011142

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

reguladas pelo Estado. 
A inclusão aproxima os desiguais e se constitui em suas próprias 

diferenças que se diferenciam em sua multiplicidade. A inclusão não 
incita à divisão de turmas por classes organizadas a partir da psicome-
tria, nem segrega em um espaço à parte da instituição de ensino outros 
categorizados pelo biopoder, muito menos admite a exclusão em locais 
feitos somente para os excluídos. A inclusão é um movimento contrário 
a todas as formas de apartheid. 

A natureza híbris do Ser humano, da educação, da inclusão e a 
aprendizagem

Híbris se diz da coisa mesclada, miscigenada, proveniente de duas 
espécies distintas, de composição diferente em seus elementos, que utiliza 
de energias desiguais para estar em atividade, é a coisa amalgamada... 
e, também, adversa às leis da natureza. O conceito de híbris é fértil e 
produtivo, porém, complexo e frutificado nas diferenças que se diferen-
ciam e que se misturam entre si. O que é híbrido acontece na fronteira 
e se constitui na imperfeição e na contradição, na incoerência e no que 
está longe de ser homo.

A educação é híbrida, pois está para além dos postulados institucio-
nais de ensino. A aprendizagem não é algo formalmente organizada, mas 
sim constituída por vivências, por processos providos com a presença de 
um outro (o professor, o colega, o familiar, o amigo, o desconhecido...) 
e também conosco mesmos, sem a presença física de outrem. A apren-
dizagem pode se compor de maneira intencional, de livre vontade, em 
momentos dedicados ao estudo de algo, como também em momentos de 
entretenimento. Aprendemos o tempo todo, muitas vezes sem a consciên-
cia da ocorrência do aprendizado. A aprendizagem se re-inventa sempre, 
pois não está confinada a um local apropriado (escola) para se aprender, 
ao contrário, ela se arranja nos diversos espaços de aprendizagem (todos 
os locais). Também não é aprisionada em um momento destinado para 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1143

Silvia Ester Orrú

que ocorra (horário da aula), mas continuamente, pois todos os momentos 
podem ser e favorecer a aprendizagem. 

O ser humano é híbrido, constituído parte de natureza biológica e 
de outra pela sua cultura. Suas necessidades não são apenas de origem 
fisiológica, mas também oriundas das demandas de sua cultura. Ele 
sofre a desconstrução da identidade pós-moderna por meio da cultura 
de massas, na sociedade do consumo, das barreiras e diferenças sociais 
desenhadas nas fronteiras de cada nação. O ser humano é um híbrido 
cultural, fragmentado em sua identidade e, mediante esse fato, é capaz 
de mutar a ordem social no limite das fronteiras locais como globais. 
Assim, ao mesmo tempo em que sofre a ruína do que lhe serve de refe-
rência, também adquire novos valores. Portanto, na contemporaneidade, 
não há uma identidade fixa ou estática. Ela é móvel, mutante segundo as 
representações culturais. Única no sentido de Ser humano. 

Por conseguinte, professores e alunos (Ser humano) são híbridos e, 
nesse contexto, todos são aprendizes e mestres. Sofrem transformações, 
mutações, continuamente. Aprendem e compartilham saberes nos espaços 
formais e informais, no campo real e virtual. A educação encontra-se 
sempre amalgamada. 

A inclusão, por sua vez, também é de natureza híbrida. Ela se faz 
presente no território dos incluídos pelo grito dos excluídos. Ela rema 
contra a maré das leis da natureza da sociedade global. Tem em seu sis-
tema de crenças que todos tem possibilidades de aprendizagem, que a 
educação é para a turma toda, que todos devem ser tratados de igual para 
igual levando-se em conta as diferenças que se diferenciam na diferença 
em sua multiplicidade. 

Na inclusão, a mesclagem é um acontecimento habitual. Ela de-
manda a combinação dos diversos domínios do conhecimento sem a 
supervalorização de alguns em detrimento de outros, de modo a não 
desprestigiar nenhuma potencialidade, pois os sujeitos são diferentes e 
tem preferências distintas também em seu processo de aprendizagem. 
Ela demanda a mistura e a re-invenção de metodologias, pois pressupõe 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011144

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

que ninguém aprende da mesma maneira e pelos mesmos caminhos. A 
inclusão traz para os espaços de aprendizagem as tecnologias assistivas 
que também tem caráter híbrido, sevem para promover a aprendizagem da 
turma toda e também para que todos usufruam de seus recursos tecnoló-
gicos, das ferramentas mais simples até os softwares mais complexos. Ela 
impõe a necessidade de se re-pensar e re-inventar um currículo que seja 
flexível e que possibilite atender às singularidades de todos os aprendizes 
ao mesmo tempo. A inclusão demanda a miscigenação dos domínios de 
conhecimentos, de profissionais das diferentes áreas, de aprendizes que 
se diferenciam, de espaços e momentos de aprendizagem singulares.

A inclusão é híbrida porque se funde com o Ser humano e com a 
educação que são híbridos fundamentalmente. Ela torna a aprendizagem 
algo fascinante, pois todos podem alcançá-la. A inclusão sempre se re-
-inventa, pois tece desafios para haver melhores combinações mescladas 
para responder aos problemas que emergem de seu próprio contexto 
inclusivo. Ela chama à atenção à inovação que também é fruto dessa 
mistura sempre em prol da não acomodação de zonas de conforto que 
tendem a regar o conformismo e a estagnação.

A inclusão acontece nas entrelinhas tecendo uma educação de qua-
lidade para a turma toda e não somente para alguns. Ela traz benefícios 
tanto para os alunos com deficiência como para aqueles sem deficiências, 
pois colabora para a constituição de pessoas mais humanizadas, mais 
solidárias, mais colaborativas. Ela se pareia com uma educação que é 
construída emancipatoriamente e significativamente por cada vida pre-
sente nos espaços comuns de aprendizagem. Ela amplifica o potencial 
de aprendizagem de cada aprendiz (professor, aluno, família). A inclusão 
promove sentidos mais profundos na vida do aprendiz, pois não se limita 
a conhecimentos escolares e por isso também, é híbrida.

O núcleo duro da inclusão é a construção de valores e princípios 
que não tem vácuo, porém, são substanciais. A inclusão requer espaços 
de aprendizagem plurais em todos os sentidos. E o processo de aprendi-
zagem no contexto da inclusão deve ser construído pelos seus próprios 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1145

Silvia Ester Orrú

sujeitos e não ordenados hierarquicamente. Em seu sistema de crenças, 
ela combina e mistura elementos em prol de um aprender a pensar por 
si mesmo, a conhecer domínios diversos que extrapolam a sala de aula, 
a conviver com as diferenças na diferença, a ser resiliente. Nesse re-in-
ventar constante da inclusão, a aprendizagem é um acontecimento do 
cânon do imprevisto, da criação do novo, do pensamento singular. Não 
há metodologias receituárias sobre como aprender ou ensinar, tampouco 
aceita adestramentos comportamentais. A inclusão transgride os métodos 
pedagógicos de controle e mensuração dos processos de aprendizagem. 
Contudo, a aprendizagem acontece de maneira singular com cada um, 
mesmo que de forma inconsciente. E o que não está aprendido é sim-
plesmente um devir a ser.

Vozes sem eco: os sujeitos entrevistados

Há muitas vozes silenciadas! E há outras vozes sem eco, ou seja, 
com som pouco claro, apenas rumor.

Não é suficiente outorgar ao outro a liberdade de enunciar o que 
deseja, o que tem a dizer. Antes, é necessário que ele enuncie para um 
povo que tenha o direito de proceder como queira, que tenha a liberdade 
de transcorrer mutações para além de qualquer coisa imposta, que não se 
assujeite à vigilância, à punição e ao controle. Também seria pretensão 
pensar que podemos “dar” voz ao outro. A voz é do outro, a voz é o outro.

Ouvir a voz de um supervivente pode ser um caminho para melhor 
compreender como ele se fortalece a partir das próprias dificuldades, su-
peradas ou não. Nem tudo é sucesso na luta pela vida de um supervivente. 
O supervivente se constitui na adversidade, no meio das fronteiras, no 
território alheio e inóspito, na ilha deserta. (DELEUZE, 2004) Muitas 
vezes, no vácuo onde nunca há uma certeza, onde se supõe não existir 
nada, onde pode haver uma sensação de vazio mental ou afetivo, onde a 
profundidade é desconhecida e a densidade da escuridão é praticamente 
palpável.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011146

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

Para ouvir vozes é preciso uma escuta sensível afim de não apenas 
escutar rumores, ademais, compreender os sentidos e os significados 
embutidos na linguagem do outro. Seguem nas próximas linhas algu-
mas vozes de superviventes à exclusão, mas também de vitimados de 
mecanismos do apartheid que impera no seio da sociedade. As vozes 
ecoaram aquilo que desejaram enunciar, sem intervenções do outro 
que as ouvia e sem nenhum compromisso conceitual sobre diferença e 
inclusão decorrentes de nossa pesquisa. As vozes foram convidadas a 
enunciar o que desejassem sobre diferença e inclusão, partindo de suas 
singularidades, de seu papel social, de seu afeto e percepto sobre esse 
sistema de crenças. As vozes tiveram densos trechos transcritos a partir 
de entrevista gravada em áudio, sem roteiro pré-estabelecido, porém, 
aqui trouxemos apenas algumas partes de suas enunciações.

— A mãe de um menino com autismo

Estamos longe do ideal, pois ainda precisamos aprender muita 
coisa sobre inclusão, sobre o respeito às diferenças. Não vivemos em 
um mundo perfeito. Sabemos exatamente quais são as dificuldades que 
vamos encontrar pela frente. Percebemos quando as pessoas olham 
com olhares diferentes, olhares de canto de olho. Não são olhares de 
reprovação porque ele não faz birras, não se autoagride... mas é uma 
criança que grita, é um pouco mais agitado e não percebe muito bem 
essas regras sociais que a maioria das crianças da idade dele já perce-
be. Mas é uma criança tranquila, educada, um menino maravilhoso do 
jeitinho que ele é. Ainda temos muitos desafios para que ele seja uma 
pessoa plenamente autônoma. Por isso estamos buscando, estudando, 
trabalhando, apreendendo todos dias e, com ele mesmo, pelas situações 
que ele nos traz. 

Gosto de fazer um paralelo entre a inclusão e a exclusão, porque a 
inclusão só existe porque há a exclusão; um conceito depende do outro. 
Essa sociedade capitalista em que nós vivemos prima pela exclusão 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1147

Silvia Ester Orrú

em todos os sentidos. Seja econômica, seja social, de gênero, de cor de 
pele, de tamanho de manequim, é uma -sociedade, por si só, altamente 
excludente. Imagina para um ser humano que nasceu e que por si só 
já possui uma caracterização de ter um transtorno que o faz diferente 
da maioria das crianças? E que apesar de não ter fenótipo e mostrar 
isso no rosto e embora em um primeiro momento isso não fique claro, 
em outros cinco minutos de convivência isso já fica ali marcado que é 
diferente. É isso o que acontece com as pessoas com autismo e não é 
fácil para as famílias, não é fácil para a criança quando se percebe que 
é tratado de uma forma diferente. 

A inclusão hoje é algo que está posto, mas que precisa ser constru-
ído em todos os sentidos. Seja a inclusão nas escolas, seja na sociedade 
como um todo. A escola é apenas um reflexo daquilo que acontece na 
sociedade. Eu acredito que a inclusão é esse caminho em construção 
para possibilitar uma sociedade mais igualitária, com menos embates, 
com mais possibilidades de se chegar a um lugar comum. E na minha 
opinião nós temos que aprender com essas pessoas que são diferentes, 
que destoam daquilo que nós entendemos ser normal, ser anormal. E aí 
nós precisamos fazer essa leitura, essa construção cotidiana. 

A inclusão é um movimento muito recente. Essas crianças que estão 
aqui, incluindo meu filho, já irão enfrentar menos barreiras do que já 
foi enfrentado por outros, antes, em uma ou duas décadas passadas. 
As crianças estão aí na sociedade, nos espaços, nas escolas, estão tra-
balhando. E espero que cada dia mais isso se simplifique e que assim 
possamos construir uma sociedade melhor para nossos filhos, para todos!

— A diretora de uma escola criativa

Eu começo falando de uma ex-aluna que também me fez pensar 
uma porção de coisas. Ela já está no final do Ensino Médio e alguém 
perguntou pra ela se quando estudou aqui, o que ela achava da inclu-
são. E ela falou que aqui não tinha inclusão. Então a mãe perguntou a 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011148

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

ela, “mas como você fala que lá não tem inclusão? Você estudou com 
aquele menino!”. Então ela respondeu: “não mãe, é porque não havia 
exclusão, então para nós nada era diferente”. Esse foi o relato dessa 
menina. Havia na sala dela um menino com paralisia cerebral, mas ele 
pertencia ao grupo, ele fazia todas as atividades, todos os projetos e 
havia o respeito. Então ela falou que aqui não existia inclusão porque 
não havia exclusão. 

E ela me fez pensar muito e eu recebi este recado e falei “nossa!” 
acho que nós temos que cada vez mais a aperfeiçoar a ideia de que 
quanto menos exclusão, menos inclusão também. 

A hora que você começa com as especificidades é que você percebe 
as diferenças. Isso tem se confirmado cada vez mais: que trabalhar com 
projetos é uma metodologia que faz com que essas diferenças se diluam 
ou até que essas diferenças contribuam nas suas próprias diferenças. 

Para mim, inclusão é querer estar junto, é estar junto nas diferen-
ças. Inclusão não é apenas colocar a criança na sala de aula e pronto, 
pois a criança sentará lá e nada irá acontecer. Creio que o propósito da 
escola é muito diferente, é querer estar junto e querendo transformar. 
Essa é a diferença. 

— A professora de uma escola criativa

Na verdade, quem foi incluída fui eu! Eu comecei a pensar as 
coisas de um jeito diferente. Porque eu percebi que as crianças eram 
assim, especificamente, alguns: um com autismo, outro cadeirante com 
dificuldade de fala e motora que chegou nesse segundo semestre. Todos 
com suas particularidades, na verdade, eles acrescentam muito um ao 
outro. Essa turma é diferente, sim! E tem várias crianças que saem 
desses padrões que são estabelecidos pela sociedade e que precisam 
de um olhar diferenciado. Aprendem de uma maneira diferente. Mas 
eu penso que eles ensinam mais para os outros que nós consideramos 
“normais”, [eu não gosto de usar essa palavra], do que os outros para 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1149

Silvia Ester Orrú

eles. Eu aprendi muito a ver e a tentar conhecer por detrás de uma bar-
reira que não é concreta, a tentar desvendar a alma de cada um deles. E 
isso para mim foi uma experiência como pessoa [ai, não posso chorar], 
nesse ano, impagável. 

Então, quando eu penso em inclusão, o meu olhar nesse ano passou 
a ser diferenciado. Não sou eu que aceito o diferente, que trabalha com 
o diferente, mas é o diferente que conseguiu me colocar no mundo dele 
da maneira mais maravilhosa possível. 

Para mim a inclusão, hoje, é isso! Todo mundo tem que ser incluído 
a todo momento e em todo o lugar. Não há mais essa questão do diferente. 
Mas mudou muito o meu olhar, a minha visão. Eu é que fui incluída na 
vida deles! E com as minhas mazelas todas que eu não precisei falar. 
E a criança é muito bonita por conta disso. Eles aceitam! Eu aprendi 
muito com eles, demais, demais, demais, com todos eles.

— A mulher com esclerose múltipla

Eu sou portadora de esclerose múltipla há 17 anos e tenho 33 anos. 
Portanto, mais da metade da minha vida eu convivo com a doença. Foi 
uma manifestação atípica, precoce, uma doença de difícil diagnóstico. 
Foram 10 anos para receber um diagnóstico preciso. Muitos outros vie-
ram e esses erros deixaram marcas. Eu sou uma pessoa com deficiência, 
eu me tornei ao longo do tempo, meu caso é crônico e é progressivo. 

Deficiência não é sinônimo de limitação, como na prática, eu 
acabo vendo muito as pessoas concebendo. E também não é sinônimo 
de santificação. Nós não somos guerreiros, nós não somos santos, não 
somos imaculados, sequer somos vítimas de qualquer coisa. Nós somos 
pessoas. Pessoas feitas com belíssimas qualidades e horrorosos defeitos. 

Somo seres sociais. Precisamos estar convivendo, a convivência com 
o coletivo. Só que para isso acontecer a gente precisa de leis e estatutos 
para guiar essa vida, essa sociedade. Às vezes eu acho triste também 
que a gente acaba precisando do que esteja escrito ou documentado que 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011150

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

não se pode agredir um idoso, que é preciso preservar o bem estar de 
uma criança ou que mulheres não podem ser agredidas. Essas diretrizes 
e normas fazem parte de nosso convívio social e determinam a conduta 
que de fato humaniza o ser humano, pois nem sempre o bom senso é 
bom ou o intelecto prevalece. 

Incluir é permitir que a pessoa seja ela em si, é permitir que a 
essência se faça presente e não aja espaço para o que nós costumamos 
chamar de diferença. A inclusão não comunga com o preconceito. E o 
preconceito dói! Ele machuca, rasga a alma. E ainda é pior do que lidar 
com atitudes preconceituosas reveladas, é lidar com o preconceito velado. 
Esse sim é cruel e malicioso e, infelizmente, ele pode ser cotidiano, ele 
pode ser comum. 

Para mim o ser humano é um plural no singular, vivendo a plura-
lidade de ser singular na singularidade de ser plural.

— A moça com Síndrome de Down

A inclusão eu acho que deveria ter muito mais nas escolas e no 
mercado de trabalho, e também ter mais acessibilidade porque ainda 
é o que se tem é muito pouco. Nós precisamos mais de inclusão porque 
isso é muito importante. 

Eu não concordo que as pessoas com deficiência, com Síndrome de 
Down devam ir para instituições especializadas. Isso nunca! As pessoas 
que tem a Síndrome de Down precisam estar incluídas com as outras 
pessoas tanto nas escolas que é o principal e no mercado de trabalho. Eu 
sou contra não fazer a inclusão. Nós precisamos de uma inclusão justa 
e digna para todas as pessoas e não uma inclusão que seja restrita. Nós 
precisamos conviver com outras crianças, com outras pessoas com ou 
sem deficiência. Para mim não tem diferenças. O que tem são barreiras. 
E nós precisamos romper as barreiras porque nós também podemos fazer 
de tudo. Nós somos capazes de fazer um monte de coisas. 

Eu nunca estudei em instituição especializada, somente em escolas 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1151

Silvia Ester Orrú

inclusivas. Eu convivia com todo mundo. A verdade é que não há problema 
nenhum sem se ter um cromossomo a mais, o cromossomo 21, porque 
todos nós temos o cromossomo 21. Nós temos 1 a mais, mas isso não é 
nada demais! Nós também conversamos com as pessoas, nós também 
aprendemos coisas diferentes, fazemos amizades, apenas às vezes é de 
um jeito um pouco mais lento.  

Então, inclusão para mim é poder estar sempre junto com outras 
pessoas. É estar junto, incluído sempre, na sociedade, na escola e tam-
bém no mercado de trabalho. 

A solidão do excluído em todo o tempo é povoada

Não temos nenhuma intenção de realizarmos uma análise de con-
teúdo ou de discurso das vozes que se enunciaram. Apenas dialogamos 
com elas, entrelaçamos acontecimentos sobre inclusão e diferença, e 
sobre as possibilidades de re-inventar a inclusão para os aprendizes do 
século XXI. Esses aprendizes não são apenas aqueles matriculados nas 
escolas, mas somos todos nós, aprendizes matriculados na escola da vida. 

As vozes que se enunciaram de seus pontos de partida, de seus 
papéis e funções sociais, de suas linhas de fuga emergem guerrilhas de 
superviventes. Enunciam algozes e conquistas do alheio por meio de 
lutas ou de esforços contrariados. As trilhas são irregulares até o ponto 
de chegada.

As reivindicações parecem coincidir entre as vozes. Elas intentam 
reaver propriedade (espaço para ser e estar) na posse ou, então, o usu-
fruto de outra pessoa. Elas conclamam “gente” para povoar sua solidão. 
Elas clamam tumultuariamente contra as ações excludentes pautadas na 
diferença construída como identidade. Não se restringem a ecoar sua an-
gústia, ademais, enunciam que a inclusão social dos excluídos é produto 
de um agente, é a manifestação dos sentimentos dos próprios excluídos. 

Denotam que não é suficiente uma militância no interior das ins-
tituições, porém, é necessária para além dos muros. Uma militância 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011152

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

democrática fora dos muros, em todos os territórios e fronteiras para que 
o apoio às reivindicações seja multiplicado. 

As vozes enunciam um desejo e uma atitude de agregar cada vez 
mais cidadãos que estão para além dos muros da institucionalização com 
o propósito da humanização daqueles que são de sua própria espécie. 

Elas não sentem vergonha de se desnudarem diante do padrão 
social estabelecido pela tradição. Elas caminham em frente com um 
amor genuíno à vida que lança fora o próprio medo. Elas não transferem 
responsabilidades, mas assumem seus posicionamentos. Não há espaço 
para neutralidades, pois assumir-se neutro, abster-se ou se equilibrar em 
cima do muro, já é uma tomada de posição imprópria para superviventes.

As vozes proclamam que a diferença é uma qualidade de todos nós. 
Que a diferença não é motivo para se fundamentar o apartheid. E que é 
possível o re-inventar maneiras de perceber o outro, de conversar com 
ele, de aprender com ele, de se relacionar e conviver com ele! Porque 
o outro, não é apenas “o outro”, mas também é cada um de nós quando 
também somos percebidos pelo outro. 

As vozes nos fazem pensar que não é a inclusão social que depende 
daquilo que significa ou de seu resultado como consequência. Porém, é o 
movimento de coisas, de continuidade que está sujeito às consequências 
simbólicas representadas pela inclusão ou percebidas nas entrelinhas não 
representativas que geram as mais variadas metáforas ou representações. 
Essas produzem trilhas rizomáticas que são interceptadas conforme 
as circunstâncias singulares que dispersam e emaranham tanto aquilo 
que produz os significados quanto seus próprios resultados, ou seja, os 
significados. 

Portanto, os sujeitos é que são circunstancialmente impactados pela 
inclusão, sendo que a inclusão, por si mesma, não é impactada pelos 
sujeitos, uma vez que seu conceito, seu núcleo duro, não se abala pelas 
circunstâncias ou pelo achismo de quem quer que seja. Em outras pala-
vras, a destruição de identidades, tão bem tratada por Deleuze em suas 
obras, é algo latente no âmago da inclusão. A inclusão é coisa de todos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1153

Silvia Ester Orrú

e para todos, da identidade única de Ser humano. Não uma identidade 
universal, mas uma identidade singular em sua multiplicidade, onde o 
plural está contido no singular. 

Nesse sentido, a inclusão, em sua condição revolucionária e rizo-
mática, não acontece pela diferença, pelas identidades que, na verdade, 
muito mais apartam do que agregam. A inclusão se move, acontece na 
diferença que se diferencia em sua multiplicidade. Porque sendo nós 
serem singulares, somos únicos e sendo uno, logo, somos da ordem 
da diferença. Porém, o preconceito, a discriminação, a intolerância, a 
xenofobia, o racismo e todas as demais metamorfoses das fobias é que 
provocam a existência de uma pluralidade de identidades. E na busca 
de uma identidade sobreviver aos males do humano, acaba por tornar-se 
opressora das demais focadas como opositoras. Mas a inclusão na dife-
rença se sobrepõe a isso pela concretude e lucidez de seu núcleo duro. 

As vozes destorcem as normativas presentes no DSM, o manual da 
psiquiatria que universaliza diagnósticos e cria identidades parametra-
das por quadros sintomáticos. As vozes enunciam que a psiquiatria não 
pode mais falar em nome da razão, da autoridade e do direito, tal como 
ocorreu e ainda ocorre, de modo a silenciar e a segregar pessoas. As 
vozes também se manifestam no sentido de não aceitarem que outros se 
achem no direito de teorizar sobre eles ou de cavarem interpretações a 
partir de teorias psicológicas sobre quem eles são ou por que agem como 
agem. O sistema de crenças da inclusão produz um percepto diferente 
nas pessoas, um desejo expressivo que vai ao encontro das palavras de 
Deleuze (2004, p. 188). 

Hoje, reclamamos os direitos de um novo funcionalismo: não mais o 
que quer dizer, mas como isso marcha, como isso funciona. É como se 
o desejo não quisesse dizer mais nada e fosse um agenciamento de pe-
quenas máquinas, máquinas desejantes, sempre numa relação particular 
com as grandes máquinas sociais e as máquinas técnicas.  E quanto a 
você?  Que são suas máquinas desejantes? 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011154

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

As vozes enunciam de suas próprias janelas, pois cada uma consegue 
falar sobre o cenário a partir do ponto para o qual está olhando. Mas todas 
elas nos dizem que a privação social não é a solução para os problemas. 

As vozes, embora de lugares sociais diferentes, mesclam-se, imbri-
cam-se em torno do entrelace exclusão/inclusão. Elas se encontram nas 
fronteiras, nas linhas de fuga. Elas apontam a dureza dos mecanismos 
de exclusão como também enunciam as possibilidades de se re-inventar 
a inclusão. Elas falam sobre o excluído, mas também se incluem no 
processo inverso. Elas são sujeitos que caminham “entre” os territórios 
da exclusão e da inclusão. Nesse caminhar são de constituição híbrida. 

Inclusão na diferença: incompletudes 

O movimento da inclusão é complexo, é singular, é rizomático e 
radical. Diferença nada mais é que a qualidade daquilo que é diferente, 
nela há ausência de semelhança, há desconformidade, divergência, ela 
contém a própria diversidade, ela é inexata e, ao mesmo tempo, é excesso 
de uma grandeza, nela não há repetição. 

Para que aconteça a inclusão, a diferença precisa ser seu par. In-
clusão e Diferença em suas incompletudes só podem existir na própria 
diferença, jamais no território do homo. 

A inclusão nunca será estática, nunca se repetirá. Jamais aconte-
cerá no meio termo. E não se pautará na homogeneidade, tampouco se 
contentará em acolher apenas alguns. É a diferença na diferença onde as 
possibilidades de (re) inventar a inclusão para os aprendizes (todos nós) 
do século XXI encontrarão seu terreno fértil para frutificar. 

Referências

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa 
do Brasil. Brasília, 1988. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/constituicao/constituicao.htm>. Acesso em: 20 maio 2014.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1155

Silvia Ester Orrú

______. Portaria nº 2.678 de 24 de setembro de 2002. Política Nacional 
de Educação Especial na Perspectiva da Educação Inclusiva. Brasília, 
2002. Disponível em: <http://peei.mec.gov.br/arquivos/politica_nacio-
nal_educacao_especial.pdf>. Acesso em: 20 maio 2014 
_______. Decreto nº 6.094 de 24 de abril de 2007. Dispõe sobre a im-
plementação do Plano de Metas Compromisso Todos pela Educação, 
pela União Federal, em regime de colaboração com Municípios, Dis-
trito Federal e Estados, e a participação das famílias e da comunidade, 
mediante programas e ações de assistência técnica e financeira, visando 
à mobilização social pela melhoria da qualidade da educação básica. 
Brasília, 2007. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_
ato2007-2010/2007/decreto/d6094.htm>. Acesso em: 20 maio 2014. 
_______. Carta para o Terceiro Milênio. Londres, 1999. Disponível 
em: <http://portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/carta_milenio.pdf>. 
Acesso em: 20 maio 2014.
______. Convenção Interamericana para a Eliminação de Todas as 
Formas de Discriminação Contra as Pessoas Portadoras de Deficiên-
cia (Convenção da Guatemala). Brasília, 1999. Disponível em: <http://
portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/guatemala.pdf>. Acesso em: 20 
maio 2014. 
_______. Convenção sobre os Direitos das Pessoas com Deficiência. 
Brasília, 2008. Disponível em: <file:///C:/Users/Professor(a)/Down-
loads/A%20Conven%C3%A7%C3%A3o%20sobre%20os%20Direi-
tos%20das%20Pessoas%20com%20Defici%C3%AAncia%20Comen-
tada.pdf>. Acesso em/; 20 maio 2014.
______. Decreto nº 6949 de 25 de agosto de 2009. Promulga a Convenção 
Internacional sobre os Direitos das Pessoas com Deficiência e seu Protoco-
lo Facultativo, assinados em Nova York, em 30 de março de 2007. Brasília, 
2009. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2009/decreto/d6949.htm>. Acesso em: 20 maio 2014. 
______. Decreto nº 7611 de 17 de novembro de 2011. Dispõe sobre a educa-
ção especial, o atendimento educacional especializado e dá outras providên-
cias. Brasília, 2001. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_
Ato2011-2014/2011/Decreto/D7611.htm#art11>. Acesso em: 20 maio 2014. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011156

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

______. Decreto nº 3.298 de 20 de dezembro de 1999. Regulamenta 
a Lei no 7.853, de 24 de outubro de 1989, dispõe sobre a Política Na-
cional para a Integração da Pessoa Portadora de Deficiência. Brasília, 
1999. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/
d3298.htm>. Acesso em: 20 maio 2014. 
______. Decreto nº 5.296 de 2 de dezembro de 2004. Regulamenta as 
Leis nos 10.048, de 8 de novembro de 2000, que dá prioridade de aten-
dimento às pessoas que especifica, e 10.098, de 19 de dezembro de 
2000, que estabelece normas gerais e critérios básicos para a promoção 
da acessibilidade das pessoas portadoras de deficiência ou com mobili-
dade reduzida, e dá outras providências. Brasília, 2004. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/
d5296.htm>. Acesso em: 20 maio 2014. 
_______. Decreto nº 5.626 de 22 de dezembro de 2005. Regulamenta a 
Lei no 10.436, de 24 de abril de 2002, que dispõe sobre a Língua Bra-
sileira de Sinais - Libras, e o art. 18 da Lei no 10.098, de 19 de dezem-
bro de 2000. Brasília, 2005. Disponível em: <http://www.planalto.gov.
br/ccivil_03/_ato2004-2006/2005/decreto/d5626.htm>. Acesso em: 20 
maio 2014. 
______. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional Brasileira. 
Lei nº 9394 de 20 de Dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e ba-
ses da educação nacional. Ministério da Educação. Brasília, DF, 1996. 
Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.
htm>. Acesso em 20 maio 2014. 
______. Lei nº 10.172 de 9 de janeiro de 2001. Aprova o Plano Na-
cional de Educação e dá outras providências. Brasília, 2001. Disponí-
vel em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/leis_2001/l10172.
htm>. Acesso em: 20 maio 2014. 
______. Lei nº 10.436 de 24 de abril de 2002. Dispõe sobre a Lín-
gua Brasileira de Sinais - Libras e dá outras providências. Brasília, 
2002. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/
L10436.htm>. Acesso em: 20 maio 2014. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1157

Silvia Ester Orrú

______. Lei nº 12.764 de 27 de dezembro de 2012. Institui a Política 
Nacional de Proteção dos Direitos da Pessoa com Transtorno do Espec-
tro Autista; e altera o § 3odo art. 98 da Lei no 8.112, de 11 de dezembro 
de 1990. Brasília, 2012. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12764.htm>. Acesso em: 20 maio 
2014. 
______. Lei nº 7.853 de 24 de outubro de 1989. Dispõe sobre o apoio às 
pessoas portadoras de deficiência, sua integração social, sobre a Coor-
denadoria Nacional para Integração da Pessoa Portadora de Deficiência 
- Corde, institui a tutela jurisdicional de interesses coletivos ou difu-
sos dessas pessoas, disciplina a atuação do Ministério Público, define 
crimes, e dá outras providências. Brasília, DF: 1989. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/CCIVIL_03/leis/L7853.htm> Acesso em: 
20 maio 2014. 
______. Resolução CNE/CEB Nº 2. Institui Diretrizes Nacionais para a 
Educação Especial na Educação Básica. Brasília, 2001. Disponível em: 
<http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/CEB0201.pdf>. Acesso em: 
20 maio 2014. 
______. Resolução CNE/CP nº1/2002. Institui Diretrizes Curriculares 
Nacionais para a Formação de Professores da Educação Básica, em ní-
vel superior, curso de licenciatura, de graduação plena. Brasília, 2002. 
Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/rcp01_02.
pdf>. Acesso em: 20 maio 2014. 
______. Resolução No. 4 CNE/CEB. Institui Diretrizes Operacionais 
para o Atendimento Educacional Especializado na Educação Básica, 
modalidade Educação Especial. Brasília, 2009. Disponível em: <http://
portal.mec.gov.br/dmdocuments/rceb004_09.pdf>. Acesso em: 20 
maio 2014. 
DECLARAÇÃO INTERNACIONAL DE MONTREAL SOBRE IN-
CLUSÃO. Aprovada em 5 de junho de 2001 pelo Congresso Interna-
cional “Sociedade Inclusiva”, realizado em Montreal, Quebec, Canadá. 
Montreal, 2001. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/seesp/arqui-
vos/pdf/dec_inclu.pdf> Acesso em: 20 maio 2014. 
DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. Rio de Janeiro: Graal, 1988.
________. Crítica e clínica. São Paulo: 34, 1997.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1127-1158, mai./ago. 2017. issn 0102-68011158

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições...

________. A ilha deserta e outros textos. Edição preparada por David 
Lapoujade. Tradução brasileira. São Paulo: Iluminuras, 2004.    
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil Platôs: capitalismo e esquizofre-
nia. v. 3. Tradução de A. G. Neto; A. L. de Oliveira; L. C. Leão; S. 
Rolnik. Rio de Janeiro: 34, 1996.
______. Kafka – para uma literatura menor. Lisboa: Minuit, 2003.
FOUCAULT, M. Microfísica do poder. 2 ed. Rio de Janeiro: Graal, 
1998.
______. Os anormais. São Paulo: Martins Fontes, 2001.
______. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 30 ed. Petrópolis: Vozes, 
2005.
ONU. Declaração de Salamanca. Sobre Princípios, Políticas e Práticas 
na Área das Necessidades Educativas Especiais. Salamanca, Espanha, 
1994. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/sa-
lamanca.pdf>. Acesso em: 20 maio 2014.
UNESCO. Conferência Mundial de Educação para Todos. Declaração 
Mundial de Educação para Todos. Plano de Ação para Satisfazer as Ne-
cessidades Básicas de Aprendizagem. Jomtien, Tailândia, 1990. Dispo-
nível em: <http://unesdoc.unesco.org/images/0008/000862/086291por.
pdf>. Acesso em: 20 maio 2014. 

Data de registro: 05/02/2016
Dta de aceite: 01/09/2016



1159

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1159a1190

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

Francesca Eustacchi*

«Nella storia delle idee, i Sofisti sono un fenomeno così necessario come 
Socrate o Platone; questi, anzi senza di quelli sono affatto impensabili». 
(W. Jaeger, Paideia)

Riassunto: Il movimento sofistico ha fornito un contributo significativo alla ricer-
ca filosofica in ambito etico-educativo, ponendo in particolare l’attenzione sul pro-
blema della insegnabilità della virtù. Protagora si definisce apertamente “maestro 
di virtù”: il sofista è colui che insegna ai giovani l’arte politica, ossia la capacità 
di discernere l’utile (non assoluto, ma in relazione alle diverse situazioni concre-
te) e di farlo prevalere nella città attraverso un efficace discorso retorico. Gorgia 
circoscrive il suo insegnamento all’arte retorica, ma non ignora affatto il problema 
morale: tale arte non si giudica in se stessa, ma rispetto al suo giusto, nel senso di 
opportuno, utilizzo in un dato contesto; lo stesso vale per l’azione virtuosa che è 
tale rispetto ad una specifica circostanza: il sofista descrive una serie di compor-
tamenti opportuni, che designano una mappa di esempi utile all’agire virtuoso. 
Entrambi i sofisti propongono spunti interessanti di confronto in un’ottica pragma-
tico-descrittiva; Platone stesso si pone in dialogo con questo orizzonte sofistico.

Parole chiave: Protagora. Gorgia. Kairos. Pragmatismo. Virtù. Utile.

Protágoras e Górgias: mestres de virtude?

Resumo:  O movimento sofista forneceu uma contribuição significativa para a 
investigação filosófica no campo ético-educacional, dando atenção particular para 
o problema do ensino da virtude. Protágoras se define abertamente como “mestre 

*	 Doutora em Filosofia e Teoria das Ciências Humanas na Universidade de Macerata. Pro-
fessora de Filosofia e Teoria das Ciências Humanas na Universidade de Macerata. E-mail: 
francesca.eustacchi64@gmail.com



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011160

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

de virtude”: o sofista é aquele que ensina aos jovens a arte política, ou seja, a 
capacidade de discernir o útil (não em sentido absoluto, mas no tocante a diver-
sas situações concretas) e de fazê-lo prevalecer na cidade por meio de um eficaz 
discurso retórico. Górgias circunscreve seu ensinamento à arte retórica, mas não 
ignora com efeito o problema moral: tal arte não é julgada em si própria, mas em 
relação ao quanto é justa, no sentido de oportuna, utilizada em um dado contexto; 
o mesmo vale para a ação virtuosa que assim é no tocante a uma circunstância 
específica: o sofista descreve uma série de comportamentos oportunos, que desig-
nam um elenco de exemplos úteis para o agir virtuoso. Ambos os sofistas propõem 
pontos interessantes de confrontos em uma ótica pragmático-descritiva;  o próprio 
Platão estabelece diálogo com este horizonte sofístico.

Palavras-chave: Protágoras. Górgias. Kairós. Pragmatismo. Virtude. Útil.

Protagoras and Gorgias: masters of virtue?

Abstract: The sophistic movement produces an important contribution to the de-
velopment of the philosophical research in ethical-educational field. Particularly, 
the sophists focus on the possibility to teach the virtue. Protagoras names himself 
“teacher of virtue”: he teaches the political art which consists of discerning the 
useful (not in absolute sense, but in relation to a specific and concrete situation; 
then, the sophist persuades the polis to accept the useful by means of a convincing 
rhetorical speech. Gorgias deals with teaching of rhetorical art, but he does not 
ignore the moral questions: it is necessary to judge the right use of the rhetoric 
according to circumstances; every action is considered virtuous if it is appropriate 
in respect of the situation. The sophist makes a list of virtuous behaviours, which 
are examples for a map of moral act. Both sophists introduce interesting starting 
points of discussion in a pragmatic and descriptive perspective; therefore Plato 
compares himself with this sophistic reference point. 

Keywords: Protagoras. Gorgias. Kairos. Pragmatism. Virtue. Useful.

Come evidenzia già il testo dell’esergo1, il V secolo a.C. rappresenta 

1	  W. Jaeger, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen, Berlin und Leipzig 1933-
1947, più volte ristampata; traduzione italiana di A. Setti. Paideia. La formazione dell’uomo 
greco, La Nuova Italia, 3 vv., Firenze 1936 (solo il I volume), 1953-1959; è recentemente 
uscita una riedizione, Bompiani, Milano 2003, 20062; le citazioni sono tratte dalla seconda 
ristampa del 1963; vol. I, p. 503.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1161

Francesca Eustacchi

un punto di svolta decisivo per merito dei Sofisti, che si sono fatti carico 
del problema dell’educazione e hanno iniziato ad elaborare razionalmen-
te il tema della cultura. Jaeger2 arriva addirittura a stabilire un legame 
storico tra la sofistica e il moderno Umanesimo: «Tutto sommato questi 
uomini nuovi rappresentano un fenomeno di primissimo ordine nella 
storia della cultura. Per mezzo loro la paideia, nel senso di chiara idea 
e teoria della cultura, si è affacciata al mondo ed è stata collocata su un 
fondamento razionale. In questo senso devono essere considerati tappa 
importante dell’Umanesimo, sebbene questo non trovasse la sua forma 
più alta e più vera che nella lotta coi Sofisti e nel loro superamento ad 
opera di Platone»3. 

Va tuttavia subito premesso che, pur avendo degli aspetti comuni (i 
Sofisti erano educatori itineranti, che insegnavano in cambio di danaro), 
il contenuto della loro proposta variava dall’uno all’altro; Platone stes-
so nel Sofista lo sottolinea dandoci diverse definizioni di questa figura 
nella prima parte del dialogo4; ma, parlando in generale, possiamo dire 
che l’insegnamento proposto dal movimento sofistico5 era rivolto alla 

2	  Jaeger, Paideia…, p. 513.
3	  Migliori (M. Migliori, Il disordine ordinato, La filosofia dialettica di Platone, I. Dialettica, 

metafisica e cosmologia; II. Dall’anima alla prassi etica e politica, Morcelliana, Brescia 
2013, p. 912) rileva come anche Platone, in Protagora 357D-E, lodi questo atteggiamento 
dei sofisti in contrapposizione a quello della massa: «Protagora, Ippia e Prodico dicono 
di poter curare questa malattia <l’ignoranza>, mentre i più, non capendo il problema, 
non mandano i giovani dai sofisti, con effetti negativi nelle vicende private e pubbliche. 
Non c’è ironia in questo passo: la difesa dell’insegnamento dei sofisti va letta all’interno 
del contrasto con l’opinione della massa che ignora il problema». Dunque i sofisti hanno 
il merito di capire che, date le trasformazioni in atto nella Grecia e la sempre maggiore 
complessificazione della società, l’educazione tradizionale e familiare non è più sufficiente; 
occorre dunque un impegno specifico su questo terreno.

4	  l sofista è un cacciatore di giovani ricchi (221C-223B); il sofista è un mercante di cose 
che riguardano l’anima (223C-224E); il sofista è un vero e proprio erista (224E-226A); il 
sofista è colui che purifica l’anima dal sapere apparente (226A-236D).

5	  La felice espressione è tratta da G. B. Kerferd, The Sophistic Movement, Cambridge 
University Press, 1981; traduzione italiana a cura di Claudio Musolesi, I sofisti, Il Mulino, 
Bologna 1988, p. 59, che ha colto il carattere variegato del fenomeno culturale dei sofisti 
del V secolo a.C., che non può essere ricondotto ad una corrente specifica di pensiero. 
Questa caratteristica, che non permette di scorgere nella sofistica una scuola filosofica 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011162

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

formazione individuale e sociale6.
Essi sono stati portatori di un tipo cultura molto variegato che ha 

un effetto particolarmente rilevante su un terreno che potremmo definire 
educativo-politico: si può dire che ciò che connata la sofistica nel suo 
complesso è l’insegnamento della virtù (areté) politica. Questa va inte-
sa nella sua accezione più ampia, in quanto occorre ricordare che nella 
Grecia Antica manca il concetto moderno di Stato, di conseguenza non 
vi è separazione tra stato e società civile, anzi vi è una continua inter-
ferenza tra quelle che oggi definiamo la sfera sociale e la sfera politica 
stricto sensu7. L’intento dell’educazione sofistica è primariamente quello 
di formare il dirigente politico; i sofisti dunque si suddividono in due 
categorie: gli “innovatori” esaltano l’individuo e la sua affermazione 
nella polis8, mentre i “conservatori”, i tradizionalisti, valorizzano ma-
ggiormente la figura del buon cittadino che non solo conosce e rispetta 
i fondamenti del diritto e dello stato, ma armonizza quanto più possibile 
il proprio modus operandi alla polis.

Per valutare le diverse sfumature che questo insegnamento può 
assumere, prenderemo in esame quelli che tradizionalmente sono con-
siderati i  maggiori sofisti: Protagora e Gorgia.

coerente ed uniforme, è stata rilevata da molti studiosi, ad esempio da M. Untersteiner I 
Sofisti, Einaudi 1949, 19692; quella che qui cito deriva dalla seconda edizione, riedita da 
Bruno Mondadori, Milano 1996, p. XXI.

6	  Cfr. A. Levi, Storia della sofistica, a cura di D. Pesce, Napoli 1966, p. 81.
7	  Cfr. Migliori, Il disordine�, pp. 870-871: «una filosofia politica come la intendiamo noi 

nel mondo antico non c’è, in quanto non esiste un apparato concettuale che si proponga 
di spiegare quell’oggetto specifico che chiamiamo “stato”»; ancora: «il pensiero classico 
tiene uniti elementi che per noi risultano irriducibilmente staccati e può cogliere nell’essere 
cittadino della polis la figura che meglio esprime l’identità di un uomo greco, maschio e 
libero. Così la politica non costituisce un ambito limitato, ma è una vera e propria filosofia 
dell’essere umano».

8	 Si veda a questo proposito la controversia legge-natura in Ippia, Antifonte (esponenti della 
corrente naturalistica della sofistica) e Trasimaco, che sottolineano i limiti della legge 
umana, stabilita dalla polis, di contro le legge egualitaria della natura più rispettosa della 
costituzione dei vari individui (Cfr. Kerferd, I Sofisti…, pp. 143-167 e Levi, Storia…, pp. 
261-309).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1163

Francesca Eustacchi

1. L’insegnamento politico di Protagora

Protagora di Abdera può essere inserito nella seconda categoria 
sopra indicata, quella dei conservatori. Egli qualifica esplicitamente 
la sua professione come insegnamento dell’arte politica, separandola 
nel contempo da quella degli altri sofisti che, a suo giudizio, rovinano i 
giovani poiché li indirizzano verso un tipo di cultura settoriale e fanno 
loro apprendere solo tante nozioni:

PROTAGORA – Gli altri, infatti, rovinano i giovani: mentre questi sono 
sfuggiti alle discipline specialistiche, essi ve li riconducono, contro la 
loro volontà, e li ributtano nelle discipline specialistiche, insegnando loro 
e il calcolo e l’astronomia e la geometria e la musica (e intanto gettò lo 
sguardo su Ippia); invece, se uno viene da me, non imparerà nient’altro 
che quello per cui è venuto. Oggetto di questo studio è la capacità di 
prendere decisioni riguardo all’amministrazione domestica – come am-
ministrare la propria casa nel modo migliore – e riguardo alla politica 
– come essere capace in massimo grado di agire e di parlare in ambito 
politico … SOCRATE – A me sembra che tu parli dell’arte politica e che 
prometta di rendere gli uomini bravi cittadini. – Socrate, proprio questa 
– rispose – è la professione che professo (Protagora, 318D9-319A2-6). 

E ancora:

Tu, proclamando come un banditore te stesso apertamente davanti a tutti 
i Greci con il nome di sofista, ti sei presentato come maestro di cultura 
e di virtù ed hai ritenuto per primo di meritare un compenso per questo 
(Protagora, 349A1-4).

Dunque, in primo luogo qui abbiamo una distinzione tra conos-
cenze tecniche, sulla cui utilità Protagora sembra nutrire seri dubbi, e 
l’apprendimento di capacità che devono appartenere al soggetto e che 
quindi possono essere applicate sia alla sfera economica sia a quella po-
litica. Il suo impegno è quindi di tipo complessivo, generale, ossia volto 
alla migliore formazione possibile di “bravi cittadini”; ciò costituisce il 
collante per tenere unita l’intera comunità. In secondo luogo il sofista 
evidenzia il suo diretto interessamento a formare la classe dirigente della 
polis stessa; infine con la sua critica si mostra consapevole di una profonda 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011164

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

differenza: vi erano anche sofisti che, lungi dall’avere, come Protagora, 
un concetto elevato del proprio compito educativo, si prefiggevano come 
scopo la semplice comunicazione del proprio sapere.

Il sofista accetta poi la definizione, proposta da Socrate, del suo 
insegnamento come tecnica politica (319A); questo è un dato importante 
in quanto Platone gli fa dichiarare espressamente di insegnare un’arte, 
non una scienza: il bisogno che i sofisti soddisfano infatti non è tanto 
quello scientifico-razionale, ma quello attinente ad un’immersione pratica 
nella vita della polis.

1.1 Il “Protagora” di Platone

Il dialogo platonico costituisce una delle fonti principali per capire 
quale era il tipo di insegnamento proposto da Protagora e per avere uno 
squarcio sui temi che caratterizzavano le discussioni tra sofisti e sul modo 
in cui si svolgevano.

Qui il lettore vede svolgersi una lunga discussione tra Socrate e 
Protagora, a cui partecipano anche altri sofisti (Prodico, Ippia, Callia e 
Crizia, che intervengono a turno una sola volta), su temi prettamente etici9. 
Il discorso ha un andamento molto vario10 per gli argomenti affrontati 

9	  Muovendo dalla <1> questione dell’insegnabilità della virtù (316A-328D), in partico-
lare della virtù politica di cui il sofista si dichiara maestro; si passa alla <2> questione 
dell’unità e molteplicità della virtù, con un accenno alla valutazione della sua utilità pratica 
(328D-334C); dopo varie altre discussioni di diversa natura si torna al tema del dialogo e 
attraverso un’analisi delle opinioni attribuibili alla massa, si affronta <3> il problema della 
scelta morale, che mette a confronto da una parte la valutazione dei piaceri e dei dolori, 
che non possono identificarsi con il bene e il male (351B-355B); dall’altra l’importanza 
della scienza per poter individuare le virtù e i piaceri (355B-360E).

10	  In questa sede, non affronterò la trattazione di tutte le questioni, ma trarrò da esso soltanto 
quei pensieri attribuibili a Protagora, utili alla comprensione del sofista, distinguendoli 
dal pensiero platonico. Infatti «ciò che dobbiamo ricordare è qualcosa che la grandezza 
dell’arte di Platone ci spinge a dimenticare all’interno del dialogo platonico i personaggi 
non sono persone reali»; lo scrittore di Atene «tiene conto in varia misura delle opinioni 
e delle caratteristiche della persone reale che sta dietro ai personaggi, ma i ragionamenti 
effettivamente svolti nei dialoghi – quasi senza eccezioni – sono composti ed elaborati 
dallo stesso Platone» (Kerferd, Sofisti…, p. 152).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1165

Francesca Eustacchi

da Socrate e dal sofista di Abdera, il quale risponde alle provocazioni 
socratiche fino alla fine, anche se da ultimo si mostra piuttosto infastidito 
e insofferente ad esse. Facendo assumere a Protagora questo atteggia-
mento drammaturgico, Platone sottolinea che tra i due grandi pensatori 
intercorrono profonde differenze di pensiero e di metodo; anche Socrate, 
infatti, verso la metà del dialogo (334C-335C), minaccia di interrompere 
la discussione, irritato dal modo di parlare del suo interlocutore. Tuttavia 
non deve sfuggire l’accordo di fondo che spesso si stabilisce tra i due su 
diverse importanti questioni: prima fra tutte la necessità, condivisa da 
entrambi, di porre la questione dell’insegnabilità della virtù (361C-E), 
tema dominante del dialogo, e la preminenza della conoscenza sui piaceri 
(351B-352D)11. A conferma di questa vicinanza, anticipo la significativa 
conclusione del dialogo che, ironicamente, mostra come le affermazioni 
del sofista e quelle di Socrate si siano invertite proprio sul tema centrale 
della riflessione: l’insegnabilità della virtù. 

E mi pare che l’esito dei nostri discorsi, se fosse personificato, ci accuse-
rebbe e riderebbe di noi. E se potesse prendere la parola ci direbbe: “Siete 
davvero strani, o Socrate e Protagora: tu, Socrate, mentre prima sostenevi 
che la virtù non è insegnabile, ora ti sforzi di sostenere il contrario di 
quello che avevi detto, cercando di dimostrare che tutte quante le virtù, 
la giustizia, la temperanza e il coraggio, sono scienza, e questo è il modo 
migliore per mostrare che la virtù è insegnabile. Se, infatti, la virtù fosse 
altro dalla scienza, come Protagora cerca di sostenere, ovviamente non 
sarebbe insegnabile; mentre, se risultasse in tutto e per tutto scienza, 
come tu ti dai da fare a dimostrare, Socrate, sarebbe strano se non fosse 
insegnabile. D’altra parte Protagora che prima implicitamente ammetteva 
che la virtù fosse insegnabile, ora sembra, invece, tutto intento a sostenere 
il contrario, cosicché la virtù appaia tutto tranne che scienza: e, in tal 
caso, non potrebbe affatto essere insegnabile” (Protagora, 361A2-C2).

Riassumendo per punti lo schema dell’intreccio presentato: 
1. Inizialmente:
1.1 Socrate sostiene che la virtù non è insegnabile

11	  Temi che affronteremo nel dettaglio più avanti.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011166

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

1.2 Protagora, proclamandosi maestro di virtù, è convinto che essa 
si possa insegnare; 

2. Nel corso del dialogo:
2.1 Socrate sostiene che tutte le virtù per essere tali hanno bisogno 

di un rapporto strettissimo con la scienza;
2.2 Protagora afferma che la virtù non ha niente a che fare con la 

scienza (anche se vedremo che la posizione del sofista è più articolata e 
non elimina del tutto la scienza dall’insegnamento della virtù, contraria-
mente a quanto potrebbe sembrare da questo passo – in cui si dice che 
Protagora si impegna polemicamente contro Socrate – che vuol mostrare 
come, in questo gioco delle parti, le posizioni degli interlocutori finiscano 
per rovesciarsi l’una nell’altra).

3. Così facendo:
3.1 Socrate dimostra che la virtù, in quanto scienza, può essere 

insegnata e appresa, ossia va contro la sua iniziale assunzione (2.1) e 
fornisce una giustificazione alla pretesa del sofista (2.2); 

3.2 Protagora, negando che la virtù sia scienza, sta confermando il 
giudizio iniziale di Socrate (2.1) e confutando se stesso (2.2).

L’apparente confusione con cui Platone vuole che il dialogo si 
chiuda12, permette non solo di mettere in luce le affinità tra Socrate e 
Protagora, scopo per cui si è fatto ricorso al passo platonico, ma anche di 
porre da subito in campo i temi centrali che qui si intende sviluppare: 1) il 
problema dell’insegnamento della virtù; 2) la ricostruzione del pensiero 

12	  “Apparente” perché a livello tematico la soluzione platonica alla questione, anche se non 
espressa chiaramente, può essere raggiunta dal lettore, come afferma Reale (G. Reale (a cura 
di) Platone. Tutti gli scritti, Bompiani, Milano 2000, 20054, p. 858 n. 108): «Lo schema 
su cui Platone ha costruito il dialogo è questo: 1) la virtù non è insegnabile, se ci si ferma 
al piano della sofistica e se la si concepisce, alla maniera di Protagora, come molteplicità 
di cui non si vede l’unità e comunque non coincidente con la scienza. 2) Ma nel corso del 
dialogo Socrate dimostra che le virtù costituiscono una unità incentratasi nella scienza o 
conoscenza (del Bene). 3) Ne consegue che, se è vero che la virtù è scienza, essa dovrà 
essere in qualche modo insegnabile». 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1167

Francesca Eustacchi

di Protagora rispetto a questa questione, in quanto il sofista costituisce 
un esempio di come il movimento sofistico abbia fornito un contributo 
positivo alla ricerca filosofica sul terreno etico-educativo. Non a caso 
Platone, in questo dialogo che tratta di virtù, predilige come interlocutori 
di Socrate per lo più sofisti quali Protagora, Prodico, Ippia, Callia, Crizia, 
che si mostrano tanto interessati al tema della discussione da pregare 
gli interlocutori di non interromperla a metà13. Appare dunque evidente 
che si stanno affrontando questioni che giustamente Platone considera 
emergenti dall’ambiente sofistico.

1.2 Il mito di Prometeo: insegnabilità della virtù politica

In questo contesto, Protagora si presenta come un sofista con carat-
teristiche molto peculiari: innanzitutto non si nasconde come gli altri14, 
ma ammette apertamente di essere un sofista e di educare i giovani, tanto 
che invita Socrate ed Ippocrate a parlare davanti agli altri della questione 
che desiderano sottoporgli (317C-D); poi distingue, come già accennato, 
il suo insegnamento da quello degli altri sofisti (318D-E) e dichiara di 
insegnare la capacità di amministrare gli affari privati e pubblici, ossia 
l’arte politica, come Socrate esplicita (319A)15.

13	 Per Callia (335C-336D) la discussione a cui sta assistendo è molto piacevole, Crizia 
(336D-337A) afferma la necessità di essere ascoltatori imparziali; Prodico, riallacciandosi 
al discorso di quest’ultimo, da una parte sottolinea che bisogna essere imparziali ma non 
indifferenti, nel senso che si deve dare più peso al più sapiente tra i due, dall’altra invita 
Socrate e Protagora a non litigare, ma a discutere perché così fanno gli amici, mentre gli 
avversari e i nemici contendono (337B), solo così chi ascolta può provare “diletto” e non 
“piacere”: infatti si prova diletto imparando e partecipando del sapere solo con la mente, 
mentre si prova piacere mangiando o ricevendo qualche altra impressione piacevole solo 
per il corpo (337C). Prodico in tal modo lascia trasparire un interesse per la valutazione 
razionale delle questioni; Ippia propone di eleggere alcuni arbitri, che controllino l’anda-
mento della discussione (337C-338B).

14	 A 316E Protagora afferma che altri sofisti, temendo di rivelare la propria arte a causa delle 
critiche ad essa rivolte, dicevano di essere esperti in discipline come la poesia, la ginnastica, 
usandole come schermo per mascherare la loro professione di educatori.

15	 Il fatto che Platone presenti in tal modo Protagora testimonia l’esistenza di un iato tra 
questo e gli altri sofisti, probabilmente reale, il che contribuisce a spiegare perché nella 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011168

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

Con la narrazione del mito di Prometeo16 egli chiarisce queste sue 
dichiarazioni. Il racconto prende avvio dall’obiezione di Socrate che si 
fa portavoce di un’opinione diffusa: questo tipo di arte non può essere 
insegnata perché, a differenza della altre, che sono praticate da chi ne è 
esperto, l’arte politica è esercitata da tutti, dal nobile e dal plebeo, dal 
ricco e dal povero (319C-D). Inoltre emerge un altro problema:

I più sapienti e i migliori cittadini non sono in grado di trasmettere quella 
virtù, che pure essi posseggono. Infatti Pericle, padre di questi due giovani, 
li ha fatti educare in modo perfetto in tutte quelle cose che sono in potere 
dei maestri, mentre in quelle cose in cui egli è sapiente, né li educa egli 
stesso né li affida ad altri, ma li lascia pascolare da soli e correre libera-
mente come gli animali sacri, nella speranza che essi possano imbattersi 
per conto proprio nella virtù. E se vuoi ecco un altro esempio. Lo stesso 
Pericle tutore di Clinia, fratello minore del nostro Alcibiade, lo separò da 
costui e lo affidò ad Arifrone, perché lo educasse; ma prima ancora che 
fossero trascorsi sei mesi, Arifrone glielo rimandò, non sapendo cavarne 
nulla di buono. E ti potrei citare il nome di numerosissimi altri uomini, 
che, pur essendo personalmente buoni, non seppero rendere buono nessun 
altro, né dei parenti né degli estranei (Protagora, 319E1-320B3).

“classificazione” platonica dei sofisti Protagora occupa un posto privilegiato.
16	 Molti studiosi, assumendo come prova il frammento DK 80 A1, in cui Protagora è indicato 

come l’autore di un’opera dal titolo Sulla costituzione originaria, e notando un’affinità 
tematica tra questo scritto e il mito narrato dal sofista nel dialogo platonico, ritengono che 
quest’ultimo esprima, più o meno fedelmente, le effettive idee del sofista. Altri rifiutano 
questa tesi e propendono per l’ipotesi della falsificazione: Havelock (E.A. Havelock, The 
Liberal Temper in Greek Politics, London, Cape, 1957, p. 88) sostiene che Platone non 
abbia riportato le effettive idee di Protagora perché in tal modo avrebbe fatto pubblicità al 
pensiero di un avversario, Gigon (O. Gigon, Il libro «Sugli dèi» di Protagora, «Rivista di 
Storia della Filosofia» 3 (1985) pp. 419-448), pensa che il mito sia solo il frutto dell’inven-
zione platonica. Non mancano posizioni intermedie, come quella di Dodds (E.R. Dodds, 
The Ancient Concept of Progress and Other Essays on Greek Literature and Belief, Oxford, 
Clarendon Press, 1973, pp. 9-10), il quale ipotizza che il discorso platonico non riproduce 
effettivamente ciò che Protagora disse, ma ciò che Platone, da grande genio letterario, 
riteneva che il sofista avrebbe potuto dire per rispondere all’obiezione socratica. Riteniamo 
che questa sia un’indicazione metodologica, valida non solo per questo mito, ma anche 
per tutte le altre fictions platoniche, in cui il sofista viene messo in scena. In accordo con 
Vegetti (M. Vegetti, Protagora autore della Repubblica?, in G. Casertano (a cura di), Il 
Protagora di Platone: struttura e problematiche, 2 voll., Loffredo, Napoli 2004, pp. 145-
157), ritengo che, anche se non si può parlare di totale “fedeltà” platonica al personaggio 
storico di Protagora, ci sia una certa coerenza tra le due figure e che il mito di Prometeo 
sia costruito da Platone sulla base del pensiero del sofista. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1169

Francesca Eustacchi

La virtù politica, secondo Socrate, non è dunque una tecnica, perché 
1. non c’è nessuno che ne sia esperto, come invece accade per le altre arti, 
tanto che chiunque può esercitarla; 2. chi la possiede, anche provandoci, 
non è capace di “insegnarla” a nessuno, nemmeno ai suoi cari, ciò non si 
verifica invece per nessuna delle altre arti. Questa ultima costatazione non 
è di poco conto, in quanto non solo mostra, come la prima, che la virtù 
politica non è una tecnica, ma elimina qualsiasi possibilità di insegnarla 
o perlomeno trasmetterla in qualche modo attraverso l’educazione.

La risposta di Protagora a questa obiezione (320C-322D) è piuttosto 
strana: invece di affrontare con argomentazioni efficaci la questione se 
la virtù sia insegnabile o meno, egli “giustifica” il fatto che chiunque 
può intervenire in assemblea in quanto portatore della virtù politica. Nel 
mito narrato dal sofista i due principi morali di aidios e dike (pudore e 
giustizia) sono doni dati da Zeus a tutti gli uomini, che quindi ne parteci-
pano. L’equa distribuzione di questi doni funge da giustificazione teorica 
dell’isegoria, il diritto di tutti di parlare in assemblea. Questo diritto viene 
posto come condizione necessaria e sufficiente per l’esercizio dell’arte 
politica nella polis: tutti gli uomini possono cioè esercitarla perché han-
no uguale diritto di parola, il quale, a sua volta, è loro concesso in virtù 
dell’innato possesso di pudore e giustizia. Possedere tali virtù è, inoltre, 
la condizione necessaria e minimale per il costituirsi stesso della Città, 
che senza di queste non esisterebbe, in quanto prevarrebbe lo stato di 
umanità primordiale basato sulla legge del più forte. 

Fuori dal mito, Protagora precisa che queste virtù sono tramandate da 
genitori a figli e rinforzate dalla città, in cui tutti i cittadini per osmosi le 
acquisiscono (325A-326E). Il sofista sta dunque affermando la possibilità 
da parte dei padri di tramandare di generazione in generazione queste 
due particolari virtù e il significativo ruolo dello stato, che aiuta in questo 
proposito collaborando alla formazione di un contesto sociale coerente 
con il compito pedagogico prospettato. Inoltre, come Jaeger sottolinea, 
Protagora valorizza ancora il presupposto dell’educabilità dell’uomo, 
conferendo un valore pedagogico alla pratica giuridica della punizione: 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011170

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

«in opposizione alla concezione causale, propria della Grecia Arcaica, 
della punizione come vendetta per aver commesso un fallo, egli professa 
una teoria evidentemente affatto moderna, la quale vuole inflitta la pena 
finalisticamente, quale mezzo per migliorare il malfattore e intimorire 
gli altri» (JAEGER, Paideia…, p. 529).

Si impone a questo punto un problema: se è vero che tutti i cittadini 
possiedono l’arte politica in modo innato, in quanto posseggono le virtù 
di aidios e dike, non è chiaro in che senso essa sia insegnabile17. Infatti se 
già la si possiede non c’è bisogno di impararla. Protagora sembra preve-
dere questa obiezione poiché si accinge a mostrare come il fatto che tutti 
partecipino alla virtù non escluda la possibilità di insegnarla, o per meglio 
dire, che essa sia insegnabile e possa essere appresa attraverso lo studio:

Ti ho dunque dimostrato che giustamente si accetta il consiglio di ogni 
uomo sulla virtù politica, poiché si ritiene che ognuno ne partecipi; ora 
tenterò di dimostrare che, si pensa, tale capacità non sia dovuta né alla 
natura né al caso, ma sia frutto di insegnamento e di studio da parte di 
chi si viene formando (Protagora, 323C3-8)

Si affronta innanzi tutto la dimostrazione della possibilità che tale 
virtù sia insegnabile. Il succo della dimostrazione si basa sulla consta-
tazione che l’arte politica è un’arte particolare, perché è diffusa come 
nessun’altra tra i cittadini; tuttavia il suo possesso da parte di tutti non 
significa che non ne esistano maestri, ma solo che è più difficile trovarli, 
appunto perché in dose minima tutti la possiedono e cercano sia di attuarla 
sia di trasmetterla agli altri:

Socrate, ora tu fai il difficile, perché tutti sono maestri di virtù, ciascuno 
secondo la propria capacità, e per questo nessuno ti sembra tale; è come 

17	  Secondo Reale (G. Reale, Il mito in Platone con particolare riguardo al mito nel “Pro-
tagora”, in Casertano, Il Protagora…, pp. 140-141) Protagora incapperebbe in una con-
traddizione ponendo da una parte la virtù come dono divino, distribuito a tutti gli uomini 
indistintamente e dall’altra asserendo con forza la sua insegnabilità. Tale posizione appare 
dunque incoerente e auto-contraddittoria, in quanto «il mito e il logos di Protagora non si 
accordano fra di loro, e addirittura si eliminano reciprocamente l’un l’altro».



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1171

Francesca Eustacchi

se tu cercassi chi è maestro di greco: non lo troveresti e non troveresti 
neppure, credo, se tu lo cercassi, chi ha insegnato ai figli degli artigiani 
quell’arte che hanno imparato dai padri, nella misura in cui il padre e 
gli amici che praticavano la medesima arte ne erano capaci. E chi abbia 
ulteriormente insegnato l’arte a costoro, non credo sarebbe facile sco-
prirlo, Socrate, mentre sarebbe semplice trovare il maestro di chi non 
conosce una data arte. Questo vale rispetto la virtù e rispetto a tutte le 
altre cose. E se c’è qualcuno che si distingua tra noi anche di poco nel 
saper guidare alla virtù, rallegriamocene (Protagora 327E1-328B1).

Dal momento che tutti conoscono una tale arte è difficile distinguere 
coloro che la insegnano da quelli che la esercitano e basta. Cosa che 
si capisce bene con l’esempio della lingua greca: poiché tutti parlano 
greco, non è facile rintracciare chi è il maestro del parlar greco, mentre 
non è difficile distinguere tra colui che parla greco e colui che non lo 
parla chi sia maestro di greco; ciò vale per tutte le arti. Questo esempio 
può risultare inappropriato in quanto si riferisce ad un apprendimento 
pratico per pura comunicazione continua e naturale, senza momenti di 
insegnamento specifico e tecnico, il che non sembra applicabile all’arte 
politica, almeno nel senso complesso in cui la propone lo stesso Protagora. 
D’altro canto, però, tale esempio risulta interessante in quanto mette in 
luce la difficoltà di individuare la forma specifica dell’insegnamento di 
quest’arte, difficoltà che deriva in larga misura dalla tradizionale orga-
nizzazione politica della polis greca.

Il sofista sembra alludere a due questioni: 1) il possesso minimale 
di un’arte può non essere sufficiente e spesso richiede dei perfeziona-
menti significativi, 2) la distinzione tra il possedere in una certa misura 
un’arte e il saperla insegnare. Questa differenza permette a Protagora di 
divincolarsi dalla logica secondo cui il fatto che tutti posseggono l’arte 
politica renda superflua la figura del maestro. Infatti possedere ad un 
livello minimo un’arte non è sufficiente né ad applicarla correttamente 
né ad insegnarla, così come, ad esempio, colui che parla greco potrebbe 
non pronunciare correttamente le parole sia dal punto di vista fonetico 
sia dal punto di vista logico-grammaticale (Protagora era famoso per i 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011172

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

suoi studi grammaticali che a quel tempo erano embrionali)18, in quanto 
non ha una conoscenza adeguata di tale lingua; ma ammesso pure che la 
abbia, potrebbe comunque non avere attitudini educative ecc. Pertanto 
ci sono molte varianti di cui tener conto e che portano a concludere che 
possedere un’arte non costituisce una garanzia per quanto riguarda il 
saperla insegnare. L’accenno en passant a questa distinzione risulta pre-
zioso perché fornisce una risposta alla obiezione di Socrate che il sofista 
ricorda a 324D, quella per cui genitori virtuosi “generano” figli mediocri, 
nonostante si siano impegnati a trasmettere loro una buona educazione.

Riassumendo si può dire che non si individuano facilmente veri 
maestri di arte politica, in quanto tutti la esercitano, quindi la possiedo-
no, ma non tutti quelli che la esercitano e la possiedono sono anche in 
grado di insegnarla. Protagora dunque valorizza il suo insegnamento, in 
quanto è una rarità anche tra i sofisti, dei quali pochi, come abbiamo già 
ricordato, sono capaci di svolgere questo importante compito educativo:

 
Io credo di essere appunto uno di questi, e di aiutare chiunque, a diven-
tare buono e virtuoso più di tutti gli altri ed in misura corrispondente 
alla ricompensa che esigo, e in misura anche maggiore, come lo stesso 
discepolo ritiene (Protagora, 328B1-4).

Dunque, nonostante la virtù politica sia comune a tutti, in quanto 
tutti la possiedono, vi è un secondo livello della questione che è proprio 
del maestro, che non solo partecipa di questa virtù come tutti ed esercita 
l’arte politica grazie ad essa, ma è capace di insegnare agli altri ad essere 
migliori e virtuosi, cosa tutt’altro che semplice. 

Il cuore della riflessione finora condotta sull’areté politica sta nella 
opposizione, in realtà apparente, tra virtù come natura (capacità innata) 

18	  Alcuni frammenti testimoniano il contributo di Protagora rispetto a tali studi, si veda ad 
esempio DK 80 A1, 2, 3 (Diels H. - Kranz W., Die Fragmente der Vorsokratiker, 3 voll., 
Weidmann, Berlin 1951, traduzione di M. Migliori, I. Ramelli e G. Reale, in G. Reale (a 
cura di), I Presocratici. Prima traduzione integrale con testi originali a fronte delle testi-
monianze e dei frammenti nella raccolta di Hermann Diels e Walther Kranz, Bompiani, 
Milano 2006).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1173

Francesca Eustacchi

e virtù come tecnica, intesa sia nel senso di 1. esercizio, “abitudine” 
nel senso aristotelico del termine, e si in quello di 2. capacità tecnica 
che come tale può essere insegnata o appresa. In realtà non vi è nessun 
contrasto tra i due versanti, in quanto essi sono entrambi necessari al 
costituirsi del comportamento virtuoso. 

Innanzitutto la predisposizione naturale alla virtù, che è già in sen-
so debole virtù, deve essere coltivata dalla pratica e dal buon esercizio, 
indirizzata da una buona educazione, dall’insegnamento, altrimenti essa 
non si attualizza, ma rimane solo in potenza. 

Questo Protagora lo esplicita bene nella lunga analisi riguardante 
la virtù del coraggio (349E-351B) che si configura come forza d’animo, 
quindi come dote innata; questa però solo se adeguatamente indirizzata da 
una buona educazione coincide con il coraggio, altrimenti è solo audacia, 
che è opportunamente distinta dal coraggio (al contrario la mancanza di 
questa dote naturale genera, in assenza di educazione, viltà):

Non sono la stessa cosa l’audacia e il coraggio, cosicché avviene che 
tutti i coraggiosi siano audaci, ma gli audaci non tutti coraggiosi: infatti 
l’audacia… può derivare agli uomini dall’arte, dalla passione e dalla 
follia, mentre il coraggio è frutto della natura e della buona educazione 
delle anime (Protagora, 351A4-B2).

Dunque il coraggio va insegnato, perché «consiste in una forma di 
educazione particolare da adattare alla natura di ognuno e da finalizzare 
al potenziamento di tale natura… <credo che> questa interrelazione tra 
natura da una parte ed educazione dall’altra si debba estendere anche 
alle altre virtù politiche» (BARBANTI, Unità…, p. 314). Emerge da 
ciò un elemento importante: per Protagora la virtù, non scaturisce dalla 
semplice compresenza di natura ed educazione, come di primo acchito 
possiamo pensare leggendo superficialmente il passo platonico, ma sem-
bra piuttosto essere frutto della relazione tra i due, nel senso di un vero 
e proprio intreccio, in cui due elementi si condizionano reciprocamente.

Questa concezione dell’insegnamento della virtù, che Platone fa 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011174

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

esprimere a Protagora-personaggio, trova conferma in un frammento 
protagoreo, il che rende quasi certa la sua attribuzione al Protagora storico:

Nello scritto che è intitolato Grande Trattato, Protagora disse: «due cose 
l’insegnamento richiede: disposizione naturale ed esercizio», e anche: 
«Bisogna imparare incominciando da giovani» (DK 80 B3).
Protagora diceva che non vale nulla né l’arte senza applicazione, né 
l’applicazione senz’arte (DK 80 C10).

Appare dunque chiaro che non si dà virtù senza predisposizione 
naturale, la quale è condizione necessaria, ma non sufficiente dell’es-
sere virtuosi; per cui occorre una guida che educhi in funzione di essa 
(insegnamento teorico) e l’esercizio pratico da parte dell’educando. 
L’attenzione posta sull’esercizio rivela l’importanza della dimensione 
pratica: la virtù ha luogo nella prassi etico-politica, ossia è tale perché si 
attua in azioni concrete in un determinato contesto. L’azione virtuosa non 
è un automatismo ma deve essere adeguatamente stimolata e indirizzata. 
Questo è compito specifico del sofista, maestro di virtù.

1.3 La conoscenza dell’utile e l’arte retorica

Si è finora legittimato il precipuo e importante compito del sofista. 
Tuttavia ancora non si è chiarito in che cosa consista l’insegnamento 
della virtù politica, da lui proposto, ossia si è detto come esso avviene 
ma non cosa riguarda nello specifico.

Per rispondere a questa questione occorre far riferimento ad un altro 
dialogo platonico, il Teeteto. Qui è stata attribuita al sofista la posizione 
epistemologica che identifica la conoscenza con la percezione sensibi-
le. Questa idea è basata sulla lettura in chiave sensistica della celebre 
massima protagorea dell’Homo mensura – «L’uomo è misura di tutte le 
cose, di quelle che sono in quanto sono di quelle che non sono in quanto 
non sono» (DK 80 B1) – secondo cui le cose sono così come appaiono a 
ciascuno attraverso i sensi. Questa posizione viene duramente criticata: 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1175

Francesca Eustacchi

se così fosse, infatti, tutti sarebbero ugualmente sapienti, proprio perché 
tutti hanno sensazioni, e nessuno avrebbe bisogno di imparare alcunché 
dai sofisti; pertanto, se questa è la sua convinzione, Protagora, cadrebbe, 
senza accorgersene, in auto-contraddizione quando afferma di insegnare 
la virtù e di essere sapiente più degli altri (161D-E).

Data la durezza con cui il sofista è stato attaccato, Platone fa pro-
nunciare a Socrate un’immaginaria autodifesa (165A-168C), inspirata 
a quello che Protagora avrebbe potuto dire per difendere e giustificare 
il suo compito di educatore: 

Quanto alla sapienza e all’uomo sapiente, sono ben lontano dal negare 
che esistano, ma chiamo anzi sapiente proprio chi a uno di noi, a cui le 
cose appaiono cattive e per il quale sono tali, operando un’inversione, 
le fa apparire ed essere buone … Ma io credo che uno, il quale per una 
dannosa disposizione dell’anima ha opinioni ad essa conformi, con 
una buona disposizione può essere condotto ad avere opinioni diverse: 
sono queste rappresentazioni che alcuni, per ignoranza, chiamano vere, 
mentre io dico che le une sono migliori delle altre, ma per niente più 
vere. E quanto ai sapienti … per i corpi li chiamo medici; per le piante 
agricoltori. Affermo, infatti, che anche questi ultimi ingenerano nelle 
piante, quando qualcuna di esse è malata, sensazioni utili e vere in 
luogo di quelle dannose; così i sapienti e validi oratori fanno apparire 
giuste alle città le cose utili anziché quelle dannose. Poiché in realtà 
ciò che a ciascuna città appare giusto e bello, lo è anche per essa, finché 
lo ritenga tale. Ma il sapiente, in luogo di quelle singole cose che sono 
dannose per loro, ne fa essere ed apparire di utili. Secondo il medesimo 
ragionamento anche il sofista, che è così capace di educare gli allievi, è 
sapiente e degno di ricevere molte ricchezze da parte di coloro che ha 
educati (Teeteto, 166D5-167D1).

Stante il fatto che ognuno ha la capacità di percepire le cose in un 
certo modo, colui che sa ha una capacità, un’abilità in più: quella di 
trasformare una sensazione o una opinione peggiore in una migliore. Il 
passaggio da un’opinione all’altra non può essere assimilato alla con-
futazione socratica, volta a far partorire la conoscenza dall’anima dei 
propri interlocutori, mettendo in gioco la coppia vero-falso, che Protagora 
rifiuta esplicitamente, sostituendola con il criterio migliore-peggiore. Ci 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011176

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

sono tanti diversi sapienti e a seconda dell’ambito in cui operano essi 
acquistano nomi diversi: quelli che fanno prevalere il migliore nei corpi 
si chiamano medici, quelli che si occupano delle piante agricoltori e così 
via. Il terreno in cui operano invece i sapienti e i bravi oratori è quello 
della città, alla quale fanno apparire giuste le cose utili, opponendosi a 
quelle controproducenti. 

In questo quadro, Protagora qualifica il ruolo specifico del sofista 
come colui che è in grado di educare i giovani ad essere sapienti e bravi 
oratori, ossia a far prevalere nella città la scelta più utile. Si noti come 
l’educazione impartita abbia uno scopo essenzialmente pragmatico, in 
quanto volto ad apportare l’utile all’interno della polis; questo significa 
che l’efficacia o meno di questo tipo di insegnamento è immediatamente 
verificabile, in quanto volta a produrre qualcosa di concreto. 

Dunque il sofista dovrà insegnare all’educando sia la capacità di 
rintracciare le cose utili (quindi la sapienza concernente le cose utili) 
sia quella di farle apparire giuste alla polis attraverso il discorso (l’arte 
retorica), dovrà quindi insegnargli ad essere sapiente e nello stesso 
tempo un buon retore (due abilità strettamente connesse nell’Atene del 
V secolo a.C., come risulta immediatamente evidente se si pensa alla 
natura e al funzionamento assembleare di quel sistema democratico). Il 
sofista dunque è un esperto innanzitutto di parole e di discorsi e insegnerà 
sicuramente le tecniche retoriche. Saper ben parlare nelle assemblee e 
nei tribunali è una capacità fondamentale per la formazione dell’uomo 
politico, il quale deve essere un bravo oratore per persuadere le folle. 
Questa tecnica può risultare importante non solo per i governanti: se si 
pensa che la virtù politica, come si è mostrato con il mito di Prometeo, 
si fonda sull’isegoria, l’arte retorica, in misura minima, dovrebbe essere 
appresa anche da tutti i cittadini della polis, al fine di poter bene esercitare 
questo diritto; tuttavia Protagora pensa soprattutto alle classi dirigenti, a 
quelli che propongono le soluzioni e guidano la massa. Si deve conclu-
dere che la retorica costituisce una parte essenziale dell’insegnamento 
dell’arte politica che Protagora doveva offrire ai suoi contemporanei. Il 
ruolo del maestro-sofista viene quindi in prima istanza salvaguardato in 
quanto “tecnico” della parola e della persuasione.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1177

Francesca Eustacchi

1.4 L’importanza della conoscenza

L’attività, propria del sofista, però, è connotata nel passo platonico 
anche, e soprattutto, come un saper trasmettere la capacità di distinguere 
l’utile dal dannoso nell’ambito specifico della polis. Per far ciò appare 
necessario che il sofista conosca in qualche misura l’utile, ciò che giova 
a una certa polis, che ne possieda cioè una sorta di conoscenza. Occorre 
però fare attenzione all’accezione che Protagora conferisce a questa pa-
rola: essa non può essere assimilata alla conoscenza certa di un teorema 
matematico, né ad una conoscenza che faccia da discrimine tra vero e 
falso. Piuttosto essa sembra una conoscenza che si basa sull’esperienza 
concreta di individuare l’utile, che è sempre diverso in base alle circos-
tanze o ai soggetti di riferimento: 

Io conosco molte cose che non sono utili agli uomini, cibi, bevande, 
medicine e moltissime altre, e poi quelle che sono utili, e altre ancora, 
che per gli esseri umani sono indifferenti, mentre per i cavalli sono utili; 
e altre cose che lo sono per i buoi soltanto o per i cani; altre che non sono 
utili a nessun animale ma alle piante (Protagora, 334A3-8).

Quindi il sofista è sapiente, conosce, nel senso che sa che una stessa 
cosa è utile in un contesto e inutile in un altro e agisce di conseguenza, 
individuando di volta in volta l’utile nelle diverse circostanze.

Anche nel contesto di una città l’utile non è mai assoluto ma ha 
una valenza temporalmente limitata, perché può mutare in seguito a 
cambiamenti di varia natura che in essa si possono verificare; per questo 
Protagora afferma che ciò che appare giusto e utile ad una città per essa 
lo è effettivamente, almeno «finché lo ritiene tale». L’oggetto della sa-
pienza propria del sofista è un concetto duttile e mutevole, non assoluto, 
il che spiega la particolare concezione che Protagora ha della conoscenza 
stessa, che è poi quella che si propone di insegnare.

Per comprendere meglio che cosa egli intenda per conoscenza, può 
essere utile approfondire il confronto che, su questo terreno, Platone 
mette in scena tra Socrate e Protagora.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011178

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

SOCRATE – La maggior parte degli uomini ritiene che, pur essendo 
la scienza spesso presente nell’uomo, non sia essa che lo comanda ma 
qualcos’altro: talora l’ira, tal’altra il piacere, tal altra ancora il dolore, 
qualche volta l’amore, spesso la paura: insomma concepiscono la scienza 
come una sorta di schiava trascinata da tutte le parti da quelle passioni. 
Hai anche tu una tale opinione della scienza, o ritieni che sia una cosa 
bella e capace di guidare l’uomo, e che se uno conosce i beni e i mali 
non possa essere vinto da alcun’altra cosa … e che il sapere sia il più 
valido ausilio dell’uomo?».
PROTAGORA – Da un lato condivido questa opinione di cui parli, o 
Socrate, ma nello stesso tempo, più che per chiunque altro per me, è 
disdicevole affermare che la sapienza e la scienza non sono le più potenti 
delle cose umane» (Protagora, 352 B3-D3).

Qui il sofista esprime una posizione che si accorda più con quella 
di Socrate che con quella espressa dalla massa. Tuttavia l’incertezza che 
manifesta Protagora nell’accettare la posizione socratica è probabilmen-
te un segnale platonico: il sofista, pur accettando la funzione di guida 
della conoscenza, si discosta dalla concezione di Socrate secondo cui 
essa coincide con la scienza del bene e del male19. Per Protagora invece 
essa si risolve nella individuazione pratica dell’utile che egli è restio a 
connotare come “scienza”, perché teme che con questa parola si intenda 
un sapere stabile, oggettivo, valevole per ogni circostanza. 

In conclusione, il sofista si propone di insegnare ai giovani questo 
tipo particolare di conoscenza, individuata come tecnica politica; questo 
è possibile per la peculiarità di tale arte, che per avere quella efficacia 
pratica a cui mira, deve fondarsi sulla capacità di rintracciare il partico-
lare utile nelle varie città, quindi su una sorta di conoscenza che sappia 
discernere l’utile dal dannoso, non in assoluto, ma in relazione alle diverse 

19	 Platone nel seguito del dialogo (355B-358A) caratterizza meglio il tipo di scienza che 
guida l’agire pratico, che equivale al concetto di giusta misura, proprio di Platone e non 
attribuibile al sofista. A questo proposito sottolinea giustamente Migliori (Il Disordine…, 
p. 958) che Platone trascura di specificare meglio in che cosa consista una tale scienza 
perché: «è improbabile che su questo terreno i due interlocutori, per non parlare della massa, 
conserverebbero il loro accordo. Forse anche per questo Platone rinvia esplicitamente il 
chiarimento di tale arte (357B)».



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1179

Francesca Eustacchi

circostanze. Colui che è in grado di far questo è virtuoso, nel senso che 
svolge bene il proprio compito all’interno della polis, in quanto ha come 
fine del suo agire l’utile della stessa. Una volta dunque che Protagora ha 
chiarito in cosa consiste il suo insegnamento il compito educativo dei 
sofisti appare prezioso, in quanto sono in grado di educare i governanti 
e i cittadini ad essere virtuosi. 

Lo stesso Platone valorizza il contributo positivo che Protagora ha 
apportato al tema dell’educazione, come è evidente alla fine dell’omonimo 
dialogo (357D-E). Tuttavia, rintraccia i limiti di questa, pur positiva, po-
sizione: Protagora sbaglia la risposta al problema educativo, individuando 
nell’utile il fine del suo insegnamento senza ancorarlo ad un principio 
oggettivo (come la conoscenza del bene e del male proposta da Socrate 
nel dialogo). L’utile non basta a guidare l’agire virtuoso, in quanto non 
è detto che esso giovi all’anima del soggetto e alla polis stessa. I sofisti 
«ignorano se la loro merce giova o nuoce all’anima e lo ignorano anche 
i loro acquirenti, a meno che non si tratti per caso di uno che, a sua volta, 
sia medico delle cose dell’anima <312 E>»20.

Senza un principio oggettivo di riferimento l’utile è un concetto 
relativo, che dipende totalmente dal soggetto che lo determina; dato 
che bene ed utile non coincidono, il rischio che si incontra è quello di 
realizzare un utile, che è tale da un certo punto di vista e dannoso da un 
altro. Ad esempio un medico che salva un malato fa certamente una cosa 
utile, ma non sa se questa sua azione possa avere delle conseguenze anche 
catastrofiche. A questo punto tutto appare affidato alla pura casualità.

Inoltre il discorso protagoreo ha un’ulteriore debolezza: il criterio 
dell’utile dovrebbe ammettere anche l’affermazione del vero in quanto, 
anche se solo su base pratica-esperienziale, deve essere vero che quella 
cosa è utile e quell’altra dannosa per quella specifica città in quella spe-
cifica situazione. Non a caso, proprio su questo terreno, Platone elabora 
una fondazione teorica, secondo una metodologia scientifica, che prende 
e supera il modello delle matematiche.

20	  L. Palumbo, Socrate, Ippocrate e il vestibolo dell’anima (un’interpretazione di Prot. 
314C9), in Casertano, Il Protagora…, p. 96.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011180

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

2. Il problema della virtù in Gorgia

Un altro grande sofista, verso il quale Platone mostra attenzione e 
rispetto21 e che merita attenzione per il suo apporto sull’educazione è 
Gorgia. 

La situazione è totalmente diversa da quella di Protagora, Menone, 
che è stato allievo di Gorgia, dice di apprezzarlo più degli altri sofisti, 
perché si propone solo di rendere abili a parlare e non promette di inseg-
nare la virtù, anzi deride coloro che lo fanno (Menone, 95B-C). Mentre 
Protagora si dichiara apertamente maestro di virtù Gorgia era, e voleva 
essere, famoso come un eccellente retore e grande maestro dell’arte reto-
rica, per cui in questo ambito si presenta certamente come un educatore. 
Lo esplicitano chiaramente due frammenti:

Per> esercitare l’anima a fare gare di virtù: nessuno mai inventò un’arte 
più bella di Gorgia. (DK 82 A8)
A me sembrerebbe una bella cosa, se qualcuno fosse in grado di educare 
gli uomini, come Gorgia di Lentini, Prodico di Ceo e Ippia di Elide (DK 
82 A 8a=Platone, Apologia di Socrate 19 E 1-3).

Nel secondo passo, Gorgia viene presentato insieme ad altri due 
sofisti, famosi per essere tecnici del linguaggio, il che non lascia dubbi 
al fatto che l’educazione a cui ci si riferisce sia quella dell’arte retorica, 
praticata anche da Gorgia.

Tuttavia, pur non dichiarandosi maestro di virtù come Protagora, 
Gorgia mostra di non ignorare questo problema. Infatti nel Gorgia, egli 
afferma che se gli allievi che vanno da lui per apprendere l’arte retorica 
non conoscono la giustizia, il bene, il bello (459D), le impareranno da lui:

GORGIA – Ma io penso, Socrate, anche se non sa queste cose le impa-
rerà da me.
SOCRATE – Fermati qui. Dici bene infatti. Affinché tu renda retore altri, 
è necessario che questi conosca il giusto e l’ingiusto, o prima, o anche 
dopo, apprendendolo da te.
GORGIA – Certamente (Gorgia, 460A3-B1).

21	  Come rivela Migliori, Il Disordine…, p. 912 e p. 914.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1181

Francesca Eustacchi

Il Leontinese assume l’insegnamento etico come «frutto naturale del 
suo operare»22. Il problema etico, qui riassunto dalle parole di Socrate, è 
stato introdotto proprio dal sofista a 456C-D, che lo aveva connesso al 
possibile utilizzo immorale dell’arte retorica: non bisogna servirsi male 
di essa, così come non bisogna servirsi dell’arte del combattimento e 
della pancrazio per ferire o uccidere gli amici. 

Il sofista ha dunque una sua impostazione morale che assume come 
parte necessaria dell’insegnamento dell’arte retorica e di qualsiasi altra 
arte, il cui utilizzo deve essere retto. I maestri insegnano la loro arte agli 
allievi perché ne facciano un uso giusto (456E).

Gorgia sembra quindi porre una questione fondamentale per l’inseg-
namento, quella del buon utilizzo da parte dell’allievo delle competenze 
che ha acquisito, problema che ogni maestro dovrebbe tenere in consi-
derazione quando impartisce gli insegnamenti di cui è capace.

2.1 Il kairos

Il problema morale del giusto utilizzo o, potremmo dire, dell’utilizzo 
virtuoso (in quanto giusto, bello e buono) delle arti che il maestro insegna 
all’allievo, richiama, ed è strettamente connesso a un concetto cardine 
del pensiero sia retorico sia etico di Gorgia: il kairos. Egli asserisce con 
forza la legge fondamentale che deve guidare ogni azione su due terreni:

Questa <è> la legge più divina e generale: dire e tacere, compiere e 
omettere ciò che si deve nel momento in cui si deve (kairos) (DK 82 B 6).

Si noti l’insistenza sul dire-tacere (sfera del linguaggio) e sul 
compiere-omettere (sfera dell’azione pratica): l’agire umano è sempre 
caratterizzato dalla necessità di fare delle scelte che sono positive se si 
fondano sull’individuazione del momento opportuno in cui si deve fare 

22	  Migliori, Il Disordine…, p. 914.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011182

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

ciò che si deve23. Questo momento viene identificato da Gorgia con la 
legge divina e universale, di cui occorre tener conto per agire eticamente 
in ogni circostanza24.

Un soggetto è virtuoso quando le sue azioni e i suoi comportamenti 
si attuano nel momento opportuno (kairos), cioè quando essi corrispon-
dono a quanto viene richiesto in una data circostanza, quando cioè sono 
opportuni in quel contesto. 

Dunque al variare della realtà variano anche i comportamenti virtu-
osi, tanto che ciò che in un contesto è giusto in un altro può non essere 
tale: «i doveri variano secondo il momento, l’età, la caratteristica sociale; 
una stessa azione può essere buona e cattiva a seconda di chi ne è il so-
ggetto»25. Questo significa che le azioni in se stesse non possono essere 
né virtuose né viziose, esse cioè non sono passibili di alcun giudizio, 
il quale va formulato considerando la relazione tra esse e il contesto in 
cui si attuano. 

Il medesimo ragionamento riguarda tutte le azioni, quindi anche 

23	  W. Nestle, Vom Mythos zum Logos, Stuttgart, 1940, pp. 317-325, approvato da Zeppi (S. 
Zeppi, Protagora e la filosofia del suo tempo, Firenze 1961, p. 96), osserva che Gorgia ha 
applicato all’etica il principio del kairos della medicina ippocratea.

24	  Untersteiner, Sofisti…, p. 267, descrive il processo che probabilmente ha portato Gorgia a 
identificare kairos e legge divina; questa tesi deriva da una costatazione: la legge positiva 
tradizionale non è capace di tener conto e di adeguarsi alla multiformità dell’esperienza 
umana: «Il diritto positivo, nella sua immobile formulazione logica, implica “qualche 
cosa di rigido… Il singolo caso, come ci si presenta nella vita, non viene in alcun modo 
deciso nel senso della legge, particolarmente in causa della imprevedibile novità e della 
circostanza atteggiata in modo particolare che il singolo caso presenta. Di qui il problema 
dell’interpretazione della legge; sorge la possibilità nell’applicazione della legge di liberarsi 
della rigidità del contenuto. Quindi si esige che sia contenuta una norma per la direzione 
nella quale la legge deve svilupparsi”». Continua poi lo studioso: «una volta che la legge 
si è trasformata in kairos, cioè in forza che supera drammaticamente le antitesi, essa può 
in ogni caso polarizzarsi in uno dei due opposti e imporlo con la “persuasione” e l’“in-
ganno”». Si tratta dunque di un concetto “duttile” ma massimamente concreto, nel senso 
che si misura con le scelte in ambito pratico e ne determina il valore: le cose sono definite 
giuste, buone, vere… sulla base di un determinato kairos, ossia ciò che si deve fare in un 
determinato momento. Due diversi kairoi possono giustificare come buoni e giusti due 
comportamenti diversi e anche opposti.

25	  M. Migliori, La Filosofia di Gorgia. Contributi per una riscoperta del sofista di Lentini, 
Celuc, Milano 1973, p. 134.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1183

Francesca Eustacchi

quella che svolge un soggetto praticando un’arte. Si capisce ora meglio 
il problema posto da Gorgia sul retto uso delle arti acquisite per mezzo 
dell’insegnamento, perché esso è un problema che rientra nell’orizzonte 
morale designato da Gorgia sulla base del kairos. Infatti la pratica di un 
arte in sé non può essere giusta o ingiusta, virtuosa o meno, in quanto il 
giudizio non si riferisce all’arte stessa, ma al suo utilizzo in un determi-
nato contesto, utilizzo che acquista una connotazione morale: se un’arte 
viene applicata nella circostanza opportuna (l’arte del combattimento 
contro i nemici) si attua un’azione virtuosa e un corretto utilizzo dell’arte 
appresa; qualora invece venga utilizzata nella circostanza sbagliata (l’arte 
del combattimento rivolta contro gli amici), l’azione che si compie è 
dannosa e l’utilizzo dell’arte stessa è scorretto, perché – si afferma in 
Gorgia, 457A – ne stravolge lo scopo:

non sono malvagi coloro che insegnano, né … è malvagia e colpevole 
l’arte: lo sono invece a mio avviso coloro che non ne fanno un retto uso 
(Gorgia, 457A1-3).

L’uso retto di un’arte, così come le azioni moralmente giuste in 
genere, è dunque determinato dal momento opportuno in cui si attua, 
quindi dal concetto di kairos.

Per questo Gorgia può compiere, attraverso un’attenta analisi delle 
varie situazioni, una descrizione di ciò che si deve e non si deve fare in 
certe circostanze, come mostrato nel frammento, che descrive una serie 
di atteggiamenti morali profondamente diversi:

soccorritori di quanti sono ingiustamente sfortunati, punitori di quanti 
sono ingiustamente fortunati; sprezzanti rispetto all’utile, pacati rispetto 
al decoro; capaci di temperare, con la moderazione del senno, la smoda-
tezza della forza; tracotanti verso i tracotanti, modesti verso i modesti, 
intrepidi di fronte agli intrepidi, tremendi nelle situazioni tremende. A 
testimonianza di queste virtù … (DK 82 B 11, 6).

Lo stesso discorso vale anche per le arti che hanno un proprio utilizzo 
specifico buono, ma anche, come abbiamo visto per l’arte della pancrazio, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011184

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

un uso improprio e/o negativo. Questo modo di procedere ha portato a 
considerare Gorgia uno dei precursori dell’etica della situazione, cioè 
di un’etica che non è universalmente data, ma che «indica, descrive le 
caratteristiche delle singole realtà e quindi individua la condizione della 
loro armonia, della loro “virtù”» (Migliori, Filosofia…, p. 152).

2.2 La pluralità e la relatività della virtù

Se i comportamenti virtuosi emergono dal contesto dell’agire pra-
tico in relazione al momento opportuno, va da sé che per Gorgia vi sono 
molteplici virtù e non una definizione di virtù universalmente valida, 
come riferisce una testimonianza aristotelica: 

Coloro che parlano in senso universale ingannano se stessi, quando 
affermano che virtù è l’atteggiamento morale dell’anima o la buona 
condotta o qualche altro concetto parimenti generico; infatti molto me-
glio di quanti danno queste definizioni dicono coloro che, come Gorgia, 
fanno un’enumerazione della virtù (Aristotele, Politica, A 13, 1260 a 
25-28 = DK 82 B18)26.

In questo brano Aristotele critica chi non dà una buona definizione 
di virtù e dichiara che, in questo caso, preferisce piuttosto una enume-
razione come fa Gorgia. Che il sofista si limiti a fornire un elenco delle 
diverse virtù senza definirle è confermato anche da Platone nel Menone:

SOCRATE – Ma tu personalmente per gli dèi, Menone, che cosa dici che 
è la virtù? dillo e non rifiutarti, in modo che io mi trovi ad aver detto la 
più felice menzogna, se mostrerai che tu e Gorgia lo sapete… 
MENONE – In primo luogo, se vuoi definire la virtù dell’uomo maschio, 
è facile dirti che è questa: essere in grado di trattare le cose della città, e 
facendo questo, fare del bene agli amici e del male ai nemici, e cautelarsi 
per non subire, a propria volta, qualcosa del genere. Se vuoi sapere la virtù 
della donna, non è difficile rispondere che la donna deve amministrare 

26	  Nella citazione in DK si devono aggiungere le righe 25-26 mancanti come ha dimostrato 
G. Rensi, Figure dei Filosofi, Napoli 1938, pp. 69-70.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1185

Francesca Eustacchi

bene la casa curando le faccende interne, ubbidendo anche al marito. 
E ancora diversa è la virtù del fanciullo, femmina e maschio, e anche 
quella dell’uomo anziano, sia di quello libero sia di quello schiavo. E ci 
sono numerose altre virtù, cosicché non è difficile dire che cosa sia la 
virtù: infatti, la virtù varia a seconda di ciascuna attività ed età, rispetto 
a ciascuna azione, per ciascuno di noi. E così, Socrate ritengo che sia 
pure per il vizio (Menone, 71D4-72A5). 

Anche se il sofista non risponde direttamente alla domanda, in 
quanto non è presente, è comunque chiamato in causa da Platone, il che 
rende plausibile che nella risposta di Menone siano contenuti alcuni ele-
menti del pensiero gorgiano. Reale27 nota che «questa caratterizzazione 
fenomenologica della virtù, che elenca solo varie forme di essa, viene 
correttamente considerata di genesi gorgiana»; infatti è confermata dai 
frammenti di Gorgia: nell’Epitafio (DK 82 B6) e nell’Encomio di Elena 
(DK 82 B11, 1). 

L’elenco compiuto nel passo non risponde alla domanda socratica su 
che cosa è virtù, ma semplicemente enumera le varie virtù, che si modu-
lano e sostanziano in relazione alle diverse situazioni, attività e persone. 
Le virtù sono molteplici, in quanto ognuna è relativa ad una particolare 
circostanza. Il sofista ha un atteggiamento per così dire “descrittivo” e 
considera dunque le diverse virtù come distinte e separate28, senza darne 
una definizione precisa: egli parla di virtù, ma non ne possiede un con-
cetto chiaro. Questa impostazione gorgiana è confermata da un gioco 

27	  Reale, Platone…, p. 967 n. 8
28	 Untersteiner (Sofisti…, p. 270) rintraccia in nel passo platonico il rifiuto gorgiano di parlare 

di «virtù assoluta, che non esiste, perché al contrario ci sono solo le virtù di un uomo, le 
virtù di una donna, le virtù di un fanciullo, le virtù dell’uomo anziano», quindi soltanto 
le virtù particolari non la virtù come qualcosa di assoluto. Questa concezione delle virtù 
era di stampo tradizionale e i sofisti la riprendono sviluppandola, nota infatti R.S. Bluck, 
Menone, Cambridge, 1961, p. 218 che l’uomo greco «parla di areté di ogni essere e di 
ogni oggetto». Per questa molteplicità che la parola “virtù” incarna anche nella tradizione 
popolare greca, il nome assume il ruolo di “convenzione”, di raggruppamento concettuale 
astratto, in quanto se si vuol capire che cosa è la virtù bisogna farne degli esempi concreti 
e particolari. Il Gorgia del Menone, dunque, sembra perfettamente farsi portavoce del 
pensiero tradizionale.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011186

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

particolare presente nel Menone: sia Socrate (71C-D) sia Menone (73C, 
76A-B) sostengono di non ricordare che cosa Gorgia dicesse intorno alla 
virtù, ossia cercano la definizione gorgiana senza però trovarla – il che 
è ovvio visto che non c’era29.

Questo atteggiamento non definitorio, che il sofista utilizza per 
parlare di virtù, e la loro caratterizzazione in relazione alla circostanza 
ha portato qualche studioso a ritenere che il sofista consideri le virtù 
il frutto di una convenzione sociale, quindi del nomos, delle leggi che 
regolano una determinata società e non un’altra. Infatti le virtù che il 
sofista descrive sono conformi alle usanze e alla tradizione del tempo e 
sembrano mancare di un ulteriore fondamento metastorico. Una conferma 
di ciò si ritroverebbe in Gorgia 482 C-D30, dove Callicle attribuisce la 
sconfitta di Gorgia di fronte a Socrate al fatto di aver fondato il proprio 
argomento su usanze condivise, cioè sul nomos anziché sulla legge na-
turale, cioè sulla physis:

Gorgia, alla domanda da te <Socrate> rivoltagli se fosse in grado di 
insegnare la giustizia a chi fosse andato da lui per imparare la retorica 
senza sapere che cosa fosse la giustizia, si vergognò di dire di no e disse 
che gliela avrebbe insegnata, solo per conformarsi ad un certo costume 
degli uomini, i quali si sdegnerebbero se uno dicesse di no (Gorgia, 
482C4-D4).

Tuttavia come nota giustamente Untersteiner31, questa affermazione 
corrisponde più al pensiero di Callicle che a quello di Gorgia. Quindi 
appare del tutto riduttivo attribuire al secondo una simile posizione. 
Rimane comunque vero che il Leontinese in questo passo è presentato 
come una sorta di “conformista” che adegua il proprio insegnamento 
sulla virtù della giustizia alle convinzioni degli uomini del suo tempo. 
Ciò conferma che egli non possiede un pensiero ulteriore e stabile, cioè 

29	 Cfr. Migliori, Il Disordine…, p. 914.
30	 Come sottolinea A. W. Benn, The idea of Nature in Plato, in «Archiv für Geschichte der 

Philosophie» 9, 1896, pp. 25-49, p. 31.
31	  Untersteiner, Sofisti…, p. 271



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1187

Francesca Eustacchi

un proprio concetto di virtù32, su cui fondare una vera educazione, ma 
solo una sorta di sensibilità morale, corrispondente all’ambiente sociale 
del suo tempo. Perciò anche le norme morali da egli fornite sulla base del 
kairos, non hanno un fondamento oggettivo, perché mutano a seconda 
del contesto di riferimento e non seguono un principio stabile che regoli 
l’agire pratico. In questo senso allora si può dire che le virtù e le azioni 
morali scaturiscano, per Gorgia, principalmente dall’adesione ad un 
determinato contesto socio-culturale e ad una tradizione specifica, per 
questo sono prive di valore universale e di una rigorizzazione concettuale.

2.3 La non-insegnabilità della virtù

Una volta compresa la sua concezione di virtù, si capisce la motiva-
zione profonda per cui Gorgia non si è mai dichiarato “maestro di virtù”: 
se la virtù si configura come una sorta di intelligenza della realtà, non 
statica né sempre uguale a se stessa, che cambia nelle varie situazioni 
a cui si applica, il suo insegnamento non può essere assimilato a quello 
riguardante le altre arti, ad esempio la retorica. Dato che la virtù non 
coincide con una legge assoluta che deve essere applicata in ogni caso, 
a prescindere dalla situazione data, ma è più vicina ad una «sensibilità 
pronta e intelligente per le situazioni psicologicamente più complesse»33, 
non è possibile nemmeno parlarne in astratto, ma solo in riferimento alle 
azioni contingenti.

Tuttavia, anche se la virtù, per questa sua peculiare caratteristica, 
non può essere insegnata o appresa, risulta possibile “educare” ad ave-
re un comportamento virtuoso, cioè indirizzare gli uomini, attraverso 
l’esempio concreto, per così dire “di vita”, verso una corretta valutazione 

32	  Untersteiner (Sofisti…, p. 271) valorizza l’assenza in Gorgia di una concezione assoluta 
della virtù, la quale permette alla virtù di operare concretamente nelle situazioni date: «Per 
rendere possibile la virtù nell’operante fermento della vita, Gorgia la stacca dall’empireo 
dell’astrazione … e la relativizza. Contro ogni dogmatismo idealistico, egli è per l’intimo 
tormento di una tragica decisione che dà un senso così profondo alla vita».

33	  Prendo in prestito l’espressione da Untersteiner (Sofisti…, p. 272), utilizzandola per 
caratterizzare la virtù, in quanto mi sembra del tutto appropriata.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011188

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

delle situazioni a cui corrisponde un altrettanto corretto agire. Non solo, 
ma una volta chiarita la non insegnabilità della virtù risulta comunque 
possibile fornire alcune coordinate, le linee di fondo di un atteggiamento 
virtuoso che, in un dato contesto, valgono “per lo più” cioè nella maggior 
parte dei casi.

Di molti soldi, infatti, hanno bisogno quelli che molto spendono, non 
quelli che dominano i piaceri naturali, ma quelli che sono schiavi di tali 
piaceri e coloro che cercano di acquistare onori grazie alla ricchezza e 
alla magnificenza … Nemmeno per gli onori porrebbe mano a simili 
imprese un uomo anche solo un po’ assennato. Dalla virtù, infatti, e non 
dalla malvagità, vengono gli onori (DK 82 B 11a, 15-16). 

Insieme alle indicazioni concrete su come comportarsi nei confronti 
del denaro, Gorgia mostra anche la convenienza di tale atteggiamento 
virtuoso: la virtù viene ripagata con onori, quindi se si vuole tale rico-
noscimento conviene attuarla. E ancora aggiunge:

Per i vecchi, infatti, io non sono motivo di afflizione; per i giovani, d’altra 
parte, non sono inutile, di quelli felici non sono invidioso, ho compassione 
degli infelici; Non disprezzo la povertà, né antepongo la ricchezza alla 
virtù, ma la virtù alla ricchezza (DK 82 B 11a, 32).

Si afferma qui la preminenza della virtù sulla ricchezza, dove per 
virtù probabilmente si intende la continenza e la giustezza di questo 
atteggiamento pervasivo, che si declina nelle varietà delle situazioni. Il 
sofista, lungi dal non possedere un solido background morale, fornisce 
degli esempi di comportamento virtuoso. Ma in questi conferma la sua 
adesione agli standard morali più diffusi nella società tradizionale.

2.4 L’esempio gorgiano

Inoltre, sulla base di alcune testimonianze, è possibile supporre che 
questa logica esemplificativa dipendeva anche dalle sue scelte di una vita 
che è stata all’insegna della virtù: 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1189

Francesca Eustacchi

Visse con mente lucida quasi ottanta anni. E poiché un tale gli domandò 
quale stile di vita avesse osservato, in modo da vivere così tanto tempo 
in modo armonico e nel possesso dei sensi rispose «Non ho mai fatto 
nulla in funzione del piacere» (DK 82 A11).

E ancora: 

Non c’è dubbio che il siciliano Gorgia visse centootto anni. – tra gli 
oratori, Gorgia, che alcuni chiamano sofista<visse> centootto anni; poi 
morì, in quanto si astenne dal cibo. Dicono che, quando gli fu domandata 
la causa della sua lunga e sana vecchiaia, nel pieno possesso di tutti i 
sensi, rispose «perché non mi sono mai dato ai banchetti degli altri» 
(DK 82 A13).

Il sofista ha condotto una vita equilibrata e virtuosa, lontana dagli 
eccessi del piacere e sotto il controllo dell’auto-dominio, perciò egli è 
riuscito a vivere piuttosto a lungo, superando certamente la durata della 
vita media degli uomini dell’epoca. 

Non c’è dubbio che Gorgia sia stato uomo temperante, che è riuscito 
ad agire virtuosamente 

esercitando due cose più di tutte quelle altre che bisogna esercitare: senno 
e forza, l’uno per decidere, l’altra per mettere in pratica (DK 82 B11,6).

Indirettamente dunque il sofista ha indicato una sorta di ricetta per la 
virtù: occorre esercitare senno e forza, due capacità inscritte nell’uomo. 
Esse pur essendo innate non sono per così dire “automatiche”, ma solo 
attraverso l’esercizio possono emergere. Si afferma, come in Protagora, 
quell’intreccio fruttuoso tra esercizio pratico e predisposizione naturale 
che porta all’acquisizione della virtù. 

3. Conclusioni

In conclusione, ci sembra di poter dire che sia Protagora sia Gorgia, 
seppur in modo diverso, hanno fornito un valido e positivo contributo alla 
riflessione sul problema educativo, ignorato dalla massa, in particolare 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1159-1190, mai./ago. 2017. issn 0102-68011190

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?

sulla questione dell’insegnamento della virtù, qui presa in esame. Questi 
maestri itineranti di sapienza su compenso non hanno solo posto con 
forza il problema, ma hanno fornito materiale per un vivo confronto, 
tanto che anche Platone si è posto in dialogo con loro. L’Ateniese appre-
zza entrambi, ma discute teoreticamente soltanto con Protagora; questo 
perché, come mi sembra di aver messo in luce, gli atteggiamenti dei due 
sofisti sono opposti. Il sofista di Abdera ha un impianto gnoseologico e 
si dichiara “maestro di virtù”, inglobando in questa posizione tanto la 
tecnica retorica, quanto la conoscenza dell’utile. Attraverso quest’ultima, 
nello specifico, egli fornisce una concettualizzazione, una base alla sua 
pretesa di insegnare la virtù, legittimandola. 

Gorgia al contrario, sebbene non abbia ignorato il problema della 
virtù e di una prassi eticamente corretta, circoscrive il suo insegnamento 
all’arte retorica e non arriva ad una rigorizzazione concettuale della sua 
posizione in ambito etico, limitandosi ad una atteggiamento descrittivo 
e situazionale. Per questo Platone non discute con lui a quel livello di 
etica filosofica che il retore rifiuta, senza per questo disprezzarlo.

Nonostante questa differenza i due sofisti possono però essere ac-
comunati dagli esiti simili in cui incappa la loro riflessione etica, nella 
misura in cui entrambi aprono la strada a posizioni immoralistiche, portate 
avanti dagli altri sofisti34. Questo spiega perché Platone, pur conside-
rando gli aspetti positivi del loro contributo, sente l’esigenza di fondare 
teoreticamente le sue tesi muovendo criticamente dalle loro posizioni. 

Data de registro: 16/03/2017
Data de aceite: 20/09/2017

34	  «Si veda su questo tema F. Eustacchi, Il pensiero dei sofisti tra relazioni e relativismo, in 
M. Migliori (ed.), Assoluto e relativo, Un gioco complesso di relazioni stabili e instabili, 
pp. 49-54».



1191

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1191a1226

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Qual herança da modernidade? Uma crítica 
ao universalismo como critério normativo e projeto 

cosmopolita

Leno Francisco Danner*

Resumo: A cultura europeia moderna possui, na teoria da modernidade de Ha-
bermas, duas características especiais e correlatas, secularização das instituições 
e subjetividade reflexiva, que viabilizariam a constituição de processos de sociali-
zação-subjetivação não-etnocêntricos e não-egocêntricos, garantidores do univer-
salismo e instauradores da democracia e dos direitos humanos como o seu cerne. 
Critico esta posição, acusando-a de apresentar uma cegueira histórico-sociológica 
e uma romantização do racionalismo que o idealiza e o separa dos processos colo-
nizatórios desenvolvidos desde a Europa, pondo-o como independente em relação 
a eles, de modo a servir como paradigma avaliativo dos contextos particulares e 
base para um processo integrativo em nível cosmopolita. Defenderei que o univer-
salismo epistemológico-moral, ao colocar a racionalização como a chave para a 
maturidade das culturas e para a realização de um projeto cosmopolita, leva direta-
mente à deslegitimação dos saberes e das práticas mítico-tradicionais, abrindo es-
paço à modernização travestida de colonização cultural e globalização econômica.  

Palavras-chave: Habermas. Modernidade. Racionalismo. Universalismo. Herança.

Which heritage of modernity? A critic to universalism as normative 
criteria and cosmopolitan project

Abstract: according to Habermas’ theory of modernity, European culture has two 
special and related characteristics, institutional secularization and reflexive sub-
jectivity, which would enable the constitution of processes of non-ethnocentric 
and non-egocentric socialization-subjetivation, guaranteeing universalism and 

*	 Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do rio Grande do Sul 
(PUC-RS). Professor de filosofia e sociologia na Fundação Universidade Federal 
de Rondônia (UNIR). E-mail: lenofranciscodanner@gmail.com



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011192

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

establishing democracy and human rights as its basis. I criticize habermasian po-
sition, accusing it of having a historical-sociological blindness and performing a 
romanticization of rationalism that idealize and separate it of the colonization pro-
cess developed since Europe, placing it as independent of economic-cultural col-
onization, in a way to serve of evaluative paradigm of particular contexts, as basis 
to a cosmopolitan integrative project. I will defend that epistemological-moral 
universalism, in the moment it putts the rationalization as key to the maturity of 
the cultures and of a cosmopolitan integrative project, leads directly to delegit-
imation of mythical-traditional knowledge and practices, opening a free way to 
modernization travestied of cultural colonization and economic globalization.  

Keywords: Habermas. Modernity. Rationalism. Universalism. Heritage.

¿Qué herencia de la modernidad? Una crítica al universalismo como 
criterio normativo y projecto cosmopolita

Resúmen: La cultura europea moderna posee, en la teoría de la modernidad de 
Habermas, dos características especiales y correlatas, secularización de las insti-
tuciones y subjetividad reflexiva, que viabilizarían la constitución de procesos de 
socialización-subjetivación no-etnocéntricos y no-egocéntricos, garantidores del 
universalismo e instauradores de la democracia y de los derechos humanos como 
su núcleo. Critico esta posición, acusándola de poseer una ceguera histórico-so-
ciológica y una romantización del racionalismo que lo idealiza y lo separa de los 
procesos colonizatorios desarrollados desde Europa, poniéndolo como indepen-
diente en relación a ellos, para servir como paradigma evaluativo de los contextos 
particulares y base para un proceso integrativo a nivel cosmopolita. Defenderé 
que el universalismo epistemológico-moral, al colocar la racionalización como la 
clave para la madurez de las culturas y para la realización de un proyecto cosmo-
polita, lleva directamente a la deslegitimación de los saberes y de las prácticas mí-
tico-tradicionales, abriendo espacio a la modernización travestida de colonización 
cultural y la globalización económica.  

Palabras clave: Habermas. Modernidad. Racionalismo. Universalismo. Herencia.

Considerações iniciais

Neste artigo, quero defender dois argumentos concernentes à re-
tomada de um projeto reflexivo de modernidade enquanto paradigma 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1193

Leno Francisco Danner

epistemológico-moral e projeto ético-político cosmopolita: (a) de que há 
uma cegueira histórico-sociológica e uma romantização do racionalismo 
moderno no que tange ao seu potencial de fundamentação epistemológi-
co-moral universalista e em sua sustentação da modernização enquanto 
modelo teórico-prático paradigmático; e de que, como consequência, (b) 
a modernidade é pretensiosa e apressadamente colocada, por causa de 
sua consciência moral descentrada, como o cerne tanto de um paradigma 
epistemológico-moral universalista quanto de um projeto ético-político 
de integração cosmopolita calcado na democracia e nos direitos humanos 
(que são afirmados como herdeiros dessa mesma modernidade). Dota-
do dessa capacidade de garantir uma fundamentação universalista das 
normas, o racionalismo ocidental passaria a servir como guarda-chuva 
normativo capaz de enquadrar criticamente e de orientar praticamente 
os contextos particulares, que teriam de seguir o caminho de uma ra-
cionalização das normas como condição de sua legitimidade, inclusive 
levando em conta certos princípios percebidos enquanto possuindo 
alcance universalista (a democracia e os direitos humanos).

Ora, ao obrigar os contextos particulares a justificarem-se com 
base na racionalização de suas normas e valores, submetendo-os ao 
crivo da universalidade, o racionalismo ocidental coloca exatamente a 
racionalização ou modernização como o critério paradigmático – ele e 
somente ele – que poderia permitir a justificação objetiva ou formalista 
das normas, o que serve para, direta ou indiretamente, deslegitimar as 
visões particularistas de mundo. Trata-se de uma deslegitimação dos 
contextos axiológicos particulares exatamente pelo fato de que o cri-
tério cognitivo – a possibilidade de justificarem universalmente suas 
normas, racionalizando-as discursivamente – é o cerne para a legitima-
ção epistemológico-moral, o que significa que o ethos da modernidade 
(descentração, separação entre natureza, cultura e subjetividade) passa 
a ser afirmado tanto como o critério normativo garantidor da crítica 
quanto, em consequência, como o modelo sócio-histórico basilar em 
termos de evolução. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011194

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

Ora, é aqui que a modernidade perde sua inocência e sua pretensa 
universalidade: na medida em que pressupõe a superioridade de seu 
paradigma epistemológico-moral universalista e o coloca como critério 
normativo ajuizador das particularidades, ela enfatiza exatamente a sepa-
ração entre natureza, cultura e subjetividade como o cerne da consciência 
moral, colocando em segundo plano a consciência de mundo mítica. 
Assim, a crítica e a emancipação seriam detonadas exatamente a partir 
da consciência moral universalista própria da modernidade ocidental 
(ou europeia), dificilmente sendo possível a partir das visões míticas 
de mundo – há, portanto, um modelo superior de racionalidade, espe-
cificamente o modelo universalista gestado na modernidade europeia e 
representado pelo racionalismo ocidental. Isso leva a que a colonização 
cultural euronorcêntrica e a globalização econômica capitalista possam 
se utilizar dessa consciência descentrada para defenderem uma neces-
sidade de prossecução totalizante dessa mesma modernização econô-
mico-cultural, percebida como a forma por excelência de progresso, de 
desenvolvimento e de humanização. 

E ela se sustenta, inclusive, no argumento de que uma moderni-
zação reflexiva não apenas pode corrigir os déficits da modernização 
econômico-cultural, internamente às sociedades propriamente modernas 
e em termos de globalização econômico-cultural, mas também legitimar 
a continuidade dessa mesma modernização econômico-cultural, tanto 
como critério epistemológico-moral ajuizador das particularidades 
quanto como projeto material de integração cosmopolita. Como con-
sequência, também defenderei um terceiro e um quarto argumentos. O 
terceiro está em que a herança da modernidade consiste na dissociação 
entre uma concepção idealizada de modernidade enquanto sendo ca-
racterizada pela consciência moral universalista, pela fundamentação 
epistemológico-moral universalista, a partir da separação entre natureza, 
cultura e subjetividade, de um lado, e, de outro, pelo aspecto prático da 
modernização, isto é, pela colonização cultural euronorcêntrica e pela 
globalização econômica capitalista, que destroem formas alternativas de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1195

Leno Francisco Danner

vida e de produção material, para não se falar do próprio meio ambiente. 
Geralmente, é esta separação que é pressuposta pelos discursos – como é 
o caso de Habermas, a ser analisado aqui – defensores de uma retomada 
do projeto emancipatório da modernidade, ou seja, eles somente podem 
defender a retomada deste projeto se construírem um modelo idealizado 
de modernidade, que se diferencia da colonização cultural euronorcêntrica 
e da globalização econômica capitalista. 

Ora, esta herança moderna digna de ser prosseguida mostra apenas 
a ingenuidade da defesa de uma continuação reflexiva da modernidade 
seja enquanto paradigma epistemológico-moral universalista, seja como 
projeto cultural-econômico de integração cosmopolita. Ela mostra tam-
bém o fato de que o primeiro aspecto da modernização, seu paradigma 
epistemológico-moral universalista, é incapaz de garantir reflexividade à 
globalização cultural-econômica, sendo, no mais das vezes, seu bastião 
normativo. Com isso, o quarto argumento consiste na defesa de que resta 
à modernidade apenas uma radical crítica interna, que a leva tanto a uma 
recusa de um paradigma epistemológico-moral universalista quanto a 
um refreamento da globalização econômico-cultural, na medida em que 
se reconhece que a modernização é um projeto totalizante, irrefreável e 
destrutivo das particularidades, exatamente em nome do universalismo 
epistemológico-moral que embasa a integração econômico-cultural eu-
ronorcêntrica em nível global.    

A modernidade como projeto inacabado: ou sobre o significado da 
modernidade

Sob a metáfora da modernidade como projeto inacabado, Jürgen 
Habermas definia a sua postura de defesa e de afirmação da modernidade 
enquanto o horizonte normativo e cultural da crítica e da emancipação, 
calcado exatamente na possibilidade do universalismo epistemológico-
moral gerado desde o racionalismo moderno desenvolvido na Europa. 
Por universalismo epistemológico-moral, Habermas entende a funda-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011196

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

mentação objetiva das normas – verdade e moralidade –, ainda que em 
uma condição de pensamento pós-metafísico. Sua defesa de um conceito 
cético, mas não derrotista de razão apontaria para essa possibilidade 
de, em um contexto eminentemente moderno de mundo (marcado pela 
queda das fundamentações metafísico-teológicas), fundamentar-se de 
maneira universalista essas mesmas normas, garantindo a crítica social 
e individual e, como consequência, projetos ético-políticos globais (HA-
BERMAS, 1990; 1991; 1993). Uma visão idealizada da modernidade, 
portanto, baseada no universalismo epistemológico-moral, serviria, no 
caso de Habermas, para, em um sentido, contrapor-se ao conservadoris-
mo político-cultural, fundado na afirmação do passado tradicional como 
sustentáculo da cultura, da política, da sociedade – passado tradicional 
que teria sido destruído pela modernização cultural-econômica. Em 
outro sentido, essa mesma visão idealizada da modernidade permitiria 
o enfrentamento das teorias céticas no que tange à possibilidade daquela 
fundamentação universalista, que percebem a modernidade como proble-
ma, e não como solução para os impasses teórico-práticos que nos afetam, 
sendo incapaz de garantir o universalismo que almeja. Em Habermas, 
portanto, a modernidade, com seu universalismo epistemológico-moral, 
serve como fundamento normativo e, assim, tábua de salvação seja para 
um projeto teórico crítico, seja para um modelo de integração material, 
sociocultural e ético-político.   

Ora, por que a modernidade é um paradigma epistemológico-moral 
importante? Exatamente pelo fato de que, para Habermas, somente uma 
fundamentação epistemológico-moral formalista, procedimental e univer-
salista, como a que é possibilitada pela modernidade, poderia fornecer um 
critério normativo para a crítica e para a construção de valores objetivos 
– um argumento já clássico na filosofia e na teologia de matiz ocidental. 
Fiel, nesse aspecto, à tradição filosófica ocidental iniciada na Grécia 
com Platão e desenvolvida na modernidade por Kant (universalidade 
como condição da particularidade), Habermas coloca o universalismo 
epistemológico-moral, em sua tentativa de fundamentação objetiva dos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1197

Leno Francisco Danner

valores, como condição da crítica, da normatividade. Sinteticamente, se 
não há valores universalistas, então o relativismo epistemológico-moral 
hegemônico conduz exatamente ao ceticismo, de modo que torna-se 
impossível ajuizar objetivamente os valores e as práticas dos contextos 
particulares; se não há normatividade na ciência, então o conhecimento 
reduz-se ao positivismo; logo, em um e em outro caso, não é possível a 
crítica, posto que não há justificação. Nesse sentido, uma teoria social crí-
tica – que é o verdadeiro objetivo da teoria da modernidade de Habermas 
– precisa comprometer-se com o universalismo epistemológico-moral 
para encontrar uma concepção de normatividade social que lhe permita 
oferecer um aguilhão crítico aos diagnósticos do presente, bem como 
uma base programática para pensar-se projetos ético-políticos globais. 
Ora, a retomada e mesmo a reformulação da modernidade, no entender 
de Habermas, permitem a construção desse projeto crítico-integrativo.

Mas por que a modernidade possibilita o universalismo episte-
mológico-moral? Essa resposta Habermas nos dá em Teoria do Agir 
Comunicativo, a partir da sua análise da estruturação da visão de mundo 
moderna e da estruturação das visões de mundo míticas. Primeiramente, 
por visão moderna de mundo, Habermas quer significar a cultura euro-
peia gestada a partir da época moderna – quando fala em modernidade, 
é à cultura europeia que Habermas está se referindo (HABERMAS, 
2012). Entre outras características, a cultura europeia moderna pode ser 
caracterizada como uma visão de mundo descentrada, isto é, na qual há 
uma separação entre natureza ou mundo objetivo, cultura ou sociedade 
e subjetividade. Nela, portanto, a evolução social e a autoconstituição 
individual não estão subsumidas pelo mundo natural e nem justificadas 
de maneira religioso-metafísica ou mítico-tradicional. Aquela separação, 
ao contrário, leva a que sejam necessárias razões para a justificação das 
normas e das práticas. Aqui está, por conseguinte, a íntima conexão que 
Habermas estabelece entre a cultura moderna e a racionalidade: somente 
por meio do processo de racionalização discursiva é que se pode legitimar 
normas e práticas vinculantes socialmente, o que implica na necessidade 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011198

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

da participação de todos os indivíduos e grupos constituintes da socie-
dade em questão. Na cultura europeia moderna, não mais um modelo 
metafísico-teológico garante a justificação epistemológico-moral, senão 
que esta mesma legitimação somente acontece por meio do consenso 
dialógico, da racionalização discursiva (HABERMAS, 2002).

Habermas utiliza o termo linguistificação do sagrado no intuito 
de defender que, na consciência europeia moderna, a legitimação da 
evolução social e dos processos de subjetivação acontecem com base 
na racionalização discursiva das normas e dos valores, dos fundamentos 
socioculturais em que os indivíduos e os grupos emergem (HABERMAS, 
2012) como consequência, não há um fundamento absoluto (de origem 
metafísico-teológica) e prévio à justificação e à legitimação, senão 
que elas dependem do próprio processo de racionalização discursiva 
entabulado pelos indivíduos e grupos sociais. Ora, aqui é que aparece o 
aspecto revolucionário e emancipatório da cultura moderna: trata-se da 
correlação entre a secularização das normas e das práticas e a forte noção 
de subjetividade reflexiva que, se por um lado retiram toda a autoridade 
interna às instituições enquanto bastando-se a si mesmas em termos de 
fundamentação, por outro lado colocam a fonte normativa desta mesma 
autoridade institucional no próprio processo cooperativo-discursivo rea-
lizado pelos indivíduos e grupos no que tange à legitimação das práticas 
e dos valores. São esses indivíduos e grupos que significam e, portanto, 
legitimam as práticas e os valores, e não as instituições. Daqueles provém 
a normatividade a partir da qual estas são organizadas e se orientam em 
seus processos de socialização e de subjetivação (HABERMAS, 2012).

Nas visões míticas de mundo, ao contrário, há uma estreita im-
bricação entre natureza ou mundo objetivo, cultura ou sociedade e 
subjetividade, de modo que tanto a evolução social quanto os processos 
de subjetivação são retirados do controle grupal e individual, ficando 
determinados seja pela natureza, à qual não se pode controlar, seja pelas 
divindades (que também não podem ser dominadas) – natureza e divin-
dade são, no máximo, acessíveis por meio da magia. Nesse sentido, as 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1199

Leno Francisco Danner

sociedades de cunho mítico não possuem evolução social, porque não 
possuem aquela correlação entre a secularização das instituições (e da 
sociedade e da cultura) e um princípio forte de subjetividade reflexiva. 
Como não há nem a historicização da sociedade-cultura (que, por causa 
daquela férrea independência, permanecem naturalizadas, isto é, presas 
à dinâmica natural totalizante e incontrolada) e nem a afirmação da liber-
dade individual, a justificação e, portanto, a responsabilidade social não 
existem: no primeiro caso, a dinâmica social e a autoridade se escoram 
em bases míticas, não acessíveis, a não ser indiretamente, à coletividade 
(por meio de suas elites religiosas ou políticas); no segundo caso, não há 
subjetividade em sentido estrito, posto que os indivíduos estão presos ao 
horizonte em que emergem, de modo que também não se pode falar de 
responsabilidade individual. Como consequência, não há crítica e nem 
transformação sociocultural nas sociedades míticas (HABERMAS, 2012).  

Assim, acredita Habermas, a cultura europeia moderna, por causa 
de sua descentração (separação entre natureza, cultura e subjetividade) 
consegue gerar ações racionais, o que dificilmente é o caso das socieda-
des míticas. A cultura europeia moderna possibilita ações racionais pelo 
fato de que, ao separar as esferas da natureza, da cultura/sociedade e da 
individualidade, retira o poder das concepções míticas ou metafísico-
teológicas de fundamentarem as normas e os valores, a evolução social e 
os processos de individuação, levando a que a legitimação dessas esferas 
dependa do grau de cooperação e de discursividade dos indivíduos e dos 
grupos sociais entre si. Note-se que a racionalidade de que fala Habermas 
consiste exatamente, quando se fala em legitimação das práticas e das 
normas, na orientação pelo entendimento, pela dialogicidade enquanto 
condição desta legitimação, uma situação que é possibilitada exatamente 
pela descentração das imagens de mundo próprias da cultura europeia 
moderna. Na falta de deuses e de mitos, a única forma de sustentação das 
normas e dos valores é a razão comunicativa, que os leva a alcançarem 
regras epistemológico-morais e práticas de alcance universalista – isto 
é agir racionalmente (HABERMAS, 2012).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011200

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

Isso torna a cultura europeia moderna, como já disse acima en pas-
sant, altamente reflexiva e geradora de reflexividade social e individual. 
A secularização da cultura e a força da subjetividade reflexiva, enquanto 
polos ferreamente imbricados, impõem, por um lado, uma desconstrução 
avassaladora das fundamentações metafísico-teológicas e da autoridade 
dali originada, mas, por outro lado, historicizando a sociedade-cultura 
e submetendo-a à dinâmica da subjetividade reflexiva, garantem um 
processo correlato de socialização e de subjetivação que é marcado pela 
crítica e pelo aprendizado individual e social, garantidores da evolução 
sociocultural. Na sociedade europeia moderna, portanto, pode-se apren-
der e transformar as instituições, as práticas e os valores, pois todos 
eles, devido à sua historicidade, podem ser criticados e submetidos a 
reformulações. Com isso, acredita Habermas, a descentração e a racio-
nalização são as condições básicas para uma sociedade emancipada, 
posto que, ao separar natureza, cultura e subjetividade, ao historicizar 
a cultura-sociedade e ao levar à consolidação de um conceito forte de 
subjetividade reflexiva, coloca-se por terra toda e qualquer espécie de 
fundamentação institucional que não esteja submetida ao controle dos 
indivíduos e dos grupos (HABERMAS, 2012). Por outras palavras, a 
modernidade europeia ensinou que a fundamentação é uma questão dos 
próprios indivíduos e grupos, a partir de sua racionalização discursiva.

Mas a modernidade europeia ensinou algo ainda mais importante no 
que tange à questão da fundamentação das normas e das práticas, mesmo 
depois da desconstrução das posições metafísico-teológicas de mundo (es-
tou utilizando o termo concepção metafísico-teológica como significando 
uma fundamentação objetiva, forte, dos valores epistemológico-morais, 
que teriam alcance universal não obstante a localização histórico-cultural 
das sociedades e, na verdade, enquanto se constituindo como juízes dos 
contextos particulares). A modernidade europeia, portanto, mostrou que 
é possível a fundamentação epistemológico-moral universalista em uma 
época pós-metafísica – ou, de todo modo, sua retomada por Habermas 
pretende defender exatamente isso. Tal posição de Habermas, de que 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1201

Leno Francisco Danner

há uma conexão entre a cultura europeia moderna e a fundamentação 
epistemológico-moral universalista escora-se exatamente naqueles dois 
pressupostos básicos da consciência descentrada que é própria dessa 
mesma Europa, a saber, a secularização das instituições e a afirmação 
da subjetividade reflexiva. Secularização e subjetividade, de um lado, 
implicam em que a autoridade metafísico-teológica não seja mais reco-
nhecida como o substrato das normas e das práticas, das instituições, 
da cultura, do poder, da vida individual, etc. Por outro, levam a que o 
processo de legitimação institucional e sociocultural seja assumido cons-
cientemente pelos próprios indivíduos e grupos. Estes, na falta daquela 
escora metafísico-teológica, necessitam criar procedimentos imparciais 
de legitimação que levem em conta todos os envolvidos, de modo que 
daqui adviria a garantia de objetividade das normas. 

Assim, a modernidade europeia sustenta uma fundamentação 
universalista das normas porque coloca a racionalidade comunicativa 
como base dessa universalização, isto é, o procedimento de discussão, 
a formalização e a imparcialidade, a partir da pressuposição seja da 
separação entre natureza, cultura e individualidade, seja da seculariza-
ção ou historicização das instituições e da noção forte de subjetividade 
reflexiva. Os indivíduos europeus modernos, calcados no fato de que a 
cultura europeia é descentrada, conseguem formalizar a fundamentação 
das normas, ou seja, pensá-las sem a escora da religião ou da metafísica, 
de modo não-egocêntrico e não-etnocêntrico, alcançando, assim, sua 
imparcialidade, sua universalidade, por meio do próprio diálogo e do 
acordo dali adveniente, baseado em razões justificáveis discursivamente 
(HABERMAS, 2004, 2012; HONNET, 2007; FORST, 2007).

A universalidade das normas e das práticas, por parte da moderni-
dade, é conseguida pelo procedimento de racionalização discursiva dos 
valores. A consciência moderna de mundo, descentrada, leva em conta 
exatamente uma postura não-egocêntrica e não-etnocêntrica, formalista 
em relação à cultura, à religião e, enfim, ao próprio contexto. Ora, que 
valores poderiam ser pensados a partir disso? Segundo Habermas, a de-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011202

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

mocracia e os direitos humanos – estes seriam o resultado do processo de 
modernização cultural detonado desde a Europa, seja enquanto projeto 
interno a essa mesma modernidade, seja enquanto ideal ético-político cos-
mopolita  (HABERMAS, 2002; 2003). Democracia e direitos humanos, 
enquanto valores universalistas, partem da afirmação de princípios-meta, 
formalistas o suficiente para servirem como guarda-chuva normativo 
para avaliar-se diferentes contextos, bem como para serem utilizados 
para a organização desses diferentes contextos – mormente quando se 
fala em direitos humanos. Estes são resultado de uma visão de mundo 
descentrada e racionalizada, marcada pela secularização e pela afirmação 
da subjetividade reflexiva enquanto bases da formulação das normas e 
das práticas. Sua generalidade, calcada nesses dois princípios, lhes per-
mite ultrapassarem o horizonte moderno em que surgiram e, dado seu 
formalismo, servirem como paradigma epistemológico-moral e escora 
normativa para a afirmação de um projeto ético-político emancipatório 
fundado na defesa e na retomada de um modelo reflexivo de modernidade 
(HABERMAS, 2002). O que torna especiais a democracia e os direitos 
humanos, enquanto herdeiros do universalismo epistemológico-moral 
moderno, é sua característica não-egocêntrica e não-etnocêntrica, sua 
sensibilidade às diferenças, característica básica da visão de mundo des-
centrada gestada na modernidade europeia. Isso garantiria legitimidade à 
reafirmação da modernidade enquanto projeto emancipatório-integrativo.

Assim, a retomada da modernidade pode servir como suporte para a 
defesa de um projeto ético-político emancipatório de cunho universalista, 
na medida em que é seu conteúdo normativo calcado na relação entre 
secularização e subjetividade reflexiva que permite a crítica social e, 
assim, a emancipação em relação aos problemas socioculturais próprios 
das sociedades modernas e mais além. Em primeiro lugar, portanto, a 
retomada dessa ideal universalista de modernidade possibilita a correta 
avaliação das patologias culturais e econômicas originadas a partir 
da colonização cultural euronorcêntrica e da globalização econômica 
capitalista. Nesse quesito, tal conceito normativo de modernidade, de 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1203

Leno Francisco Danner

universalismo epistemológico-moral, garante, no entender de Habermas, 
uma fecunda crítica interna aos aspectos destrutivos da modernização 
econômico-cultural – passando da crítica à economia para a crítica da 
cultura e da política. Em segundo lugar, permite, por meio da defesa da 
democracia e dos direitos humanos (em particular dos direitos humanos), 
a afirmação de um ideal ético-político cosmopolita que sirva de funda-
mento normativo para o enquadramento, a avaliação crítica dos contextos 
particulares e, se necessário, de sua intervenção. Note-se, em relação a 
isso, que é exatamente esse modelo normativo de modernidade, calcado 
no universalismo epistemológico-moral possibilitado pela intersecção 
entre secularização e subjetividade reflexiva, que traz autorreflexividade 
para dentro da modernidade, tornando-a consciente de seus problemas 
e de suas potencialidades, mas que também a expande, dotando-a de 
condições de formular discursos e práticas de alcance cosmopolita. Ou 
seja, esse modelo normativo de modernidade, calcado no universalismo 
epistemológico-moral, institui o âmbito cosmopolita e se responsabiliza 
por ele, na medida em que oferece o paradigma para sua avaliação crítica 
e para seu enquadramento ético-político (HABERMAS, 2002). Assim, 
uma modernidade reflexiva teria condições de resolver seus déficits e, 
assim, sustentar o projeto ético-político cosmopolita de que falei acima, 
especialmente em um contexto já globalizado.  

Cegueira histórico-sociológica e romantização da modernidade

A teoria da modernidade de Habermas, calcada na reafirmação do 
racionalismo ocidental em sua pretensão de fundamentação epistemológi-
co-moral universalista, sofre de dois problemas importantes que, no meu 
entender, põem em xeque a possibilidade de essa mesma modernidade 
servir como paradigma e como projeto integrador. Chamarei estes dois 
problemas – de resto imbricados – de cegueira histórico-sociológica e de 
romantização do racionalismo. No que se segue, procurarei explicá-los 
e, a partir disso, pensar algumas consequências do próprio fenômeno 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011204

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

da modernização enquanto tendência totalizante respaldada exatamente 
pela afirmação da superioridade do paradigma epistemológico-moral 
racionalista no que tange a sustentar uma consciência moral universalista, 
descentrada, não-egocêntrica e não-etnocêntrica, diferentemente da cons-
ciência de mundo mítica. Conforme penso, é exatamente o universalismo 
epistemológico-moral que serve como substrato para a deslegitimação 
teórico-prática das práticas e dos valores de outras culturas, servindo, 
direta ou indiretamente, como escora da colonização cultural e da globa-
lização econômica. Com isso, o próprio sentido dado à democracia e aos 
direitos humanos deveria ser repensado, ou seja, em primeira mão eles 
deveriam representar apenas uma crítica interna à modernidade, exigindo 
a moderação de sua pretensão universalista – a tendência totalizante da 
modernização é que se constitui, hoje, no maior perigo para a existência 
das diferenças, para a estabilidade mundial e para o equilíbrio ecológico.

Na teoria da modernidade de Habermas, como de resto em muitos 
defensores da modernidade enquanto paradigma epistemológico-moral 
universalista digno de ser resgatado como base de um projeto eman-
cipatório (por exemplo, Axel Honneth e Rainer Forst, que não tratarei 
aqui), há uma dissociação explícita entre um modelo idealizado de 
modernidade e a Realpolitik da modernização. De um lado, portanto, há 
uma concepção normativa de modernidade caracterizada pelo universa-
lismo epistemológico-moral, pela secularização das instituições e pela 
subjetividade reflexiva, pela consciência descentrada, não egocêntrica e 
não-etnocêntrica, pela separação entre natureza, cultura e subjetividade. 
De outro, há o fenômeno da modernização econômico-social capitalista 
em seu caminho globalizante (já consolidado, inclusive) e da coloniza-
ção cultural euronorcêntrica, que destruiu e destrói sem misericórdia as 
culturas e os valores arcaicos.

No primeiro caso, aparece o aspecto claramente emancipatório da 
modernidade, representado por essa consciência moral universalista: ela 
geraria e sustentaria uma concepção objetiva de normatividade social que 
lhe permitiria – e aos grupos sociais portadores de interesses universalistas 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1205

Leno Francisco Danner

ou emancipatórios que agem em nome dessa mesma modernidade – a críti-
ca social, política, cultural, econômica, etc., correlatamente à legitimação 
de práticas emancipatórias por eles encampadas. Ainda neste primeiro 
caso, haveria a defesa e a promoção de todas as diferenças ameaçadas 
pelo rolo compressor da colonização cultural e da modernização econô-
mica. No segundo caso, teríamos a tendência totalizante e autonomizada 
(em relação ao controle democrático e ao enquadramento normativo) da 
economia capitalista e do Estado burocrático-administrativo, bem como 
da própria colonização cultural, que seguiu as orientações do contexto 
euronorcêntrico como forma de legitimação do capitalismo e do ideal 
de civilização metropolitana em sua marcha global (e intrinsecamente 
imbricada). A riqueza da modernidade estaria naquele primeiro aspecto; 
sua tragédia, no segundo.

Pois bem, é assim que Habermas incorre, com essa sua separação 
entre um modelo normativo de modernidade (universalismo epistemo-
lógico-moral) e a Realpolitik da modernização (colonização cultural e 
globalização econômica euronorcêntricas), em uma cegueira histórico-
sociológica da modernização, na medida em que, ao realizar tal separação, 
pode, por um lado, defender o universalismo epistemológico-moral mo-
derno como paradigma crítico-normativo e, por outro, acreditar que esse 
mesmo paradigma poderia garantir reflexividade e, portanto, moderação 
à colonização cultural e à globalização econômica. A cegueira históri-
co-sociológica em relação à modernização leva a que essa separação 
permita uma retomada e uma renovação da modernidade não obstante 
as patologias geradas em termos de modernização, que encontram seu 
sentido na afirmação da superioridade de uma visão universalista de 
mundo em relação às visões particularistas. 

A civilização da razão é o corolário dos projetos integrativos cos-
mopolitas, culturais, políticos e mesmo econômicos. E a civilização da 
razão também é o baluarte, o fundamento normativo, das intervenções 
humanistas. Ora, o que isto pode nos dizer? Exatamente que o univer-
salismo epistemológico-moral deve prosseguir em nível global, posto 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011206

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

que seu formalismo e sua descentração (sua capacidade de colocar-se no 
lugar dos outros, de levar em conta os interesses dos outros – não-ego-
centrismo e não-etnocentrismo) são superiores àquelas posições arcai-
cas. Estas, por estarem presas ao horizonte natural ou religioso-cultural 
em que emergem (lembre-se que a separação entre natureza, cultura e 
subjetividade dá a capacidade ao homem moderno de fundamentar e de 
agir moralmente sem referência à cultura e à religião), agem de maneira 
egocêntrica e etnocêntrica, fundamentalista por assim dizer, de modo 
que atacam diretamente os valores universalistas de um modo geral, os 
direitos humanos em particular.

Como se pode perceber aqui, trata-se da retórica básica quando se 
trata da defesa do universalismo epistemológico-moral, da prossecução 
da globalização e da modernização cultural de um modo geral. Com 
efeito, a modernização ocidental passou a ser a base paradigmática de 
qualquer projeto global de integração, pelo fato de que, antes disso, se 
consolidou como modelo normativo hegemônico quando da comparação 
com as concepções míticas ou tradicionais de mundo: a superioridade 
deste modelo teórico-normativo, por causa da pressuposição de sua 
capacidade de universalização, torna a consciência de mundo mítico-
tradicional não apenas incapaz de sustentar esta mesma integração, mas 
também de pensar formal e universalmente e, então, de poder arbitrar 
praticamente sobre disputas de valores. A acusação é sempre a mesma: 
as visões mítico-tradicionais, presas ao contexto de que emergem, não 
conseguem colocar-se no lugar dos outros, racionalizando seus funda-
mentos e suas justificativas (sempre presos à sua base religioso-cultural), 
de modo que não podem garantir esses valores universalistas. Logo, não 
podem decidir sobre eles e, na verdade, necessitam curvar-se a eles.

Parece exagero de minha parte, mas isso pode ser percebido na 
afirmação, por Habermas, de que o critério cognitivo poderia servir 
de base para a avaliação da capacidade de racionalidade das visões de 
mundo as mais diversas, mormente das visões mítico-tradicionais de 
mundo. Com efeito, o referido pensador é enfático ao afirmar que a 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1207

Leno Francisco Danner

superioridade de uma cultura e das culturas entre si pode ser avaliada a 
partir da sua capacidade de racionalizarem a fundamentação das normas 
e das práticas, ou seja, a partir do grau em que conseguem justificar dis-
cursiva e universalmente suas práticas e normas (HABERMAS, 2012). 
Quando mais uma cultura consegue fundamentar de maneira formalista 
seus valores (sem o recurso ao mito, à religião, à cultura nativa), mais 
eles tornam-se universalizáveis, mais eles tornam-se maduros, reflexi-
vos. Ou seja, quando mais universalista é a justificação dada por uma 
visão de mundo, mais ela se aproxima do modelo europeu moderno, 
racionalista. Quando mais incapaz de, na fundamentação das normas, 
desprender-se do seu contexto religioso-cultural ou mítico, mais arcaica 
ou inferior é a cultura em questão (pelo menos no que tange à capacidade 
de descentração, que é o critério de maturidade e de emancipação cultural 
pressuposto por Habermas como superior). Sociedades podem ser mais 
ou menos racionais, internamente a si mesmas. Depende do grau de 
formalização, de descentração e, portanto, de racionalização das normas 
que elas conseguem atingir, possibilitando – ou não – uma consciência 
moral universalista ao estilo da representada pela modernidade europeia 
(que foi o modelo da colonização econômico-cultural, que ainda o é). A 
ideia de civilização, não por acaso, se confunde com a própria noção de 
uma cultura universalista: ela foi e é a justificação básica da colonização. 
Enfim, quando se fala em maturidade sociocultural, fala-se em visão de 
mundo universalista.

É por isso que Habermas coloca a descentração como uma tendência 
evolutiva histórico-universal que todas as culturas, se tivessem a oportu-
nidade de enveredarem pelo caminho da modernização europeia moderna 
(pelo menos no aspecto do desencantamento das imagens míticas e meta-
físico-religiosas de mundo), adquiririam com mais ou menos intensidade. 
Ou seja, se elas se modernizassem naquele aspecto, elas gerariam, em seu 
seio, uma consciência moral universalista enquanto base dos processos 
de socialização e de subjetivação ali gestados e dinamizados.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011208

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

A posição universalista não precisa negar o pluralismo [...], mas percebe 
que essa multiplicidade de formas de vida está restrita aos conteúdos 
culturais e afirma que toda cultura, se for o caso de alcançar certo grau 
de ‘conscientização’ ou de ‘sublimação’, teria de compartilhar certas 
qualidades formais da compreensão de mundo moderna. A assunção 
universalista refere-se, portanto, a algumas características estruturais e 
necessárias próprias a mundos da vida modernos (HABERMAS, 2012, 
p. 326).      

 
Note-se que Habermas está afirmando que, no caso de uma cultura 

enveredar pelo caminho do desencantamento do mundo, isto é, consolidar 
internamente, a pouco e pouco, a secularização das instituições e a subje-
tividade reflexiva, ela instaurará estruturas de consciência descentradas, 
formalistas, possibilitando exatamente o universalismo moral. Isso, em 
primeiro lugar, daria razão à modernidade e, consequentemente, ao seu 
projeto epistemológico-moral universalista; em segundo lugar, tornaria 
legítimos os esforços teórico-práticos no sentido da integração, colocando 
a modernização como o padrão civilizacional que, pelo menos em vários 
aspectos pontuais (descentração, secularização, subjetivação), seria racio-
nal e mereceria ser implantado praticamente. Por fim, em terceiro lugar, 
respaldaria a afirmação habermasiana de que seria possível mensurar o 
grau de maturidade e de evolução de uma dada cultura a partir da sua 
capacidade de racionalizar a fundamentação das normas e das práticas, 
a partir de sua capacidade de justificar universalmente essas mesmas 
normas e práticas.

A pressuposição habermasiana de fundo, portanto, consiste em que 
todas as culturas apresentam ou podem apresentar, em sua dinâmica in-
terna, pretensões cognitivas universalistas, na medida em que a validade 
de suas normas sempre se remete à objetividade que as sustenta, a um 
fundamento forte, por assim dizer: socialização e subjetivação sempre 
acontecem, em qualquer cultura que for, por meio de sua vinculação às 
normas objetivas, escoradas em algum fundamento religioso, cultural ou 
institucional. E essa escora objetiva ou universalista acontece com base 
em razões, pressupõe justificação (ainda que uma justificação mítica, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1209

Leno Francisco Danner

religiosa, cultural) – o que mostra que, em sua estrutura interna, qualquer 
cultura tende a gerar, com sua evolução, certo processo de racionalização 
que a leva à necessidade de oferecer argumentos para sua validade e, 
aos poucos, aceitar argumentos críticos provindos dos indivíduos e dos 
grupos, modificando, em algum aspecto, sua base anterior. Ora, na medida 
em que se avança a miscigenação cultural ou, pelo menos, no momento 
em que as culturas entram em choque, tais justificações, também em 
confronto, exigem o ponto de vista imparcial e universalista como forma 
de resolução dos problemas e proposição de ações, favorecendo o forta-
lecimento dos processos de racionalização sociocultural e, com isso, as 
fundamentações universalistas. A globalização consolidada, desse modo, 
torna a racionalização comunicativa e o universalismo epistemológico-
moral elementos inultrapassáveis da sociabilidade contemporânea, ou 
seja, torna basilar o elemento normativo da modernidade como forma 
de paradigma epistemológico-moral e de integração material.

Com isso, seguindo a posição de Habermas, é possível entender-se 
o sentido em que este fundamento cognitivo – a capacidade de racio-
nalização discursiva e de justificação universalista das normas e das 
práticas – passa a ser colocado como base para a avaliação crítica e o 
enquadramento das culturas particulares. Elas, em certo sentido, possuem 
uma estrutura de justificação da autoridade que pressupõe pelo menos 
um mínimo de racionalização comunicativa (algo que a cultura europeia 
moderna possui em abundância), na medida em que necessitam repassar 
tais fundamentos, valores e práticas como os mais condizentes seja com 
certo ideal de sociedade/comunidade, de individualidade ou conduta 
individual, seja com certo padrão mítico-tradicional ou religioso-me-
tafísico. As culturas, por conseguinte, pressupõem que seus processos 
de socialização e de subjetivação acontecem com base em fundamentos 
legitimados intersubjetivamente, escorados em (e dinamizados por) algum 
tipo de justificativa ou razão, o que os torna válidos, tendo-os de repas-
sarem (por meio de tradições, figuras religiosas, práticas de iniciação e 
instituições) coletivamente como as bases vinculantes a partir das quais as 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011210

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

vidas social e individual, eminentemente imbricadas, transcorrem. Aqui 
está, portanto, a estrutura comunicativa, racional, que constitui todas as 
culturas com mais ou menos intensidade: todas elas somente justificam 
seus princípios internos, sua autoridade institucional e a validade de seus 
valores por meio da inculcação cotidiana em termos de processos de 
socialização e de subjetivação, ou seja, por meio da linguagem.

Com isso, as culturas permitem um mínimo de racionalização 
dessas mesmas práticas e desses mesmos princípios. E essa racionali-
zação mostraria o grau de universalidade alcançado efetivamente pela 
justificação das regras e das práticas de cada cultura em particular. 
Permitiria, como consequência, a comparação entre diferentes valores 
de diferentes culturas, no sentido de mensurar-se sua racionalidade, que 
é sempre determinada a partir do grau de descentração, de formalismo 
e, assim, de universalidade alcançado. Nesse quesito, o universalismo 
epistemológico-moral garantiria a avaliação crítica e o enquadramento 
dos valores particulares, tanto pela pressuposição da estrutura comuni-
cativa da validação das normas interiormente a cada cultura (estrutura 
essa desenvolvida em graus maiores ou menores, dependendo de cada 
cultura) quanto, como consequência, pela afirmação de certos princípios 
universais mínimos que, sob a forma de valores, permitiriam o ajuiza-
mento dos contextos particulares (é o caso dos direitos humanos, mas 
também da democracia).

Ora, temos aqui o triunfo da modernização, da cultura moderna 
sob a forma de universalismo epistemológico-moral. Este triunfo possui 
um duplo aspecto, já comentado acima em termos de interpretação da 
teoria da modernidade de Habermas: de um lado, a possibilidade de se 
avaliar o grau de racionalidade, de justificação formalista e, assim, de 
maturidade (secularização e liberdade individual) de cada cultura a partir 
de um paradigma objetivo que concebe a existência de, por assim dizer, 
estruturas comuns às culturas particulares; de outro lado, a viabilidade 
do enquadramento dos contextos particulares a partir da afirmação de 
princípios axiológicos comuns dotados de suficiente universalidade para o 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1211

Leno Francisco Danner

ajuizamento e a intervenção nos contextos particulares. Dá-se, com isso, 
razão e legitimidade à modernização, na medida em que é exatamente a 
modernização da cultura que se constitui no processo histórico-evolutivo 
modelar quando se pensa em maturidade cultural e paradigma episte-
mológico-moral universalista. Note-se que não é por mero acaso que a 
modernidade é alçada a esse status de paradigma epistemológico-moral 
universalista. Isso acontece pelo fato que ela representa o apogeu no que 
diz respeito ao processo de descentração e, assim, como oferecendo efe-
tivamente um paradigma epistemológico-moral universalista garantidor 
da fundamentação objetiva das normas. A modernidade oferece o padrão 
normativo para a avaliação de todos os contextos particulares pelo fato de 
que, nela, uma consciência epistemológico-moral universalista, calcada 
na secularização e na liberdade individual, representa a culminação de 
um processo de desenvolvimento sociocultural maduro, efetivamente 
marcado pelo universalismo – este é o resultado final, por assim dizer, a 
que os processos evolutivos das sociedades alcançariam, com mais ou me-
nos tempo. Somente essa compreensão de modernidade, afirmada como 
maturação do desenvolvimento sociocultural marcado pela secularização 
e pela liberdade, legitima o universalismo epistemológico-moral moder-
no a servir como padrão normativo e projeto integrador universalistas.

A cegueira histórico-sociológica em relação à dissociação entre este 
ideal normativo de modernidade e a Realpolitik da modernização econô-
mico-cultural euronorcêntrica salta aos olhos com essa sobrevalorização 
da modernidade enquanto ápice de uma tendência histórico-evolutiva 
global e modelar: em algum momento histórico, as culturas mítico-tra-
dicionais ou deixarão de existir, na medida em que modernizam-se, ou 
simplesmente transformar-se-ão, ainda que minimamente, em termos 
de secularização e de liberdade individual, alcançando estruturas de 
consciência descentradas, formalistas, de amplidão universalista, subs-
tituindo formas de legitimação tradicionais e práticas sociais/individuais 
arcaicas pela legitimação procedimentalista e pela reflexividade próprias 
aos valores modernos. Com isso, aparece de maneira explícita (como o 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011212

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

próprio Habermas reconhece, ainda que com todos os cuidados), a supe-
rioridade da cultura europeia moderna, descentrada, e do universalismo 
epistemológico-moral dali originado, seja enquanto padrão normativo, 
seja enquanto base de um projeto integrador.

Tal visão idealizada da modernidade, enquanto sustentando a 
formulação de um paradigma epistemológico-moral universalista e, 
a partir dele, de um projeto integrativo em nível cosmopolita, leva à 
romantização do racionalismo enquanto o baluarte da crítica e a tábua 
de salvação quando se pensa em um projeto emancipatório que bebe 
exatamente no universalismo como condição da normatividade social 
necessária seja à ciência, seja à política. Da cegueira histórico-sociológica 
acima comentada, que separa aquele ideal normativo de modernidade 
em relação à Realpolitik da modernização econômico-cultural, chega-se 
à romantização desse mesmo racionalismo ocidental enquanto estrutura 
de consciência superior, porque descentrada, formalista, secularizada, 
capaz de gerar práticas vitais e ações valorativas de cunho universalista, 
não-egocêntricas e não-etnocêntricas. Nesse sentido, o racionalismo 
ocidental, dada essa sua tendência à universalidade, bem como sua 
postura descentrada (separação entre natureza, cultura e individualida-
de), possibilita, no entender de Habermas, o trato equitativo para com a 
diferença, sua proteção e fomento, ao mesmo tempo em que permite o 
enquadramento seja da das patologias da modernidade, seja, por outro 
lado, de um projeto de integração que possa salvar a realidade global da 
bancarrota causada em termos de globalização econômico-cultural dina-
mizada desde o horizonte euronorcêntrico. E o racionalismo ocidental, 
com seu paradigma epistemológico-moral universalista, permitiria um 
último passo, talvez seu passo mais pretensioso: o de avaliar criticamente 
e o de ajuizar praticamente as sociedades tradicionais, fundamentalistas, 
dada a superioridade da visão de mundo racionalizada da modernidade 
europeia. O racionalismo ocidental, por conseguinte, ao possibilitar o 
universalismo epistemológico-moral, teria uma função salvífica, pelo 
fato de que permitiria a reflexivização dessa mesma modernização, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1213

Leno Francisco Danner

que passaria a ser avaliada por seus efeitos benéficos e por seus efeitos 
maléficos, internamente a si mesma e no próprio horizonte global, mas 
tudo isso sem abandonar a modernização, enquanto paradigma epis-
temológico-moral universalista e projeto ético-político integrativo em 
âmbito cosmopolita. Com isso, ela seria elevada a paradigma normativo 
e modelo sociocultural para o ajuizamento e a intervenção internamente a 
si mesma e externamente, inclusive no horizonte que ainda lhe está fora. 
A última fronteira da modernidade, nesse quesito, é o fundamentalismo 
(nome este dado desde a modernidade, não por acaso possuindo o radical 
fundamento ou fundamentação!).

Qual a herança/tarefa da modernidade?

O que as reflexões anteriores têm a ver com a questão dos direitos 
humanos e mesmo com a ideia de democracia? É que, conforme comen-
tado en passant acima, direitos humanos e democracia são a herança da 
modernidade, no entender de Habermas – pelo menos a herança que me-
rece ser enfatizada no que tange à retomada de um projeto emancipatório 
calcado na reafirmação do universalismo epistemológico-moral. Direitos 
humanos e democracia ofereceriam a escora normativa capaz de susten-
tar o ajuizamento crítico em relação à modernização e até aos contextos 
particulares situados mais além da modernização. Essa, inclusive, seria a 
tarefa de um projeto emancipatório dinamizado a partir da reapropriação 
da modernidade, isto é, efetivar universalmente a democracia e os direitos 
humanos enquanto base dos processos de socialização e de subjetiva-
ção, levando em conta, como acredita Habermas, o próprio pluralismo 
religioso-cultural reinante nesses mesmos contextos. Direitos humanos 
e democracia, enfim, dariam o tom dos posicionamentos teórico-práticos 
relativos à globalização econômico-cultural, orientando-a e tornando-a 
reflexiva, minimizando ou mesmo eliminando seus efeitos destrutivos.

Ora, quero argumentar que esta tarefa reflexivo-integrativa em ní-
vel cosmopolita é uma exigência impossível de a modernidade cumprir, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011214

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

haja vista que sua tendência à racionalização constitui-se no principal 
baluarte dos projetos colonizatórios e na afirmação do progresso e do 
desenvolvimento capitalista como o padrão societal a partir do qual 
a globalização deve ser orientada. Meu argumento, portanto, está em 
que a exigência de universalização das normas como condição de sua 
validade é um golpe direto às visões de mundo mítico-tradicionais, 
levando-as à completa deslegitimação enquanto modelos epistemológi-
co-morais legítimos e alternativos em relação à colonização cultural e à 
globalização euronorcêntrica. Nesse sentido, o racionalismo ocidental, 
com sua tendência à racionalização discursiva e à universalização da 
fundamentação, e a cultura descentrada moderna como seu arcabouço 
societal, solapam a integridade e retiram a legitimidade das sociedades 
mítico-tradicionais na medida em que lhes exigem exatamente a raciona-
lização como condição da validade, do cosmopolitismo, da globalização. 
A modernidade ocidental, na medida em que assim o faz, solidifica uma 
compreensão dessas mesmas culturas mítico-tradicionais como sendo 
mundos fechados à evolução (e aos direitos) e fundamentalistas (em um 
sentido negativo), abrindo-se espaço ao enquadramento normativo e até 
à intervenção com base em valores pretensamente universalistas. Não 
obstante suas boas intenções, o racionalismo ocidental, em seu projeto 
universalista, serve como ponta-de-lança no que tange à defesa e à pro-
moção da modernização como o paradigma normativo por excelência 
para o enquadramento crítico e como a melhor alternativa sociocultural 
para a integração mundial.

Meu primeiro argumento, em relação ao efeito destrutivo e mesmo 
preconceituoso do racionalismo ocidental em relação às culturas míti-
co-tradicionais consiste exatamente na colocação da racionalização da 
fundamentação como o critério básico para a validade das normas e das 
práticas. Como disse acima, a Europa moderna é vista, na teoria da mo-
dernidade de Habermas, enquanto possuindo uma cultura descentrada que 
leva à consolidação da secularização e da liberdade individual enquanto 
as bases dos processos de socialização e de subjetivação, que impõem, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1215

Leno Francisco Danner

por sua vez, a racionalização dessa mesma fundamentação com base na 
democracia e nos direitos, dando-lhe uma conotação universalista. Essa 
mesma cultura descentrada consolidada na modernidade europeia, dada 
sua aspiração à universalidade (na medida em que exige tal justificação 
axiológica racionalizada e, assim, formalista, descentrada, universalista), 
seria o padrão histórico-evolutivo de cada sociedade/cultura em parti-
cular, desde que fosse perpassada pelo desencantamento das imagens 
mítico-tradicionais e metafísico-teológicas de mundo. Note-se que a 
cultura descentrada e racionalizada da modernidade europeia torna-se 
o modelo epistemológico-moral e societal basilar para o julgamento da 
própria dinâmica interna à modernidade, bem como de todos os tipos de 
sociedade/cultura que não são modernos.

É nesse sentido que o mito é o principal alvo da modernidade, na 
medida em que, em não possuindo aquela formação cultural descentrada, 
ele nega o universalismo epistemológico-moral e o projeto integrador 
– nega, inclusive, aquela separação estrita entre natureza, cultura e in-
dividualidade que, no Ocidente, esteve na base do capitalismo moderno 
e da colonização euronorcêntrica. Em suma, o mito é o inimigo a ser 
combatido pelo racionalismo pelo fato de que ele trava a progressão 
totalizante da modernização, legitimada por esse mesmo racionalismo. 
A organização mítica de mundo é vista exatamente como não possibili-
tando transformação social e liberdade, conforme dito na primeira parte 
do contexto, algo que, ao contrário, é perfeitamente visível em termos 
de padrão societal moderno, marcado pela secularização institucional 
e pela liberdade. Nas sociedades mítico-tradicionais, não haveria de-
mocracia nem direitos, posto que os códigos valorativos e as práticas 
culturais estão calcados em modelos prévios fornecidos pelos mitos e 
pelos costumes ancestrais.

No caso da teoria da modernidade de Habermas, é exatamente o 
argumento de que a modernidade possibilita democracia e direitos, ou 
seja, fundamentação epistemológico-moral universalista, que permite 
a retomada dessa mesma modernidade como paradigma epistemológi-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011216

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

co-moral e como projeto integrador. A modernidade, portanto, estaria 
contraposta ao mito e, na verdade, seria o modelo paradigmático para a 
avaliação do próprio mito como algo atrasado, não-moderno. Não estou 
afirmando, que fique claro, que Habermas é um apologeta de um tipo de 
modernização econômico-cultural colonizatório, mas sim questionando 
a possibilidade de se retomar o universalismo epistemológico-moral 
como paradigma e projeto integrador. Ainda conforme a análise feita na 
primeira parte desse texto, vimos que Habermas é explícito, em Teoria 
do Agir Comunicativo, na sua defesa da superioridade da visão moderna 
de mundo em relação às visões mítico-tradicionais de mundo, de modo 
que a modernidade europeia poderia sustentar pretensões universalis-
tas de validade por causa de sua cultura descentrada, fomentadora da 
racionalização das normas e das práticas. Isso tornaria a modernidade 
modelo paradigmático e resultado final, por assim dizer, de um projeto 
histórico-evolutivo calcado no desencantamento das imagens mítico-
tradicionais e metafísico-teológicas de mundo.

Nesse diapasão, a própria separação feita por Habermas entre um 
modelo normativo, idealizado, de modernidade, calcado no universalismo 
epistemológico-moral, e a Realpolitik da modernização leva à cegueira 
histórico-sociológica e à romantização do racionalismo, que pode ser 
colocado – mas somente por causa de tal separação – enquanto base de 
um projeto emancipatório, como paradigma e projeto integrador. Tal 
separação, inclusive, permite a Habermas defender que uma moderni-
dade econômico-cultural reflexiva, influenciada pelo racionalismo, pode 
ser moderada em suas tendências totalizantes, colonizatórias. Ora, mas, 
como estou argumentando, ela não pode ser moderada nessa tendência 
totalizante exatamente porque sua base paradigmática calcada no uni-
versalismo somente pode subsistir se mostrar-se superior em relação 
às visões particularistas de mundo, o que significa que o universalismo 
precisa confrontar e deslegitimar as visões particularistas de mundo. 
Sociedades mítico-tradicionais, como disse acima, apresentam visões 
particularistas de mundo, em geral fechadas, no sentido de não possuírem 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1217

Leno Francisco Danner

pretensões de fundamentação universalista e nem projetos integradores 
cosmopolitas. A sociedade moderna, ao contrário, na medida em que co-
loca o universalismo epistemológico-moral enquanto base paradigmática 
de seus processos de socialização e de subjetivação, precisa combater 
tudo o que é mítico-tradicional, porque o horizonte mítico-tradicional 
trava a evolução incessante e, assim, a legitimidade da modernização.

É assim que o argumento utilizado por Habermas para justificar a 
necessidade teórico-prática do universalismo epistemológico-moral con-
siste na já clássica assertiva de que o particularismo e o relativismo não 
permitem a crítica, posto que levam ao ceticismo, ou seja, à superioridade 
e ao caráter autorreferencial dos valores contextuais. Sem universalismo, 
são os próprios valores de cada contexto – estejam eles ordenados da 
maneira que for – que dão a última palavra no que diz respeito a como 
os processos de socialização e de subjetivação devem acontecer. Em 
seguindo o argumento de Habermas, não há reflexividade, quando o 
contexto dá a última palavra, pelo fato de que não há princípios meta, 
formalistas o suficiente para permitirem o enquadramento teórico-prático 
desse mesmo contexto. Por exemplo, se um contexto cultural, historica-
mente localizado, pressupõe a morte de crianças deformadas, e se não há 
nenhum princípio meta que permita criticar e enquadrar praticamente tal 
valor contextual, então a morte de crianças deformadas, de acordo com 
a lógica do contexto em questão, será verdadeira. Sempre que a lógica 
autorreferencial dos contextos particulares vence, o universalismo perde. 
Onde há relativismo, não há universalismo, mas sim ceticismo. 

O argumento do universalismo pode até sedutor, especialmente dian-
te destes exemplos extremos, mas ele esconde o fato de que o triunfo do 
universalismo epistemológico-moral somente acontece na medida em que 
se coloniza as sociedades/culturas particularistas, por meio da deslegiti-
mação de seus valores e práticas contextuais. Com efeito, o primeiro ponto 
dessa colonização é a própria contraposição entre uma fundamentação 
universalista e a autorreferencialidade dos contextos particulares. Por 
autorreferencialidade quero significar o fato de que a validade das normas 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011218

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

e das práticas é, fundamentalmente, uma questão de dinâmica interna de 
cada sociedade/cultura, que não pode ser mensurada a partir de padrões 
epistemológico-morais formalistas e, muito menos, modificada com 
base nestes. Este é o ponto atacado pela modernidade europeia, no que 
tange à pressuposição seja da superioridade de seu modelo civilizacional 
descentrado (secularização e liberdade individual – democracia e direitos 
humanos), seja de seu paradigma epistemológico-moral universalista 
(formalismo e racionalização). Para a modernidade, portanto, há uma 
conexão direta entre a vitória do contextualismo e o fundamentalismo/
obscurantismo, posto que, ali, o universalismo epistemológico-moral já 
não é o critério, mas a própria dinâmica interna do contexto.

É aqui que aparece a tendência totalizante da modernidade, totalizan-
te no sentido de que precisa, para se salvar enquanto modernidade, isto 
é, enquanto paradigma e projeto universalista, deslegitimar os contextos 
particulares em sua dinâmica autorreferencial, servindo como guarda-chu-
va normativo e modelo civilizacional. É uma dinâmica totalizante porque 
cada nova particularidade é um novo obstáculo à legitimidade inconteste 
do modelo de fundamentação descentrado, formalista e racionalizado 
(e racionalizante, com o perdão do neologismo, no sentido de exigir a 
racionalização dos valores e das práticas contextuais como condição de 
sua legitimidade) proposto como hegemônico pela modernidade. Cada 
nova cultura autorreferencial é uma nova fronteira a ser enfrentada com 
as armas da racionalização, de modo a ser dissecada e, assim, assumida 
em sua dinâmica interna pelo guarda-chuva normativo do universalismo 
epistemológico-moral moderno. Este mesmo universalismo epistemo-
lógico-moral, inclusive na teoria da modernidade de Habermas, serve 
exatamente como guarda-chuva normativo dos contextos particulares: 
por um lado, os protege em sua dinâmica interna; por outro lado, quando 
esta dinâmica interna viola o universalismo, permite sua crítica e seu 
enquadramento prático. Enfim, conforme penso, o universalismo epis-
temológico-moral, desenvolvido na modernidade europeia, é totalizante 
pelo fato de que precisa sempre estar em confronto com os contextos par-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1219

Leno Francisco Danner

ticulares, destruindo as fundamentações e as práticas mítico-tradicionais, 
que são percebidas enquanto obstáculos ao modelo de fundamentação 
descentrada, formalista e racionalizada oferecido pela cultura europeia 
moderna. Enquanto subsistir um contexto mítico-tradicional, o racio-
nalismo ocidental deixa de ser superior, tem contestada sua aspiração à 
universalidade, o que, por sua vez, leva a que este mesmo racionalismo 
tenha de atacá-lo com base em seu paradigma epistemológico-moral 
universalista e em seu modelo civilizacional descentrado (secularização 
e liberdade individual).

É assim, ou seja, por meio desta contraposição e deste confronto 
permanentes, que a modernidade pode servir de paradigma normativo e 
exigir legitimidade na intervenção em relação ao horizonte mítico-tra-
dicional, às suas práticas e aos seus valores. Trazer sempre à memória 
a contraposição entre um horizonte moderno de mundo e um horizonte 
mítico-tradicional é importante, para os filhos da modernidade, pois que 
isso lhes dá a segurança para crerem na superioridade de sua cultura 
descentrada, esclarecida, frente ao obscurantismo ou ao caráter primitivo 
da visão de mundo mítico-tradicional. A rememoração, a contraposição e 
o confronto permanentes, além disso, dão legitimidade aos julgamentos 
axiológicos calcados no universalismo epistemológico-moral desen-
volvido desde a Europa, ligando-os a uma concepção humanística de 
civilização que em tudo evoluiu para uma forma superior de consciência 
moral e de organização societal. Com isso, o universalismo passa a ser 
entendido como “protetor das particularidades”, como “promotor das 
diferenças”, como o guarda-chuva normativo que efetivamente permite a 
avaliação axiológica e a intervenção prática em relação a tudo o que viola 
os valores universalistas, assim como a prossecução da modernização 
econômico-cultural passa a ter a conotação de progresso sociocultural, 
de maturidade sociocultural. E o mais interessante está em que não acei-
taríamos que a base paradigmática para a avaliação e o enquadramento 
dos contextos particulares pudesse vir das visões mítico-tradicionais, 
posto que as julgamos fundamentalistas. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011220

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

O ideal de progresso e de desenvolvimento civilizacional-cultural 
humanista, desenvolvido desde o Ocidente, não seria nada sem essa es-
cora normativa que lhe fornece o universalismo epistemológico-moral, 
mormente quando em confronto direto com as visões mítico-tradicionais 
de mundo. Travestido de esclarecimento, o universalismo epistemológico-
moral leva à deslegitimação de tudo o que cheira a mito, tradicionalismo, 
fundamentalismo, de modo a garantir a legitimidade teórico-normativa 
da modernização e de seus arautos. É assim, inclusive, que a colonização 
cultural e a globalização econômica podem assumir o ideal universalista 
da modernidade como seu baluarte, para prosseguirem enquanto projeto 
totalizante e destruírem os últimos redutos (geralmente percebidos como 
tradicionais, fundamentalistas) à consolidação definitiva dessa mesma 
globalização econômico-cultural euronorcêntrica, esclarecida, embasada 
no universalismo epistemológico-moral e, por isso, libertadora (MIG-
NOLO, 2007; SPIVAK, 2010; BHABHA, 1998; HUNT, 2009).     

Modernidade e razão, modernidade como razão? Modernidade 
reflexiva? A racionalidade é uma pressuposição interna à cultura euro-
peia moderna, afirmada desde ali como padrão universal da crítica e da 
integração, base dos processos de socialização e subjetivação, bem como 
tendência histórico-evolutiva universal. Sua universalidade provém, 
não mais e nem menos, da hegemonia cultural-econômica advinda da 
colonização, que se baseou naquele paradigma. Assim, uma moderni-
dade reflexiva não apenas não conseguirá apagar os efeitos nefastos, 
destrutivos, totalizantes da colonização cultural euronorcêntrica e da 
globalização econômica capitalista, como também servirá para justificar 
essa mesma globalização econômico-cultural com base na superioridade 
do paradigma epistemológico-moral universalista e do modelo civili-
zacional descentrado, formalista e racionalizado desenvolvido desde 
a modernidade europeia. Direitos humanos e democracia, hoje, são, 
em grande medida, a base da colonização cultural euronorcêntrica e 
da globalização econômica capitalista. Aos herdeiros da modernidade, 
assim, a única herança e a tarefa por excelência que lhes restam é uma 
radical crítica interna aos intentos e ao sentido universalista de nossa 
civilização da razão. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1221

Leno Francisco Danner

Considerações finais 

A formalização e a idealização são condições do universalismo, 
mas também são seu ponto fraco e o levam ao oposto do que pretende: 
ao invés de possibilitar a crítica, ele é arma para a justificação da colo-
nização cultural e da globalização econômica, na medida em que insiste 
em que a universalidade é a condição da crítica, a verdade dos contextos 
particulares, o paradigma normativo para a avaliação e o enquadramento 
destes, sua tábua de salvação, o que o leva a deslegitimar os contextos 
particulares enquanto fontes de sentido e de justificação autônomas e 
alternativas à modernização, colocando a consciência moderna de mundo, 
e não a consciência mítica, como base da fundamentação universalista. 
Com isso, Habermas subordina as visões mítico-tradicionais de mundo 
à visão descentrada de mundo desenvolvida na Europa, que passa a ser 
o critério de avaliação e de enquadramento daquela. Também subordina 
os contextos particulares ao universalismo epistemológico-moral, obri-
gando aqueles a racionalizarem suas fundamentações como condição da 
legitimidade destas. Por fim, subordina o horizonte mítico-tradicional à 
modernização, que torna-se a base paradigmática e o modelo civilizador 
fundamental.

A modernidade criou a ilusão do moderno, por meio da afirmação 
do mito do universal, do mito da razão. Adorno e Horkheimer nunca 
estiveram tão certos em relação ao caráter totalizante da modernidade, 
na medida em que esse mesmo mito do universalismo, como venho 
dizendo ao longo deste texto, exige progressão incessante rumo ao uni-
versal, enfrentando, na concretização desta tarefa, todas as concepções 
particulares de mundo e deslegitimando-as como incapazes de sustentar 
uma consciência moral ilustrada e uma organização societal justa e livre. 
Ora, a simples associação teórica entre modernidade, universalismo, 
liberdade e justiça alça essa mesma cultura moderna a um patamar de 
guia e de juiz, legitimando, consequentemente, as instituições, os grupos 
e as nações que encampam os ideais da modernidade. Nesse diapasão, a 
globalização é o mais novo discurso da modernidade, uma nova realidade, 
percebida como inevitável, já consolidada, que dá razão à modernida-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011222

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

de e que exige um mais modernização como condição da integração 
bem-sucedida. Com efeito, a globalização já consolidada (conforme os 
discursos oficiais), em um processo gradativo, integra os povos e funde 
suas culturas, o que, por um lado, dá razão ao humanismo cosmopolita 
moderno (mas desde a modernidade para os outros) e, ao mesmo tempo, 
justifica a tarefa civilizadora – de guia e de juiz - assumida sem mais pela 
cultura europeia moderna de ontem, pela cultura euronorcêntrica de hoje, 
internamente a si mesma e em todo globo. Passa-se a sensação, dessa 
forma, de que não há alternativa fora da modernidade e fora do processo 
de modernização cosmopolita, seja enquanto paradigma epistemológico 
moral, seja enquanto cultura e organização societal, seja mesmo como 
projetos de progresso e de desenvolvimento.

Ora, na medida em que a globalização é o mais novo discurso e 
prática da modernização totalizante, há, em consequência, uma faceta 
problemática quando se fala em democracia e, principalmente, direitos 
humanos como valores universais, como resultado da cultura europeia 
moderna, de sua visão de mundo descentrada e de sua base normativa 
universalista. Note-se que democracia e direitos humanos são valores 
que, nos discursos normativo-políticos calcados na modernidade, servem 
não apenas para um ajuizamento interno da própria modernidade, em 
suas potencialidades e contradições, mas também enquanto paradigma 
avaliativo e enquadrador de qualquer contexto que esteja situado para 
além – ou aquém – da modernidade. É nesse sentido que eles apresen-
tam um problema, porque pressupõe exatamente a modernidade como o 
critério e, assim, a modernidade como guia, juiz e interventor: qualquer 
reivindicação por direitos necessita recorrer à modernidade e àqueles 
que a encampam. Isso coloca o horizonte euronorcêntrico, na Realpolitik 
atual, como o detentor do monopólio de interpretação e, principalmente, 
de atualização e de intervenção baseado na modernidade. Direitos huma-
nos e democracia legitimam, direta ou indiretamente, a própria moder-
nização; legitimam também o horizonte euronorcêntrico, na Realpolitik 
atual, a realizar uma tarefa de prossecução da colonização cultural e da 
globalização econômica justificadas por sua função civilizadora, assim 
como a função daquele contexto passa a ter conotações de imparciali-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1223

Leno Francisco Danner

dade, proteção e realização da justiça às diferenças. Contra a força da 
Realpolitik, a idealização da modernidade realizada por Habermas não 
tem como contrapor-se, da mesma forma como não tem forças para frear 
a colonização cultural e a globalização euronorcêntrica – servindo, em 
muitos casos, para justificar essa mesma globalização econômico-cultu-
ral euronorcêntrica, especialmente quando esta se utiliza do paradigma 
epistemológico-moral universalista.

A democracia e os direitos humanos, assim, precisam ser direciona-
dos como crítica e limitação da modernização, de modo a recusar qualquer 
pretensão à universalidade. De fato, conforme penso, se há um futuro 
para a modernidade de um modo geral e para a democracia e os direitos 
humanos em particular, esse futuro diz respeito à autoconsciência em 
relação ao mito do universalismo epistemológico-moral moderno e, com 
isso, à idealização forçada e injustificada da cultura europeia moderna 
como a maturação de um desenvolvimento histórico-evolutivo que, 
calcada na secularização e na liberdade individual, tanto sustenta uma 
fundamentação universalista das normas quanto instaura a democracia 
e os direitos humanos como os herdeiros dessa mesma fundamentação 
universalista. Com isso, passaria para primeiro lugar a tarefa de limitação 
da tendência totalizante da modernização – hoje travestida de coloni-
zação cultural euronorcêntrica e de globalização econômica capitalista, 
justificadas com base no universalismo epistemológico-moral. 

Note-se que não estou defendendo que a democracia e os direitos 
humanos, enquanto bases normativas e modelos práticos integrativos, 
sejam recusados ou jogados fora, como inúteis. O que estou defendendo 
é que eles sejam utilizados contra a modernidade e somente no horizonte 
da modernidade, no sentido de reformá-la, de modo a corrigir sua ten-
dência a desconstruir as visões de mundo mítico-tradicionais e, com isso, 
minando a confiança injustificada dessa mesma modernidade em relação 
a si mesma, que lhe permite sustentar não apenas a superioridade de sua 
cultura descentrada, mas também sua vocação a servir como paradigma 
epistemológico-moral universalista e sua vocação a conduzir o mundo 
rumo ao progresso, ao desenvolvimento, à civilização. Democracia e 
direitos humanos poderiam, nessa situação, servir para alertar a moder-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011224

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

nidade de que esta é uma tarefa impossível, posto que as formas de vida 
são autorreferenciais. Além disso, poderiam recusar à modernidade essa 
mesma universalidade de sua cultura, mostrando-lhe que o paradigma 
epistemológico-moral universalista, ao desconstruir a legitimidade das 
visões de mundo mítico-tradicionais, justifica a prossecução da mo-
dernização tanto como paradigma epistemológico-moral universalista 
quanto como modelo sociocultural integrador, legitimando também o 
enquadramento de todos os contextos particulares com base nesse ideal 
normativo de modernidade. 

Ora, os filhos da modernidade, tão orgulhosos do conteúdo nor-
mativo e da cultura descentrada dessa mesma modernidade, podem, em 
primeira mão, voltar-se a uma crítica interna da modernização, de modo a 
impedir que ela continue avançando com base na deslegitimação teórica, 
na colonização cultural e na destruição de formas de vida alternativas ao 
ideal de progresso e de desenvolvimento ocidentais. Esses mesmos filhos 
da modernidade podem fazer isso por meio de uma limitação do próprio 
universalismo epistemológico-moral, recusando a crença já tão arrigada 
de que ele possa representar um paradigma normativo capaz de julgar as 
particularidades e, com isso, de enquadrá-las teórica e praticamente. Não 
se sustenta mais a dicotomia modernidade versus visão mítico-tradicional 
de mundo, Ilustração versus fundamentalismo, porque a modernidade não 
é inocente nem idônea – e, aliás, porque esta é uma construção moderna. 
Ela, a nossa modernidade, é o mais perigoso fenômeno totalizante da 
atualidade. Aliás, por que a última fronteira da modernidade é o funda-
mentalismo? Porque essa mesma modernidade é um projeto totalizante 
calcado na afirmação da superioridade do paradigma epistemológico-
moral universalista e da cultura descentrada próprios da modernidade 
europeia, algo negado pelas visões mítico-tradicionais de mundo. E a 
cultura descentrada europeia e o universalismo epistemológico-moral são 
o fundamento ideológico da modernização econômico-cultural conduzida 
desde o horizonte euronorcêntrico.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1225

Leno Francisco Danner

Referências 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Tradução de Myriam Ávila, Eliana 
Lourenço de Lima Reis e Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Edito-
ra da UFMG, 1998.
FORST, Rainer. Contextos da justiça: filosofia política para além de libera-
lismo e comunitarismo. Tradução de Denilson Luís Werle. São Paulo: Boi-
tempo, 2010.
HABERMAS, Jürgen. Teoria do agir comunicativo: racionalidade da ação e 
racionalização social (Vol. I). Tradução de Paulo Astor Soethe. Revisão Téc-
nica de Flávio Beno Siebeneichler. São Paulo: Martins Fontes, 2012.
______. Teoria do agir comunicativo: sobre a crítica da razão funcionalista 
(Vol. II). Tradução de Flávio Beno Siebeneichler. São Paulo: Martins Fontes, 
2012.  
______. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Tradução de Flávio 
Beno Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990.
______. La necesidad de revisión de la izquierda. Traducción de Manuel 
Jiménez Redondo. Madrid: Editorial Tecnos, 1991.
 ______. O discurso filosófico da modernidade: doze lições. Tradução de Luiz 

Sérgio Repa e de Rodnei Nascimento. São Paulo: Martins Fontes, 2002.
______. A inclusão do outro: estudos de teoria política. Tradução de George 
Sperber e de Paulo Astor Soethe. São Paulo: Loyola, 2002.
______. Passado como futuro. Tradução de Flávio Beno Siebeneichler. Rio 
de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1993.
______. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Tradução de Flá-
vio Beno Siebeneichler. vol. 1. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003.
______. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Tradução de Flá-
vio Beno Siebeneichler. vol. 2. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003.
______. A ética da discussão e a questão da verdade. Organização e Tradu-
ção de Patrick Savidan. Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004.
HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos confli-
tos Sociais. Tradução de Luiz Repa. São Paulo: Editora 34, 2003.
______. Reificación: un estudio en la teoría del reconocimiento. Traducción 
de Graciela Calderón. Buenos Aires: Katz, 2007.
HUNT, Lynn. A invenção dos direitos humanos: Uma História. Tradução de 
Rosaura Echenberg. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1191-1226, mai./ago. 2017. issn 0102-68011226

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto ...

MIGNOLO, Walter D. La idea de América Latina: la herida colonial y la op-
ción decolonial. Traducción de Silvia Jawerbaum y Julieta Barba. Barcelona: 
Editorial Gedisa, 2007.
SPIVAK, Gayatri C. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra Regina 
Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa e André Pereira Feitosa. Belo Hori-
zonte: Editora da UFMG, 2010.

Data de registro: 03/11/2015
Data de aceite: 21/06/2017



1227

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1227a1248

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Rousseau e Schiller: elementos para uma 
formação estética do homem

Daiane Eccel*

Marlene de Souza Dozol**

Resumo: A preocupação com a formação humana da forma como foi inaugurada 
por Rousseau na França do século XVIII chegou até a Alemanha. O resultado é que 
filósofos e poetas como Kant, Schiller, Goethe e Hölderlin escreveram sobre alguns 
aspectos que compunham a Bildung. Neste artigo nos dedicaremos a investigar os 
elementos para uma estética formativa por meio de Rousseau e Schiller. Ambos têm 
em comum o fato de criticarem o tipo de homem cultivado em seu tempo e percebe-
rem a emergência de uma formação que levasse em consideração tanto a autonomia 
da razão quanto a força dos sentimentos por meio de um livre jogo entre eles.

Palavras-chave: Rousseau. Schiller. Estética. Formação humana.

Rousseau and Schiller: elements for a aesthetic education of man

Abstract: The concern with the human education as inaugurated by Rousseau in 
France in the XVIII century came to Germany. In this country, philosophers and 
poetries like Kant, Schiller, Goethe and Hölderlin wrote about that constitute the 
Bildung. In this article, we will dedicate to investigate the elements to a formative 
aesthetic through Rousseau and Schiller. Both critic the modern cultivated men in 
their times and realized the need for a Bildung that considers than the autonomy of 
the mind as the power of feelings through a free play between them. 

Keywords: Rousseau. Schiller. Aesthetics. Human Education.

*	 Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Professora de 
Filosofia da Educação junto ao departamento de EED, na Universidade Federal de Santa 
Catarina (UFSC). . E-mail:daianeeccel@hotmail.com

**	 Doutora em Educação, pela Linha de Pesquisa História e Filosofia da Educação, pela Uni-
versidade de São Paulo (USP). Professora de Pedagogia e do Programa de Pós-Graduação 
em Educação da Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). E-mail: lena.dozol@
uol.com.br



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011228

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

Rousseau et Schiller: éléments pour une formation esthétique de 
l’homme

Résumé: La préoccupation envers la formation de l’être humain de la façon dont 
l’a fait Rousseau dans la France du XVIII ème siècle s’est répercutée jusqu’en 
Allemagne. Le résultat en est que des philosophes et des poètes tels que Kant, 
Schiller, Goethe et Höldering ont écrits à propos de certains aspects qui compo-
saient la Bildung. Nous nous appliquerons, dans cet article, à étudier les éléments 
d’une esthétique formative à travers Rousseau et Schiller. Ils ont en commun le 
fait qu’ils critiquent le genre d’homme cultivé de leur temps et qu’ils perçoivent 
l’émergence d’une formation qui prenait en considération aussi bien l’autonomie 
que la force des sentiments au moyen d’un jeu qui se joue entre celles-ci.

Mots-clés: Rousseau. Schiller. Esthétique. Formation humaine.

Quando Rousseau deixou este mundo em 1778, o jovem Schiller, 
então com dezenove anos, já havia escrito seu primeiro romance, A 
noite; já conhecia o famoso grupo de teatro Sturm und Drang e estava 
trabalhando em seu romance Os bandoleiros (Die Räuber), que seria 
publicado no anonimato em 1781. Centenas de quilômetros, uma língua 
diferente e uma iminente Revolução separavam e, concomitantemente, 
aproximavam o jovem filósofo e dramaturgo de Marbach – que seria um 
dos expoentes do Classicismo de Weimar – e o tão conhecido filósofo 
de Genebra e seus postulados. 

Na década de 70, do século XVIII, Friedrich Schiller já havia tido 
contato com as obras de Shakespeare, dos antigos gregos, conhecia Go-
ethe e fazia jus ao germanismo da época: lia as obras em língua francesa 
que influenciariam a posterior Revolução. Entre eles, estava Jean-Jacques 
Rousseau, cuja influência, conforme Arnold Hauser (1995, p. 614), foi 
incomparavelmente mais profunda e mais ampla que a de Voltaire sobre o 
que viria ser posteriormente conhecido como Romantismo, notadamente 
o alemão: nem na França Rousseau tinha adeptos tão numerosos e entu-
siásticos quanto na Alemanha. Tanto que, todo o movimento Sturm und 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1229

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

Drang, Klinger, Lessing, Herder, Goethe e Schiller dependeram dele e 
reconheceram a dívida que tinham para com ele.

Com e pós Kant, a Revolução Francesa tomou dimensões sem iguais 
na Alemanha, a ponto de não ousarmos contestar a afirmação de Isaiah 
Berlin (2015) que não hesita em dizer que os franceses tinham a força 
e os alemães tinham as ideias para fazer a Revolução. Não é de pouca 
monta o fato de Schiller ter recebido formalmente o título de citoyen 
français e ter tomado as reflexões acerca da Revolução como um dos 
elementos centrais em seu pensamento. Encantamento, mas também 
decepção por este movimento político, aparecem claramente nos escritos 
de Schiller que à época herdava da tradição francesa o ideal de liberdade 
recém problematizado por Kant. O filósofo do classicismo de Weimar 
havia, de início, enxergado na Revolução a esperança da renovação dos 
costumes viciados do século XVIII que tomavam conta da corte francesa 
e que era refletido na forma demasiada rebuscada de expressão nas artes, 
costumes e forma que já haviam sido denunciados por Rousseau em 
seu Primeiro Discurso, mesmo antes do advento da referida revolução. 
Nele, ou melhor, no Discurso sobre as ciências e as artes (1760), Rou-
sseau não estabelece uma relação causal entre o progresso das luzes e 
o aprimoramento da moral e dos costumes. Dito de outro modo, entre a 
inteligência e a “sabedoria”. Está implícita aí uma divisão operada pela 
sociedade corrompida pela qual não só razão e moral se excluem, mas 
também o gosto ou o sentimento da beleza, desfigurado pelos ditames 
da moda e do luxo, ancorado em falsos valores, distante da natureza e, 
portanto, da verdadeira fruição dos sentidos. É nessa direção que ele se 
põe contra o rococó e a arte palaciana (associadas ao ócio e ao luxo), 
mas também contra a “ciência louca dos homens” e, de maneira alguma, 
contra a ciência e à arte em si mesmas; trata-se de uma crítica ao modo 
como os homens a praticam no interior de uma sociedade decadente. 
Além disso, em resposta às objeções ao seu discurso, argumenta que 
a Academia de Dijon – pela qual concorreu ao prêmio – não solicita 
a enumeração de bens gerados pelas ciências e pelas artes e sim se o 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011230

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

progresso correspondeu ao progresso dos costumes. Rousseau esclarece 
que o exame por ele empreendido ateve-se à relação entre o progresso 
das luzes e o aperfeiçoamento moral. Ao dizer que “não”, acabava por 
relativizar o otimismo antropológico iluminista e ferir os valores do seu 
próprio tempo.

Podemos estender a denúncia de Rousseau a respeito da degrada-
ção das ciências e das belas artes à política degenerada em forma de 
monarquia absoluta que, juntas, expressam os dois lados de uma mesma 
moeda. A iminência da Revolução, cronologicamente bem mais próxima 
de Schiller que de Rousseau, representava por isso, a esperança por uma 
nova forma de organização política e dos ideais de realização humana por 
meio da conhecida tríade liberté, egalité e fraternité. O fato é que o terror 
jacobino chegou ao poder e com ele chegaram também as desesperanças 
de Schiller, pois no lugar do ideal de excelência humana que deveria ser 
erguida por meio dos sentimentos iniciais da Revolução, era a barbárie 
que havia assumido os postos na França. De fato, todas as pompas, o 
excessivo rebuscamento e o pseudo requinte haviam saído de cena, mas 
deram lugar à decapitação do monarca e às sucessivas ondas de terror. 

O ideal de liberdade, o gosto pela simplicidade na arte pautado no 
ideal de natureza e o ciclo dinâmico de pensamento que vai da política à 
formação humana são elementos comuns entre Jean-Jacque Rousseau e 
Friedrich Schiller. O presente artigo propõe-se a investigar as possíveis 
influências do pensador suíço sobre Schiller tendo como foco as questões 
relacionadas à proposta de formação humana de ambos sem nos furtar-
mos, contudo, de fazer aqui e ali, menções a Kant, uma exigência para 
compreendermos Schiller). Tentaremos indicar em que medida estes dois 
filósofos têm semelhantes concepções acerca da proposta de educação 
do homem e como Schiller insere um elemento novo neste processo por 
meio do “impulso lúdico” (Spieltrieb). Não menos importante consiste 
a tarefa de levarmos em consideração algumas diferenças que habitam 
entre ambas as teorias.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1231

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

1. A emergência de uma educação estética do homem: a razão e o 
sentimento

Em função dos anos que Schiller se dedicou a fundo aos estudos 
sobre os escritos de Immanuel Kant, não é difícil supor que ele tenha 
chegado a Rousseau via Kant. No prefácio da reunião de suas epístolas 
ao príncipe dinamarquês de Augustenburg, a epígrafe que aparece apenas 
na primeira edição das cartas fica por conta de Rousseau e dá vazão ao 
espírito que Schiller tentará alimentar ao longo das cartas que foram pau-
latinamente agrupadas e publicadas em 1795. A epígrafe rousseauniana 
é autoelucidativa e marca o movimento de trânsito schilleriano entre 
a razão e os sentidos: “Se a razão é que faz o homem, é o sentimento 
que o conduz” (SCHILLER, 2014, p. 19). Vejamos em que medida esta 
epígrafe inspiraria esse trânsito para depois nos determos nas cartas 
destinadas ao príncipe.

Em que pese a dificuldade de definir a natureza da razão em Rousse-
au, uma vez que não iremos encontrar nele uma teoria do conhecimento 
propriamente dita, é possível contorná-la com os empréstimos que faz 
da psicologia de Condillac (1715-1780) e da metafísica de Malebranche 
(1638-1715). Com o primeiro aprende a considerar a razão não exata-
mente como uma “faculdade” isolada, mas como um “composto” de 
todas as outras faculdades humanas, chegando inclusive a dividi-la em 
“sensitiva” e “intelectual”; tal divisão já é suficiente para percebermos 
o quanto Rousseau se afasta, primeiramente, de um sistema rígido de 
categorias que buscam explicar a possibilidade mesma do conhecimento 
e, em segundo lugar, da oposição formal entre razão e sentidos estabe-
lecida por Descartes. Já do plano metafísico, com Malebranche, extrai 
o vínculo que estabelece entre a razão e a ideia de ordem, ou seja, de a 
razão ser algo no humano capaz de ordenar todas as faculdades de acordo 
com a natureza das coisas e conosco.

Mas o racionalismo de Rousseau é do tipo que reconhece os limites 
da própria razão e este reconhecimento pode ser compreendido como 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011232

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

uma sábia providência da natureza para evitar seus abusos e seus enga-
nos. Neste sentido, a faculdade racional do homem pede o seu “oposto” 
como complemento e freio, ou seja, o sentimento que, em Rousseau, se 
confunde, por vezes, com a consciência, traduzida pelo amor do bem 
e do belo, sobretudo moral. O que há aí, na consciência, são “atos” de 
sentimentos e não de julgamentos frutos de manobras que pelejam para 
dissolver ou eliminar as recorrências da sensibilidade. É preciso lembrar, 
no entanto, que a razão, quando não desprovida de sua “retidão natural” 
(sim, podemos falar em Rousseau de uma razão corrompida pela ordem 
social e de uma sã razão que não é má em si mesma) coopera para o 
conhecimento do bem, mas só a consciência será capaz de amá-lo e a 
liberdade de escolhê-lo.

O que nos interessa observar aqui, no entanto, são os meneios do 
pensamento rousseauísta visando uma constante colaboração entre sen-
timento e razão, na qual a segunda “esclarece” o primeiro – movimento 
que parece também estar presente em Schiller. Retornemos, agora, às 
cartas sobre a educação estética do homem.

Tais cartas, trocadas entre Schiller e o príncipe de Augustenburg, 
seu mecenas, tentam dar conta da importância de uma formação humana 
adequada que contemple a dimensão estética do humano. Preocupações 
latentes com a política do seu tempo, com a cisão do homem moderno, 
com a liberdade, com uma moral rígida que toma o lugar da estética 
fazem às vezes de protagonistas nestas vinte e três cartas publicadas 
pelo autor de Weimar.

Como proposta de formação, as epístolas redigidas por Schiller 
recebem o título de A educação estética do homem numa série de car-
tas (Über die Ästhetische Erziehung des Menschen. In einer Reihe von 
Briefen) e tem suas bases lançadas a partir do movimento simultâneo 
de laudatio e distanciamento de Immanuel Kant. Schiller é devedor do 
filósofo de Königsberg, pois foi ele, depois de Baumgarten que atentou 
para a necessidade da autonomia da estética e deu vazão para as ideias 
de gênio e gosto, os quais foram exaustivamente tratados em sua Crítica 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1233

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

da Faculdade de Julgar. Já em Kant aparece o movimento que definirá 
também as manobras de Schiller nesta obra: a singularidade da terceira 
Crítica está resguardada nos juízos estéticos reflexionantes que tem seu 
ponto de partida no objeto e não no conceito, no particular e não no ge-
ral. Este tipo de juízo estético reflete no conceito e busca uma finalidade 
ou uma espécie de adequação que, quando encontrada, gera a sensação 
de prazer e desprazer. O objetivo desta faculdade e deste tipo de juízo 
não é resguardar as abstrações dos conceitos, mas sim aquilo que o 
objeto tem de concreto. O juízo estético reflexionante cumpre a função 
de interconectar o conceito e o objeto e o faz buscando uma espécie 
de universalidade fraca que garanta a contemplação das características 
singulares do objeto. Neste sentido, a terceira Crítica tenta suprimir uma 
suposta dicotomia posta entre a Crítica da Razão Pura e a Crítica da 
Razão Prática. Neste contexto, também surgem os postulados sobre o 
gosto e o gênio que influenciarão Schiller. 

Kant é, por isso, o ponto de referência do qual parte Schiller (2014, 
p. 21) e isso fica evidente logo na primeira carta na qual afirma: “não 
quero ocultar a origem kantiana da maior parte dos princípios em que 
repousam as afirmações que se seguirão” e segue “embora as ideias que 
dominam a parte prática do sistema kantiano sejam objeto de controvér-
sias entre os filósofos, ouso dizer que merecem sempre o consenso entre 
os homens”. No entanto, se Kant é o ponto de partida, ele mesmo que é 
o grande representante da Aufklärung germânica não pode ser o ponto 
de chegada das reflexões schillerianas. Neste sentido, Schiller mostra-se 
um grande crítico do seu tempo e, mais próximo a Rousseau, vê que o 
movimento do Esclarecimento hipertrofiou os poderes da razão. Por um 
lado, Schiller admira Kant porque teria tentado estabelecer a autonomia 
da estética e do papel da beleza como fundamental para uma teoria do 
gosto. No entanto, a forma demasiada rígida e técnica como Kant o fez, 
despertou as críticas schillerianas como fica expressa na primeira carta 
ao príncipe: “Essa mesma forma técnica, que torna a verdade visível 
ao entendimento, a oculta, porém, ao sentimento, pois o entendimento, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011234

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

infelizmente, tem de destruir o objeto do sentido interno quando quer 
apropriar-se dele” (SCHILLER, 2014, p. 22). A razão e a moral – não 
do ponto de vista de fins formativos e de suas relações indiretas com 
a arte, mas como categorias “analíticas” ou mesmo epistemológicas – 
adentraram o espaço que deveria ser do sensível e da beleza. O excesso 
de rigor da moral kantiana é capaz de afugentar o belo e não dar vazão 
para o surgimento do gênio, que não se constitui e nem se manifesta 
mediante um “por às claras” ou “um prensar a frio” todas as coisas. O 
argumento de Schiller é que a estética exige um certo velamento, algo 
que não pode ser completamente depurado, pois “toda sua magia reside 
em seu mistério, e a supressão do vínculo necessário de seus elemen-
tos é também a supressão de sua essência” (SCHILLER, 2014, p. 22). 
Isso condiz, em parte, com o espírito romântico, que já estaria presente 
em Rousseau, quando, nas palavras de Humberto Eco (2004, p. 303), 
“acrescenta uma importante determinação subjetiva: a expressão de um 
‘não sei quê’ (je ne sais quoi) de vago e indeterminado” diante de algo 
e de sentimentos indóceis à soberania da linguagem.

Schiller (2014, p. 35) enxerga no tipo de homem guiado somente pela 
razão uma espécie de ser humano cindido, fruto típico da modernidade 
que, por sua vez, opera uma “divisão belicosa” ou uma “demarcação de 
fronteiras”, conforme aparece em sua sexta carta. É aqui que Schiller 
expressa sua crítica ao indivíduo moderno, sobretudo quando comparado 
à totalidade do homem grego que cultivava poesia, religião, filosofia e 
política em um tipo de união, um todo orgânico que nunca mais existiu. O 
indivíduo grego “recebia suas forças da natureza, que tudo une, enquanto 
este as recebe do entendimento, que tudo separa” (SCHILLER, 2014, 
p. 36). O posicionamento de Schiller marcará aquilo que é um lugar-
comum instituído no seio do movimento romântico, ainda que um tanto 
refratário a ele em outros aspectos: uma admiração incontida pelos gregos 
e a necessidade de encontrar um caminho semelhante dentro da própria 
modernidade. Todavia, esta é uma tarefa de grande fôlego e Kant não 
contribui com ela não somente por sua forma de escrever, mas também por 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1235

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

seu grande acento à razão como a excelência da Aufklärung, reforçando, 
por obra de uma operação formal, a oposição entre o entendimento e o 
sensível – já indicada na epígrafe escrita por Rousseau. Nessa epígrafe, 
a especificidade do mundo sensível, como elucidado por George Gusdorf 
(1973, p. 150-151), não se constitui num

momento provisório, chamado a dissolver-se segundo a disciplina geral 
do universo do discurso (...). A sensibilidade conduz a inteligência, mas a 
inteligência não a dissolve; ela permanece, no autor de Nouvelle Heloise 
e das Confessions, um indicador dos valores fundamentais.

É nesse sentido que Rousseau diferencia-se da perspectiva intelec-
tualista de Kant e irá “lembrar a Schiller” que a presença do homem no 
mundo é ou poderia ser tão densa quanto esse mesmo mundo.

Tal problemática – a da cisão entre o inteligível e o sensível – é cla-
ramente exposta na sexta carta e é assunto das epístolas que se seguem. 
Interessante é notar que a crítica de Schiller ganha uma dimensão mais 
ampla e extrapola os limites da necessidade da estética apenas como um 
âmbito que deve ter sua autonomia enquanto disciplina. Mais do que isso, 
Schiller (2014, p. 38) se mostra descrente com a situação da política e o 
sistema ético do seu tempo, e traça duras críticas à concepção moderna de 
Estado, pois “o Estado continua eternamente estranho a seus cidadãos”, 
degenerando-os moralmente. De acordo com Hauser (1995, p. 623), para 
“Schiller, a educação estética é a única salvação do mal reconhecido por 
Rousseau” e experimentar-se como um cosmos individual diante dos 
riscos da fragmentação. 

A solução para tal impasse, ou seja, tal decadência política e moral 
advinda da cisão do homem moderno deve ter as suas origens fora deste 
próprio Estado. Quando o autor, retoricamente, indaga-se sobre uma 
possível solução, ele imediatamente nos oferece a resposta: 

“Seria o caso de esperarmos tal obra do Estado? Impossível, pois o Es-
tado em sua forma presente originou o mal, e o Estado, a que se propõe 
a razão na Ideia, não poderia fundar esta humanidade melhor, pois nela 
teria de ser fundado” (SCHILLER, 2014, p. 43). 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011236

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

Neste sentido, apesar de formalmente ser entendido como um 
clássico, Schiller compõe com o grupo dos românticos que parece olhar 
para as instituições de seu tempo de forma irônica e cética, olhar que 
também podemos atribuir a Rousseau, ainda que este nutra, sobretudo 
por meio dos seus escritos políticos, a crença em algum tipo “universal” 
de organização – mesmo que pensado como “ideia reguladora” – que 
corrija os rumos da sociedade1.

A única forma de tentar reintegrar o homem e eliminar a formação 
unilateral de suas forças é por meio do belo, da educação estética. E 
essa será a tarefa que Schiller se propõe ao longo das cartas, pois “é pela 
beleza que se vai à liberdade”2 (SCHILLER, 2014, p. 24). No entanto, 
é preciso notar que não se trata de uma apreciação do belo pelo belo 
somente enquanto belo, mas antes disso, é necessário que além de um 
elemento sensível em particular, o belo una-se também a uma faculdade 
da razão e é justamente essa não união que causa a cisão e que faz com 
que o homem perca sua humanidade. O belo deve representar, portanto, 
a harmoniosa união entre a sensibilidade e o intelecto e não um mero 
privilégio do segundo sobre o primeiro. A tentação do leitor de Schiller 
é, no entanto, interpretar a proposta schilleriana como uma espécie de um 
completo mergulho no sensível de forma desmedida e irracional. Esse 
seria um entendimento bastante superficial sobre a proposta do autor que 
não regressa na história humana a ponto de desconsiderar o poder do 
uso da razão e limitar-se somente ao âmbito do sensível. Apesar de sua 
crítica à Aufklärung, responsável pela cisão do homem moderno, Schil-
ler reivindica a mesma máxima invocada por Kant retomando Horácio 

1	 Segundo Isaiah Berlin, é “precisamente nisso que os alemães não acreditavam, é precisa-
mente do que eles acusavam Rousseau , com justiça, de acreditar” (2015, p. 92). 

2	 Há uma circularidade que permeia as ideias de liberdade (ou política) e estética.Tal circula-
ridade, como observa Suzuki em uma nota, remete a uma discussão com Fichte. Este teria 
escrito um ensaio (O Espírito e a Letra na Filosofia. Numa série de cartas), cuja publicação 
Schiller recusou em sua revista. Os problemas postos em questão são: é realmente pela 
beleza que vai à liberdade? Como alguém pode gozar do prazer do estético em estado de 
servidão? É necessário que os homens sejam privados da liberdade antes que se dê uma 
educação estética? (Verificar Suzuki, nota 6, 23, p. 2014)



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1237

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

(2014, p. 46): Sapere aude, ousa ser sábio. O intelecto, porém, mais do 
que exercer seu papel na busca da verdade filosófica, deve também agir a 
favor de um aperfeiçoamento moral dos homens, sempre aliado à sensa-
ção, pois “o caminho para o intelecto precisa ser aberto pelo coração” e, 
assim como em Rousseau, capaz de colocar em jogo uma “participação 
sentimental” que não se experimenta pela erudição.

Baseado nisso, Schiller critica a moral kantiana, que é carregada 
de forma e proposições vazias de conteúdo sensível de maneira que a 
moralidade não permanece equilibrada com a estética. Há uma dupla 
crítica de Schiller a Kant que se faz importante neste pequeno ensaio: 
trata-se da hybris kantiana com relação à moral, ou aquilo que Schiller 
chama de “moralidade de santo” por parte de Kant e a confiança exa-
cerbada deste na razão, que foi mitigada após suas leituras de Rousseau. 
Schiller assinala que o filósofo da pequena Königsberg esqueceu-se da 
lição deixada por Baumgarten3, a saber, a necessidade da autonomia da 
estética frente ao âmbito moral.

Neste sentido, a crítica schilleriana é bastante equilibrada, pois 
também leitor ávido de Kant, Schiller está convencido de que nem a 
moral e tampouco a razão devem ser eliminadas do âmbito da estética, 
mas desconfia da exclusividade de ambas como uma espécie de caminho 
único a ser percorrido em termos de formação humana. Schiller não 
elimina os opostos a ponto de permanecer apenas com a razão ou com 
a sensibilidade, mas seguindo a trilha já iniciada por Rousseau, sugere 
uma forma de educação do homem que alie o inteligível ao sensível como 
pares ou polos opostos e, ao mesmo tempo complementares do humano. 

Apesar de anunciarmos a proposta estética schilleriana de forma 
tão breve, isso não acontece ao longo das epístolas nas quais o autor 
desenvolve uma complicada trama para explicitar a radical oposição 
entre a astuta razão e o vivo sentimento que assola o homem moderno. 
Oposição essa que compõe o ponto de partida na investida schilleriana 

3	 Em 1750, Alexander Baumgarten cunha o termo “estética” conforme o entendemos, ou 
seja, como uma investigação filosófica da sensibilidade. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011238

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

da educação estética do homem. Somente a beleza – aliada à razão e ao 
sentimento é capaz de um movimento de reunificação. Há, portanto, em 
Schiller um adiantamento da tendência de pensamento que se estenderá ao 
longo dos séculos posteriores: um diagnóstico de época e a identificação 
de algumas patologias próprias dela aliado a uma antropologia. O que 
está em jogo aqui é propriamente o conceito de “homem” e de “huma-
nidade” e daí surge a importância acerca do tipo de formação humana 
que deveria estar voltada para a estética. Neste sentido, é elucidativo o 
comentário de Ricardo Barbosa: 

O esforço de Schiller foi o de colocar em evidência o momento da ver-
dade das duas posições, superando sua unilateralidade: ambas estavam 
ancoradas na natureza mista do homem, mas não conseguiam abarcá-la 
como um todo, enfatizando ora suas necessidades como um ser físico, ora 
como um ser racional. Se a cultura estética era chamada a desempenhar um 
papel central na formação do homem para a liberdade, era preciso antes 
compreender a constituição peculiar do homem como o sujeito e o objeto 
dessa formação promovida pelo gosto. A antropologia é o fundamento da 
teoria estética (2004, p. 38).

É levando em consideração a necessidade de uma antropologia que 
leve em conta as benesses do intelecto e os sentimentos que impulsionam 
os homens, que se faz necessário investigarmos o conceito de “impulso 
lúdico” em Schiller. 

2. O livre jogo entre a autonomia da razão e o sentimento

Na medida em que a problemática schilleriana vai se desenhando 
tendo como pano de fundo uma espécie de “antropologia” (diferente 
daquela proposta por Kant), é justamente por meio desta antropologia 
que o autor encontra uma espécie de via de resolução para a cisão que 
assola o homem moderno. Pedro Süssekind (2011, p.11-24) aponta dois 
momentos nos quais Schiller tenta resolver a questão: a primeira está em 
seu escrito Sobre o sublime, de 1801, e a outra estaria em A educação 
estética do homem – que é a que nos interessa mais diretamente neste 
artigo. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1239

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

O autor inicia a décima carta ao seu mecenas reforçando o diagnósti-
co da cisão do homem moderno, que está lançado em “duas vias opostas” 
que lhe conduzem por um lado à rudeza e por outro à perversão. Nesta 
carta, o autor realiza uma espécie de mirada histórica retrospectiva para 
concluir que na medida em que as grandes civilizações da Antiguidade 
ocidental atingiam seu ápice4 – a força e a liberdade se perdiam. O mesmo 
acontece com a modernidade, “cujo refinamento crescia na mesma medida 
em que findava sua autonomia” (SHILLER, 2014, p. 53). A beleza seria, 
para Schiller, a única maneira de salvá-lo dessa dupla barbárie, mas para 
que tal itinerário seja traçado é preciso que se chegue àquilo que o autor 
chama de “conceito racional puro da beleza” e a partir daqui, as cartas 
que se seguem até a décima quinta ganham contornos mais abstratos, já 
que será necessário realizar uma redução transcendental a fim de chegar-
mos aos dois conceitos mais abstratos do homem: a pessoa e o estado. A 
primeira refere-se aquilo que é perene e imutável e o segundo é aquele 
que passa por incensáveis mutações. A partir daqui também é possível 
visualizar com mais clareza que o conceito de beleza em Schiller está 
instalado no nível intelectual e não no empírico. A beleza é possuidora 
de uma concepção suprassensível e intelectual e por isso o autor não 
está preocupado com a aplicabilidade da educação estética que propõe. 
É apenas possível dizer que a beleza manifestada na arte que entra em 
contato com os homens é capaz de educá-los e conduzi-los à liberdade, 
pois tal educação se dá no todo (culturalmente e, sobretudo, moralmente, 
já que algumas virtudes são erigidas neste processo). 

Por isso, só a arte consolidaria a força moral do homem e poderia educá-
-lo para a liberdade: absoluta, aquela que ele mantém mesmo diante do 
sofrimento do que não pode escapar como ser natural. É a capacidade de 
sentir o sublime, considerado pelo autor como uma das mais esplêndidas 
faculdades humanas, que expressa a autonomia racional e influencia a 
moralidade, dando a possibilidade de destruir ‘conceitualmente’ a morte 
(SÜSSEKIND, 2011, p. 16).

4	  Grécia e Roma são os exemplos.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011240

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

A beleza é a única capaz de romper o ciclo que cinde o homem 
moderno. Isso acontece porque a beleza é proveniente da faculdade que 
concebe o todo e não somente as partes. Daí o esforço do filósofo em 
mostrar como se dá esse processo pelo meio do caminho da abstração e 
dedução da ideia do belo. 

Na ideia de pessoa e de estado estão contidos dois princípios antagô-
nicos: na pessoa está seu próprio fundamento, enquanto o estado, alterado 
constante pelo devir, precisa ele mesmo de um fundamento que é causado 
externamente, a saber, o tempo – que é, como esclarecido por Schiller 
(2014, p. 55) na carta XI, “a condição de todo vir a ser”. A pessoa, por 
sua vez, “que se revela no eu que perdura eternamente, não pode vir a 
ser, não pode começar no tempo, porque, inversamente, é nela que tem 
início tempo, pois algo que perdure tem que repousar como fundamento 
da alternância” (SCHILLER, 2014, p. 56). É dessa relação múltipla que 
encontramos uma espécie de unidade, já que nenhum dos dois conceitos 
abstratos – pessoa e estado – pode subsistir sozinho. Embora a pessoa 
tenha uma espécie de caráter mais primário porque dela depende o tempo, 
sem o constante vir-a-ser, ela perde sentido. Daqui surge um ideal de 
perfeição de pessoa expresso por Schiller: “o homem, pois, representado 
em sua perfeição seria a unidade duradoura que permanece sempre a 
mesma nas marés da modificação” (SCHILLER, 2014, p. 56). 

De tal análise antropológica surgem ainda dois impulsos antagônicos 
que derivam dos conceitos abstratos de pessoa e estado. Trata-se de “duas 
tendências opostas no homem, as duas leis fundamentais da natureza 
sensível-racional” (SCHILLER, 2014, p. 57). A lei racional, que é de 
caráter universal e dita as leis, sendo assim absoluta e eterna, confere 
forma à matéria, por isso chamado de impulso formal (Formtrieb). O 
impulso material (Sachtrieb), por sua vez, está diretamente relacionado 
ao sensível – que nunca é absoluto, mas sempre relativo e temporal, pois 
está diretamente ligado à substância física do homem. Trata-se dos casos 
particulares e das leis universais estabelecidas pelo impulso formal. A 
respeito desses impulsos, nota-se que eles já se encontravam presentes 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1241

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

em Kant sob outro signo: as faculdades, e Schiller certamente herdou 
algo daí. Por outro lado, o que faz toda a diferença neste caso é o fato 
de Schiller conferir um caráter de formação ou educação dos instintos, 
ao passo que em Kant, as faculdades a priori transcendentais não são 
passíveis de transformação. Em Schiller, os impulsos são forças da na-
tureza que conduzem o homem a direções opostas. Havia inicialmente 
uma direção originária e correta de tais impulsos, mas esta foi perdida 
em função da própria cultura moderna ocidental do homem cindido que 
não deu conta de organizá-los.  

Uma das falhas da cultura é não levar em conta a necessidade da 
ação recíproca entre os dois impulsos. Schiller abre uma nota de rodapé 
somente para tratar deste problema. Embora as tendências de ambos 
se contradigam, eles não são completamente antagônicos e deve haver 
uma harmonia entre ambos. O autor aponta para o perigo de quando um 
impulso não respeita o limite do outro e a harmonia é quebrada. Isso 
significa afirmar que a razão não deve imperar no âmbito da sensação, 
assim como esta também deve manter-se em seus limites. A subordinação 
de um fundamento ao outro causa prejuízos, pois quando este processo 
se dá, tudo o que há é “uniformidade e não harmonia”. A subordinação, 
segundo Schiller, deve haver e tem caráter essencial, no entanto, ela deve 
ser recíproca de forma que o grau de importância de ambos se mantenha 
em harmonia, salvando o homem da situação de cisão. Nas palavras do 
próprio autor, a sentença faz-se clara: “ambos os princípios são, a um 
só tempo, coordenados e subordinados um ao outro, isto é, estão em 
ação recíproca” (SCHILLER, 2014, p. 63). O papel da cultura é evitar 
que haja transgressões entre os dois, ou seja, quanto mais isso se dá no 
âmbito da reciprocidade entre ambos os impulsos, mais próximo do ideal 
almejado estamos. 

A partir daqui, Schiller (2014) sugere algo que parece inverossímil 
e, segundo ele, até contraditório, já que ele encontra um terceiro impulso, 
advindo da ação recíproca entre os dois impulsos anteriores. Em suas 
palavras, tal impulso seria “impensável”. Ele o é na medida em que não 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011242

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

se realiza em sua plenitude na humanidade, já que é possível apenas 
nos aproximarmos dele e não realizá-lo completamente. Não obstante, 
importa notar que a tarefa proposta por Schiller (2014) em suas reflexões 
sobre os impulsos está no âmbito da ideia e é uma exigência da razão, daí 
justifica-se pensar este terceiro impulso chamado justamente de “impulso 
lúdico” (Spieltrieb).

Tal impulso existiria se e somente se a ação recíproca entre os impul-
sos material e formal fosse constante e, portanto, o Spieltrieb é altamente 
dependente de tal ação recíproca. Segundo Schiller (2014, p. 69): 

Existissem casos em que ele fizesse simultaneamente esta dupla experiên-
cia, em que fosse consciente de sua liberdade e sentisse a sua existência, 
em que se percebesse como matéria e se conhecesse como espírito, nestes 
casos e, só nestes, ele teria uma intuição plena de sua humanidade. 

O impulso lúdico é o que chega mais próximo ao conceito de beleza 
que Schiller (2014, p. 73) busca, já que ele “designa todas as qualidades 
estéticas dos fenômenos”. Por este motivo, ele é chamado de forma 
viva, considerando que o impulso formal tem como objeto a forma e o 
impulso sensível tem como objeto a vida. O caso do bloco de mármore é 
o exemplo escolhido pelo filósofo alemão: um bloco de mármore, que é 
pura forma, toma forma viva pelas mãos do escultor. A um homem, por 
exemplo, não basta que seja vida, mesmo que ele tenha vida e forma, pois 
é preciso que ele seja uma forma viva, pois “somente quando sua forma 
vive em nossa sensibilidade e sua vida se forma em nosso entendimento 
o homem é forma viva, e este será sempre o caso quando julgamos o 
belo” (SCHILLER, 2014, p .73).  

Impossível não escutar aqui as reverberações da Paidéia grega, 
expressão, segundo Werner Jaeger (1995, p. 14), “de um sentimento vi-
tal antropocêntrico” e que o célebre helenista amplia quando estabelece 
profundas conexões entre a formação humana e a arte: “Assim, entre os 
povos, o grego é o antropoplástico” (JAEGER, 1995, p. 14). Não à toa, 
Jaeger (1995, p. 13) alude ao oleiro que modela sua argila ou ao escultor 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1243

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

que lapida suas pedras, associando ambas as artes à educação como um 
processo de construção consciente e do qual resultará o “Homem vivo”, 
paradigma cuja validade genérica e normativa deverá sinalizar as ricas 
possibilidades ou desdobramentos da natureza humana.

É por meio desse processo que a natureza humana se unificaria e 
chegaria cada vez mais perto da perfeição. Schiller alude claramente à 
ideia de que se há uma humanidade, há um ideal de exigência de beleza. 
Notamos aqui a evidência de uma exigência normativa, de um ideal esta-
belecido por Schiller para o qual já havíamos apontado anteriormente. O 
autor afasta sua teoria, pois segundo Suzuki, “o belo não é um conceito 
de experiência, mas antes um imperativo” (SCHILLER apud SUZUKI, 
2014, p. 11).

Por meio do conceito de unificação, Schiller (2014) identifica o 
impulso lúdico como um mero jogo e, neste sentido, identifica o belo 
como um mero jogo. Para se defender das críticas que tendem a afirmar 
que a identificação da beleza com um mero jogo seria reduzi-la, Schiller 
(2014, p. 75) insiste em afirmar o contrário, ou seja, isso é ampliá-la, 
pois “com o agradável, com o bem, com a perfeição, o homem é apenas 
sério; com a beleza, no entanto, ele joga”. Neste sentido Schiller (2014) 
faz o movimento clássico do seu entorno intelectual e se aproxima dos 
gregos na medida em que recorre à Grécia para ilustrar o que entende 
por jogo lúdico. O exemplo são os jogos olímpicos, nos quais “os povos 
gregos rejubilam com competições de força, velocidade e flexibilidade 
sem derramamento de sangue e com a disputa dos mais nobres talentos 
(...)” (SCHILLER, 2014, p. 75)5. É com os gregos deste período que 
Schiller tenta demonstrar como eram homens completos quando com-
parados aos modernos homens cindidos. Natureza e cultura estavam no 
auge da sua integração. 

5	  Contraponto ao exemplo dos gregos antigos, Schiller cita as arenas de gladiadores na 
antiga Roma, nas quais predominava somente o impulso material.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011244

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

Enquanto o indivíduo moderno se afasta da natureza e se torna fragmen-
tário, governado pela arbitrariedade do Estado, exacerbadamente cultural, 
frio, mecânico, destituído de uma noção de totalidade, o grego aparece 
como estágio máximo da realização humana, no qual a natureza e a cultura 
se encontravam em harmonia. A crítica de Schiller não se baseia numa 
visão nostálgica da Antiguidade, mas visa justamente a uma reflexão 
sobre o ideal de harmonia entre o mundo da natureza e o da cultura, a 
ser buscado na modernidade. Nesse caso, a “educação estética” teria a 
possibilidade de orientar o homem moderno na direção desse ideal de algo 
que, na Grécia, existia como uma perfeição (SÜSSEKIND, 2005, p. 247).

Importa lembrar que os jogos realizados no Monte Olimpo compu-
nham parte de um ritual sagrado, já que aconteciam em honra a alguns 
deuses. Talvez um dos mais ilustres exemplos dos jogos encontra-se no 
canto XXIII da Ilíada narrado por Homero (2015), no qual a guerra é 
interrompida e jogos se dão em honra à morte de Pátroclo. O mais livre 
e o mais inusitado se revelam na medida em que o ócio e a indiferença 
encontram seu espaço. Daí surge a famosa sentença schilleriana que afir-
ma que o homem “somente é homem pleno quando joga” (SCHILLER, 
2014, p. 76). Mas é neste jogo, neste ócio ou neste “descomprometer-se” 
que o homem chega a uma ideia de dever e a partir daí algumas virtu-
des lhe são forjadas. A beleza não deve ser submetida somente às leis 
da razão, assim como também não deve ser tornada “séria” a ponto de 
corresponder somente ao impulso formal (SÜSSEKIND, 2011, p. 21). 

Por meio da harmonia da oposição entre natureza e cultura otimi-
zada pelo impulso lúdico – resultado da ação recíproca entre os dois 
impulsos aparentemente opostos (Sachtrieb e Formtrieb), o homem vive 
a experiência da liberdade estética – que não é exatamente a liberdade 
moral problematizada por Kant. Tanto aquele que sabe contemplar o 
belo, quanto aquele que é gênio e cria a obra de arte, são considerados 
nobres por parte de Schiller. Segundo os comentários de Suzuki (2014, 
p. 17), o homem estético, aquele que é educado pela beleza é ele mes-
mo o homem virtuoso e “tem como imperativo aproximar dignidade e 
felicidade, dever e prazer no belo”. 

Vimos que o impulso lúdico também está vinculado a ideia de ócio e 
de indiferença. Não estaria esse terceiro impulso, de maneira semelhante, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1245

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

já presente nos Devaneios do caminhante solitário, escrito autobiográ-
fico iniciado por Rousseau em 1776? Quando o velho filósofo se deixa 
deslizar no fundo de um barco, com seus olhos pregados no céu, sobre 
a superfície especular do lago de Bienne; quando caminha e herboriza 
“desinteressadamente” ou quando faz da memória uma criação literária 
cuja expressão já se oferece em forma de prosa poética (e, ao fazê-lo, 
descansa dos reveses de sua própria vida, da crueldade do mundo e dos 
homens), enfim, quando se deixa ficar, no mais desabrido ócio na Ilha 
de Saint-Pierre durante dois meses, não desfrutaria aí de um gênero de 
pensamento que se faz mediante o livre jogo entre a imaginação e o in-
telecto? Não operaria, ainda, nas palavras de Franklin Leopoldo e Silva 
(2011, p. 60), “um formidável recuo do pensamento para identificar-se 
ao sentimento”?. E afinal, não seria essa também uma aspiração de seu 
leitor Schiller?

À guisa de conclusão

Uma reflexão sobre o ideal de harmonia entre o mundo da natureza 
e o da cultura não é exatamente uma novidade schilleriana, ainda que te-
nhamos que reconhecer a originalidade do impulso lúdico como estratégia 
para unir ambas as dimensões no homem: a da natureza e a da cultura, 
tentativa que também iremos encontrar em Rousseau. No entanto, para 
este autor, a estratégia de reunificação encontrará na política a sua mais 
alta forma de realização. De qualquer modo, as relações entre natureza 
e cultura constituem o fulcro de todo o arcabouço teórico do filósofo ge-
nebrino, o que certamente influenciou toda a modernidade que se seguiu.

De acordo com Hauser (1995), o “primitivismo” rousseauísta como 
uma variante de um ideal arcádico que reaparece sempre que uma cultura 
se sente exaurida, traduzido por um “desconforto com a cultura” ou, se 
quiserem, por uma “fadiga cultural” que clama por um “sonho de re-
denção”, é um sentimento que, com Rousseau, tornou-se consciente pela 
primeira vez. Nas palavras desse historiador social da arte e da literatura, a



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011246

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

verdadeira originalidade de Rousseau consistiu em sua tese, tão monstru-
osa em suas implicações para o humanismo iluminista, de que o homem 
culto é um degenerado e toda a história da civilização uma traição do 
destino original da humanidade, de que, portanto, a doutrina básica do 
Iluminismo, a crença no progresso, quando analisada em detalhe, não 
passa de uma superstição (HAUSER, 1995, p. 570).

Mas o fato é que Rousseau estabelece uma intrincada relação entre a 
natureza e a cultura, adjetivação que também podemos aplicar a Schiller. 
Principalmente se considerarmos que, para o pensador genebrino, a cultura 
(ou se quisermos, a educação, a sociedade, ou ainda, a história) aparece, e 
ao mesmo tempo, como fonte de corrupção e meio de redenção. É salutar 
observar, porém, que no tocante a Schiller, aquilo que motiva a cisão do 
homem moderno nos nossos tempos, não está diretamente relacionado 
com a cultura em si, mas com um determinado tipo de cultura. Não está 
presente no ideal schilleriano nenhum tipo de “primitivismo” rousseauísta, 
para reproduzir as palavras de Hauser. A ideia de natureza em Schiller – 
que parece ser importante para nossas breves considerações finais sobre 
o impulso lúdico – segue o caminho kantiano, a saber, de que quando o 
homem permanece aprisionado aos desígnios da natureza, não é comple-
tamente livre. Conforme Süssekind (2011, p. 13): 

“segundo Schiller, a cultura pode ser concebida como resposta física do 
homem contra as imposições da natureza, pois graças ao seu entendi-
mento, às realizações da técnica, ele consegue aumentar artificialmente 
as suas próprias forças naturais”. 

Dessa forma, a autonomia da razão frente a não liberdade imposta 
pela natureza exerce um papel privilegiando para este autor. 

Por outro lado, provavelmente influenciado por Rousseau, Schiller 
diferenciou a poesia ingênua da poesia sentimental, sendo que esta últi-
ma, segundo as palavras de Anatol Rosenthal (1963, p. 14) no prefácio 
às Cartas parte dos sentimentos motivados por uma espécie de angústia 
“pela nostalgia da unidade perdida que procuram [os poetas sentimen-
tais] reencontrar” e buscando o que esse comentador denominou de 
“segunda inocência”. Isso significa que podemos encontrar em ambos 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1247

Daiane Eccel; Marlene de Souza Dozol

os teóricos-artistas um “trabalho” – ou como comentou Adauto Novaes 
(1994, p. 11) ao citar Paul Valéry – uma “estranha indústria” por trás da 
reconstituição de uma emoção ou de um sentimento, o que não dispensa 
a colaboração do intelecto. Segundo Novaes (1994, p. 15): 

tanto o pensamento como a arte, ao transformarem a origem confusa 
da imaginação, em obras de arte e obras de pensamento, recorreram à 
razão mais ainda: para os trabalhos de pensamento e de obra de arte, a 
razão jamais se sobrepõe à imaginação, nem se desenvolve à parte: ela 
é também sentimento de alegria – paixão alegre que aumenta a potência 
de criar, pensar e agir.

Arte e pensamento, nos escritos filosófico-literários de Jean-Ja-
cques Rousseau, irmanam-se mediante o que Jean Starobinski (1991,                   
p. 365-366), para o caso específico dos Devaneios, chamou de “trans-
mutação purificante” que consiste, segundo esse respeitado comentador, 
no trabalho psíquico de passar “de um estado de perturbação e conflito a 
um estado de simplicidade límpida”, cuja ambição, por meio da escrita, 
é a de expressar uma “forma viva”? Sustentado por sua própria teoria 
da linguagem, procurou na música a força das palavras (em oposição 
ao fausto), (re) criando uma retórica que busca ofertar a si mesmo uma 
“cura” e, ao leitor, a natureza- paisagem pelo artifício de uma escrita 
“pictórica” junto a ilusão da experiência primeira. No caso de Schiller, 
essa colaboração faz-se mediante um fecundo exercício do espírito que 
procura aliar uma filosofia subjetiva às exigências do conceito, buscan-
do neutralizar a dicotomia entre razão autônoma e sentimento por meio 
do impulso lúdico, aquele que faz com que os dois impulsos humanos 
atuem de forma conjunta e que, jogando com a beleza, constitui o ideal 
formador do homem. 

Referências

BARBOSA, Ricardo. Schiller & a cultura estética. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2004.
BERLIN, Isaiah. As raízes do romantismo. Tradução de Isa Mara Lando 
São Paulo: Três Estrelas, 2015.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1227-1248, mai./ago. 2017. issn 0102-68011248

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem

ECO, Humberto (Org.). História da beleza. Rio de Janeiro: Record, 2004.
GUSDORF, G. La Pedagogie. In: ______. L’avénement des sciences hu-
manies ao siécle des lumiéres. Paris, Payot, 1973.
HAUSER, Arnold. História social da arte e da literatura. São Paulo: 
Martins Fontes, 1995.
HOMERO. Ilíada. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 2015.
JAEGER, Werner. Paidéia – A formação do homem grego. São Paulo: 
Martins Fontes, 1995.
NOVAES, Adauto. Constelações. In: ______. Artepensamento, São Pau-
lo: Companhia das Letras, 1994.
ROUSSEAU, J-J. Discurso sobre as ciências e as artes. In: ______. 
Obras. Rio de Janeiro, Editora Globo. (Plano, Introdução e Notas de Paul 
Arbousse-Bastide e Revisão Crítica e Notas Adicionais de Lourival Go-
mes Machado), 1958.
______. Devaneios do caminhante solitário. Brasília: UNB, 1995.
SCHILLER, Friederich. A educação estética do homem numa série de 
cartas. Tradução de Roberto Schwartz e Márcio Suzuki. São Paulo: Illu-
minuras, 2014.
SILVA, Franklin Leopoldo. Rousseau e os devaneios do caminhante so-
litário. In: _____. Mutações – elogio à preguiça. Rio de Janeiro, Belo 
Horizonte, São Paulo, Brasília: Ministério da Cultura, Petrobrás, 2011.
STAROBINSKI, Jean. Jean-Jacques Rousseau – A transparência e o 
obstáculo. Tradução de Maria Lúcia Machado. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1991.
SÜSSEKIND, Pedro. Schiller e os gregos. Kriterion, Belo Horizonte, n. 
46, n. 112, p. 243-259. 2005. 
______. O impulso lúdico: sobre a questão antropológica em Schiller. 
Artefilosofia, Ouro Preto, n. 10, p. 11-24, 2011.
SUZUKI, Márcio. O belo como imperativo. In: SCHILLER, Friederich. 
A educação estética do homem numa série de cartas. Tradução de Ro-
berto Schwartz e Márcio Suzuki. São Paulo: Illuminuras, 2014. p. 9-20.

Data de registro: 27/12/2015
Data de aceite: 22/02/2017



1249

DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.
v31n62a2017-p1249a1280

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801

 Trajetórias, memórias e legitimação de vidas 
letradas na educação de adultos

Rómina Mello Laranjeira*

Resumo: Neste artigo apresenta-se uma análise de modos de reconstrução das 
identidades letradas de adultos inscritos em processos de reconhecimento, vali-
dação e certificação de competências, no âmbito da Iniciativa Novas Oportuni-
dades (2005 – 2010), em Portugal. Seguindo os contributos dos Novos Estudos 
de Literacia (STREET, 1984; BARTON; HAMILTON, 1998), analisa-se frag-
mentos de histórias de vida relativos às literacias de dois sujeitos e caracteriza-se 
as identidades letradas construídas ao longo da vida. Dos fragmentos analisados 
emergiram objetos, tempos, espaços e funções da práticas letradas dos sujeitos. A 
análise evidencia que as literacias assumem, por um lado, novos modos de exis-
tência na história de vida que os sujeitos escrevem no âmbito da certificação de 
competências. Por outro lado, a entrevista constitui igualmente um momento de 
(re)interpretações das literacias vividas. O processo de reconhecimento contribui 
para a reconstrução de identidades letradas, na medida em que os sujeitos validam 
discursivamente trajetórias de vida. 

Palavras-chave: Literacia/letramento. Identidades. Histórias de vida. Educação e 
formação de adultos. 

Trajectories, memories and legitimation of literate lifes in adult 
education

Abstract: This article presents an analysis of ways of reconstructing literate iden-
tities of adults enrolled in the Recognition of Prior Learning Processes, within the 
context of the New Opportunities Initiative (2005-2010) in Portugal. Employing 
the New Literacy Studies (STREET, 1984; BARTON; HAMILTON, 1998) as a 
framework, this article seeks to analyse the life history fragments that concern the 

*	 Doutora em Ciências da Educação pela Universidade do Minho. Professora Auxiliar 
Convidada da Universidade do Minho. E-mail: romello.laranjeira@gmail.com



1250

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 589-608, jan./abr. 2017. issn 0102-6801

literacies of two subjects and to characterize the literate identities lifelong build-
up. From these fragments’ analysis, objects, times, spaces and functions of the 
literate practices of the subjects emerged. The result highlights that those literacies 
assume, on the one hand, new ways of being within the life history the subjects 
write as part of the recognition process; on the other hand, the interview allows 
for and indeed becomes a moment of (re)interpretation of their lived literacies. As 
the subjects discursively validate their life paths, the recognition process is seen 
as having made a valid contribution in the reconstruction of the literate identities.

Keywords: Literacy. Identities. Life histories. Adult education and training. 

Trayectorias, memorias e legitimationes de vidas letradas em la 
educación y formación de adultos

Resumen: En este artículo se presenta un análisis de modos de reconstrucción 
de las identidades letradas de adultos inscritos en procesos de reconocimiento, 
validación y certificación de competencias, en el ámbito de la Iniciativa Nue-
vas Oportunidades (2001-2010), en Portugal.   Siguiendo las contribuciones de 
los Nuevos Estudios de Letramento (STREET,  1984; BARTON; HAMILTON, 
1998), se analizan fragmentos de historias de vida relativos a los letramentos de 
dos sujetos y se caracterizan las identidades letradas construidas a lo largo de la 
vida.   De los fragmentos analizados han emergido objetos, tiempos, espacios y 
funciones de las prácticas letradas de los sujetos.   El análisis evidencia que las 
literacias asumen, por un lado, nuevos modos de existencia en la historia de vida 
que los sujetos escriben en el ámbito de la certificación de competencias.  Por otro 
lado, la entrevista construye igualmente un momento de (re) interpretaciones de 
las literacias vividas. El proceso de reconocimiento contribuye a la reconstrucción 
de identidades letradas, en la medida en que los sujetos validan discursivamente 
trayectorias de vida.
 
Palabras clave: Letramento. Identidades. Historias de vida.  Educación y forma-
ción de adultos.

1. Contextualização 

A 14 de dezembro de 2005, sob a alçada da Agência Nacional da 
Qualificação, é implementada a Iniciativa Novas Oportunidades (2005 
– 2010), do Ministério da Educação e do Ministério do Trabalho e da 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1251

Rómina Mello Laranjeira

Solidariedade Social, como objetivo “alargar o referencial mínimo de 
formação até ao 12º ano de escolaridade para jovens e adultos”1 e certi-
ficar um milhão de ativos até 2010. 

A Iniciativa Novas Oportunidades (INO) dividiu-se emdois gran-
des eixos: o Eixo “Jovens” e o Eixo “Adultos”. Este último integrava 
modalidades de educação e formação que iam desde o Sistema Nacional 
de Reconhecimento, Validação e Certificação de Competências (RVCC), 
nível básico e secundário, até modalidades de qualificação profissional.

As entidades que se podiam constituir como Centros Novas Opor-
tunidades (CNOs), aos quais os adultos se deviam dirigir para frequentar 
estes processo, eram de natureza diversa: centros de formação profissional 
do Instituto de Emprego e Formação Profissional, estabelecimentos de 
ensino básico e secundário públicos e privados, autarquias, associações, 
empresas, outras entidades formadoras acreditadas, como universidades. 

A partir de 2006-2007, os CNOs começaram a proporcionar igual-
mente ofertas de certificação de nível secundário, quer nos processos 
RVCC, quer nos Cursos de Educação e Formação de Adultos (CEFA), 
para adultos com o 9º ano de escolaridade ou 18 anos de idade (POR-
TUGAL, 2007).

Na Portaria nº 370/2008, de 21 de maio, aquela que regula a criação 
e o funcionamento dos CNOs, encontra-se delimitado o seu propósito: 

a atividade dos Centros Novas Oportunidades abrange adultos com 
idade igual ou superior a 18 anos sem qualificação ou com qualificação 
desajustada ou insuficiente face às suas necessidades e às do mercado 
de trabalho, que não tenham completado o 1º, 2º ou 3º ciclo do ensino 
básico, ou ensino secundário, ou que não tenham dupla certificação 
(PORTUGAL, 2008, p. 2899). 

Historicamente, o caminho percorrido na Educação e Formação de 
Adultos, em Portugal, foi, inicialmente, o da preocupação com a alfa-
betização da população até, mais recentemente, à valorização de mais 
certificação e qualificação, resultantes, segundo o discurso oficial, das 
exigências do mercado de trabalho extremamente competitivo e marca-

1	 Disponível em: <www.oei.es/quipu/portugal/novas_oportunidades.pdf> Acesso em: 20 
fev. 2016.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011252

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

damente global em que estamos inseridos. A lógica de mais qualificação, 
mais empregabilidade e, consequentemente, melhores condições de vida 
dava os primeiros sinais e deparamo-nos com um confluir de interesses 
em diversos setores e sistemas ou subsistemas de ensino.

A INO significou uma aposta fortemente estruturada e pensada, 
segundo o discurso oficial, na “qualificação dos portugueses”, nomea-
damente na necessidade de melhorar as suas competências literácitas, 
cujos baixos níveis de literacia supostamente demonstram.2

Estas medidas não podem, contudo, ser entendidas sem a referência 
ao facto de que a uma escala internacional, não estritamente europeia, 
podermos igualmente sinalizar marcos essenciais com as mesmas orien-
tações políticas. Primeiro, verificamos o intuito da Organização para a 
Cooperação e Desenvolvimento Económico (OCDE) de promover uma 
Aprendizagem ao Longo da Vida para Todos (OCDE, 1996). Segundo, 
também em 1996, o relatório de Jacques Delors para a Organização das 
Nações Unidas para a Educação, Ciência e Cultura (UNESCO), intitu-
lado Educação: Um Tesouro a Descobrir, que defendia a relevância do 
desenvolvimento das competências de comunicação, contribuindo para 
que as pessoas pudessem exercer, em consequência, uma cidadania mais 
ativa e consciente. Terceiro, a Comissão Europeia declarou que, esse 
mesmo ano, seria o Ano Europeu de Aprendizagem ao Longo da Vida 
(COMISSÃO DAS COMUNIDADES EUROPEIAS, 2000). Observa-
se, assim, a adoção da expressão “Aprendizagem ao Longo da Vida” ao 
invés de “Educação para Todos” em várias instâncias organizacionais e 
políticas nos Estados Unidos, Canadá, Reino Unido, Austrália e Nova 
Zelândia, percebendo-se que esta linguagem traduz uma nova ordem 
educacional marcada pela sociedade do conhecimento ou sociedade da 
informação (ANTUNES, 2008; FIELD, 2006). 

Verificamos, por isso, que à semelhança do que podemos assistir 
em outros contextos europeus, tais como o Reino Unido, a França, a 

2	 Segundo os indicadores de 2010, 10,3% da população residente, com 15 ou mais anos, 
não tinha escolaridade. A taxa de abandono precoce da educação e formação rondava os 
28%. Disponível em: <www.ine.pt> e <www.pordata.pt>. Acesso em: 20 fev. 2016.  



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1253

Rómina Mello Laranjeira

Alemanha, a Suécia (ANDERSSON; FEJES, 2005; BROOKFIELD, 
2004; FIELD, 2006; JARVIS, 1993), o paradigma da Aprendizagem ao 
Longo da Vida implicou, a nível nacional, novas iniciativas estruturadas, 
por exemplo, no balanço de competências e de aprendizagens adquiridas 
ao longo da vida, como acontece com o processo de RVCC. A origem 
e a natureza destes processos devem ser entendidas no âmbito do sis-
tema de decisão europeu de políticas públicas, bem como ao nível das 
instituições e organizações internacionais que impulsionam as políticas 
públicas nacionais e que, de qualquer modo, não são apenas transposição 
das normas europeias ou fora do espaço europeu, atuando antes como 
efeito de recontextualizações. 

É neste seguimento que devemos compreender o surgimento de 
estratégias, planos e programas nacionais, com vista à criação de meios 
para promover a qualificação de adultos: 

O Quadro de Referência Estratégico Nacional (QREN) assume como 
grande desígnio estratégico a qualificação dos portugueses e das portugue-
sas, valorizando o conhecimento, a ciência, a tecnologia e a inovação, bem 
como a promoção de níveis elevados e sustentados de desenvolvimento 
económico e sócio-cultural e de qualificação territorial, num quadro de 
valorização da igualdade de oportunidades e, bem assim, do aumento 
da eficiência e qualidade das instituições públicas.3

No âmbito do QREN e, mais especificamente, no Eixo II do Pro-
grama Operacional de Potencial Humano (POPH), denominado “Adap-
tabilidade e Aprendizagem ao Longo da Vida”, demarca-se o horizonte 
que pode abrir aos adultos um conjunto de novas oportunidades de 
aprendizagem: 

O principal objectivo [é] o reforço da qualificação da população adulta 
activa – empregada e desempregada. Este Eixo tem, igualmente, como 
objectivos o desenvolvimento de competências críticas à modernização 
económica e empresarial, bem como contribuir para a adaptabilidade 
dos trabalhadores.4

3	 Disponível em: <www.qren.pt>. Acesso em: 20 fev. 2016. 
4	 Disponível em: <www.qren.pt>. Acesso em: 20 fev. 2016.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011254

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

A educação e formação dos adultos que não concluíram a escola-
ridade obrigatória sofreu, como descrito, nos últimos anos, profundas 
transformações em grande parte devido à INO, nomeadamente no eixo de 
qualificação da população ativa (adultos, empregados ou desempregados, 
sem a escolaridade obrigatória). 

A INO veio, assim, dar um impulso diferente à educação e formação 
de adultos, ao nível da extensão da rede nacional de CNOs. Segundo o 
discurso oficial, estes centros eram potencialmente a “porta de entrada” 
dos adultos ativos “desqualificados” para uma segunda oportunidade 
na vida, no que diz respeito à possibilidade de reverem conhecimentos 
e saberes práticos. Os CNOs sofreram um alargamento notório de seis 
centros, em 2000, para quase 460 em funcionamento, em 2011.5

Segundo os textos oficiais, este 

segundo eixo de intervenção da Iniciativa Novas Oportunidades tem 
como principal objectivo a elevação dos níveis de qualificação de base 
da população adulta. As acções que aqui se acolhem dirigem-se a pessoas 
com mais de 18 anos que não concluíram o 9º ano de escolaridade ou o 
ensino secundário, tendo em vista aumentar as suas qualificações de base.6

A aposta na qualificação dos portugueses, ao nível da “educação e 
formação de jovens e adultos”, segundo o Estado, surgiu, em primeira 
instância, como “educação de segunda oportunidade” “para quem aban-
donou ou pode vir a abandonar a escola, para quem não teve ocasião de 
a frequentar ou para quem, numa perspectiva de valorização pessoal ou 
profissional, a pretende vir a frequentar” (ELLIOT, 2009).

Oficialmente, o público-alvo desta “segunda oportunidade” englo-

5	 Através da Portaria 135-A/2013, de 28 de março, extinguem-se os Centros Novas Opor-
tunidades e criam-se os Centros para a Qualificação e o Ensino Profissional. Não só a 
validação de competências passou a ser quantitativa, como deixou de haver a intervenção 
de um avaliador externo e do júri, tendo sido criadas provas de avaliação. Muitos dos 
CNOs fecharam, e havia, em 2013, cerca de 203 centros em situação de estrangulamento 
por aguardem financiamento.

6	 Disponível em: <www.oei.es/quipu/portugal/novas_oportunidades.pdf>. Acesso em: 20 
fev. 2016.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1255

Rómina Mello Laranjeira

bou, então, todos aqueles que não tinham “qualificações suficientes”, 
tendo em conta as exigências do seu contexto de vida e da sociedade à 
qual pertencem. O “sistema de recuperação” iria permitir que os adultos 
tivessem a possibilidade de ver reconhecidas as competências adquiridas 
ao longo da vida em contextos formais, informais ou não formais. Por 
outro lado, a aposta também na dupla certificação permitia alargar os 
horizontes profissionais e culturais das pessoas, quer para aqueles com 
baixas qualificações ou nenhumas, quer para outros que pretendessem 
enveredar por diferentes caminhos profissionais. O público-alvo desta 
iniciativa caracterizou-se por incluir adultos pouco escolarizados, ou 
seja, pouco qualificados, segundo o discurso oficial, e, também por isso, 
limitados na procura de ofertas de emprego. 

Os baixos níveis de escolaridade dos portugueses são, grosso modo, 
vistos como um entrave ao desenvolvimento económico, social e cultural 
do país: “o atraso que nos separa dos países mais desenvolvidos radica, 
em grande medida, no insuficiente nível de qualificação da população 
portuguesa”.7 Consequentemente, os destinatários desta política pública 
ficam associados, na génese da iniciativa, ao “atraso” do país. Se, por 
um lado, a motivação é, segundo o discurso oficial, possibilitar uma “se-
gunda oportunidade” a estas pessoas, criar-lhes novas oportunidades de 
prosseguir estudos, propiciar condições para a educação e formação ao 
longo da vida “essenciais à moderna economia do conhecimento em que 
vivemos”,8 por outro lado, as motivações e as consequências que estão na 
base deste desiderato podem ter um efeito perverso, ou seja, os cidadãos 
pertencentes ao grupo de pessoas abrangidas por estas políticas públicas 
de educação de adultos são explicitamente considerados desqualificados 
à luz do discurso oficial.

Neste sentido, “a responsabilização individual pela ‘competência’ 

7	 Disponível em: <www.oei.es/quipu/portugal/novas_oportunidades.pdf>. Acesso em: 20 
fev. 2016.

8	  Disponível em: <www.oei.es/quipu/portugal/novas_oportunidades.pdf>. Acesso em: 20 
fev. 2016.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011256

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

ou pela ‘incompetência’ manifestada implica concomitantemente a ra-
sura dos factores relativos às condições de geração do capital cultural 
dos sujeitos” (ELLIOT, 2009), o que anula a dimensão social e marca 
profundamente a (auto)imagem dos sujeitos, como veremos adiante.  

Diagnósticos desta natureza são frequentemente apoiados em re-
latórios e estudos apresentados pelo discurso oficial como justificativos 
da criação da INO. Com efeito, esta representação pode ser atestada em 
várias fontes9: desde os indicadores da evolução das qualificações da 
população em Portugal, ao défice de qualificações, às taxas de abandono 
escolar precoce, ao conhecido relatório da OCDE, publicado em 2005, 
Economic Policy Reforms – Going for Growth. 

2. O Processo de Reconhecimento, Validação e Certificação de 
Competências 

Desta forma, o processo de RVCC transformou-se rapidamente numa 
das formas de certificação de adultoscom maior adesão em Portugal, quer 
seja a nível escolar (básico ou secundário) ou profissional. Sustentado no 
reconhecimento e na valorização de competências adquiridas ao longo da 
vida, em contextos formais, não-formais e informais, o processo de RVCC 
apoia-se no balanço dessas competências e experiências adquiridas nos 
seus diversos contextos de atuação (pessoal, profissional e social). Para 
o reconhecimento e a validação de tais competências e aprendizagens, 
o adulto elabora um portefólio de reflexão que tem como base de refe-
rência um dispositivo denominado Referencial de Competências-Chave 
(RCC), estruturado por Áreas de Competências-Chave (ACC), a saber: 
Cidadania e Empregabilidade; Matemática para a Vida; Linguagem e 
Comunicação; Tecnologias da Informação e Comunicação, Língua Es-
trangeira (Inglês ou Francês), no nível básico (ALONSO et al., 2000); 
Cidadania e Profissionalidade; Sociedade, Tecnologia e Ciência; Cultura, 
Língua e Comunicação, no nível secundário (GOMES, 2006). 

9	 Disponível em: <www.oei.es/quipu/portugal/novas_oportunidades.pdf>. Acesso em: 20 
fev. 2016.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1257

Rómina Mello Laranjeira

A concretização do processo de RVCC é mediada através da elabo-
ração e reunião de elementos de vária índole: redação da história de vida; 
documentos pessoais de identificação que comprovem experiências de 
vida, competências ou formações frequentadas; trabalhos realizados no 
âmbito das ACC; elementos da Formação Complementar (FC); reflexão 
final sobre o processo de RVCC e informações de natureza vária sobre 
o processo, incluindo o contrato celebrado entre o CNO e o candidato 
a certificação. Estes elementos são os materiaisque constituem esse 
portefólio, no âmbito do qual o formando é (ou não) validado parcial ou 
totalmente. Até 2013, esse portefólio era submetido ao parecer de um 
avaliador externo e defendido em sessão pública perante um júri quali-
ficado10. Para que se fique com uma perspetiva de tal processo, veja-se 
o esquema apresentado no QUADRO 1. 

Quadro 1 – Estrutura do processo de RVCC

Fonte: Autoria própria, 2017

10	 Para uma caracterização da estrutura atual, veja-a a nota de rodapé número 5. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011258

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

O balanço de competências ancora-se e dele faz depender, de forma 
bastante significativa, as competências de leitura e escrita dos adultos. 
Dito de outra forma, a literacia estrutura fortemente estes contextos, visto 
que “as práticas de literacia assumem um duplo estatuto: o de meio e 
fim das aprendizagens” (DIONÍSIO; CASTRO; SILVA, 2013, p. 157). 

A baixa escolarização aparece, mais uma vez, associada à falta de 
qualificações e, consequentemente, à falta de competências também 
literácitas. Dado que uma das características que define por natureza o 
ser humano é a linguagem verbal, ou seja, não apenas, mas também, a 
capacidade de ler e escrever, a correlação entre falta de escolaridade e 
falta de competências, ao nível da leitura e da escrita, é praticamente 
impossível de evitar (HANNON, 2005).

Concordamos, por isso, com Signorini (1998, p. 143), quando afirma: 

o foco na diferença em relação a determinado padrão tem sempre como 
principal efeito a desqualificação do falante e do seu desempenho, tanto em 
relação à identidade social que ostenta, ou que lhe é atribuída [...] quanto em 
relação à função que pretende desempenhar – falar, agir, decidir em nome de 
um grupo. E essa desqualificação se dá através da (re)constituição, mesmo 
que negativo, de bordas e fronteiras que separam e diferenciam lugares e 
funções na ordem sociopolítica estabelecida e que são mapeadas a nível 
simbólico pela linguagem, não só mas sobretudo pela linguagem verbal. 

Esse “determinado padrão”, tal como afirma a autora, pressupõe a 
mestria de competências de leitura e escrita, tidas como níveis a atingir 
e capacidades cognitivas isoladas. Contudo, o nosso entendimento é de 
que compreender a literacia é apreender as formas de participação so-
ciocultural dos sujeitos, ou seja, os processos, e não apenas os produtos, 
sendo imperativo um conhecimento dos contextos em que ela tem lugar 
– o social, o cultural, o histórico.

3. A literacia como prática social 

Reconhecida, na esteira de Street (1984), a existência de modelos 
autónomos e de modelos ideológicos na conceptualização da literacia, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1259

Rómina Mello Laranjeira

estribados na menor ou maior relevância que conferem à sua contextu-
alização nas práticas sociais, é no segundo tipo que situamos o nosso 
olhar teórico. Perfilhamos, então, de um quadro teórico-concetual anco-
rado nos Novos Estudos de Literacia, em que sobressaem, entre outros, 
os trabalhos de Barton e Hamilton (1998), Barton (1994), Gee (1994), 
Soares (2000) e Street (1984).

Nesta perspetiva, não olhamos a literacia como referida a um 
conjunto de competências de natureza técnica do sujeito; antes entendê-
-la-emos como prática que se encontra social e culturalmente inscrita e 
que se caracteriza pela complexidade, seja ela estabelecida a partir das 
relações sociais que a sustentam ou que estrutura, seja dos espaços e 
tempos que a podem caracterizar, seja, ainda, dos objetos sobre os quais 
se constitui. O conceito de literacia servirá, então, para referir o conjunto 
dos eventos “text-and discourse-based that characterizes contemporary 
semiotic societies and economies”, compostas por “a vast range of sites, 
locations and events that entail print, visual, digital and analogue media” 
(FREEBODY; LUKE, 2003, p. 183).

A adoção de uma posição como esta, numa investigação como 
aquela que desenvolvemos, coloca no seu centro as práticas de literacia 
dos adultos que, ao longo da vida, foram fator de constituição das suas 
identidades letradas. 

O conceito de identidade tem sido objeto de investigação pelas mais 
diversas áreas do saber, desde a sociologia, à psicologia, à educação. São 
diversas as influências teóricas e disciplinares nos estudos de identidade 
(BAUMAN, 2005; CASTELLS, 2007; COUPLAND; GWYN, 2003; 
DUBAR, 1997; GIDDENS, 1997). Tratando-se de um conceito de gran-
de complexidade, o que aqui importa é a assunção de alguns princípios 
teóricos, sobretudo tendo em conta a perspetiva adotada em relação à 
literacia como prática social. Podendo, então, a noção de identidade 
englobar diversos e diferentes aspetos, concordamos com Blommaert 
(2005, p. 203) relativamente a alguns sentidos básicos: “the ‘who and 
the what you are’ is dependent on context, occasion, and purpose, and it 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011260

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

almost invariably involves a semiotic process of representation: symbols, 
narratives, textual genres such as standard forms and the CV”. 

Pretendemos, por isso, compreender como adultos, sujeitos da nossa 
pesquisa, se identificaram nos papéis que, ao longo da vida, desempenha-
ram. A identidade envolve, nesta dinâmica de interações, um processo de 
diferenciação, de distinção, de atribuição, de desempenho/performance 
(BLOMMAERT, 2005), ou seja, a identidade implica e constitui um 
modo de identificação social (WORTHAM, 2006). 

Importa-nos, assim, considerar a identidade enquanto “performance” 
situada num determinado espaço e tempo social, historicamente con-
dicionado. Do estudo das práticas de literacia irá emergir um conjunto 
de imagens e expressões no discurso dos sujeitos que facultarão um 
conhecimento situado sobre as suas identidades letradas. O nosso intuito 
é analisar as identidades letradas adotadas num determinado contexto 
discursivo e também discursivamente reproduzido – a entrevista. 

4. Procedimentos metodológicos 

Nesta pesquisa, adotámos uma metodologia qualitativa de recolha 
e análise de dados. Para o efeito, através de entrevistas semi-estrutura-
das, solicitámos aos sujeitos descrições do seu passado e do seu dia a 
dia atualmente, bem como a narração de um ou mais episódios da sua 
experiência de vida que os tivessem marcado na construção da sua iden-
tidade letrada, até ao momento de entrada no processo de RVCC. Mais 
particularmente, através de questões divididas em três grandes esferas 
de atução (a família, a escola e a vida para lá da escola), um sujeito 
narrou oralmente a outro – o investigador – momentos significativos e 
representativos das suas práticas letradas ao longo de vida, incluindo a 
descrição de um dia típico atualmente. 

Neste universo de investigação, alinhamos com estudos que dispo-
nibilizam instrumentos metodológicos no âmbito da análise biográfica 
(BERTAUX, 1997; DELORY-MOMBERGER, 2004; DOMINICÉ, 1990; 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1261

Rómina Mello Laranjeira

NÓVOA, 1995). Empreendemos um movimento hermenêutico que, no 
particular, nos permite analisar e interpretar trajetórias individuais de 
construção do sujeito letrado. Na medida em que se trata também de 
interpretações dos sujeitos de experiências vividas, que são agora oral-
mente narradas (DELORY-MOMBERGER, 2004), estamos conscientes 
do facto de os sujeitos não devolverem a sua vida de forma neutra. De 
qualquer forma, consideramos a narrativa com contornos biográficos 
extremamente útil por valorizar as próprias práticas, as suas lógicas, 
idiossincrasias e conexões. É assim que conseguimos aceder aos mundos 
letrados que estes sujeitos foram construindo ao longo das suas vidas e 
que poderão estar em situação de reconstrução ou transformação pelo 
envolvimento no processo de RVCC. 

Não pretendemos que os fragmentos apresentados sejam representa-
tivos de categorias analisadas, mas antes que signifiquem pela sua exem-
plaridade e individualidade. Partindo da assumpção de que “individuals 
cannot be understood as having fixed identity that is ontologically prior 
to their position in the social world” (ELLIOTT, 2009, p. 124), advo-
gamos, por isso, a necessidade de conhecer os meandros sociais destes 
sujeitos, perspetivando os eventos de literacia cuja participação ao longo 
da vida permitiu a construção de uma identidade letrada única e singular. 
Ainda segundo Elliott, “the notion of a unified self is mistaken; the self is 
better understood as multiple and continually under construction rather 
than being a fixed set of characteristics or traits” (ELLIOTT, 2009, p. 
124). Daí que os fragmentos da história de vida destes sujeitos adquiram 
um sentido e significado próprios no movimento discursivo em que nos 
empenhamos ao darmos conta desse processo múltiplo (variado e poli-
facetado) de construção da identidade letrada dos sujeitos. 

Uma vez que este recorte metodológico se revela pertinente 

para a autocompreensão do que somos, das aprendizagens que cons-
truímos ao longo da vida, das nossas experiências e de um processo 
de conhecimento de si e dos significados que atribuímos aos diferentes 
fenômenos que mobilizam e tecem a nossa vida individual/coletiva 
(SOUZA, 2006, p. 27).



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011262

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

Consideramos que apresentar os fragmentos da história de vida dos 
sujeitos seria a melhor forma de dar voz às trajetórias individuais que, 
de outra forma, poderiam ficar anuladas e invisíveis. 

Expomos, em particular, o caso de duas formandas por serem exem-
plares da multiplicidade de práticas letradas que constituem as suas vidas 
e, ainda assim, não serem, na sua perspetiva, consideradas como legítimas 
e/ou válidas socialmente. Na apresentação de cada caso, selecionámos 
uma citação emblemática do significado do processo de RVCC e, de se-
guida, destacamos dados sociográficos relevantes para a compreensão do 
contexto pessoal. A divisão em três partes (“Memórias”, “O presente” e 
“O processo de RVCC”) justifica-se pela pertinência desses três grandes 
momentos que correspondem aos cortes temporais que considerámos 
exemplificativos das etapas significativas da vida desses sujeitos.

5. A construção do eu letrado – fragmentos de histórias de vida 

5.1 Alice – “é completar um sonho”, 45 anos, empregada fabril

A mais velha de 4 irmãos, Alice é oriunda de uma família de baixa 
escolarização. O pai era lavrador e a mãe doméstica. Abandonou a esco-
la porque queria ser independente financeiramente, mas era boa aluna. 
Hoje, é mãe de uma menina adolescente e pretende abrir um negócio 
com o marido relacionado com horticultura. Concluir o 9º ano é um 
sonho tornado realidade.

Memórias 

Cresceu numa família de 4 filhos, o pai foi emigrante e depois 
trabalhou na lavoura; a mãe era doméstica. A avó materna, também do-
méstica, vivia com ela. Segundo Alice, em casa não se lia muito. O pai 
gostava muito de livros religiosos e, ainda hoje, lê muito sobre religião. 

Antigamente, tinha o costume de comprar o jornal ou ler sempre, 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1263

Rómina Mello Laranjeira

mas, hoje em dia, é assinante de um jornal local (Correio do Minho). No 
Natal, lembra-se de o pai presentear sempre cada um dos filhos com um 
“livrinho”. Enquanto foi emigrante, trazia presentes do estrangeiro quando 
vinha visitar a família, sempre acompanhados de um livro. Quando eram 
pequenos, tinham o hábito de se sentarem à lareira, e os mais velhos – a 
avó e a mãe – contavam histórias. 

De todos os irmãos, Alice era a que realmente gostava de ir para 
escola “aprender”. Ao contrário dos colegas, sempre foi calçada, levava 
um lanche, com pão e fiambre, situação quase única. Pelo facto de o pai 
ter emigrado, a situação financeira da família não era tão má como a das 
outras pessoas que viviam na “miséria”. 

O seu percurso escolar foi sempre positivo e com bom aproveita-
mento, tendo chegado a ser dispensada do exame final do 9º ano pelas 
“notas boas”. Passava sempre de ano, mas com negativa a Inglês porque 
uma amiga não tinha aula nesse horário e desafiava-a para a brincadeira. 
Contudo, como tinha classificações elevadas nas outras disciplinas, conse-
guia, ainda assim, obter bons resultados finais.Lembra-se de ler os livros 
obrigatórios na escola, como Os Lusíadas. Normalmente, comprava os 
livros porque tornava-se complicado frequentar a biblioteca da escola. 
“Tinha de preencher uma ficha grande” e só podiam requisitá-los em 
casa por um ou dois dias. Desde sempre, sentiu um gosto particular por 
História.Adorava as “perguntas de desenvolvimento” que uma professora 
colocava nos testes. Fora da escola, teve formação de escutismo para 
dirigente, o que lhe ocupava todos os fins de semana. Tinham de preparar 
as reuniões, quando era dirigente dos lobitos. A certa altura, também se 
envolveu no grupo coral, tendo permanecido até hoje. Tal como o pai, 
é muito católica, participando com frequência em atividades litúrgicas. 
Abandonou os estudos, contra a vontade do pai; mas, por “burrice” e por 
não querer “andar sempre a pedir dinheiro aos pais”, decidiu que tinha 
de começar a trabalhar para se tornar independente. 

O primeiro emprego foi o de costureira e é, atualmente, chefe de 
linha, sendo responsável por um grupo de funcionários. Ao longo do 
seu percurso profissional, refere que nunca teve formação técnica ou 
especializada. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011264

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

O presente

Acorda a correr. Trata da filha, com 10 anos, deixa o almoço pronto 
para o marido e entra na fábrica às 8h30, saindo às 17h40. 

No trabalho, após o pedido da uma encomenda, tem de ler e analisar 
a ficha técnica para compreender como é feita cada peça. A seguir, indica 
a cada trabalhadora o que cada uma vai produzir, sendo então necessário 
fazer diferentes tipos de cálculo. Por último, com a peça pronta, avalia-se 
a produção na quantidade e qualidade. No final da jornada de trabalho, 
uns dias vai buscar a filha à escola, outros não, seguindo-se a preparação 
do jantar, para 6 pessoas, e do almoço do dia seguinte para o marido. 

Finalmente, “trata da casa”. Ao sábado, “é o correrio pior”. Ocupa 
o dia a levar e a buscar a filha às várias atividades: futebol, escuteiros, 
catequese e piscina. À noite, a Alice ainda tem ensaio de canto na igreja, 
um coro misto a quatro vozes. Quando chega a casa, está um pouco com 
o marido a ver televisão. 

Por gostar de ler revistas e livros, chegou a assinar a Reader Digest 
durante muitos anos, mas agora as despesas com a filha são muitas e já 
não é possível. Quanto à leitura, “às vezes não sossega enquanto não 
acaba um”. Se está muito interessada num livro, muitas vezes lê até às 
duas da manhã, durante a semana e, ao sábado de manhã, entre as 7h e 
as 9h, porque se “dá ao luxo” de ficar na cama um pouco a ler. Prefere 
romances históricos e policiais. Os livros são comprados ou oferecidos 
por uma cunhada que também gosta muito de ler. No Natal, compram 
sempre livros uma à outra. Essa cunhada trabalha noutra cidade e, quando 
estão juntas, trocam livros entre si: ela traz emprestados do seu trabalho 
no hospital e Alice leva alguns dos seus. 

Um livro de que gostou particularmente foi Equador, de Miguel 
Sousa Tavares, e ficou desiludida com a série “porque o livro era muito 
mais rico e não tem nada a ver uma pessoa ver na televisão e ler um livro. 
(…) Sentia-me mais integrada na época com o livro e imaginar melhor 
as coisas do que na série. Não gostei nada”.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1265

Rómina Mello Laranjeira

O envolvimento com as leituras no universo da Igreja Católica 
começou muito cedo. Havia falta de leitores e o padre considerou que 
Alice lia bem e entoava bem as frases. Houve ocasiões em que não 
preparava a leitura. Atualmente, de acordo com a escala de leitores, o 
padre distribui os textos aos domingos, para que a leitura seja preparada 
durante a semana. 

Dizendo-se uma pessoa extremamente sensível, afirma que “aquilo 
é ficção” (referindo-se aos livros que habitualmente lê), mas que mesmo 
assim “mexe” muito consigo e, por vezes, fá-la refletir sobre questões de 
cidadania e de “justiça” que falta no mundo, referindo-se, por exemplo, 
a textos sobre crianças abandonadas. 

Acompanha de perto os estudos da filha que sofre de doença grave. 
Alice descreve-a como “muito perfeccionista” e como uma adolescente 
que “guarda as coisas para ela”. A mãe sente a necessidade de dar apoio, 
mais pelo lado emocional, dado que a filha é muito boa aluna. 

Como gosta de escrever, muitas vezes, “apanha” receitas da televi-
são. Tem o hábito de escrever em guardanapos de papel, enquanto está 
na cozinha a tratar do jantar e a “pôr pensamentos que vêm à ideia”. 

O processo de RVCC

Entre fevereiro e março de 2009, inscreveu-se no CNO e concluiu 
o processo em Abril de 2010. Demorou, por isso, sensivelmente um ano 
para obter a certificação de nível B3 (9º ano).

Tomou conhecimento desta oportunidade através do Presidente da 
Junta de Freguesia que divulgou a informação e a motivou a “meter-se 
nas novas oportunidades”. Refletiu que seria bom “retomar os estudos”.

Na primeira sessão de esclarecimento, ficou a compreender que 
“não iam dar o canudo” sem esforço nenhum, afirmando-o com algum 
orgulho. Compreendemos no discurso de Alice que tem necessidade de 
frisar várias vezes que “ali”, naquele CNO em particular, o processo é 
exigente, o que nos permitiu concluir a sua necessidade de legitimação. 
Alice acrescentou mesmo que “as pessoas têm uma ideia destorcida do 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011266

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

que é as Novas Oportunidades”. 
Aprecia participar em conversas, sobretudo no círculo de amigos, 

debater vários assuntos porque não gosta de se sentir de lado.Considera, 
por isso, importante “obter o conhecimento” para estar mais à vontade 
e poder interagir.

O seu objetivo era acabar o 9º ano e chegar ao 12º ano. Pretende 
“ganhar conhecimento”, sobretudo de Inglês e de TIC. Para Alice, foi 
muito importante as formadoras terem-na “convencido” de que a sua 
vida é repleta de aprendizagens. 

Nas sessões de reconhecimento de LC com a formadora “aprendiam 
a escrever a escrita, leitura, coisas que já tinha esquecido, por exemplo, 
o discurso direto, indireto, gramática”. Alice enumerou, com bastante 
detalhe e numa linguagem técnica, os conteúdos sobre os quais se tinha 
debruçado com as formadoras: “desde a interpretação de textos, às 
interrogativas, passando pelos verbos no passado e no presente. (…) 
Abrangeu um bocado de Português”.

Ao nível da escrita, adquiriu conhecimentos novos. Na leitura, hou-
ve mais um aprofundamento de conhecimentos, enquantona oralidade 
sente-se mais à vontade, afirmando já não ser preciso “estar a pensar” 
nas palavras. 

A escrita da história de vida e a elaboração do portefólio concreti-
zaram-se através de uma circulação de textos entre diversas pessoas. O 
profissional de RVC11 indicava os temas a desenvolver, de acordo com 
a história de vida de Alice, e esta, por sua vez, ia mostrando os textos 
à medida que a narrativa se ia desenvolvendo. No final deste processo, 
tinham lugar as correções e os ajustamentos necessaries para “desenvolver 
tudo ao pormenor”. 

Esta constante (re)escrita de textos permitiu-lhe compreender, de 
uma outra forma, que tem “uma vida com valor”. Foi um processo que 
a levou a refletir sobre variados aspetos da sua vida, sobre “todos esses 
percursos” e, sobretudo, o que eles significam aprendizagens o que lhe 

11	 O profissional de RVC é quem orientava o processo na globalidade, estabelecendo uma 
articulação entre todos os formadores e o adulto. Atualmente esta figura designa-seTécnico 
de orientação, reconhecimento e validação de competências. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1267

Rómina Mello Laranjeira

deu confiança em termos pessoais porque “foi o ter tido reconhecimento 
por outras pessoas”, que são formadas, “que têm mais conhecimento e 
que acham que eu também tenho”. Também em relação aos formadores, 
expressou o seu contentamento pelo tipo de relacionamento estabelecido: 
“havia uma relação de respeito, amizade, camaradagem”. 

Alice foi extremamente crítica quanto ao facilitismo procurado 
por alguns dos seus colegas: “as pessoas estão preparadas é para con-
seguir o certificado e não ficarem a saber”. No seu entender, algumas 
delas reconhecem que “têm dificuldades, que não sabem, mas não estão 
para ter tempo a ir aprender”. Alice considera que “quem lê tem muito 
menos dificuldades do que quem não lê”, acrescentando, inclusive, que 
“nota-se muito a diferença, e até do raciocínio”. Foi neste momento que 
percebemos que alguma da segurança que, por um lado, adquiriu com a 
realização do processo, e por outro, demonstrou no seu discurso ao longo 
da entrevista, adveio claramente desta sua convicção. 

Para Alice, estas modalidades de educação de adultos são “espeta-
culares” e permitiram-lhe a sua “aventura de aprender”. Sente-se outra 
pessoa, uma “pessoa melhor”. O culminar da sua realização foi o tomar 
conhecimento de que tinha a certificação total. Tudo isto deu-lhe outro 
ânimo, de tal modo que pensa atualmente abrir um negócio próprio com 
o marido. A transformação de Alice ao nível da sua identidade foi notória 
para nós quando terminou a entrevista, afirmando: “tive uns anos que 
parei. Agora não, agora sou eu”.

5.2 Filomena – “Se realmente a cabeça funcionar, sou capaz de ir até 
à universidade”, 49 anos, auxiliar de ação educativa

Vinda de uma família de 5 filhos, Filomena é casada e tem um filho. 
Aos 12 anos parou de estudar e fez um curso de cabeleireira. Trabalhou 
durante 20 anos, mas por motivos de saúde, não pôde continuar nessa 
profissão e teve várias ocupações ao longo dos anos. Pretende obter uma 
certificação profissional de 12º ano e dar um novo rumo à sua vida.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011268

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

Memórias 

Filomena tem memórias muito boas da infância e adolescência. 
O pai, funcionário de uma empresa pública, quase todos os dias lia o 
jornal aos filhos. 

A mãe, doméstica, era analfabeta, mas conhecia os números. Em 
casa não havia muitos livros nem “muito dinheiro para eles”. Ouvia-se 
muito a rádio, sobretudo folhetins e notícias, porque não tinham televisão. 
O pai contava muitas histórias antes de irem dormir.

No Natal, a empresa onde o pai trabalhava oferecia livros aos filhos 
dos funcionários e eram esses livros os únicos livros lidos durante o ano, 
em voz alta, para todos ouvirem. Quando aprendiam a ler, eram os filhos 
que liam para o pai e os irmãos. Muitas das histórias eram lidas mais 
do que uma vez porque não havia assim tantos livros. Para a altura, até 
“viviam bem”. 

Anos mais tarde, a fim de trabalhar, foi para o Porto morar com uns 
tios, mas o pai fê-la prometer que ia continuar a estudar, o que nunca 
aconteceu. 

Na escola não considera ter sido “uma aluna brilhante”, embora 
tenha aprendido sempre bem. Frequentou o ensino primário sempre com 
a mesma professora e o 2º ciclo pela tele-escola. De memórias negativas 
da escola ainda recorda com “revolta e injustiça” uma situação específica 
que acontecia várias vezes. Havia meninos que vinham de aldeias vizinhas 
a pé, chegavam muito molhados com a chuva, no Inverno, e a professora 
batia-lhes por chegarem atrasados. Ainda hoje não se conforma com isso. 

Aos 11 anos foi catequista, mas abandonou porque não concordava 
com algumas “coisas”. Sempre criticou o facto de se “rezar sem saber 
o significado do que se está a dizer”. Numa associação local, quando 
tinha 16-17 anos, fez teatro amador, uma prática que já vem de família.

Depois de 20 anos a trabalhar como cabeleireira, emigrou para o 
Luxemburgo, onde trabalhou num restaurante, durante pouco tempo, e 
também como auxiliar numa clínica de saúde. Sempre teve muita for-



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1269

Rómina Mello Laranjeira

mação técnica como cabeleireira (as “reciclagens”), e quando esteve no 
Luxemburgo, na clínica de saúde, também teve formação especializada. 
As formações eram essenciais para estar atualizada relativamente a pro-
dutos, procedimentos e, igualmente, na parte comercial. 

Por volta dos 37 anos, quando estava emigrada, começou a sentir 
falta de construir a sua família. Foi para os Estados Unidos passar fé-
rias, onde o namorado residia, e decidiram casar. Em virtude de doença 
grave, não pôde continuar a trabalhar como cabeleireira. Era suposto 
ficar nos Estados Unidos apenas seis meses, mas acabou por ficar quatro 
anos (numa situação ilegal porque não conseguia aprovação para dupla 
nacionalidade nem autorização para residente). Nesse espaço de tempo, 
nasceu o filho.

Entretanto, voltou a trabalhar em Portugal, numa empresa de hote-
laria e turismo. Começou como empregada de limpeza, depois passou a 
desempenhar tarefas na área do escritório. Com a situação financeira do 
País, a empresa fechou e foi despedida. Esteve, por isso, desempregada, 
mas tem agora uma ocupação temporária como auxiliar numa escola 
pública. 

Em muitos dos empregos que teve, ao longo da vida, não se sentiu 
realizada por não ter “o lado criativo” de que tanto gostava enquanto 
cabeleireira, mas conseguiu sempre encontrar aspetos positivos e adap-
tar-se às situações e dificuldades que lhe foram surgindo. 

Filomena gosta muito de escrever e recorda que, desde muito 
pequena, queria ser cabeleireira. Sempre gostou de escrever e o filho 
perguntava-lhe muitas vezes: “Ó mãe, porque é que também fazes as 
minhas cópias?”, e Filomena explicava que receava deixar de saber 
escrever. Encontrou assim essa forma de praticar a escrita. 

Sempre leu a revista Visão e, hoje em dia, também gosta da Sábado. 
No último ano, fez uma formação de TIC (uso de Word e internet) porque 
só depois disso queria ter acesso à internet em casa. O filho reclamava: 
“os meus colegas vão todos à internet”, ao que Filomena respondia “e 
tu vais aos livros que temos em casa. E vais ver, o cheiro dos livros é 
muito bom”.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011270

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

Na sua perspetiva, é o que realmente a “tem safado” porque “senão 
ficava burrinha”. Filomena encontra pessoas com a mesma escolaridade 
que ela e com muitas dificuldades em “preencher um papel”, mas con-
sidera que é devido à leitura e à sua curiosidade que não encontra os 
mesmos obstáculos com o texto escrito. 

Quando vivia em Nova York, praticamente sem saber falar inglês, 
munia-se de um mapa e dos horários dos transportes públicos e corria a 
cidade toda. Perdia-se, às vezes, mas conseguia fazer-se entender com 
o seu inglês rudimentar e o francês que “falava bem”.

O presente

Acorda às 7h15 e liga o rádio para ouvir as notícias. Prepara os 
pequenos-almoços e os lanches, e acorda depois o filho que segue para 
a escola. Filomena trabalha até às 16 horas. No fim do dia, dependendo 
das tarefas que tem de fazer, dedica algum tempo a momentos de lazer 
ou trata de burocracias. Caso contrário, vai para casa. O momento que 
tem para si, em que gosta muito de ouvir música e ler, é entre o meio 
da tarde e o jantar, antes do filho chegar a casa, ou à noite, depois deste 
dormir. Quando o filho chega a casa, falam do dia na escola e jantam por 
volta das 19h30. Por volta das 20h15, o filho tem autorização para ver 
um pouco de televisão ou “mexer nas músicas” no computador. Depois 
é “deitar e dormir”. Aos sábados, o filho estuda guitarra elétrica.

Atualmente, lê todo o género de livros, mas sobretudo romances de 
literatura portuguesa e brasileira. Também gosta de ensaios, por exem-
plo, sobre história e sexualidade. Compra muitos livros que vêm com 
as revistas “a bons preços”. O filho não gosta de ler, embora Filomena 
sempre tivesse lido histórias para ele “mesmo em bebé”. A paixão do 
filho é mesmo a música.  

O processo de RVCC

Inscreveu-se no CNO em Junho de 2009 e iniciou o processo em 
Novembro do mesmo ano, tendo-o concluído em Março de 2010. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1271

Rómina Mello Laranjeira

Teve conhecimento da INO através de uma sobrinha, da informação 
na televisão e do “passa a palavra”. Entendeu que precisava do 9º ano “o 
mais rápido possível”, e portanto, escolheu o processo de RVCC. Filo-
mena pretende obter mais tarde certificação de 12 º ano, de preferência 
com vertente profissional. 

No momento em que foi entrevistada, Filomena tinha redigido o 
seu autoretrato, salientando que ainda não tinha começado a escrever a 
história de vida toda. Estava receosa e “não sabia se ia conseguir” ter 
a certificação. Frisou que foi muito “gratificante” a fase inicial em que 
reuniu documentos (escritos e fotográficos) sobre a sua vida, tendo che-
gado a chorar uma vez. Nesse processo de coleta dos documentos, de 
(re)escrever a história de vida e outros textos que iam sendo solicitados 
pelos formadores, Filomena foi sempre bastante autónoma e teve espaço 
para mostrar o seu lado assertivo e opinativo, também traduzido no seu 
olhar vivo e efusivo.Referiu com grande alegria que aprendeu “a estar 
outra vez na sala de aulas”. 

Em LC, nas tarefas para casa, teve de “falar e escrever sobre um 
livro”. Para Filomena isso não foi nada difícil porque sempre leu mui-
to e escolheu um livro de Fernando Namora. Foi à sua estante, pegou 
no livro e escreveu um resumo, um comentário e a ficha bibliográfica. 
Também desenvolveram outros trabalhos sobre outro género de textos: 
a notícia e o texto publicitário. No que diz respeito à escrita da história 
de vida, o modo de trabalho é o mesmo que encontrámos no caso de 
Alice: “foi desenvolver (...) tirar mais dum lado, tirar noutro (...) risco 
daqui, risco acolá”. 

Tenha-se em conta que estes textos e estas tarefas de literacia foram 
produzidos em duas sessões de grupo e os produtos foram inseridos no 
portefólio, não tendo havido correção. Só mais tarde, no dia do Júri, Filo-
mena veio a encontrar-se com os formadores, tendo então conhecimento 
da avaliação do seu desempenho. 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011272

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

6. Domínios, finalidades e objetos de literacia

Numa perspetiva em que a leitura e a escrita são práticas situadas, 
“literacy is primarily something people do; it is an activity, located in 
the space between thought and text” (BARTON; HAMILTON, 1998, p. 
3). Os mesmo autores argumentam que “like all human activity, literacy 
is essentially social, and it is located in the interaction between people” 
(BARTON; HAMILTON, 1998, p. 3).

Os fragmentos de histórias de vida aqui apresentados pretenderam 
dar conta precisamente da forma como essas práticas letradas se desen-
rolaram ao longo da vida, até ao momento de entrada no processo de 
RVCC. O nosso intuito foi desvelar os tempos e lugares dessas práticas 
de leitura e escrita, que foram constituindo e mapeando as identidades 
letradas de Alice e Filomena. 

É pertinente, neste momento, evocarmos o conceito de domínios 
de prática como “structured, patterned contexts within which literacy 
is used and learned” (BARTON; HAMILTON, 1998, p. 10). Pudemos, 
então, observar que nos domínios familiar, religioso, educativo e pro-
fissional encontramos atividades que não são acidentais, mas que antes 
configuram modos próprios e repetitivos de existência e de ação. Por 
exemplo, na rotina do dia a dia, tanto Alice como Filomena, participam 
e seguem de perto os estudos dos filhos. Leem, escrevem com eles, 
corrigem, fazem perguntas sobre o que estudam, chegando mesmo, no 
caso de Filomena, a acompanhar o filho nas cópias para manter o hábito 
de escrever com correção. Também no seu dia a dia, tanto Alice como 
Filomena dedicam um tempo e um espaço à leitura por prazer. Alice aos 
sábados de manhã, Filomena depois de o filho se ir deitar, durante a se-
mana. Ambas têm uma rotina deliberadamente estruturada para o tempo 
que podem dedicar à leitura recreativa, no seio das tarefas familiares. 
Relativamente ao espaço religioso, Alice refere que o Padre da Igreja 
entrega antecipadamente textos para serem lidos na Missa para, assim, 
se poder preparar a leitura. Quanto aos momentos da infância, ambas 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1273

Rómina Mello Laranjeira

referem o hábito de receber livros pelo Natal; o pai de Alice trazia-os 
do estrangeiro. A empresa onde o pai de Filomena trabalhava oferecia 
livros aos filhos dos funcionários nesta quadra. 

Observamos, por isso, que para Alice e Filomena, a leitura e a 
escrita cumprem diversas finalidades, consoante os contextos em que 
tais práticas se inserem. A vida de Alice e de Filomena encarregou-se 
de patrocinar certas literacias em detrimento de outras. A leitura e a es-
crita servem fundamentalmente para entretenimento, trabalho, utilidade, 
reflexão, religião, apoio escolar, cultura geral. Essas mesmas práticas 
ocorrem em variados espaços e tempos, desde o quarto, à lareira da 
infância, à cozinha, no horário de fazer o jantar, à sala de aula, à missa 
até às ruas de Nova York. Também os objetos, referidos pelas próprias, 
em torno dos quais se constituem estas práticas atestam a variedade de 
artefactos literácitos: livrinhos oferecidos pelo pai, livros escolares de 
leitura obrigatória, livros de História, notas para reuniões, fichas técnicas 
de peças de vestuário, fichas bibliográficas, livros, revistas, romances 
históricos, policiais, suspense, receitas, guardanapos, estórias de terror, 
a revista Visão, Sábado, Correio do Minho e ainda o correio eletrónico. 

Tal como outros trabalhos já salientaram, a leitura é uma prática 
mais “generalizada, comparativamente à escrita”, sendo que as práticas 
de escrita servem sobretudo para “tratar de situações do dia a dia” (DIO-
NÍSIO; CASTRO; SILVA, 2013, p. 162). 

Ainda que identifiquemos uma tal vasta gama de práticas, no en-
tender de Alice foi necessário o reconhecimento dos formadores “que 
têm mais conhecimento e que acham que eu também tenho” para que 
sentisse que tem “uma vida com valor”. 

Também Filomena, que, além de Português, fala bem Francês e 
algum Inglês, tinha dúvidas quanto às suas capacidades, tendo referido 
na entrevista que, no início, “não sabia se ia conseguir”. Filomena não 
se considera “de todo iletrada”, mas julga que o 9º ano do filho não se 
pode comparar ao seu – “ele tem muito mais conhecimento” –, revelando 
o valor que atribui à escola e ao conhecimento que aí se adquire como 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011274

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

não tendo o mesmo valor que o seu. 
Os colegas de Filomena, durante o processo, tinham dificuldades 

porque “não têm hábitos de leitura (...) mesmo livros, jornais, notícias”. 
Para Filomena, “se a pessoa estiver informada, pode pensar por si”. 
Percebemos, assim, a importância que a leitura tem para si, no sentido 
de a considerar uma fonte legítima de conhecimento, nomeadamente 
quando se trata de determinados objetos de leitura: livros, jornais, revis-
tas. Além disso, tratando-se de uma leitura informada, a pessoa adquire 
autonomia intelectual, aspeto importante para Filomena que valoriza, 
por estas razões, a função informativa da leitura e não tanto a recreativa 
ou de lazer. Este processo “vale muito a pena”, nas suas palavras, para 
as pessoas pela “satisfação pessoal” que lhes traz, mesmo que “não 
aprendam nada”, concluiu. 

Na sequência do exposto, a participação de ambas em certos, e não 
outros, eventos de literacia confere-lhes determinada identidade letrada. 
O processo de RVCC assume particular relevância na reconstrução da 
identidade letrada dos sujeitos, mostrando, uma vez mais, que a relação 
entre literacia e autoimagem é por demais evidente. Alice chegou mesmo 
a frisar que se sentia “uma pessoa melhor”. É, de facto, esta noção de 
“pertença” (JONES; KRZYZANOWSKI, 2008, p. 9) a um novo grupo 
que altera o conceito de si. Assim, compreendermosas literacias dos 
indivíduos significa entender que existem “modos socialmente ‘prefe-
ridos’ e legitimados” (SILVA; GUIMARÃES; DIONÍSIO, 2012, p. 14) 
de interagir com os textos. No entender de Alice e Filomena, os seus 
modos não eram suficientemente legítimos. A certificação e o simbolismo 
da obtenção do diploma de 9º ano proporcionou-lhes essa valorização e 
até legitimação da vida que tiveram. A sua identidade letrada reveste-se 
de novos significados porque as práticas em que se envolvem, durante 
o processo de RVCC, são práticas mais escolarizadas de lidar com os 
textos, e logo, mais valorizadas socialmente. Nesse sentido, as literacias 
dominantes (STREET, 1984) são verdadeiramente aquelas que estão em 
causa porque é pela assunção da ausência dessas práticas ao longo das 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1275

Rómina Mello Laranjeira

suas vidas que se autodesvalorizam e desacreditam, inclusive ao nivel 
do eu. As literacias vernáculas, muitas vezes, literacias ocultas, não são 
institucionalmente reconhecidas e, logo, são tidas como pouco válidas. 

Ora, o processo de RVCC, por permitir um amplo movimento de 
reflexividade, curiosamente também a partir da escrita, revela aprendi-
zagens passadas que transformam o sujeito no presente. O processo de 
escrita da história de vida, orientado também pelo profissional de RVC, 
torna-se catártico e é precisamente através dele que igualmente decorrem 
transformações ao nível da identidade letrada dos adultos ao modificarem 
as perceções sobre si próprios. Sabendo que os formadores são uma peça 
fundamental neste jogo de textos, de correções, de circulação de textos 
e documentos, percebemos que, de facto, mesmo que de forma indireta, 
contribuem para alterar a identidade letrada dos adultos12.

O sujeito como que aprende no presente ao consciencializar-se sobre 
aquilo que aprendeu no passado. Este processo dinâmico entre “quem 
foram” e “quem são” como sujeitos, e paralelamente como sujeitos le-
trados, reconfigura a sua identidade letrada. É, portanto, esta dimensão 
processual quesobressaiu no nosso estudo.Os efeitos destas ações peda-
gógicas são, de facto, profundos ao nível do ethos dos sujeitos, realçando 
a relação entre literacia e valorização pessoal.

Concluindo, constatamos que tanto a família como a escola signi-
ficaram múltiplas experiências de práticas de literacia e tiveram efeitos 
diversos nos sujeitos. Houve igualmente experiências de natureza pro-
fissional, e outras para além do trabalho, em que os textos tiveram maior 
ou menor relevância. Mas, em ambos os casos, observamos a existência 
de uma multiplicidade de práticas letradas. Contudo, nem por isso va-
lorizavam ou legitimavam as práticas e os eventos de literacia em que 
sempre participaram. Mesmo que, como no caso de Filomena, houvesse 
consciência da diversidade e riqueza dos seus hábitos de leitura e escrita. 

12	 Noutros trabalhos analisámos mais detalhadamente a influência dos formadores na transforma-
ção da identidade letrada dos adultos, bem como as transições nas identidades dos formadores 
(muitos deles professores), sobretudo na dimensão profissional, pelo facto de terem começado 
a trabalhar num contexto educativo não escolar.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011276

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

7. Considerações finais

No âmbito do processo de RVCC, os sujeitos desenvolvem novas 
literacias e novas práticas sociais, na medida em que elas têm como escopo 
a reflexão das competências adquiridas ao longo da vida. (Re)descobrem 
que têm competências para “fazer coisas” com diversos tipos de material 
escrito (porque isso foi acontecendo ao longo da vida); sentem-se “mais 
letrados” por verem essas práticas reconhecidas; e desenvolvem ainda a 
sua consciência linguística, adquirindo, inclusive, alguma metalingua-
gem. No caso de Alice e Filomena, podemos afirmar que atravessaram 
um processo de reconstrução da sua identidade letrada, no sentido de 
uma expansão dos domínios em que atuam e de uma consciencialização 
mais profunda do que significa participar em práticas letradas. 

Interessou-nos salientar essa variedade de contextos, de modalidades 
e de formas de apropriação das relações com os textos, sendo possível 
assim depreender quem são hoje como sujeitos letrados e quais as modi-
ficações que eventualmente sofreram com a frequência de um processo 
de natureza educativa.

Pretendemos também destacar a diversidade e a riqueza de cada 
um destes percursos individuais, a diversidade inclusive biográfica e os 
contextos múltiplos de construção do sujeito letrado. 

Pudemos observar, igualmente, crenças mais distantes de um modelo 
ideológico, pelo facto de haver uma sobrevalorização de versões autóno-
mas do conceito de literacia e, consequentemente, de práticas de literacia.

É a legitimação, materializada na certificação, que lhes conferiu 
novas identidades e que nos permite compreender como a mudança e 
a literacia comportam uma dimensão social. Assim, por um lado, o re-
conhecimento e a certificação transformam o sujeito e as suas práticas 
e, por outro lado, complementarmente, o sujeito transforma o contexto 
social, na medida em que as suas práticas literácitas sofrem mudanças. 

Um elemento importante que completa este processo de legitimação 
é a noção de pertença, como vimos, a um novo grupo proporcionada pela 



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1277

Rómina Mello Laranjeira

certificação. Com efeito, sentem-se menos excluídos por terem voltado 
a estudar, assumindo o certificado também na sua concretude material 
um simbolismo social de enorme importância. Da nossa análise, ganha 
particular relevância a associação entre o conceito de si e o nível de es-
colaridade dos sujeitos, sendo de sublinhar a alteração que se processa a 
este nível após a certificação. Constatamos que a literacia é um complexo 
de competências de leitura e escrita, de comportamentos, de valores, de 
crenças, de saberes, social e individualmente alicerçados.

Este entrecruzamento de relações, papéis e dimensões entre o indi-
vidual e o social cria um contexto favorável à reconstrução da identidade 
letrada dos sujeitos. É, portanto, através da escrita, ou seja, do uso da 
linguagem que reconhecem eventos de literacia em que participavam, 
sobre os quais refletem criticamente, vivendo, assim, um processo de 
reconstrução identitária no presente. 

Por fim, revelou-se pertinente compreender que as práticas de lite-
racia precisam de “patrocínios” institucionais, contextuais, pessoais, não 
ocorrendo, por isso, à margem do social (BRANDT, 2001). Por um lado, 
os sujeitos têm determinadas experiências de literacia ao longo da vida, e 
não outras (sobretudo práticas não dominantes e menos legitimadas), e, 
por outro lado, as práticas distinguem-se entre grupos e entre indivíduos 
também pelos “patrocínios” disponíveis ao longo da vida. Estas moda-
lidades de educação de adultos constituem, sem dúvida, uma segunda 
oportunidade fundamental para a reconstrução do eu e do apaziguar do 
sentimento de vergonha pessoal e social, quase sempre silencioso.

Apesar da importância destas ações pedagógicas, acima de tudo 
para os sujeitos aos quais se destinam, e num momento em que é subli-
nhada a importância crucial de uma lógica de aprendizagem ao longo 
da vida nos diversos níveis locais, regionais, nacionais e internacionais, 
constatamos que, ao mesmo tempo, em Portugal, voltamos a assistir à 
ausência de uma política pública de educação de adultos devidamente 
estruturada. Por força de alterações políticas e governamentais, tem-se 
verificado um período de indecisão sobre o que fazer no âmbito da edu-
cação e formação de adultos.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011278

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

Referências 

AGAR, M. The professional stranger: an informal introduction to eth-
nography. San Diego CA: Academic Press, 1996.
ALONSO, L. et al. Referencial de competências-chave. Educação e 
formação de adultos. Lisboa: ANEFA/MTS/ME, 2000.
ANDERSSON, P.; FEJES, A. Recognition of prior learning as a technique 
for fabricating the adult learner: a genealogical analysis on Swedish adult 
education policy.Journal of Education Policy, v. 20, n. 5, p. 595-613, 
2005. Disponível em: <https://doi.org/10.1080/02680930500222436>. 
Acesso em: 20 fev. 2016.
ANTUNES, F. A nova ordem educacional. Espaço europeu e educação 
e aprendizagem ao longo da vida. Coimbra: Almedina, 2008.
BARTON, D. Literacy: an introduction to the ecology of written lan-
guage. Oxford/Cambridge: Blackwell, 1994.
_______.;HAMILTON, M. Local Literacies: reading and writing in 
one community. London: Routledge, 1998. Disponível em: <https://doi.
org/10.4324/9780203448885>. Acesso em: 20 fev. 2016.
BAUMAN, Z. Identidade. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 2005.
BERTAUX, D. Les récits de vie. Paris: Nathan, 1997.
Blommaert, J. Discourse: a critical introduction. Cambridge: Cambri-
dge University Press, 2005. Disponível em: <https://doi.org/10.1017/
CBO9780511610295>. Acesso em: 20 fev. 2016.
BRANDT, D. Literacy in american lives. Cambridge: Cambrid-
ge University Press, 2001. Disponível em: <https://doi.org/10.1017/
CBO9780511810237>. Acesso em: 20 fev. 2016.
BROOKFIELD, S. The power of critical theory. Liberating adult learn-
ing and teaching. San Francisco: Jossey-Bass, 2004.
CASTELLS, M. O poder da identidade. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2007.
COMISSÃO DAS COMUNIDADES EUROPEIAS. Memorando so-
bre aprendizagem ao longo da vida. Bruxelas: Comissão das Comuni-
dades Europeias, 2000.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-6801 1279

Rómina Mello Laranjeira

COUPLAND, J.; GWYN, R. (Ed.). Discourse, the body and identity.
Hampshire: Palgrave Macmillan, 2003.
DELORS, J. Educação: um tesouro a descobrir. Porto: Asa, 1996.
DELORY-MOMBERGER, C. Les histoires de vie. De l’invention de 
soi au projet de formation. Paris: Anthropos, 2004.
DIONÍSIO, M. L.; CASTRO, R. V.; SILVA, A. A relação com o escrito 
nos kits de identidade de adultos em processos de reconhecimento e 
certificação de competências. Scripta, v. 17, n. 32, p. 155-172, 2013. 
DOMINICÉ, P. L’histoire de vie comme processus de formation. Paris: 
L’Harmattan, 1990.
DU GAY, P.; EVANS, J.; REDMAN, P. (Ed.). Identity: a reader. Lon-
don: Sage Publications, 2000.
DUBAR, C. A socialização. Construção das identidades sociais e pro-
fissionais. Porto: Porto Editora, 1997.
ELLIOTT, J. Using narrative in social research.Qualitative and quan-
titative approaches. London: Sage, 2009.
FIELD, J. Lifelong learning and the new educational order. Stoke on 
Trent: Trentham Books, 2006.
FREEBODY, P.; LUKE, A.Literacy as engaging with new forms of life: 
the “four roles model”. In: BULL. G.; ANSTEY, M. (Ed.). The Literacy 
Lexicon. Frenchs Forest: Pearson Education, 2003.
GEE, J. P. Social linguistics and literacies: ideology in discourses. Lon-
don/Philadelphia: The Farmer Press, 1994.
GOMES, M. C. (Coord.). Referencial de competências-chave para a 
educação e formação de adultos – nível secundário. Lisboa: Direcção 
Geral de Formação Vocacional, 2006.
HANNON, P. Reflecting on literacy in education. London: Routledge, 
2000.
JARVIS, P. Adult education and the state. Towards a politics of adult 
education. London: Routledge, 1993.
JONES, P. R.; KRZYZANOWSKI, M. Identity, belonging and migra-
tion: beyond describing ‘others’. IN: DELANTY, G.; WODAK, R.; 
JONES, P. R. (Ed.). Identity, belonging and migration. Liverpool: Li-
verpool University Press, 2008. p. 38-53.



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1249-1280, mai./ago. 2017. issn 0102-68011280

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos

NÓVOA, A. Vidas de professores. Porto: Porto Editora, 1995.
OCDE. Lifelong learning for all, 1996.
OCDE. Economic policy reforms. Going for growth, 2005.
PORTUGAL. Decreto-Lei nº 357, de 29 de outubro de 2007. Diário da 
República, 1ª série, nº 208, p. 7919-7925. Disponível em: <https://dre.
pt/application/dir/pdf1sdip/2007/10/20800/0791907925.PDF>. Acesso 
em: 09 Mar. 2016.
______. Portaria nº 370, de 21 de maio de 2008. Diário da República, 1ª 
série, nº 98, p. 2898-2906. Disponível em: <http://www.catalogo.anqep.
gov.pt/boDocumentos/getDocumentos/159>. Acesso em: 9 Mar. 2016.
______. Portaria 135-A, de 28 de março de 2013. Diário da República, 
1ª série, nº 62, p. 1914-(1)1914(10). Disponível em: <http://www.cata-
logo.anqep.gov.pt/boDocumentos/getDocumentos/476>. Acesso em: 9 
Mar. 2016.
SIGNORINI, I. (Org.). Lingua(gem) e identidade: elementos para uma 
discussão no campo aplicado. Campinas: Mercado das Letras, 1998. 
SOARES, M. Letramento: um tema em três géneros. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2000.
SOUZA, E. C. A arte de contar e trocar experiências: reflexões teórico-
metodológicas sobre histórias de vida em formação. Revista Educação 
em Questão, v. 25, n. 11, p. 22-29, jan./abr., 2006. 
STREET, B. Literacy in theory and practice.Cambridge: Cambridge 
University Press, 1984.
WORTHAM, S. Learning identity: the joint emergence of social iden-
tification and academic learning. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2006.

Data de registro: 12/03/2016
Data de aceite: 18/01/2017



FORMAS DE DISTRIBUIÇÃO:

1.	 Permutas com periódicos nacionais

2.	 Permutas com periódicos internacionais

3.	 Doações nacionais

4.	 Doações internacionais





Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1283

PERMUTAS NACIONAIS 

1.	 Analytica. Universidade Federal do Rio de Janeiro.  Seminário Fi-
losofia da Linguagem. Rio de Janeiro – RJ. 

2.	 Caderno de Educação. Universidade do Estado de Minas Gerais. 
Biblioteca da Faculdade de Educação. Belo Horizonte – MG.

3.	 Cadernos de Estudos Sociais. Fundação Joaquim Nabuco. Re-
cife – PE.

4.	 Cadernos de Filosofia Alemã. Universidade de São Paulo. Faculdade 
de Filosofia Letras e Ciências Humanas. Departamento de Filosofia. 
Grupo de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP.

5.	 Cadernos de História e Filosofia da Ciência. Universidade Estadual 
de Campinas. Centro de Lógica, Epistemologia e História da Ciência. 
Campinas – SP.

6.	 Cadernos Nietzsche. Universidade de São Paulo. Faculdade de Filo-
sofia Letras e Ciências Humanas. Departamento de Filosofia. Grupo 
de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP.

7.	 Ciência & Trópico. Fundação Joaquim Nabuco. Recife – PE.

8.	 Coletânea. Faculdade São Bento. Rio de Janeiro – RJ.

9.	 Conjectura. Universidade de Caxias Do Sul. Caxias do Sul – RS.

10.	 Direito & Paz. Centro UNISAL; Biblioteca. Lorena – SP.

11.	 Discurso. Universidade de São Paulo. Faculdade de Filosofia, Letras 
e Ciências. Humanas. Departamento de Filosofia. São Paulo – SP.

12.	 Dois Pontos. Universidade Federal do Paraná. Curitiba – PR.

13.	 Educação e Pesquisa. Universidade de São Paulo. Faculdade de 
Educação. São Paulo – SP.

14.	 Educação e Realidade. Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 
Faculdade de Educação. Porto Alegre – RS.

15.	 Educação em Foco. Universidade do Estado de Minas Gerais. Belo 
Horizonte – MG.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-68011284

16.	 Educação em Foco. Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de 
Fora – MG.

17.	 Educação em Questão. Universidade Federal do Rio Grande do 
Norte. Departamento de Educação. Natal – RN.

18.	 Educação em Revista. Universidade Federal de Minas Gerais. 
Faculdade de Educação. Belo Horizonte – MG.

19.	 Educar em Revista. Universidade Federal do Paraná. Curitiba – PR.

20.	 Em Aberto. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais. 
Brasília – DF.

21.	 Espaço Pedagógico. Universidade de Passo Fundo. Passo Fundo 
– RS.

22.	 Espaço. Instituto Nacional de Educação de Surdos. Rio de Janeiro 
– RJ.

23.	 Estudos Avançados. Universidade de São Paulo. Instituto de Estudos 
Avançados. São Paulo – SP.

24.	 Estudos em Avaliação Educacional. Fundação Carlos Chagas. São 
Paulo – SP.

25.	 Estudos Filosóficos. Universidade Federal de São João Del-Rei. 
São João Del Rei – MG.

26.	 Estudos Teológicos. Escola Superior de Teologia. São Leopoldo – 
RS.

27.	 Hypnos. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo 
– SP.

28.	 Impulso. Universidade Metodista de Piracicaba. Piracicaba – SP.

29.	 Inter Ação. Universidade Federal de Goiás. Faculdade de Educação. 
Goiânia – GO.

30.	 Kriterion. Universidade Federal de Minas Gerais. Faculdade de 
Filosofia e Ciências Humanas. Belo Horizonte – MG.

31.	 Leitura: Teoria e Prática. Universidade Estadual de Campinas. 
Faculdade de Educação. Biblioteca. Campinas – SP.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1285

32.	 Linhas Críticas. Universidade de Brasília. Faculdade de Educação. 
Brasília – DF.

33.	 Lumen Veritatis. Faculdade Arautos do Evangelho. São Paulo – SP.

34.	 Manuscrito. Universidade Estadual de Campinas. Centro de Lógica, 
Epistemologia e História da Ciência. Campinas – SP.

35.	 Momento. Fundação Universidade Federal do Rio Grande. Depar-
tamento de Educação e Ciências do Comportamento. Rio Grande do 
Sul – RS.

36.	 Principia. Universidade Federal de Santa Catarina. Núcleo de Epis-
temologia e Lógica. Florianópolis – SC.

37.	 Princípios. Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Departa-
mento de Filosofia. Natal – RN.

38.	 Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos. Instituto Nacional de 
Estudos e Pesquisas Educacionais. Brasília – DF.

39.	 Revista Brasileira de Estudos Políticos. Universidade Federal de 
Minas Gerais. Faculdade de Direito. Belo Horizonte – MG.

40.	 Revista da Faculdade de Educação. Universidade do Estado de 
Mato Grosso. Cáceres – MT.

41.	 Revista de Educação Pública. Universidade Federal do Mato Grosso. 
Curso de Mestrado em Educação Pública. Cuiabá – MT.

42.	 Revista de Filosofia: AURORA. Pontifícia Universidade Católica 
do Paraná. Biblioteca Central – Setor de Intercâmbio. Curitiba – PR.

43.	 Revista de Informação Legislativa. Senado Federal. Brasília – DF.

44.	 Revista do Instituto de Estudos Brasileiros. Universidade de São 
Paulo. Instituto de Estudos Brasileiros. São Paulo – SP.

45.	 Revista Econômica do Nordeste. Banco do Nordeste do Brasil. 
Fortaleza – CE.

46.	 Revista Educação Especial. Universidade Federal de Santa Maria. 
Santa Maria – RS.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-68011286

47.	 Revista Filosofazer. Instituto Superior de Filosofia Berthier. Passo 
Fundo – RS.

48.	 Scintilla. Revista de Filosofia e Mística Medieval. Campo Largo – 
PR.

49.	 Síntese. Faculdade de Filosofia da Companhia de Jesus. Belo Hori-
zonte – MG.

50.	 Sitientibus. Universidade Estadual de Feira de Santana. Feira de 
Santana – BA.

51.	 Tabulae. Faculdade Vicentina. Curitiba, PR.

52.	 Teocomunicação. Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 
do Sul. Porto Alegre – RS.

53.	 Terra e Cultura. Centro Universitário Filadélfia. Londrina – PR.

54.	 Transformação. Universidade Estadual Paulista. Faculdade de Fi-
losofia e Ciências. Marília – SP.

55.	 Universidade e Sociedade. Universidade Estadual de Maringá. Pró-
-Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação. Maringá – PR.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1287

PERMUTAS INTERNACIONAIS 

1.	 Allgemeine Zeitschrift für Philosophie. Universitat Hildesheim, 
Institut fur Philosophie. Stuttgart, Alemanha.

2.	 Anales del Seminario de Historia de la Filosofía. Servicio de Canje, 
Biblioteca de la Universidad Complutense. Madrid, Espanha.

3.	 Analogia Filosofica; Revista de filosofia. Revista Analogia/Revista 
Anamnesis. México, DF.

4.	 Anamnesis: Revista de Teologia. Revista Analogia/Revista Anam-
nesis. México, DF.

5.	 Arquipélago. Série Filosofia. Universidade dos Açores. Açores, 
Portugal.

6.	 Brasilien Dialog. Institut Fur Brasilienkunde.  Mettingen, Alemanha.

7.	 Concordia: internationale zeitschrift fur philosophie. Lateiname-
rikareferat. Missionswissenschaftliches Institut Missio e.V. Postfach, 
Aachen.

8.	 Contrastes: revista interdisciplinar de filosofia. Universidad de 
Málaga. Málaga, Espanha.

9.	 Convivium. Universitat de Barcelona. Barcelona, Espanha.

10.	 Crítica. Instituto de Investigaciones Filosóficas - UNAM. México, 
DF.

11.	 Cuadernos Hispanoamericanos. Agencia Espanola de Cooperacion 
Internacional. Madrid, Espanha.

12.	 Cuadernos Salmantinos de Filosofia. Universidad Pontificia de 
Salamanca. Salamanca, Espanha.

13.	 Cultura.  Revista de Historia e Teoria das Idéias. Universidade Nova 
de Lisboa, Centro de Historia da Cultura. Lisboa, Portugal.

14.	 Deutschland. Deutschland, Frankfurter Societaets-Druckerei GmbH. 
Frankfurt, Germany.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-68011288

15.	 Dialógica. Centro de Informacion y Documentacion; Instituto Peda-
gogico de Maracay. Maracay,Venezuela.

16.	 Dialogo Filosofico. Dialogo Filosofico. Madrid, Espanha.

17.	 Diánoia. Anuario de Filosofía. Instituto de Investigaciones Filosóficas 
– UNAM. México, DF.

18.	 El Ciervo. Publicaciones de El Ciervo AS. Barcelona, Espanha.

19.	 Espacios En Blanco: Serie Indagaciones. Universidad Nacional del 
Centro de la Provincia De Buenos Aires. Buenos Aires, Argentina.

20.	 Espiritu.  Instituto Filosofico de Balmesiana. Barcelona, Espanha.

21.	 Estudios Filosoficos. Instituto Superior de Filosofia de Valladolid. 
Valladolid, Espanha.

22.	 Estudios Interdisciplinarios de America Latina y el Caribe. Ins-
titute for Latin American History and Culture, Tel Aviv University

23.	 Graswurzel Revolution.  GWR-Vertrieb. Nettersheim, Alemanha.

24.	 Harvard Educational Review. Cambridge, MA, Estaods Unidos.

25.	 Iberoamericana. Ibero-amerikanisches Institut. Berlin, Alemanha.

26.	 Ideas y Valores. Universidad Nacional de Colombia. Bogotá, Co-
lombia.

27.	 Ila Latina. Ila Zeitschrft der. Bonn, Deutschland.

28.	 International Review of Education. Unesco Institute for Education. 
Hamburg, Germany.

29.	 Isegoría. Instituto de Filosofía. Madrid, Espanha.

30.	 Isidorianum. Centro de Estudios Teologicos de Sevilla. Sevilla, 
Espanha.

31.	 Journal of Indian Council of Philosophical Research. Indian Cou-
ncil of Philosophical Research. New Delhi, India.

32.	 Journal of the Faculty of Letters. University of Tokyo.Tokyo, Japão.

33.	 Journal of Third World Studies. Association of Third World Studies. 
Americus, Georgia, EUA.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1289

34.	 Letras de Deusto. Universidad de Deusto. Bilbao, Espanha.

35.	 Logos. Universidad La Salle. Mexico, D.F.

36.	 Noein. Revista de la Fundación Decus. La Plata, Argentina.

37.	 Paedagogica Historica. Universiteit Gent. Gent, Belgica.

38.	 Pensamiento; revista de investigación e información filosófica. 
Libreria Borja. Barcelona, Espanha.

39.	 Perfiles Educativos. Universidad Nacional Autonoma De Mexico. 
Mexico, D.F.

40.	 Quest Philosophical Discussions. Quest. Eelde, Netherlands.

41.	 Relaciones. Colegio de Michoacán. Michoacán, México.

42.	 Religión y Cultura. Religión y cultura. Madrid, Espanha.

43.	 Review. Fernand Braudel Center.Binghamton, N. Y.

44.	 Revista Agustiniana. Revista agustiniana. Madrid, Espanha.

45.	 Revista Ciencias de la Educación. Universidad de Carabobo. Ca-
rabobo,Venezuela.

46.	 Revista Critica de Ciências Sociais.Coimbra, Portugal.

47.	 Revista Cubana de Educación Superior. Universidad de la Habana. 
La Habana, Cuba.

48.	 Revista da Faculdade de Letras. Universidade do Porto. Porto, 
Portugal.

49.	 Revista de Filosofía. Servicio de Canje, Biblioteca de la Universidad 
Complutense. Madrid, Espanha.

50.	 Revista de Filosofía. Universidad del Zulia, Centro de Estudios 
Filosóficos Adolfo Garcia Diaz. Maracaibo, Venezuela.

51.	 Revista de Filosofía. Universidad Iberoamericana. Mexico, D.F.

52.	 Revista de Filosofía de la Universidad de Costa Rica. Universidad 
de Costa Rica. San Jose, Costa Rica.

53.	 Revista de Historia das Idéias. Instituto de Historia e Teoria das 
Idéias. Coimbra, Portugal.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-68011290

54.	 Revista de Orientacion Educacional. Universidad de Playa Ancha 
de Ciencias de la Educacion. Valparaiso, Chile.

55.	 Revista Educacion y Pedagogia. Universidad de Antioquia, Facultad 
de Educación. Medellín, Colombia.

56.	 Revista Española de Pedagogía. Instituto Europeu de Iniciativas 
Educativas. Madrid, Espanha.

57.	 Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe. 
CEDLA Library. Amsterdam, The Netherlands.

58.	 Revista Filosofica de Coimbra. Universidade de Coimbra. Porto, 
Portugal.

59.	 Revista Irice. Instituto Rosario de Investigaciones en Ciencias de la 
Eduacion. Rosário, Argentina.

60.	 Revista Portuguesa de Educação. Universidade do Minho. Braga, 
Portugal.

61.	 Revista Portuguesa de Filosofia. Universidade Católica Portuguesa. 
Braga, Portugal.

62.	 Revue des Sciences de L’ Éducation. FCAR-CRSH. Quebec, Canada.

63.	 Salesianum. Universita Pontificia Salesiana. Roma, Italia.

64.	 Schede medievali. Oficina di Studi Medievali. Palermo, Italia.

65.	 Segni e Comprensione. Dipartimento di Filosofia. Universitá degli 
Studi. Lecce, Itália.

66.	 Suplemento antropológico. Universidad Católica Nuestra Señora 
de la Asunción. Asunción, Paraguai.

67.	 Synaxis. Studio Teologico S. Paolo. Facoltà Teologica di Sicilia. 
Catania, Itália.

68.	 Taula. (quaderns de pensament). Universitat de les Illes Balears. 
Palma, Illes Balears, Espanha.

69.	 Teoria de la educación. Universidad de Salamanca. Salamanca, 
Espanha.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1291

70.	 Theoria. Universidad del País Vasco. San Sebastián, Espanha.

71.	 Topicos. Cadernos Brasil-Alemanha. Bonn, Deutschland.

72.	 Tópicos: Revista de Filosofia. Universidad Panamericana. Mexico, 
D.F.

73.	 Universidades. Union de Universidades de America Latina. Coyoa-
can, Mexico.

74.	 Utopía y Praxis Latinoamericana. Universidad del Zulia. Consejo 
de Desarrollo Cientifico. Maracaibo, Venezuela.

75.	 Yachay. Universidad Católica Boliviana. Cochabamba, Bolivia.

76.	 Zeitschrift fur Kritische Theorie. Zuklampen Verlag. Luneburg, 
Alemanha.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-68011292

DOAÇÕES NACIONAIS

Bibliografia Brasileira de Educação
Inep/MEC 
Brasília – DF

Biblioteca do Senado Federal
Brasília – DF

Biblioteca Nacional
Rio de Janeiro – RJ

CEDOC – Centro de Documentação 
Recife – PE

Centro de Documentação do Pensamento Brasileiro
Salvador – BA

Conselho de Reitores das Universidades Brasileiras
Brasília – DF

Library of Congress Office
Rio de Janeiro – RJ

Membros dos Conselhos Editorial e Consultivo

Sumários de Revistas Brasileiras
Fundação de Pesquisa Científica de Ribeirão Preto
Ribeirão Preto – SP

Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
Associação Nacional de Pós-graduação em Educação – ANPEd (UERJ)
Rio de Janeiro – RJ

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1293

DOAÇÕES INTERNACIONAIS

Academia Colômbiana de Investigacion y Cultura
Bogotá  – Colômbia

Boletín Bibliográfico do Instituto Aleman de Ultramar
Deutsches Übersee-Institut 
Hamburg – Alemanha

Brasilien Dialog 
Institut Für Brasilien Kunde
Mettingen – Alemanha

Centro de Estudios Regionales Andinos
“Bartolomé de las Casas”
Cusco – Peru

CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica y Cul-
tural 
 Buenos Aires – Argentina

FLACSO – Facultad Latinoamericana de Ciências Sociales
Buenos Aires - Argentina

Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca 
Cuenca - Equador

IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana
Coyoacán – México

Librería Editorial Salesiana S.A.
Los Teques – Venezuela

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 665-676, jan./abr. 2017. issn 0102-68011294

Maison des Sciences De L’homme
Paris – França

Repertoire Bibliographique de la Philosophie
Institut Supérieur de Philosophie
Louvain-la-Neuve – Bélgica

SEX – Population and Politics
Madri – Espanha

SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation Centre
Paris – France

The Philosopher’s Index 
Philosopher’s Information Center
Ohio – U.S.A

Universidade Nacional de Córdoba
Facultad de Filosofia y Humanidades
Córdoba – Argentina

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1283-1294, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 677-680, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1295

Indexação em Repertórios

Artigos publicados em “Educação e Filosofia” são repertoriados no:

1.	 Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 
(www.rbif.ucl.ac.be),

2.	 The Philosopher’s Index , do Philosophy Documentation Center 
– Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org),

3.	 CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica 
y Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar);

4.	 SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation 
Centre – Paris, França (www.portalunesco.org);

5.	 IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 
Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie);

6.	 LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7.	 Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 
(www.migre.me/8b5bJ),

8.	 Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil (www.
sumarios.org),

9.	 DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 
Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/);

10.	EDUC@ - Indexador online de periódicos na área da Educação 
(http://educa.fcc.org.br/);

11.	PhilPapers Journal - Comprehensive index of the research lite-
rature in philosophy (https://philpapers.org/).

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1295-1298, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 677-680, jan./abr. 2017. issn 0102-68011296

Artikel, die in “Educação e Filosofia” erscheinen, werden aufgenom-
men in dem:

1.	 Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, 
Bélgica (www.rbif.ucl.ac.be),

2.	 The Philosopher’s Index , do Philosophy Documentation 
Center – Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org),

3.	 CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Fi-
losofica y Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.
edu.ar);

4.	 SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documenta-
tion Centre – Paris, França (www.portalunesco.org);

5.	 IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana 
– Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie);

6.	 LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7.	 Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, 
Brasil (www.migre.me/8b5bJ),

8.	 Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 
(www.sumarios.org),

9.	 DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 
Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/);

10.	EDUC@ - Indexador online de periódicos na área da Edu-
cação (http://educa.fcc.org.br/);

11.	PhilPapers Journal - Comprehensive index of the research 
literature in philosophy (https://philpapers.org/).

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1295-1298, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 677-680, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1297

Articles appearing in “Educação e Filosofia” are indexed in the:

1.	 Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, 
Bélgica (www.rbif.ucl.ac.be),

2.	 The Philosopher’s Index , do Philosophy Documentation 
Center – Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org),

3.	 CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Fi-
losofica y Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.
edu.ar);

4.	 SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documen-
tation Centre – Paris, França (www.portalunesco.org);

5.	 IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana 
– Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie);

6.	 LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7.	 Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, 
Brasil (www.migre.me/8b5bJ),

8.	 Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil 
(www.sumarios.org),

9.	 DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 
Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/);

10.	EDUC@ - Indexador online de periódicos na área da Edu-
cação (http://educa.fcc.org.br/);

11.	PhilPapers Journal - Comprehensive index of the research 
literature in philosophy (https://philpapers.org/).

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1295-1298, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 677-680, jan./abr. 2017. issn 0102-68011298

Articles publiés dans la revue “Educaçâo e Filosofia” sont repertoriés 
dans le:

1.	 Repertoire Bibliographique dela Philosophie – Louvain, Bélgica 
(www.rbif.ucl.ac.be),

2.	 The Philosopher’s Index , do Philosophy Documentation Center 
– Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org),

3.	 CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofica 
y Cultura – Buenos Aires, Argentina (www.ciafic.edu.ar);

4.	 SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation 
Centre – Paris, França (www.portalunesco.org);

5.	 IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 
Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie);

6.	 LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx), 

7.	 Biblioteca Brasileira de Educação /INEP-MEC – Brasília, Brasil 
(www.migre.me/8b5bJ),

8.	 Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil (www.
sumarios.org),

9.	 DIADORIM – Diretório de Políticas Editoriais das Revistas 
Científicas Brasileiras (http://diadorim.ibict.br/);

10.	EDUC@ - Indexador online de periódicos na área da Educação 
(http://educa.fcc.org.br/);

11.	PhilPapers Journal - Comprehensive index of the research lite-
rature in philosophy (https://philpapers.org/).

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1295-1298, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 639-643, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1299

NORMAS PARA ENVIO DE COLABORAÇÕES

Natureza das Colaborações
Educação e Filosofia aceita para publicação trabalhos originais de auto-
res brasileiros e estrangeiros, desde que doutores nas áreas de Educação 
e Filosofia, que serão destinados às seções de artigos, dossiês, resenhas, 
traduções e entrevistas. Traduções serão eventualmente solicitadas ou 
aceitas pelo Conselho Editorial.
A Revista Educação e Filosofia somente recebe e tramita para pu-
blicação, um trabalho original por vez para cada um dos autores ou 
coautores, brasileiros e estrangeiros, desde que doutores, nas áreas de 
Educação e ou Filosofia.

Idiomas
Educação e Filosofia publica em português, inglês, espanhol, francês, 
italiano e alemão.

Identificação do(s) autor(es) 
É obrigatória a supressão de qualquer identificação ou de qualquer for-
ma de auto-remissão no arquivo que contém o trabalho a ser avaliado.
Em arquivo separado (como documento suplementar: passo 4 do 
processo de submissão) deverão constar o título do trabalho, o nome 
completo do autor ou, quando for o caso, do autor principal e do(s) 
coautor(es), com a informação da qualificação acadêmica mais alta e 
a descrição da instituição na qual a obteve; descrição da ocupação e 
vinculação profissional atual; o endereço completo para contato, con-
forme exemplo abaixo:

Exemplo: A Questão Paradigmática da Pesquisa em Filosofia da 
Educação. António Gomes da Silva. Doutor em Educação: História e 
Filosofia da Educação pela Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo. Professor de Filosofia da Educação do Curso de Pedagogia 
da Universidade Federal de Uberlândia. Endereço: Rua Afonso 
Pena, n” 20, apto. 102, Bairro Brasil, Uberlândia, Minas Gerais. 
CEP:22.222.222. Telefone: (34) 3333-3333. Fax: (34) 5555-5555. 
E-mail: antonio.gomes@udi.com.br

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 639-643, jan./abr. 2017. issn 0102-68011300

Todos os autores e coautores devem ser informados e cadastrados no 
ato da submissão. Não são aceitas inclusões de coautoria durante o 
trâmite de avaliação do documento submetido.

Apresentação dos originais
A submissão será feita na página eletrônica da Revista no seguinte 
endereço: www.seer.ufu.br.

Visando assegurar a integridade da avaliação por pares cega, o texto 
deverá ser encaminhado sem a identificação do autor ou dos autores, 
tanto no corpo do texto quanto nas propriedades do arquivo eletrônico, 
feito em uma versão recente do programa Word do Microsoft Office. 
Para isso, os autores devem:
1. Excluir do texto nomes, substituindo com “Autor” e o ano em referên-
cias e notas de rodapé, em vez de nomes de autores, título do artigo, etc.
2. Em documentos do Microsoft Office, a identificação do autor deve 
ser removida das propriedades do arquivo eletrônico (no menu Arquivo 
> Propriedades), iniciando em Arquivo, no menu principal, e clicando 
na sequência: Arquivo > Salvar como... > Ferramentas (ou Opções no 
Mac) > Opções de segurança... > Remover informações pessoais do 
arquivo ao salvar > OK > Salvar.

O texto deve ser configurado em formato A4, com entrelinhas duplo, 
alinhamento justificado e fonte Times New Roman, com corpo tama-
nho 12.

Os textos deverão conter três resumos. São obrigatórios os resumos 
em português e em inglês; e o terceiro resumo poderá ser em italiano, 
espanhol ou francês. Cada resumo deverá ter no mínimo 50 e no máxi-
mo 150 palavras. Além disso, deve-se indicar de três a cinco palavras-
chave nos respectivos idiomas. Os textos deverão conter título em três 
idiomas; sendo obrigatórios os títulos em português e em inglês e o 
terceiro título no mesmo idioma do terceiro resumo.

Extensão máxima dos originais: artigos, entrevistas e traduções/30 
páginas; resenhas/08 páginas.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 639-643, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1301

É vedado que o autor submeta um texto concomitamente à Revista 
Educação e Filosofia e a outro periódico, sob pena de não aceitação 
de futuras contribuições suas.

Ilustrações
As ilustrações (fotos, tabelas e gráficos), quando forem absolutamente 
indispensáveis, deverão ser de boa qualidade, preferencialmente em 
preto e branco, acompanhadas das respectivas legendas.

Orientações específicas para o envio de colaborações relacionadas 
a pesquisas envolvendo seres humanos
Os artigos que comuniquem resultado de pesquisa com conteúdo que 
esteja vinculado aos termos das “Diretrizes e Normas Regulamenta-
doras de Pesquisas Envolvendo Seres Humanos” (Resolução 196/96, 
de 10 outubro de 1996, do Conselho Nacional de Saúde) e suas nor-
mas complementares, deverão anexar à colaboração encaminhada, 
obrigatoriamente, o protocolo de pesquisa devidamente revisado por 
Comitê de Ética em Pesquisa legalmente constituido, no qual conste 
o enquadramento na categoria de aprovado e, quando necessário, pela 
Comissão Nacional de Ética em Pesquisa (CONEP/MS).
Quando oriundos de países estrangeiros, artigos que comuniquem 
resultados de pesquisa envolvendo seres humanos deverão seguir as 
normas quanto às questões éticas em pesquisa que vigorem no país da 
instituição à qual esteja vinculado o autor – ou autor principal, no caso 
de publicação coletiva.

Referências bibliográficas
Devem conter, no mínimo, os autores e textos citados no trabalho e 
ser apresentadas ao final do texto, em ordem alfabética, obedecendo às 
normas atualizadas da ABNT ou de outro sistema coerente e reconhe-
cido pela comunidade científica internacional. Colaborações que não 
contenham as referências bibliográficas ou que as apresentem de forma 
incorreta não serão consideradas para exame e publicação.

Nota de Rodapé
As notas de rodapé, caso utilizadas, deverão ser numeradas e inseridas 
pelo Word for Windows e aparecer no pé de página.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 639-643, jan./abr. 2017. issn 0102-68011302

Avaliação dos textos
Os originais serão avaliados anonimamente por especialistas, cujo 
parecer será comunicado imediatamente ao(s) autor(es). Os originais 
recusados não serão devolvidos. Todo material destinado à publica-
ção, encaminhado e já aprovado pela revista, não mais poderá ser 
retirado pelo autor sem a prévia autorização do Conselho Editorial.

Política anti-plágio
Os textos recebidos pela Revista Educação e Filosofia serão analisa-
dos por software anti-plágio no momento de sua submissão e da pu-
blicação. Os textos serão avaliados segundo os seguintes parâmetros:
a) Havendo constatação de plágio, o texto será imediatamente re-
cusado.
b) Havendo mais de 30% de incidência de auto plágio, excluindo-se as 
citações e referências do referido percentual, o artigo será recusado.
c) No caso de textos já publicados em anais de eventos, será admis-
sível uma incidência de 50% de auto plágio, devendo constar em 
nota a referência da primeira publicação.
d) O relatório de análise obtido pelo programa será objeto de exame 
dos diretores de editoração.

Direito autoral e responsabilidade legal
Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que 
poderão dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo 
constar a edição original (título original, Educação e Filosofia, vo-
lume, nº, páginas).
Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de 
seus autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu 
conteúdo à Revista ou à EDUFU.

Exemplares do (s) autor(es)
Cada trabalho publicado dará direito ao recebimento gratuito de 
dois exemplares do respectivo número da Revista, não sendo este 
quantum alterado no caso de contribuições enviadas conjuntamente 
por mais de um autor.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 639-643, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1303

Contato
Universidade Federal de Uberlândia
Revista Educação e Filosofia
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131
Campus Santa Mônica
38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil
Página na Internet: www.seer.ufu.br
Correio Eletrônico: revedfil@ufu.br
Telefone / Fax: (55) (34) 3239-4252

Exceções e casos omissos serão resolvidos pelo Conselho Editorial

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 644-647, jan./abr. 2017. issn 0102-68011304

NORMS FOR SUBMISSIONS

Kind of Submissions
Educação e Filosofia/ Education and Philosophy accepts for publication 
original works by Brazilian and foreign authors who have a doctoral 
degree in the areas of Education and Philosophy, which will be directed 
to the sections of articles, dossiers, reviews, translations and interviews. 
Translations may be requested or accepted by the Editorial Board. The 
Educação e Filosofia journal receives and processes for publication 
only one original paper per author or co-author per edition. Author 
and co-author may be of any nationality; however, they must have a 
doctoral degree in the field of Education and/or Philosophy.

Languages
Education and Philosophy publishes in Portuguese, German, Spanish, 
French, English and Italian.

Identification of author(s)
The main electronic file should bring no identification nor indirect clues 
that can lead do recognition of the author(s).
In a separate electronic file – Step 4. Upload supplementary files –, 
contributors should give the following information: the title of the work, 
full name of the author or authors, with a description of profession 
occupation and current institutional connection, the highest academic 
qualification and its corresponding university, as well as complete 
address for contact, following the example below:

Example: The Paradigmatic Question of Research in Philosophy 
of Education. Antonio Gomes da Silva. Professor of Philosophy 
of Education in the Faculty of Education at the Federal University 
of Uberlândia. Doctor of Education: History and Philosophy of 
Education from the Pontifical Catholic University of São Paulo. 
Address: 20 Afonso Pena St., apt. 102, Uberlândia, Minas Gerais, 
Brazil. Postal Code: 22.222.222. Telephone: (34) 3333-3333. Fax: 
(34) 5555-5555. E-mail: antonio.gomes@udi.com.br

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 644-647, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1305

All authors and co-authors should be informed and registered at the 
time of submission. Inclusions of co-authoring are not accepted during 
the evaluation procedure of the submitted document.

Presentation of originals
Material for publication should be sent by electronic means in the site 
www.seer.ufu.br. 

Manuscripts shall be submitted without identifying author and co-au-
thor, in both body of the text and electronic file properties, in order to 
ensure the integrity of the double-blind evaluation system. Manuscripts 
ought to be written in a recent version of Microsoft Office Word. To 
this end, authors shall:
1. Remove names from the text, replacing them with “Author” and 
the year in references and footnotes, instead of author names, article 
title, etc.
2. In Microsoft Office Word documents, the author identification shall 
be removed from electronic file properties (in File > Properties menu), 
starting with “File”, in the main menu, clicking on the sequence: File >; 
Save As... >; Tools (or Options on MacBook) >; Security Options... >; 
Remove personal information from file properties on save >; OK>; Save.

Manuscripts shall be in A4 size, double space throughout, fully justified, 
‘Times New Roman’ font, and size 12.

The texts should bring three summaries: two of them must be writen 
in Portuguese and English; a third one may use French, Spanish or any 
other wich is the text’s original language. Each summary should have 
a minimum of 50 and a maximum of 150 words. Authors should also 
provide from three to five key-words in the original language and also 
their corresponding translations into the other two languages of the 
referred summaries. And the same is expected for titles, which should 
be send to us in those three languages already adopted.

Originals should have a maximum extension of: 30 pages for articles, 
interviews and translations; 8 pages for reviews.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 644-647, jan./abr. 2017. issn 0102-68011306

It is prohibited for an author to submit a text to Revista Educação e 
Filosofia and to another periodical at the same time under penalty of 
non-acceptance of future contributions. 

Illustrations
Illustrations (photos, tables and graphs), when absolutely indispensable, 
should be of good quality, preferentially in black and white, accompa-
nied by respective captions.

Ethics and research with  human beings 
Foreign contributors who bring results of their own researches in which 
human beings had been employed are expected to follow the norms 
and regulations concerning research ethics of the country where they 
work and live in. In the case of collective papers, this stand for the 
main author. 

Bibliographic references
Should contain at least the authors and texts cited in the work and 
presented at the end of the text in alphabetical order, following the 
current norms of ABNT or other coherent system recognized by the 
international scientific community. Collaborations that do not contain 
such bibliographical references or that present them in an incorrect form 
will not be considered for examination and publication.

Footnotes
Footnotes, when used, should be numbered and inserted by Word for 
Windows and appear at the foot of the page.

Evaluation of texts
Originals will be evaluated anonymously by specialists, whose judg-
ment will be immediately communicated to the author(s). Rejected 
originals will not be returned. Ali material destined for publication 
delivered and already approved by the magazine, will not be able 
to be withdrawn by the author without previous authorization by 
the Editorial Board.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 644-647, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1307

Anti-Plagiarism Policy
Manuscripts received by Educação e Filosofia journal will pass through 
plagiarism detection software at submission and publishing time. Manus-
cripts submitted will be evaluated according to the following parameters:
a) In case of confirmation of plagiarism, the manuscript shall be refused 
forthwith. 
b) In case of self-plagiarism incidence higher than 30%, except quota-
tions and references, the manuscript shall be refused.
c) In case of manuscripts previously published in Conference Procee-
dings, a 50% incidence of self-plagiarism will be allowed. However, 
references to the previous publications shall be added in notes.
d) The anti-plagiarism software report will be subject to examination 
by the editorial board.

Copyright and legal responsibility 
The authors appearing in Education and Philosophy are the owners 
of their copyrights and are allowed to publish the same texts in another 
journal, under the condition of mentioning the reference to our original 
issue. Our Journal and its publisher are exempt of legal responsibility 
for the content of the texts, which falls to the author(s). 

Complementary issues
Contributors will receive free of charge two copies for each issue con-
taining their article. This ammount of free copies is the same when two 
or more persons figure as co-authors of one text. 

Contacts
Originals should be delivered by mail to:
Universidade Federal de Uberlândia
Revista Educação e Filosofia
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 - campus Santa 
Mônica
Bairro Santa Mônica 38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais - Brasil
Internet page: www.seer.ufu.br  E-mail: revedfil@ufu.br Telephone: 
(55) (34) 3239-4252

Exceptional situations and omissions will be decided by the Edi-
torial Board

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 648-652, jan./abr. 2017. issn 0102-68011308

NORMES POUR ENVOYER DES 
COLLABORATIONS.

Nature des collaborations 
A Revista Educação e Filosofia / La Revue Éducation et Philosophie 
accepte pour publication des travaux originaux d’auteurs brésiliens 
et étrangers, docteurs, dans les domaines de l’éducation et de la 
philosophie sous forme  d’articles,  des dossiers, des critiques, des 
traductions et d’interviews. Le comité de rédaction, accepte ou 
demande, éventuellement, des traductions. La revue Educação e 
Filosofia ne reçoit et ne traite qu’un seul texte par auteur ou co-au-
teur à la fois.

La Revue Éducation et Philosophie seulement reçoit et traite pour 
publication un travail original une fois pour chaque’un dês auters ou 
coauters, brésilliens ou étrangers, à condition que soient-ils docteurs 
dans les domaines d’Éducation et/ou Philosophie.

Idiomes 
La Revue Éducation et Philosophie publie en portugais, en allemand, 
en espagnol, en français, en anglais et en italien. 

L’Identification de l’auteur(s) 
Le travail qui devra être évalué ne doit contenir aucune mention de 
l’auteur de manière directe  ou indirecte ( auto-référence dans les 
fichiers joints ou archives envoyées).
A l’étape quatre du processus d’inscription, l’auteur devra présenter 
un document supplémentaire (à part), en précisant le titre de l’article 
ainsi que le nom et prénom de l’auteur  principal et/ou des éventuels 
coauteurs de cette contribution décrivant son status professionnel, 
son adresse (pour l’éventuel contact) et les renseignements relati-
fs à la qualification académique la plus haute constant le nom de 
l’institution ayant délivré son diplôme.
On cite par exemple:

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 648-652, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1309

Exemple: La Question paradigmatique de la recherche en philos-
ophie de l’éducation -
Monsieur Antonio GOMES DA SILVA – professeur de philosophie 
de l’éducation du cours de pédagogie de l’Université de Paris 
…......docteur en philosophie de l’Éducation par l’Université de 
Paris IV – Paris-Fr. 
Adresse complète: 22, Rue d’Alsace – 25000 Besançon – FRANCE. 
Téléphone:  f ixe:  0033-03.81.44.11.52 – portable – 
0033.6.87.88.12.10 – Fax – 0033. 03.44.52.52.66
adresse mail: antonio.gomes@gmail.com.

Tous les auteurs et co-auteurs doivent être informés et enregistrés au 
moment de la soumission. Inclusions d’ coauteurs ne sont pas acceptées 
lors de la procédure d’évaluation du document présenté.

Présentation des originaux
L’envoi des textes se fait à l’adresse de la  Revue Éducation et Philo-
sophie: www.seer.ufu.br.

Pour assurer l’intégrité de l’évaluation par des pairs en aveugle, le 
texte devra être envoyé sans l’identification d’auter ou des auteurs, 
tant au corps du texte quant dans les propriétés du fichier électronique 
fait dans une version récente du logiciel Microsoft Office Word. Pour 
ce faire, les auteurs doivent:

1. Supprimer du texte les noms et remplacer par “Auteur” avec l’anné 
en références et notes de bas au lien de noms d’auteurs title d’article etc.
2. Dans documents du Microsoft Office, l’identification du auter doit être 
retirée de        les propriétés du fichier életronique (dans le menu Fichier 
> Propriétés), en commençant par Fichier, dans le munu principal, et 
en cliquant après: Fichier > Sauver comme... > Outils (ou options par 
Mac) > Options de securité... > Supprimer informations personnelles 
du fichier à sauver > OK > Sauver.

Le texte doit être configure en format A4, avec interlignes double, 
alignement justifié et en police Times New Roman, taille 12.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 648-652, jan./abr. 2017. issn 0102-68011310

Le texte soumis doit être accompagné de trois résumés: le premier en 
portugais, le second en anglais, le troisième soit en espagnol, soit en 
français, soit dans la langue de l’auteur. Chaque résumé doit contenir 
entre 50 et 150 mots, et indiquer 3 à 5 mots-clés. 
Le texte doit être précédé par le titre en trois langues: en portugais, en 
anglais, et dans la langue du troisième résumé.
La longueur maximale des travaux (des articles, des entretiens, et des 
traductions) est limitée à 30 pages; les comptes rendus à 8 pages.
La Revue Education et Philosophie exige exclusivité pour l’évaluation 
des travaux que lui sont présentés. L’auteur ne doit pas, à la fois, les 
envoyer à un autre périodique. S’il y a irrespect à cette norme, la Revue 
Education et Philosophie n’acceptera plus de contributions  de cet auteur. 

Illustrations 
Les illustrations ( photos, tableaux et graphiques), si elles sont absolu-
ment indispensables, devront être de très bonne qualité, de préférence, 
en noir et blanc et accompagnées des sous titres et légendes. 

Orientations spécifiques pour envoyer des collaborations concer-
nant des recherches sur les «êtres humains»
Les articles de recherche en provenance des pays étrangers qui commu-
niquent des conclusions à propos des êtres humains, devront respecter 
les normes étiques en vigueur du pays où se situe l’institution à laquelle 
les chercheurs sont rattachés. Cet engagement moral concerne l’auteur 
de l’article ou, l’auteur principal, dans le cas d’une publication collective

Références bibliographiques
Les références bibliographiques devront contenir, au minimum, les 
noms des auteurs et des textes cités dans le travail. Ces données devront 
être présentées à la fin du travail, par ordre alphabétique, obéissant 
aux normes en vigueur de l’ABNT ou d’un autre système cohérent et 
reconnu par la communauté scientifique internationale.

Notes de bas de page
Les notes doivent apparaître en bas de la page et être numérotées et 
mises à jour par WORDS FOR WINDOWS.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 648-652, jan./abr. 2017. issn 0102-6801 1311

Évaluation des textes
Les textes seront évalués, anonymement, par des spécialistes dont 
le rapport sera, immédiatement, communiqué à ou aux auteur(s).
Les originaux refusés ne seront pas rendus aux auteurs. Le matériel 
déjà envoyé, étant approuvé pour publication dans la Revue, ne 
pourra pas être retiré sans l’autorisation du Conseil d’édition de 
la Revue.

Politique anti-plagiat
Les textes reçus par la Revue Education et Philosophie seront 
analysés par logiciel anti-plagiat au moment de sa soumission et 
publication. Ils seront evalués selon les paramétres suivants:
a) En présence de plagiat, le texte sera tout de suite refusé. 
b) En ayant plus de 30% d’incidence d’auto-plagiat, sauf les cita-
tions et références du pourcentage mentionné, l’article sera refusé.
c) En cas de textes dejà publiés en annales d’événements, sera 
admissible une incidence de 50% d’auto-plagiat, en devant figurer 
dans note la référence de la première publication.
d) Le rapport d’analyse obtenu par le programme sera objet d’ex-
amen des directeurs d’édition.

Droits d’auteur 
Les travaux publiés restent la propriété des  auteurs: pour de futures 
publications ou citations de ce travail il faudra, nécessairement, citer 
l’édition de la Revue Éducation et Philosophie en indiquant le titre 
original, le numéro de la revue et les pages.
L’auteur ou/ et des coauteurs se responsabilisent totalement pour le 
contenu de leurs articles. En cas litigieux, la Revue et l’Edufu n’y 
répondent aucunement.

Exemplaires des auteurs 
Chaque travail publié donnera droit à deux exemplaires du numéro 
respectif de la revue Éducation et Philosophie indépendamment du 
nombre d’auteurs. 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 61, p. 648-652, jan./abr. 2017. issn 0102-68011312

Contact 
Université Fédérale d’Uberlândia
Revue Éducation et Philosophie
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131
campus Santa Mônica – Bairro Santa Mônica
38408-144 - Uberlândia – Minas Gerais – Brasil
Page sur L’Internet: www.seer.ufu.br
Adresse électronique: revedfil@ufu.br
Téléphone: (55) (34) 3239-4252

Les exceptions seront considérées et résolues par le Conseil 
d’Édition.

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 31, n. 62, p. 1299-1312, mai./ago. 2017. issn 0102-6801



Av. João Naves de Ávila, 2121 - Campus Santa Mônica Bloco U - Sala 131  - 38408-144 - Uberlândia - MG – Brasil  
Telefone: (34) 3239.4252      Email: revedfil@ufu.br Home page: www.seer.ufu.br/index.php/EducaçãoFilosofia

REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA

PROPOSTA DE ASSINATURA DE REVISTAS PARA O(S) ANO(S) 201___  A 201___

NOME:.............................................................................................................CPF:.....................................................

ENDEREÇO:...............................................................................................................................................................

CIDADE:.................................................................................................... CEP:.................................UF:...............

TELEFONES:...................................................... E-mail............................................................................................

INSTITUIÇÃO À QUAL ESTÁ VINCULADO(A): ...........................................................................................................

FUNÇÃO EXERCIDA:...............................................................................................................................................

FORMA DE PAGAMENTO:   via GRU - Guia de Recolhimento da União
Link para emissão de GRU’s referentes a pagamentos de assinaturas da revista Educação e Filosofia da UFU: 
http://www.gru.ufu.br/gru_simples.php?codigo_favorecido=154043&gestao=15260&codigo_recolhimento=28818-
7&nro_referencia=2001

Ou pode ser gerada no site: www.ufu.br / Serviços UFU / GRU / SERV COMERC LIVROS,PERIOD,MAT ESC ED E 
PUBLIC / VENDA REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA.

1 ano - 2 nºs   R$25,00 e ganhe 2 cortesias                   2 anos - 4 nºs   R$40,00 e ganhe 4 cortesias

Esta proposta só terá validade de termo de assinatura após a comprovação do pagamento da GRU. 
Marque os exemplares de seu pedido: n° avulsos de edições anteriores, assinatura (edição atual e futuras)

Venda avulsa: R$15,00 cada exemplar a partir do número 41 / R$10,00 cada exemplar anterior ao número 41

NÚMERO QT. SUB-
TOTAL

NÚMERO QT. SUB-
TOTAL

NÚMERO QT. SUB-
TOTAL

NÚMERO QT. SUB-
TOTAL

01 Ediç. esgotada 21/22 Ediç. esgotada 41 56
02 Ediç. esgotada 23 Ediç. esgotada 42 Esp.v.28
03 Ediç. esgotada 24 Ediç. esgotada 43 57 Ediç. esgotada

04 Ediç. esgotada 25 44 58 Ediç. esgotada

05/06 Ediç. esgotada 26 Ediç. esgotada 45 Esp.v.29 Ediç. esgotada

07 Ediç. esgotada 27/28 46 59
08 29 47 60
09 30 48 Esp.v.30

10/11 31 49 61
12 32 50 62
13 33 Esp.v.25 Esp.v.31
14 34 51 63
15 35/36 52 64
16 Esp.v.18 Esp.v 26 Ediç. esgotada Esp.v.32
17 37 53 65
18 38 54 66
19 39 Esp.v.27 Esp.v.33
20 40 55

VALOR TOTAL DO PEDIDO: R$ _______________ Data da assinatura: ______ / ______ / _______

Volume(s) assinado(s): ___________________ Ano(s): ____________ Exemplares de cortesia: _________________ 

Assinante: ___________________________________________         Revista Educ. e  Filos. ___________________

Importante: Após o pagamento bancário favor nos enviar o comprovante por email ou pessoalmente na secretaria da Revista.





. 
.

V
o

l. 31 
N

. 62 
 M

ai./
A

g
o

. 2017
E

D
U

C
A

Ç
Ã

O
 E

 F
IL

O
S

O
F

IA

EDUCAÇÃO E
FILOSOFIA

. .Volume 31 Número 62  Mai./Ago. 2017

ISSN Impresso: 0102-6801  
ISSN Eletrônico: 1982-596X

Artigos
Avaliação, exames e poderes: a “docimologia” a partir de algumas contribuições de Foucault e Nietzsche 
Bruno Gonçalves Borges, Sérgio Pereira da Silva 

Catarse e educação dos sentidos: a contribuição da filosofia estética de Theodor Adorno 
Robson Loureiro, Sandra Soares Della Fonte, Tamiris Souza de Oliveira 

Os diagramas de Venn como recurso filosófico no Jardim de Infância 
Magda Costa Carvalho, Ana Isabel Santos, Renata Sequeira

Diálogo, alteridade e agir ético na educação: um encontro entre Martin Buber, Mikhail Bakhtin e Paulo Freire
Alexandra Coelho Pena 

Educação pela contingência – o não idêntico no seio da instituição
Gustavo Chataignier 

Educar em Si: variações sobre o tema das competências socioemocionais 
Carlos Velázquez Rueda 

Escrita de si e trabalho ético no estágio supervisionado na formação inicial de professores
Vanessa Caldeira Leite, Maria Manuela Alves Garcia 

L’Eutidemo di Platone: un invito alla filosofia e alla virtù. Un dialogo protrettico sulla protrettica 
Lucia Palpacelli 

La filosofía realista y naturalista de John Dewey: contribuciones para una epistemología en la actualidad 
Edna Maria Magalhães do Nascimento 

A função da imitação no projeto educativo da República e a questão do estilo imitativo dos diálogos de Platão 
Guilherme da Costa Assunção Cecílio 

Os fundamentos da educação popular e seu horizonte formativo: a cidadania em questão 
Sandro de Castro Pitano 

O hábito da reprodução de teorias: produção e ensino de filosofia no Brasil contemporâneo 
Suze Oliveira Piza

Interdisciplinaridade: da simplificação ao pensamento complexo 
Gionara Tauchen, Altair Alberto Fávero, André Martins Alvarenga 

A interpretação de Benveniste sobre as Categorias de Aristóteles 
Flávia Santos da Silva, Marcio Chaves-Tannús 

Uma ontologia negativa do indivíduo em Althusser
Roberto Goto 

Note su linguaggio, lingua e politica in Dante. Una lettura gramsciana 
Rocco Lacorte 

“Pessoa”, um si mediatizado: uma reflexão educativa e multicultural na filosofia de Ricoeur 
Josélia Ribeiro Fonseca 

Possibilidades de (re)inventar a inclusão para os aprendizes do século XXI: contribuições da filosofia da 
diferença de Gilles Deleuze 
Silvia Ester Orrú 

Protagora e Gorgia: maestri di virtù?
Francesca Eustacchi 

Qual herança da modernidade? Uma crítica ao universalismo como critério normativo e projeto cosmopolita
Leno Francisco Danner 

Rousseau e Schiller: elementos para uma formação estética do homem
Daiane Eccel, Marlene de Souza Dozol 

Trajetórias, memórias e legitimação de vidas letradas na educação de adultos
Rómina Mello Laranjeira

c
ia
n
o
m
a
g
e
n
ta
a
m
a
re
lo
p
re
to

_
F

2
 s

o
ln

a
1
2
5

c
ia
n
o
m
a
g
e
n
ta
a
m
a
re
lo
p
re
to

_
F

2
 s

o
ln

a
4
2
5




