
EDUCAÇÃO E
FILOSOFIAFILOSOFIA

E
D

U
C

A
Ç

Ã
O

 E
 FILO

SO
FIA

Vol. 30  N. 59  jan./jun. 2016

ISSN 0102 6801Vol. 30   N
. 59   jan./jun. 2016

ci
an

om
ag

en
ta

am
ar

el
op

re
to

_F
2 

so
ln

a4
25

PRESERVAR ESTA PARTE

Dossiês 
Dossiê Arquivos e fontes para a história da educação católica

Apresentação
Evelyn de Almeida Orlando
Paula Leonardi

A atuação da Congregação do Sagrado Coração de Maria de Berlaar em Minas Gerais, Brasil (1907-1971): 
apontamentos históricos e historiográficos da educação a partir de arquivos e fontes
Geraldo Gonçalves de Lima 
Décio Gatti Júnior

A fabricação dos destinos das alunas do Colégio Notre-Dame de Sion
Ângela Xavier de Brito

Marcas da modernidade pedagógica no ensino religioso dos anos 1930: uma leitura do livro a pedagogia do 
catecismo do padre Álvaro Negromonte
Evelyn de Almeida Orlando
Sergio Roberto Azevedo Junqueira

“Escrever-te-ei sem demora”! O epistolário de Chiara Lubich: estratégias e práticas
Maria José Dantas
Judith Povilus

De documento religioso a fonte histórica: as atas do I Concílio Plenário da América Latina
Paula Leonardi
Agueda Bernardete Bittencourt

Artigos 
Alegria e pensamento: repensando nossos afetos com Deleuze, Espinosa e Lacroix
Paola Sanfelice Zeppini

Angústia da influência e desleitura na filosofia da educação pragmatista: Dewey, Rorty e Lipman
Heraldo Aparecido Silva

O conceito de saúde no livro IV da República: Platão contra os hipocráticos?
Sussumo Matsui
Gabriele Cornelli

Educação moral no Encheirídion de Epicteto
Nadir Antonio Pichler

Entre gregos e troianos: culturas escolares nas memórias de infância de Francisco Macedo (Campo 
Largo-Paraná, 1883)
Juarez José Tuchinski dos Anjos

Felix Mikhailov: a life devoted to the self-other, individual-society dialectis
Wolff-Michael Roth
Erika Germanos

Habermas leitor de Marx: análise dos escritos dos anos de 1960
Marcelo Lira Silva

O homo faber, de usuário de ferramentas a objeto tecnológico
Jelson Roberto de Oliveira

“Individualidade é um conceito recíproco e comunitário”: Fichte e as diretrizes de uma filosofia social segundo 
a Wissenschaftslehre
Erick Lima

Interacionismo simbólico, formação do self e educação: algumas aproximações ao pensamento de G. H. Mead
Cledes Antonio Casagrande

A invisibilidade da filosofia africana no discurso acadêmico brasileiro
Luís Thiago Freire Dantas

Notas de uma pedagogia da singularidade
Germano Nogueira Prado

Unamuno: la universidad y la autonomía universitária
Emanuel José Maroco Santos

Resenhas
Resenha do livro Incógnito – As vidas secretas do cérebro, David Eagleman, Editora Rocco, Rio de Janeiro
Carlos Eduardo Batista de Sousa



Endereço para assinaturas e colaborações
Universidade Federal de Uberlândia
Revista Educação e Filosofia
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131
Campus Santa Mônica 38408-144 | Uberlândia | Minas Gerais | Brasil
Contatos:
Página na Internet: www.seer.ufu.br
Correio Eletrônico: revedfil@ufu.br
Telefone: (55) (34) 3239-4252

EDUCAÇÃO E FILOSOFIA
Revista semestral de investigação e difusão filosófica e educacional

Volume 30, Número 59, jan./jun. 2016

Aléxia Pádua Franco – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Andréa Maturano Longarezi – UFU (Uberlândia - MG, Brasil)
Anselmo Tadeu Ferreira – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Antônio Joaquim Severino – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Bernadete Angelina Gatti – PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
Betânia Leite Ramalho – UFRN (Natal – RN, Brasil)
Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento – PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
Carlos Roberto Jamil Cury – UFMG (Belo Horizonte – MG, Brasil)
Denice Bárbara Catani – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Dennys Garcia Xavier – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)  
Dermeval Saviani – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Dietmar K. Pfeiffer – Universität Münster (Münster, Alemanha)
Enrico Nuzzo – Universitá di Salerno (Fisciano – SA, Itália)
Fernando Luis González – UniCEUB (Brasilia – DF, Brasil)

Conselho Editorial
Fernando Rey Puente – UFMG (Belo Horizonte – MG, Brasil)
Humberto A. Oliveira Guido – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Justino Pereira de Magalhães – Universidade de Lisboa (Lisboa, Portugal)
Lucas Angioni – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Luiz Benedicto Lacerda Orlandi – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Marcelo Perine – PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
Márcio Danelon – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Marcos César Seneda – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Maria Eugênia Castanho – PUC-CAMP (Campinas – SP, Brasil)
Raúl Fornet-Betancourt – Missionswissenschaftliches Institut Missio 
E. V. (Aachen, Alemanha)
Sandra Cristina Fagundes de Lima – UFU (Uberlândia - MG, Brasil)
Tiago Adão Lara – CES – JF (Juiz de Fora – MG, Brasil)

Álvaro Luiz Montenegro Valls – UNISINOS (São Leopoldo – RS, Brasil)
André Luis Mota Itaparica – UFRB (Cachoeira – BA, Brasil)
Antônio Bosco de Lima – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Décio Gatti Júnior – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Décio Krause – UFSC (Florianópolis – SC, Brasil)
Diana Gonçalves Vidal – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Ernani Pinheiro Chaves – UFPA (Pará - PA, Brasil)
Eurize Caldas Pessanha – UFMS (Campo Grande - MS, Brasil)
Fabrizio Lomonaco – Università degli Studi di Napoli “Federico II” 
(Napoli, Itália)
Geraldo Inácio Filho – UFU (Uberlândia – MG, Brasil)
Hélio Rebello – UNESP (Assis – SP, Brasil)
Jairo de Araújo Lopes – PUCCAMP (Campinas – SP, Brasil)
Janete Bolite Frant – PUC-SP (São Paulo - SP, Brasil)
Jeanne-Marie Gagnebin de Bons – UNICAMP/ PUC-SP (São Paulo – SP, 
Brasil)
José Claudinei Lombardi – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
José Gonçalves Gondra – UERJ (Rio de Janeiro – RJ, Brasil)
José Gonzalo Armijos Palácios – UFG (Goiânia – GO, Brasil)
José Nicolau Heck  – UFG/UCG (Goiânia – GO, Brasil)

Conselho Consultivo

Laurence Renault – Universidade de Paris – Sorbonne – PARIS IV (Paris, 
França)
Leandro de Lajonquiére – USP (São Paulo – SP,  Brasil)
Lucíola Licínio de C. P. dos Santos – UFMG (Belo Horizonte – MG, Brasil)
Marcelo Dascal  – Tel-Aviv University (Tel-Aviv, Israel)
Marcelo Esteban Coniglio – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Marcio Chaves-Tannús – UFU (Uberlândia – MG, Brasil) 
Marcos Lutz Müller – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Maria Helena Câmara Bastos – PUC-RS (Rio Grande do Sul – RS, Brasil)
Maria Isabel de Magalhães Papaterra Limongi – UFPR (Curitiba – PR, Brasil)
Marta Maria Chagas de Carvalho – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Marta Maria de Araújo – UFRN (Natal – RN, Brasil)
Newton Carneiro Affonso da Costa – USP (São Paulo – SP, Brasil)
Pablo Gentili – UERJ (Rio de Janeiro – RJ, Brasil)
Salma Tannús Muchail – PUC-SP (São Paulo – SP, Brasil)
Sueli Mazzilli – Unisantos (Santos – SP, Brasil)
Wagner Rodrigues Valente – UNIFESP (Garulhos – SP, Brasil)
Walter Alexandre Carnielli – UNICAMP (Campinas – SP, Brasil)
Walter Matias Lima – UFAL (Maceió – Al, Brasil)
Wojciech Starzynski – Academia Polonesa de Ciências (Varsóvia, Polônia)

Universidade Federal de Uberlândia
Reitor: Elmiro Santos Resende
Vice-reitor: Eduardo Nunes Guimarães
EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia
Direção: Belchiolina Beatriz Fonseca
Av. João Naves de Ávila, 2121 | Campus Santa Mônica | Bloco A | Sala 1 A
Cep: 38408-144 Uberlândia – Minas Gerais
Tel: (34) 3239-4293 (editora) (34) 3239-4514 (livraria)
www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br

Assessoria Técnica: Lília Alves de Oliveira
Revisão: Carina Diniz Nascimento 

Diagramação: Ivan Lima 
Capa: Saulo Humberto Devós Ferreira

Impressão: Gráfica UFU
Tiragem desta edição: 1000 exemplares

A Revista aceita permuta
Wir bitten um Austausch
We ask for exchange
On demande l’ échange
Rogamos canje

DIRETORIA

Diretor Geral: Marcos César Seneda
Secretária Geral: Aléxia de Pádua Franco
Diretores de Editoração: Márcio Danelon e Sandra Cristina Fagundes de Lima (Educação); Anselmo Tadeu Ferreira e Humberto Aparecido de Oliveira 
Guido (Filosofia)
Diretores de Divulgação: Andréa Maturano Longarezi (Educação) e Dennys Garcia Xavier (Filosofia)



Educação e Filosofi a

ISSN 0102-6801

Educação e Filosofi a Uberlândia v. 30 n. 59 p.1-522 jan./jun. 2016



Às casas editoras: serão feitas recensões ou estudos críticos das obras como interesse fi losófi co 
ou educacional que nos forem enviadas, cuja remessa seja de, no mínimo, dois exemplares.

Na die Verleger: Bücher philosophischen oder pädagogischen Inhalts warden rezensiert, falls 
wir mindestens zwei Exemplare je Titel erhalten.

To the publishers: there will be census or critical studies of the works with philosophical or 
educational interest which at least two copies are sent to us.

Aux Editeurs: la Revue fera des comptes rendus ou des notes critiques des oeuvres, don’t 
l’intérêt soit philosophique ou éducationnel, par l’envoi de deux exemplaires de ces oeuvres.

A revista aceita colaborações, reservando-se o direito de publicar ou não os materiais espon-
taneamente enviados. As normas para os colaboradores estão nas últimas páginas.

Os resumos em língua estrangeira são de inteira responsabilidade dos autores.

 REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA, v. 30 – n. 59 – 2016.
 Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Educação, Instituto de Filosofi a, 
Programa de Pós-Graduação em Educação e Programa de Pós-Graduação em Filosofi a.

 Semestral

 ISSN 0102-6801

 1. Educação. 2. Filosofi a I – Universidade Federal de Uberlândia, Faculdade de Edu-
cação, Instituto de Filosofi a, Programa de Pós-Graduação em Educação e Programa de Pós-Gra-
duação em Filosofi a.

CDU 37 + 1

Biblioteca da UFU

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA
Reitor: Elmiro Resende dos Santos
Vice-reitor: Eduardo Nunes Guimarães

EDUFU – Editora da Universidade Federal de Uberlândia
Direção: Belchiolina Beatriz Fonseca
Av. João Naves de Ávila, 2121 – Campus Santa Mônica – Bloco A – 1 A 
Cep: 38408-144 / Uberlândia – Minas Gerais
Tel: (34) 3239-4293 [Editora] (34) 3239-4514 [Livraria]
www.edufu.ufu.br / e-mail: livraria@ufu.br 



Educação e Filosofi a
Revista Semestral da Faculdade de Educação (FACED) e do Instituto de Filosofi a 

(IFILO). Associada ao Programa de Pós-Graduação em Educação e ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofi a da Universidade Federal de Uberlândia (UFU).

Volume 30, Número 59 – jan./jun. – 2016 ISSN 0102-6801

SUMÁRIO

Editorial
 Anselmo Tadeu Ferreira ................................................................13

Dossiês
 Dossiê Arquivos e fontes para a história da educação católica .....17
 Apresentação
 Evelyn de Almeida Orlando
 Paula Leonardi

 A atuação da congregação do sagrado coração de Maria de Berlaar 
em Minas Gerais, Brasil (1907-1971): apontamentos históricos e 
histográfi cos da educação a partir de arquivos e fontes ................23

 Geraldo Gonçalves de Lima
 Décio Gatti Júnior

 A fabricação dos destinos das alunas do colégio Notre-Dame de 
Sion................................................................................................53

 Ângela Xavier de Brito

 Marcas da modernidade pedagógica no ensino religioso dos anos 
1930: uma leitura do livro A pedagogia do catecismo do padre 
Álvaro Negromonte .......................................................................81

 Evelyn de Almeida Orlando
 Sérgio Roberto Azevedo Junquira



 “Escrever-te-ei sem demora”! O epistolário de Chiara Lubich: 
estratégias e práticas ....................................................................107

 Maria José Dantas
 Judith Povilus

 De documento religioso a fonte histórica: as atas do I Concílio 
Plenário da América Latina .........................................................135 
Paula Leonardi

 Agueda Bernardete Bittencourt

Artigos
 Alegria e pensamento: repensando nossos afetos com Deleuze, 

Espinosa e Lacroix ......................................................................159
 Paola Sanfelice Leppini

 Angústia da infl uência e desleitura na fi losofi a da educação 
pragmatista: Dewey, Rorty e Lipman ..........................................189

 Heraldo Aparecido Silva

 O conceito de saúde no livro IV da República: Platão contra os 
hipocráticos?................................................................................209

 Sussumo Matsui
 Gabriele Cornelli
 
 Educação moral no Encheirídion de Epicteto .............................221
 Nadir Antonio Pichler
 
 Entre gregos e troianos: culturas escolares nas memórias de infância 

de Francisco Macedo (Campo Largo-Paraná, 1883) ...................233
 Juarez José Tuchinski dos Anjos
 
 Felix Mikhailov: a life devoted to the self-other, individual-society 

dialects  ........................................................................................265
 Wolff-Michael Roth
 Erika Germanos
 
 Habermas leitor de Marx: análise dos escritos dos anos de 1960 .....291
 Marcelo Lira Silva



 O homo faber, de usuário de ferramentas a objeto tecnológico ........331
 Jelson Roberto de Oliveira

 “Individualidade é um conceito recíproco e comunitário”: 
Fichte e as diretrizes de uma fi losofi a social segundo a 
Wissenschaftslehre  ...............................................................353 
Erick Lima

 Interacionismo simbólico, formação do self e educação: uma 
aproximação ao pensamento de G. H. Mead ...............................375

 Cledes Antonio Casagrande

 A invisibilidade da fi losofi a africana no discurso acadêmico 
brasileiro ......................................................................................405 
Luís Thiago Freire Dantas

 Notas de uma pedagogia da singularidade ..................................425 
Germano Nogueira Prado

 Unamuno: la universidad y la autonomía universitaria ...............447 
Emanuel José Maroco Santos

Resenhas
 Resenha crítica do livro Incógnito – As vidas secretas do cérebro, 

David Eagleman, Editora Rocco, Rio de Janeiro. .......................467
 Carlos Eduardo Batista de Sousa

Formas de distribuição
 Permutas nacionais  .....................................................................481
 Permutas internacionais  ..............................................................487
 Doações nacionais .......................................................................493
 Doações internacionais ................................................................495

Indexação em repertórios ................................................................................497

Normas
 Normas para envio de colaborações ............................................501
 Norms for submissions ................................................................505
 Normes pour envoyer des collaborations. ...................................509

Ficha de Assinatura..........................................................................................514





Educação e Filosofi a

ISSN 0102-6801

Semi-annual journal of the School of Education (Faculdade de Educação - FACED) and the 
Institute of Philosophy (Instituto de Filosofi a - IFILO). Associated with the Graduate Studies 
Program in Education and the Graduate Studies Program in Philosophy of the Universidade 

Federal de Uberlândia (UFU) (Federal University of Uberlandia).

CONTENTS

Editorial 
 Anselmo Tadeu Ferreira ........................................................................... 13

Dossiers 
 Dossier Archives and sources for the history of catholic education ......... 17
 Introduction  ..................................................................................................
 Evelyn de Almeida Orlando
 Paula Leonardi

 The performance of the Congregation of the Sacred Heart of Mary Berlaar 
in Minas Gerais, Brazil (1907-1971): historical notes and education 
historiographical from thes fi les and sources ............................................ 23

 Geraldo Gonçalves de Lima 
 Décio Gatti Júnior

 Pupils choices about their own destinies at Notre-Dame de Sion ............ 53
 Ângela Xavier de Brito

 Marks of pedagogical modernity in religious education in the 1930 years: a 
reading of “Pedagogia do Catecismo” (Catechism Pedagogics), a book by 
father Alvaro Negromonte ........................................................................ 81

 Evelyn de Almeida Orlando
 Sergio Rogério Azevedo Junqueira

Volume 30, Number 59 – jan./jun. – 2016 ISSN 0102-6801



 “I will write immediately”! The Chiara Lubich’s epistolary: strategies and 
practices .................................................................................................. 107

 Maria José Dantas
 Judith Povilus

 I plenary council of Latin America and the actas and decrees: cultural policy 
church for Latin America and Brazil ...................................................... 135

 Paula Leonardi
 Agueda Bernardete Bittencourt

Articles 
 Joy and thought: rethinking our affects with Deleuze, Espinoza and 

Lacroix .................................................................................................... 159
 Paola Sanfelice Zeppini 

 Anxiety of infl uence and misreading in pragmatist’s philosophy of education: 
Dewey, Rorty and Lipman ...................................................................... 189

 Heraldo Aparecido Silva

 The concept of health in Republic Book IV: Plato against the hippocratics? ...209
 Sussumo Matsui
 Gabriele Cornelli

 Moral education in the Enchiridion of Epictetus .................................... 221
 Nadir Antonio Pichler

 Between greeks and trojans: school cultures in childhood memories of 
Francisco Macedo (Campo Largo – Paraná, 1883) ................................ 233

 Juarez José Tuchinski dos Anjos

 Felix Mikhailov: a life devoted to the self-other, individual-society 
dialectis ................................................................................................... 265

 Wolff-Michael Roth
 Erika Germanos

 Habermas Marx’s readers: analisys of 60’ s writings ............................. 291
 Marcelo Lira Silva

 The homo faber, from tools user to technological object ....................... 331
 Jelson Roberto de Oliveira

 “Individuality is a reciprocal and communal concept”: Fichte and the principles 
of a social philosophy in accordance with the doctrine of science ............ 353

 Erick Lima



 Symbolic interactionism, the formation of the self and education: some 
approaches to G. H. Mead’s thinking ..................................................... 375

 Cledes Antonio Casagrande

 The invisibility of african philosophy in the Brazilian academic discourse ..405
 Luís Thiago Freire Dantas

 Notes for a pedagogy of singularity ........................................................ 425
 Germano Nogueira Prado

 Unamuno: the university and university autonomy ................................ 447
 Emanuel José Maroco Santos

Reviews
 A critical review of the book: Incógnito – As vidas secretas do cérebro, David 

Eagleman, Editora Rocco, Rio de Janeiro  ............................................. 467
 Carlos Eduardo Batista de Sousa

Manners of distribution
 Exchanges with Brazilian periodicals ..................................................... 481
 Exchanges with international periodicals ............................................... 487
 Brazilian donations ................................................................................. 493
 International donations ........................................................................... 495

Indexation in repertories ............................................................................................... 497

Norms 
 Normas para envio de colaborações ....................................................... 501
 Norms for submissions ........................................................................... 505
 Normes pour envoyer des collaborations ............................................... 509

Subscription Form ......................................................................................................... 514





MISSÃO POLÍTICA E EDITORIAL

A Revista Educação e Filosofi a tem como propósito o incentivo à 
investigação e ao debate acadêmico acerca da educação e da fi losofi a em 
seus diversos aspectos, prestando-se como um instrumento de divulgação 
do conhecimento, especialmente dessas duas áreas, sendo, pois, objetivos 
da Revista:

I – Divulgar pesquisas e textos de caráter científi co e didático nas áreas 
de Educação e Filosofi a;

II – Manter relacionamento acadêmico interdisciplinar entre as Uni-
dades Acadêmicas da UFU;

III – Aumentar o intercâmbio com outras instituições nacionais e 
internacionais.

 

POLITICAL AND EDITORIAL MISSION

The journal Educação e fi losofi a aims to stimulate scientifi c investi-
gation and academic debate concerning education and philosophy in their 
various aspects, serving as an instrument for diffusion of knowledge, espe-
cially for this both areas, being thus this journal’s proposals: 

I – to publish research results and texts of scientifi c and didactic cha-
racter in Education and Philosophy areas;

II – maintain academic interdisciplinary relationship between Academic 
Unities of Universidade Federal de Uberlândia;

III – improve exchange with other national and international institutions. 





13Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.13-16, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

EDITORIAL

Trinta anos de publicação ininterrupta! É o que começamos a cele-
brar com este número da revista Educação e Filosofi a, que chega neste 
ano de 2016 ao seu trigésimo volume. Neste número 59, contamos com 
um dossiê sobre Arquivos e fontes para a história da educação católica, 
composto de cinco artigos, além de 13 artigos nas áreas de Filosofi a e 
Educação e uma resenha.

O dossiê Arquivos e fontes para a história da educação católica 
apresenta refl exões a partir de documentos que buscam elucidar aspectos 
da educação de matriz católica em nosso país. Fazem parte desse dossiê 
os artigos A atuação da Congregação do Sagrado Coração de Maria de 
Berlaar em Minas Gerais, Brasil (1907-1971): apontamentos históricos 
e historiográfi cos da educação a partir de arquivos e fontes, de Geraldo 
Gonçalves de Lima e Décio Gatti Júnior; A fabricação dos destinos das 
alunas do Colégio Notre Dame de Sion, de Ângela Xavier de Brito; Marcas 
da modernidade pedagógica no ensino religioso dos anos 1930: uma leitura 
do livro A Pedagogia do Catecismo do padre Álvaro Negromonte, de Evelyn 
de Almeida Orlando e Sérgio Rogério Azevedo Junqueira; “Escrever-te-ei 
sem demora”! O epistolário de Chiara Lubich: estratégias e práticas, de 
Maria José Dantas e Judith Povilus e De documento religioso a fonte histó-
rica: as atas do I Concílio Plenário da América Latina, de Paula Leonardi e 
Agueda Bernardete Bittencourt . Na apresentação deste dossiê, escrito pelas 
professoras Evelyn de Almeida Orlando e Paula Leonardi o leitor encontrará 
mais informações a respeito do teor destas refl exões.

Na sessão Artigos, o número cinquenta e nove da revista apresenta os 
seguintes, que passamos a apresentar brevemente nas linhas que seguem.

No artigo intitulado Alegria e pensamento: repensando nossos afetos 
com Deleuze, Espinosa e Lacroix, a autora Paola Sanfelice Zeppini procura 
repensar o tema das emoções na contemporaneidade e seus refl exos na prática 
da educação, utilizando-se para isto da obra O culto da emoção, de Michel 
Lacroix e em ressonância com o pensamento de Deleuze e de Espinosa.

Em Angústia da infl uência e desleitura na fi losofi a da educação 
pragmatista: Dewey, Rorty e Lipman, o professor Heraldo Aparecido Silva 
analisa alguns aspectos da fi losofi a da educação na tradição pragmatista norte 
americana, especialmente a infl uência de Dewey sobre Rorty e Lippman; a 



14 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.13-16, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

partir das teses do revisionismo crítico de Harold Bloom, ele propõe que as 
preocupações sociais, políticas e educacionais presentes na obra de Dewey 
continuam vicejantes no pensamento de Rorty e de Lippman, autores que 
fi zeram a crítica e revisão de sua obra. 

No artigo O conceito de saúde no livro IV da República: Platão contra 
os hipocráticos, os autores Sussumo Matsui e Gabriele Cornelli apresentam 
a ideia segundo a qual o conceito de saúde, tal como aparece na livro IV da 
República de Platão, deve ser confrontado com a noção corrente devida a 
Hipócrates, pois Platão, traçando um paralelo entre a cidade e a alma com 
relação à noção de justiça, compara os atos de justiça com a saúde corporal.

A proposta do artigo Educação moral no Enchiridion de Epicteto 
é apresentar algumas máximas morais contidas na obra Enchiridion de 
Epicteto, as quais representam a fi losofi a estoica e sua intenção de indicar 
os caminhos para a vida boa do homem. Feito isso, ele pretende confrontar 
esse pensamento com aspectos da mentalidade consumista do mundo atual, 
valendo-se para isso do pensamento de Theodor Adorno.

O artigo, de cunho historiográfi co, intitulado Entre gregos e troianos: 
culturas escolares nas memórias de infância de Francisco Macedo (Campo 
Largo, Paraná, 1883), é de autoria de Juarez José Tuchinski dos Anjos, que 
procura comprender a lógica que presidia as políticas escolares e a cultura 
escolar produzida em uma escola do Paraná no fi nal do século XIX, a partir 
das memórias de infância de Francisco Macedo.

Em Felix Mikhailov: a life devoted to the self-other, individual-society 
dialectis, os autores Wolff-Michael Roth e Erika Germanos pretendem tornar 
mais conhecido o pensamento de Felix Mikhailov, um dos expoentes da 
psicologia teórica no século XXI. Sucessor da tradição russa representada 
por Vigotsky, Mikhailov, como mostram os autores deste artigo, pretende dar 
continuidade a ela, especialmente no que se relaciona à noção espinosana 
de unidade do ser, expressa na identidade mente/corpo, si mesmo e o Outro 
e à forma de investigação dialética materialista.

A proposta do artigo Habermas leitor de Marx: análise dos escritos 
dos anos 1960, do professor Marcelo Lira Silva é analisar em que medida 
Jurgen Habermas estabeleceu relações de proximidade ou distanciamento da 
teoria social marxiana, o que ele faz percorrendo três etapas: identifi cando as 
categorias analíticas marxianas presentes na obra de Habermas; comparar o 
sentido que possuem na obra de um (Marx) e de outro (Habermas) e enfi m, 



15Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.13-16, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

diagnosticar e expor as relações de proximidade e distância entre as teorias 
dos dois pensadores alemães.

No artigo O homo faber, de usuário de ferramentas a objeto tecnológico, 
o autor Jelson Roberto de Oliveira, fazendo uma ligação entre antropologia 
fi losófi ca e ética, analisa a fi gura do homo faber, segundo a ótica do pensador 
Hans Jonas. Segundo essa perspectiva, o autor defende a ideia segundo a 
qual o homo faber, que era um usuário de ferramentas na era pré-moderna 
passa a ser um objeto tecnológico na era moderna.

O artigo “Individualidade é um conceito recíproco e comunitário”: 
Fichte e as diretrizes de uma fi losofi a social segundo a Wissenschaftslehre, 
de Erick Lima, é uma discussão da tese proposta por Fichte segundo a qual 
a individualidade é um conceito recíproco e comunitário. A discussão é 
levada a cabo em três momentos: primeiro, o desdobramento da noção de 
Wissenschaftslehre nas ciências reais e sua relação ao problema de dedução 
da consciência efetiva; segundo, discussão do papel de interação na obra 
Fundamentação do direito natural; terceiro, a articulação entre teoria e 
prática segundo a obra Direito Natural. Feito isso, detém-se na refl exão de 
Fichte, nesta obra e nas Preleções, sobre a intersubjetividade como elemento 
ainda decisivo para a fi losofi a social.

Em Interacionismo simbólico, formação do self e educação: uma 
aproximação ao pensamento de G. H. Mead, o professor Cledes Antonio 
Casagrande, por meio de uma revisão de literatura, procura entender como 
se dá o processo de individuação do eu segundo a perspectiva da obra de G. 
H. Mead e qual é a concepção de educação decorrente dessa perspectiva. A 
conclusão é que o desenvolvimento da identidade pessoal e estruturação da 
personalidade se dá por meio de processos de socialização e aprendizagem 
que devem levar em conta a matriz intersubjetiva, interativa e simbólica na 
qual estamos inseridos.

No artigo A invisibilidade da fi losofi a africana no discurso acadêmico 
brasileiro, o autor Luís Thiago Freire Dantas analisa a invisibilidade da fi losofi a 
africana no contexto acadêmico brasileiro como efeito da reprodução colo-
nizadora. Servindo-se do pensamento do fi lósofo camaronês Marcien Towa, 
refl ete sobre a ideologia causadora dessa invisibilidade e sobre a complexidade 
na atribuição de identidade africana, criticando a noção de etnofi losofi a.

A proposta do artigo Notas de uma pedagogia da singularidade, do 
professor Germano Nogueira Prado, é pensar uma pedagogia da singulari-



16 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.13-16, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

dade. Partindo da caracterização do modelo escolar baseado na transmissão, 
desigualdade e controle, confronta-o com a noção de democracia, com a qual 
o referido modelo é incompatível e desenvolve uma noção de singularidade 
como fundamento da democracia, opondo essa noção ao modelo vigente. 
Por fi m, faz um esboço de como seria a aplicação dessa pedagogia.

Em Unamumo: la universidad y la autonomia universitária, o autor 
Emanuel José Maroco Santos apresenta a refl exão que Miguel de Unamumo, 
pensador e dirigente educacional espanhol que atuou nos fi ns do século XIX 
ao começo do XX, faz sobre a universidade de seu país. Destaca sobretudo 
a preocupação deste autor com a consideração do contexto geográfi co e 
institucional de cada instituição e a autonomia universitária.

Por fi m, na sessão Resenhas, apresenta-se a resenha crítica feita por 
Carlos Eduardo Batista de Sousa do livro Incógnito – as vidas secretas do 
cérebro, de autoria de David Eagleman, publicado pela editora Rocco em 
2012, o qual trata sobre a neurociência.

Desejamos boa leitura a todos!

Anselmo Tadeu Ferreira
Diretor de Editoração - Área de Filosofi a



17Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.17-22, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

 ARQUIVOS E FONTES PARA A HISTÓRIA 
DA EDUCAÇÃO CATÓLICA

Apresentação

Arlette Farge,1 em seu primeiro capítulo de La atracción del archivo, 
faz considerações sobre a ilusão de real que os vestígios do passado trazem 
ao pesquisador, especialmente no caso de arquivos judiciais. O arquivo 
remete à metáfora do mergulho e, não é por acaso, que se chamam fundos 
suas divisões. A leitura dos documentos de fontes judiciais produz a sensa-
ção de verdade que nenhum impresso pode dar, afi rma a autora. A diferença 
fundamental em relação a outros tipos de arquivos está no fato de que o 
impresso é intencional e o depoimento ou a situação em que se encontram 
as pessoas em um processo judicial não é intencional. 

O arquivo judicial pode ser comparado à descoberta de diários ou de 
uma biografi a? A resposta de Farge é não. Os autores desses últimos têm, 
de um modo ou de outro, a intenção de deixá-los e a convicção de que 
seria importante escrever aquelas memórias e acontecimentos. Mas, como 
miragens, a ilusão de real dos arquivos, sejam eles judiciários ou não, não 
é duradoura se, diante deles, o pesquisador busca sua signifi cação, sua lo-
calização na “realidade”. A história não se faz até que se coloque um tipo 
correto de perguntas a esses documentos. 

Não basta, entretanto, que as perguntas sejam bem formuladas. A tensão 
intrínseca ao ofício do historiador se instala, como nos lembra Farge, entre 
a paixão e a razão. A paixão de recolher o arquivo completamente e a razão 
que exige que o questione meticulosamente para que tenha sentido. “Entre 
la pasión y la razón se decide escribir historia a partir de el.2

A História da Educação tem se dedicado, nos últimos anos, a se envol-
ver na descoberta de novos arquivos e fontes ampliando seus objetos antes 
muito próximos à Filosofi a da Educação abordando as ideias pedagógicas 
ou a história de pensadores de destaque. E a História da Educação que tem 

1 FARGE, Arlette. La atracción del archivo. Valência: Edicions Alfons el Magnànim/
Instituició Valenciana d’Estudis i Investigació, 1991.

2 FARGE, 1991, p. 16.



18 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.17-22, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

por tema as relações entre Igreja Católica e Educação, ao lado das pesquisas 
já bastantes desenvolvidas sobre histórias de colégios católicos procuram, 
com outras questões, novos arquivos e fontes. As ideias de Bloch,3 Le Goff4 
e Certeau5 sobre os modos de se fazer história vêm servindo como insti-
gantes desafi os nesse exercício de transformar documentos em fontes, sem, 
contudo, considerar ilusoriamente que existe um tipo único específi co para 
cada problema histórico. Além disso, a ampliação da noção de documento 
permitiu às pesquisas construir historicamente novos cenários até então 
sombreados pelo tipo de fonte privilegiada até então, que eram, sobretudo, 
as fontes ofi ciais. 

Neste dossiê, veremos que os arquivos das congregações que mantém 
esses colégios são perscrutados, suas ex-alunas são indagadas e a ampliação 
das fontes e seu cotejamento permite olhares simultâneos para as prescrições 
e discursos normativos e para o uso que se fez deles. Acompanhando as 
investigações “por dentro” da escola, livros didáticos, programas e planos 
de ensino, memórias de ex-alunos e ex-professores são tomados como fon-
tes. Da escrita pessoal e epistolar às determinações da Santa Sé, diferentes 
“lentes” são propostas para fugir da compreensão da ligação entre Igreja e 
Educação como um bloco, pleno de repetição e mesmice. Os cinco artigos 
reunidos neste dossiê apresentam como ponto comum a atenção para as 
possibilidades de investigar arquivos e fontes distintas, no sentido de fazer 
emergir práticas educativas, modelos pedagógicos e a política da Santa 
Sé, tendo como base as diretrizes políticas e pedagógicas que nortearam a 
educação em diferentes países, dentre eles: Brasil, Portugal e Itália.

Quando o assunto é História da Educação acrescido do adjetivo Cató-
lica, ou seja, permeado pela indagação dos investimentos da Igreja Católica 
neste campo, não se pode prescindir de um esforço de compreensão do 
contexto de revitalização do catolicismo nos diversos países em questão 
observando aí também suas relações com os estados. Isso porque a educação 
foi, com a constituição dos Estados Nacionais, motivo de disputas entre os 

3 BLOCH, Marc. Apologia da história ou o ofício do historiador. Rio de Janeiro: Zahar, 
2001.

4 LE GOFF, Jacques. História e memória, Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2003; LE 
GOFF, J.; NORA, p. (Org.). História: Novos Problemas, Novas Abordagens, Novos 
Objetos. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1988, v.3.

5 CERTEAU, Michel de. A escrita da história. Rio de Janeiro: Forense, 1982



19Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.17-22, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

poderes espiritual e temporal. Dessa forma, comparecem nos artigos estas 
questões ao expor, por exemplo, a revitalização da Igreja na Bélgica, pela 
adoção de uma constituição progressista e liberal (1831), por oposição ao 
modelo anterior Holandês protestante; o crescimento do ultramontanismo 
no Brasil, paralelo ao liberalismo, e o anseio dos bispos latino-americanos 
por diretrizes gerais para a gestão de sua região desde meados do século 
XIX; o pedido de Leão XIII para os missionários de Berlaar partirem para 
São Paulo em 1894. 

É preciso considerar, também, que a Igreja, como instituição que se 
pretende universal, ampliou sua circulação internacional expressa na vinda 
de congregações religiosas ao país ou na participação de religiosos latino-
-americanos em um concílio em Roma; na aprovação de um movimento 
católico leigo (Focolares) estendido a 180 países antes do Concílio Vaticano 
II, quando a atividade dos leigos seria fortemente estimulada.

Quanto aos arquivos, as pesquisas aqui arroladas indicam as difi cul-
dades de acesso, a desconsideração de determinados tipos de fontes como 
merecedoras de cuidados, guarda e preservação (como cartas, diários, ca-
dernos, provas), a precariedade de organização e manutenção de arquivos 
públicos, museus escolares e conservação de documentos em escolas. Há 
ainda muito trabalho a ser feito e um longo caminho para percorrermos 
como historiadores e pesquisadores.

Os dois primeiros trabalhos desse dossiê têm seu foco em congregações 
religiosas, mas utilizando fontes e perguntas distintas.

O trabalho de Geraldo Gonçalves de Lima e Décio Gatti Júnior propõe 
um olhar por fora e por dentro da escola objetivando encontrar as fi nalidades 
educativas reais e ideias a fi m de encontrar, em um movimento dialético, 
a formação de uma dada cultura escolar. Os autores o fazem por meio da 
investigação da chegada e da atuação no Brasil da Congregação do Sagrado 
Coração de Maria de Berlaar no período entre 1907 a 1971. Esta congrega-
ção teve papel importante na fundação de colégios em Minas Gerais, mas 
também no Paraná e no Distrito Federal. Explorando os arquivos do Colé-
gio Berlaar Nossa Senhora do Patrocínio, da Fundação Casa da Cultura de 
Patrocínio e fontes orais, a pesquisa apresenta um corpus documental que 
põe em relação fontes diversas que permitem indagar as fi nalidades ideais 
(como a legislação e os manuais) e as fi nalidades reais (como cadernos, 
diários, correspondências). Essa variedade de fontes, inventariada em ane-



20 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.17-22, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

xo ao fi nal do artigo, é destacada pelos autores como fundamentais para o 
entendimento da educação católica ao longo do século XX, especialmente 
em Minas Gerais. 

Já o trabalho de Ângela Xavier de Brito, parte de uma instituição, 
o Colégio Sion, mas o explora em um sentido diferente do comumente 
dado para as pesquisas em História da Educação. A autora indaga o que 
as antigas alunas do Sion, relembrando a frase de Sartre, fi zeram com o 
que fi zeram delas. A partir de negativas e impedimentos de acesso aos 
arquivos, o artigo traz importantes indicações da produção de fontes a 
que pode recorrer o pesquisador em situações como estas: questionários e 
entrevistas. Dessa forma, investiga as relações entre o período em que estas 
mulheres viveram, a passagem pelo Colégio e seus percursos individuais 
constituídos em carreiras entre 1920 e 1970. A validade da memória na 
apreensão dos aspectos sincrônicos e diacrônicos da realidade é tematizada 
ao passo que se busca observar os sentidos dados por essas mulheres nos 
espaços que vieram a ocupar na sociedade ao deixarem o colégio, e diante 
de escolhas que apontavam para o casamento, o acesso à universidade e 
as perspectivas profi ssionais. 

Evelyn de Almeida Orlando e Sérgio Rogério Azevedo Junqueira 
destacam os livros didáticos como fontes privilegiadas para se compreen-
der os modelos pedagógicos que foram apropriados pela Igreja Católica 
no Brasil, a partir dos anos de 1930, um período em que vários projetos 
educacionais estavam em concorrência, dente eles a Pedagogia Moderna 
e a Escola Nova. O livro privilegiado como fonte neste trabalho foi ende-
reçado às professores das Escolas Normais e foi reeditado até os anos de 
1960, alcançou XX edições e foi logo em sua primeira edição traduzido 
para o espanhol e publicado na Argentina. Embora este tipo de fonte já 
venha ganhando um espaço signifi cativo nas pesquisas educacionais, este 
trabalho contribui pela metodologia utilizada, que faz falar as fontes, a 
partir do mapeamento das referências utilizadas no livro A pedagogia do 
catecismo (1938), de autoria do Padre Álvaro Negromonte e busca com-
preender as bases pedagógicas do processo de escolarização da catequese 
e renovação do ensino religioso no Brasil. 

Finalmente, as duas últimas pesquisas apontam para fontes pouco 
exploradas na História da Educação: cartas e os documentos emanados de 
diretrizes da Santa Sé.



21Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.17-22, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O artigo de Maria José Dantas e Judith Marie Povilus aborda o de-
bate acerca dos usos das correspondências como fonte para os estudos 
de História da Educação e, sobretudo, da História da Educação religiosa 
católica por meio das correspondências da professora italiana Chiara 
Lubich, considerada uma das mulheres mais infl uentes no catolicismo 
contemporâneo, que adotou o epistolário como um recurso de formação 
capaz de chegar a pessoas e lugares onde não poderia estar. A abordagem 
fecunda desta pesquisa consiste em investigar como se confi gura uma prá-
tica educativa na escrita epistolar da professora trentina. Prática incrustada 
na própria constituição do cristianismo como estratégia de formação, além 
de uma forma de comunicação bastante utilizada na primeira metade do 
século XX, as próprias escolas da região em que Chiara Lubich estudou 
pareciam valorizar a escrita de cartas e estimulá-la através da publicação 
de epistolários cujo conteúdo era considerado relevante. As cartas aqui 
investigadas, escritas para transmissão telefônica a um grupo de pessoas, 
indicam que sua pedagogia parecia ter raízes na pedagogia ativa. As au-
toras destacam “a importância dos textos autobiográfi cos como fonte de 
pesquisa; a contribuição que estes estudos podem oferecer, dentre outras 
formas, para elucidar aspectos específi cos de processos de formação; e 
também, como suporte para perceber elementos das trajetórias de intelec-
tuais, professores e alunos”.

Paula Leonardi e Agueda Bittencourt chamam a atenção para uma fonte 
pouco explorada na historiografi a educacional que são as Actas y Decretos 
del Concilio Plenario de America Latina (1906). O documento apresentava 
998 decretos que normatizariam as ações da Igreja na modernidade. Com o 
intuito de sair da percepção automática da vinculação do termo “educação” 
com “escolas”, o olhar mais ampliado para uma revitalização do catolicismo 
em embate com os estados revela uma política da Santa Sé mas, também, 
dos bispos latino-americanos, voltada para a América Latina. Política esta 
interessada em abranger a vida social e cultural como um todo: desde as 
escolas, em todos os seus níveis, passando por uma ampla rede de editoras 
e de estímulo à publicação de periódicos, até os monumentos que marcavam 
presença nas paisagens das metrópoles modernas. A análise dessa fonte 
permite compreender a nova regulamentação da Igreja também para ques-
tões como o sacerdócio, o culto, as ameaças contra a fé, as relações com o 
Estado e com a sociedade, os bens da Igreja. 



22 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.17-22, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

As pesquisas deste dossiê indicam caminhos de pesquisa, possibilidades 
de produção de fontes, ofi ciais e ofi ciosas, que possibilitem ao historiador 
da educação indagar o passado, pondo em relevo algumas práticas educa-
tivas e ideias que se encontram sombreadas no conjunto da produção do 
campo. Além disso, o conjunto dos textos aqui apresentado permite, ainda, 
uma interlocução entre os distintos objetos de pesquisa, por colocarem em 
questão problemas históricos da educação católica e por indicarem, ainda, 
a emergência de outros que incidem diretamente sobre a relação que se 
estabelece entre a Igreja e sociedade, por meio da educação.

Evelyn de Almeida Orlando (PUCPR)
Paula Leonardi (UERJ)

Organizadoras do dossiê



23Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p23a52

A ATUAÇÃO DA CONGREGAÇÃO DO SAGRADO CORAÇÃO 
DE MARIA DE BERLAAR EM MINAS GERAIS, BRASIL (1907-

1971): APONTAMENTOS HISTÓRICOS E HISTOGRÁFICOS DA 
EDUCAÇÃO A PARTIR DE ARQUIVOS E FONTES

The performance of the congregation of the sacred heart of Mary 
Berlaar in Minas Gerais, Brazil (1907-1971): historical notes and 

education historiographical from thes fi les and sources

La actuación de la Congregación del Sagrado Corazón de María de 
Berlaar en Minas Gerais, Brasil (1907-1971): apuntes históricos e 

historiográfi cos de la Educación a partir de archivos y fuentes

Geraldo Gonçalves de Lima*

Décio Gatti Júnior**

Resumo: O intuito da presente exposição consiste em abordar as 
evidências disponíveis para os pesquisadores que pretendem investigar 
a chegada e a atuação da Congregação do Sagrado Coração de Maria de 
Berlaar na educação católica, considerando o período entre a chegada 
das missionárias ao Brasil (1907) e a publicação da Lei nº. 5692/1971 
(Reforma de 1º e 2º graus), com destaque para as seguintes fontes, 
dispostas em arquivos: documentos eclesiais, legislações, manuais, 
registros (cadernos; boletins; livros de atas; diários; correspondências). 
Consistem em documentação de grande importância para o entendimento 
da educação católica ao longo do século XX, destacadamente em Minas 
Gerais. A fundação da Congregação das irmãs do Sagrado Coração de 
Maria de Berlaar ocorre em 1845, na Bélgica, no contexto de renovação 
e de propagação eclesial missionária católica, destacando-se a educação 
como forma de difusão doutrinária. Em Minas Gerais, a expansão escolar 

* Doutor em Educação pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Professor efetivo 
do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Triângulo Mineiro (Uberaba/
MG). E-mail: geraldgli@yahoo.com.br

** Doutor em Educação: História e Filosofi a da Educação pela Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo. Professor Titular de História da Educação da Faculdade de 
Educação da Universidade Federal de Uberlândia. E-mail: degatti@ufu.br



24 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

da congregação abrange destacadamente cidades como Montes Claros, 
Araguari, Patrocínio, Pará de Minas e Belo Horizonte. 

Palavras-chave: Educação. História da educação. Educação católica. Fontes 
e arquivos. Congregação das Irmãs do Sagrado Coração de Maria de Berlaar.

Abstract: The aim of this exhibition is to address the evidence 
available to researchers intend to investigate the arrival and the 
work of the Congregation of the Sacred Heart of Mary Berlaar in 
catholic education, considering the period between the arrival of the 
missionaries to Brazil (1907) and the publication of Law n. 5692/1971 
(Reform 1st and 2nd degrees), with emphasis on the following sources, 
arranged in fi les: church documents, laws, manuals, records (books, 
newsletters, books of minutes, diaries, correspondence). Consist of 
documentation of great importance for the understanding of catholic 
education throughout the twentieth century, notably in Minas Gerais. 
The foundation of the sisters of the Congregation of the Sacred Heart 
of Mary Berlaar occurs in 1845, in Belgium, in the context of ecclesial 
renewal and missionary catholic propagation, emphasizing education 
as a form of doctrinal dissemination. In Minas Gerais, the school 
expanding congregation covers prominently cities like Montes Claros, 
Araguari, Patrocínio, Pará de Minas and Belo Horizonte. 

Keywords: Education. History of education. Catholic education. Sources and 
archives. Congregation of the Sisters of the Sacred Heart of Mary Berlaar

Resumen: El objetivo del presente trabajo consiste en comprender la 
actuación de la Congregación del Sagrado Corazón de María de Berlaar 
en el campo educativo, a partir de fuentes sistematizadas y dirigidas 
hacia la Historia de las Instituciones Escolares (JULIA, 2001) y, 
destacadamente, para la Historia de las Disciplinas Escolares (CHERVEL, 
1990). Como recorte temporal, se consideró el periodo entre la llegada 



25Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de las misionarias (1907) y la publicación de la Ley nº 5.692/1971. Las 
fuentes disponibles del acervo son documentos eclesiásticos, legislaciones, 
manuales, periódicos, iconografía, registros manuscritos y/o impresos. 
El tratamiento de las fuentes corrobora la relevancia del entendimiento 
de la actuación educativa católica a lo largo del siglo XX, teniendo en 
vista que la referida Congregación fue infl uenciada por el contexto de 
renovación y de propagación eclesial misionera, entendida la educación 
como forma estratégica de difusión doctrinaria. En Minas Gerais (Brasil), 
la expansión escolar de la congregación abrazo los municipios de Montes 
Claros, Araguari, Patrocinio, Pará de Minas e Belo Horizonte.

Palabras clave: Educación. Historia de la educación. Educación católica. 
Fuentes y archivos. Congregación de las Hermanas del Sagrado Corazón 
de María de Berlaar.

Nas décadas recentes, houve uma busca em apreender os aspectos 
histórico-educacionais para além das prescrições legais, porém, sem aban-
donar seu exame, acrescentando elementos de análise novos, com vistas em 
perceber as fi nalidades ideais em objetos, tais como os programas de ensino, 
os manuais pedagógicos e escolares, os equipamentos tecnológicos etc., 
mas também para o exame da realidade pedagógica, das práticas escolares, 
acrescentando novas fontes, tais como, os planos de ensino, as avaliações 
escolares, as memórias colhidas juntos a ex-professores e ex-alunos, com 
consequente alargamento de evidências possíveis de serem perscrutadas na 
pesquisa em História da Educação.

Este conjunto de novas evidências serviu para introduzir inovações 
nos modos de investigar, mas também nos resultados de pesquisa no âmbito 
de velhas temáticas, tais como a História das Instituições Educacionais e a 
História do Pensamento Educacional, bem como contribuir para a abertura de 
novos campos investigativos, tais como a História das Disciplinas Escolares 
e a História da Cultura Material Escolar.

Torna-se imprescindível uma refl exão teórica a fi m de melhor com-
preender as mais recentes tendências no campo da pesquisa e da escrita 
da História da Educação, sendo esta uma área que gradativamente vem 
conquistando autonomia e consolidando seu campo de atuação perante 



26 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

outras áreas acadêmicas, principalmente diante da História do Pensamento 
Pedagógico ou da própria Filosofi a da Educação.

A História da Educação foi marcada por um lado, por um recorte que 
a alinhava a uma História do Pensamento Educacional e, por outro, a uma 
análise descritiva e detalhada da legislação educacional. Assim, abordava a 
trajetória das teorias pedagógicas, de pensadores que abordavam particular e 
originalmente a educação enquanto fenômeno social e, por fi m, as mudanças 
legais pela quais a educação escolar passou, de forma evolutiva.

Gradativamente, em termos de pesquisa acadêmica na perspectiva 
de Chervel (1990), a História das Disciplinas Escolares vêm avançando 
na busca da compreensão pormenorizada das fi nalidades prescritas ou 
ideais, em contraposição à realidade pedagógica, sobretudo percebida na 
contemporaneidade, em relação à universalização do processo histórico de 
escolarização. Sendo assim,

Desde que se compreenda em toda a sua amplitude a noção de 
disciplina, desde que se reconheça que uma disciplina escolar 
comporta não somente as práticas docentes da aula, mas também 
as grandes fi nalidades que presidiram sua constituição e o fenô-
meno de aculturação de massa que ela determina, então a história 
das disciplinas escolares pode desempenhar um papel importante 
não somente na história da educação mas na história cultural 
(CHERVEL, 1990, p. 184).

No processo de desenvolvimento de investigação histórica das disci-
plinas, assim como de seu ensino, em suas condicionantes pedagógicas e 
escolares em geral, percebe-se primordialmente a relevância de contrapor 
suas fi nalidades prescritas, por meio da análise de legislação, do discurso 
ideológico dos diversos movimentos em questão, assim como as práticas 
cotidianas do processo de ensino e de aprendizagem no âmbito das insti-
tuições escolares.

Nessa direção, parece importante demarcar uma diferença signifi cativa 
entre as fi nalidades ideais (objetivos fi xados) e as fi nalidades reais no 
âmbito da compreensão do mundo histórico-educacional. As primei-
ras, fi nalidades ideais, podem ser mais bem compreendidas na relação 
entre a escola e a sociedade, em sua variedade de projetos políticos e 
culturais, cujas fontes de investigação incluem as ideias educacionais 



27Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

veiculadas, as legislações de ensino aprovadas e substituídas, as notícias 
veiculadas pela imprensa de modo geral e a pedagógica de modo parti-
cular, os programas de ensino, os manuais e livros escolares, os diários 
de classe etc. As segundas, por seu turno, nomeadamente fi nalidades 
reais, compõe-se do universo da escola e mesmo da sala de aula que 
são os lugares a serem investigados. Todavia, as fontes para examinar 
esse ensino real nem sempre são fáceis de serem encontradas, pois 
incluem: cadernos de alunos, provas escolares, iconografi a, imprensa 
escolar e, quando possível, a construção de documentos escritos a partir 
de depoimentos orais (GATTI JR, 2013, p. 5).

Em linhas gerais, é fundamental compreender o processo de escolariza-
ção da sociedade contemporânea, como um movimento dialético entre uma 
perspectiva sustentada pelo discurso prescritivo, em que há a difusão de fi nali-
dades ideais, e os atos pedagógicos realmente colocados em prática, formando 
simultaneamente uma Cultura Escolar. Conforme prevê Julia (2001, p. 34),

Convém examinar atentamente a evolução das disciplinas escolares, 
levando em conta diversos elementos que, em ordem de importância 
variada, compõem esta estranha alquimia: os conteúdos ensinados, 
os exercícios, as práticas de motivação e de estimulação dos alunos, 
que fazem parte destas “inovações” que não são vistas, as provas de 
natureza quantitativa que asseguram o controle das aquisições.

Neste sentido, compreendendo a Congregação das Irmãs do Sagrado 
Coração de Maria de Berlaar como importante instituição dedicada à edu-
cação escolar e considerando o período entre a chegada das missionárias 
ao Brasil (1907) e a publicação da Lei nº 5692/1971 (Reforma de 1.º e 
2.º graus),1 o objetivo geral da presente exposição consiste em abordar as 

1 O presente trabalho desdobrou-se a partir da defesa de tese de doutoramento pela Uni-
versidade Federal de Uberlândia, ocorrida em 2013, sob orientação do Prof. Dr. Décio 
Gatti Junior. A tese consistiu em abordar o ensino da História da Educação, na formação 
de normalistas, a partir de 1947, até o ano da Reforma de 1º e 2º graus, 1971, por meio 
da Lei nº. 5692/1971, no Colégio Nossa Senhora do Patrocínio, de Patrocínio – Minas 
Gerais. A partir de fi ns da década de 1920, há a implantação de uma missão presbiteriana 
na urbe, inclusive com iniciativas de evangelização por meio da escolarização, o que 
desperta a reação de grupos ligados à Igreja Católica, destacadamente ao Bispo Dioce-
sano de Uberaba – Minas Gerais: Dom Antônio de Almeida Lustosa. Por meio de sua 



28 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

evidências disponíveis para os pesquisadores que pretendem investigar a 
chegada e a atuação escolar da referida Congregação na educação católica, 
com destaque para fontes arquivísticas de pesquisa/investigação, incluindo: 
documentos eclesiais, legislações, manuais, registros (cadernos; boletins; 
livros de atas; diários; correspondências), assim como uma refl exão sobre 
a contextualização e as condicionantes históricas.

O presente trabalho está dividido e articulado em três partes, a saber: 
I. Contextualização em torno da Congregação das Irmãs do Sagrado 
Coração de Maria de Berlaar e as atividades apostólicas e missionárias, 
na qual se desenvolve um panorama do surgimento da congregação ainda 
no século XIX e consequente expansão qualitativa e quantitativamente, 
na Bélgica e em outros países, dentre eles o Brasil. Em seguida, a parte: 
II. Considerações teórico-metodológicas acerca das fontes passíveis de 
utilização nas investigações histórico-educacionais, voltada para uma 
breve discussão sobre a fundamentação das pesquisas restritamente his-
tóricas da educação, demonstrando a dinâmica das fi nalidades prescritas 
ou ideais, em contraposição com a realidade pedagógica. E, por fi m, a 
parte III. De uma hermenêutica ao esforço heurístico em busca da com-
preensão histórica das fi nalidades e da realidade educacional retrata os 
procedimentos de coleta e de tratamento das fontes e dos arquivos, com a 
sequencia interpretativa, vislumbrando a síntese compreensiva em torno 
do processo educacional.

iniciativa, há a fundação de duas escolas católicas em Patrocínio – Minas Gerais: uma 
voltada para o público masculina e mantida pela Congregação dos padres dos Sagrados 
Corações de Jesus e de Maria (SSCC): Colégio Dom Lustosa, fundada em 1927; outra, 
voltada para o público feminino e mantida pela Congregação das irmãs do Sagrado 
Coração de Maria de Berlaar: Colégio Nossa Senhora do Patrocínio, fundada em 1928. 
Para maiores detalhes, verifi car: Lima, 2013.



29Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

I. Contextualização em torno da Congregação das Irmãs do Sagrado 
Coração de Maria de Berlaar e as atividades apostólicas e missionárias

O entendimento do fenômeno educacional que englobou a presença 
e a atuação da Congregação das Irmãs do Sagrado Coração de Maria de 
Berlaar dependem da compreensão das questões institucionais ligadas à 
fundação, formação, consolidação e expansão das respectivas atividades 
apostólicas e missionárias.

Em 1995, a Congregação comemorou o sesquicentenário de fundação, 
sendo publicada a obra:2 150 anos (1845-1995) – Congregação das Irmãs 
do Sagrado Coração de Maria de Berlaar. Trata-se de um levantamento da 
trajetória histórica da Congregação, realizado por uma equipe do KADOC 
(Centro Católico de Documentação), sediado em Lovaina, Bélgica, cujos 
pesquisadores envolvidos são: Yves Segers, Carine Dujardin, Godvried 
Kwanten, Patricia Quaghebeur e Jan De Maeyer.

Conforme periodização presente em Segers et al. (1995), a pré-História 
da Congregação de Berlaar resume-se ao período que se estende de 1722 a 
1886, baseada na obra das donzelas piedosas que formavam uma pequena 
comunidade em Berlaar, lugarejo do interior da Bélgica,3 voltado destaca-
damente para a economia de subsistência agrícola.

2 Mais informações sobre a edição original da obra poderão ser verifi cadas por meio do 
portal eletrônico do Centro Católico de Documentação (KADOC), de Louvain, Bélgica, 
por meio do seguinte endereço: <https://kadoc.kuleuven.be/nl/publ/div/d20.php>. Acesso 
em: 20 set. 2014.

3 Segundo Segers et al (1995), em 1831, a Bélgica torna-se autônoma diante da Holanda 
e adota uma constituição progressista e liberal como modelo político para o aperfeiço-
amento da nação, assim como a separação entre o Estado e a Igreja. Isso proporciona a 
possibilidade de revitalização do catolicismo, diante das restrições protestantes anteriores 
do reino holandês. Percebe-se uma retomada da atuação católica no interior da Bélgica 
nas áreas ligadas ao ensino, com destaque para o crescimento das congregações religiosas 
femininas. Anteriormente, a Bélgica encontrava-se sob domínio da França, entre 1794 
e 1814, ou da Holanda, entre 1815 e 1830. Em 1796, por ordem do Governo francês, 
houve a suspensão dos trabalhos e atividades nos conventos e abadias no interior da 
Bélgica, com exceção para o ensino e a assistência aos doentes. A autonomia da Bélgica 
a partir de 1831 garantiu o direito à liberdade religiosa e a oportunidade de retomada 
das atividades típicas das congregações religiosas, tanto femininas como masculinas.



30 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Desde o início, essas mulheres dedicaram-se às atividades apostólicas 
do ensino popular, assim como ao cuidado com os doentes e os idosos. Duas 
personalidades destacaram-se como precursores do grupo de “marolas”, 
designação pela qual as donzelas fi caram conhecidas em Berlaar no início 
das atividades apostólicas: o pároco da localidade – Padre Henricus Haes 
(1793-1869) – e Maria Theresia Vermeylen (1776-1884).

A partir de 1886 até 1920, a Congregação das Irmãs do Sagrado Coração 
de Maria de Berlaar entrou em um período de expansão das atividades de 
apostolado, assumindo primordialmente o ensino e a enfermagem. Aten-
tas ao espírito missionário empreendido pela Igreja Católica às diversas 
congregações fundadas no decorrer do século XIX, as irmãs de Berlaar 
iniciaram novos trabalhos em outros países como o Congo Belga (1899), 
Brasil (1907)4 e Dinamarca (1911).

O acentuado crescimento da Congregação entre 1890 e 1910, bem 
como as novas missões estrangeiras exigiram um intenso trabalho de insti-
tucionalização, “na estrutura da direção, no desenvolvimento quantitativo, 
no modelo de pastoral vocacional, na vida religiosa, na vida espiritual e nos 
contatos com o bispado e o mundo” (SEGERS et al, 1995, p. 69).

Em comunhão com a conclamação papal, o espírito missionário assu-

4 Os planos missionários de Berlaar para a América Latina eram anteriores à partida das 
primeiras Irmãs missionárias para o Congo e datam de 1896, quando os norbertinos de 
Aberbode se preparavam para partir para São Paulo, a pedido do papa Leão XIII, em 
1894. O Pe. Van Tongel, então presidente da confraria de Nossa Senhora do Sagrado 
Coração e um bom conhecido da Congregação foi, antes de partir para a missão, tratar 
pessoalmente das modalidades de uma eventual colaboração das Irmãs de Berlaar. Da 
sua correspondência com a vice-Madre Angela, parece que havia, no mínimo, um acordo 
verbal. Embora o bispo de São Paulo, em dezembro de 1896, tenha concordado com 
a vinda das Irmãs de Berlaar, a opção fi nalmente, foi pelas Irmãs de Gijzegem, talvez 
porque, na época, elas tinham mais experiência no ensino. Os norbertinos tinham uma 
tarefa especial no ensino do Brasil. Deveriam fundar um colégio, que serviria como 
seminário menor para o bispo de São Paulo. Neste momento, a Congregação tinha ainda 
pouca experiência no ensino. Ele colocou a condição de que as Irmãs não poderiam 
partir antes de “ter encontrando um bom meio de subsistência no Brasil”. Em 1904, 
a Congregação recebeu um novo convite para o Brasil. Desta vez dos norbertinos da 
Abadia Park que, desde julho de 1898 estavam trabalhando na pastoral paroquial no 
Estado de Minas Gerais, inicialmente na diocese de Mariana e, desde 1903, também na 
diocese de Diamantina. A solicitação de Irmãs missionárias veio do cônego Moureau, 
vigário em Montes Claros, que estava na Bélgica em 1906, por motivos de saúde. Ele 
retornou a Montes Claros, em 16 de abril de 1907, acompanhado de quatro irmãs de 
Berlaar (SEGERS et al. 1995, p. 151-152).



31Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

mido pelas religiosas de Berlaar atendia também ao apelo de Sua Santidade 
Leão XIII, especifi cado em sua Encíclica5 Rerum Novarum (1891), pela 
promulgação de um espírito de renovação e da imagem de uma Igreja Ca-
tólica como religião do sentimento, da interioridade. Tais questões podem 
ser sintetizadas na máxima atribuída ao pontífi ce Leão XIII: “reconquista 
aqui, conquista lá”.

Novos estatutos foram elaborados e ofi cializados a partir de 1928, 
buscando a adequação à realidade institucional e aos desafi os assumidos 
como missão apostólica: o ensino, as ações voltadas para os leigos, a manu-
tenção de pensionatos e a assistência aos doentes e idosos. É neste período 
(1920 a 1958) que a presença missionária das Irmãs do Sagrado Coração de 
Maria de Berlaar no Brasil teve sua nova inspiração, superando as primeiras 
difi culdades percebidas desde 1907.

Em 1927, com a colaboração da Congregação dos Padres dos Sagra-
dos Corações de Jesus e de Maria e da Adoração Perpétua do Santíssimo 
Sacramento no Altar (picpucianos6), missionários holandeses, responsáveis 
pela direção espiritual, as irmãs de Berlaar reforçaram a missão em Ara-
guari – Minas Gerais, onde já funcionava o Colégio Sagrado Coração de 
Jesus desde 1919. É implantado o noviciado e a Madre Blandina torna-se a 
superiora na missão brasileira.

Houve a reabertura do Colégio Imaculada Conceição em Montes Claros 
– Minas Gerais (1927), assim como a instalação de novos trabalhos apostólicos 
em Patrocínio, também em Minas: escola normal (1928); hospital (1938); asilo 
(1955) e patronato (1956). Já em Belo Horizonte (1941), bem como em Pará de 
Minas (1942), com a colaboração de franciscanos holandeses, fundaram-se o 

5 Os vários tipos de documentos eclesiais, principalmente as Encíclicas (um tipo específi co 
da carta circular produzida pelo papa, tratando de temas voltados para a doutrina católica, 
no campo moral, social, político, etc.), poderão ser visualizados por meio do seguinte 
endereço, do Portal do Vaticano: <http://www.vatican.va/offi ces/papal_docs_list_po.ht-
ml>. Acesso em: 20 set. 2014.

6 A designação “picpucianos” é oriunda da Rua Picpus, n. º 35, onde fi cava situada a casa-mãe 
do Instituto, da Congregação dos padres dos Sagrados Corações de Jesus e de Maria e da 
Adoração Perpétua do Santíssimo Sacramento no Altar, em Paris – França: “Henriqueta 
sente que está no lugar mais indicado para a Congregação dos Sagrados Corações instalar 
a sua casa mãe. Pois a fi nalidade medular da Congregação é reparar. E nesta ruazinha 
simples, chamada Picpus, está prestes a ser adorada a hóstia branca, dia e noite, junto 
aos restos mortais de tantos injustiçados” (SANTA CRUZ, 1981, p. 108).



32 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

jardim de infância, o colégio e a Escola Normal. Dessa forma, oriundas dessas 
primeiras instalações, afi rma-se que as atuais instituições escolares mantidas 
pela Congregação, no Brasil, são as seguintes (QUADRO 1):

Quadro 1 – Instituições escolares mantidas pela Congregação das Irmãs do 
Sagrado Coração de Maria de Berlaar (Brasil)

CIDADE/ESTADO INSTITUIÇÃO ESCOLAR DATA DE 
FUNDAÇÃO

Araguari – MG Colégio Berlaar Sagrado Coração de Je-
sus (CBSCJ) 14/04/1919

Montes Claros – MG Colégio Berlaar Imaculada Conceição 
(CBIC) 07/03/1927

Patrocínio – MG Colégio Berlaar Nossa Senhora do Patrocí-
nio9 (CBNSP) 15/10/1928

Belo Horizonte – MG Colégio Berlaar São Pascoal (CBSP) 15/08/1941

Pará de Minas – MG Colégio Berlaar Sagrado Coração de Maria 
(CBSCM) 07/03/1942

Londrina – PR Escola Berlaar Santa Maria (EBSM) 09/07/1961

Taguatinga – DF Colégio Berlaar Madre Blandina (CBMB) 09/11/1974
Fonte: Elaborado pelos autores, com base em informações do portal institucional da 

Congregação (eletrônico): <www.maria.org.br>. Acesso em: 20 set. 2014.7

No que diz respeito ao campo educacional, a fundação de escolas sob 
responsabilidade da Congregação representou uma resposta aos apelos do 
Papa Pio XI, que publica, em 1929, a Encíclica Divini Illius Magistri. Nesse 
documento, há a clara defesa dos princípios cristãos na difusão de escolas pelo 
mundo, como forma de garantir a resistência diante dos desafi os impostos 
pelos tempos, bem como a restauração do catolicismo como referência social.

7 Atualmente, foi acrescido o termo “Berlaar” aos nomes das instituições escolares manti-
das pela Congregação das Irmãs do Sagrado Coração de Maria de Berlaar. Sendo assim, 
por exemplo, a instituição “Colégio Nossa Senhora do Patrocínio (CNSP)” passar a ser 
denominada “Colégio Berlaar Nossa Senhora do Patrocínio (CBNSP)”.



33Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

II. Considerações teórico-metodológicas acerca das fontes passíveis de 
utilização nas investigações histórico-educacionais

A partir das décadas de 1970 e 1980, percebe-se uma preocupação 
com o desenvolvimento de uma investigação da História da Educação em 
geral, como forma de superar a caracterização até então predominante: 
descrição das ideias pedagógicas. Mais especifi camente, há um movimento 
dos pesquisadores da área em investigações de instituições escolares como 
lugar privilegiado do empreendimento da educação como processo de 
humanização/socialização. Neste sentido, em relação às fi nalidades ideais 
impostas à escola,

Mesmo que as disciplinas escolares, que repousam sobre os ensinos 
explícitos, não constituam senão uma parte da educação escolar, e 
mesmo que, por outro lado, grande número das fi nalidades impostas 
à escola não encontre seu campo de aplicação a não ser num ensino 
implícito, nos métodos de educação mais discretos, ou ainda nos 
princípios ativos que regem a vida escolar, nada nos impede, ainda 
assim, de reconduzir cada uma das disciplinas ensinadas à fi nalidade 
à qual ela está associada, dispostos a deixar de lado, por enquanto, a 
tarefa de cuidar do conjunto deste campo (CHERVEL, 1990, p. 188).

Há várias possibilidades de se realizar a pesquisa sobre a realidade 
escolar, constituída como elemento central da maior parte do processo de 
educação ocorrido na sociedade. O pesquisador revela-se como sujeito 
responsável pela interpretação sobre os elementos reais que constituem a 
intricada realidade escolar. Por exemplo, pode-ser afi rmar que:

as investigações mais recentes no âmbito de uma História Disciplinar 
da História da Educação tem mantido animados os trabalhos sobre as 
fi nalidades ideias, sobretudo, pelo exame das concepções educacionais 
e sociais de intelectuais afetos à educação e a História da Educação, 
partícipes da elaboração de reformas de ensino e de programas de 
ensino, mas, também, da publicação de manuais da disciplina. As pró-
prias obras didáticas, por sua vez, têm merecido estudos aprofundados 
e que vão se avolumando. Todavia, são poucas ainda as pesquisas 



34 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

dedicadas a realidade pedagógica do ensino da disciplina História 
da Educação, provavelmente pelas difi culdades de compreender a 
complexidade da experiência cotidiana dos indivíduos no ensino da 
disciplina, sobretudo, pelos obstáculos quanto as fontes de pesquisa 
(GATTI JR, 2013, p. 5).

A partir dos dados captados, o historiador tem o papel de reconstruir 
a História ao apropriar-se do objeto examinado e, posteriormente, reali-
zar-se-á uma síntese das dimensões que compõem a realidade escolar. 
Magalhães (1998) aponta como categorias de análise importantes e im-
prescindíveis no delineamento das atividades investigativas em relação 
às instituições escolares:

O espaço (local/lugar, edifício, topografi a); o tempo (calendário, 
horário, agenda antropológica), o currículo (uma acepção estreita, 
que resulta de uma justaposição de categorias analíticas e objetos 
instituintes da realidade escolar, correspondendo ao conjunto das 
matérias lecionadas e respectivos métodos, tempos, etc. [...] ou uma 
acepção transversal à cultura e à realidade escolar, visão sintética 
de infl uência anglo-saxônica e norte-americana, em que currículo 
corresponde a racionalidade da prática (desenvolvimento curricular), 
uma verdadeira política educativa; o modelo pedagógico escolar, 
a construção de uma racionalidade complexa que articula a lógica 
estruturante interna com as categorias externas que a informam e 
constituem – um tempo, um lugar, uma ação; os professores, formas 
de recrutamento, profi ssionalização, organização, formação, mobili-
zação, por um lado, suas histórias de vida, itinerários, expectativas, 
decisões, compensações, representações – espaços de liberdade do 
professor; manuais escolares, sua construção e apropriação, por outro; 
públicos, culturas, formas de estimulação e resistências; dimensões, 
níveis da apropriação, transferências da cultura escolar, escolarização, 
alfabetização, destinos de vida (MAGALHÃES, 1998, p. 56).

Tanto as interpretações elaboradas por pesquisadores estrangeiros, 
quanto por brasileiros, têm seguido um roteiro de pesquisa bastante simi-
lar, em que se destacam preocupações com os processos de criação e do 



35Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

desenvolvimento (ciclo de vida) das instituições educativas a confi guração 
e as mudanças ocorridas na arquitetura do prédio escolar, os processos de 
conservação e mudança do perfi l dos docentes, os processos de conservação 
e mudança do perfi l dos alunos, os destinos profi ssionais e pessoais dos 
alunos e as formas de confi guração e transformação do saber veiculado 
nestas instituições de ensino etc.

A escrita da História da Educação consolida-se por meio da expansão 
de métodos que ultrapassam as tradicionais maneiras de abordar a realidade 
a ser estudada e reconstruída, pois

Nas últimas décadas, a pesquisa histórica passou por um intenso 
processo de renovação teórico-metodológico, no qual vem sendo 
valorizada a utilização tanto dos aportes teóricos oriundos do campo 
da História quanto das evidências, sendo que estas não se limitam 
mais aos documentos escritos, mas abarcam fontes orais, iconográfi cas 
etc. (GATTI JR, 2004, p. 134).

Com o avanço dos métodos de pesquisa, uma das principais questões 
que se colocam atualmente em referência à pesquisa histórico-educacional 
consiste na forma como as várias fontes serão abordadas e tratadas a fi m de 
buscar as evidências utilizadas na verifi cação das hipóteses.

As evidências podem ser constituídas a partir do tratamento de uma 
série de fontes, conseguidas a partir de inúmeros procedimentos metódicos: 
formulação de elementos factuais e memorialistas a partir dos documentos 
oriundos da história oral, documentação originada de arquivos públicos ou 
particulares, patrimônio da iconografi a, como fotografi as, estátuas, gravuras 
etc., manipulação de documentos impressos e manuscritos, bem como os 
originados de arquivos pertencentes aos jornais, revistas e outros órgãos de 
imprensa periódica.

A proposta mais aceita hoje pelos estudiosos ligados à História da 
Educação está na conciliação entre evidências de diversos procedimentos 
metódicos, tanto orais como arquivísticos. Podemos considerar como ten-
dência consolidada na historiografi a educacional brasileira a tentativa de 
conciliar elementos de uma análise contextual histórico-social, bem como 
o âmbito das próprias realidades escolares abordadas, vista como refl exo 
de condicionantes externos/internos. Assim,



36 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Convém examinar atentamente a evolução das disciplinas escolares, 
levando em conta diversos elementos que, em ordem de importância 
variada, compõem esta estranha alquimia: os conteúdos ensinados, 
os exercícios, as práticas de motivação e de estimulação dos alunos, 
que fazem parte destas “inovações” que não são vistas, as provas 
de natureza quantitativa que asseguram o controle das aquisições 
(JULIA, 2001, p. 34).

O ato de historiar pressupõe a capacidade do ser humano em humanizar-
se a partir do relato dos fatos experimentados, mas também na potencialidade 
de elaborar uma visão, uma perspectiva sobre o ocorrido, partilhando-a com 
o respectivo corpo social. 

A explicação histórica, como toda verdadeira explicação do social, tem 
que se basear nas circunstâncias reais em que os homens executam 
suas ações, nas que atuam os sujeitos, seja o que for o que se entenda 
por sujeito: indivíduos, grupos, entidades, instituições ou abstrações 
(ARÓSTEGUI, 2006, p. 385).

A busca e a seleção dos materiais históricos no sentido de captar 
os elementos necessários para a operação histórica, assim como para o 
exercício da síntese interpretativa, tornam-se fundamentais a partir da 
abordagem e do tratamento analítico da bibliografi a, das leis, dos regu-
lamentos, dos manuscritos, da iconografi a, dos manuais e dos demais 
recursos didáticos, dos documentos em geral, assim como das entrevistas 
e outras fontes.

A construção científi ca da história manifesta-se numa narrativa his-
toriográfi ca que seja simultaneamente construção e representação do 
objeto epistêmico: fontes (informação; arquivos; coleta de informa-
ções; tratamento de dados); método (articulação entre interpretação, 
conceitualização, instrumentalização); informação. Tal construção 
corresponde a três dimensões fundamentais: (uma) hermenêutica; 
(uma) informação/heurística; (um) registro (um discurso: relatório 
ou narrativa) (MAGALHÃES, 2004, p. 100).



37Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Em relação às fontes escritas/documentais que fundamentam a investi-
gação sobre a atuação apostólica e missionária da Congregação, no sentido 
de contrapor as fi nalidades ideais e a prática pedagógica na realidade escolar 
(CHERVEL, 1990) e com base nas categorias de análise proposta por Santos 
(2007),8 para a história das disciplinas escolares, foram realizados levan-
tamentos no Colégio Berlaar Nossa Senhora do Patrocínio, localizado em 
Patrocínio – Minas Gerais, onde há os arquivos da Secretaria e da Tesouraria, 
assim como o Museu Escolar, nos quais foram buscados, inventariados e 
analisados alguns dos documentos acerca do período determinado, muitos 
dos quais poderão ser verifi cados no Anexo I, deste estudo (Inventário 
Documental). 

Investigou-se também outras fontes na Fundação Casa da Cultura 
de Patrocínio – Minas Gerais, ligada à Secretaria Municipal de Cultura / 
Prefeitura Municipal, onde há um acervo documental e iconográfi co, in-
cluindo exemplares de jornais locais (Patrocínio – MG), importantes para o 
entendimento contextual da realidade local: Cidade do Patrocínio e Gazeta 
de Patrocínio.

8 1. Presença (variáveis institucionais e de cursos em que determinada disciplina aparece); 
2. Identidade (diversidade de denominação, do estado, de regime e de carga horária); 
3. Normas e Finalidades (exame do contexto sócio-histórico mais amplo expresso em 
documentos legais sobre natureza e especifi cidade do ensino da disciplina e determinações 
do currículo prescrito); 4. Perfi l Programático (matriz epistemológica; organização dos 
conteúdos (dimensões de espaço e de tempo); Organização horizontal; Currículo em ação 
(seleção de conteúdos e escolha de métodos pedagógicos); metodologia de ensino); 5. 
Perfi l docente (formação (titulação); recrutamento (formas de ingresso); atividade de 
ensino (nível de dedicação); atividades de pesquisa (nível de dedicação); atualização 
(formas e meios); participação associativa); 6. Perfi l discente (condição de alunos / futuro 
professor: origem social, formação, forma de ingresso, nível de apropriação e trajetória 
profi ssional); 7. Materiais pedagógicos (exame dos manuais pedagógicos (destinação. 
Autores, editores, difusão, conteúdos explícitos, acesso); outras tecnologias de ensino 
(quadro-negro, retroprojetor, slides, músicas, fi lmes, mídias digitais integradas)).



38 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Figura 1 – Fotografi as do CNSP pertencentes ao acervo do Museu Municipal

Fonte: Acervo do Museu (Fundação Casa da Cultura de Patrocínio).

Investiu-se também em leituras das pesquisas de mestrado (SILVA, 
2005) (FERREIRA, 2004) e de doutorado (FERREIRA, 2006), de obras de 
referência, de artigos, anais de eventos ligado à História da Educação (regio-
nais, nacionais e internacionais), de modo a proporcionar a fundamentação 
teórica e a contextualização histórica, necessária para o empreendimento da 
heurística e da hermenêutica em torno da investigação proposta.

Por sua vez, buscou-se a elaboração de um inventário de documentos 
e de materiais históricos, encontrados principalmente no Museu Escolar e 
na Secretaria (ambos no CBNSP): cartas; correspondências; livros de atas; 
normas; pareceres; regimentos escolares; estatutos escolares; legislações 
em geral; manuscritos em geral, como termos de posse e de visitas ofi ciais; 
diários de classe; exames; provas; relatórios em geral; jornais escolares e 
da imprensa local e ofi cial; fotografi as; livros de matrícula, de frequência 
e de aproveitamento dos estudantes; registros de atuação docente; manuais 
escolares; periódicos etc. A seguir, passaremos a descrever algumas destas 
fontes e acervos encontrados, sobretudo nos arquivos institucionais.



39Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Figura 2 – Religiosas Diretoras do CNSP / CBNSP (1928 – dias atuais)

Fonte: Lista datilografada, encontrada no acervo da Secretaria (CBNSP).

Figura 3 – Requerimento de registro docente (Ministério da Educação): 
Maria do Rosário Lemos Borges (exemplo)

Fonte: Acervo da Secretaria (CBNSP)



40 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Em outro documento datilografado (com data provável entre 1951 e 
1952 / localizado no arquivo da Secretaria), encontrado entre o acervo das 
correspondências expedidas pela diretoria do Colégio Normal Nossa Senho-
ra do Patrocínio, foram enumeradas obras utilizadas no Ensino Normal da 
instituição, as quais podem ser consideradas manuais escolares, amplamente 
produzidos, divulgados e adotados como importante material pedagógico 
no ensino das diferentes disciplinas.

Quadro 2 – Manuais escolares adotados pelo CNSP

DISCIPLINA AUTOR ADOTADO EDITORA
Português Paulo Azevedo FTD
Ciências Naturais Luiz Meneses Livraria Acadêmica
História Geral e do Brasil Joaquim Silva Editora Nacional
Geografi a Geral Teobaldo Miranda Editora Nacional
Geografi a do Brasil Luiz Gonzaga Len Livraria Acadêmica
Religião Pe. Negromonte Editora José Olímpio
Física e Química ---------- ----------
Anatomia Fisiologia e Biologia Antunes Editora Nacional
História da Educação Teobaldo Miranda Editora Nacional
Filosofi a da Educação Teobaldo Miranda Editora Nacional
Psicologia Educacional Teobaldo Miranda Editora Nacional
Sociologia Educacional Teobaldo Miranda Editora Nacional

Fonte: Elaborado pelos autores, segundo documento datilografado encontrado entre as correspondên-
cias expedidas pela diretoria do CNSP (com data provável entre 1951 e 1952).

Neste sentido, os manuais escolares constituem relevante evidência 
no levantamento das fi nalidades propostas e ideais, em contraposição aos 
conteúdos programáticos efetivamente tratados e difundidos pelos docentes, 
assim como aos saberes e práticas efetivamente assimilados pelos discentes 
no cotidiano do ensino e da aprendizagem.



41Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Figura 4 – Capa do manual “Noções de História da Educação”, do autor 
Theobaldo Miranda Santos

Fonte: Museu Escolar (CBNSP).

Em meados de 2008, a Ir. Joana Bernadete Fonseca Mendes, Diretora do 
então Instituto Superior de Educação Berlaar (IBerlaar), que funcionou nas 
dependências do Colégio Berlaar Nossa Senhora do Patrocínio entre 2002 
e 2011, viajou para a Bélgica, onde participou de uma reunião capitular da 
Congregação das Irmãs do Sagrado Coração de Maria de Berlaar, realizada 
na Casa Mãe/Geral, situada em Berlaar9 – Bélgica. 

9 Arkt 13 – 2590 – Berlaar – Bélgica / Tel: 00 21 32 3482 1780 / Fax: 00 21 32 3482 4447 
/ e-mail: alg.bestuur@zusters.be / website: http://www.zusters-berlar.php (conforme 
dados encontrados no portal institucional eletrônico: <www.maria.org.br>).



42 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Figura 5 – Dependências prediais da Casa Mãe – Congregação das Irmãs do 
Sagrado Coração de Maria de Berlaar, situada em Berlaar / Bélgica

Fonte: Álbum de fotografi as – Acervo da Casa Mãe (Berlaar / Bélgica).

Durante esta viagem, a Ir. Joana Bernadete Fonseca Mendes realizou um 
intenso trabalho de compilação de dados históricos (fotos de monumentos, 
prédios e documentos, inclusive escolares) na Bélgica. Este material foi 
disponibilizado pela mesma, a fi m de fundamentar empiricamente o trabalho 
de pesquisa a ser desenvolvido.

Muitas informações foram conseguidas graças aos depoimentos dados 
de modo informal, durante as visitas e anotados pelo pesquisador, incluindo 
a disponibilização de documentos como cadernos, diplomas, manuais esco-
lares, além de fontes iconográfi cas, principalmente fotografi as.

Por outro lado, buscou-se valorizar o relato espontâneo das ex-normalistas 
que foram contatadas e que puderem contribuir para a reconstrução do imaginário 
relativo ao Colégio Nossa Senhora do Patrocínio (CNSP), ao Curso Normal e 
à atuação apostólica e missionária das religiosas da Congregação.



43Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Figura 6 – Cerimônia de Formatura da normalista: Dalila Mariana Gonçalves

Fonte: Acervo particular (Dalila Mariana Gonçalves).

Dentre as normalistas, algumas foram selecionadas para a realização 
de entrevistas,10 gravadas e transcritas, de modo a proporcionar elementos 
necessários para o entendimento do processo histórico em torno da atuação 
educacional da Congregação das Irmãs do Sagrado Coração de Maria de 
Berlaar, sempre procurando relacionar as fi nalidades prescritas/ideais com 
a prática pedagógica real.

III. De uma hermenêutica ao esforço heurístico em busca da compreensão 
histórica das fi nalidades e da realidade educacional

Para melhor compreender a atuação apostólica e missionária das irmãs 
da Congregação do Sagrado Coração de Maria de Berlaar, torna-se importan-

10 1. Maria Fidalma do Nascimento (turma 1948); 2. Zulma Laura de Oliveira (turma 1952); 
3. Elza Nunes (turma 1956); 4. Dalila Mariana Gonçalves (turma 1960); 5. Maria Nunes 
Borges (turma 1964); 6. Mariza de Andrade Rocha (turma 1968); 7. Neiva Brandão 
(turma 1971).



44 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

te também voltar-se para o processo histórico de criação e de consolidação do 
Ensino Normal, modalidade em que as religiosas atuaram com veemência.

Em Minas Gerais, seguindo as tendências nacionais, iniciou-se um 
movimento de defesa da instalação de Escolas Normais, justifi cada pela 
crescente demanda de habilitação dos professores, com destaque para os 
atuantes no curso primário. A Lei nº. 13, de 28 de março de 1835, inspirada 
no modelo francês de ensino, determinava a fundação de uma Escola Normal.

A instalação da Escola Normal de Ouro Preto ocorreu no dia 15 de 
agosto de 1840 com o nome de “Colégio Nossa Senhora da Assunção da 
Imperial Cidade de Ouro Preto”. Conforme determinação da Lei n.º 13, 
eram realizados periodicamente concursos e provas de habilitação para 
os docentes, mesmo os de escolas particulares, para serem considerados 
legalmente aptos para o exercício da docência.

Em 5 de março de 1840 o Presidente dá outras providências para que a 
Escola Normal iniciasse o seu funcionamento sob a direção do Professor 
Francisco de Assis Peregrino. [...] Ficava assim inaugurada a primeira 
Escola Normal da Província de Minas Gerais. A escola do seu diretor 
mostrava claramente a tendência francesa do ensino que aí fosse mi-
nistrado, pois tratava-se de um professor de formação francesa que, no 
ano anterior, havia apresentando ao governo extensa memória sobre o 
ensino simultâneo que ele próprio havia observado na França. A Escola, 
certamente, seria orientada no sentido de formar mestres especialistas 
no método de ensino simultâneo, pois notava-se, na época, uma reação 
contra o ensino individual, método considerado obsoleto e inadequado 
a classes numerosas (MOURÃO, 1959, p. 32 – 33).

Araújo (2011), ao discutir a periodização dos processos histórico-educa-
cionais relacionados ao Ensino Normal, no Brasil, propõe os seguintes marcos:

– 1º período: 1835 – 1920 (emergência das Escolas Normais até a 
disseminação dos Grupos Escolares em alguns estados);

– 2º período: 1921 – 1945 (movimento de ampliação quantitativa e 
de interiorização dos Grupos Escolares, quando e em correlação 
com estes, a ampliação do número de Escolas Normais tornou-se 
muito signifi cativa);



45Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

– 3º período: 1946 – 1970 (período caracterizado pela promulgação 
da Lei Orgânica do Ensino Normal; expansão quantitativa dos 
Grupos Escolares; crescimento do ensino secundário; esforço pela 
universalização do Ensino Primário; institucionalização dos cursos 
de licenciatura);

– 4º período: 1971 – 1996 (abrangeu a Reforma da Lei de Diretrizes 
e Bases da Educação Nacional, que instituiu o 1.º e 2.º graus, ten-
do o Ensino Normal sido transformado em uma das habilitações 
profi ssionais de 2.º grau);

– 5º período: 1996 aos dias atuais (o marco inicial foi a promulgação 
da segunda Lei de Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 
nº. 9.394/96, que restabelece as Escolas Normais e implanta os 
cursos normais superiores).

Contudo, a manipulação de tais fontes referenciais no Colégio Berlaar 
Nossa Senhora do Patrocínio demonstrou que ainda há uma fragilidade em 
geral, no Brasil, quanto à organização e à manutenção de arquivos públicos, 
de museus escolares, assim como da conservação documental nas instituições 
em geral e, nas escolares, em particular.

Especifi camente em relação à abordagem historiográfi ca da História 
das Disciplinas Escolares, especifi camente da disciplina História da Edu-
cação, por exemplo, decidiu-se abordar principalmente as leis, programas 
e manuais escolares, com fi ns de entendimento dos conteúdos prescritos, 
notando-se destacadamente a preponderância de conteúdos voltados para a 
doutrinação e a propagação de valores considerados ideais para a formação 
moral e pedagógica das normalistas.

O acesso ao acervo foi permitido, mas boa parte dos documentos e das 
evidências necessárias para a fundamentação empírica perdeu-se ao longo 
do tempo. Neste caso, registramos que não foi possível encontrarmos fontes 
essenciais para o entendimento da prática pedagógica, sobretudo ligada à 
disciplina História da Educação, nos acervos do Colégio ou das normalistas 
contatadas: cadernos, diários de classe, provas, exames etc.

Parte do levantamento de informações foi possível graças ao cruza-
mento de dados encontrados em outras fontes, sobretudo localizadas no 
acervo da Secretaria e do Museu Escolar do Colégio Berlaar Nossa Senhora 
do Patrocínio, por meio de legislações, manuais, iconografi a, documentos 
ofi ciais, registros escolares, etc.



46 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Por sua vez, as entrevistas realizadas com as normalistas também per-
mitiram contrapor as fi nalidades ideais, apregoadas por documentos eclesiais, 
ofi ciais e conteúdos programáticos, com a prática pedagógica da realidade 
escolar, por meio do relato das experiências discentes em seu contato com os 
manuais escolares, atividades pedagógicas propostas, relações interpessoais 
(sobretudo com as religiosas, clero, colegas e familiares) e participação em 
eventos públicos, políticos ou religiosos.

Considerações fi nais

O presente trabalho teve por fi nalidade dissertar sobre a potencial 
fertilidade em torno das evidências empíricas passíveis de manipulação e 
de investigação histórica, no sentido de promover o diálogo entre as teorias 
e as evidências, diante do trabalho interpretativo por parte do historiador 
da educação, diante da realidade percebida, especifi camente, da atuação 
apostólica e missionária da Congregação das Irmãs do Sagrado Coração 
de Maria de Berlaar.

O objetivo consistiu em explanar panoramicamente a diversidade de 
fontes e de arquivos na realidade mineira, em geral, e em particular, a de 
Patrocínio – MG, onde encontra-se instalada e em funcionamento, uma das 
instituições escolares sob responsabilidade das Irmãs do Sagrado Coração 
de Maria de Berlaar.

Nota-se a relevância de exercermos uma investigação empírica de ele-
mentos que proporcionem uma contraposição entre as fi nalidades prescritas 
/ ideais e a realidade pedagógica executada no cotidiano das instituições 
escolares. Por meio do exame minucioso de documentos legais e eclesiais, 
da prescrição dos conteúdos programáticos de reformas do ensino, dos 
manuais escolares, é possível delimitarmos os padrões e os valores difun-
didos, considerados ideais para o desenvolvimento educacional. Por outro 
lado, percebe-se a fecundidade investigativa ao contrapor tais fi nalidades 
ideais, com a realidade pedagógica, posta em prática por meio do processo 
de ensino e de aprendizagem, no âmbito das instituições escolares, por meio 
da investigação de elementos que explicitam e delimitam os valores e os 
saberes de fato inculcados entre as normalistas.



47Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Referências

ARAÚJO, José Carlos Souza. Escolas Normais: sua genealogia e trajetória 
européias e suas metamorfoses no Brasil. In: COLÓQUIO CEM ANOS 
DE HISTÓRIA DAS ESCOLAS NORMAIS PAULISTAS, 1., 2011, São 
Carlos. Palestras... São Carlos: [s.n.], 2011.

ARÓSTEGUI, Julio. A pesquisa histórica: teoria e método. Tradução de 
Andréa Dore. Bauru: Edusc, 2006.

CHERVEL, A. História das disciplinas escolares: refl exões sobre um cam-
po de pesquisa. Teoria & Educação, Porto Alegre, n. 2, p. 177-229. 1990. 

FERREIRA, Hedmar de Oliveira. Colégio Normal Nossa Senhora do Pa-
trocínio: um instrumento de educação feminina na zona do Alto Paranaíba 
em Minas Gerais / 1928-1950. 2006. 243f. Tese (Doutorado em Educação) 
– Faculdade de História, Direito e Serviço Social. Universidade Estadual 
Paulista “Júlio de Mesquita Filho”. Franca, 2006. 

FERREIRA, José Filipe e Sousa Pessanha de Brito. A evangelização pela 
educação escolar: embates entre presbiterianos e católicos em Patrocínio, 
Minas Gerais (1924-1933). 2004. Dissertação (Mestrado em Educação) – 
Programa de Pós-Graduação em Educação. Universidade Federal de Uber-
lândia, Uberlândia, 2004.

GATTI JR, Décio. Caminhos da investigação sobre o ensino de História da 
Educação em Minas Gerais: entre fi nalidades ideais e realizadas pedagó-
gicas. In: CONGRESSO DE PESQUISA E ENSINO DE HISTÓRIA DA 
EDUCAÇÃO EM MINAS GERAIS, 7., 2013, Ouro Preto, Mesa redon-
da... Ouro Preto: [s.n.], 2013. 

______. A situação da pesquisa histórica sobre as instituições educacionais 
brasileiras. Revista de Educação Pública, Cuiabá, v. 10, n. 17, p. 133-140, 
jan./jun. 2011. Disponível em: <http://www.ufmt.br/revista/arquivo/rev17/
his_educ_deciogatti. htm>. Acesso em: 10 set. 2014.

JULIA, Dominique. A cultura escolar como objeto histórico. Revista Bra-
sileira de História da Educação, Campinas, n. 1, p. 9-43, jan./jun. 2001.



48 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

LEÃO XIII. Carta Encíclica Rerum Novarum. 1891. Disponível em: 
<http://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf_l-
-xiii_enc_15051891_rerum-novarum_po.html>. Acesso: 20 jun. 2014.

LIMA, Geraldo Gonçalves de. A disciplina história da educação na 
formação de normalistas do Colégio Nossa Senhora do Patrocínio em 
Minas Gerais (1947-1971). 2013. Tese (Doutorado em Educação) – Pós-
Graduação em Educação. Uberlândia. 2013. Universidade Federal de 
Uberlândia, 2013.

MAGALHÃES, Justino. Tecendo nexos – história das instituições educati-
vas. Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2004.

______. Um apontamento metodológico sobre a história das instituições 
educativas. In: CATANI, Denice B. et al. (Org.). Práticas educativas, cul-
turas escolares, profi ssão docente. São Paulo: Escrituras, 1998.

MOURÃO, Paulo Krüger Corrêa. O ensino em Minas Gerais no tempo do 
Império. Belo Horizonte: Edição do Centro Regional de Pesquisas Educa-
cionais, 1959.

PIO XI. Carta Encíclica Divini Illius Magistri. 1929. Disponível em: 
<http://www.vatican.va/holy_father/pius_xi/encyclicals/documents/hf_
pxi_enc_31121929_divini-illius-magistri_po.html>. Acesso: 10 abr. 2011.

SANTA CRUZ, Afonso de. À sombra da guilhotina... (Pierre Coudrin). 
Curitiba: Edições Rosário, 1981.

SANTOS, Maria Teresa. Percurso e Situação do Ensino de História da 
Educação em Portugal. In: GATTI JÚNIOR, Décio; PINTASSILGO, Jo-
aquim (Org.). Percursos e desafi os da pesquisa e do ensino de história da 
educação. Uberlândia: EDUFU, 2007.

SEGERS, Yves et al. 1845-1995 150 anos Irmãs do Sagrado Coração de 
Maria de Berlaar servindo em simplicidade. Lovaina: KADOC, Centro 
Católico de documentação, 1995.

SILVA, Michelle Pereira da. Educação da mulher e evangelização cató-
lica: um olhar sobre a Escola Normal N. Sra. do Patrocínio. 2005. 198f. 
Dissertação (Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em 
Educação. Universidade Federal de Uberlândia. Uberlândia, 2005.



49Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

ANEXO I (INVENTÁRIO DOCUMENTAL)
CARTAS / CORRESPONDÊNCIAS

PIO XII. [carta] Vaticano, 07.05.1949. Carta ao Cardeal do Rio de Janeiro 
Jaime de Barros Câmara.

MARIA JESUÍNA, Ir. [carta] Patrocínio, 10/11/1951. Carta ao Ministro 
da Educação Simões Filho.

COLÉGIO NORMAL NOSSA SENHORA DO PATROCÍNIO. [carta] Pa-
trocínio, 06/03/1947. Carta ao Deputado Estadual José de Faria Tavares.

MARIA GHISLAINE, Ir. [carta] Patrocínio, 21/04/1947. Carta ao Diretor 
do Ensino Secundário Dr. Haroldo Lisboa da Cunha.

ATAS

PIO XII [mensaje]. Acta Apostolicae Sedis, 40 (1948) 465 – 468. Mensaje 
de Su Santidad El Papa Pio XII dirigido por radiotelefonía a los partici-
pantes en el III Congreso Interamericano de Educación Católica (La Paz, 
6 de octobre de 1948).

LEGISLAÇÕES

BRASIL. Lei nº 5.692 de 11 de agosto de 1971. Fixa Diretrizes e Bases 
para o ensino de 1° e 2º graus, e dá outras providências. Diário Ofi cial [da] 
República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 12 ago. 1971. Disponível 
em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L5692impressao.htm>. 
Acesso em: 10 set. 2014.

BRASIL. Lei nº 4.024 de 20 de dezembro de 1961.ixa as Diretrizes e Bases 
da Educação Nacional. Diário Ofi cial [da] República Federativa do Bra-
sil, Brasília, DF, 21 dez. 1961. Disponível em: < http://www.planalto.gov.
br/CCivil_03/LEIS/L4024.htm>. Acesso em: 10 set. 2014.



50 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

BRASIL. Decreto-lei nº 8.777 de 22 de janeiro de 1946. Dispõe sobre o 
registro defi nitivo de professores de ensino secundário no Ministério da 
Educação e Saúde. Diário Ofi cial [da] República Federativa do Brasil, 
Brasília, DF, 24 jan. 1946. Disponível em: <http://www2.camara.leg.br/
legin/fed/declei/1940-1949/decreto-lei-8777-22-janeiro-1946-416416-pu-
blicacaooriginal-1-pe.html>. Acesso em: 10 set. 2014.

BRASIL. Decreto-lei nº 8.530 de 02 jan. 1946. Lei Orgânica do Ensino 
Normal. Diário Ofi cial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, 
DF, 4 jan. 1946. Disponível em: <http://www2.camara.leg.br/legin/fed/
declei/1940-1949/decreto-lei-8530-2-janeiro-1946-458443-publicacaoori-
ginal-1-pe.html>. Acesso em: 10 set. 2014.

MINAS GERAIS. Decreto nº 2.400 de 7 de fevereiro de 1947. Mandato 
para ministrar o Ensino de 2.º ciclo – Colégio Normal Nossa Senhora do 
Patrocínio. Minas Gerais, Patrocínio, 8 fev. 1947.

MINAS GERAIS. Decreto nº 8.225 de 11 de fevereiro de 1928. Aprova os 
programas do Ensino Normal. Minas Gerais, Belo Horizonte, 12 fev. 1928.

MINAS GERAIS. Decreto nº 10.896 de 14 de junho de 1933. Aprova os 
programas do Ensino Normal (Instruções). Minas Gerais, Belo Horizonte, 
15 jun. 1933.

MINAS GERAIS. Decreto nº 8.162 de 20 de janeiro 1928. Regulamento 
do Ensino nas Escolas Normais. Minas Gerais, Belo Horizonte, 21 jan. 
1928.

MANUSCRITOS
COLÉGIO NORMAL NOSSA SENHORA DO PATROCÍNIO. Livro de 
Registro das inscrições e resultados dos exames e provas (1941-1963).

COLÉGIO NORMAL NOSSA SENHORA DO PATROCÍNIO. Livro de 
Atas do Curso Formação (1948-1956).

COLÉGIO NORMAL NOSSA SENHORA DO PATROCÍNIO. Livro de 
Atas de reuniões da Congregação docente – Abertura: 15/12/1939.



51Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

NORMAS, PARECERES E REGIMENTOS
CONSELHO ESTADUAL DE EDUCAÇÃO DE MINAS GERAIS. Pare-
cer nº 144 de 20 de novembro de 1968. Responde a consulta do “Centro de 
Estudos Pedagógicos” da Faculdade de Filosofi a e Letras da Universidade 
Federal de Juiz de Fora, sobre concessão de registro de professor de dis-
ciplina optativa de Ensino Normal, Minas Gerais, Belo Horizonte, 1968.

COLÉGIO NORMAL NOSSA SENHORA DO PATROCÍNIO. Regimento 
Interno do Curso Normal Segundo Norma da Secretaria da Educação – 
Ano letivo de 1967. 

PIZZARDO, José. Normas Directivas de la Ofi cina Central de Enseñan-
za de la Sagrada Congregación de Seminarios y Universidades de Estu-
dios con ocasión del III Congreso Interamericano de Educación Católica, 
Roma, 1948.

NORMAS ESPECÍFICAS – LIVRO DIDÁTICO
BRASIL. Decreto-lei nº 8.460 de 26 de dezembro de 1945. Consolida a 
legislação sobre as condições de produção, importação e utilização do li-
vro didático. Diário Ofi cial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, 
DF, 28 dez. 1945. Disponível em: <http://www2.camara.leg.br/legin/fed/
declei/1940-1949/decreto-lei-8460-26-dezembro-1945-416379-publica-
caooriginal-1-pe.html>. Acesso em: 10 set. 2014.

BRASIL. Decreto-lei nº 6.339 de 11 de março de 1944. Dispõe sobre o li-
vro didático. Diário Ofi cial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, 
DF, 13 mar. 1944. Disponível em:<http://www2.camara.leg.br/legin/fed/
declei/1940-1949/decreto-lei-6339-11-marco-1944-416238-publicacaoo-
riginal-1-pe.html> Acesso em: 10 set. 2014.

BRASIL. Decreto-lei nº 3.580 de 3 de setembro de 1941. Dispõe sobre 
a Comissão Nacional do Livro Didático, e dá outras providências. Diá-
rio Ofi cial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 5 set. 1941. 
Disponível em:http://www2.camara.leg.br/legin/fed/declei/1940-1949/
decreto-lei-3580-3-setembro-1941-413560-publicacaooriginal-1-pe.html. 
Acesso em: 10 set. 2014.



52 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.23-52, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

BRASIL. Decreto-lei nº 2.934 de 31 de dezembro de 1940. Dispõe sobre o 
regime do livro didático e sob re o funcionamento da Comissão Nacional 
do Livro Didático no ano de 1941. Diário Ofi cial [da] República Fede-
rativa do Brasil, Brasília, DF, 8 jan. 1941. Disponível em:<http://www2.
camara.leg.br/legin/fed/declei/1940-1949/decreto-lei-2934-31-dezembro-
1940-412867-publicacaooriginal-1-pe.html>. Acesso em: 10 set. 2014.

BRASIL. Decreto-lei nº 1.417 de 13 de julho de 1939.Dispõe sobre o regime 
do livro didático. Diário Ofi cial [da] República Federativa do Brasil, Bra-
sília, DF, 15 jul. 1939. Disponível em: < http://www2.camara.leg.br/legin/
fed/declei/1940-1949/decreto-lei-2934-31-dezembro-1940-412867-publi-
cacaooriginal-1-pe.html>. Acesso em: 10 set. 2014.

BRASIL. Decreto-lei nº 1.177 de 29 de março de 1939: dispõe sobre o fun-
cionamento da Comissão Nacional do Livro Didático no ano de 1939. Diá-
rio Ofi cial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 31 mar. 1939. 
Disponível em: <http://www2.camara.leg.br/legin/fed/declei/1930-1939/
decreto-lei-1177-29-marco-1939-349194-publicacaooriginal-1-pe.html>. 
Acesso em: 10 set. 2014.

BRASIL. Decreto-lei nº 1.006 de 30 de dezembro de 1938. Estabelece as 
condições de produção, importação e utilização do livro didático. Diário 
Ofi cial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 5 jan. 1939. 
Disponível em: <http://www2.camara.leg.br/legin/fed/declei/1930-1939/
decreto-lei-1006-30-dezembro-1938-350741-publicacaooriginal-1-pe.
html>. Acesso em: 10 set. 2014.

Data de registro: 17/11/2015

Data de aceite: 25/02/2016



53Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p53a79

A FABRICAÇÃO DOS DESTINOS DAS ALUNAS 
DO COLÉGIO NOTRE-DAME DE SION1

La fabrication des destins des élèves du collège Notre-Dame de Sion

Pupils choices about their own destinies at Notre-Dame de Sion

Ângela Xavier de Brito*

Resumo: Os percursos individuais têm merecido pouca atenção da sociologia 
brasileira. Esse artigo busca entender o sentido que as jovens que pertencem 
às elites femininas dos anos 1960 dão a suas escolhas de vida. Baseando-se 
em fontes diversas, o autor discute, sobretudo, a validade da memória na 
apreensão dos aspectos sincrônicos e diacrônicos da realidade; e privilegia 
o conceito interacionista de carreira, que permite abordar seus aspectos 
sequenciais. A análise se funda na trajetória das alunas que frequentaram o 
colégio Sion do Rio de Janeiro de 1949 a 1961, objetivada por questionários 
e entrevistas. O texto se centrará num ponto fulcral de seus percursos: o 
momento em que, deixando o ambiente protegido do colégio, elas devem 
defi nir um projeto que confi rme seu status de adultas, escolhendo entre o 
casamento, o acesso à universidade e as perspectivas profi ssionais. 

Palavras-chave: Itinerário. Elites femininas. Memória. Fontes. Carreira.

Résumé: Les parcours individuels ont jusqu’à maintenant peu mérité 
l’attention de la sociologie brésilienne. Cet article cherche à comprendre 
le sens que les jeunes fi lles appartenant aux élites féminines des années 
60 donnent à leurs choix de vie. En se fondant sur des sources diverses, 
l’auteurediscute la validité de la mémoire dans l’appréhension des aspects 
synchroniques et diachroniques de la réalité; et privilégie le concept 
interactionniste de carrière, qui permet d’en saisir les aspects séquentiels. 

1 Texto apresentado no 35° encontro anual da ANPOCS, GT Educação e sociedade, em 
outubro de 2011.

* Doutora em Sociologia pela Université Paris-Descartes (Paris 5). Pesquisadora do Centro 
Nacional de Pesquisas Científi cas (CNRS) na França. E-mail:axavierdebrito@gmail.com



54 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

L’analyse se fonde sur la trajectoire des élèves du Collège Sion de Rio de 
Janeiro de 1949 à 1961, objectivéepar des questionnaires et des entretiens. 
Le texte vise un point central de leurs parcours, nommément le moment 
où, en quittant l’ambiance protégée de l’école, elles sont censées défi nir un 
projet qui confi rme leur statut d’adultes, en choisissant entre le mariage, 
l’université et les perspectives professionnelles. 

Mots-clés: Itinéraire. Élites féminines. Mémoire. Sources. Carrière.

Abstract: Brazilian sociology has so far given little attention to individual 
trajectories. The present article tries to seize the sense the girls coming 
from feminine elites of the 60s give to their life choices. Based on different 
sources, the author discusses the validity of the memory in apprehending 
synchronic and diachronic aspects of reality, and favours the interactionist 
concept of career, which seizes its sequential aspects. Our analysis dwells 
on the trajectories of the pupils of the College Notre-Dame de Sion in Rio 
de Janeiro from 1949 till 1961, objectifi ed by means of questionnaires 
and interviews. This text focus mainly on a central point of their path, the 
moment they leave the protected climate of this school and must defi ne a 
project which will confi rm their adults’ status, by choosing between marriage, 
university and professional perspectives.

Keywords: Trajectory. Feminine elites. Memory. Interactionist perspective. 
Career.

Introdução

Um exame da literatura em sociologia da educação brasileira deixa 
perceber que as análises que visam à abordagem do desenrolar temporal dos 
processos sociais subjacentes aos percursos individuais são relativamente 
escassas. Essa disciplina tem realizado boas análises estruturais, mas pouco se 
consagrou ao sentido que os jovens das diferentes classes sociais, sobretudo 
as de sexo feminino, atribuem à relação entre seus itinerários pregressos e 
suas escolhas de vida. 



55Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Parto do princípio que os fatos sociais podem ser melhor apreendidos 
por uma análise a níveis múltiplos (OGBU, 1981), onde a articulação de 
diferentes métodos e instrumentos de pesquisa permite abranger simultane-
amente os aspectos sincrônicos e diacrônicos da realidade. Proponho-me a 
fazer uma interpretação das práticas de acesso ao ensino superior no Brasil 
que introduza o principio das variações individuais e mostre as diferentes 
maneiras que os indivíduos tem de se conformar ou de reagir a “um modelo, 
um princípio, um sistema” (LAHIRE, 2006, p. 10). Deter-me-ei no Brasil 
dos anos 1960, analisando em particular o caso das antigas alunas do colégio 
Notre-Dame de Sion do Rio de Janeiro (XAVIER DE BRITO, 2010). Cen-
trarei a atenção num ponto fulcral de seus percursos, ou seja, no momento 
em que elas deixam o ambiente protegido da escola – numa época onde era 
costume realizar praticamente toda a formação num só estabelecimento – e 
são levadas a defi nir um projeto que confi rme seu status de adultas e dê 
sentido a suas vidas como seres autônomos. Minha intenção é perceber 
a inteligibilidadedas escolhas realizadas em sua relação com as cadeias 
temporais de uma existência, a tessitura entre o modelo de socialização, os 
momentos fortes de seus percursos e as decisões que vão orientar seu futuro. 

Metodologia

A análise das trajetórias atravessou a historia da sociologia mundial, 
aparecendo e desaparecendo segundo as guinadas do pêndulo teórico. 
Cunhado pela Escola de Chicago a partir de ThePolish peasant de Thomas e 
Znaniecki (1918- 1920), esse método praticamente desapareceu com a hege-
monia do funcionalismo, reemergindo no inicio dos anos 1960, nos Estados 
Unidos, graças à segunda geração da Escola de Chicago. Os conceitos de 
carreira moral de Goffman (1961, p. 138) e de carreira, de Becker (1985, 
p. 47) enfatizavam ambos a noção de situação, cuja importância Thomas já 
ressaltará em seu conhecido teorema: ifmen defi ne situations as real, they 
are real in their consequences (THOMAS; THOMAS, 1928, p. 571-572). 
A Inglaterra adotou rapidamenteessa abordagem, mas seu ingressona Fran-
ça teve que esperar o enfraquecimento do estruturalismo e do marxismo, 
paradigmas dominantes até meados dos anos 1980. 

Três são as principais correntes precursoras desse movimento: as his-
tórias de vida, inauguradas por Daniel Bertaux (1976, 1977), as trajetórias, 



56 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

teorizadas por Pierre Bourdieu (1979, 1986, 1989) e a sociologia clínica, 
criada por Vincent de Gaulejac (1987, 1999). Bertaux (1976, p. ii, p. i) su-
gere “uma maneira mais estruturalista e objetiva de empregar as histórias 
de vida” que coloque em relação as práticas dos agentes e “os sistemas de 
relações sócio-estruturais que lhes imprimem suas formas particulares”. 
Segundo ele, “as histórias de vida […] restituem a dimensão temporal 
inerente a toda atividade e a profundidade histórica dos processos sociais, 
analisando simultaneamente os tempos biográfi cos e os tempos históricos” 
(BERTAUX; BERTAUX-WIAME, 1980, p. 209-210). Para Bourdieu (1979), 
a trajetória se refere ao indivíduo socialmente construído, na medida em 
que sua singularidade se forja nas e pelas relações sociais. Como a trajetória 
social diz respeito “à evolução ao longo do tempo das propriedades” do 
grupo analisado (BOURDIEU, 1979, p. 528), ela só pode ser compreendida 
à condição de que se construa previamente os “estados sucessivos do campo 
onde ela se dá, o conjunto das relações objetivas que ligam o agente em 
questão […] ao conjunto dos outros agentes presentes no mesmo campo, 
que se defrontam com o mesmo espaço de possíveis” (BOURDIEU, 1986, 
p. 72). Por sua vez, Gaulejac (1987; 1999) enfatiza a dimensão psicanalítica 
das trajetórias individuais, ao levantar o problema da identifi cação incons-
ciente. Os indivíduos não se defi nem apenas com relação ao grupo a que 
pertencem ou à situação social que ocupam, mas em relação à sua própria 
identidade. Ao articular sociologia e psicanálise, ele mostra que o indivíduo 
está inserido ao mesmo tempo em diversas histórias – pessoal, familiar, 
institucional e social – nas quais as relações intrapsíquicas e intrafamiliares 
estão intimamente associadas às relações de dominação.

Apesar das críticas mútuas que esses autores se fazem, todos se inscre-
vem em menor ou maior grau dentro do paradigma estruturalista. Só se pode 
realmente falar em mudança de paradigma quando a sociologia francesa se 
abre às correntes anglo-saxãs, para as quais o devir biográfi co é um produto 
da interação dialética entre a determinação das estruturas e a capacidade de 
ação dos indivíduos. Os fenômenos sociais passam a ser necessariamente 
analisados em seus componentes individuais e na diacronia, abrindo espaço 
aos conceitos adequados à construção de modelos sequenciais, tais como os 
de carreira/carreira moral, que propõem um regime de objetivação próprio à 
sociologia interacionista (DARMON, 2008), que permite analisar como o ator 
incorpora ou integra a estrutura social sem que nenhum deles determine o outro.



57Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

No entanto, com o passar do tempo, o uso do que se agrupa hoje em 
dia sob o nome genérico de trajetórias acabou se banalizando. Emprega-se 
indiscriminadamente história de vida, trajetória ou carreira, sem refl etir 
sobre a fi liação teórica desses conceitos (PASSERON, 1989, p. 20) e suas 
diferentes implicações metodológicas. Atenta a essa objeção, minha aborda-
gem dos percursos das antigas alunas de Sion favorece claramente o conceito 
de carreira, como se verá.

A fabricação dos destinos humanos é uma das questões centrais da 
sociologia moderna. Por isso, interessa-me aqui mostrar de que maneira as 
meninas de Sion teceram seus destinos e, sobretudo, como elas interagiram 
com seus processos de socialização familiar e escolar. De onde emanaram 
as disposições que colocaram à prova na vida adulta: do ambiente familiar, 
da infl uência de outros signifi cativos (MEAD, 1934), do contato com os 
pares no colégio, do capital social acumulado na escola, das redes sociais 
que frequentaram, de uma combinação desses fatores? Como se articulam 
as diversas gerações na transmissão de valores e modelos? Como forjaram 
seus projetos? Que contradições tiveram que enfrentar? Chegaram a realizar 
seus desígnios e até que ponto? Ou seja, segundo a conhecida frase de Sartre 
(1952):o que elas fi zeram com o que fi zeram delas?

A análise das fontes 

A base empírica dessa opção metodológica é a análise do processo 
de escolha que se dá no momento de articulação entre a saída do colégio e 
a entrada na vida social, quando elas tem que fazer a difícil opção entre o 
casamento, o acesso à universidade e as perspectivas profi ssionais. Tendo 
eu mesma frequentado esse colégio durante treze anos, essa análise faz parte 
desse exercício sociológico extremamente árduo que é a objetivação da 
própria trajetória do pesquisador (BOURDIEU, 2004). A análise se centra 
assim numa abordagem ao mesmo tempo diacrônica e sincrônica das 32 
colegas que me acompanharam durante pelo menos dez anos no colégio 
Sion. No entanto, essa época já vai longe... Foi a mim necessário recorrer 
a uma combinação de técnicas de pesquisa que mesclasse fontes históricas 
com questionários e/ou entrevistas com os atores. 

Dirigi-me em primeiro lugar ao colégio Sion do Rio de Janeiro em 
busca de fontes primárias que poderiam me informar sobre o funcionamento 



58 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

do colégio nos diversos períodos históricos. É no decorrer de uma pesquisa 
que implica profundamente sua vivência afetiva que o sociólogo testa o grau 
de confi ança que pode ter em sua experiência profi ssional. Acostumada a 
lidar com populações distantes de minha classe social e, desta forma, mais 
facilmente objetiváveis, lidar com uma instituição à qual pertenci durante 
tanto tempo permitiu ilusões de principiante. Entrei em campo alimentando 
a fantasia de que teria amplo acesso aos arquivos da congregação, que as 
Irmãs de Sion se alegrariam ao ver essa história escrita por uma ex-aluna, 
que minhas colegas teriam prazer em me confi ar suas memórias. Lei do 
engano! No que se refere à história do estabelecimento, a superiora de Sion 
me encaminhou à irmã encarregada desse assunto, que manifestou, por 
sua vez, inúmeras resistências, chegando a dizer que “a história do colégio 
estava inscrita na cabeça de cada uma de nós e devia aí permanecer”. Ora, 
os colégios sempre foram parte importante da ação de Sion no mundo e a 
preservação desses documentos originais teria sido necessária para preser-
var essa riqueza da história do Brasil, por sua importância na formação das 
elites femininas brasileiras. Essa mesma Irmã concedera entrevista a um 
pesquisador americano nos anos 1980 (NEEDELL, 1993), onde repetira 
elementos da “história ofi cial” adotada na sede do Rio de Janeiro. Foi as-
sim impossível recuperar diretamente os aspectos históricos da instituição: 
o nome das alunas, a evolução de seu número, quantas terminaram o atual 
ensino médio nas diversas gerações, ou seja, as que foram coroadas, a 
evolução do currículo, o nome e a formação dos professores, os relatórios 
dos inspetores federais, etc. Não sou o primeiro nem o último pesquisador 
a enfrentar esse tipo de difi culdade com as congregações religiosas, no 
Brasil ou em outros países. Ivan Manoel (1996, p. 69), que trabalhou sobre 
as Irmãs de São José de Chambéry, em São Paulo, no início do século XX, 
assinala a difi culdade em obter documentação fi ável e as reticências das 
Irmãs quanto a seu passado. Rebecca Rogers (2005, p. 12; p. 65), em seu 
livro sobre Les demoiselles de la Légion d’Honneur na França, comenta que 
“as congregações não conservaram os registros de matrícula existentes [na 
medida em que] a memória da congregação é construída mais em torno de 
textos religiosos do que de textos pedagógicos”. Mas nenhum dos dois tinha 
vivido na carne uma relação com a instituição que estudavam.

Tampouco foi possível retomar a parte dessa memória que dizia respeito 
ao corpo docente. A maior parte das mestras de classe religiosas e dos pro-



59Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

fessores leigos da minha época já falecera e certas Irmãs haviam deixado o 
convento ou não saíam mais do claustro. Para suprir essas lacunas, busquei 
reconstituir a história do colégio por meio das vivências das meninas do 
Sion – sem esquecer minha própria experiência.

Visando responder à questão da permanência do modelo sionense de 
socialização, entrevistei dez ex-alunas de várias turmas do colégio, de 1920 a 
1970. No que dizia respeito ao cotidiano disciplinar e pedagógico, dispunha 
de uma fonte extraordinária: minha própria turma, que frequentara o colégio 
entre 1949 e 1961 – grupo central na história da instituição, porque tudo 
indica que é com ele que começa seu declínio. Os depoimentos de minhas 
colegas, obtidos por questionários e entrevistas, me permitiram fazer um corte 
transversal em profundidade. Os questionários bastante longos que enviei 
por correio me deram acesso aos elementos formais de sua trajetória, permi-
tindo a estruturação de suas vidas pregressas segundo as variáveis clássicas 
da sociologia. Enviei igualmente o questionário a dez alunas que haviam 
passado pouco tempo no colégio e saído sem que se soubessem as razões. 

Uma vez coletados os dados objetivos, era necessário saber que 
sentido elas emprestavam à sua história. Oito delas se prontifi caram a me 
conceder longas entrevistas, que me forneceram os aspectos dinâmicos de 
seus itinerários associados à “interpretação pessoal de sua própria história, 
[…] nó da construção do self na vida social moderna” (GULLENSTAD, 
1999, p. 13). As entrevistas mostravam sua maneira peculiar de viver e 
de relembrar experiências coletivamente atravessadas. Tentei aplicar com 
elas o que Ricœur (2000) chama de reminiscing, uma evocação conjunta 
de memórias a partir de fotos, documentos, objetos e lembranças comuns, 
mas muitas foram as defesas a serem ultrapassadas. A maior parte delas 
evocou versões edulcoradas da época, numa forma clara de memória se-
letiva; outras declararam preferir não mais pensar neste período porque 
“tinham esquecido tudo” (Ma. Regina)2 ou eram “muito preguiçosas” (Ma. 
Lucia). As mais idosas, alunas dos anos 1920 a 1940, não viam em que sua 
experiência escolar podia interessar alguém e recusavam a gravação da 
entrevista. Levanto a hipótese de que, para muitas delas, minhas perguntas 
talvez levassem à destruição da imagem ideal que tinham construído do 
colégio. No entanto, esses instrumentos me permitiram compreender as 

2 Os nomes entre parênteses correspondem às ex-alunas que me concederam entrevistas. 



60 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

especifi cidades do modelo de socialização do colégio Sion, que marcou de 
maneira indelével parte das mulheres das elites brasileiras.

As jovens analisadas e seus projetos de vida

O acesso ao ensino superior das mulheres dos anos 1960 ainda estava 
fortemente condicionado pela formação histórica do ensino secundário 
feminino, implantado com grande atraso com relação ao dos homens.3 As 
mulheres só tiveram acesso efetivo ao ensino secundário em meados dos 
anos 1930. Até essa data, essa via de achievement (PARSONS, 1937) lhes 
era negada: só o casamento ou a entrada num convento lhes permitia manter 
o status familiar ou, por vezes, operar uma ascensão social. A década de 1960 
lhes propiciou aberturas sistemáticas, como a possibilidade de frequentar 
uma universidade e trabalhar fora de casa, mesmo quando casadas. Essa 
base institucional permitiu que parte delas superasse os limites da educa-
ção que as preparava para ser “esposas cultas e mães de família ‘felizes’” 
(SAINT-MARTIN, 1990, p. 67) e ousassem formular projetos de vida que 
se opunham à representação social dominante da mulher, dentro do lar, de 
preferência não muito instruídas. As formas de socialização recebidas na 
família e no colégio, ao se reforçar em mutuamente, contribuíam aos limites 
sociais então impostos às mulheres, sem deixar de imprimir-lhes o infl uxo 
moral que fazia delas mulheres fortes no sentido bíblico.

Uma primeira análise global dos dados mostra que oito alunas pare-
ciam saber bem o que queriam da vida, pois tinham um só projeto, exclu-
sivo e prioritário, ao deixar o colégio, em sua grande maioria ligado à vida 
ativa: quatro delas tinha como único projeto cursar uma universidade, se 
formar; duas outras manifestavam sobretudo o desejo de ter uma carreira 
profi ssional, sem sequer mencionar o casamento. Apenas duas assumem 
integralmente o papel para o qual foram socializadas, tendo por projeto 
exclusivo casar e ser donas-de-casa. Entre as que declararam um duplo 
projeto, o casamento é claramente a via prioritária. Das doze alunas neste 
caso, sete desejam combinar casamento e formação universitária, o que não 

3 Os primeiros estabelecimentos femininos, das freiras lazaristas, foram o colégio Provi-
dência (Mariana, 1849) e o colégio Imaculada Conceição (Rio de Janeiro, 1850). A título 
de comparação, o Caraça, primeiro estabelecimento secundário masculino da mesma 
congregação, foi criado vinte e oito anos antes, em 1821.



61Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

signifi cava que pretendessem, necessariamente, ter uma vida profi ssional. 
Apenas uma combina logicamente a universidade com o exercício da pro-
fi ssão. As últimas quatro alunas interrogadas parecem querer tudo e mais 
um pouco: têm três e até quatro projetos de vida. Três delas colocaram as 
perspectivas profi ssionais em primeiro lugar, sem negligenciar a formação, 
o casamento e até mesmo a possibilidade de se apaixonar e viver um grande 
amor (Angelina). A última privilegia claramente o casamento, sem abandonar 
a possibilidade de se formar e exercer uma profi ssão.

No total, dezesseis alunas manifestaram o desejo de ter uma formação 
universitária – quatro como projeto exclusivo, doze em associação com 
outros projetos. Nos anos 1960, ao nível social das meninas de Sion, era 
difícil exercer uma profi ssão qualifi cada sem diploma de graduação. Em 
sua ausência, restava-lhes o caminho das “artes”, talvez como amadoras, 
seguido por algumas moças da minha população. Ao sentir que o vento 
estava mudando, parte das famílias fez uma certa pressão para que suas 
fi lhas seguissem um curso universitário: um terço da população feminina 
a nível nacional já chegava à universidade nessa época (BRASIL, 1960). 
É possível que a crescente valorização social da formação universitária as 
tenha levado a manifestar o desejo de cursar uma universidade – seja para 
manter o patrimônio cultural familiar, quando vinham de uma linhagem 
de políticos locais, intelectuais ou professores, seja para melhorar o status 
familiar, no caso das famílias que experimentaram um declínio social e 
econômico ou das raras que descendiam de comerciantes. A universidade 
exercia antes o duplo papel de dote escolar (SINGLY, 1982), legitimando 
a cultura geral adquirida no colégio; e de formação profi ssional, ampliando 
seu horizonte de possíveis e dando-lhes a possibilidade de exercer um dia 
a uma profi ssão, caso tivessem necessidade ou quisessem desfrutar de uma 
certa independência dentro da relação conjugal. 

As perspectivas de carreira profi ssional para as mulheres nessa época 
eram, no entanto, raras. Esse destino apresentava similaridades com o da 
nobreza francesa, quando sentiu que o mundo que valorizava a ascription 
começava a mudar; e que o achievement através do exercício de uma pro-
fi ssão (PARSONS, 1937) podia abrir-lhes outras portas. 

Para as mulheres dessa época, esse investimento simbólico estava es-
treitamente imbricado a uma perspectiva de aliança, ainda que não de forma 
explícita. A formação universitária passa a integrar as artes que contribuíam 



62 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

a um clima agradável no lar, permitindo a valorização das jovens no mercado 
matrimonial. O fato de terem sido educadas num colégio com a reputação de 
Sion não era mais o bastante para seduzir parte dos homens candidatos ao 
casamento, junto com atributos mais tradicionais, como a beleza ou a fortuna. 
A obtenção dessa “riqueza cultural que é o diploma [vai contribuir] para a 
equiparação das riquezas masculinas e femininas no processo de escolha do 
cônjuge” (SINGLY, 1982, p. 8). A Pontifícia Universidade Católica do Rio 
de Janeiro, onde todas elas se matricularam na área de ciências humanas e 
sociais, aliava o útil ao agradável, por ser considerada um viveiro de bons 
partidos pertencentes às elites católicas. 

Desse ponto de vista, as famílias e as Irmãs de Sion tinham perfeita 
identidade. Certas freiras estimulavam as alunas a se preparar muito bem, 
porque vocês serão as esposas de ministros, embaixadores e empresários 
(Amanda). Antecipando ou reforçando a mensagem do colégio, as famílias, 
sobretudo aquelas em ascensão social ou em recuperação de status, insti-
gavam as fi lhas à busca do melhor partido. A mãe de Stella F. fi cava muito 
encantada quando eu namorava alguém que tinha um nome de família… 
Às vezes eu não gostava de certos rapazes e namorava por causa do nome. 
Assim, as respostas das doze alunas que declararam um projeto duplo ou 
triplo eram condizentes com as condições locais da época: metade delas 
queria antes de tudo casar-se, embora pudesse talvez passar antes por uma 
universidade. Se isso não fosse possível ou se tivessem que interromper os 
estudos para se casar, tanto melhor. A outra metade invertia a ordem, querendo 
primeiro cursar a universidade e depois se casar – mas o casamento fi gura 
em todos esses projetos. No Brasil dos anos 1960, a ideia de fi car solteira 
e se lançar numa carreira profi ssional era exceção. A perspectiva de fi car 
“solteirona”, por mais qualifi cada que fosse, era ainda encarada com pavor. 
Em vista disso, pergunta-se: que caminhos lhes facultava a sociedade para 
sua realização enquanto indivíduos? Que tipos de carreiras lhes estavam 
abertas quando deixaram o colégio? 

Uma carreira de esposa

Tudo indica que, nos anos 1960, a primeira opção oferecida a essas 
ex-alunas de um dos melhores colégios da cidade do Rio de Janeiro conti-
nuava a ser, como fora para suas mães, o casamento. A orientação moral e 



63Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

religiosa [do Sion] valorizava a vida familiar (Alice). Independentemente 
de seus projetos prioritários, pouco menos da metade das alunas da turma 
de 1949-1961 se casou ao sair do colégio – às vezes, como Alice, com o 
primeiro namorado – ou abandonou a universidade para casar. 

Seria legítimo aplicar ao casamento o conceito sociológico de carrei-
ra, falar de uma carreira de esposa? A cultura escolar católica de tradição 
francesa na qual as meninas do Sion foram socializadas lhes ensinava que o 
casamento era feito para durar “até que a morte os separe”, confi gurando a 
perspectiva longitudinal de “decurso de uma existência” que o senso comum 
empresta à palavra carreira. Usado anteriormente com exclusividade no 
mundo do trabalho, no sentido de profi ssão na qual uma pessoa se engaja e 
cujas etapas deve percorrer, o conceito de carreira recebeu um sentido mais 
amplo desde os trabalhos da primeira geração da Escola de Chicago. No 
entanto, são Becker e Goffman, da segunda geração, que vão lhe emprestar 
sua força analítica. Goffman eliminou qualquer conotação profi ssional do 
seu conceito de carreira moral, cujo ponto de referência é antes a interse-
ção entre a pessoa e a estrutura social, ou seja, a maneira pela qual o ator 
incorpora ou integra essas estruturas sem que nenhuma dessas instâncias 
determine a outra. Para Goffman (1961, p. 179-180), a carreira moral. “Se 
elabora nos limites de um sistema institucional” – no caso, a situação ofi cial 
do indivíduo dentro do casamento e da família, as normas sociais que lhe 
dizem respeito e que o ator deve acatar. 

Consiste “no que é comum aos membros de um determinado grupo 
social, sempre se passando individualmente e de maneira independente em 
cada um deles” – ou seja, a aspiração e a representação social do casamento 
são vividas por cada indivíduo de maneira diferente, segundo seu gênero, 
sua idade, sua cultura e/ou as representações locais. 

Refere-se, sobretudo “às modifi cações que intervêm na personalidade 
devido a essa carreira e às mudanças do sistema de representações através 
do qual o indivíduo toma consciência de si mesmo e apreende os outros” 
– ou seja, permite mostrar como cada aluna vai construir sua identidade 
de mulher casada, que mudanças intimas vai experimentar no casamento e 
como vai julgar as demais a esse respeito.

Diante disso, penso que o casamento pode ser considerado uma carreira 
moral, na medida em que é uma instituição socialmente enquadrada por nor-
mas precisas, às quais se pode emprestar um forte sentido individual. Via de 
regra, elas fi cavam casadas “para sempre” ou o maior tempo possível, ainda 



64 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

que não se sentissem bem na situação. Sete alunas continuam casadas com 
o primeiro marido, de quem dependem fi nanceiramente com frequência, e 
desenvolveram um núcleo familiar estável. Algumas, como Cecília e Aman-
da, fi caram casadas ainda quando o maridonão mais correspondia às suas 
expectativas, pois a socialização sionense as compelia a cultivar “o papel 
específi co de mãe feliz e esposa culta” (SAINT-MARTIN, 1990, p. 62). Três 
outras, cujos maridos faleceram quando eram jovens, não voltarama casar. 

A sociedade moderna vai alargar as fronteiras da carreira de esposa, 
embora não sem dor. Nos anos 1950/1970, a separação continuava a ser aná-
tema4: as meninas de Sion tinham difi culdade em se opor aos “imperativos 
da moral burguesa e católica” (SAINT-MARTIN, 1990, p. 69) transmitidos 
pelo colégio e as famílias tinham vergonha da separação (Silvia). Apesar 
disso, cinco delas se separaram e se casaram de novo. 

Entretanto, mudar de marido não signifi ca romper com a carreira de 
esposa. Para usar uma metáfora da sociologia das profi ssões, seria como 
mudar de trabalho na mesma área: dá-se sequência à carreira com outro 
patrão – digo, com outro cônjuge. Depois de separar-se, elas desejavam 
sobretudo encontrar uma pessoa (Amanda) para não fi car sozinhas, pois a 
célula matrimonial é fundamental em sociedade, não mais serem obrigadas 
a trabalhar, poder consagrar-se ao bem-estar e à carreira profi ssional do 
marido até que a morte, ou outra separação, viesse a desuni-los. 

No entanto, apesar de toda a carga ideológica recebida, parece que 
as meninas do Sion tinham certa vergonha em confessar que gostariam de 
assumir uma carreira de esposa. Apenas Amanda e Thereza a declararam 
como projeto único, mas poucas a assumiram de maneira tão coerente como 
Vera Lucia, cujo projeto original associava a formação universitária ao 
casamento: ela se casou muito cedo, teve três fi lhos, nunca frequentou uma 
universidade, nunca trabalhou, divorciou-se, casou de novo e praticamente 
não sai sem o marido. Pode ser que o caráter exclusivo da carreira de es-
posa, que Amanda equipara a um dever,5 as assuste um pouco, que tenham 
necessidade de proteger-se, ao menos verbalmente, do desejo de assumi-la. 
Tudo se passa como se temessem reproduzir o modelo de suas mães, como se 

4 O divórcio só foi autorizado legalmente no Brasil pela Lei n° 6.515 de 26 de dezembro 
de 1977.

5 Referência à noção católica de “dever de estado”, ou seja, as graças concedidas a uma 
pessoa em função de seu papel social.



65Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

tivessem necessidade de afi rmar que não se deixariam monopolizar por seus 
cônjuges, como as mulheres das gerações passadas ou como certas mães, a 
quem o marido não dava muito tempo (Silvia). Assim, Neuza declarou que 
sua situação atual de dona-de-casa corresponde sem nenhuma dúvida ao que 
aspirava, porque sempre sonhei em ter minha casa, fi lhos, curtir um bom 
marido, ser amada e respeitada. No entanto, ela foi forçada a abandonar 
seu único projeto de cursar uma universidade, para assumir a direção das 
empresas familiares depois que seu pai faleceu, em Florianópolis, onde 
refez sua vida. Ao casar-se, ela deixou de trabalhar e centrou sua vida na 
educação dos fi lhos, para quem foi uma mãe responsável, super-dedicada e 
um pouco autoritária; e na sociabilidade ao lado do marido, pois somos um 
casal muito bem relacionado. Assim, ela diz sentir-se plenamente realizada 
dentro dessa carreira de esposa que não escolheu, mas que assumiu com brio.

Por sua vez, Stella Ma., que realizou efetivamente seu único projeto de 
formar-se em museologia, apressou-se em casar logo depois da formatura, 
nunca exerceu a profi ssão e assumiu uma brilhante carreira de esposa até o 
falecimento do marido. Já Sílvia, que interrompeu os estudos para casar-se, 
guarda até hoje forte sentimento de culpa por não ter retomado sua formação. 
Mesmo Alice, que deu efetivamente prioridade à carreira de esposa ao sair 
do colégio, tem necessidade de reafi rmar constantemente o projeto que lhe 
era associado, de cursar uma universidade. Ambas – Sílvia, que nunca gostou 
de estudar, e Alice, excelente aluna – mostram a importância que davam ao 
projeto universitário, ao reiterar a vontade de retomar os estudos. Boas ou 
más alunas, suas respostas deixam a impressão de que o desejo de formação 
universitária funcionava como uma espécie de álibi valorizador. Apesar de 
mais equilibrada do que era nos anos 1930/1940 com relação ao exercício 
de uma atividade profi ssional pela mulher, a educação recebida em Sion 
“continua centrada no preparo do papel específi co de mãe ‘feliz’ e esposa 
culta, com um emprego (embora disposta a abandoná-lo), pia e envolvida 
em ações caridosas” (SAINT-MARTIN, 1990, p. 62). Ma. Cecília, da turma 
de 1947-1959, não se lembrade ter recebido em toda a sua vida escolar 
qualquer tipo de orientação profi ssional e muito menos uma preocupação 
qualquer com a escolha de uma profi ssão.

A carreira de esposa não as protegia de um acidente de percurso: crise 
conjugal, separação, divórcio ou viuvez. Quando se viam “desempregadas”, 
isto é, privadas do apoio marital e sem recursos próprios, as alunas do Sion 



66 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

encontravam em sua educação de mulheres fortes os recursos necessários 
para sustentar a família. Algumas delas foram mesmo compelidas a ir buscar, 
dez ou vinte anos depois de formadas, o diploma que não tinham obtido 
logo após o colégio. Depois de enviuvar, Thereza se inscreveu, em 1983, 
no curso de Direito das Faculdades Cândido Mendes. Uma vez formada, 
prestou concurso para fi scal de atividades econômicas da Secretaria muni-
cipal da Fazenda da Prefeitura do Rio de Janeiro, começando tardiamente 
uma carreira funcional que lhe permitiu educar seus três fi lhos e manter um 
bom nível de vida. Parece que tomou gosto à independência..., pois embora 
viva maritalmente com outro homem, não quer voltar a se casar. Ela parece 
se encaminhar em direção à reprodução do modelo materno de mulher forte 
que, ao enviuvar, tornou-se funcionária pública e assumiu sozinha a educa-
ção dos fi lhos. As que nunca tinham feito um curso universitário buscaram 
um emprego condizente com seu nível de instrução e seu capital social e 
o exerceram até se casar de novo, como Amanda, que foi trabalhar como 
marchande de arte por gostar de tudo o que dizia respeito à arquitetura e 
à decoração.

Para a grande maioria das meninas do Sion, a carreira de esposa, central, 
se prolongava quase necessariamente pelo desejo de ser sobretudo mãe de 
família (Amanda) – instrumentalizando de certa forma o cônjuge dentro de 
uma perspectiva de reprodução familiar. Dezessete das vinte entrevistadas 
se casaram, praticamente todas tiveram fi lhos e lhes transmitiram os valores 
aprendido sem Sion. Veremos abaixo aquelas que, recusando a dependência 
que implicava, em princípio, a carreira de esposa, assumiram, desde que 
terminaram a faculdade, uma carreira profi ssional – combinando-a ou não 
com o casamento.

As carreiras profi ssionais

As perspectivas de carreira profi ssional para as mulheres até os anos 
1960 eram bastante limitadas: professora primária ou funcionária de banco. 
Quatro mães das meninas que entrevistei fi zeram uma carreira profi ssional 
que rompia com esse modelo: formadas para serem professoras primárias, 
tendo exercido essa profi ssão durante algum tempo, as mães de Ângela 
e Vera buscaram outros empregos, embora sem ultrapassar os limites da 
época. A primeira prestou concurso para o Banco do Brasil, chegando a ser 



67Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

funcionária executiva de nível superior por promoção interna; a segunda 
tornou-se arquivista do Ministério da Fazenda. A mãe de Stella F., com 
diploma técnico de contabilidade, foi funcionária internacional, contadora 
da Comissão Jurídica Interamericana da OEA e a de Thereza, com nível 
ginasial, tornou-se funcionária pública. 

Na época de suas fi lhas, a carreira de professora primária se transfor-
mara, por força da translação global do sistema de ensino, em professora 
universitária. A de bancária ou funcionária cedera lugar a empregos públicos 
mais qualifi cados que requeriam um diploma universitário, como os empre-
gos técnicos em diferentes ministérios ou secretarias estaduais. No fi m dos 
anos 1960, o IPEA começara mesmo a incentivar seus funcionários mais 
qualifi cados a fazer mestrado nos Estados Unidos, pois as oportunidades 
nacionais na área de ciências sociais e econômicas eram ainda incipientes. As 
ex-alunas de Sion que tiveram uma carreira profi ssional o fi zeram, sobretudo, 
no campo acadêmico (cinco alunas), assumiram uma carreira funcional (três 
alunas) ou tiveram carreiras atípicas (duas alunas).

Há dois grandes condicionantes na área das carreiras profi ssionais 
femininas. O primeiro está ligado à origem social e à história familiar; o 
segundo, à reprodução de um modelo escolhido dentro da família, em geral 
a mãe. A análise do primeiro grupo de condicionantes mostra que a histó-
ria de cada indivíduo se insere numa história familiar, incluída na história 
social. As que fi zeram carreira profi ssional eram quase todas oriundas de 
famílias em recuperação de status – com exceção de Ma. Regina e Anna 
Lúcia, de famílias tradicionais. Dentro da população analisada, poucas 
famílias eram tão homogêneas, em termos de nível cultural de forma a 
permitir uma generalização à maneira de Bourdieu (1979), de que haveria 
famílias que valorizavam mais o capital cultural do que o capital econômi-
co. Uma análise rápida de sua genealogia mostra que, entre as alunas que 
seguiram a carreira acadêmica, nem todas tinham avós ou pais com nível 
universitário, exceção feita de Angelina, em cuja família todos os homens 
tinham nível superior. A entrada na carreira acadêmica era percebida como 
uma maneira de ascender socialmente. Por outro lado, o romance familiar 
(GAULEJAC, 1999) – ou seja, a história da família, real ou mítica, tenham 
as pessoas se conhecido ou não – ao propiciar uma circulação mais ampla 
dos incidentes familiares, tende à extensão do patrimônio intelectual do 
grupo. O itinerário das alunas revela, por vezes, infl uências de membros da 



68 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

família mais letrados: o tio de Anna Lúcia, diretor do Patrimônio Histórico 
Nacional, a induziu a inscrever-se no curso de museologia, carreira que ela 
acabou abandonando. Ângela nunca conheceu seu avô materno, professor 
universitário de economia e direito, professor de francês da Escola Normal 
do Rio de Janeiro, poeta e tradutor; nem seu tio materno, médico psiquiatra, 
introdutor da psicanálise no Brasil, segundo os mitos familiares. No entanto, 
há em sua carreira vestígios de ambas as infl uências em sua abertura teórica e 
prática em direção à psicanálise, em seu trabalho de tradutora, em seu amor à 
poesia. Seus tios maternos, ambos engenheiros, sua tia materna, funcionária 
do Ministério da Justiça, e o marido desta, um diplomata polonês de origem 
nobre, pesaram concretamente em suas escolhas. Angelina pensava que, seu 
“amor aos livros “viera” da infl uência de dindinha Leonor, o amor às artes 
veio de minha avó e meu amor à poesia, do meu padrinho”. 

No que se refere ao segundo grupo de condicionantes, em três casos – 
Angela, Stella F., Thereza – a adoção pela fi lha de uma carreira formal era 
ligado ao fato da mãe ter assumido, em sua época, uma carreira equivalente 
em termos de responsabilidade, embora com frequência inferior do ponto de 
vista do status. A carreira da mãe permite que sua fi lha inclua essa perspectiva 
em seu horizonte de possíveis, facilitando a reprodução. A mãe de Stella F. 
fez uma carreira profi ssional tardia de nível técnico, como contadora da OEA; 
sua fi lha também fez tardiamente uma carreira de nível universitário, como 
professora de psicologia da Universidade Federal de Juiz de Fora. A mãe de 
Ângela foi funcionária executiva superior e chefe de seção no setor bancário 
público, com apenas o curso normal; sua fi lha fez carreira como fonctionnaire 
pesquisadora do Centre National de la Recherche Scientifi que na França. No 
caso de Thereza, as carreiras funcionais da mãe e da fi lha se deram mais ou 
menos ao mesmo nível de responsabilidade, embora, devido à diferença de 
geração, a mãe tenha acedido a esta apenas com nível ginasial e a fi lha tenha 
sido obrigada a cursar uma faculdade para poder prestar concurso. Mas a 
infl uência materna não é exclusiva nem a única possível. Outras alunas chega-
ram a fazer carreira profi ssional sem que a mãe tenha sequer trabalhado fora. 

Entre as alunas que fi zeram carreira acadêmica, algumas parecem ter 
um itinerário de herdeiras, outras um habitus escolar (XAVIER DE BRITO, 
2004), dado que os pais não tinham habitus acadêmico. Mas mesmo estes 
últimos mobilizavam seu capital social para conseguir as informações ne-
cessárias. No caso de Ângela, foi o diretor do Departamento de Sociologia 



69Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-RJ), colega de 
seus tios, quem aconselhou sua mãe a inscrevê-la em sociologia, carreira 
do futuro para as mulheres. A vocação de cientista que animava Ângela e 
Ma. Regina começou a se formar ainda dentro da faculdade de Sociologia 
da PUC-RJ, onde ambas benefi ciaram da sponsored mobility (TURNER, 
1960) do professor Candido Mendes, que lhes facilitou os primeiros passos 
de seu projeto de profi ssionalização. Convidou Ma. Regina a ser sua assis-
tente antes dela se formar e hoje em dia, ela é professora titular do Instituto 
Universitário de Pesquisas do Rio de Janeiro (IUPERJ). Ângela começou sua 
carreira profi ssional de socióloga a convite do mesmo professor, dois anos 
antes da formatura, num grupo de pesquisas que foi o embrião do IUPERJ, 
onde trabalhou até que a ditadura militar interrompeu sua carreira no Brasil. 

Outras se aproximaram ocasionalmente da área acadêmica dando aulas 
durante certos períodos, como Stella F., formada em psicologia, ou Maura, 
formada em fi losofi a. No entanto, elas vão prestar concurso e empreender 
carreira na área aos cinquenta anos. Angelina iniciou sua carreira acadêmica 
no Departamento de Psicologia da Faculdade de Filosofi a e Ciências Huma-
nas da Universidade Federal da Bahia, em 1977, cumpriu todos os requisitos 
acadêmicos até o doutorado e se aposentou em 2006; Aliana, cuja mãe era 
bacharel em Direito, sem nunca ter exercido a profi ssão, fez mestrado e 
doutorado na área e deu aulas de Direito Civil na PUC-RJ.

Como a carreira de esposa, as carreiras profi ssionais se inscrevem na 
continuidade de seu itinerário “sem ser um bloco necessariamente coerente” 
(LAHIRE, 2006, p. 14). Seu projeto acadêmico é fruto do desenvolvimento 
intelectual e moral de toda uma vida, com os percalços e contradições que 
lhe são inerentes, correspondendo bem à defi nição de carreira moral de 
Goffman. Essas carreiras, bastante duradouras, resistiram aos incidentes 
de percurso: migração interestadual para Angelina, militância política para 
Maura, divórcio e migração interestadual para Stella F., militância, prisão 
e exílio para Ângela. Embora pudessem ver-se afastadas por certo tempo 
das atividades dessa área por razões independentes de sua vontade, como 
os gatos, elas logo voltavam a cair sobre suas patas acadêmicas. Todas elas 
têm mestrado e doutorado, duas no exterior6, e trabalharam até se aposentar. 

6 Ma. Regina tem mestrado e doutorado nos Estados Unidos; Ângela, os mesmos diplomas 
na França, onde Stella F. fez estágio sanduíche de doutorado. 



70 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Outras alunas empreenderam o que se poderia chamar de uma carreira 
funcional, precoce ou tardia. Aliana deve ter começado cedo sua carreira 
de funcionária pública do Tribunal de Justiça do estado do Rio de Janeiro, 
porque já se aposentara em 20037; mas Glória Ma. e Thereza só decidiram 
prestar um concurso depois de enviuvar. A primeira tornou-se técnica em 
comunicação social em tempo parcial na Secretaria da Cultura do estado 
do Rio de Janeiro e se aposentou em 2010; na época da pesquisa, a segunda 
era ainda funcionária da Secretaria Municipal da Fazenda.

Duas alunas exerceram a profi ssão de psicanalista autônoma, ocupação 
para a qual pode-se questionar a aplicação do conceito tradicional de carreira, 
na medida em que não corresponde aos critérios clássicos do conceito. Este 
privilegia os ofícios exercidos “no seio de uma estrutura burocrática”, onde 
o sucesso, o poder e o prestígio são racionados ou distribuídos gradualmente 
“segundo um certo número de patamares” (MANNHEIM, 1952, p. 247). Sua 
aplicação à psicanálise requer que se leve em conta a evolução do próprio 
conceito dentro da escola de Chicago, quando Hall (1948, p. 327) a concebe 
“como o conjunto de ajustamentos mais ou menos bem sucedidos às institui-
ções e às organizações formais e informais em cujo contexto se pratica uma 
profi ssão”. A análise empírica das carreiras de Stella F. e de Anna Lúcia mostra 
que ambas revestiram forma bastante específi ca à área, caracterizando-se pela 
vinculação ativa às instituições da comunidade científi ca. Antes de prestar 
concurso para professora universitária, em 1999, Stella F. dedicou-se em tempo 
integral, durante trinta anos (1968-1998), à psicologia psicossomática em clí-
nica privada, que combinou, em certos períodos, com atividades acadêmicas, 
dando aulas na PUC-RJ de 1967 a 1971 e de 1984 a 1986. Já Anna Lúcia se 
formou em psicologia nos anos 1970 por decisão pessoal e se consagrou à 
profi ssão de analista a tempo parcial, em consultório particular. No momento 
da pesquisa, Stella F. coordenava o Centro de Psicologia aplicada e o Núcleo 
interdisciplinar de Investigação Psicossomática do Departamento de Psicologia 
da Universidade Federal de Juiz de Fora, de onde se aposentou em 2010; era 
membro da Comissão de implantação do Centro de atenção à saúde da mes-
ma universidade e coordenadora do Núcleo de psicanálise e psicossomática; 
membro do Conselho diretor da Sociedade de psicanálise da cidade do Rio de 

7 Aliana mantinha ainda um consultório de advocacia, um atelier de tapeçaria e ocupava 
a cadeira nº. 39 da Academia Brasileira de Belas Artes.



71Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Janeiro e membro da Associação profi ssional de psicólogos do estado do Rio 
de Janeiro, onde participou da Comissão de organização do sindicato, sendo 
tesoureira de sua primeira diretoria. Anna Lúcia faz parte da Cooperativa de 
Psicólogos do Rio de Janeiro, é membro do Círculo Psicanalítico do Rio de 
Janeiro e foi eleita para a Comissão de Formação Permanente. Percebe-se 
assim que, nesse tipo de carreira, “o capital simbólico objetivado, codifi ca-
do, delegado e garantido pelo Estado burocratizado [é substituído por] um 
capital simbólico difuso, fundado apenas sobre o reconhecimento coletivo” 
(BOURDIEU, 1994, p. 121).

Poucas das que exerceram uma carreira profi ssional renunciaram à car-
reira de esposa. Nem mesmo Aliana, que se consagrou com afi nco à carreira 
profi ssional, seu projeto exclusivo, deixou de casar e ter fi lhos. Apenas três 
alunas não se casaram; todas as outras o fi zeram, algumas até mesmo mais 
de uma vez, acumulando vida familiar e profi ssão e todas tiveram fi lhos, 
com exceção de duas.

Examinaremos agora os outros tipos de carreira que estariam abertos 
às meninas de Sion, além da carreira de esposa e das carreiras profi ssionais. 

Carreiras empresariais 

Diferentemente da maioria das alunas, que exerceu uma profi ssão tra-
dicional, cinco delas (Ana Ma., Maura, Ma. Teresa, Sílvia, Sônia) vão criar 
suas próprias empresas ou inventar suas próprias profi ssões. A maioria delas 
afi rma que a educação recebida em Sion contribuiu para que pudessem dar 
esse passo. O termo carreira é aqui aplicado àquelas que trilharam o mesmo 
caminho profi ssional pela maior parte de sua vida sem se conformar a uma 
estrutura pré-estabelecida, chegando a adquirir alto grau de celebridade em 
seu ramo, como Ana Ma. e Sônia. 

Seus itinerários são bastante díspares – justifi cando a ideia de que “as 
lógicas individuais não são necessariamente homogêneas, elas são subme-
tidas aos acasos da vida e da personalidade” (LAHIRE, 2006, p. 18). Duas 
delas (Sílvia, Ma. Teresa) vão abandonar a universidade para casar-se; a se-
gunda vai retomar os estudos vinte anos mais tarde, numa área inteiramente 
diferente. Duas outras (Maura, Ana Ma.) se formaram logo após o colégio e 
trabalharam a vida inteira, embora não na profi ssão para a qual tinham sido 
formadas. Sônia cursou, dez anos mais tarde, uma universidade ligada à 



72 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

profi ssão que queria exercer. Todas elas, exceto uma, se casaram e tiveram 
fi lhos. Depois de abandonar a universidade para casar-se, nos anos 1960, 
Ma. Teresa empreendeu uma carreira de esposa até que sua única fi lha se 
formou em direito. As duas fi zeram, então, o projeto de abrir, junto com 
outros sócios, um escritório de advocacia, o que obrigou a mãe a voltar à 
universidade nos anos 1980. Cursar uma faculdade no contexto de uma 
carreira de esposa não é coisa fácil: Ma. Teresa passou o vestibular para a 
faculdade de direito Santa Úrsula, cursou durante um mês, interrompeu os 
estudos para acompanhar o marido ao Pará, onde voltou a retomá-los entre 
1981 – 1983, retornou ao Rio em 1984 e se formou em 1986. Só então ela 
pôde participar do escritório onde trabalhou junto com a fi lha até 2010, 
quando se aposentou. Sílvia, que também interrompera os estudos para 
casar-se, decidiu abrir com uma sócia uma academia de balé, quando ainda 
estava casada com o primeiro marido. Segundo ela, não dava nada, só 
dava porque eu gostava (Sílvia), mas a mantinha ocupada e relativamente 
independente. Ela lamentou quando, por ocasião da separação, ao precisar 
se manter sozinha, o pai lhe propôs ingressar numa das empresas familiares, 
forçando-a a vender a academia por questões de política da empresa (Sílvia).

Maura formou-se em fi losofi a ao sair do colégio e foi professora dessa 
disciplina no ensino secundário durante seis anos (1967-1972). Ela sempre 
trabalhou paralelamente na área editorial, na Eldorado e na Francisco Alves, 
e foi tradutora/revisora. Em 1978, criou sua própria editora, as Edições An-
tares, cujos livros obtiveram vários prêmios, inclusive, em 1979, um Jabuti, 
pela melhor obra fora de coleção. Graças a essas atividades, foi convidada a 
integrar o Departamento de comunicação da UFRJ nos anos 1990. Depois 
que passou no concurso, teve que fechar a editora por exigência do serviço 
público. Aposentou-se no cargo de professora adjunta 4, com mestrado 
e doutorado, da Escola de comunicação, e continua trabalhando na área 
editorial como tradutora. 

Ana Ma. e Sônia foram as que deram provas de maior inventividade, 
pois idealizaram as profi ssões às quais se consagraram. Ana Ma. engavetou o 
diploma de psicologia conquistado nos anos 1960 e lançou-se numa carreira 
de promotora de eventos, fundando sua própria fi rma, a AMT Consultoria 
internacional. A ideia lhe veio de uma estada que fez, em Nova York, aos 
19 anos, com a cumplicidade da avó – que conseguiu de seu pai permissão 
para que ela fi casse sozinha nessa cidade, sob a proteção de seus amigos, 



73Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

para aprender a falar inglês. Durante essa estada, a jovem, tímida e muito 
inexperiente nessa época, aprendeu a se virar. Morou com pessoas da alta 
sociedade nova-iorquina relacionadas com os colunistas sociais de Cholly 
Knicker bocker,8 observou festas e eventos organizados por um deles, que 
era promoter, relacionou-se com muita gente famosa. Quando voltou ao 
Brasil, um amigo da família pediu-lhe para organizar um jantar para 5.000 
pessoas em homenagem ao General Médici. Depois de muito hesitar, ela 
aceitou e o acontecimento foi um sucesso, sendo inclusive elogiado pelo 
protocolo do Itamaraty (Ana Ma.). Pouco tempo depois, ela fundou sua 
empresa, que existe até hoje. 

Sônia sempre gostou de música: era a mais bela voz do coro do 
colégio, o violão que nos acompanhava nas festas de classe. Seu projeto 
era fazer uma carreira de esposa sem deixar-se monopolizar por ela. Foi 
extremamente bem sucedida: casou-se relativamente cedo, teve três fi lhos 
e refez duas vezes sua vida. Retomou os estudos nos anos 1970, formando-
se em Musicoterapia pelo Conservatório Brasileiro de Música. A partir daí, 
inventou a profi ssão a qual ia dedicar sua vida: Há mais de 25 anos […] 
possuo uma escola de música com meu nome e criei um trabalho chamado 
‘cantoterapia’ (Sônia). As que se dedicaram a essas carreiras específi cas 
puderam contar com o capital social familiar, além do que acumularam no 
Sion, para fazer prosperar suas empresas e conseguiram conciliar carreira 
de esposa e carreira profi ssional. 

As restantes (Alice, Amanda, Cecília, Neuza, Vera) dedicaram-se a ati-
vidades profi ssionais por períodos relativamente longos, variando entre sete 
e dezoito anos, embora a carreira de esposa tivesse claramente a prioridade. 
Apesar de ter se saído muito bem da tarefa inesperada de dirigir a empresa 
farmacêutica fundada por seu pai graças às qualidades adquiridas em Sion, 
como a pontualidade, o método, a organização e a responsabilidade, Neuza 
abandonou logo que pode esse trabalho. O caso de Vera se assemelha ao de 
Neuza, com a diferença de que ela substituiu, não o pai, mas o marido. Ela 
trabalhara de 1959 a 1966 como professora de francês e inglês, mas, ao se 
casar, assumiu com convicção a carreira de esposa. Depois da morte do ma-
rido, ocupou em tempo parcial a direção da Consultoria Técnica e Negócios 

8 Principal coluna social dos Estados Unidos, cujo pseudônimo ocultava o trabalho de 
vários jornalistas.



74 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Ltda que ele fundara, sem preparação prévia como Neuza, contando apenas 
com as bases e os princípios do colégio. Não voltou a se casar e faz parte 
de maneira atuante na Igreja do meu bairro como ministra da Eucaristia, 
coordenadora da capela [e] de várias pastorais (Vera).

Cecília levou uma vida nos moldes tradicionais, cuidando de preservar 
o casamento. Trabalhou durante algum tempo no escritório de advocacia 
familiar mas declarou-se aposentada “extraofi cialmente” há uns quatro anos 
para consagrar-me a meus dois netos, que curto muito (Cecília). Assim, ela 
reassumiu integralmente a carreira de esposa, mas em 2006, aos 65 anos, 
rompeu bruscamente a convivência doméstica e se separou do marido. 

Alice, Amanda e Vera também trabalharam fora sem fazer carreira, 
evocando como razão, para umas, a necessidade de ajudar no orçamento 
doméstico (Alice), para outras, a obrigação de sustentar sozinhas a família 
(Amanda e Vera). Alice foi decoradora autônoma durante doze anos (1971 
– 1983), enquanto morou no Rio de Janeiro; e reconhece que a escolarida-
de e a educação muito ajudaram, quando precisei trabalhar. Atualmente 
aposentada, continua a cumprir seu dever de esposa, ajudando o marido em 
sua empresa rural, onde assumi todas as tarefas ligadas à casa, ao jardim 
e à horta, comercializo de forma caseira mel, manteiga, cachaça e artesa-
nato de folha de bananeira e me ocupo da parte fi nanceira da casa, além 
de realizar junto com ele atividades benévolas dentro das equipes de Nossa 
Senhora, das quais ambos participamos (Alice). Já Amanda, depois de seu 
divórcio, adotou o ofício de marchande de arte por conta própria, a tempo 
parcial, durante cerca de onze anos, até casar-se de novo. Está atualmente 
aposentada. Note-se que dispunha de fortuna própria e que, provavelmente, 
a função do trabalho era antes suprir o vácuo causado pela ausência da de-
voção ao bem-estar de um marido. Nessa atividade profi ssional, a educação 
de Sion lhe foi de dupla valia: por um lado, sua formação cultural lhe deu 
um gabarito maior diante de outros comerciantes que, no Brasil, são a 90% 
saídos das classes inferiores; por outro lado, o capital social que ela sempre 
cultivou no colégio lhe foi de grande utilidade. As sionenses sempre foram 
solidárias com meu trabalho, indicando meu nome para que eu formasse 
uma boa clientela (Amanda).

A exposição a seguir permite confrontar o que as meninas do Sion 
da turma de 1949-1961 avançaram como perspectivas e seu itinerário 
real, expresso nas respostas ao questionário. A maioria delas se declarou 



75Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

plenamente satisfeita com o caminho que tomou, fosse ele uma carrei-
ra de esposa ou uma carreira profi ssional. Se, para quase todas, essa 
avaliação apresentou um alto grau de coerência interna, para algumas, 
o grau de satisfação com o nível de realização dos projetos parece ter 
mais a ver com um balanço extremamente subjetivo do grau de felici-
dade que obtiveram. A título de exemplo, Maura informou corretamente 
que realizou parcialmente seus projetos, já que sua brilhante carreira, 
seus encargos familiares e seu estilo de vida a mantiveram afastada do 
casamento, sua segunda aspiração. Já Neuza, cuja única aspiração con-
fessada era fazer um curso universitário, diz ter realizado plenamente 
seus projetos, apesar de nunca ter se formado, pois manifesta um alto 
grau de contentamento e de realização pessoal no seio de sua família. Ao 
contrário, Sílvia, cujos indicadores poderiam ser lidos positivamente – 
criou sua própria companhia de dança, trabalhou em empresa familiar, 
casou-se duas vezes, teve dois fi lhos, mora num apartamento amplo e 
agradável, em área nobre da cidade – considera não ter realizado seus 
projetos porque não completou o curso universitário, apesar de confessar 
que nunca gostou de estudar (Sílvia). 

No entanto, tudo se passa como se o papel social para o qual as 
preparou a cultura escolar católica de tradição francesa – o casamento 
e a vida doméstica – continue a ser sua principal aspiração, ainda que 
isso não seja claramente enunciado. Se retomarmos as características que 
Saint-Martin (1990, p. 62) atribui a esse papel, veremos que a maioria 
delas parece ter interiorizado a socialização do colégio. Com efeito, 
dezessete alunas se casaram, quinze fundaram uma família. O papel 
de mãe desfruta de um alto grau de consenso entre elas: a maioria tem 
dois ou três fi lhos, a quem transmitiram os valores que aprenderam no 
Sion. Cerca de um terço delas parece ter encontrado um certo grau de 
felicidade em seus casamentos, pois estão ainda casadas com o primeiro 
marido. Outras sete decidiram refazer suas vidas depois de uma sepa-
ração ou de uma viuvez e reassumir uma carreira de esposa. As sete 
ex-alunas que vivem sozinhas hoje em dia parecem fazê-lo por escolha 
pessoal. Seguramente são pessoas cultas e têm uma avaliação positiva 
da cultura que receberam no colégio. Mas enquanto algumas privilegiam 
a escolaridade e a educação (Alice), outras se detém sobre a base e os 
princípios do colégio (Vera).



76 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A única discordância com relação à defi nição proposta por Saint-Mar-
tin (1990) é que nem todas as que têm um emprego estariam dispostas a 
abandoná-lo para seguir o marido. As que empreenderam desde o início 
uma carreira profi ssional, seja qual for seu tipo, preferiram mantê-la 
junto com o casamento (Aliana, Ana Ma., Ângela, Angelina, Stella F., 
Sônia). Priorizaram a carreira de esposa aquelas que nunca trabalharam, 
que trabalharam ocasionalmente, que abandonaram o emprego ou que só 
trabalharam depois da morte do cônjuge (Alice, Amanda, Cecília, Glória 
Ma., Neuza, Stella M., Sílvia, Thereza, Vera, Vera Lúcia). No entanto, ainda 
nesse caso, nem sempre elas dependeram inteiramente do marido, pois 
chegaram ao casamento com um dote fi nanceiro que lhes permitiu viver 
bem, mais tarde. Não tenho dados para todas, mas posso citar os exemplos 
de Alice, que tem como fonte de renda dividendos de uma empresa de 
eletricidade fundada por meu pai em Minas Gerais; de Cecíli  a, que dispõe 
da renda de aluguéis de imóveis deixados pela família; de Amanda, cuja 
herança paterna e materna lhe deu uma situação bastante confortável; e 
de Sílvia, em cuja família os velhos sempre foram coerentes porque todos 
souberam, de uma maneira ou de outra, manter as mulheres […] com o 
mesmo nivelzinho, até hoje, com a graça de Deus. Não sei se posso chegar 
a dizer que são pias: oito se declararam católicas, mas apenas cinco dizem 
orientar sua vida pelos princípios de sua crença. Seis não acreditam nem 
praticam nenhuma religião. Nove matricularam os fi lhos em colégios 
católicos, mas apenas quatro alegaram como razão a formação religiosa. 
Seguramente lhes fi cou o germe (social?) da caridade: Alice, Amanda, 
Cecília, Vera e Sílvia participam de atividades benefi centes ou contribuem 
regularmente para obras de caridade. 

O fato de ter cursado um colégio de elite como o Sion as fez pertencer 
ou aceder a uma categoria privilegiada, assumir uma posição social de 
destaque (Cecilia). Qualquer que fosse a carreira escolhida, as antigas alu-
nas de Sion manifestaram alto grau de satisfação com a educação recebida 
e tem um balanço positivo do que aprenderam no colégio. Todas parecem 
lembrar-se com nostalgia de nossa agradável permanência no Sion; e 
pensam, como Amanda,que seria necessário escrever um livro sobre esse 
tempo que foi tão feliz.



77Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Referências 

BECKER, H. S. Outsiders. Études de sociologie de la déviance. Paris: Mé-
tailié, 1985.

BERTAUX, D. Destins personnelset structure de classe. Paris: PUF, 1977.

______. Histoires de vie ou récits de pratiques? Méthodologie de l’appro-
che biographique en sociologie. Rapport au Cordes. Paris, mars 1976a, 
236p.

______.; Bertaux-wiameI.Une enquête sur la boulangerie artisanale par 
l’approche biographique. Rapport au Cordes. Paris, mars 1980, 258p.

BOURDIEU, p. Esquisse pour une auto-analyse. Paris: Raisons d’agir, 
2004.

______. La distinction. Critique sociale du jugement. Paris: Minuit, 1979. 

______. L’illusion biographique. Actes de la Recherche en Sciences Socia-
les, Paris, n. 62 / 63, p. 69-72, juin, 1986.

______. La noblesse d’État. Paris: Minuit, 1989.

______. Raisons pratiques. Paris: Seuil, 1994.

BRASIL, Ministério da Educação. Dados estatísticos sobre o ensino femi-
nino1960. Brasília, Serviço de Estatísticas da Educação e da Cultura, 1960.

DARMON, M. La notion de carrière, un instrument interactionniste d’ob-
jectivation. Politix, Paris, n. 82, p. 149-167, 2008.

GAULEJAC, v. de. La névrose de classe. Paris: Hommes et groupes, 1987.

GAULEJAC, v. de. Roman familial et trajectoires sociales. Paris: Desclée 
de Brower, 1999.

GOFFMAN, E. Asylums. Essays on the condition of mental patients and 
other inmates. New York: Doubleday Anchor, 1961.

GULLENSTAD, M. Les enfances imaginées. Modernité et construction du 
self dans les récits de vie. Éducation et Sociétés, Paris, n. 3, p. 9-30, 1999.

HALL, O. The stages of a medical career. American Journal of Sociology, 
Chicago, n. 53, March, p. 327-339, 1948. 



78 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

LAHIRE, B. La Culture des individus. Dissonances culturelles et distinc-
tion de soi. Paris: La Découverte, 2006.

MANOEL, I. A. Igreja e educação feminina, 1859-1919. Uma face do 
conservadorismo. São Paulo: UNESP, 1996.

MANNHEIM, K. Essays on the sociology of knowledge. London: Routle-
dge and Kegan Paul, 1952.

MEAD, G. H. Mind, self and society. Chicago: University of Chicago 
Press, 1934.

NEEDELL, J. Belle époque tropicale. Sociedade e cultura de elite no Rio 
de Janeiro na virada do século. São Paulo: Companhia das Letras, 1993.

OGBU, J. School ethnography, a multi-level approach. Anthropology and 
Education Quarterly, Arlington, v. 12, n. 1, p. 9-31, 1981.

PARSONS, T. The Structure of social action. New York: McGraw-Hill, 
1937.

PASSERON, J.-C. Biographies, fl ux, itinéraires, trajectoires. Revue Fran-
çaise de Sociologie, Paris, v. XXXI, n. 1, p. 3-22, 1989.

RICŒUR, p. La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris: Seuil, 2000.

ROGERS, R. Les demoiselles de la Légiond’Honneur. Paris: Perrin, 2005

SAINT-MARTIN, M. de. Une ‘bonne’ éducation. Notre-Dame des Oise-
aux, à Sèvres. Ethnologie française, Paris, v. 20, n. 1, p. 62-70, 1990. 

SARTRE, J.-P. Saint Genêt, comédien et martyr. Paris: Gallimard, 1952.

SINGLY, F. de. Mariage, dot scolaire et position sociale. Economie et Sta-
tistique, Paris, n. 142, p. 7-20, 1982.

THOMAS, W. I.; ZNANIECKI, F. The polish peasant in Europe and Ame-
rica. Monograph of an immigrant group. 5 vols. Urbana (Ill), The Univer-
sity of Illinois press, 1918-1920.

______; Thomas D. S. The child in America. Behavior problems and pro-
grams. New York: Knopf, 1928. 



79Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.53-79, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

TURNER, R. H. Sponsored and contest mobility and the school system. 
American sociological review, Washington, n. 25, p. 855-867, 1960.

XAVIER DE BRITO, A. Habitus de herdeiro, habitus escolar. Os senti-
dos da internacionalização nas trajetórias dos estudantes brasileiros no 
exterior. In: ALMEIDA, A. M. et al.(Ed.). Circulação internacional e for-
mação intelectual das elites brasileiras. Campinas: Editora da Unicamp, 
2004, p. 85-104.

______. L’infl uence française dans la socialisation des elites féminines 
brésiliennes. Le collège Notre-Dame de Sion à Rio de Janeiro. Paris: 
L’Harmattan, 2010 .

Data de registro: 17/11/2015

Data de aceite: 13/02/2016





81Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p81a106

MARCAS DA MODERNIDADE PEDAGÓGICA NO 
ENSINO RELIGIOSO DOS ANOS 1930: UMA LEITURA 

DO LIVRO A PEDAGOGIA DO CATECISMO DO 
PADRE ÁLVARO NEGROMONTE

Marks of pedagogical modernity in religious education in the 1930 
years: a reading of “Pedagogia do catecismo” (Catechism pedagogics), 

a book by father Alvaro Negromonte

Características educativas modernas en el Ensino religioso de los 
años 1930: una lectura del libro La pedagogia del catecismo, 

del padre Alvaro Negromonte

Evelyn de Almeida Orlando*

Sérgio Roberto Azevedo Junquira**

Resumo: Este trabalho busca apreender indícios das matrizes do pensamento 
pedagógico que imprimiram uma nova marca no ensino religioso no Brasil, 
a partir do mapeamento das referências utilizadas no livro A pedagogia do 
catecismo (1940), utilizado na formação de catequistas e professoras católicas 
entre os anos de 1930 e 1960, atentando para os modos como essa apropriação 
era feita ou indicada. Busca-se compreender as bases pedagógicas do 
processo de escolarização da catequese, articuladas às modernas pedagogias 
que ancoraram os projetos da escola brasileira republicana. Esses avanços 
aparecem nos materiais didáticos que passaram a incorporar as propostas 
pedagógicas oriundas da Pedagogia Moderna e, posteriormente, das Escolas 
Novas. O livro didático foi tomado portanto, como a principal fonte para 

* Doutora em Educação pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro com bolsa sanduíche 
na Universidade de Lisboa. Professora do Programa de Pós-Graduação em Educação e 
do Curso de Pedagogia da Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR). E-mail: 
evelynorlando@gmail.com

** Doutor e mestre em Ciências da Educação pela Universidade Pontifícia Salesiana (Roma, 
Itália). Livre docente e pós-doutor em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo (PUCP-SP). Professor do Programa de Pós-Graduação em Teologia 
da Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR). E-mail: srjunq@gmail.com



82 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

compreender esse processo de escolarização da catequese e renovação do 
ensino religioso, ancorado nos pressupostos teóricos da História do livro 
com Chartier (1990; 1994) e Carvalho (2001; 2006). 

Palavras-chave: Impressos pedagógicos. Modelos pedagógicos. Práticas 
educativas. 

Abstract: This work intends to apprehend evidences of the pedagogical 
thinking basis which led to a new mark in the religious education in Brazil, 
from the mapping of the references used in the book “Pedagogia do catecismo” 
(Catechism Pedagogics) (1937), used in the formation of catechists and 
Catholic teachers between the decades of 1930 and 1960, paying attention 
to the ways in which the appropriation was made or indicated. We seek to 
understand the pedagogical foundations of schoolarization of catechesis, 
articulated to modern pedagogies that anchored the projects of the Republican 
Brazilian school. These advances appear in teaching materials that have 
incorporated the pedagogical proposals from the Modern Pedagogy and, 
later, from the New School. The textbook was taken so as the main source to 
understand this process of schooling of catechesis and renewal of religious 
education, based on the theoretical principles of book and textbook history, 
with Chartier (1990; 1994) and Carvalho (2001; 2006). 

Keywords: Pedagogical printings. Pedagogical models. Educational practices.

Resumen: Este artículo trata de aprehender los fundamentos del 
pensamiento pedagógico que caracterizan una nueva marca en la educación 
religiosa en Brasil, a partir de la asignación de las referencias utilizadas 
en el Catecismo de la Educación (1940), utilizado en la formación de los 
catequistas y profesores católicos entre los años 1930 y 1960, prestando 
atención a las formas en que se haya efectuado o se indica este crédito. 
Se trata de comprender los fundamentos pedagógicos de la catequesis 
escolar articulado a las pedagogías modernas que anclaban los proyectos 
de la escuela brasileña republicana. Estos avances aparecen en los libros 
de texto que han incorporado las propuestas educativas de la educación 
moderna y más tarde de los movimientos de la Escuela Nueva. El libro 



83Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de texto se ha tomado como la principal fuente para entender este proceso 
de la escolarización del catecismo y renovación de la enseñanza religiosa, 
anclado en los supuestos teóricos de la Historia del Libro con Chartier 
(1990; 1994), Carvalho (2001; 2006).

Palabras-clave: Impresos pedagógicos. Modelos pedagógicos. Prácticas 
educativas.

Introdução

Desde os anos de 1980, os estudos realizados no campo da História 
da Educação sobre o uso dos impressos e da imprensa pedagógica nos 
projetos de formação dos professores, seja pela Igreja ou pelo Estado, vêm 
mostrando que essas fontes/objetos são particularmente signifi cativas para 
a compreensão não só da formação dos professores, mas da multiplicidade 
do campo educativo, considerando a noção de educação em uma perspectiva 
mais ampla. As várias facetas envolvidas nos processos educativos trazem 
à tona dispositivos inerentes ao próprio sistema de ensino, ou para além 
dele, e apontam para os diferentes atores e redes que foram se confi gurando 
e se mobilizando em torno da produção e propagação de um conjunto de 
saberes e práticas, os quais, ao longo do tempo, foram se legitimando como 
fundamentais à formação dos professores. 

Tomando a proposta metodológica de Carvalho (2006) de classifi car os 
impressos em unidades de análise – ainda que não seja possível determinar 
os usos dos objetos culturais, mas tomando como referência as prescrições 
que estão postas tanto na sua materialidade quanto no seu conteúdo, e le-
vando em conta os destinatários visados – é possível entender a obra aqui 
em questão sob a lentedos Tratados Pedagógicos. 

um compêndio ou súmula, que opera dissertativamente, aplicando o 
estilo médio, caracterizado pela propriedade vocabular, pela clareza 
e pela brevidade das defi nições, argumentos e exemplos [...] Ao 
mesmo tempo, o Tratado estabelece relação com discursos anteriores 
ou contemporâneos do seu gênero ou de outros gêneros. A função – 
ou relação – põe em cena a tradição do campo de saber específi co 



84 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

compendiado no tratado, ou seja, as autoridades canônicas, cien-
tífi cas, comprovadamente ‘verdadeiras’, que devem ter em mente 
quando se trata daquele saber [...] corpo sistematizado de saberes 
e de doutrinas dedutivamente estabelecidos a partir de princípios 
de natureza científi ca ou fi losófi ca. [...] Nele, a pedagogia deixa de 
fornecer modelos exemplares de lições para oferecer fundamentos 
e os métodos nela apregoados são dissociados da prática, das ‘artes 
de fazer’. O Tratado é um gênero tradicionalmente didático, que 
compendia teorias sobre determinado campo de saber, expondo-as 
analiticamente por meio de argumentos de autoridade e exemplos 
(CARVALHO, 2006, p. 156-168). 

Ainda conforme Carvalho (2006), os Tratados, com o tempo, 
foram assumindo um desdobramento em seu formato que refl ete tam-
bém o novo papel que passam a desempenhar: teorizar, mas também 
indicar possíveis práticas ao seu leitor.1

O livro A pedagogia do catecismo, faz parte da Biblioteca 
Pedagógica do Monsenhor Álvaro Negromonte, publicada entre 
os anos de 1930 e 1960, direcionada a públicos distintos e com 
tipos de impressos também diversos.2 Pode-se dizer que o livro 
aqui analisado teve um papel, no conjunto dessa Biblioteca, de 
um Tratado de Pedagogia. O objetivo do autor com essa obra era 
promover os saberes-fundamento da pedagogia católica moderna 
e sugestões de aplicações práticas desses saberes, tanto na esfera 
doméstica quanto nas salas de aula. Lições essas que poderiam ser 
apropriadas em diferentes práticas educativas, pela efi cácia que 
garantiam ao processo de ensino-aprendizagem. 

Neste artigo, buscamos apreender indícios das matrizes do pensa-
mento pedagógico que imprimiram uma nova marca no ensino religioso 
no Brasil, a partir do mapeamento das Referências utilizadas no livro A 

1 Sobre as unidades de análise como proposta metodológica para análise do impresso, cf. 
Carvalho (2001; 2006). 

2 Sobre a Biblioteca Pedagógica do Monsenhor Álvaro Negromonte, cf. Orlando (2013; 
2008).



85Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

pedagogia do catecismo (1940), utilizado na formação de catequistas e 
professoras católicas entre os anos de 1930 e 1960, atentando para os 
modos como essa apropriação era feita ou indicada. Busca-se compre-
ender as bases pedagógicas do processo de escolarização da catequese, 
articuladas às modernas pedagogias que ancoraram os projetos da escola 
brasileira republicana. 

Matrizes do pensamento pedagógico na escolarização da catequese

No livro A pedagogia do catecismo, muitas das questões tratadas no 
Boletim foram sistematizadas e aprofundadas, criando para a obra uma repre-
sentação de um Tratado pedagógico, que alcança seu valor pela densidade 
de suas fórmulas, pela produção em maior escala, pela rede de distribui-
ção mais ampla e pela perenidade que não se consegue nos periódicos. É 
através do livro que a história permanece por mais tempo e de forma mais 
duradoura na memória dos seus leitores, o que foi possibilitado, inclusive, 
pelas diversas reedições da obra.

O manual utilizado neste trabalho para pensar esse projeto de formação 
docente foi a sua 2ª edição, publicada em 1940, pela Editora Vozes, de Pe-
trópolis, por ter sido esta sua primeira editora, uma vez que não foi possível 
localizar a primeira edição do livro. A 3ª edição foi publicada em 1950, pela 
Editora José Olympio, chegando à 9ª edição, em 1961, pela Edições Rumo, 
e a um novo formato, com revisão mais enxuta, publicada em 1965, após a 
morte do seu autor, intitulado Nova pedagogia do catecismo.



86 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Figura 1 – Segunda edição publicada em 1940 do livro Pedagogia do catecismo

Fonte: NEGROMONTE, 1940 

Publicado em brochura, com 332 páginas e formato de 12,2 cm 
de largura por 18,0 cm de altura, um pouco menor do que os outros 
volumes que, posteriormente, publicou para o curso secundário, por 
essa mesma editora, o padre lançava em 1938, o livro que iria fazer 
parte das leituras prescritas para as normalistas.3 

3 Esse longo intervalo de 10 anos entre as duas primeiras edições se alterou sensivel-
mente a partir da mudança de editora. Daí em diante, o livro passou a ser publicado 
com uma regularidade um pouco maior, em um intervalo que variava mais ou menos 
a cada dois anos. 



87Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A apresentação feita pelo próprio autor também se constitui um impor-
tante protocolo de leitura, no sentido de que ele aponta para o leitor modos 
de ler e de apreender a obra em questão. Neste caso, Negromonte começava 
sua apresentação, justifi cando a elaboração do livro, produzido a partir de 
uma carência no campo, estratégia que demarca uma posição no interior do 
campo religioso católico, que vinha se movimentando no sentido de renovar 
suas práticas pedagógicas utilizadas no ensino religioso. Assim, ele apresenta:

O problema do ensino do Catecismo é a maior necessidade espiritual 
do Brasil. Muitos o compreendem, e se faz um esperançoso movi-
mento de renascença catequética que já atingiu todos os ângulos da 
pátria. Observa-se, em geral, o desejo de ensinar a religião pelos 
melhores processos, com o maior rendimento possível, na louvável 
preocupação de integrar os catecúmenos nas práticas religiosas 
vividas conscientemente. As professoras principalmente reclamam 
o aproveitamento dos progressos pedagógicos no ensino religioso, 
como uma condição para tornar praticamente possível a introdução 
do catecismo nas escolas. Ao que convém acrescentarmos que é 
condição ainda mais necessária para introduzir a religião no interesse 
e na estima das crianças. 
Venho, de muito, na medida de minhas forças, procurando responder 
a esses apelos. Cerca de dez anos dedicados à Pedagogia Catequística, 
o conhecimento de numerosa bibliografi a (principalmente francesa), o 
contato com organizações escolares e paroquiais, uma larga convivên-
cia com catequistas e professoras, a experiência pessoal de catecismo 
nos diversos meios sociais, me forneceram copioso material. Não os 
guardei avaramente. Versei esses assuntos em conferências, aulas 
e artigos, tendo mesmo fundado uma pequena revista catequética. 
A feição fragmentária desses trabalhos não era de molde a contentar os 
que amam as visões de conjunto. Valia pouco apelar para a literatura 
estrangeira: muitos se veem inibidos pela ignorância das línguas, 
outros pela difi culdade de aquisição. As poucas obras de vista geral 
fazem aplicações a meios bem diferentes do nosso e exige, uma 
adaptação difícil à maioria dos leitores. 
Tudo estava a exigir um livro nosso. Não sei se o livro seria este ... 
Mas confesso que o escrevi neste desejo. Imprimi-lhe, por isto uma 



88 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

orientação prática, sem pretensões de ciência ou erudição, expondo 
os princípios e tirando-lhes as conclusões, sempre de um modo 
simples, pensando na maioria dos leitores [...] A visão de conjunto 
que procurei exigia algumas repetições, que fi z sempre com de-
sembaraço. Por vários motivos. Justifi car-me-ão os que sabem que 
repetir é dos mais efi cazes processos de fi xação. Todos temos um 
certo número de ideias, às quais voltamos sempre, principalmente 
quando queremos propagá-las. Mons. D’Ulst, grande orador francês 
se desculpava de ver nos seus discursos ‘os mesmos pensamentos 
voltarem sem cessar’. Além disso, as ideias aqui repisadas são da-
quelas que, na recomendação de Goethe, ‘é preciso dizer três vezes’ 
[...] (NEGROMONTE, 1940, p. 14-15). 

Esse caráter prático, ao qual ele faz menção, não minimiza a base teórica 
que o sustenta. Essa proposta que articula teoria e prática é importante no 
sentido de reforçar o argumento da justifi cativa de ser este empreendimento 
uma tentativa de resposta aos professores. Pelas características que o defi -
nem, o livro Pedagogia do catecismo é entendido nesta pesquisa como um 
Tratado pedagógico, típico das formas que passaram a confi gurar essa classe 
de impressos a partir dos anos 1920 e 1930 no Brasil. A articulação entre 
lições de “saber” e “saber fazer” se constituiu como um tipo de estratégia 
discursiva que, a partir das transformações ocorridas no campo da produção 
dos saberes pedagógicos, reconfi gurou esse tipo de impresso e fez emergir 
um tipo de literatura que a

regra principal de ordenação deriva de um critério que constitui o 
campo da Pedagogia repartindo o discurso que o articula em duas gran-
des série: a dos saberes-fundamentos e de suas aplicações práticas”. 
Nesse formato, o impresso pedagógico se acomoda à perfeição nas 
coleções de livros especialmente destinados ao uso dos professores e 
de alunos das Escolas Normais que ganham visibilidade no mercado 
editorial brasileiro a partir dos anos 30 (CARVALHO, 2006, p. 168).

Outro ponto que vale a pena destacar em relação à apresentação da obra 
pelo autor, é que apesar da menção feita à difi culdade das professoras com 
as línguas estrangeiras, o autor não se furta em usá-las ou mesmo indicá-las 



89Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

como Referências sobre os métodos “modernos” no catecismo, o ensino re-
ligioso, a pedagogia escolanovista e pedagogia católica. A literatura indicada 
é privilegiadamente estrangeira e, especialmente, de língua francesa, salvo 
raras exceções para os trabalhos de Waleska Paixão e Pe. Leonel Franca. 
Essa estratégia utilizada por Negromonte é bastante indicativa do perfi l de 
público leitor a quem se destina a obra e de uma afi rmação do autor nesse 
movimento político e pedagógico que, para a Igreja, representava uma 
mudança histórica no âmbito da educação católica no Brasil, em estreita 
consonância com os debates internacionais. 

Dividida em três partes, a obra Pedagogia do catecismo trata, fun-
damentalmente, nas duas primeiras partes, da necessidade do ensino de 
catecismo e da pessoa do catequista,4 abrangendo sua formação espiritual, 
doutrinária e pedagógica. A terceira parte é destinada aos meios a empregar 
no catecismo. Cada uma delas varia em tamanho, revelando a prioridade 
do autor em relação às temáticas abordadas. A primeira parte é composta 
de cinco tópicos, a segunda, de nove, e a terceira é composta de vinte e 
dois tópicos. Nesta, pode-se perceber melhor o diálogo com as correntes 
pedagógicas escolanovistas, pois aparecem referenciadas de forma direta e 
indicam uma apropriação das contribuições técnico-didáticas, mas também 
das teóricas, sobretudo do campo da Psicologia. 

Neste trabalho, Negromonte buscou explorar mais as contribuições 
pedagógicas, e, embora um terço da obra seja sobre os “meios a empre-
gar”, o aspecto teórico, ainda que apresentado em articulação estreita com 
o prático, o manteve no campo das orientações pedagógicas gerais. Tais 
refl exões deveriam servir aos professores como subsídios para sua prática, 
onde poderiam utilizá-los de forma criativa, de acordo com o perfi l dos seus 
alunos e de suas possibilidades. 

Em discurso aos professores sobre a obra Pedagogia do catecismo, 
Negromonte (1938) fundamenta a articulação proposta entre ensino religioso 
e novas técnicas modernas de educação, em vários anos de estudo, mas, so-
bretudo, na observação e experimentação. Apoiado pelos poderes públicos e 
pelo professorado do Estado de Minas, aponta as escolas públicas mineiras, 

4 O título dessa segunda parte aparece no masculino, não ressaltando o viés de gênero. 
No entanto, ao elencar cada tópico no sumário, o gênero feminino volta a ganhar relevo 
em tópicos como: “quantas catequistas? e “a catequista-professora”.



90 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de maneira geral – principalmente o Grupo Escolar Barão de Rio Branco –, 
como seus laboratórios experimentais, onde pôde, na prática, experimentar 
as contribuições das correntes escolanovistas no ensino religioso. 

Assim, ajudado eu vinha trabalhando. Os tempos requeriam certo 
aparato científi co na apresentação do método pedagógico de que se 
serviu o Mestre Divino. Estudei a escola Nova à luz do Evangelho e 
o Evangelho à luz das conquistas pedagógicas deste século. Reuni os 
estudos nestes dois livros5 (NEGROMONTE, 1938, p. 90).

A necessidade de afi rmar a Pedagogia católica no campo educacional 
ancorada nas contribuições das ciências da educação acelerou a produção de 
impressos pedagógicos católicos modernos. Tal movimento, de acordo com 
Bourdieu, normalmente ocorre quando o conteúdo da tradição encontra-se 
ameaçado. “O breviário, o livro de sermões ou o catecismo desempenham 
ao mesmo tempo o papel de um receituário e de um resguardo, estando, 
portanto, destinados a assegurar a economia da improvisação e a impedi-la” 
(BOURDIEU, 2005, p. 69). Mas que tradição Negromonte vinha conside-
rando ameaçada? 

No Congresso Luso-Brasileiro de História da Educação, realizado em 
2006, no Brasil, Peter Burke, em conferência intitulada “Cultura, Tradição 
e Educação”, aponta que um dos movimentos relacionados ao conceito de 
tradição afi rma que “a ilusão de continuidade pode esconder inovações e 
rupturas” (BURKE, 2006), o que me parece ilustrar bem o papel da Igreja 
no Brasil, ao participar dos debates acerca do novo modelo de Pedagogia. 
A participação de Negromonte nos debates educacionais acerca da “nova” 
Pedagogia e das Escolas Novas, o uso das novas técnicas educacionais nas 
escolas católicas e públicas, nas paróquias e nos impressos, a mudança de 
foco nas aulas de catecismo e no material pedagógico dessas aulas, obser-
vados a partir da atuação de um agente do corpo eclesiástico, aponta para 
inovações e rupturas de uma instituição que, com frequência, ainda passam 
despercebidas, por estarem inseridas em um registro de uma tradição de 
ensino conservadora em relação aos fi ns que regem a educação. A força 

5 O autor se refere aqui aos livros A pedagogia do catecismo e Manual de religião, ambos 
publicados em 1938.



91Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

da conservação dos fi ns da educação, dos valores, dos hábitos, do diálogo 
com a Filosofi a, em um momento de valorização crescente das ciências da 
educação, faz com que as práticas educativas católicas sejam percebidas, 
geralmente, na perspectiva da continuidade. O diálogo com Burke sinaliza 
para a importância de se matizar essa categoria e atentar para as formas de 
convivência entre tradição e inovação, tanto no pensamento educacional 
quanto nas práticas educativas. Conforme Burke (2006, p. 22),

precisamos do conceito de tradição, mas não do conceito tradi-
cional de tradição, isto é, da transmissão de uma mensagem (num 
sentido amplo da palavra) sem mudanças. Depois da descoberta da 
importância da recepção livre e criativa precisamos de um concei-
to de tradição mais fl exível, mais fl uido [...] A tradição consegue 
incorporar novas experiências.

As formas pelas quais a instituição escolar foi se afi rmando entre nós, 
com o passar dos séculos, instituiu uma representação que se consolidou em 
uma tradição de se educarem os indivíduos por essa via que vai confi gurando 
uma cultura escolar, com tal acento que esta se tornou o lócus privilegiado 
para essa tarefa. A busca por “novos” instrumentos para o trabalho a ser 
desenvolvido nas escolas estimulou as várias refl exões que contornaram e 
mudaram as feições da Pedagogia ao longo dos séculos. Toda essa busca 
tinha como fi nalidade alcançar maior efi cácia no ensino e, consequente-
mente, na formação dos alunos dentro dos padrões civilizatórios em voga 
veiculados pela instituição escolar. Mesmo entre os católicos, que defendem 
a primazia das famílias na educação dos fi lhos, pode-se constatar a atenção 
e o investimento feito na educação escolar. 

A própria pedagogia catequética do padre Álvaro Negromonte é um 
exemplo da importância da educação escolar. Apesar de seu objetivo focar 
em arregimentar e formar um grande contingente de catequistas, os moldes 
que ele utiliza são do âmbito da escola. Sua proposta de catequese é esco-
larizada. Planos de lições, prescrição de leituras, exercícios, socialização 
dos alunos. Não é à mãe, apenas, ou à mulher, de maneira geral, que ele 
endereça as suas propostas pedagógicas para o ensino de catecismo, ainda 
que não seja possível desconsiderá-las como tais. Mas é, nesse caso parti-
cular, à professora! A sua preocupação era fornecer subsídios doutrinários 



92 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

e pedagógicos, estes já incorporados à doutrina, para que a professora pu-
desse utilizar em suas aulas. Tornar-se catequista era sinônimo de tornar-se 
professora de catecismo, com a ressalva de que, para isso, era preciso ter a 
destreza para atuar em seu “ofício”, não só no tempo das aulas, mas extraindo 
de todas as situações da vida escolar as possibilidades didáticas que elas 
proporcionam. Aquela que não fosse professora formada, ou em formação, 
e se dispusesse a ser catequista deveria receber a preparação doutrinária e 
pedagógica adequadas, a fi m de exercer bem sua função. 

A proposta pedagógica de Negromonte estava atenta às discussões 
e aos resultados que vinham sendo produzidos no campo da Psicologia 
da Educação e incorporava-os, na medida em que se revelassem provei-
tosos para a aprendizagem, sem contrariar os princípios da Igreja. Isso 
desconstrói a imagem produzida pelo grupo dos “pioneiros da educa-
ção nova” e pela própria historiografi a que se apropriou durante muito 
tempo dos documentos resultantes dessa memória, sobre a posição que 
os católicos teriam estabelecido frente ao movimento escolanovista, de 
forte oposição e rechaçamento. Essa representação silencia o diálogo e 
a apropriação que os educadores católicos fi zeram do movimento das 
Escolas Novas, assim como apaga todas as iniciativas empreendidas 
por esse grupo, no sentido de renovar suas práticas pedagógicas, com 
base nas contribuições científi cas. Esse apagamento reforça o ideário 
de que tudo que não estivesse vinculado ao grupo dos “pioneiros” era 
“tradicional”, “velho”, “obsoleto”, e, consequentemente, um impeditivo 
às mudanças e aos progressos educacionais6.

É importante ressaltar que a relação de forças que se estabeleceu 
entre o grupo católico e os pioneiros fez com que cada um, a seu modo, 
buscasse afi rmar seu espaço nesse campo em que a disputa instaurada 
tinha uma dimensão pedagógica, mas também política. Em discurso aos 

6 A cristalização dessa representação nas pesquisas histórico-educacionais, no Brasil, está 
profundamente associada a uma fonte comum e basilar utilizada, predominantemente, 
até os anos 1980, como suporte para pensar as questões educacionais, do ponto de vista 
histórico, que foi o texto A cultura brasileira, de Fernando de Azevedo (1976), produ-
zido de forma a marcar e dar visibilidade a ação do grupo dos “pioneiros” na renovação 
da educação brasileira. Deste ideário, ainda há marcas que podem ser observadas na 
História da Educação Brasileira e na compreensão acerca da pedagogia católica até os 
dias de hoje.



93Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

professores do Estado de Minas Gerais e do Rio de Janeiro, o autor, ao 
apresentar a obra e explicar o seu projeto, identifi ca um erro comum que 
estaria presente não só na fala dos educadores que defendiam a escola 
laica, mas na dos professores de maneira geral, sobretudo quando se 
tratava do ensino religioso. 

Parece que tinham identifi cado religião e escola antiga, sem a ele-
mentar perspicácia para perceber que a Igreja só podia ensinar pelos 
métodos então correntes. Atribuía-se à Igreja um erro que era dos 
tempos. E com isso se fazia oposição surda ou pública à entrada do 
catecismo no regime escolar (NEGROMONTE, 1938, p. 81).

A cultura escolar que passa a marcar o movimento catequético nas 
primeiras décadas do século XX é pautada teoricamente nas contribuições 
da Pedagogia Moderna e das Ciências da Educação. As bases pedagógicas do 
processo de escolarização da catequese, articuladas às modernas pedagogias 
que ancoraram os projetos da escola brasileira republicana aparecem nos 
materiais didáticos que passaram a incorporar as teses e propostas pedagó-
gicas oriundas da Pedagogia Moderna e, posteriormente, das Escolas Novas. 

As Referências apreendidas do livro A pedagogia do catecismo no 
quadro abaixo são indicativas da renovação do ensino religioso em moldes 
que aliaram doutrina católica e pedagogia como elementos de tradição e 
modernidade, bases do pensamento e das práticas educativas católicas ao 
longo dos séculos. 



94 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Quadro 1 – Matrizes teóricas da Pedagogia Católica indicadas no livro A 
pedagogia do catecismo

TEXTO AUTOR
Ensino Religioso e Ensino Leigo P. Leonel Franca
Bíblia
Pio X Encíclica
Pio XI Encíclica
Les céremonies Du Baptême et de La Confi r-
mation Coegaert

Vives o teu batismo? Melle. De Hemptinne
Resenha Ascética MOns. Luiz de Gonzaga Moura
Pour Le succès de nos catéchismes Cuttaz
Lezioni popolari di Pedagogia Catechistica Luigi Vigna
Le Catéchisme vivant Abbè Andrè Boyer
Ação Católica
Código Canonico
Manual de Religião Pe. Álvaro Negromonte
A Doutrina Viva Pe. Álvaro Negromonte
O caminho da vida Pe. Álvaro Negromonte
Coleção Luz e Vida
Bíblia das Escolas Ecker
História Sagrada Frei Bruno Heuser
A vida de Jesus Willam
Les Evangeliques P. Baudot
Introdução à vida devota São Francisco de Sales
Vida Espiritual em três princípios P. Meschler
Compêndio de Teologia Ascética e Mística P. Tanquerey
Dicionário Litúrgico F. Basílio Rower
Liturgia popular Vigourel
Explication de La Sainte Messe D. Gaspar Léfébvre
Para entender a missa Parsch
Periódico Croisade Liturgique à L’École Beneditinos belgas



95Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

TEXTO AUTOR
Claprède Psicologia da criança
Tratado Elementar de Pedagogia Catequística Daniel Llorente
Cadernos Catequéticos (2 v.): “Métodos e Pro-
gramas” e “Formação da Consciência” Waleska Paixão

Catecismo segundo o Evangelho P. Eugênio Charles
Lições Catequéticas Cônego Quinet
Apontamentos do Catequista Cônego Quinet
Formation religieuse de mês tout-petits M.M. d’Aubigny
La sanctifi cation dês enfants J. Buret
L’eveil Du sentimental religieux Marie Fargues
Itineráire Marie Fargues
L’éducation religieuse dês petits enfants Marie Fargues
Psychologie de l’attention Ribot
La Psicologia del niño y del adolescente Vermeylen
Manuel de Psychologie Riboulet
L’éducation dans la famille et à l’école J. Rénault
Les idées pédagogiques de D. Bosco L. Breckk
Méthode Pedagogique de l’enseignement du 
Catéchisme P.C. E. Roy

Montessori Métodos de Projetos
Decroly Centros de interesse
Catéchisme em exemples Irmãos das Escolas Cristãs
Catecismo Spirago
Catecismo Duplessy
La Clef dês Avangelies Lesétre
Il vangelo nella scuola Michele Pelegrino
Técnica da Pedagogia Moderna Everardo Beckheuser
Didática da Escola Nova Aguayo
Princípios Gerais da Educação Lourenço Filho
Revista Brasileira de Pedagogia Alcina Beckheuser
Programas de Religião Maria Luiza de Almeida Cunha
L’essenciel au catechisme Gellé



96 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

TEXTO AUTOR
Liturgie Catholique D. Festugière
La vie chrétienne Sullerot
La vie chrétienne P. Sullerot
Leçons Catéchetiques Van der Mueren
Nascimento y evolución de La inteligência Anselmo Gonçalvez
Un programme d’Apostolat liturgique P. Bayart
L’intellectualité religieuse Du catholique Folheto
Vida Litúrgica D. Beauduin
Initiation Liturgique M. Flad
Leçons de choses religieuses M. Bouvet
Pour comprendre nos églises (cours elementai-
re) D. Lefèbvre

Mon cahier de liturgie Abbé Quinet
Missal das crianças D. Lefèbvre
Particpação ativa na Missa D. Augustin François
Carnet de préparation Abbé Quinet
Histoire Sainte L. Delmotte
Manuel d’histoire de Jesus Christ Christiani e Aymond
Comentário prático de História Sagrada Knecht
Vultos característicos da História da Igreja Hermano Brenner
Précis d’Histoire de Eglise B. Fatien
Histoire de l’Eglise E. Moureau
Histoire Sommaire de l’Eglise L. Saltet
Histoire de l’Eglise E. Terasse
A Educação Sexual P. Álvaro Negromonte

Fonte: Organizado pela autora com base no livro A pedagogia do catecismo (1940).

Da bibliografi a recomendada, fi ca claro que as matrizes teóricas que 
sustentam a Pedagogia Católica passam pela aprendizagem da doutrina 
católica, pela própria Pedagogia com forte acento na Psicologia. Para 
o autor da obra, é imprescindível que as catequistas dominem bem o 
conteúdo de sua matéria. Esse seria o primeiro ponto que elas deveriam 



97Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

dominar, por isso a ênfase em tantos títulos sobre essas temáticas. 
Não bastaria, porém, a segurança em relação aos conteúdos. Saber 

bem é uma premissa, mas o catequista precisa saber ensinar bem, despertar 
o interesse das crianças, comunicar e interagir com elas nesses interesses. 
O aprendizado pedagógico é fundamental nesse quesito. Nesse aspecto, o 
autor arrola uma bibliografi a calcada em técnicas pedagógicas modernas 
produzidas, sobretudo, por autores católicos em diálogo com as Ciências da 
Educação, como Everardo e Alcina Beckheuser, Aguayo e o padre Leonel 
Franca. Waleska Paixão, Marie Fargues e Quinet aparecem como Referên-
cias importantes de adaptação desses enunciados ao ensino de catecismo. 

As presenças de Lourenço Filho e Edouard Claparède, nas prescrições 
sobre Psicologia, dão o tom da necessidade de adaptação do ensino ao tempo 
e à maturidade do aluno. Isso pode ser visto não apenas na indicação de 
textos teóricos, mas nas indicações de jogos, coleções de histórias e coleções 
musicais como ferramentas pedagógicas mais interessantes, mais próximas 
dos interesses da criança, seja pela apresentação, seja pela linguagem.

No conjunto das prescrições nacionais e estrangeiras, a ênfase na 
apresentação, no suporte dos textos, é uma preocupação constate do autor, 
sobretudo quando o texto é direcionado especifi camente ao aluno. Uma 
evidência da compreensão histórica no âmbito religioso daquilo que Char-
tier (1990) mais tarde viria atestar teoricamente na conhecida frase “não há 
texto fora do suporte que o dá a ler”. 

A curiosidade que se apresenta é que, apesar do livro propor um 
método baseado nas contribuições dos catequetas alemães e fazer inclu-
sive remissão aos textos que tanto este grupo quanto os franceses vinham 
produzindo, não aparecem Referências em alemão em suas prescrições de 
leitura. As indicações de textos estrangeiros são, predominantemente, de 
língua francesa, espanhola e algumas poucas em italiano, com destaque 
para algumas citações em latim. O método de Munich, inspirador de sua 
proposta pedagógica, parece ter sido apropriado e difundido, pelo fi ltro das 
lentes francesas e belgas. 

Há, também, inúmeros excertos de pensadores como Montaigne, Santo 
Agostinho, São Tomaz de Aquino, para ilustrar determinados pontos do 
texto, não se constituindo como uma referência ou uma leitura prescrita, 
mas servindo como indicativo da erudição do autor. 



98 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O método de Munich, base da pedagogia católica moderna no Brasil

Esse conjunto de leituras indicadas aponta os caminhos pelos quais 
Negromonte procurou aliar tradição e modernidade em sua proposta 
pedagógica de renovação do ensino religioso. Articulando a Doutrina e 
a moral às contribuições da pedagogia e da psicologia, o autor se ateve 
aos métodos correntes de sua época e sistematizou “seu” método para 
o ensino de catecismo em consonância com aquilo que havia de mais 
novo na pedagogia católica através do diálogo com as pedagogias alemã, 
francesa e belga. 

O “Método de Munique”, criado em 1901, por um grupo de catequetas7 
alemãs, foi incorporado pelo padre, que passou a difundir essa nova forma 
de ensinar o catecismo. Segundo Bollin & Gasparin, o método também foi 
chamado “método psicológico” ou “método de Viena” ou “método de Stie-
glitz” (esses dois últimos referentes à cidade onde foi discutido e elaborado 
e àquele que foi seu maior expoente, respectivamente), que se apresenta do 
seguinte modo:

Estrutura a lição catequística em cinco momento sucessivos, três 
estágios principais (apresentação – explicação – aplicação) e dois 
secundários (preparação – síntese):

1. A preparação desperta o interesse da criança, recorda as relações 
com a matéria já conhecida, indica os objetivos a atingir.

2. A apresentação oferece a verdade ou instância moral a tratar de 
forma intuitiva: narração, parábola...

3. A explicação vai do particular concreto para o universal geral, 
com a elaboração ativa do aluno.

4. A síntese reúne os resultados da explicação e inclui-os no relato 
dos conhecimentos e da vida da criança.

5. A aplicação orienta as ideias e os propósitos para a vida concreta; 
muitas vezes, termina-se com uma oração 

7 Os catequetas são pessoas que, além de ensinar o catecismo, se dedicam a estudar e 
refl etir sobre as práticas da catequese nas diferentes comunidades cristãs. 



99Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Assim, põe-se em ação os sentidos, a inteligência e a vontade, isto 
é, todo o catequizando (BOLLIN; GASPARIN, 1998, p. 236-237).

Esse método fi cou mais conhecido como “método psicológico”, 
de raiz indutiva. Nos anos seguintes à sua elaboração, foram orga-
nizados cursos catequísticos para formar professores dentro dessa 
nova concepção pedagógica. Além disso, por “meio de congressos, 
revistas, traduções e contatos pessoais, o método de Munique é ra-
pidamente conhecido na Europa e no resto do mundo” (BOLLIN; 
GASPARIN, 1998, p. 237). 

Esse método consistia, predominantemente, em uma releitura 
dos princípios de Herbart. Não obstante, o caráter intelectualista da 
pedagogia herbartiana, os pontos que ele se dispôs a tratar eram de 
fundamental importância para a pedagogia católica. A aplicação da 
ciência em relação ao governo da criança, a instrução e a disciplina 
serviram como o aparato teórico-científi co para o enfrentamento de 
algumas das questões pedagógicas basilares da Igreja e ancorava dando 
novos contornos à Pedagogia católica que, através desse diálogo e 
da empiria extraída das experiências resultantes dessa apropriação, 
paulatinamente, foi se afi rmando como uma pedagogia que fazia 
conviver, lado a lado, elementos da tradição e ciência. Por essa via, a 
tendência de se ensinar o catecismo, seguindo apenas a ordem lógica 
dos tratados, foi sendo superada e novas propostas foram se instau-
rando, no sentido de buscar 

[...] uma ordem experimental de vida, focalizando-se este ou aquele 
aspecto fundamental da doutrina (unidade didática) e abordando-se 
outros em ligação com ele. Inspira-se vivamente, na História da 
Salvação, valorizando a Bíblia e utilizando, de maneira especial, 
o Evangelho. Tudo isso em linguagem e estilo menos abstrato e 
mais em resposta às necessidades da criança. Faz da liturgia uma 
fonte de estímulo e de programação para melhorar a qualidade da 
vida cristã, incorporando às celebrações litúrgicas o conteúdo da 
existência cotidiana. O Método de Munique detonou um proces-



100 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

so de profundas consequências nas técnicas e na focalização da 
educação da fé (LUSTOSA, 1992, p. 118). 

De modo geral, pode-se dizer que o Brasil não fi cou alheio das discus-
sões resultantes dos Congressos Catequísticos realizados na primeira década 
do século XX. É digno de nota que algumas tentativas foram empreendidas 
no sentido de instaurar as contribuições oriundas desses congressos. De 
acordo com Lustosa (1992), em diferentes lugares, puderam-se ver focos 
de tentativas de aplicação das novas propostas ao ensino religioso, mas 
“claro está que aqui mais se copiava do que se criava. Nem sempre havia o 
interesse esperado e devido pelo ensino religioso e os estímulos eram poucos 
e limitados” (LUSTOSA, 1992, p. 119). 

Só a partir dos anos de 1930, de acordo com Lustosa (1992) e Passos 
(1998), o padre Álvaro Negromonte conseguiu dar maior visibilidade 
ao Método de Munique, através da sua larga atuação catequética em 
suas Semanas de Estudo, do Boletim Catequético e, principalmente, dos 
seus livros de catecismo. O diálogo com as propostas de Munique se 
deu através de experimentação no Grupo escolar barão do Rio Branco, 
na cidade de Belo Horizonte, com a colaboração de professores dessa 
instituição, até chegar a alguma coesão pedagógica passível de ser en-
dereçada aos professores, e sempre passível de ser melhorada, tendo 
em vista a adaptação ao meio, aos diferentes alunos e às condições de 
realização do trabalho. 

No terceiro e último capítulo do livro aqui analisado, o autor se 
destina a tratar dos meios a empregar no ensino de catecismo, deixando 
claro o largo investimento de articulação entre teoria e prática feito 
para subsidiar as professoras. A atenção que ele depositou nessa parte 
da obra é perceptível logo no primeiro tópico, quando explica que toda 
essa inovação tinha um caráter prático e visava o aumento da frequência 
nas aulas de catecismo, através de um ensino mais atrativo e interessan-
te, adaptado à linguagem da criança e às suas motivações. Para esta, o 
método e os recursos se constituem nos maiores atrativos para despertar, 
segundo o próprio Negromonte, a “expressão consagrada de Herbart: o 
interesse imediato. E tudo o mais virá como acréscimo” (NEGROMON-
TE, 1940, p. 144-145).

Nessa parte da obra, é interessante perceber os três pontos nodais da 



101Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

pedagogia herbartiana8 abordados por Negromonte (1940): o governo, o 
interesse e a disciplina. O governo era abordado na perspectiva do con-
trole a ser exercido sobre a criança, inicialmente pelos seus pais e depois 
pelos mestres, com a fi nalidade de submetê-la às regras do mundo adulto 
e viabilizar o início da instrução. O interesse deveria gerar atenção para a 
instrução e a disciplina deveria servir para manter fi rme a vontade educada. 
A cooperação das famílias era vista com reticências: “Não tenhamos ilusões. 
Em geral, ou não contamos com a família para a formação cristã ou temos 
nela uma adversária terrível. É mister infl uir sobre ela para captar-lhe a 
simpatia e alcançar-lhe a cooperação. Porque sem isso quase nada se faz” 
(NEGROMONTE, 1940, p. 142). Os professores deveriam ter essa clareza 
e uma vez conquistada a frequência, a garantia da sua manutenção seria a 
próxima preocupação. 

A atenção dos alunos era um ponto o qual Negromonte considerava 
de grande valor educativo e orientava os professores a empregar os seus 
melhores cuidados. “A Psicologia da criança é o guia do catequista, como 
de todos os mestres que não querem construir no ar” e dela derivam o po-
der de apreensão, análise, fi xação, a consciência e o rendimento. Por isso 
a catequista, como boa professora, deve manter e cultivar a curiosidade 
dos pequenos. 

Chego a uma classe de criancinhas, todas desatentas. A catequista 
ensina quantas naturezas há em Jesus Cristo e se esforça com as 
mãos para manter os pequeninos voltados para ela, a fi m de ouvi-la. 
E não consegue nada. Eu tiro do bolso meia dúzia de santinhos 
e espalho no banco. A criançada rodeia. Chovem comentários. 
Fazem-me perguntas inocentíssimas, deliciosíssimas. Respondo 
e faço outras. ‘Deixa eu ver’... E estendem as mãozinhas ávidas, 
os olhos rutilantes, fronte contraída suspensa a respiração. Todos 
os fenômenos fi siológicos que Ribot anotou para a atenção9 (NE-
GROMONTE, 1940, p. 149-150).

8 Os conceitos de Herbart foram apropriados neste artigo do livro História da Pedagogia 
de Franco Cambi (1999) e História da Pedagogia Geral de Francisco Larroyo (1982).

9 A referência à Ribot é do livro Psychologie de l’attention, informada ao leitor em nota 
de rodapé. 



102 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Crianças com sete anos, ou menos, não se interessam por abstrações, 
elas querem ver, ouvir, pegar. É uma fase marcada pela espontaneidade, 
em que a criança deve ser despertada com um estímulo exterior. Mas nem 
mesmo os brinquedos seguram a sua atenção por muito tempo, o que não 
seria um problema, ou um mal para o autor. O mal, segundo Negromonte 
(1940, p. 149), “é o professor não compreender isto. Não se adaptar ao 
aluno, querendo impor coisas impossíveis”. Os recursos didáticos, grandes 
auxiliares da catequista, eram apontados como indispensáveis e não deve-
riam ser economizados. 

Passada a fase da atenção espontânea, seguia a fase da atenção volun-
tária, onde as professoras deveriam desenvolver o interesse das crianças. 
“Se na atenção espontânea é o objeto que nos atrai, na voluntária, somos 
nós que procuramos o objeto” (NEGROMONTE, 1940, p. 153). Nesse 
caso, a atenção do aluno poderia surgir de motivações interiores, unidas à 
satisfação das tendências naturais, que têm em vista a satisfação imediata. 
Os jogos, tão valorizados pelos educadores escolanovistas, tiveram neste 
livro um importante papel funcional, destacados como recursos interes-
santíssimos, pela aproximação com o universo de interesse da criança, o 
das brincadeiras. Com indicações bibliográfi cas precisas, embora todo o 
material sugerido fosse importado da França ou da Bélgica, segundo o 
autor, por falta de materiais nacionais interessantes e atualizados para esse 
fi m pedagógico, a catequista deveria apenas escolher o jogo, segundo a 
idade da criança, e adaptá-lo a lição que estivesse sendo ensinada. Sobre 
os melhores estudos a respeito dos jogos, Negromonte (1940) faz referên-
cia ao texto de Claparède, Psicologia da criança; o capítulo de Aguayo, 
na Didática da escola nova, o qual, segundo ele, é ainda melhor que o 
de Claparède, por ser mais rápido e mais simples, e o texto de Lourenço 
Filho, Princípios gerais de educação. Cita, ainda, outras Referências de 
autores católicos, sobretudo franceses, a respeito do jogo no catecismo 
como necessidade da criança. 

De modo geral, a pedagogia do catecismo deveria assemelhar-se à 
pedagogia das outras disciplinas, utilizando, portanto, os métodos mais 
racionais, resguardando-lhe o seu terreno sobrenatural. O intelectualismo 
era apontado pelo padre como o maior erro metodológico. E, do ponto de 
vista metodológico, sua orientação era “para a indução: ir do conhecido para 
o desconhecido, do sensível para o espiritual, do concreto para o abstrato, 



103Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

do particular para o geral, de baixo para cima” (NEGROMONTE, 1940, p. 
190). A esse método chamado indutivo ou Método Psicológico, estariam 
ligados todos aqueles que defendiam o ensino religioso, de acordo com os 
avanços da Pedagogia Moderna, e não se abstinham da infl uência de outros 
métodos modernos, como os centros de interesse de Decroly, o método de 
projetos de Montessori, a educação funcional de Claparède. 

Com isso, a Igreja se propunha a dialogar com dois universos que com-
põem a história da humanidade: um material, concreto, no qual se realiza 
a história humana; outro abstrato, idealizado, para o qual a História deverá 
levar os homens (MANOEL, 2004).

Considerações fi nais

Essa proposta pedagógica de Negromonte (1940) imprimiu marcas não 
apenas no ensino religioso, mas no movimento de reorganização da socie-
dade brasileira, ultrapassando as fronteiras do tempo, apesar de ser pouco 
estudada no campo da História da Educação. Na reunião dos Bispos, que 
culminou no Diretório Geral para a Catequese (1988), o espaço reservado 
à memória de Álvaro Negromonte aponta para o êxito do seu empreendi-
mento pedagógico. 

Há nomes importantes de líderes da renovação da Catequese, sobre-
tudo na década de 50 e 60, como Joseph Colomb, na França, Leone 
de Maria, na Itália, J. Delcuve, na Bélgica, Álvaro Negromonte, 
no Brasil, e de Institutos de Catequese como o Institut Supérieur 
de Pastorale Catéchétique (ISPC), do Institut Catholique de Paris, 
o Institut Lumen Vitae, na Bélgica, o Instituto San Pio X, em Sa-
lamanca, depois em Madri. Exerceram particular importância as 
Célebres Semanas Internacionais de Catequese, como Munich, 
Manila, Eichsttät e Medellin e alguns Diretórios de Catequese (Fonds 
Obligatoire na França) e Catecismos de Adultos, com destaque para 
o Catecismo Católico da Alemanha e o Catecismo Holandês (...) 
No caso do Brasil, tivemos antes do Concílio a grande liderança 
do Pe. Álvaro Negromonte com seus livros, cursos e congressos, e 
da Ação Católica, com seu método VER, JULGAR e AGIR e sua 
Revista de Catequese (CNBB, 1998).



104 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O livro aqui analisado marcou não só a História da Igreja e da catequese 
brasileira, como também a História da Educação. A obra atesta o diálogo 
efetivo da Igreja com as novas teorias educacionais, como as da Psicologia 
e da Didática, que modelaram os novos contornos que a Pedagogia passou 
a assumir, desde o século XIX. Não obstante, seu autor ter seu nome sem-
pre lembrado no campo da História da Igreja, na História da Educação os 
estudos sobre o padre Álvaro Negromonte e as marcas que ele deixou na 
educação brasileira através de uma modelo de Pedagogia católica renovada, 
sobre o qual boa parte do professorado entre as décadas de 1930 e 1960 foi 
formada, ainda são incipientes. Seu trabalho evidencia uma dentre tantas 
outras leituras que os católicos fi zeram do movimento escolanovista, e chama 
a atenção para a participação feminina na construção e na propagação de 
uma representação de professora católica e de uma cultura escolar calcada 
nos pilares do catolicismo. 

Buscou-se neste artigo apreender indícios das matrizes do pensamento 
pedagógico que imprimiram uma nova marca no ensino religioso no Brasil, 
a partir do mapeamento das Referências utilizadas no livro A pedagogia do 
catecismo (1940).

O que se percebe é que as bases pedagógicas do processo de esco-
larização da catequese estavam articuladas às modernas pedagogias que 
ancoraram os projetos da escola brasileira republicana. Esses avanços 
aparecem tanto nos livros teóricos indicados às professoras como base de 
sua formação quanto nos materiais didáticos que passaram a incorporar as 
propostas pedagógicas católicas. 

No sentido de traçar em esboço as matrizes teóricas que sustentaram 
a modernização da Pedagogia Católica entre os anos de 1930 e 1960, pode-
mos dizer que este desenho se assenta em quatro pilares: Doutrina Catolica, 
Filosofi a, Pedagogia e Psicologia. Este conjunto de saberes constituía a base 
para a professora católica manejar o ensino religioso, não apenas como 
disciplina escolar, mas ampliando-o para todas as demais esferas da vida 
escolar como uma prática resultante de um modo cristão de compreender 
e conduzir a vida. 



105Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Referências 

AZEVEDO, Fernando de. A cultura brasileira. 6. ed. Rio de Janeiro: 
UFRJ; Brasília: UnB, 1976.

BOLLIN, Antônio; GASPARINI, Francesco. A catequese na vida da igre-
ja: notas de história. São Paulo: Paulinas, 1998.

BOURDIEU, Pierre. Campo do poder, campo intelectual e habitus de clas-
se. In: ______. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 
2005, p. 183-202. 

BURKE, Peter. Cultura, tradição, educação. In: GATTI Jr., Décio; PIN-
TASSILGO, Joaquim (Org.). Percursos e desafi os da pesquisa e do ensino 
de história da educação. Uberlândia: EDUFU, 2006, p. 13-22.

CAMBI, Franco. História da pedagogia. São Paulo: UNESP, 1999.

CARVALHO, Marta Maria Chagas de. A caixa de utensílios, o tratado e 
a biblioteca: pedagogia e práticas de leitura de professores. In: VIDAL, 
Diana Gonçalves; HILSDORF, Maria Lúcia (Org.). Tópicas de história da 
educação. São Paulo: EDUSP, 2001, p. 137-167.

______. Livros e revistas para professores: confi guração material do im-
presso e circulação internacional de modelos pedagógicos. In: PINTAS-
SILGO, Joaquim et al. (Org.). História da escola em Portugal e no Brasil: 
circulação e apropriação de modelos culturais. Lisboa: Colibri, 2006.

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. 
Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1990.

______. A ordem dos livros: leitores, autores e bibliotecas na Europa entre 
os séculos XIV e XVIII. Brasília: UNB, 1994.

CNBB. Diretório geral para a catequese: dimensão Bíblico-Catequética. 
São Paulo: Edições Paulinas, 1998.

LARROYO, Francisco. História geral da pedagogia. São Paulo: Mestre 
Jou, 1982.



106 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.81-106, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

LUSTOSA, Oscar. Catequese católica no Brasil: para uma história da 
evangelização. São Paulo: Edições Paulinas, 1992. (Coleção Estudos e 
Debates Latino-Americanos).

MANOEL, Ivan A. O pêndulo da história: tempo e eternidade no pensa-
mento católico (1800-1960), Maringá: Eduem, 2004.

NEGROMONTE, Álvaro (Padre). Diretrizes catequéticas. Petrópolis: 
Editora Vozes, 1938.

______. A pedagogia do catecismo. 2. ed. Rio de Janeiro: Vozes, 1940.

______. Manual de religião: para o curso elementar. 4. ed. Petrópolis: Edi-
tora Vozes, 1941.

ORLANDO, Evelyn de Almeida. Por uma civilização cristã: a coleção 
Álvaro Negromonte e a pedagogia do catecismo. 2008. 380f. Dissertação 
(Mestrado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade Federal 
de Sergipe, São Cristóvão. 2008.

______. Educar-se para educar: O projeto pedagógico do Monsenhor Ál-
varo Negromonte dirigido à professoras e famílias por meio de impressos 
(1936 a 1964). 2013. 361f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade 
de Educação, Rio de Janeiro, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 
2013. 

PASSOS, Mauro. A Pedagogia catequética e a educação na primeira Re-
pública (1889-1930). 1998. 546f. Tese (Doutorado em Ciências da Edu-
cação) – Faculdade em Educação, Universitá Pontifi cia Salesiana: Itália, 
1998. 

Data de registro: 17/11/2015

Data de aceite: 02/02/2016 



107Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p107a134

“ESCREVER-TE-EI SEM DEMORA”! O EPISTOLÁRIO DE 
CHIARA LUBICH: ESTRATÉGIAS E PRÁTICAS

“I will write you immediately”! The Chiara Lubich’s epitolary: 
strategies and practices

“Ti scriverò presto”! Lo epistolàrio di Chiara Lubich: strategia e pratiche

Maria José Dantas*

Judith Povilus**

Resumo: Este artigo ressalta o debate acerca dos usos das correspondências 
como fonte para os estudos de História da Educação e, sobretudo, da História 
da Educação religiosa católica. Chiara Lubich, professora italiana, adotou 
as cartas como um recurso de formação capaz de chegar a pessoas e lugares 
onde não poderia estar fi sicamente e, ao longo de sua vida, criou uma 
abordagem educativa por meio epistolar que, pela notoriedade em âmbito 
religioso e social, pode ser considerada uma perspectiva diferenciada de 
pedagogia católica. O estudo visa identifi car por meio da análise de um de 
seus epistolários, o enfoque pedagógico contido em seus escritos. A refl exão 
apresenta como subsídios teóricos os conceitos de materialidade de Roger 
Chartier; carisma, campo religioso e relações simbólicas de Pierre Bourdieu, 
além de estratégia e tática de Michel de Certeau. 

Palavras-chave: Correspondências. Chiara Lubich. Pedagogia. História 
da educação.

* Doutora em Educação pela Universidade Federal de Sergipe com estágio de doutorado 
sanduíche no Istituto Universitario Sophia, Itália (2012). Professora das Faculdades 
Integradas de Sergipe – FISE e da Faculdade Jardins (2014). Membro da Sociedade 
Brasileira de História da Educação. E-mail: mariajosedantas@yahoo.com.br

** Doutora em Teologia Dogmática pela Pontifi cia Università Lateranense, Roma. Pro-
fessora do Istituto Universitario Sophia. Coordenadora do Programa de Doutorado em 
Pesquisa Transdisciplinar “Fondamenti e Prospettive di una Cultura dell’Unità”, Istituto 
Universitario Sophia. E-mail: judith.povilus@iu-sophia.org



108 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Abstract: This article emphasizes the debate about the use of written 
correspondence as a source for the study of the History of Education and 
especially the history of Catholic religious education. Chiara Lubich, 
an Italian Catholic school teacher who, used letters as a privileged way 
to keep in touch with the people. She took letters as a resource able to 
reach people and places where she could not be physically present and, 
created an educational approach epistolary, who can be considered as a 
different perspective in Catholic pedagogy. The research aims to identify 
and analyze how Chiara’s teaching activity through epistolary medium 
was confi gured and, specifi cally, what formative approach is contained 
in these writings. The theoretical foundation of the research is based 
on the concepts of materiality, by Roger Chartier; charisma, religious 
fi eld and symbolic relations of Pierre Bourdieu; in addition, Michel de 
Certeau’s strategy and tactic were used. 

Keywords: Chiara Lubich. Correspondence. History of education. Pedagogy.

Sommario: Obiettivo di questo lavoro è l’analisi della valenza formativa 
della scrittura epistolare nella storia dell’educazione, soprattutto nella storia 
dell’educazione cattolica. Chiara Lubich, un’insegnante italiana, ha utilizzato 
la “corrispondenza” come “metodo” di formazione e “mezzo” privilegiato 
per raggiungere e rimanere in contatto con le persone anche in luoghi in cui 
non poteva essere fi sicamente presente. L’epistolario di Chiara, anche per la 
sua notorietà in ambito religioso e sociale, può essere considerato come un 
particolare approccio educativo nell’ambito della pedagogia Cattolica. Lo 
studio si propone di individuare attraverso l’analisi di uno dei suoi epistolari, 
l’approccio pedagogico contenute nei suoi scritti. La rifl essione presenta 
come supporto teorico i concetti di materialità di Roger Chartier; carisma, 
campo religioso e relazioni simboliche di Pierre Bourdieu; strategia e tattica 
di Michel de Certeau.

Parole chiave: Chiara Lubich. Pedagogia. Scrittura epistolare. Storia dell 
educazione.



109Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Palavras introdutórias

Inserido nos estudos que enfatizam o debate acerca dos usos das cor-
respondências como fonte para as investigações em História da Educação 
e, sobretudo, da História da Educação religiosa católica, este artigo se de-
bruça de modo específi co sobre a escrita epistolar de Chiara Lubich, uma 
professora católica italiana, que na década de 1940, fundou os Focolares1 um 
Movimento nascido no âmbito católico, com abertura ecumênica e diálogo 
inter-religioso e intercultural, que segundo estatísticas dos seus dirigentes, 
está difundido em mais de 180 países dos cinco continentes.

O estudo visa identifi car, mediante análise de um epistolário da fun-
dadora dos Focolares, como se confi gurou sua prática educativa por meio 
das cartas e, especifi camente, verifi car o enfoque pedagógico contido em 
seus escritos. 

O suporte teórico que fundamenta a análise é composto por alguns 
conceitos, tais como: materialidade, de Roger Chartier; carisma, campo 
religioso, relações simbólicas de Pierre Bourdieu, como também estratégia 
e tática de Michel de Certeau.

As investigações com cartas em História da Educação chamam atenção 
para alguns aspectos: a importância dos textos autobiográfi cos como fonte 
de pesquisa; a contribuição que estes estudos podem oferecer, dentre outras 
formas, para elucidar aspectos específi cos de processos de formação e, tam-
bém, como suporte para perceber elementos das trajetórias de intelectuais, 
professores e alunos. 

Em séculos passados, muitas famílias, confessores e educadores estimu-
laram a anotação dos acontecimentos vivenciados durante o dia em diários 
ou por meio da troca de correspondências. Segundo Ribeiro (2011a), Chiara 
também aconselhou as pessoas, que começaram o Movimento junto com ela, 
a escreverem diariamente, a anotarem alguma coisa sobre como viveram. E 
ela mesma realizava tanto a escrita em diários, como a escrita de cartas, o 
que possibilita aos pesquisadores se depararem com vários elementos que 
compõem sua memória e que permitem acompanhar sua trajetória. Entre-
tanto, nesta análise priorizou-se a escrita epistolar. 

1 Focolares vem da palavra italiana focolare, que signifi ca “lareira”, lugar onde está o 
fogo que aquece o lar e fornece luz e calor.



110 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Chiara e sua formação docente

Chiara nasceu em Trento no dia 22 de janeiro de 1920 e faleceu em 
Rocca di Papa no dia 14 de março de 2008. Seu percurso escolar teve início 
na Escola Maternal “Giovanni Battista Zanella”, a mais antiga instituição de 
Educação Infantil de Trento, fundada em 1841. Depois estudou por cinco anos 
na Escola Elementar “Giuseppe Verdi”, e após concluir o Ensino Elementar, 
por conta de problemas fi nanceiros da família, foi matriculada na Escola de 
Introdução Profi ssional “N. E P. Bronzetti2”. Esta escola era destinada aos 
fi lhos de operários e agricultores, que deveriam aprender uma profi ssão.

As professoras a conheciam e sabiam da grande facilidade que tinha 
para ensinar às colegas. Assim, aconselharam seus pais a matricularem a 
fi lha no Instituto Magistral para que se tornasse apta a ensinar em escolas 
elementares. Em atenção à sugestão das professoras, Luigia, mãe de Chiara, 
a inscreveu no Magistral. 

Era uma escola laica onde trabalhavam alguns professores ateus, 
dentre eles, o de Filosofi a. Chiara não obstante gostar muito da disciplina, 
constantemente, pronunciava-se para dizer que não concordava com muitas 
das ideias daquele professor. De acordo com Folonari (2012a), as colegas 
temiam que ela tivesse um conceito baixo, diziam: “Fique quieta, senão terás 
uma nota ruim”. Por conseguinte, ela concluiu o ano com média excelente 
em Filosofi a (FOLONARI, 2012a, p. 31). 

A educação na Itália, neste período, foi caracterizada pela Reforma 
do Ministro Giovanni Gentile e pelas propostas metodológicas de Maria 
Montessori, que sublinhou a experiência sensório motora das crianças 
e Maria Boshetti Alberti, responsável por instituir a escola serena que, 
segundo Cambi (1999), inspirava-se num ideal de continuidade entre a 
escola e a família: “[...] nela, o ensino perdia toda rigidez preordenada 
e se desenvolvia segundo os princípios de ‘serenidade, equilíbrio, ati-
vidade, espontaneidade’” (CAMBI, 1999, p. 518). Também se faziam 
notar as propostas das irmãs Carolina e Rosa Agazzi3 que enfatizavam 

2 O currículo feminino desta escola era composto pelas seguintes matérias: Língua Italia-
na, História e Geografi a, Língua Alemã, Higiene, Matemática, Elementos de Ciência, 
Desenho, Caligrafi a, Canto Coral, Economia Doméstica, Religião e Exercícios Práticos 
(ANNUARIO, 1930).

3 Segundo Cambi (1999), estas duas irmãs organizaram um método inovador para a escola 
infantil. Juntamente com o método montessoriano, também privilegiam o protagonismo 



111Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

a necessidade de que a escola maternal fosse um lugar educativo em 
sintonia com a vida familiar e social. 

Estas quatro mulheres são consideradas grandes expoentes da pedagogia 
italiana. Suas iniciativas pedagógicas fazem parte do Movimento das Escolas 
Novas e estão imbuídas dos propósitos da educação ativa. 

Exercício da docência e da escrita epistolar

Chiara trabalhou como professora inicialmente em Castello (Val di 
Sole) e em Varollo di Livo (Val di Non), na região do Trentino. As narrativas 
sobre sua atividade docente foram descritas por biógrafos, possivelmente 
com base em depoimentos de ex-alunos. São descrições que nos levam a 
pensar nos aspectos enfatizados pela Pedagogia Ativa; de modo particular, 
pela ideia de escola materna difundida pelas irmãs Agazzi.

Após dois anos de trabalho em regiões montanhosas, com o aumento 
dos rumores da II Guerra4, Chiara permaneceu na cidade de Trento e foi 
convidada a ensinar em Cognola (nos arredores de Trento) numa escola para 
crianças órfãs, administrada pelos Capuchinhos. 

Não foi possível identifi car quando exatamente Chiara escreveu sua 
primeira carta, no entanto percorrendo sua trajetória percebemos que os 
primeiros registros de sua escrita epistolar que foram localizados, estão 
entre o fi nal da década de 1930 e a década de 1940. São cartas a familiares, 
amigos, colegas de trabalho, alunas, padres, freiras e a grupos de pessoas. 

A prática epistolar era muito estimulada nas escolas de Trento. Consul-
tando o Annuario do ano escolar 1927-1928, de um dos locais onde Chiara 
estudou, “a Scuola N. E p.Bronzetti”, encontramos um relatório organizado 
pela Professora de Literatura, Elena Henrisch, com cartas e versos inéditos 
do poeta Vincenzo Monti ao amigo Clementino Vannetti. Na introdução, 

do aluno e o papel do educador como mediador e incentivador de atividades e propostas 
de descobertas.

4 Em junho de 1940, a Itália de Mussolini entrou em guerra, ao lado da Alemanha de 
Hitler e, apesar dos comentários de que tudo seria resolvido rapidamente, todos os dias 
na estação se repetia a mesma cena: por entre lágrimas, abraços e palavras de encoraja-
mento, saudavam-se os fi lhos, os irmãos, os amigos e os conterrâneos que partiam para 
a fronte de batalha (FOLGHERAITER, 2010, p. 46, tradução nossa).



112 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

a autora enfatiza que esse é um assunto que pode exercitar a curiosidade e 
favorecer a fantasia. Segundo ela:

De fato, quando ouvimos falar sobre relatório epistolar, pensamos 
quase sempre em uma bela moça, conhecida somente por meio de 
uma série de cartas misteriosas e perfumadas com um perfume sutil e 
bom de sua alma; e nossa fantasia não se cansa de imaginar os amores 
platônicos exalados em versos suaves, em expressões de adoração 
por uma amante sonhada e nunca vista, por uma mulher que fascina 
e atormenta de longe, com a profundidade do espírito, como atrairia 
de perto com a beleza de seu vulto. [...] A mim dói o coração não 
poder tratar de um assunto sugestivo como esse. As mulheres não 
entrarão neste meu trabalho, se tiver que nomear alguma, deverei 
fazer rapidamente para que o seu brilho e prazer não me distraiam e 
afugentem do assunto que quero tratar. Desta vez, não tem a mulher, 
mas não faltará o poeta (ANNUARIO, 1928, p. 3, tradução nossa). 

Vincenzo Monti era poeta, escritor e dramaturgo italiano, viveu no 
século XVIII. Seu encantamento pela poesia fez com que mantivesse um 
intercâmbio epistolar com Clementino Vannetti, que era ligado ao gênero 
literário. A organizadora da análise se lamenta por não ter conseguido acesso 
a todas as correspondências trocadas entre os amigos. 

Dói-me de não poder colocar em evidência como gostaria os rostos 
dos dois amigos, porque só pude ler as cartas de Monti, as de Vannetti 
parece que foram todas perdidas. Depois de muitas pesquisas, só 
consegui encontrar o rascunho da primeira carta escrita por Vanneti 
ao amigo (ANNUARIO, 1928, p. 3, tradução nossa).

A justifi cativa da autora e o conteúdo do relatório fazem pensar no olhar 
e na valorização nutridos pelo intercâmbio epistolar já no início do século 
XX. Ela diz ter procurado as correspondências. Teria uma intenção histórica 
ou meramente literária? O que na verdade queria mostrar aos alunos e aos 
seus pares da Scuola Bronzetti? Escrever sobre epistolários parecia uma 
atividade constante dos Annuarios dessa Escola. No ano escolar 1929-1930, 
o impresso publicou uma análise sobre 60 cartas de Giovanni de Pretis, 



113Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

ex-deputado de Trento, à sua mulher Leopoldina Avancini que habitava em 
Levico, uma pequena cidade da região do Trentino. 

A correspondência era uma das práticas de comunicação possíveis 
e muito utilizada numa época anterior ao telefone, ao e-mail e aos meios 
de comunicação modernos e, por isso, é provável que os epistolários cujo 
conteúdo apresentasse uma mensagem relevante tornavam-se públicos, 
visando a incentivar este tipo de escrita. 

As investigações sobre escrita epistolar

A pesquisa e o trabalho com cartas requerem competência, sensibili-
dade e disposição do pesquisador. Muitas correspondências são encontradas 
empoeiradas em arquivos, ou guardadas em pastas classifi cadoras, pastas 
de papelão, pacotilhas fechadas e etiquetadas, caixas, baús ou até mesmo 
em envelopes amarelados achados em meio a páginas de livros, agendas 
ou gavetas. Isso não é diferente com relação às cartas de Chiara, segundo 
Folonari (2012c), responsável pelo arquivo do Centro Chiara Lubich, eles 
têm conseguido recuperar muitas cartas obtidas em lugares como esses, mas 
ainda não possuem dados precisos sobre a quantidade de correspondências 
enviadas e recebidas por Chiara. 

A professora trentina utilizava cartas como um meio privilegiado para 
manter-se em contato com as pessoas, geralmente, como instrumento para 
comunicar-se e saudar um destinatário único; porém, existem também car-
tas a grupos e comunidades. Essa prática epistolar se tornou constante em 
sua vida e na história do Movimento. Uma parte de suas correspondências 
escritas durante a década de 1940 foi organizada5 e publicada em 2010 
(LUBICH, 2010).

Na década de1980, ela inaugurou uma nova modalidade de cartas: 
“O Pensamento Espiritual”, uma mensagem lida inicialmente em um Col-
legamento CH6, uma conferência telefônica iniciada na Suíça, em agosto 

5 Existe um conjunto de cartas precedentes às da década de 40 do século XX, que foram 
estudadas e organizadas por Marisa Cerini, com a colaboração de Judith Povilus, mas 
que ainda não foi publicado e por conta disso não estão acessíveis para consulta.

6 Chama-se CH porque é emitido por uma central de comunicações Suíça e “CH” é a 
sigla internacional daquele país (Confederazione Helvetica). Atualmente, une de forma 



114 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de 1980. Essa nova espécie de comunicação, logo começou a ser utilizada 
também na Itália: inicialmente, a cada 15 dias, posteriormente, a cada 30 
dias e, atualmente, a cada 60 dias. Nestes escritos, Chiara não proferia um 
conselho específi co, uma resposta particular – escrevia e descrevia o que 
viveu, alguma experiência e aquilo que desejaria que os membros do Mo-
vimento colocassem em prática. Esse texto, logo depois, era enviado por 
fax e publicado na revista Mariapoli.7 Algumas coletâneas foram também 
publicadas em livros, inicialmente em Italiano e depois traduzidas para 
outras línguas, inclusive, para o Português (LUBICH, 1984b; 1987; 1992; 
1994; 2001; 2002ª e 2004).

É importante ressaltar que a escrita epistolar no cristianismo começou 
a ser aplicada já desde as primeiras comunidades. As cartas foram utili-
zadas pelos Apóstolos e assumiram dimensões instrutivas, catequéticas e 
evangelizadoras. Na História da Igreja Católica, vários Santos e Santas, 
além dos Apóstolos, serviram-se deste veículo de comunicação, como 
recursos para suas atividades formativas. Assim sendo, o uso epistolar tem 
sido uma estratégia pedagógica8 de doutrinação e evangelização, desde a 
origem do catolicismo. Ao lado de impressos como: manuais, catecismos, 
jornais e revistas católicas, as cartas servem para suscitar a exortação à fé, 
a perseverança no catolicismo e a exaltação das virtudes. Além dos episto-
lários deixados por muitos Santos, as autoridades da Igreja: Papa, Cardeais 
e Bispos mantêm o costume de escrever Encíclicas, Cartas Apostólicas e 
Cartas Pastorais para instruir os fi éis. 

Alguns pesquisadores têm trabalhado com a escrita epistolar católica9 
e vêm contribuindo para esclarecer aspectos da História da Educação em 

simultânea os membros do Movimento nos vários países dos cinco continentes em mais 
de 300 pontos de escuta e também pela internet. No Collegamento, Chiara transmitia 
um pensamento espiritual como proposta de vida para os membros do Movimento. 
Nos Collegamentos atuais realizados por Maria Emmaus Voce, sucessora de Chiara na 
Presidência do Movimento, após as saudações das regiões e notícias da atualidade, são 
repetidas algumas das gravações de Collegamentos anteriores com a parte em que Chiara 
faz a leitura do Pensamento Espiritual.

7 Um noticiário interno do Movimento dos Focolares.
8 Devido à amplitude do conceito de Pedagogia, esclareço que, nesta análise, tomamos 

como referência o termo Pedagogia como “prática de ensinar”. 
9 Dentre outros estudiosos: Aguiar (2010); Freitas (2002); Neves (2004); Pazzaglia (2009); 

Almeida Neto (2007); Andrade Junior (2000) e Lustosa (1983).



115Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

períodos diversos. O catolicismo enfatiza de tal maneira a importância das 
cartas, que até mesmo nos manuais de civilidade (CUNHA, 2004), destina-
dos a ensinar “boas maneiras”, é possível encontrar instruções sobre como 
proceder na escrita deste meio de comunicação. Um exemplo disso está no 
“Compêndio de Civilidade” (NASCIMENTO, 2007) publicado pelos padres 
Salesianos brasileiros no início do século XX. 

Investigar a escrita epistolar é apaixonante, faz viajar por entre linhas, 
decifrar diálogos, conhecer personagens e lugares, compreender a história 
em determinado espaço e tempo. É revelar angústias, dúvidas, desafi os. É, 
também, narrar opiniões, desejos, apropriações e representações de alguém 
sobre determinado assunto ou objeto. De acordo com Chartier (1991), o 
atributo principal da carta reside no fato de ela ser espontaneamente pensada 
como o lugar do segredo e da intimidade.

Segundo Camargo (2000a), a produção e a troca de cartas podem ser 
pensadas como práticas culturais pelas marcas, gestos e atitudes que os 
sujeitos tanto imprimem, como deixam impressas. É com o destinatário 
que o remetente vai estabelecer relações, confi guradas a partir de modelos 
e códigos de interesses socialmente construídos, reveladas nos modos sin-
gulares de apropriação e expressão. 

A vida, uma viagem...

Em alguns casos, por conta dos obstáculos impostos ao pesquisador 
durante a investigação, ele só tem permissão para trabalhar com o material 
já publicado. Quanto a este aspecto, para Camargo (2000b), “antes de serem 
livros, as cartas foram escritas de sujeito para sujeito [...].10” Assim, mesmo se 
elas concretizam-se, materializam-se e tornam-se acessíveis somente através 
de um livro, elas possibilitam ao pesquisador uma determinada apropria-
ção da leitura e uma dada representação sobre a história dos personagens: 
autor-escritor e destinatário-leitor. Neste sentido, optamos por trabalhar 
com uma coletânea escrita entre 1981 e 1984, “trata-se de uma seleção de 
cartas plenas de experiências” (LUBICH, 1984b, p. 9). São cartas públicas 

10 Com algumas exceções quanto a isso, a exemplo do estudo de Ina Von Binzer. “Os meus 
romanos, alegrias e tristezas de uma educadora alemã no Brasil” (1994). É um livro 
romanceado, redigido sob a forma de cartas e conta a história da educadora alemã, que 
lecionou em algumas cidades do Brasil na segunda metade do século XIX.



116 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

dirigidas a pessoas dos cinco continentes e possuem a formatação típica da 
escrita epistolar: local, data, saudação inicial, captação da benevolência, 
narração, petição e saudação fi nal.11

A carta é um objeto que anuncia uma experiência, tem a força da troca 
e do envolvimento entre os correspondentes. Todavia, quando estas cartas 
se tornam públicas, acontece a revelação de um segredo? Vêm à tona aspec-
tos da intimidade trocada entre os correspondentes? É uma possibilidade. 
Contudo, os aspectos enfatizados nas cartas investigadas neste estudo são 
lições que podem ser utilizadas por muitas pessoas. 

É necessário ter presente que, antes de fazerem parte do livro, estas 
mensagens foram escritas com o fi m específi co de serem lidas por Chiara 
em uma coligação telefônica e que a partir desse momento convertiam-se em 
guia para os membros do Movimento durante 15 dias. O fato de tornarem-se 
públicas por meio do livro leva a crer que, tal como em um inventário de 
correspondências de determinado sujeito, as cartas vêm a público pela rele-
vância de sua escrita, da mesma forma, nesta lista de mensagens de Chiara, 
elas deixaram de ser apenas um suporte unitário com acesso a poucos, para 
possibilitar uma circulação mais ampla do discurso. 

A publicização em livro abriu precedentes para uma circulação maior 
das ideias de Chiara. Agora não apenas os membros internos do Movimento 
teriam acesso às mensagens, mas também pessoas que não aderiram à es-
piritualidade. De acordo com o editor, “embora destinado, a princípio, aos 
membros do Movimento, a mensagem do collegamento ultrapassa os seus 
limites pela sua densidade espiritual e pela efi caz insistência sobre alguns 
pontos fundamentais da vida cristã” (LUBICH, 1986, p. 9). 

Os escritos necessitam de um suporte para circulação, neste sentido, 
atentamos para a materialidade dos impressos que veicularam as cartas de 
Chiara. Para Chartier (2002a), no estudo de um impresso, é importante fi car 
atento às características de seus suportes. Com a mudança para o suporte 

11 De acordo com Hugo de Bolonha em suas Rationes dictandi (Regras para escrever 
cartas – escritas entre 1119-1124) são 5 as partes de uma carta: a saudação, a captação 
da benevolência (uma certa ordenação das palavras para infl uir com efi cácia na mente do 
destinatário), a narração, a petição (9 tipos: suplicatória, didática – quando se busca, por 
meio de preceitos aquilo que deve ou não ser feito – cominativa, exortativa, incitativa, 
admonitória, de conselho autorizado, reprovativa e direta) e a conclusão (BOLONHA, 
2005, p. 100).



117Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

livro, entraram em cena diversos profi ssionais que trataram da adequação 
aos moldes de impressão. Não foi possível identifi car de quem foi a ideia 
de publicar essas mensagens em livro, mas percebemos a existência de 
propaganda veiculada em uma nota na revista Mariápoli de agosto de 1984, 
divulgando o lançamento e enfatizando que as mensagens foram revisadas 
pela autora: “a Città Nuova editou um conjunto dos pensamentos de Chiara 
publicados em nossa revista e revistos pela autora. O título do volume é ‘La 
vita, un viaggio’” (MARIAPOLI, agosto de 1984, p. 3). Pesquisando em 
outras publicações desta mesma revista, localizamos também uma mensagem 
que enfatizava o desejo de Chiara de que todos tivessem acesso e fi zessem 
uso de suas mensagens. 

A edição em português, “A vida, uma viagem...”, foi traduzida no Brasil 
pela Editora Cidade Nova e publicada em 1986. Possui a mesma quanti-
dade de mensagens do livro em italiano, 53, e quanto ao aspecto material, 
apresenta formato de 18 x 13,8cm, possui capa em cor branca, com imagem 
ao centro e mostra as informações na seguinte sequência: autora, título do 
livro em letras pretas e, no centro, uma tela, idealizada pela pintora paulista 
Adriana Magalhães Rocha. O predomínio das cores verde, azul e anil em tons 
pastel, dá a ideia do céu ao entardecer, com centenas de pássaros brancos e 
pretos voando em bando, como quando migram de países frios, buscando 
temperaturas mais quentes.

A imagem parece completar as reticências do título, lembram uma 
viagem em direção ao infi nito. Outro detalhe que chama atenção é a existên-
cia dos pássaros brancos e pretos. As aves em preto parecem ser em maior 
número e estão mais organizadas indicando a direção a seguir. No entanto, 
para chegar ao destino, faz-se necessário contornar obstáculos, subir e descer, 
vencer os trechos sinuosos perceptíveis na imagem. E a essas difi culdades, 
Chiara sinalizava como vultos de Jesus na Cruz, “Jesus Abandonado”12. 

12 De acordo com relatos dos entrevistados, um fato que aconteceu em 1944 fez com que 
aumentasse ainda mais em Chiara, o amor por Jesus na cruz. Por uma circunstância, ela 
fi cou sabendo que o maior sofrimento de Jesus deu-se quando experimentou o abandono 
do Pai na cruz e gritou: “Meu Deus, meu Deus, por que me abandonaste?” (Mt 27,46). 
Ela fi cou impressionada com isso e O escolheu em Seu Abandono, como caminho para 
realizar um ideal de amor. Assim começou a ver em todas as dores e difi culdades o sem-
blante Dele. De acordo com Lubich (2000), Ele havia experimentado em si a separação 
dos homens, de Deus e entre si, e tinha sentido o Pai distante. Ela e suas companheiras 



118 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Na cor branca, a referência à luz que aparece em meio ou após a escuridão, 
ou ainda poderia ser, a “luz” do carisma de Chiara. Assim, a artista parece 
mostrar com a tela um resumo do conteúdo do livro: pássaros que voam 
juntos em bando, em direção ao infi nito, deveriam incentivar os leitores a 
caminharem juntos, na viagem da vida. 

A análise das mensagens

Na apreciação das descrições é possível transitar, do livro ao ato da 
escrita de Chiara, bem como ao período em que fez a leitura da mensagem 
para os membros do Movimento e ainda, desses momentos à publicação.

É necessário atentar para o fato de se tratar de uma escrita imbuída de pre-
ceitos religiosos católicos e que, neste sentido, esbarraremos nas implicações 
da fé x ciência. Esclarecemos que esse exame não pretende esgotar o assunto 
e que, nesta análise, visa, de modo específi co, a apresentar alguns aspectos 
sobre como se confi gurou a prática educativa de Chiara por meio epistolar.

A introdução de uma carta pessoal geralmente é composta por expres-
sões delicadas de cortesia e de afeto pelo destinatário. Nas mensagens de 
Chiara isso não é diferente, até porque, para ela “numa carta não se deve 
economizar gentilezas” (LUBICH, 1999, p. 632, tradução nossa).

Como se trata de uma mensagem para um número amplo de destina-
tários, no texto original em italiano ela se dirige aos leitores utilizando o 

O viam não apenas nas dores pessoais, mas também nos sofrimentos das pessoas pró-
ximas, muitas vezes sós e abandonadas; nas divisões, nos traumas, nas indiferenças 
recíprocas, grandes ou pequenas: nas famílias, entre as gerações, entre pobres e ricos, 
às vezes na própria Igreja, e mais tarde entre as várias Igrejas, e depois ainda entre as 
religiões e entre quem crê e quem possui uma convicção diferente. Assim, ao longo da 
história do Movimento, muitas vezes, Chiara se referiu ao seu “Esposo Abandonado” 
tanto em cartas como em outros textos. Em 1949, ela escreveu um poema, que depois se 
tornou uma oração rezada pelos membros do Movimento: “Tenho um só esposo sobre 
a Terra, Jesus abandonado […] Irei pelo mundo buscando-o em cada instante da minha 
vida”; em 1984a, escreveu o livro “L’unità e Gesù Abbandonato” e em 2000, “O Grito,” 
cuja dedicatória contém as seguintes palavras: “A Jesus Abandonado como uma carta 
de Amor.” Nesse livro, ela relata a sua adesão e vivência com o Abandonado e conclui 
citando o fi losofo belga Jacques Leclercq: “No teu dia meu Deus, caminharei em tua 
direção [...] e com meu sonho mais desvairado: levar para ti o mundo em meus braços” 
(LUBICH, 2000, p. 128).



119Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

plural “carissimi”, que quer dizer “meus queridos” ou “queridíssimos” – uma 
expressão gentil e afetuosa. Na tradução em português, o editor propôs o 
termo “caros amigos”, talvez como uma maneira de aproximar o leitor da 
autora, que para muitos poderia ser uma fi gura desconhecida. 

Em grande parte das mensagens, Chiara inicia com informações sobre 
suas atividades recentes, ou sobre alguma festa litúrgica daquele período 
ou ainda sobre o local geográfi co onde estava. Ela criava uma motivação 
inicial para situar o leitor sobre o tema que iria discorrer, como também 
seu fundamento. 

Na primeira mensagem, Chiara procurou justifi car aquele momento de 
comunicação dizendo: “O motivo que me leva a dirigir-me a vocês é o desejo 
de avaliarmos juntos a que ponto estamos em relação à nossa santifi cação” 
(LUBICH, 1986, p. 11). A inspiração inicial desta mensagem, intitulada 
“A Santa Viagem” vem do Salmo 84, 5: “bem-aventurado o homem que 
põe a sua confi ança em ti e decide no seu coração a santa viagem”. Chiara 
escreveu motivada por uma carta recebida de uma focolarina. Ela lhe falava 
sobre um propósito pessoal, de viver de acordo com esta bem aventurança 
enfatizada pelo Salmo. Chiara parecia aprovar a decisão daquela pessoa e 
resolveu lançar a proposta para todos os membros do Movimento. Assim, 
explicou sobre o que se trata essa Santa Viagem: “certamente da caminhada 
do homem em direção a Deus, em direção ao céu. A viagem, portanto, da 
própria santifi cação, que nos abre o paraíso” (LUBICH, 1986, p. 11). 

O termo “Santa Viagem” voltará a aparecer em várias mensagens e se 
torna a chave para a compreensão do título do livro: “A vida, uma viagem...” 
Chiara o toma como slogan para o dia a dia dos membros do Movimento 
e para esses momentos de comunicação. Parece aprender uma lição com a 
frase, que diz ser nova para ela, e logo passa adiante, ensina a todos.

Na mensagem de 3 de dezembro de 1981, ela informou aos destinatá-
rios sobre diversas notícias recebidas nos variados meios de comunicação 
e, desse modo, desejava encorajá-los a continuar seguindo suas indicações: 
“Através de cartas, das comunicações e dos telegramas que vocês me en-
viaram soube que alguns, que ainda não tinham se decidido pela ‘Santa 
Viagem’, embarcaram decididamente ‘no trem’, prontos para viajar com 
todos os outros aos quais chega este Collegamento” (LUBICH, 1981, p. 23). 
Percebe-se a existência de uma reciprocidade na comunicação – as pessoas 
recebem a mensagem e em seguida escrevem para Chiara.



120 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Mesmo quando tratava de um tema religioso específi co, como a ora-
ção, ou a vontade de Deus, alguns argumentos citados para fundamentar 
as mensagens precedentes reapareciam em seu discurso: a santa viagem, o 
amor ao próximo, Jesus na cruz, dentre outros. 

A partir das refl exões de Bourdieu (2005), pode-se pensar em possi-
bilidades de apropriação da mensagem pelos destinatários de Chiara, de 
acordo com as indicações de como a religião e, neste caso específi co, a 
Igreja Católica, funciona em seu papel de veículo para uma estruturação 
simbólica do pensamento. 

Em sua qualidade de sistema simbólico estruturado, a religião fun-
ciona como princípio de estruturação que 1) constrói a experiência 
(ao mesmo tempo em que a expressa) [...] 2) graças ao efeito de 
consagração (ou de legitimação) realizado pelo simples fato da ex-
plicitação, consegue submeter o sistema de disposições em relação 
ao mundo natural e ao mundo social (disposições inculcadas pelas 
condições de existência) a uma mudança de natureza, em especial 
convertendo o ethos enquanto sistema de esquemas implícitos de 
ação e de apreciação em ética enquanto conjunto sistematizado e 
racionalizado de normas explícitas (BOURDIEU, 2005, p. 45-46).

Dessa maneira, dentro do campo religioso, Chiara que no início do 
Movimento enfrentou algumas difi culdades, foi interrogada e até proibida de 
falar publicamente, com o tempo adquiriu um espaço, obteve legitimação e, 
com isso, seu capital cultural e religioso aumentou lhe garantindo um poder 
que não era fruto de uma força econômica ou social, mas de bens culturais 
e simbólicos que foi conquistando.

As narrativas de Chiara faziam alusão também a conversas, a cartas 
recebidas e a festividades como Natal, Páscoa e comemorações de aniversário 
do Movimento dos Focolares. E ainda existem relatos de experiências pesso-
ais. No pensamento intitulado “Sim a Jesus, não ao nosso eu”, ela escreveu: 

Nestes dias que passaram, lendo uma página maravilhosa das cartas 
de Paulo, o Apóstolo, pareceu-me ter compreendido como ele vivia 
pessoalmente os cortes a que Jesus se refere. Após ter convidado 
os cristãos para imitar os atletas que fazem tantos sacrifícios para 



121Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

conquistar um troféu, falando de si mesmo afi rma: “Trato dura-
mente meu corpo e reduzo-o à servidão, a fi m de que não aconteça 
que, tendo proclamado a mensagem aos outros, venha eu mesmo a 
ser reprovado” (1 Cor 9,27). De fato, Paulo deveria cultivar o seu 
cacho, ou melhor, as suas videiras repletas de cachos, espalhadas 
em todas as regiões por ele evangelizadas. Eis o que se passa na 
sua alma ao pensar em todas estas pessoas a ele confi adas. Ele se 
apercebe do desejo, sente o impulso, a exigência de ser exemplo 
para todos, e para isso, como ele diz, trata duramente o seu corpo 
e o reduz à servidão. É isso que devemos fazer com o nosso eu 
(LUBICH, 1986, p. 63).

Presume-se que Chiara se inspirou nos ensinamentos do Apóstolo Paulo 
para escrever esta mensagem. Afi rma que ele devia cultivar o seu “cacho, 
as suas videiras repletas de cachos”.13 Ora, ela havia proposto aos membros 
do Movimento que se organizassem em cachos para facilitar a vida em co-
munidade. Pensar essa modalidade de organização como algo já posto em 
prática por Paulo, possibilitava-lhe maior credibilidade. O Apóstolo, quando 
escreveu a primeira carta aos Tessalonicenses14, enfatizou a preocupação 
com a santifi cação: “É vontade de Deus a vossa santifi cação” (I Ts 4, 3). 
Paulo estava formando as primeiras comunidades cristãs e precisava dar 
instruções de como deveriam se comportar, escreveu pensando em cada 
situação particular que conhecia.

Chiara também estava constituindo as comunidades do seu Movimento 
e desejava levar a todos o seu “dom”, formar os seus seguidores. E, neste 
sentido, lidou muito bem com o simbólico, ao ponto de estabelecer compa-
rações entre suas ações e a vida dos Santos. Ela aguçava a imaginação dos 
leitores para a possibilidade de também eles serem capazes de assemelha-
rem-se ao Apóstolo. Ela realizou a leitura da carta de Paulo, aproximou essa 
leitura da realidade do Movimento e, falando das virtudes, dos cuidados com 
o pecado e com os hábitos que afastam de Deus, convidou os membros dos 
Focolares a seguirem o exemplo do Apóstolo. 

13 Ela faz menção aos grupos e comunidades aos quais o Apóstolo seguia e evangelizava.
14 Em ordem cronológica, o primeiro livro da Bíblia escrito possivelmente entre os anos 

50 e 51 do século I, quase 20 anos após a morte de Jesus.



122 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Ela também se referiu à imitação das virtudes de outros Santos, em 
várias mensagens. Escrevia e procurava estar informada sobre atualidades 
da Igreja Católica e desejava que todos os membros de seu Movimento 
também vivessem em sintonia com essa instituição. Num pensamento 
sobre Maximiliano Kolbe, ela convidou a imitar o Santo, não tanto em 
relação à vida física, mas, principalmente, à capacidade de estar disposto 
a exercitar a humildade nos relacionamentos pessoais e a colocar em 
prática o amor.

Em uma de suas mensagens, ela contou uma história. Apesar de não ter 
citado a fonte, supõe-se que se trata de uma leitura biográfi ca ou de um fi lme:

Uma jovem mãe, com dez fi lhos, atingida por um tumor, confi ou 
cada um de seus fi lhos, a famílias diferentes. Sentindo-se próxima da 
morte, foi visitá-los, pela última vez, fazendo uma longa e cansativa 
viagem. Após ter cumprido este último dever, estendendo-se no leito, 
disse: “tudo está em ordem”. Esta mãe nos ensina realmente o que é 
o amor (LUBICH, 1986, p. 38).

A grande preocupação de Chiara parecia ser buscar nestas histórias e 
leituras aquilo que poderia ajudar aos membros do Movimento a viverem o 
Evangelho concretamente, ou, dito de outra maneira, fazer ver qual a lição que 
se poderia tirar de sua narrativa. Ela queria formar o “seu povo”, que agora 
não se resumia aos poucos alunos de uma pequena sala, ou às comunidades 
da Itália – eram muitos, espalhados no mundo inteiro e assim precisava 
ser concreta e utilizar a didática, elemento que ela parece ter desenvolvido 
bastante em sua prática docente. Usava isso de diversas maneiras, inclusive, 
nos relatos quanto às suas observações das viagens. 

Nestes dias, o Extremo Oriente levou-nos a outros propósitos. Citando 
dois deles, o primeiro é tornarmo-nos todos “locomotivas”. De fato 
muitos jovens desenham ou constroem um trem para representar a 
“Santa Viagem”. E muitas vezes colocam o meu nome na locomotiva. 
Porém só Deus sabe quem é que mais a impulsiona. Certamente é 
aquele que mais ama!
Depois o segundo: em contato com os nossos irmãos budistas 
soubemos que um de seus símbolos é a vela apagada. Ela signifi ca 



123Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

mortifi cação total, ausência completa de desejos. E eles são dignos 
da nossa admiração pela maneira como colocam isso em prática 
(LUBICH, 1986, p. 27).

Quando realizou a leitura desta mensagem, Chiara estava na China. 
Ela falava de propósitos, dizia como os membros do Movimento estavam 
fazendo para colocar em prática suas inspirações e também citava o empenho 
dos budistas para a prática da fé que professam. Falou ainda de locomotivas, 
de velas, usou exemplos representativos, falou do desenho. A narrativa se 
consistia em uma trama que envolvia de tal maneira o interlocutor, que o co-
locava na expectativa para a sugestão concreta que Chiara daria logo depois.

Outro exemplo pode ser verifi cado quando escreveu nas Filipinas:

Uma das alegrias que experimentei, nesta rápida passagem pela re-
gião asiática, foi constatar como aqui tudo se leva a sério e se coloca 
rapidamente em prática. Em Hong Kong, por exemplo, no fi nal de um 
encontro infl amado, um gen dirige-se a uma de nós e diz: “Apresento-
lhe o meu cacho” e mostra alguns jovens com quem compartilha o 
mesmo Ideal que ele segue, ama, serve, e para que possam se santifi car 
juntos. Em seguida acrescenta: “E agora lhe apresento o meu respon-
sável” e lhe mostra aquele que cuida dele (LUBICH, 1986, p. 29).

À medida que citava os países e os Continentes em suas mensagens, ela 
procurava mostrar para o mundo aspectos da cultura e dos locais por onde 
passava. Possivelmente via nisso uma maneira de possibilitar uma maior 
abertura das pessoas para os povos, muitas vezes discriminados. Esses relatos 
de viagens tendem a proporcionar nos interlocutores uma visão ampliada 
sobre conhecimentos em Cultura, História e Geografi a.

Chiara também esteve em Melbourne, capital de Victória, na Austrália. 
De lá, escreveu:

[...] Este jovem continente, a Austrália, lembra-nos isto com seu 
brasão, onde estão representados dois animais típicos da região, esco-
lhidos propositalmente porque não sabem andar para trás: o canguru 
[...] e uma grande ave cujo nome é “emu”. (Também conhecida como 
o avestruz australiano). Nós também devemos caminhar sempre para 



124 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

frente, com coragem. E sabemos que, para caminhar, temos a Palavra 
de Vida. Ela é, como diz o salmo: “...lâmpada para os meus passos e luz 
para o meu caminho” (Sal 118,105). [...] Jesus fez-se verdadeiramente 
fraco com os fracos. E assim iniciou o caminho para o “Ut Omnes”. 
Dobrou-se em nossa direção, mas não se quebrou, exatamente como 
a cana de bambu, que nas Filipinas, por exemplo, é bastante utilizada 
porque se dobra mas não se quebra (LUBICH, 1986, p. 32). 

A professora Chiara parecia possuir raízes muito fortes da Pedagogia 
Ativa. Ela utilizava palavras do ambiente onde estava para escrever suas 
mensagens: canguru, avestruz, cana de bambu, brasão. Recolhia elementos 
físicos e da natureza para ilustrar sua narrativa: animais, aves, vegetação, raiz, 
cansaço, suor, repouso, treinamento. Estabelecia comparações com a vida dos 
membros do Movimento e fazia a ligação com suas indicações doutrinárias.

Após uma visita ao Santuário dos Sete Santos Fundadores, em Monte 
Senário, Itália, ela escreveu:

Lá, diante das preciosas relíquias, depois de ter saudado Jesus e Maria, 
a quem tanto eles amaram, pedi aos Sete que fossem os protetores 
particulares deste nosso “collegamento” quinzenal, do qual nos ser-
vimos para nos ajudarmos na nossa santifi cação coletiva.
Terminada a breve oração, pude admirar numa das paredes da pequena 
igreja um afresco que representava um milagre daqueles Santos: em 
pleno inverno, uma videira começou a cobrir-se de brotos, a fl orescer 
e a dar maravilhosos cachos. Este fato extraordinário signifi cou para 
eles um sinal da vontade de Deus, para que acolhessem na sua família 
religiosa muitos outros membros.
Naturalmente, como vocês podem entender, esta feliz coincidência 
entre os Sete Fundadores, a videira e os cachos, foi motivo de alegria, 
tornando-se ainda mais vivo e insistente o desejo de fazer fl orescer no 
inverno deste mundo enregelado pelo materialismo, a mística vinha 
de Jesus Abandonado (LUBICH, 1986, p. 49). 

Nesses relatos, evidencia-se também a força da escrita autobiográfi ca. 
Chiara faz descrições nas cartas, muito semelhantes às escritas de diários. 
Nessa mensagem, ela conseguiu realizar uma ligação entre os aspectos da 



125Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

vida dos Santos observados, dessa vez, não por meio de uma leitura reali-
zada, mas por intermédio da visualização de um quadro. Esses Sete Santos 
se tornaram um símbolo de referência, um exemplo que ela gostaria que 
todos os membros do Movimento no mundo conhecessem. E, visto o poder 
simbólico e a credibilidade que eles tinham por terem se tornado santos, ela 
desejava que todos os imitassem e se tornassem semelhantes a eles.

Chiara também retomava histórias de anos anteriores, exercitava a 
memória. Em alguns escritos, discutiu sobre a humanidade de Jesus, Ele 
que viveu, foi carpinteiro, cansou-se, fez catequese, repousou, alimentou-
se, amou Maria e José, instruiu os discípulos, fez milagres e saciou o povo. 
Ela explicou ser Ele o Verbo, a Palavra de Deus encarnada e que, assim, 
serão verdadeiros cristãos e santos aqueles que preencherem toda a vida 
com a Sua Palavra.

Quanto às viagens pela Suíça, ela expôs na mensagem do dia 20 de 
janeiro de 1983, observações realizadas em seus passeios:

Nestes dias de inverno fi quei muito impressionada em ver como as 
videiras são cultivadas, aqui em Vallese, na Suíça, a quantos cuidados 
e a quanta disciplina são submetidas. Dão um ótimo vinho, é verdade, 
mas que trabalho assíduo elas exigem. Nós a vemos, plantadas em 
fi las retilíneas, perfeitamente equidistantes a fi m de que cada uma 
fi que bem exposta ao sol. Nós as observamos, podadas de todos os 
ramos supérfl uos, para que, às vezes, um só ramo produza seu fruto 
abundante, seus cachos suculentos. São amarradas fortemente a 
uma estaca para que se mantenham na vertical e não se arrastem no 
chão. As folhas que caíram durante a vindima são recolhidas para 
que a terra em torno delas fi que limpa. Quando pequeninas, elas são 
protegidas por uma tela cilíndrica. E muitos outros cuidados ainda 
(LUBICH, 1986, p. 81). 

A narrativa de Chiara sobre passeios, viagens, programas de TV, fi l-
mes, competições esportivas e leituras, além de servir de argumento para as 
suas lições, também chamava atenção para a importância de dedicar alguns 
momentos do dia ao relax, lazer e repouso. Ela preocupava-se com a for-
mação das pessoas e as raízes desta atenção direcionam para sua concepção 
acerca da educação, explicitada em novembro de 2000, quando recebeu em 
Washington o título de Drª. Honoris Causa em Pedagogia. 



126 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Educação pode ser defi nida como o itinerário que o educando (in-
divíduo ou comunidade) percorre, com a ajuda do educador ou dos 
educadores, na direção de um dever ser, de um objetivo considerado 
válido para o homem e para a humanidade (LUBICH, 2003, p. 275). 

Para Chiara, educação é um processo que deve ser percorrido pelo 
indivíduo, mas é imprescindível a colaboração de um mestre, um guia e 
aparentemente ela desenvolvia esse papel também por meio epistolar, sendo 
uma educadora que ajudava, que era mediadora da aprendizagem, como 
sugeriam os princípios da Pedagogia Ativa.

Em suas mensagens, Chiara insistia em lembrar a seus interlocutores 
que Deus é Amor,15 que Ele ama a todos. “Ele é o educador por excelência: 
Deus Amor, Deus Pai” (LUBICH, 2003, p. 276). 

Chiara falava de uma educação centrada na unidade, na ajuda recíproca, 
na partilha. Desejava que fossem capazes de gerar uma convivência harmo-
niosa entre as pessoas, semelhante àquela apresentada pelos dois discípulos, 
quando Jesus Ressuscitado lhes apareceu no caminho de Emaús (Lc 24, 13-
35). Ela confi rma esse estilo de pedagogia como típica do Movimento dos 
Focolares, todavia é ciente dos limites e das implicações metodológicas deste 
fazer educativo. Chegou a dizer que parecia um projeto utópico e, lembrou 
que, cada pedagogia autêntica foi portadora de um objetivo utópico. No caso 
dos Focolares, ela não o enxergava como uma meta inatingível, visto que se 
podem observar os frutos desta pedagogia em vários âmbitos da sociedade.

Com a educação fundamentada nos valores pedagógicos, Chiara alme-
java que os membros do Movimento pudessem trilhar de modo coerente, o 
caminho em direção à “Santa Viagem”. 

Com a experiência dos collegamentos e o envio de sua mensagem aos 
cinco continentes, ela não tinha diante de si apenas um pequeno grupo de 
pessoas em uma sala de aula. Os meios de comunicação lhe possibilitaram 
falar e escrever a milhares de indivíduos das diferentes partes do mundo.

Chiara começou um Movimento na Igreja Católica, anterior ao Concílio 
Vaticano II, em que os leigos não tinham muita credibilidade. E neste sentido 

15 A ideia de Deus que é “Amor” tem como base a Primeira carta de São João, 
capítulo 4, versículo 16: “Deus é amor; e quem está em amor está em Deus, e 
Deus nele”.



127Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

submeteu-se a vários empecilhos para adentrar no campo religioso. Campo, 
que para Bourdieu (1980), “é um espaço estruturado cujas propriedades de-
pendem das posições ocupadas neste espaço”. Alusivo ao campo religioso, 
para o referido autor (1990), é um espaço, cujos agentes (padre, profeta, 
leigo etc.) lutam pela imposição da defi nição legítima não só do religioso, 
mas também das diferentes maneiras de desempenhar o papel religioso. 

Chiara transitou neste campo, construiu relações com algumas per-
sonalidades da Igreja e fi rmou-se, sendo respeitada e estimada por bispos, 
cardeais e, inclusive, pelos Papas. Ela foi a única mulher, leiga, a fundar 
um Movimento Católico no século XX, tanto que é considerada, junto 
com Madre Tereza de Calcutá, as duas mulheres contemporâneas mais 
infl uentes do catolicismo. 

Chiara se autodenominou e fi cou conhecida, no ambiente religioso, 
como detentora de um “carisma” – o carisma da unidade. De acordo com o 
dicionário de Aurélio Buarque de Holanda Pereira (1999), carisma é uma 
palavra que vem do grego chárisma, que signifi ca “dom”, ou seja, “é uma 
força divina conferida a uma pessoa, em vista da necessidade ou utilidade da 
comunidade religiosa” (PEREIRA, 1999, p. 411). E ainda, pode ser defi nido 
como “atribuição a outrem de qualidades especiais de liderança derivadas 
de sanção divina” (PEREIRA, 1999, p. 411). 

Do ponto de vista do catolicismo, consoante Smerilli, carisma é: 

Aquilo que dá alegria. Chárisma ou kharis tem também a raiz da 
palavra gratuidade. A gratuidade é uma atitude interior livre que leva 
a colocar-se ao lado de cada ser vivo, cada pessoa, cada atividade, 
a natureza e a si mesmo, com o entendimento de que tudo isso não 
são “coisas” para usar, mas realidades para respeitar e amar, porque 
eles têm um valor intrínseco que a pessoa aceita e reconhece como 
bom (SMERILLI, 2011, p.107-134, tradução nossa).

O “carisma da unidade” de Chiara tinha como meta a união dos povos, 
para realizar o pedido de Jesus, descrito pelo evangelista João no capítulo 
17, versículo 21 de seu Evangelho: “Que todos sejam um”. Pensando em 
carisma, como o defi ne Bourdieu, reservado para “designar as propriedades 
simbólicas (em primeiro lugar, a efi cácia simbólica) que se agregam aos 
agentes religiosos na medida em que aderem à ideologia do carisma, isto 



128 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

é, o poder simbólico que lhes confere o fato de acreditarem em seu próprio 
poder simbólico” (BOURDIEU, 2005 p.55), o fato de o líder religioso 
acreditar que é detentor de um carisma lhe confere um poder concedido a 
si mesmo, que é refl etido também em liderança para com os outros. Assim, 
o líder carismático impõe um poder, uma representação simbólica como 
sendo alguém que “faz descer do céu, o que ele devolve ao céu aqui da 
terra” (BOURDIEU, 2005 p.55). 

Assim sendo, a ideia de que Chiara era dotada por um carisma, lhe 
conferiu poder simbólico, credibilidade e liderança – uma prova disso são 
os milhares de pessoas que aderiram aos Focolares.

Percebemos que Chiara tinha os meios de comunicação sociais como 
aliados, visto que possibilitavam uma velocidade maior na comunicação entre 
os membros do Movimento. Diante disso, fi ca evidente que Chiara utilizou 
as cartas como uma estratégia viável à sua época, para manter-se em contato 
com as pessoas e difundir seu carisma. Não podemos desconsiderar, como 
já mencionado anteriormente, que as cartas fazem parte de uma estratégia 
utilizada pela Igreja, desde o início do Cristianismo para evangelizar os fi éis. 
Certeau (1994, p. 99) chama de estratégia “o cálculo das relações de forças 
que se torna possível a partir do momento em que um sujeito de querer e 
poder é isolável de um ambiente”. Ela parte de um lugar, físico ou teórico: 
escola, Igreja, instituição, movimento, associação, dentre outros. No caso 
de Chiara, inicialmente, o lugar era a escola. Porém, com o reconhecimento 
do Movimento dos Focolares, ela escreveu com a autoridade de fundadora, 
de detentora de um carisma, de mulher importante na Igreja Católica. 

Mas por que escreveu? Que argumento enfatizava? Pensando em uma 
dimensão que leva em conta a relação professor/aluno, destinatário/reme-
tente, na escrita das mensagens de Chiara, ela pôs em prática as táticas que 
devem consolidar sua estratégia. Certeau (1994, p. 100) chama de tática 
“um cálculo que não pode contar com um próprio, nem portanto com uma 
fronteira que distingue o outro como totalidade visível. A tática só tem por 
lugar o do outro. Ela aí se insinua, fragmentariamente, sem apreendê-lo por 
inteiro, sem poder retê-lo à distância”. Chiara usava a inteligência, elaborava 
os argumentos que pretendia evidenciar. Porém, antes de lançar a mensagem 
ao outro, fazia ela própria a experiência. 

Nos epistolários analisados, percebemos que a escrita de Chiara partia 
de um pretexto, o desejo de comunicar-se com as pessoas e, neste sentido, 



129Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

as cartas funcionavam como uma estratégia de comunicação. Porém, pos-
sivelmente, ela aproveitava essa oportunidade não apenas para dar notícias, 
mas para ensinar, para formar os membros do seu Movimento. Pensando nos 
conceitos de estratégia e tática, empreendidos por Certeau (1994), poder-se-ia 
dizer que neste aspecto as cartas passaram a fazer parte de uma estratégia 
empreendida por Chiara para a formação. Entretanto, ela não conhecia 
todas as pessoas para as quais estava escrevendo e, neste sentido, talvez 
até de modo inconsciente, ela era acometida de um status de “fraqueza”, 
de ausência do conhecimento das várias realidades; era preciso sabedoria, 
astúcia para encontrar as palavras justas, que deveriam cravar-se no campo 
desconhecido. Assim, ao mesmo tempo em que estava como um sujeito do 
poder, pois dispunha da estratégia da fala e da escrita, Chiara lidava com o 
limite da ausência do poder de olhar para as pessoas. 

A tática, segundo Certeau (1994), tem a função de calcular bem as 
coisas e tem como aliada o tempo. Chiara não tinha como ver as pessoas, 
apenas ouvia algumas vozes; por isso, era preciso que a mensagem fosse 
cuidadosamente preparada. Para tal, ela precisou elaborar táticas de escrita, 
ter um conjunto de argumentos convincentes e, nesta direção, fez vários 
movimentos, utilizou diversos recursos disponíveis para ilustrar e enviar a 
mensagem no momento devidamente calculado.

Palavras conclusivas

As mensagens de Chiara foram produzidas de modo individual, dentro 
de um determinado contexto e dirigidas a um grupo específi co – os membros 
dos Focolares. Logo depois elas se converteram em livro, isso possibilitou o 
acesso de um número maior de pessoas a essa gama diversifi cada de assun-
tos enfatizados. É possível elaborar uma cadeia de ligações entre a escrita 
de Chiara, suas estratégias de comunicação e de formação e o alcance que 
essas estratégias adquiriram. 

As cartas partiam de um lugar central, com poder simbólico autorizado, 
o âmbito de um Movimento reconhecido pela Igreja. Foram escritas por uma 
pessoa detentora de um “dom da graça” e que, consequentemente, dispunha 
de amplo capital simbólico. Ela desejava divulgar seu carisma e também 
proporcionar momentos de encontros entre os membros do Movimento “eu 



130 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

comuniquei a vocês, e isso deve ser passado para os outros, é feito para os 
outros, não é feito só para pessoas a quem foi dado” (LUBICH, 1987a, p. 
10). Assim, a princípio, utilizava as cartas como uma estratégia de comu-
nicação; por conseguinte, como ela desenvolvia um processo pedagógico, 
a escrita epistolar funcionava como um recurso didático de suas estratégias.

 A carta, condutora de um discurso formativo, alcançou um espaço 
previamente estabelecido: as comunidades ao Movimento. Ali, proporcionou 
momentos de encontro, leitura, escuta e partilha fraterna, possibilitando a 
ideia da confi rmação da unidade com o Movimento. A partir daí, a men-
sagem impressa na mente das pessoas e materializada na escrita, deveria 
chegar a outros ambientes: casa, família, escola, Igreja, trabalho, empresa 
e na sociedade, mediante a vida, as ações práticas e os testemunhos.

Percebe-se que o método de Chiara é condutor de um paradigma di-
ferente de educação católica, baseado nos princípios da unidade, tolerância 
mútua, comunhão, solidariedade e fraternidade e neste sentido, estudar sua 
escrita epistolar possibilitou acompanhar as atividades de uma mulher, que 
mesmo fora dos muros da escola, conseguiu proporcionar, por meio de 
cartas, formação e instruções, além da transmissão de valores católicos a 
pessoas de diversas partes do mundo. 

Referências

ANNUARIO della R. Scuola Complementare “N. E p.Bronzetti” di Trento. 
Per l’anno scolastico 1927-1928. Anno VI dell’era fascista. Trento: Tipo-
grafi a – Libreria Ed. G. B. Monauni, 1928.

ANNUARIO della R. Scuola di avviamento al lavoro “N. E p.Bronzetti” 
classe I e della R. Scuola Complementare classe II e III di Trento. Per l’an-
no scolastico 1929-1930. Anno VIII dell’era fascista. Trento: Tipografi a 
artiglianelli, 1930.

AGUIAR, Thiago Borges. Jan Hus: As cartas de um educador e seu le-
gado imortal. 305f. 2010. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de 
Educação da Universidade de São Paulo, Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2010.



131Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

ALMEIDA NETO, Dionísio de. Pelo império da virtude – formação, sabe-
res e práticas de Dom Domingos Quirino de Souza (1813-1863). Aracaju: 
Gráfi ca e Editora Triunfo Ltda, 2007.

ANDRADE JUNIOR, Péricles Morais de. Sob o olhar diligente do pastor: 
a Igreja Católica em Sergipe (1831-1926). 2000. Dissertação (Mestrado 
em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade Federal de Sergipe, 
São Cristóvão, 2000. 

BIBLIA SAGRADA. Tradução: Centro Bíblico Católico. 31ed. São Paulo: 
Ave Maria, 1981.

BOLONHA, Hugo de. Rationes dictandi. In: TIN, Emerson (Org.). A arte 
de escrever cartas: Anônimo de Bolonha, Erasmo de Rotterdam, Justo 
Lípsio. Campinas: UNICAMP, 2005, p. 81-109.

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas linguísticas. São Paulo: USP, 
2008.

______. Gênese e estrutura do campo religioso. In: ______. A economia 
das trocas simbólicas. 6.ed. São Paulo: Perspectiva, 2005, p. 27-78. 

______. Algumas propriedades dos campos. In: ______. Questões de So-
ciologia. São Paulo: Marco Zero, 1980.

______. Coisas ditas. São Paulo: Brasiliense, 1990.

______. O poder simbólico. Lisboa: DIFEL; Rio de Janeiro: Editora Ber-
trand Brasil, 1989.

BURKE, Peter. O que é história cultural? Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2005.

CAMARGO, Maria Rosa Rodrigues Martins de. Cartas e escrita. 2000. 
147f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universi-
dade Estadual de Campinas, Campinas 2000a.

CAMARGO, Maria Rosa Rodrigues Martins de. Cartas adolescentes. Uma 
leitura e modos de ser... In: MIGNOT, Ana Chrystina Venâncio; BASTOS, 
Maria Helena Camara; CUNHA, Maria Teresa Santos (Org.). Refúgios do 
eu: educação, história e escrita autobiográfi ca. Florianópolis: Mulheres, 
2000b, p. 203-228.



132 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

CAMBI, Franco. História da pedagogia. São Paulo: UNESP, 1999. 

CARELLA, Vitantonio. Silvia/Chiara Lubich le sue origini e la sua forma-
zione (1920-1943). 2012. Monografi a (Bacharelado em Teologia) – Institu-
to Teológico de Trento, Trento, 2012.

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1. artes de fazer. Petró-
polis: Vozes, 1994.

CHARTIER, Roger. Os desafi os da escrita. São Paulo: UNESP, 2002b. 

______. A beira da falésia: a história entre incertezas e inquietude. Porto 
Alegre: UFRGS, 2002a. 

______. (Dir). La correspondance. Les usages de la lettre au XIX siècle. 
Paris: Fayard, 1991.

COMENIUS. Didática magna. São Paulo: Martins Fontes, 2002.

CUNHA, Maria Teresa Santos. Os dizeres das regras: um estudo sobre 
Manuais de civilidade e etiqueta. In: CONGRESSO BRASILEIRO DE 
HISTÓRIA DA EDUCAÇÃO, 3., 2004, Curitiba, Anais... Curitiba, 2004.

FOLGHERAITER, Piera. La mia collega Silvia. Rivista Città Nuova. 
Roma, n. 5, p. 46-48, Mar. 2010.

FOLONARI, Giulia Eli. Lo Spartito scritto in cielo: cinquant’anni com 
Chiara Lubich. Roma: Città Nuova, 2012a.

______. Depoimento durante o lançamento do livro: Lo spartito scritto in 
cielo. Loppiano, 30 de outubro de 2012c.

FOUCAULT, Michel. A escrita de si. In: ______. O que é um autor? Lis-
boa: Passagens. 1992, p. 129-160.

FREITAS, Marcos Cezar. Por quem os sinos dobram? As cartas pastorais 
e a contribuição da História da Educação à história das mentalidades. In: 
BASTOS, Maria Helena Câmara; CUNHA, Maria Teresa Santos; MIG-
NOT, Ana Chrystina Venâncio (Org.). Destinos das letras: história, educa-
ção e escrita epistolar. Passo Fundo: UPF, 2002, p. 57-73.



133Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

GIORDANI, Igino. Storia del nascente Movimento dei Focolari. In: LU-
BICH, Chiara; GIORDANI, Igino. Erano tempi di Guerra… agli albori 
dell’ideale dell’unità. Roma: Città Nuova, 2007, p. 41-74.

GOMES, Ângela de Castro (Org.). Escrita de si, escrita da história. Rio 
de Janeiro: FGV, 2004.

LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: UNICAMP, 2003.

LEONARDI, Paula. Além dos espelhos: memórias, imagens e trabalhos de 
duas congregações católicas. São Paulo: Paulinas, 2010.

LUBICH, Chiara. Lettere dei primi tempi (1943-1949): alle origini di uma 
nuova spiritualità. Roma: Città Nuova, 2010.

______. Ideal e luz: Pensamento, espiritualidade, mundo unido. São Paulo: 
Brasiliense; Vargem Grande Paulista: Cidade Nova, 2003.

______. O grito. São Paulo: Cidade Nova, 2000.

______. Come un arcobaleno: Gli “aspetti” nel Movimento dei Focolari. 
Roma: Città Nuova, 1999 (ad uso interno del Movimento dei Focolari).

______. A aventura da unidade. São Paulo: Cidade Nova, 1991a.

______. Diário de viagem 1964-1965. São Paulo: Cidade Nova, 1991b.

______. Chiara Lubich e o movimento dos focolares. São Paulo: Cidade 
Nova, 1988a.

______. A vida, uma viagem... São Paulo: Cidade Nova, 1986.

______. La vita un viaggio. Roma: Città Nuova, 1984b.

LUSTOSA, Oscar de Figueiredo. Os bispos do Brasil e a imprensa. São 
Paulo: Edições Loyola, 1983.

MARCUSCHI, Luiz Antônio. Produção textual, análise de gêneros e com-
preensão. São Paulo: Parábola Editorial, 2008.

MIGNOT, Ana Chrystina Venâncio; GONDRA, José Gonçalves (Org.). 
Viagens pedagógicas. São Paulo: Cortez, 2007.

MIGNOT, Ana Chrystina Venâncio; GONDRA, José Gonçalves (Org.). 
Papéis guardados. Rio de Janeiro: Rede Sirius, 2003. 



134 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.107-134, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

NASCIMENTO, Jorge Carvalho do. As boas maneiras como virtude cris-
tã: O Compêndio de Civilidade dos padres salesianos. Disponível em: 
<http://jorge.carvalho.zip.net/arch2007-02-04_2007-02-10.html>. Acesso 
em: 14 fev. 2013.

NEVES, Luiz Felipe Baêta. Para uma teoria da carta: notas de pesquisa. 
In: NEVES, Luiz Felipe Baêta. As máscaras da totalidade totalitária: me-
mória e produção sociais. Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 1988, p. 
191-195.

______. Tendência, poder e cotidiano: as cartas de missionário do padre 
Antônio Vieira. Rio de Janeiro: Atlântica Editora, 2004.

PALIOTTI, Oreste; CALLEBAUT, Bennie (Ed.). Chiara mia sorela: inter-
vista a Gino Lubich. Roma: Città Nuova, 2011.

PAZZAGLIA, Luciano; MONTINI, Giorgio; MONTINI, Giovanni Bat-
tista. (Org.). Affetti familiari, spiritualità e politica: carteggio 1900-1942. 
Brescia: Istituto Paolo VI; Roma: Studium, 2009.

POVILUS, Judith Marie. “Gesù in Mezzo” nel pensiero di Chiara Lubich: 
Genesi, contenuti e attualità di um tema della sua spiritualità. Roma: Città 
Nuova, 1981.

RIBEIRO, Sandra Ferreira. Entrevista concedida à autora. Vargem Grande 
Paulista, 15 de janeiro de 2011a.

ROBERTSON, Edwin. Chiara. São Paulo: Cidade Nova, 1979 .

SALIZZONI, Vittoria. Aletta racconta... una trentina con Chiara Lubich. 
Roma: Città Nuova, 2013.

Data de registro: 17/11/2015

Data de aceite: 18/01/2016



135Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p135a158

DE DOCUMENTO RELIGIOSO A FONTE HISTÓRICA:
AS ATAS DO I CONCÍLIO PLENÁRIO DA AMÉRICA LATINA1

I plenary council of latin america and the actas and decrees: 
cultural policy church for latin America and Brazil

De document religieux à source historique: actes et décrets 
du remier conseil de L’amérique Latine

Paula Leonardi*

Agueda Bernardete Bittencourt**

Resumo: Este artigo examina a possibilidade de transformação de um 
documento ofi cial da Igreja Católica, em fonte, para a pesquisa em educação 
e cultura no Brasil. O documento resultante do esforço que reuniu todos 
os bispos latino-americanos, as Actas y Decretos del Concilio Plenario de 
America Latina (1906), apresentava 998 artigos que normatizariam as ações 
da Igreja na modernidade. O sacerdócio, o culto, as ameaças contra a fé, as 
relações da Igreja com o Estado e com a sociedade, os bens da Igreja – tudo 
isso recebeu nova regulamentação, revogando as orientações precedentes. A 
leitura desse documento, pouco explorado pela historiografi a da educação, 
lança luzes sobre as relações da Igreja com os Estados Nacionais e sobre os 
espaços do clero e do laicato no projeto de expansão da Igreja Católica onde 
a evangelização da cultura tem lugar central. O artigo apoiou-se em estudos 
específi cos sobre o evento, escrito por teólogos e historiadores da Igreja.

Palavras-chave: Fontes de pesquisa. I Concílio Plenário. Igreja católica. 
Educação e religião.

1 Este artigo é resultado das discussões travadas em torno do Projeto Temático “Con-
gregações Católicas, Educação e Estado Nacional no Brasil”, processo FAPESP n. 
2011/51829-0.

* Doutora em Educação (História e Historiografi a da Educação) pela Faculdade de Edu-
cação da USP. Professora na Faculdade de Educação da UERJ. Integrante dos Grupos 
Focus e GEHER. E-mail: leonardi.paula@gmail.com 

** Doutora em Educação pela Universidade de Campinas (UNICAMP). Livre-docência 
pela UNICAMP (2009). Professora na Faculdade de Educação da Universidade Estadual 
de Campinas (UNICAMP). Pesquisadora do CNPq. E-mail: agueda@unicamp.br



136 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Abstract: This article examines the possibility of transformation of 
an offi cial document of the Catholic Church in source for research in 
education and culture in Brazil. The document, Acts and Decrees of the 
Plenary Council of Latin America (1906), comes from the effort that 
brought together all the Latin American bishops, and it has 998 decrees 
that regulate the Church shares in modernity. The priesthood, worship, 
threats against the faith, the Church’s relations with the State and society, 
the church property, received new regulations, revoking the previous 
guidelines. Reading this document, unexplored by historiography of 
education, sheds light on the Church’s relations with the National States 
and on the spaces of the clergy and laity in the expansion project of the 
Catholic Church. The article relied on specifi c studies about the event, 
written by theologians and church historians.

Keywords: Research sources. I Plenary Council. Catholic church. Education 
and religion.

Résumé: Cet article examine la possibilité de transformer un document 
officiel de l’Église Catholique en une source pour la recherche en 
éducation et culture au Brésil. Le document résultant de l’effort qui a 
réuni tous les évêques d’Amérique Latine, les Actes et Décrets du Premier 
Conseil Plénier de l’Amérique Latine (1906), contenait 998 décrets qui 
ont organisé les actions de l’Église dans la modernité. Le sacerdoce, le 
culte, les menaces contre la foi, les relations avec l’État et la société, la 
propriété de l’Église - tous reçurent de nouveaux règlements, abrogeant 
les directives précédentes. La lecture de ce document, peu exploré par 
l’historiographie de l’éducation, met en lumière les relations de l’Église 
avec les États nationaux et les espaces d’action du clergé et des laïcs dans 
le projet d’expansion de l’Église Catholique. L’article s´est appuyé sur 
des études spécifi ques à propos du Conseil, rédigés par des théologiens 
et des historiens de l’Église.

Mots-clés: sources de recherche. Conseil plénier. Église catholique. 
Éducation et religion.



137Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

As atas do inovidable Concilio (ACTAS, 1906, p. XIII), como foi 
designado pelo papa Pio X (1835-1914) em carta de 27 de março de 19062, 
compõem um conjunto de documentos, usado como fonte de pesquisa pelos 
historiadores da Igreja e muito pouco lembrado pela História da Educação. 
Neste campo, nos últimos anos se tem verifi cado um crescimento signifi ca-
tivo das pesquisas em torno das relações entre Igreja Católica e Educação, 
embora muitas dessas investigações sigam tomando como objeto os colégios 
católicos (LEONARDI, 2012; MAZOCHI, 2014). Ao fazê-lo e ao olhar 
para a história das congregações que fundam essas escolas apenas como 
introdução ao estudo deste objeto, tais estudos perdem de vista as formas de 
educação ou conformação e evangelização das quais a Igreja lança mão para 
além da forma escolar ou combinada a ela. Assim também perdem de vista 
o lugar da Igreja Católica e da religião na cultura e na política brasileira. 
Uma mudança de mirada implica na busca de fontes inexploradas ou novas 
interrogações aos documentos escritos já conhecidos. 

A discussão das fontes de pesquisa está no coração do ofício do histo-
riador, cuja tarefa começa pela transformação de um documento em fonte 
para sua pesquisa. Um documento, em si, não é uma fonte, mas pode tornar-
se uma, desde que seja confi gurado como tal pela discussão e pela análise 
de sua produção, do contexto de sua geração, dos autores, dos impactos 
causados ou não pelo seu surgimento. As palavras constantes numa peça 
documental não podem ser tomadas como verdade pelo historiador e não 
têm sentido fora do contexto de sua produção. É preciso que o historiador 
interrogue o documento, para que este seja capaz de revelar as relações e as 
condições de vida dos homens e das instituições do passado. Mesmo no caso 
da Igreja Católica, conhecida como uma religião histórica, os documentos 
não são produzidos para registrar a história, eles têm objetivos e respondem 
a interesses dos homens e dos grupos de dada época, envolvidos na sua 
produção (LARA, 2008). Os processos de invenção das fontes dependem do 
que cada historiador quer saber sobre o passado, para melhor compreender 
o presente, e das perguntas que faz aos documentos sobreviventes de um 

2 A carta declarava a autenticidade da versão em Espanhol. Para este artigo utilizamos a 
versão bilíngue (latim e espanhol) disponível na biblioteca da PUC Ipiranga. A versão 
também pode ser encontrada digitalizada na página da Fundação Carlos Chagas, resultado 
de trabalho de recolha e divulgação de fontes parte do projeto “Educação e Relações 
Sociais na História”, processo CNPQ n. 475168/2011-9.



138 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

período. Claro está que, dos escritos de uma época sobre qualquer assunto, 
sobrevivem alguns e outros são descartados. 

Nas Actas y Decretos do I Concílio Plenário para América Latina, 
objeto deste artigo, estão registrados os acordos fi rmados entre os bispos, a 
Cúria Romana, o papa, os assessores e os secretários presentes ao encontro. 
As divergências, as posições discordantes, as opiniões não ofi ciais foram 
descartadas ou dormem em arquivos pessoais ou locais3. Entender o peso 
do clero de cada país presente e o signifi cado dos decretos decorrentes é um 
trabalho de fôlego e não faz parte dos objetivos deste texto. Aqui nos inte-
ressa examinar, ainda que não de modo exaustivo, o contexto de instalação 
do Concílio e as possibilidades de uso das Actas y Decretos nas pesquisas 
sobre educação e cultura no Brasil do século XX. Para tanto, vamos consultar 
alguns dos artigos escritos para o simpósio de comemoração do centenário 
do dito concílio, realizado em 1999, na Itália, e outras obras publicadas. 

A circulação do documento 100 anos depois de sua edição e a própria 
comemoração do centenário são indícios de sua importância para o clero 
latino-americano e para a hierarquia da Igreja nos dias atuais. Os desdo-
bramentos decorrentes da edição dessa peça documental, mapeados por 
historiadores da Igreja, são outros indícios a levar em conta4.

Quem é ou são, em última análise, o autor ou os autores das atas do I 
Concílio Plenário para a América Latina? Ofi cialmente atribui-se sua autoria 
aos 57 participantes da reunião5. Lendo as memórias de D. Helder Câmara 
sobre suas peripécias durante o Concílio Vaticano II, se tem uma ideia de 
como a luta política no interior da Igreja promove alguns discursos, enquanto 
cala outras vozes (BROUCKER, 2008). 

Nossas interrogações para essa peça documental vieram à tona ao ana-
lisarmos: o crescimento da fundação de congregações religiosas ao longo do 
século XIX e XX, a estruturação institucional da Igreja adaptada ao modelo 

3 Este é o caso apresentado por Pedro Gaudiano (1998a) de uma Crônica inédita do Concí-
lio, encontrada recentemente, escrita por um aluno do Colégio Pio Latino-Americano de 
Roma, narrando a sua visão sobre o que se passou nas salas e nos corredores do colégio. 

4 Têm sido úteis para nosso debate sobre fontes históricas os artigos de Lara (2008) e 
Heymann, (2005), além da discussão realizada sobre documento/monumento por Fou-
cault (1972) e Jacques Le Goff (2003), do livro organizado por Carla Pinsky (2005) e 
das análises de Farge (1991) e Ginzburg (2002).

5 O número de participantes do Concílio é uma incógnita, aparentemente foi muito maior 
do que os 57 que aparecem no documento. 



139Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

republicano brasileiro e um conjunto de mudanças empreendidas pela Santa 
Sé, que produziram impactos na educação e na cultura da América Latina, 
dentre as quais se situa a realização deste primeiro Concílio Plenário.

Em um século atravessado por importantes mudanças sociais, eco-
nômicas, políticas e culturais, a entrada para a vida religiosa era uma 
escolha possível tanto para as elites estabelecidas ou em processo de 
decadência quanto para grupos sociais desprivilegiados. Alternativa ao 
casamento, “vocação”, ímpeto de doação e de realização de trabalhos 
para os mais necessitados ou única via possível de formação intelectual 
ou escolar, esse século viu, em diversos países, uma entrada signifi ca-
tiva de mulheres para a vida religiosa. A estrutura das congregações, 
diferente das ordens, muito mais fl exível do que estas últimas, permitia 
a centralidade do governo na “casa mãe” e a abertura de diversas casas 
em seus países de origem ou no exterior6. Essa inovação institucional, 
que oferece um lugar de destaque para as mulheres, criou a possibilidade 
de expansão dos quadros da Igreja e a difusão de ideias e práticas con-
centradas na Europa, agora nos países em processo de modernização e 
de constituição dos estados nacionais, como os da América Latina. Para 
a manutenção dessa organização havia uma rede bem arquitetada de co-
municação, que construía memórias, adaptava práticas e exigia esforços 
para sua manutenção, com o deslocamento de grandes contingentes de 
homens e mulheres para regiões distantes, a falar em nome da Igreja. 
Tal tarefa requeria o preparo e o controle das hierarquias nacionais pela 
burocracia romana. Eram os religiosos das congregações (regulares) 
e os religiosos seculares que estavam diretamente em contato com os 
fi éis. Entretanto, a política pastoral deveria ser anunciada e controlada 
pelos bispos e arcebispos nomeados pelo papa, nos moldes do projeto 
ultramontano de centralização do poder. A invenção da arquitetura para 
uma instituição (universal) internacional em tempos de organização dos 
estados modernos confi gurava um negócio de alta complexidade. 

6 Embora pareça uma obviedade, é preciso ressaltar, contudo, que as mulheres que ingres-
saram para a vida religiosa neste período, servindo de instrumento na expansão e busca 
de uma reconquista católica, não tinham acesso aos cargos hierárquicos superiores. Nas 
Actas fi guram somente nomes de homens. Um caminho de pesquisa que tem avançado 
recentemente com estudos no campo da história das mulheres ou da vida religiosa, com 
enfoques feministas ou de gênero, tem se esforçado por compreender de que forma o fato 
de tamanha quantidade de mulheres ingressando na vida religiosa infl uenciou práticas e 
ideias, transformando o próprio catolicismo (LANGLOIS, 1984).



140 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A leitura das Actas y Decretos resultantes do Concílio e, especialmen-
te, dos documentos pré-conciliares ajuda a lançar luzes sobre as razões que 
levaram a Igreja Católica a eleger a América Latina como alvo importante 
para os investimentos do Vaticano, enquanto trabalhava nas adaptações 
institucionais impostas pelos estados liberais europeus. França, Itália, 
Espanha e Portugal, históricos espaços do catolicismo, deveriam olhar 
para além dos oceanos. Os Decretos, por sua vez, permitiram esclarecer 
os espaços sociais a serem ocupados – educação, imprensa, monumen-
tos, santuários, templos, irmandades e confrarias –, assim como a grade 
de valores que embasava determinadas práticas: o que imprimir e o que 
censurar, o que corrigir e o que exaltar.

Dessas considerações emerge uma primeira pergunta diante do do-
cumento: Por que um Concílio Plenário, com estatuto de direito canônico, 
para a América Latina?

I. Condições políticas e sociais nas quais se produziu o documento

No fi nal do século XIX as atenções do Vaticano se voltaram para 
a América Latina por diversos motivos: o avanço da secularização e da 
laicidade nos estados modernos ocidentais e a crescente perda de espaços 
(físicos e simbólicos) da Igreja levaram a Santa Sé a empreender esforços 
para a formação de um continente católico para além da Europa (BITTEN-
COURT; LEONARDI, 2011; ROUX, 2008). A política de centralização de 
mando nas mãos do papa estava em andamento desde o Concílio Vaticano 
I (1869-1870), com as visitas ad limina, a nomeação de padres e bispos 
fi éis a Roma, o combate a tendências regionais (impedimento de realização 
de concílios regionais), a promoção da observação do direito canônico, tal 
como ensinado em Roma, e a questão da infalibilidade papal em pauta. Na 
América Latina, a política liberal avançava e, para contrapor-se a ela, a Igre-
ja reassumiu a importância da “batalha educativa”, sobretudo nos grandes 
países, como México, Argentina, Colômbia e também no Brasil, onde os 
militares positivistas proclamaram a República em 1889 e um novo sistema 
educativo deveria ser organizado (ROUX, 2008).

 Retroceder ao papado de Gregório XVI (1831-1846) pode favorecer 
a compreensão dos investimentos da Igreja nesse novo continente. Diversos 
embates com a França, a Alemanha e no interior da própria Itália com os 



141Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

rebeldes foram enfrentados por Gregório XVI, lutando pela unifi cação e 
pela expulsão do elemento estrangeiro de seus territórios. Seu pontifi cado 
foi marcado pela visão, no senso comum, de que a aliança entre o trono 
e o altar era uma forma de tirania (DUFFY, 1998). A encíclica Mirari vos 
(1832), contra os valores liberais, foi um marco desse papado e estabele-
ceu um modelo e uma agenda para seu sucessor. Nela estavam presentes o 
repúdio e a desconfi ança em relação aos progressos políticos modernos e 
às correntes de ideias a eles ligados.

Se, por um lado, a Igreja via seus domínios se esvaírem na Europa, 
encontrou, nos governos rebeldes da América Latina, uma via de retoma-
da de poder e prestígio. Na bula Sollicitudo Ecclesianum, Gregório XVI 
formalizava a política de trabalhar com governos rebeldes nos domínios 
espanhóis na América Latina e fora dela (DUFFY, 1998). Entre 1831 e 1840, 
o papa tratou de ocupar todas as sés vacantes na América espanhola. Em 
1839, condenou a escravidão e o tráfi co negreiro e apoiou a campanha da 
Propaganda Fide7 para ordenação de um clero nativo. Mais ainda: contra 
o que considerava abusos do padroado8 português, alterou esse contrato na 
Índia, obrigando os bispos a se reportarem diretamente a Roma; reduziu 
a jurisdição do arcebispado em Goa; criou mais de 70 novas dioceses e 
nomeou 195 novos bispos missionários. Conforme observou Duffy (1998, 
p. 221), “cada vez mais as igrejas de além-mar deviam sua organização 
e sua liderança à Santa Sé, não ao poder colonial. Cresceu a estatura do 
papado no mundo”. 

Seu sucessor, Pio IX (1846-1878), o beato que promoveu o “triunfo 
do ultramontanismo” (DUFFY, 1998), iniciou seu papado modernizando 
Roma e seus legados com linhas férreas e realizando importantes mudan-
ças infraestruturais naquela cidade, aproximando a sede do papado de 
Paris, sua concorrente e mais moderna metrópole da época. Desenvolveu 

7 Congregatio Propaganda Fide ou Congregação para a Evangelização dos Povos. Fundada 
em 1622, tinha como objetivo coordenar toda a atividade missionária da Igreja e propagar 
a fé católica em todo o mundo. Dentre suas atividades, estava a responsabilidade pela 
aprovação das congregações e promoção da formação do clero. Disponível em: <http://
www.fi des.org/por/congregazione/storia.html>. Acesso em: 12 ago. 2009.

8 Acordo entre a Santa Sé e Portugal, segundo o qual o rei passa a ser patrono e protetor 
da Igreja, podendo nomear bispos, enviar missionários, arrecadar dízimos, mantendo, 
também, fi nanceiramente a Igreja nos domínios portugueses. 



142 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

seu papado pautado no papel de pastor, voltando seu discurso à pobreza 
e aos pobres e realizando comunhões em capelas pouco conhecidas. Ao 
analisar seus primeiros pronunciamentos, Duffy (1998) explica por que 
alguns autores puderam identifi cá-lo como um papa próximo do libera-
lismo. Todavia, sua política modernizadora não resistiria aos problemas 
criados com as revoluções de inspiração liberal por toda a Europa a partir 
de 1848. Pio IX se viu fortemente pressionado pela política de países eu-
ropeus e retomou as ideias e as ações de Gregório XVI. Paradoxalmente, 
isso só aumentou seu prestígio religioso entre os católicos. O próprio 
papa era visto como o último bastião contra o ateísmo. 

Esse papismo exaltado era apenas um aspecto de uma revolução na 
devoção católica que se operava contra o sóbrio decoro da religião 
do século XVIII e em favor de uma religiosidade mais emocional e 
vívida, de uma nova ênfase no cerimonial, nos santos e na Virgem 
Maria (DUFFY, 1998, p. 225).

O Catolicismo anterior não via com bons olhos a devoção e a 
piedade extremadas. Mas, no papado de Pio IX, renovou-se o interesse 
pela liturgia, pelo cantochão, pelo simbolismo sacramental impulsionado 
pela idealização romântica da Idade Média. A piedade não se limitava 
às transformações na liturgia: havia as aparições marianas e as grandes 
peregrinações a Lourdes, tudo vinculado à proclamação do Dogma da 
Imaculada Conceição, em 1854. É preciso destacar que a forma como 
esse Dogma foi proclamado pelo papa foi inédita e marcou a conver-
gência objetiva do ultramontanismo e do movimento mariano, porque 
foi, nas palavras de Tranvouez (1988, p. 46), “proclamado solenemente 
pelo papa sozinho, diante de uma plateia de bispos reduzidos ao papel 
de espectadores, o novo dogma prefi gurou a defi nição da infalibilida-
de papal”. Foi também iniciativa desse papado a convocação para o I 
Concílio Vaticano, cuja principal discussão girou em torno justamente 
da defi nição do Dogma da Infalibilidade. Apesar de o astuto político 
cardeal Manning, da Inglaterra, e outros jurarem solenemente a defesa 
da aprovação do Dogma, houve resistências, como aquela empreendida 
pelo cardeal Guidi (teólogo dominicano, arcebispo de Bolonha), que, 
mesmo como ultramontano, defendia que a fi gura do papa não poderia 



143Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

ser infalível9. Somente a tradição seria infalível. Diante disso, Pio IX 
teria afi rmado: “Eu sou a tradição” (DUFFY, 1998). 

O papa já havia declarado guerra ao seu tempo por meio da publicação, 
em 1864, da Encíclica Quanta Cura, seguida do Syllabus Errorum, a lista 
dos erros do mundo moderno, que também fi gura nas Actas y Decretos. O 
Syllabus foi o documento que causou maior consternação: o papa não se 
reconciliaria com o progresso, com o liberalismo e com a civilização mo-
derna. Há que se destacar, contudo, que essas proposições foram extraídas 
de bulas anteriores, como declarou o próprio papa. Com o início da Guerra 
Franco-Prussiana, o Concílio nunca foi encerrado, e o papa tornou-se pri-
sioneiro dentro do Vaticano.

Os acontecimentos na França ao fi nal dessa guerra, com a Comuna de 
Paris, puseram mais condimentos no questionamento não só do Estado como 
também da Igreja. A guerra civil foi um brado contra os poderes constituídos. 
A Comuna signifi cava o poder na mão dos comunards, homens e mulheres 
simples, trabalhadores, cidadãos organizados sem poder central. O efeito 
dessa guerra que não chegou a durar 100 dias, foi arrasador. Constitui-se 
até hoje em um símbolo do amor à liberdade. A Igreja respondeu a essas 
manifestações com o imponente monumento Basilique du Sacré Cœur, na 
colina de Montmartre e duas novas santas francesas: Terezinha do Menino 
Jesus e Santa Bernadete.

Enquanto a Igreja reunia suas forças em torno do papado, o Estado 
francês se estruturava sobre um sistema escolar público e laico. Os esta-
dos italiano e alemão se unifi cavam em torno do conceito de república. 
A indústria gráfi ca impulsionava a imprensa. A leitura passava a ser 
uma prática corrente entre adultos e crianças. Jornais, revistas e livros 
saíam do controle moral da Igreja e do próprio Estado e se espalhavam 
para além das fronteiras nacionais. Não apenas a educação pública, 
obrigatória, republicana e laica era exportada como também a imprensa 
e a vida intelectual navegavam da Europa para as Américas. No Brasil, 
a imprensa dava seus primeiros passos, impulsionada pelas campanhas 
em favor da abolição da escravatura e pelo movimento republicano, 
exaltando as liberdades.

9 Sobre o Cardeal Manning, consultar a biografi a escrita e publicada por Lytton Strachey 
(1995) em Victorianos eminentes.



144 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A Igreja respondia a seu modo a essas transformações. Diversos 
cultos foram estimulados por Pio IX, como o do Sagrado Coração 
e a difusão do Apostolado de Oração. Entretanto, a política de uso 
positivo da imprensa foi um dos investimentos mais ousados. A 
censora consagrada transformava-se na defensora da boa imprensa, 
do novo púlpito. Impressos e meios de comunicação, utilizados pela 
Igreja, transformaram o próprio papa em um ícone popular. “Imagens 
sagradas produzidas em massa disseminaram e unifi caram a cultu-
ra do catolicismo ultramontanista” (DUFFY, 1998, p. 229). Lares 
católicos ostentavam revistas mensais, boletins, livros, santinhos, 
além de imagens do papa mais conhecido do que qualquer outro na 
história até então. 

Com a morte de Pio IX, Leão XIII (1878-1903) foi eleito, pro-
vavelmente em função de três aspectos: tinha opinião conservadora 
(a favor do Sílabo), tinha popularidade como bispo diocesano e 
também publicara pastorais, falando positivamente da ciência e 
da sociedade do século XIX, apontando para uma possível harmo-
nização da Igreja com seu tempo. Seu discurso era mais brando. 
Sua primeira encíclica, Inescrutabili Dei, apontava para uma Igre-
ja amiga da sociedade, embora conclamasse todos à obediência. 
Mas o que importa destacar de seu papado é o encorajamento da 
renovação teológica. Leão XIII acreditava que ela estivesse nos 
escolásticos, mais especifi camente em Tomás de Aquino, o que de-
monstrou na encíclica Aeterni Patris, de 1879. Com ela, principiou 
um renascimento da teologia pautada nos estudos tomísticos na 
Universidade Católica de Louvain. Além disso, seu papado tratou 
de fundar a École Bíblique em Jerusalém, aceitou, com cautela, 
os estudos históricos e textuais sobre a bíblia e abriu a biblioteca 
do Vaticano aos historiadores (DUFFY, 1998). 

O pontifi cado de Leão XIII foi marcado pela postura daquele que 
ensina e doutrina incessantemente, foram 86 encíclicas em apenas 25 
anos. Elas atestam que o papa se posicionava como fonte de instrução 
e orientação. Doutrinava e esperava ser obedecido, não diferindo sua 



145Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

concepção de papado daquela de Pio IX. Controlou rigorosamente as 
conferências episcopais e ampliou as funções dos núncios e delegados 
apostólicos encarregados de manter a submissão ao papa em outras 
terras. Nas palavras de Duffy (1998, p. 242), 

o papa não duvidava que as contestações e as incertezas de seu tempo 
pudessem ser resolvidas sem dor se se recorresse ao que a Igreja, 
através de São Tomás e dos papas, vinha pregando havia séculos. Em 
muitas de suas encíclicas, detecta-se uma narcotizante autossufi ciência 
na insistência em que a Igreja é responsável por tudo quanto há de 
bom na sociedade e na cultura humanas.

Na Carta Apostólica Cum diuturnum, de 25 de dezembro de 1898, o 
papa convocou o I Concílio Plenário da América Latina, que foi celebrado 
no Colégio Pio Latino-Americano: 

Deber y sagrada obligación de los Romanos Pontífi ces es proteger la 
Iglesia de Cristo en su vastísima extensión, y promover sus intereses 
en todas las regiones de la tierra. [...] ni un momento hemos permi-
tido que à las escogidas Repúblicas de La América Latina, falten los 
cuidados y los desvelos que hemos prodigado à las demás naciones 
católicas (ACTAS, 1906, p. XV).

No Brasil, a queda do Império em 1889 marcou a adesão deste país do 
novo mundo ao modelo republicano de estado, liberal e laico. Ao extinguir-se 
o padroado, a Igreja encontrou-se combalida, seus pastores não passavam de 
uma dúzia espalhados pelo território de dimensões continentais. Se Pio IX 
tratou de preencher todas as sés vacantes nas antigas colônias espanholas, 
agora era urgente criar uma nova estrutura para sustentar a Igreja no Brasil. 
Não por acaso, após a proclamação da República, o número de dioceses 
passou de 12 para 79 em pouco mais de 20 anos (MICELI, 2009). A entrada 
de congregações religiosas fi éis às determinações romanas e a nomeação de 
bispos ultramontanos tentava garantir a difusão e a hegemonia desta política 
na Igreja brasileira. 



146 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

II. O I Concílio se preparava fora de casa

Pode-se dizer que o clero da América Latina esperava uma atenção especial 
do Vaticano naqueles tempos. A carta enviada por Dom Mariano Casanova, arce-
bispo de Santiago, no Chile, no ano de 1888, é uma expressão dessa expectativa. 
Prelado que marcaria a capital chilena com o monumento à Imaculada Conceição, 
visto de qualquer ponto da cidade, no Cerro de São Cristóvão, Casanova pediu 
ao papa um concílio para a América Latina, dez anos antes da sua convocação. 
Nas suas palavras, havia sérios riscos rondando a Igreja.

Convocar un Concilio Regional de todos los Arzobispos y Obispos de 
América Meridional, para que con la agregación de las luces de su 
ciencia, de su prudencia y experiencia, examinemos las necesidades 
de nuestras Iglesias, descubramos qué debe hacerse en los presentes 
tiempos tan calamitosos, hacer frente como si fuésemos un muro -con 
la común autoridad y fuerzas- a toda obra e industria del torrente 
de iniquidad; poner freno a los intentos de los hombres maliciosos 
[...], y sobre todo unirnos más a la Santa Iglesia Romana, Madre 
y Principio de las Iglesias, también lo pertinente a las ceremonias 
litúrgicas... (GAUDIANO, 1998b, p. 1067).

Passada uma década dessa comunicação, parece que havia chega-
do a hora de reunir os prelados em Roma. Os acontecimentos políticos 
no Brasil podem ter precipitado a reunião, uma vez que estruturar a 
Igreja, renovar a doutrina e os rituais combinava perfeitamente com 
o clima político de renovação vigente. À consulta feita pelo Vatica-
no, a resposta foi unânime. Todos aderiram à reunião e afi rmaram a 
necessidade de que o conclave acontecesse na sede do papado, uma 
declaração de união, na visão de Leão XIII (ACTAS, 1906, p. XV).

Claro está que o historiador não pode tomar a afi rmação acima 
ao pé da letra. É importante lembrar-se das condições de comunicação 
entre os países americanos, além da tradição de circulação das colônias 
para as metrópoles. Seria pouco provável que os bispos elegessem uma 
cidade da América Latina para sediar o Concílio. Cabe ainda conside-
rar que o caminho para Roma já estava batido, pois grande parte dos 



147Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

prelados havia feito sua formação nas capitais europeias e em Roma, 
principalmente. Por outro lado, a obediência ao papa poderia ter, na 
época, signifi cado de libertação para os bispos do Brasil, dado que 
acabavam de sair do padroado, não sem confl itos com o poder imperial, 
como provam os episódios da questão religiosa (LUSTOSA, 1990). O 
chamado do papa para as reuniões em Roma poderia representar em-
poderamento do clero nacional e, porque não, a possibilidade de ter sua 
palavra compartilhada e ouvida pela Cúria Romana, de onde deveriam 
emanar as diretrizes gerais para o novo catolicismo.

Essa última hipótese se afi rma no fato de que houve uma longa 
preparação do Concílio Plenário, mais de dez anos, com a formação de 
uma comissão de arcebispos, consultores e especialistas, convocados 
para a elaboração de um documento inicial a ser discutido por toda 
a elite eclesiástica, antes mesmo da viagem dos delegados a Roma. 
A pedido do papa, estudos sobre a realidade dos povos americanos 
haviam sido realizados por especialistas e publicados pela Santa Sé 
em 1894, e ofereceriam a base ao primeiro documento pré-conciliar 
usado na consulta expedida em 1897, mencionada acima. Por fi m, foi 
enviado a todas as dioceses o documento intitulado Schema Decreto-
rum, que servia para orientar a coleta da opinião de todos os bispos que 
porventura não pudessem aceder ao conclave. No início do Concílio, 
o documento resultante da consulta contendo Las Observationes Epis-
coporum et Notanda Consultoris estava nas mãos dos participantes 
como instrumento de trabalho (FIGARI, 1999; GAUDIANO, 1998b).

A intenção de unir o clero em torno da Igreja e do Vaticano 
fi ca expressa nos diversos documentos e cartas apresentados na 
primeira parte das Actas. A carta que promulga os Decretos afi rma 
que foram tomadas as medidas necessárias para que se preservasse 
o “esplendor de la Cristiana piedad y el vigor de la eclesiástica 
disciplina” (ACTAS, 1906, p. XV). Para isso, se conclamava a 
união dos bispos, que conheceriam, melhor que ninguém, a rea-
lidade em que vivem, para apartar dos fi éis o perigo, deixar mais 
forte a disciplina e promover o bem-estar do clero e do povo. 



148 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Nas palavras de Luiz Fernando Figari (1999), “el Concilio fue la 
reunión de la identidad latino americana centrada en la fe de la 
Iglesia, en torno a la Cátedra de Pedro”. 

Observe-se que o “esplendor da piedade cristã” vinha sendo 
preparado pela criação de ícones, símbolos, rituais, monumentos, 
além de instituições escolares e órgãos de imprensa que deveriam 
se reproduzir por todas as regiões do mundo. Os Cristos de braços 
abertos ou as piedosas virgens passaram a povoar os morros dos pa-
íses americanos. Para tal difusão, eram imprescindíveis a disciplina 
e a obediência. Entretanto, era preciso conhecer o terreno onde seria 
jogada a semente. Para isso, o Vaticano preparava-se; acompanha-
ra com interesse o fi nal da escravatura no Brasil e, pelos esforços 
do próprio clero local, liderado pelo arcebispo Mariano Soler, de 
Montevideo, criara, em 1858, o Colégio Pio Latino-Americano de 
Roma para a formação do alto clero da região. 

A própria organização do Concílio é reveladora do esforço de união e 
compromisso buscado pela cúpula da Igreja. O papa encontrava-se confi nado 
no Vaticano, devido aos confl itos políticos com a Itália, e não pôde se fazer 
presente, o que favoreceu uma estrutura horizontal das reuniões. As sessões 
conciliares foram presididas pelos cardeais por ordem de idade, de forma a 
garantir que os chefes da Igreja dos distintos países alcançassem dirigir o 
conclave (FIGARI, 1999).

Historiadores e teólogos da Igreja na América Latina são unânimes 
em afi rmar que o mais importante legado do Concílio foi a aproximação do 
clero dos diferentes países, concretizada na criação da Conferência Epis-
copal da América Latina (CELAM), uma particularidade na organização 
da Igreja, já que é o único órgão eclesiástico que reúne diversas nações10. 
As conferências no restante do mundo confi guram-se como constituições 
territoriais nacionais, destinadas a promover um trabalho pastoral conjunto 
(FONSECA, 2009).

10 As conferências episcopais da Igreja remontam ao século XVI e se iniciaram como 
forma de reunião dos bispos, dada a difi culdade de realização de concílios, e cresceram 
signifi cativamente nos séculos XIX e XX.



149Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

III. Apontamentos a partir de uma primeira leitura das Actas y Decretos: 
algumas observações para os historiadores da educação 

Durante o Concílio foram realizadas 29 congregações gerais e 9 
sessões solenes que resultaram na aprovação de 998 decretos publicados 
nas Actas y Decretos del Concilio Plenário de la América Latina. O docu-
mento é composto de 2 partes. Na primeira, que totaliza 182 páginas, estão 
as “Cartas Apostólicas” que convocam o Concílio e autenticam o texto 
(respectivamente de Leão XIII e Pio X, páginas 11 a 20). Em seguida, há 
a parte denominada “Actas del Concilio”, composta também por carta de 
convocação, pela Circular da Santa Congregação do Concílio aos prelados 
ordinários da América Latina, pela carta dos padres conciliares enviada ao 
papa, seguida da resposta de Leão XIII (da página 21 à 30). Apresenta-se, 
na sequência, o elenco dos padres que participaram da reunião. Seguem o 
“Ceremonial” (da página 31 à 51) e o “Extracto” das atas (da página 52 à 
181). A segunda parte é composta pelos “Decretos”, que iniciam novamente 
a numeração das páginas, totalizando 593.

Nas Actas, as cartas apostólicas (datadas de 25 de dezembro de 1898, 
assinadas por Leão XIII) que convocam o Concílio afi rmam: “Desde 
la época en que se celebró el cuarto centanario del descubrimiento de 
América, empezamos à meditar seriamente en el mejor modo de mirar 
por los intereses comunes de la raza latina, á quien pertenece más de la 
mitad del Nuevo Mundo”.

Havia, por essa época, em torno de uma centena de sedes episcopais 
na região. Mais da metade delas enviou seus arcebispos, bispos e padres: 
Chile e México; Durango; Bogotá, Linares, Antequera, Quito, Puerto-Prín-
cipe, Buenos Aires, Montevidéu e Lima. Além deles, estiveram presentes os 
bispos das seguintes cidades: São Luis de Potosí, San José de Costa Rica, 
Querétaro, Córdoba, Saltillo, Puno, Concepción, Serena, Medellín, Guayana, 
Tucumán, Popayán, Colima, Tepic, Cuzco, Cayes, Chihuahua, Santa Fé, La 
Plata, Mérida en las Indias, Tolima, Cuernavaca, Arequipa, Socorro, Tabasco, 
Cartagena de Indias, Salta, San Carlos de Ancúd, Sinaloa. 

Representando o Brasil, estavam 12 prelados que constituíam a 
expressiva maioria do colégio brasileiro: Dom Jeronimo Thomé da Silva, 
arcebispo de São Salvador, primado do Brasil; Dom Joaquim Arcover-
de de Albuquerque Cavalcante, arcebispo de São Sebastião do Rio de 



150 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Janeiro; Dom Claudio Gonçalves Ponce de Leão, bispo de São Pedro 
do Rio Grande (também juiz de disputas entre outros cinco bispos de 
outros países); Dom Joaquim J. Vieira, bispo de Fortaleza; Dom Manuel 
dos Santos Pereira, bispo de Olinda (juiz de escusas, com outros quatro 
bispos); Dom Silverio Gomes Pimenta, bispo de Marianna (também 
juiz de escusas e relator dentre três outros); Dom Eduardo Duarte Sil-
va, bispo de Goiás; Dom Rosendo de La Lastra, bispo do Paraná; Dom 
Francisco do Rego Maia, bispo de Petrópolis (secretário, acompanhado 
por mais um bispo neste mesmo cargo); Dom José Lorenzo da Costa 
Aguiar, bispo do Amazonas; Dom José de Camargo Barros, bispo de 
Curitiba; Dom Antonio Manuel de Castilho Brandão, bispo de Belém 
do Pará (ACTAS, 1906). 

Dentre os representantes brasileiros, seis haviam estudado na Europa: 
Paris e depois Roma e, portanto, estavam familiarizados não apenas com o 
espaço onde se daria o conclave, mas com os problemas enfrentados pelo 
Vaticano, com as práticas organizacionais da corporação, com seus rituais 
e com as línguas ofi ciais. Além de alinhados com o pensamento dominante.

Estiveram ausentes apenas duas das autoridades eclesiásticas brasi-
leiras: D. Adauto Aurélio de Miranda Henriques, bispo da Paraíba, fi lho 
de família de proprietários de engenho, um importante quadro da Igreja, 
que havia estudado em Paris e em Roma de onde chegara havia cinco 
anos; e o bispo de Campinas, São Paulo, D. João Batista Correa Nery, 
um fi lho da Igreja, pobre menino órfão, que estudou graças à proteção de 
homens ilustres, como Campos Salles, da cidade de Campinas. Foi um 
bispo com expressiva atuação social e política durante os primeiros anos 
da República (MICELI, 2009).

Dentre os sete consultores do Concílio, nomeados pelo papa, haviam 
dois jesuítas, um capuchinho, um agostiniano e um da ordem dos pregadores. 
Os demais ocupavam cargos na Santa Sé. Participaram, além dos arcebispos 
e dos bispos, membros do clero secular e regular e não poucos fi éis.

Para um exame mais geral do documento, há um índice alfabético, ao 
fi nal, que oferece uma boa visão dos conteúdos mais recorrentes no texto. 
Os destaques maiores, numa perspectiva de condenação, são: o espiritismo, 
a maçonaria e os maçons, o comunismo, os maus livros e a má imprensa, 
considerados os erros principais daquele século. São recomendados com 
grande destaque: os sacramentos, sobretudo o batismo, os benefícios 



151Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

eclesiásticos, a educação do clero e seu não envolvimento em política, a 
Imaculada Conceição, o culto divino, as principais práticas de devoções, 
o Sagrado Coração de Jesus, a Eucaristia, o sacramento da penitência e as 
imagens sagradas. As monjas, os bispos e os párocos, os religiosos regula-
res, os santos e beatos da América Latina e os utensílios sagrados recebem 
tratamento detalhado no documento.

Três temas tratados longamente no Concílio nos interessam particu-
larmente e aos estudos da História da Educação e da cultura: a) a imprensa 
católica e a censura à imprensa laica; b) a educação, a catequese e a escola-
rização na perspectiva católica; c) os rituais, os monumentos e a intervenção 
no espaço urbano.

Outros tantos temas que também foram regulamentados pelos decretos 
e têm implicações para a educação e a formação do cidadão, como, por 
exemplo, as irmandades, a assistência social, a sexualidade, os sacramentos, 
não serão tratados neste artigo. A seguir, exploraremos as três temáticas que 
nos interessam diretamente.

a) À imprensa, aos livros e revistas dedica-se todo o capítulo II do 
Título II, que se refere aos impedimentos da fé. Depois de condenar, no 
capítulo I, como os principais erros do século, o racionalismo, o liberalismo, 
o socialismo e o comunismo, o niilismo e o anarquismo, associados a outros 
credos como o protestantismo ou a liberdade simplesmente, os prelados 
passam a tratar dos livros e dos periódicos maus.

São 133 parágrafos numerados, para expor o que deve ser retirado 
das mãos dos católicos e banido dos lares cristãos; e a punição rigorosa a 
que devem ser submetidos os padres que leiam, divulguem ou escrevam 
para essas obras. São condenados especialmente aqueles periódicos ou li-
vros que se comprometem com superstições; que atacam “el buen nombre 
del prójimo, sobre todo de los eclesiásticos y los governantes” (ACTAS, 
1906, p. 87). E que também estimulem o chamado volterianismo, ou seja, 
o desprezo ou indiferença à religião. Reputadas como as publicações mais 
perigosas estão as novelas, que, nos termos do Concílio, causam grandes 
danos à moral pública e privada.

O último parágrafo do capítulo, porém, reveste-se da maior importância, 
especialmente se nos detivermos nos efeitos causados por esta recomenda-
ção. Diz o parágrafo 133: 



152 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

No basta desechar los malos escritos; sino que es necesario oponer 
escritos a escritos en competencia no desigual. Por tanto, útil y 
saludable será que cada región tenga su periódico que luche por la 
religión y por la patria, y esté fundado de tal suerte que en nada se 
aparte del juicio de los Obispos, sino que en todo se conforme con 
empeño a su prudencia y miras. Para que sepan los fi eles, cuales son 
los periódicos que pueden leer con provecho, tocará a los Obispos dar 
prudentes reglas según la ocasión lo pidiere (ACTAS, 1906, p. 89).

No Brasil, o fi nal do século XIX e o início do XX veem surgirem 
importantes editoras, revistas e jornais católicos. Grupos especializados no 
mundo das edições e da indústria gráfi ca emigram da Europa para cumprir a 
meta de oferecer a boa leitura às famílias católicas brasileiras. Franciscanos 
vindos da Alemanha estabeleceram-se em Petrópolis e fundaram, ao lado 
do colégio São José, uma gráfi ca para imprimir livros didáticos, que em 
poucos anos se converteu na Editora Vozes, cujos livros se espalham pelas 
livrarias de todo o País e da América Latina.

Da Baviera chegaram os padres Redentoristas, em 1894, cujo com-
promisso era administrar santuários e fundar uma editora. Antes mesmo da 
virada do século, já estava funcionando a Editora Santuário, especializada 
em impressos para missas e demais cultos, bíblias para distintos leitores, 
além de santinhos e livros de oração. Estabelecida em Aparecida, no estado 
de São Paulo, a editora, com mais de um século, segue ampliando e diver-
sifi cando sua linha editorial.

A trajetória dessas duas editoras, além da FTD, dos Irmãos Maristas, 
especializada em livros didáticos, e da Ave Maria, dos padres Claretia-
nos, cuja linha editorial é semelhante à da Editora Santuário, não deixa 
dúvidas de como os decretos do Concílio Plenário foram acolhidos pela 
hierarquia e pelas ordens e congregações religiosas. Outras congregações 
e ordens, como a dos Jesuítas, a dos Dominicanos e mesmo o laicato 
organizado, fundaram suas editoras, criaram suas revistas, como é o 
caso das Editoras: Loyola, Duas Cidades, Agir; e da Revista A Ordem, 
do Centro Dom Vital. Os Padres e as Irmãs Paulinas, congregações cujo 
carisma se refere especifi camente à produção de livros, chegaram ao 
Brasil no início da década de 1930 e hoje dirigem importantes empresas 
midiáticas e indústrias editoriais.



153Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

b) Com um título inteiro dedicado à educação católica da juventude, 
os membros do Concílio Plenário começam usando as palavras atribuídas 
a Jesus aos seus apóstolos, o que caracterizaria a Igreja de Cristo como 
educadora por natureza e por direito.

Jesus Cristo, Señor, legislador y Redentor Nuestro, que dijo a sus 
Apóstoles: A mí se me ha dado toda potestad en el cielo y en la tierra. 
Id, pues, e instruid a todas las naciones en el camino de la salud, 
bautizándolas en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo: 
enseñándolas a observar todas las cosas que yo os he mandado. Y 
estad ciertos que yo mismo estaré continuamente con vosotros hasta 
la consumación de los siglos (ACTAS, 1906, p. 377).

Todos os níveis da escolarização, da primária à superior, foram tratados 
como objeto da ação de religiosos e leigos, para garantir que os preceitos 
da religião fossem incorporados pela juventude e pelas crianças. As Escolas 
Normais para formação de professores e a direção das escolas foram tam-
bém normatizadas pelos decretos do Concílio. Cabe destacar que já Pio IX 
havia condenado o direito dos estados republicanos de responderem pela 
educação nacional, sem a interferência da Igreja, e essa condenação é citada 
no decreto. Os prelados, por sua vez, recomendarão o máximo de esforço 
na fundação de escolas católicas e na exortação dos pais a mandarem para 
elas seus fi lhos.

Já é bastante conhecido na historiografi a da educação o fato de que a 
maioria das congregações aqui imigradas da Europa neste período se ocu-
pou de fundar escolas, especialmente de ensino médio. Já estão fartamente 
estudados os colégios de freiras para meninas, como: as Irmãs de Sion, as 
Irmãs de S. José de Chambé ry, as Irmãs do Imaculado Coraç ã o de Maria, 
só para citar algumas. Os colégios masculinos que mais prosperaram no 
início do século XX foram os dos Jesuítas, dos Franciscanos, dos Irmãos 
Maristas e dos Salesianos. Por mais de meio século, o ensino médio no 
Brasil, especialmente o dedicado aos fi lhos das elites, esteve em mãos das 
congregações religiosas católicas supervisionadas pelo alto clero.

c) As intervenções no espaço urbano aparecem no título XIV, De las 
cosas sagradas, no capítulo I, “De las Iglesias”, em 24 parágrafos. Marcam 
o capítulo uma disposição hierárquica rígida, característica do ultramon-



154 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

tanismo, e extensa regulamentação dos aspectos materiais dos templos. 
Novas ou velhas igrejas só poderiam ser construídas ou reformadas após a 
aprovação do bispo, que também deveria estar presente em sua consagra-
ção. Um documento público deveria assegurar a perpétua consagração do 
edifício ao culto católico e sua dependência ao ordinário. Os novos templos 
deveriam ser construídos em locais altos e eminentes. Caso isso não fosse 
possível, que, ao menos, se elevasse a construção do nível do chão tanto 
quanto possível, fi cavam interditadas a consagração e a benção para oratórios 
privados que, para o caso do Brasil, garantia a retirada de poder privado de 
ordens terceiras, reiterando a centralidade de culto no padre vinculado a uma 
igreja aprovada dentro dos cânones ultramontanos. A fachada e o interior da 
igreja, sua ornamentação, seus utensílios, o material para o altar principal e 
a forma como deve ser posicionado e construído, o tabernáculo, o número 
de confessionários, a sacristia e a pia batismal, a torre da igreja, o coro e 
o órgão cuidadosamente distante dos olhares do público para que não seja 
motivo de distração – tudo foi cuidadosamente disposto neste capítulo, a fi m 
de alcançar, por meio do zelo, o decoro e o esplendor. Tudo deve “brillar 
por sus proporciones, orden y verdadera beleza” (ACTAS, 1906, p. 502). 

Nos espaços das igrejas, cuidadosamente inseridas nas cidades em um 
local de destaque, os sacramentos, a missa, o culto aos santos e as devoções 
estimuladas em santuários, as imagens sagradas, a organização de irmanda-
des (Apostolado de Oração), a distribuição de relíquias, a reza do rosário, as 
procissões confi guravam-se em imagens e ritos inscritos na paisagem urbana. 
Cada um destes temas é abordado nas Actas, incluindo aí os beatos e os santos 
próprios da América Latina. Eram rituais e práticas que estimulavam a visão, 
a emoção e a memória, ao mesmo tempo em que ensinavam hábitos morais e 
corporais aos fi éis. Educação visual, memória e exemplos combinam-se numa 
forma de controle de comportamentos. Os sacerdotes eram alertados para isso:

Y como las palabras mueven y el ejemplo atrae, los mismos sacerdo-
tes, con su santa conversación, reverencia y devoción en el templo, 
excitarán al pueblo Cristiano à imitarlos. Este ejemplo dará mayor 
fuerza y autoridad à las reprensiones que, en cumplimiento de su 
deber, tengan que dirigir con paternal gravedade y paciência, ya sea 
à las mujeres para que guarden la debida modéstia, ya à los díscolos 
que vagan por el templo (ACTAS, 1906, p. 500-501).



155Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Em 1883, chegaram ao Brasil alguns padres da Pia Sociedade de São 
Francisco de Sales. Na cidade de São Paulo fundaram um Santuário dedicado 
ao Sagrado Coração de Jesus (culto central nas Actas) e, pouco tempo mais 
tarde, iniciaram a construção de um Liceu de Comércio, Artes e Ofícios. A 
despeito de a historiografi a da educação ter se dedicado a observar a peda-
gogia salesiana ou a história do próprio Liceu, os estudos descartam uma 
análise aprofundada das relações entre os prédios e do trânsito de concepções, 
ideias e pessoas entre eles: uma concepção de trabalho (pedagogia salesiana) 
e de humanidade (Sagrado Coração de Jesus) que embasavam um tipo de 
educação, evangelização e socialização específi cas. Desejamos chamar a 
atenção aqui para o fato de que a Igreja fundou colégios ao lado de igrejas, 
capelas ou santuários, e sua política de educação não se deu somente pelas 
escolas, pois o próprio conjunto arquitetônico induz a uma formação moral, 
estética e fi losófi ca. Há um longo caminho a ser percorrido pela História 
da Educação a esse respeito, para investigar a transformação das próprias 
práticas e dos rituais das escolas em razão da entrada de confessores, ir-
mandades, cultos, confrarias e estímulo aos sacramentos. 

Conclusão

A produção de um documento em fonte de pesquisa deve, necessa-
riamente, considerá-lo uma versão, aquela que sobreviveu ou à qual temos 
acesso no momento. Toda versão está carregada de intencionalidade. Além 
disso, para sua análise, há que observar o contexto de sua produção e o 
lugar social de seu autor ou autores. Foi o que procuramos empreender 
nesta primeira aproximação às Actas y Decretos del Concilio Plenario de 
America Latina como fonte para a história da educação e da cultura brasi-
leira. Assim, analisamos o movimento crescente do ultramontanismo pela 
atuação dos papas e, junto com ele, a crescente ênfase na hierarquia e na 
doutrinação por meio de instrumentos diversos. Indicamos que a realização 
do Concílio parece ter sido uma via de mão dupla: um desejo da Santa Sé 
para constituição das repúblicas católicas na América Latina e, também, um 
desejo do próprio clero da região. 

Parece claro, também, que a Igreja se posiciona como educadora e 
espraia sua ação por diversos espaços da vida social. “El divino magistério 
que fué encomendado à la Iglesia por Jesuscristo Nuestro Señor, pone sus 



156 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

decisiones acerca de la fe y las costumbres fuera del alcance de la censura y 
potestade de los que rigen el Estado” (ACTAS, 1906, p. 42). Nesse sentido, 
levantamos alguns temas e questões que podem interessar ao historiador 
da educação e da cultura. O documento, entretanto, oferece uma gama de 
assuntos extremamente variados, com a pretensão de cobrir a vida cotidiana, 
e merece maior aprofundamento. 

Como nos lembra Farge (1991), a história não existe, até que se coloque 
um tipo correto de perguntas para o documento. Esperamos que este artigo 
estimule pesquisadores a levantar outras questões para as Actas y Decretos. 
Um olhar mais detido sobre a Igreja como espaço de socialização, compreen-
dendo a educação em seu sentido lato, permitiria que nos desvinculássemos 
de uma percepção automática que a vincula tão somente à escolarização e 
ao ensino religioso. 

Referências

ACTAS Y DECRETOS DEL CONCILIO PLENARIO DE LA AMÉRICA 
LATINA. Roma: Tipografía Vaciana, 1906.

BITTENCOURT, A. B.; LEONARDI, p. La place de congrégations re-
ligieuses catholiques dans l’education brésilienne. In: HEUMANN, C.; 
SUÁREZ, M. (Éd.). Pérégrinations d’un intellectuel latino-américain. 
Toulouse: CNRS – Le Mirail, 2011.

BROUCKER, J. As noites de um profeta: Dom Hélder Câmara no Vaticano 
II: leitura das circulares conciliares de Dom Hélder Câmara: (1962-1965). 
Tradução de Alcides Tedesco. São Paulo: Paulinas, 2008. 

DUFFY, E. Santos e pecadores. História dos papas. São Paulo: Cosac & 
Naify, 1998. 

FARGE, A. La atracción del archivo. Valência: Edicions Alfons el Magnà-
nim / Instituició Valenciana d’Estudis i Investigació, 1991.

FIGARI, L. F. Concílio Plenário Latinoamericano, un centenário. Dispo-
nível em: <http://www.galeon.com/americalatina/concilio.html>. Acesso 
em: 14 jun. 2012.



157Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

FONSECA, Pe. Devair Araújo. O surgimento do Celam na América Lati-
na. In: ENCONTRO NACIONAL DO GT HISTÓRIA DAS RELIGIÕES 
E RELIGIOSIDADES, REVISTA BRASILEIRA DE HISTÓRIA DAS 
RELIGIÕES, 2., Anais... Maringá, v. 1, n. 3, 2009. Disponível em <http://
www.dhi.uem.br/gtreligiao/pub.html>. Acesso em: 20 out. 2013.

FOUCAULT, M. Arqueologia do saber. Petrópolis: Vozes, 1972.

GAUDIANO, p. Crónica inédita del Concilio Plenario Latino Americano 
(Roma 1899). Anuario de Historia de la Iglesia en Chile. Santiago de Chi-
le, n. 16 p.155-166, 1998a.

______. El Concilio Plenario Latinoamericano (Roma 1899): Preparación, 
celebración y signifi cación. Revista Eclesiástica Platense, La Plata, Año 
CI, p. 1.063-1.078, Oct./Dic. 1998b. 

GINZBURG, C. Relações de força: história, retórica, prova. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2002.

LANGLOIS, C. Le catholicisme au féminin. Les congrégations françaises 
à supérieure générale au XIXe siècle. Paris: Les Editions du Cerf, 1984.

LARA, S. H. Os documentos textuais e as fontes do conhecimento histó ri-
co. Anos 90, Porto Alegre, v. 15, n. 28, p. 17-39, Dez. 2008.

HEYMANN, Luciana. De “arquivo pessoal’ a “patrimônio nacional”: re-
fl exões acerca da produção de “ legados”. Rio de Janeiro: CPDOC, 2005.

LE GOFF, J. Documento/monumento. In: ______. História e memória. 
Campinas: Editora da Unicamp, 2003.

LEONARDI, p. Uma análise das tensões e disputas em torno das interpre-
tações das práticas educativas da Igreja Católica. Quaestio, Sorocaba, v. 
14, n. 2, p. 317-336, Nov. 2012.

LUSTOSA, O. F. (Org.). A igreja católica no Brasil e o regime republica-
no. Um aprendizado de liberdade. São Paulo: Loyola; CEPEHIB, 1990.

MAZOCHI, L. Igreja católica e educação: estado das pesquisas sobre colégios 
e revistas católicas (2003-2013). In: ENCONTRO DE PESQUISA EM EDU-
CAÇÃO DA REGIÃO SUDESTE, 11., 2014. Anais... Disponível em: <http://
www.anpedsudeste2014.com.br/sistema/download.php?id_arquivo=1908>. 
Acesso em: 18 nov. 2014.



158 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.135-158, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

MICELI, S. Elite eclesiástica brasileira. 1890-1930. São Paulo: Compa-
nhia das Letras, 2009.

PINSKY, C. Fontes históricas. São Paulo: Contexto, 2005.

ROUX, R. R. de. De guerras ‘justas’ y otras utopias. Bogotá: Nueva Amé-
rica, 2004.

______. De la nation catholique à la republique pluriculturelle en Ameri-
que Latine. In: BERTRAND, Michel; ROUX, Rodolpho (Ed.). De l’un au 
multiple. Dynamiques identitaires en Amerique Latine. Tolouse: Presses 
Universitaires du Mirail, 2008.

SILVA, F. O. O Concílio Plenário Latino-Americano (1899). Primeiras 
aplicações na Diocese de Diamantina. Revista de Cultura Teológica, São 
Paulo, v. 16, n. 64, p. 109  -125, Jul./Set. 2008.

STRACHEY, L. Victorianos eminentes. Tradução de Claudia Lucotti e 
Éngel Miquel. Introdução de Michael Holroyd. México: UNAM, 1995.

TRANVOUEZ, Y. Catholiques d’abord. Approches du mouvement 
catholique en France, XIXe – XXe siècle. Paris: Les Éditions Ouvrières, 
1988.

Data de registro: 17/11/2015

Data de aceite: 26/01/2016



159Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p159a188

ALEGRIA E PENSAMENTO: REPENSANDO NOSSOS 
AFETOS COM DELEUZE, ESPINOSA E LACROIX*

Alegría y pensamiento: repensando nuestros 
afectos con Deleuze, Spinoza y Lacroix

Joy and thought: rethinking our affects with Deleuze, Espinoza and Lacroix

Paola Sanfelice Leppini*

Resumo: Este artigo tem por objetivo repensar as maneiras como 
temos vivido e pensado as emoções na contemporaneidade a partir das 
análises e críticas levantadas por Michel Lacroix em sua obra O Culto 
da Emoção em ressonância com escritos deleuzeanos com Espinosa, 
sobretudo no que se refere às relações entre ideias e afetos. Trabalhar 
com a afi rmação do corpo como potência do pensamento em meio a uma 
ética que nos ajude a realizar a seleção dos afetos de alegria e de tristeza, 
inquirindo os modos de existência e buscando critérios que possam 
operar, exigente e prudentemente, uma seleção também das próprias 
alegrias, mantendo sempre como ponto de atração as relações entre o 
exercício do pensamento e a criação da própria vida. Este percurso nos 
coloca também em meio a questões sobre a potência da educação como 
lugar de encontro e aprendizagem.

Palavras-chave: Afetos. Pensamento. Encontro. Filosofi a. Educação.

Abstract: he purpose of this paper is to rethink the ways we have been 
living and thinking about the emotions in the contemporary period, based 
on the analyses and critiques raised by Michel Lacroix in his book The Cult 
of Emotion, all this in resonance with Deleuzian writings with Espinoza, 

* Trabalho realizado durante período de desenvolvimento de missão de estudo/doutorado 
sanduíche na Universidade de la República do Uruguai, com apoio fi nanceiro da Capes.

** Mestre em Filosofi a pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Doutoranda em 
Educação na Faculdade de Educação da Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), 
na área de Filosofi a e História de Educação. E-mail: paolasanfelice@hotmail.com.



160 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

especially in that which refers to the relations between ideas and affects. 
Working with the affi rmation of the body as a power of thought amidst an 
Ethics which assist us in conducting a selection of the affects of joy and 
sadness, inquiring the modes of existence and searching for criteria which 
may operate, in a demanding and prudent fashion, a selection of one’s own 
joys as well, ever keeping as attraction point the relations between the 
act of thinking and the creation of one’s own life. This course also places 
us among issues which concern the potential of education as a place for 
both meeting and learning.

KEYWORDS: Affects. Thought. Encounter. Philosophy. Education.

Resumen: Este artículo tiene por objetivo repensar las maneras como hemos 
vivido y pensado las emociones en la contemporaneidad a partir del análisis 
y de las críticas planteadas por Michel Lacroix en su obra El Culto a la 
Emociónen resonancia con escritos deleuzeanos con Spinoza, especialmente 
en lo que se refi ere a las relaciones entre ideas y afectos. Trabajar con la 
afi rmación del cuerpo como potencia del pensamiento a través de una ética 
que nos ayude a realizar la selección de los afectos de alegría y de tristeza, 
investigando los modos de existencia y buscando criterios que puedan 
operar, exigente y prudentemente, una selección, también, de las propias 
alegrías, manteniendo siempre como punto de atracción las relaciones entre 
el ejercicio del pensamiento y la creación de la vida. Este recorrido nos 
coloca, a su vez, frente a cuestiones sobre la potencia de la educación como 
lugar de encuentro y aprendizaje.

Palabras clave: Afectos. Pensamiento. Encuentro. Filosofía. Educación.

Apresentação

A partir dos estudos realizados em nossa pesquisa de mestrado, 
afi rmamos, em meio ao bom encontro operado por Deleuze junto à 
Espinosa e Nietzsche, a potência do corpo no exercício do próprio pen-
samento. O corpo e o mapeamento dos afetos, a atenção à experiência e 



161Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

as variações de potência que ocorrem nos encontros, as composições ou 
decomposições que podem acontecer nos momentos mais cotidianos, a 
afi rmação de uma ética estabelecida nos encontros em oposição a uma 
moral transcendente e a afi rmação da alegria como afeto capaz de nos 
colocar em meio a modos de vida mais potentes, em que o pensamento 
é elevado a sua máxima potência e se enlaça de tal modo à própria vida 
que a transborda.

No decorrer das leituras seguintes e em meio a outros bons encontros 
que também acontecem em nossas tarefas acadêmicas, encontramos uma 
obra de Michel Lacroix, fi lósofo e professor francês, que nos propõem uma 
refl exão acerca do papel e da função assumida pela emoção na sociedade 
ocidental contemporânea. Em O culto da emoção,1 lemos, logo em sua 
introdução, que “as grandes correntes sociológicas de nossa época” nos 
apresentam um conjunto de “aspirações a uma renovação da vida emocional” 
e, mais que isso, “exprimem a necessidade de dar uma coloração afetiva 
intensa à experiência do mudo”.2

Segundo Lacroix, estamos vivendo um momento de “retorno à emoção” 
na qual podemos perceber a expansão de “uma concepção estreitamente 
racionalista do Homo sapiens”, e que tal expansão conta com a emoção 
como tema central de uma “revisão da imagem do homem” que vem sendo 
produzida, sobretudo, como resultado de infl uências da neurobiologia na 
área da antropologia:

Essa nova antropologia reabilita a emoção. Ela a considera uma 
auxiliar da ação, uma aliada da razão. Em nossa natureza profunda, 
declara, somos tão Homo sentiens quanto Homo sapiens.3

No entanto, atrelado a este aspecto promissor, Lacroix apresenta um 
alerta ao perigo que este retorno traz consigo, a saber, o de dar “à sensibilidade 
uma orientação unilateral”, e apresenta uma questão que funcionará como 
fi o condutor ao longo de todo livro: “com efeito, por que não lidaríamos, 
antes, com um retorno ao sentimento?”4 O que esta pergunta coloca em jogo 

1 LACROIX, 2006. 
2 LACROIX, 2006, p. 8.
3 LACROIX, 2006, p. 9.
4 LACROIX, 2006, p. 10.



162 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

é a distinção entre a emoção, defi nida pelo autor como “de tipo explosivo”, 
e o sentimento, que por sua vez teria “caráter duradouro”:

Ainda por cima, no campo das emoções, ele [homem contemporâneo] 
despreza aquelas que poderiam enriquecer-lhe a alma, em prol das 
que lhe proporcionam simples excitações. Prefere a emoção-choque, 
que é da ordem do grito, à emoção-contemplação, que é da ordem 
do suspiro. Busca as situações indutoras de sensações fortes. Tem 
necessidade de ser sacudido por comoções, aturdido por atividades 
histeriformes, abalado por impressões inéditas e potentes.5

Embora não seja nosso objetivo nesse trabalho seguir esta divisão entre 
emoção e sentimento, ou mesmo contestá-la, é fecundo, para os desdobramentos 
que nos parecem interessantes dar a esta temática de uma valorização da emoção 
na contemporaneidade, pensarmos junto com o autor a que tipo de sensações 
temos dado destaque em nosso cotidiano e também o que estamos buscando por 
meio delas. O que nesta apresentação de Lacroix nos convida a pensar é a leitura 
que faz da sociedade contemporânea a partir do ponto de vista que nos remete 
ao corpo e ao que temos escolhido e valorizado como boas composições. Em 
suas cocriações com Espinosa, apresenta a alegria como “um trampolim” capaz 
de nos colocar em meio a modos de pensar mais efetivos e que aumentem nossa 
força de existir. Estaríamos, em meio a esta grande demanda atual, buscando o 
mesmo tipo de alegria de que falava Espinosa e que é reafi rmada pode Deleuze? 

Ideias, afetos e a afi rmação da alegria

No primeiro capítulo de sua obra, Lacroix nos apresenta uma série 
de anúncios publicitários e o uso constante que faziam do termo emoção 
na França dos anos 2.000.6 Percorremos, assim, anúncios de automóveis, 

5 Deleuze (1992).
6 Em um recorrido rápido pela internet podemos perceber, sem grandes difi culdades, que 

existem várias semelhanças entre este estado de coisas descrito e analisado por Lacroix, 
na França, e movimentos que vemos atualmente no Brasil. Nesse sentido, não nos pa-
rece necessário alongarmo-nos em um trabalho de evidenciar neste artigo as demandas 
e exigências em torno de uma concepção de emoção que também podem ser vistas e 
sentidas em nosso cotidiano.



163Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

refrigerantes, livrarias, hotéis, entre outros e vemos como a emoção se co-
loca como “objeto publicitário” efetivo e rentável. O fato de a emoção ter 
se tornado um “componente essencial das campanhas promocionais”7 pode 
ser revelador na medida em que busquemos entender porque “faz vender”. 
Por que compramos produtos que no prometem um “mundo de emoções e 
sensações fortes”? Por que, para nos vender fi lmes, por exemplo, apresentam 
a promessa de que nossas “emoções mais profundas virão à tona”?8 

Em O que é a fi losofi a?,9 Deleuze fala sobre os rivais da fi losofi a ao 
longo do tempo e declara que “o fundo do poço da vergonha” foi a apro-
priação da palavra conceito pelas disciplinas da comunicação. O marketing, 
segundo o autor, conseguiu manter alguma relação entre “o conceito e o 
acontecimento”, mas o fez de tal maneira que “o conceito se tornou o conjunto 
das apresentações de um produto”, e o acontecimento uma “exposição que 
põe em cena apresentações diversas e a ‘troca de ideias’ à qual supostamen-
te dá lugar”.10 Embora Deluze diga que à medida que a fi losofi a havia se 
distanciado e até mesmo “desprezado” sua tarefa de criação de conceitos, 
se colocava tanto mais em condições de ser provada por “rivais cada vez 
mais insolentes”, afi rma também, que nesses combates pode fortalecer-se 
para realizar seu trabalho e criar conceitos “que são antes meteoritos que 
mercadorias”.11 A fi losofi a, como é apresentada por Deleuze, pode ser defi -
nida como “conhecimento por puros conceitos”,12 quer dizer, entre as três 
formas de pensar,13 entre as três disciplinadoras do caos, a fi losofi a é aquela 
em que “o conceito é bem ato do pensamento”.14 

7 LACROIX, 2006, p. 16.
8 O mapeamento social realizado por Lacroix se estende também ao campo do entreteni-

mento, com recortes feitos no cinema, na televisão, nos esportes, nas práticas religiosas 
e na política, de modo a mostrar a seu leitor como um discurso da emoção percorre os 
diversos campos sociais, seja de forma declarada, seja de forma mais sutil, mas como 
isso pode nos levar a questionar a forma como temos vivido e criado nossas emoções.

9 DELEUZE; GUATTARI, 1992. 
10 DELEUZE, GUATTARI, 1992, p. 19.
11 DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 20.
12 DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 15.
13 A este respeito cf Deleuze; Guattari, 1992, p. 253, “O que defi ne o pensamento, as três 

grandes formas do pensamento, a arte, a ciência e a fi losofi a, é sempre enfrentar o caos, 
traçar um plano, esboçar um plano sobre o caos.”

14 DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 33.



164 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Neste sentido, podemos nos questionar sobre a crítica que Lacroix faz 
ao modo como temos vivido em uma busca constante por emoções fortes, 
vibrantes e a necessidade que sentimos de “dar uma coloração afetiva 
intensa à experiência do mundo”, em ressonância com conceitos e noções 
encontrados nos trabalhos de Deleuze em cocriação com Espinosa e que 
tratam dos afetos, das nossas variações de potência e das relações que se 
estabelecem entre os modos de pensar e as maneiras de viver de cada um. 
Para isso, nos parece interessante trabalhar com sua leitura sobre os tipos 
de ideias defi nidos por Espinosa e o paralelismo existente entre estes e 
os gêneros do conhecimento.15 Algumas aulas de Deleuze nos parecem 
bem claras nesse sentido e podemos começar pela que trata das diferenças 
entre ideia e afeto.

Na aula de 24 de janeiro de 1978, lemos que existem dois grandes as-
pectos que diferenciam ideia e afeto. Primeiramente, podemos defi nir uma 
ideia como “um modo do pensamento que representa algo” e um afeto como 
“um modo do pensamento que não representa nada”. Neste ponto, esclarece 
Deleuze, Espinosa não é inovador e permanece ligado a estudos que, desde 
a Idade Média, reconhecem este “aspecto da ideia” como “realidade obje-
tiva”, bem como a existência de “uma superioridade cronológica e lógica 
da ideia sobre o afeto”, uma vez que um modo do pensamento que não é 
representativo (amar, querer, esperar etc.) supõe uma ideia, “mesmo que 
confusa e indeterminada”, de alguma coisa. Esta superioridade, no entanto, 
não signifi ca, de forma alguma, “uma redução”. São “modos de pensamento 
que diferem por natureza, irredutíveis um ao outro, mas simplesmente ligados 
por uma tal relação em que o afeto pressupõe a ideia”.16

O segundo aspecto da relação “ideia-afeto” diz, que além de sua reali-
dade objetiva, uma ideia possui também uma “realidade formal” na medida 

15 Deleuze trabalha este paralelismo também em relação às camadas da individualidade. Não 
trabalharemos, contudo, deste outro aspecto em função de nossos objetivos neste artigo. 
A respeito das relações entre os tipos de ideias, gêneros do conhecimento e camadas da 
individualidade, cf. “Espinosa e as três ‘Éticas’” In: Crítica e Clínica, tr. br. de Peter 
Pál Pelbart. São Paulo: Editora 34, 1997, p. 156-170, e também a aula de Deleuze sobre 
Espinosa ministrada em Vincennes em 17/03/1981. O conjunto das aulas que compõe 
o curso de Deleuze sobre Espinosa pode ser encontrado no endereço eletrônico www.
webdeleuze.com. Neste trabalho, cada aula abordada será indicada pela data em que foi 
ministrada. As traduções são nossas.

16 Aula de 24/01/1978.



165Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

em que “ela, em si, também é algo”. Este ser em si da ideia, isto é, esta 
realidade formal da ideia, é o que Espinosa defi ne como “um certo grau de 
realidade ou de perfeição”. Assim, temos que a realidade objetiva da ideia, 
isto é, “a relação da ideia com o objeto que ela representa”17 constitui seu 
“caráter extrínseco”, e que a realidade formal da ideia ou “a realidade da 
ideia enquanto ela em si mesma é algo”18 constitui seu “caráter intrínseco”. 
É neste segundo aspecto que podemos entender “a diferença fundamental 
entre ideia e afeto”, pois Deleuze afi rma com Espinosa que “nossa vida co-
tidiana não é feita somente de ideias que se sucedem.” Por um lado, temos 
as ideias que “coexistem”, que se encadeiam e se enlaçam umas nas outras, 
mas temos também, ao mesmo tempo, as ideias que “se afi rmam em nós”. 
Existe algo que varia, constantemente, em cada um de nós, ou seja, “existe 
um regime de variação que não é a mesma coisa que a sucessão das próprias 
ideias”. Esta variação corresponde à “força de existir” e à “potência de agir” 
de cada um de nós.

Um afeto, portanto, pode ser defi nido como “a variação contínua da 
força de existir de alguém, enquanto essa variação é determinada pelas ideias 
que se tem”. É importante salientar, ainda mais uma vez, que um afeto “está 
constituído pela transição vivida ou pela passagem vivida de um grau de 
perfeição a outro, na medida em que essa passagem é determinada pelas 
ideias; porém em si mesmo ele não consiste em uma ideia”.19 Dito ainda de 
outra forma, a mente humana concebe uma ideia do que se passa no corpo,20 
e esta ideia, com seu grau de perfeição, forma “certo estado do corpo” que 
implica uma variação na força de existir deste conjunto (constituído de 
mente e corpo) em relação ao estado anterior. Esta transição de um estado 
a outro é o que se chama afeto e que, portanto, não é uma “comparação de 
ideias” e nem se refere apenas à mente, na medida em que “implica tanto 
para o corpo como para a mente um aumento ou uma diminuição da potência 

17 Aula de 24/01/1978.
18 Aula de 24/01/1978.
19 Aula de 24/01/1978.
20 Cf., Ética, II, proposição XII: “Tudo o que acontece no objeto da ideia que constitui 

a mente humana deve ser percebido pela mente humana; por outras palavras: a ideia 
dessa coisa existirá necessariamente na mente; isto é, se o objeto da ideia que constitui 
a mente humana é um corpo, nada poderá acontecer nesse corpo que não seja percebido 
pela mente.”



166 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de agir”.21 Podemos dizer, resumidamente, que um afeto é uma variação 
intensiva no modo de sentir.22

Sob este ponto de vista, podemos retomar as análises feitas por Lacroix 
e indagar de que maneira a emoção buscada e oferecida pela sociedade con-
temporânea nos tem afetado e em meio a quais pensamentos esta maneira 
de viver nos tem colocado, assim como quais maneiras de viver, por sua 
vez, tem sido criadas por estes pensamentos.

No capítulo 3 de sua obra, intitulado “O Homo sentiens, ideal de nossa 
época”, o autor nos diz que “cada período da história tem seu tipo ideal”, e 
apresenta, então, o homem contemporâneo, esse “sensation-seeker”,23 em 
oposição ao homem racional proposto pela sociedade que tinha no método 
científi co uma forma ideal de conhecimento do mundo. Relembrando o pen-
samento de Descartes, Lacroix diz que o “homem emocional não se propõe 
a analisar o conteúdo do seu pensamento”, e ao dizer que a “experiência de 
refl exão a que se entrega é de ordem afetiva, e não cognitiva”, apresenta 
uma crítica que nos parece importante pensar. Nestas páginas, o autor defi ne 
o que chama de Homo sentiens e apresenta a valorização da emoção como 
forma de estar no mundo com um simples “meio de gozo” que não nos daria 
nada a conhecer, que não nos colocaria em condições de pensar:

O homem atual não diz “Penso, logo existo”, mas “Sinto, logo exis-
to.” Compraz-se em experimentar emoções e constatar, pela auto-
-observação, que as experimenta. Numa espécie de reduplicação, de 
reverberação, ele quer gozar duas vezes: a primeira, ao ser tomado 
pela emoção, a segunda, ao ter consciência dessa emoção. Ele quer, 
ao mesmo tempo, sentir e poder dizer que sente. O cogito cartesiano 
é substituído pelo cogito emocional.24 

Esse culto da emoção, segundo o autor, também está relacionado ao 
“lugar conferido ao corpo”, na medida em que “ao reabilitar o corpo, é-se 

21 DELEUZE, 2002, p. 56. 
22 Cf. Também, Ética, III, defi nição III: “Por afeto compreendo as afecções do corpo, 

pelas quais sua potência de agir é aumentada ou diminuída, estimulada ou refreada, e, 
ao mesmo tempo, as ideias dessas afecções.”

23 LACROIX, 2006, p. 19.
24 LACROIX, 2006, p. 45.



167Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

levado, pelo mesmo movimento, a reabilitar a emoção”. Vemos aqui resso-
nâncias com que dizíamos antes em companhia de Deleuze e Espinosa no que 
se refere à afi rmação do corpo como potência do pensamento e as relações 
entre ideia e afeto. Uma diferença, no entanto, nos parece fundamental, a 
saber, que para Lacroix esta reabilitação do corpo aparece necessariamente 
atrelada a um tipo específi co de emoção que segundo o autor nos separa da 
necessidade, e talvez pudéssemos dizer capacidade, de pensar. Já tivemos 
oportunidade de ver que ao trabalhar com a noção de afeto em Espinosa, 
Deleuze é muito claro ao dizer que não se trata de um simples sentimento, 
mas sim de uma variação de potência que ocorre no conjunto corpo-mente 
de um indivíduo, e que esta variação é determinada pelas ideias que temos ao 
sermos afetados por outros corpos. Esta diferenciação, portanto, nos parece 
importante na medida em que coloca em jogo um pensar mais exigente no 
que se refere às relações corpo/mente. Não se trata de reestabelecer essa 
dualidade para operar uma inversão e afi rmar a superioridade do corpo so-
bre a mente, trata-se, ao contrário, de romper com uma concepção em que 
a consciência é capaz de dominar e controlar inteiramente o que se passa 
no corpo, e mais ainda, de romper com a noção de que é justamente este 
controle sobre as emoções que nos levariam a pensar bem. Trata-se, com 
efeito, de assumir que o pensamento não ocorre por uma boa vontade da-
quele que pensa, mas que é colocado em movimento sempre por uma força, 
uma violência que o provoque, dito ainda de outra forma, como resultado 
de um encontro que crie a necessidade do próprio ato de pensar. Nesse sen-
tido, entendemos que o que pode ser colocado em pauta a partir da crítica 
levantada por Lacroix são questionamentos que nos levem a pensar se todas 
as emoções provocam o pensamento de igual maneira ou se existiria uma 
distinção importante a se fazer no que se refere à potência do pensamento 
criado pelas mais variadas emoções. 

Conforme lemos em Spinoza e as três “Éticas”,25 aos três gêneros do 
conhecimento26 correspondem “três elementos que constituem não só conte-
údos, mas formas de expressão: os Signos ou afetos; as Noções ou conceitos; 
as Essências ou perceptos”.27 Estas formas de expressão são “modos de 

25 DELEUZE, 1993, p .172-187. DELEUZE, 1997, p. 156-170. 
26 Cf. Ética, II, prop. 40, escólio 2.
27 DELEUZE, 1993, p. 172. DELEUZE, 1997, p. 156. 



168 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

existência” e dizem respeito a tipos de ideias diferentes. O primeiro deles é 
formado por “ideias-afecções” e representa as ideias que “determinam os 
afetos”, podendo também ser defi nido como signo na medida em que são 
“efeitos” de um corpo sobre outro corpo. As afecções ou “signos escalares” 
são sempre “misturas de corpos” e indicam “o estado de um corpo que 
tenha sofrido a ação de um outro corpo”.28 Ou seja, exprimem um estado 
específi co de um corpo em um determinado momento do tempo, estado este 
que foi confi gurado de tal maneira pelas relações dos corpos em questão no 
instante preciso do encontro. As ideias-afecções formam o primeiro tipo de 
ideia para Espinosa e correspondem ao primeiro gênero do conhecimento, 
defi nido como o mais “baixo” de todos, porque por ele concebemos apenas 
“ideias inadequadas”, isto é, só somos capazes de “conhecer as coisas por 
seus efeitos”, separadas de suas causas:

eu sinto a afecção do sol sobre mim, a marca do sol sobre mim. É o 
efeito do sol sobre meu corpo. Mas as causas, a saber, o que é o meu 
corpo, o que é o corpo do sol, e a relação entre estes dois corpos de 
tal maneira que um produza sobre o outro tal efeito melhor do que 
outra coisa, disto eu não sei absolutamente nada.29

Segundo Espinosa, a grande maioria de nós vive a maior parte da 
vida, e às vezes até toda uma vida, neste primeiro gênero do conhecimento, 
conhecendo as coisas por seus efeitos, sem nada entender de suas causas. O 
problema desta maneira de viver está em que vivemos ao azar dos encontros, 
apenas colhendo os efeitos do que nos acontece, e não nos tornamos capazes 
de agir efetivamente. Vivemos de tal modo que ora temos nossa potência 
aumentada, ora diminuída, e nada fazemos, com efeito, para entender o que 
se passa e mudar essa maneira de viver.

Existe, contudo, uma saída, que pode ser encontrada no segundo gê-
nero do conhecimento e no tipo de ideia que o constitui: a “ideia-noção”. 
Ao invés da mistura entre dois ou mais corpos, a noção é o tipo de ideia 
que corresponde às relações entre os corpos. A diferença entre uma ideia 

28 DELEUZE, 1993, p. 172. DELEUZE, 1997, p. 156. 
29 DELEUZE, aula de 24 de janeiro de 1978. A este respeito, cf. tb. Ética, II, proposições 

19 a 29.



169Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de afecção e uma ideia de noção está no fato de que enquanto na primeira 
podemos apreender apenas os efeitos, isto é, aquilo que acontece a um cor-
po que sofre a ação de outro corpo, o segundo tipo de ideias nos permite 
apreender as causas de tais efeitos. Havíamos dito que o primeiro gênero 
do conhecimento era o mais “baixo”. O segundo gênero, por sua vez, dá um 
passo a mais, pois “é o conhecimento das relações que me compõem e das 
relações que compõem outras coisas”.30 O segundo gênero do conhecimento, 
portanto, é formado por ideias adequadas.31

Na aula de 17 de março de 1981, Deleuze explica de forma muito sim-
ples as diferenças entre o primeiro e o segundo gênero do conhecimento. É 
como se perguntássemos: o que se passa quando alguém aprende a nada?:

O que é o conhecimento do primeiro gênero? É: (...) eu me atiro, 
me debato, como se diz. (...): às vezes a onda me bate, às vezes me 
leva, são efeitos de choque. São efeitos de choque, quer dizer: não 
sei nada da relação que se compõe ou decompõe, recebo efeitos de 
partes extrínsecas. (...). Então, às vezes eu rio, às vezes eu choramin-
go, dependendo se a onda me faz rir ou me afunda, estou nos afetos 
paixões. (...). Ao contrário, ‘sei nadar’ não quer dizer que tenho um 
conhecimento matemático, ou físico, científi co, do movimento da 
onda. Quer dizer que tenho um ‘saber fazer’ espantoso, (...). Quer dizer 
que minhas relações característica, eu sei compô-las diretamente com 
as relações da onda, (...). Eu mergulho no momento certo, retorno no 
momento certo. Evito a onda ou me aproximo, ou, ao contrário, me 
sirvo dela, etc. toda a arte da composição das relações.32 

Havíamos dito anteriormente que nossa força de existir varia constan-
temente segundo as ideias que temos e também que a formação das ideias 
está relacionada com o que se passa em nosso corpo nos mais diversos e 
cotidianos encontros. Essa variação de potência ocorre num regime de au-

30 Aula de 17/03/1981. 
31 Cf. Ética, II, Defi nições, 4: “Por ideia adequada compreendo uma ideia que, 

enquanto considerada em si mesma, sem relação com o objeto, tem todas as 
propriedades ou denominações intrínsecas de uma ideia verdadeira.” 

32 DELEUZE, aula de 17 de março 1981.



170 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

mento e diminuição que se passa conforme meu corpo é afetado por outros 
corpos, funcionando sempre em direção a dois polos, a saber, a alegria e a 
tristeza.33 Se ao me encontrar com outro corpo, seja um livro, uma pessoa, 
o mar ou um pássaro, tenho aumentada minha potência de agir, sou afetada 
de alegria, ao passo que se nesse encontro tenho minha força de existir 
diminuída, sou afetada de tristeza. Nesse sentido, vemos que as emoções 
podem funcionar como um indicador do que se passa em mim, no meu 
conjunto corpo/mente34 e que, como dizíamos anteriormente, se consigo 
formar ideias adequadas sobre as relações de composição entre meu corpo 
e outros corpos, tenho acesso ao segundo gênero do conhecimento e não 
vivo mais ao azar dos encontros. 

Podemos, então, nos perguntar sobre que tipo de ideias temos formado 
a partir dos encontros que buscamos viver atualmente. A que se relaciona 
essa necessidade de emoções fortes de que nos fala Lacroix? Que tipos de 
emoções mais nos interessam? Se formas de pensar criam maneiras de viver, 
se maneiras de viver criam formas de pensar e se o próprio pensamento 
é colocado em movimento por forças que afetam o meu corpo, podemos 
nos indagar sobre como esta forma de viver baseada na busca constante de 
emoções tem provocado nosso pensamento e se estes, por sua vez, nos têm 
levado a afi rmar a própria vida de maneira mais potente. 

Ao defi nir a ideia-noção, Espinosa emprega o termo “comum” para 
qualifi cá-la e, segundo as explicações apresentadas por Deleuze em seu Glos-
sário, estas são assim nomeadas “porque representam algo de comum” entre 
dois ou mais corpos.35 As “noções comuns” são, portanto, ideias adequadas 
que nos permitem compreender em qual relação posso ter minha potência 
aumentada. Não se trata mais de uma ideia de afecção, mas de saber se um 

33 Cf. Ética, III, prop. 11, escólio, “Vemos assim, que a mente pode padecer grandes mu-
danças, passando ora a uma perfeição maior, ora a uma menor, paixões essas que nos 
explicam os afetos da alegria e da tristeza. Assim, por alegria compreenderei, daqui 
por diante, uma paixão pela qual a mente passa a uma perfeição maior. Por tristeza, 
em troca, compreenderei uma paixão pela qual a mente passa a uma perfeição menor.” 
(177).

34 Cf. Ética, IV, prop. 8: “O conhecimento do bem e do mal nada mais é do que o afeto e 
alegria ou de tristeza, à medida que dele estamos conscientes.”

35 DELEUZE, 1981, p. 126-132. DELEUZE, 2002, p. 98-102. Cf. também na mesma obra 
p.154 da edição francesa e p.119 da trad. brasileira, A Evolução de Espinosa: “Uma noção 
comum é precisamente a ideia de uma composição de relações entre diversas coisas.” 



171Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

corpo, com as relações que efetua e que o caracterizam, se compõe com o 
meu de maneira que possamos formar “um conjunto de potência superior”.36

É preciso, no entanto não confundir a maneira como as noções comuns 
são apresentadas na Ética e como são formadas em nossas experiências. Es-
pinosa considera conceitos supostamente dados e parte das explicações mais 
gerais para as menos gerais. Esta, no entanto, é uma “ordem de aplicação” 
que procura ser o mais clara possível, ao passo que a “ordem de formação”37 
é completamente diferente. Uma noção comum pode dizer sobre o que há 
de comum entre dois corpos, como por exemplo, em uma relação amorosa. 
Como também pode dizer algo sobre vários corpos que têm em comum, por 
exemplo, as relações de movimento e de repouso. Neste ponto, percebemos 
porque Deleuze defi niu a utilização do termo comum como “um aspecto 
muito minucioso da fi losofi a de Espinosa”.38 Afi rmar que este tipo de ideia 
diz respeito ao que há de comum entre os corpos quer dizer que só podemos 
formar uma noção comum sobre as relações de corpos que se compõem. 
Ora, vimos que quando meu corpo se encontra com outro corpo cujas rela-
ções características convêm com as minhas relações características ou parte 
delas, sou afetado de alegria e minha força existir e minha potência de agir 
são aumentadas. O que Deleuze e Espinosa estão dizendo é que “a tristeza 
não torna ninguém inteligente”.39

Este ponto da fi losofi a de Espinosa nos parece de tal modo consistente 
que nos permite não adentrarmos por questionamentos que supostamente nos 
diriam algo sobre o falso valor da tristeza para o pensamento. Que sejamos 
afetados de tristeza, que nos encontremos com corpos que decomponham 
parte de nossas relações características e diminuam nossa força de existir 
seja inevitável, não cria em nós a necessidade de encontrar um signifi cado 
maior na tristeza e menos ainda de dar a ela o poder de nos fazer pensar mais 
efetivamente40. Deleuze nos diz que existe em Espinosa uma “fi losofi a da 
‘vida’”, uma fi losofi a que denuncia “tudo o que nos separa da vida” e reforça 

36 DELEUZE, 1981, p. 127. DELEUZE, 2002, p. 98. 
37 DELEUZE, 1981, p. 128. DELEUZE, 2002, p. 99. 
38 Aula de 24/01/1978. 
39 Aula de 24/01/1978. 
40 A este respeito cf. Ética, III, proposição 11: “Se uma coisa aumenta ou diminui, estimula 

ou refreia a potência de agir de nosso corpo, a ideia dessa mesma coisa aumenta ou 
diminui, estimula ou refreia a potência de pensar de nossa mente”.



172 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

a importância da denúncia das paixões tristes nessa fi losofi a prática, pois “os 
poderes tem necessidade de que os sujeitos sejam tristes”.41 Uma alegria, 
ao contrário, nos lança para um mundo que não é acessível por meio das 
tristezas, visto que quando estamos alegres e nossa potência é aumentada, 
existe algo de comum que nos induz a formar uma ideia do tipo noção e 
compreender as causas do que nos está acontecendo:

Nesse sentido, a alegria torna-se inteligente. Sentimos que isso é uma 
questão estranha porque, método geométrico ou não, tudo concorda, 
ele pode demonstrá-lo, porém há um apelo evidente a uma espécie de 
experiência vivida. Há um apelo evidente a uma maneira de perceber 
e também a uma maneira de viver (...). Os afetos de alegria são como 
se estivéssemos em um trampolim, eles nos fazem passar através 
de qualquer coisa que nós nunca passaríamos se somente houvesse 
tristezas. Ele nos solicita a formar a ideia do que é comum ao corpo 
afetante e ao corpo afetado. Isso pode falhar, porém pode lograr-se 
e eu fi co inteligente.42

Neste sentido, além da distinção entre ação e paixão,43 é necessário 
também distinguir dois tipos de paixão, visto que, embora uma paixão nos 
separe de nossa potência de agir, a alegria acontece quando encontramos 
um corpo cujas relações se compõem com a nossa, cuja potência se adiciona 
à nossa, aumentando nossa própria potência, isto é, nos aproximando de 
nossa potência de agir44. A alegria, portanto, é uma paixão na medida em 
que tem causa exterior, mas o passo da tristeza para a alegria (passo devido 
à mudança na composição de relações) foi decisivo, pois, com essa alegria, 

41 Aula de 24/01/1978.
42 DELEUZE, aula de 24 de janeiro de 1978.
43 Cf. Ética, III, Defi nições, 2, “Digo que agimos quando, em nós ou fora de nós, sucede 

algo de que somos a causa adequada, isto é (pela def. prec.), quando de nossa natureza 
se segue, em nós ou fora de nós, algo que pode ser compreendido clara e distintamente 
por ela só. Digo, ao contrário, que padecemos quando, em nós, sucede algo, ou quando 
de nossa natureza se segue algo de que não somos causa senão parcial.”, e tb. Ética, 
III, Defi nições, Explicação: “Assim, quando podemos ser a causa adequada de alguma 
dessas afecções, por afeto compreendo, então, uma ação; em caso contrário, uma paixão.”

44 Cf. Ética, V, prop. 3: “Um afeto que é uma paixão deixa de ser uma paixão assim que 
formamos dele uma ideia clara e distinta”.



173Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

fi camos mais próximos “do ponto de conversão, do ponto de transmutação 
que nos tornará senhores dela e, por isso, dignos de ação, de alegrias ativas”.45

A questão, então, é saber fazer a seleção dos afetos. Se perguntarmos 
“como chegamos a formar um conceito”, veremos que as ideias-noções não 
se formam sem os signos e os afetos, e que são eles que nos dão o “impulso 
necessário” para passarmos dos efeitos às causas. É “no encontro ao acaso 
entre os corpos” que podemos realizar uma “seleção” dos “afetos passio-
nais” e das “ideias de que eles dependem”, de modo a “liberar alegrias” e 
“repelir as tristezas”. Acontece, porém, que os conceitos e noções comuns 
não estão prontos, já criados em algum lugar, apenas esperando para serem 
descobertos. É preciso criá-los, sempre e em “situações locais”, pois não 
existe “nenhuma boa fórmula para o homem em geral”.46

Neste ponto, é importante destacarmos que Espinosa “não pensa como 
um racionalista”. Não basta, diz Deleuze, termos uma ideia adequada para 
termos todas as outras, pois “ser razoável, ou prudente, é um problema de 
devir, o que muda singularmente o conteúdo do conceito de razão”.47 Po-
demos novamente recorrer ao Glossário, e veremos, na defi nição de noção 
comum, que compreenderemos a defi nição de “Razão” no sentido em que 
a concebe Espinosa demonstrando que “o homem não nasce razoável, mas 
como ele vem a sê-lo”. Vejamos:

1º) um esforço para selecionar e organizar os bons encontros, a saber, 
os encontros dos modos que se compõem conosco e inspira-nos pai-
xões alegres (sentimentos que convêm com a razão); 2º) a percepção 
e compreensão das noções comuns, isto é, das relações que entram 
nessa composição, de onde se deduzem outras relações (raciocínio) 
e a partir das quais se experimentam novos sentimentos, desta vez 
ativos (sentimentos que nascem da razão).48

É deste ponto de vista que dizíamos anteriormente nos parecer 
necessário questionar de forma mais exigente a crítica apresentada por 

45 DELEUZE, 1981, p. 41. DELEUZE, 2002, p. 33-34. Cf. também, Ética, III, defi nição 
geral dos sentimentos.

46 Aula de 24/01/1978. 
47 Aula de 24/01/1978. 
48 DELEUZE, 1981, p. 128; 2002, p. 100.



174 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Lacroix em seu terceiro capítulo, quando o autor coloca o “eu sinto” do 
Homo sentiens em oposição direta ao “eu penso” e a intelectualidade do 
cogito cartesiano. É claro que a afi rmação do corpo e dos afetos traz novos 
elementos e questiona a própria ideia do método, questionando também o 
papel e o lugar adquirido pela consciência na sociedade ocidental. Nos estu-
dos deleuzeanos com Nietzsche e Espinosa, podemos encontrar a chamada 
tríplice denúncia operada pelo fi lósofo em meio a estes bons encontros. Ao 
denunciar a consciência em proveito do pensamento, os valores morais em 
proveito de uma ética estabelecida nos encontros e também as paixões tristes 
em proveito da alegria, Deleuze opera uma fi losofi a prática que afi rma o 
corpo e sua potência no exercício do próprio pensamento. O que em nossa 
pesquisa de mestrado chamamos de uma fi losofi a do corpo, funciona neste 
sentido de afi rmar a importância de um estar atento à experiência para pen-
sarmos os modos de existência e também o próprio fazer fi losófi co, pois esta 
atenção ao corpo é imprescindível ao exercício do pensamento, e da própria 
fi losofi a enquanto disciplina decisivamente defi nida como “conhecimento 
por puros conceitos”.49 Afi rmamos que uma atenção especial é fundamental, 
pois pensar por conceitos não pode signifi car, de forma alguma, julgar ou 
avaliar os problemas que estão em jogo a partir de modelos pré-concebidos 
ou a partir do próprio campo perceptivo. Ao contrário, o conhecimento por 
puros conceitos cria novas maneiras de perceber o estado de coisas, e não 
somente de perceber, pois como vimos anteriormente, trata-se também de um 
sentir. Porém, é preciso deixar claro que se trata de um sentir fundamental, 
ou seja, trata-se de afetos, trata-se de um sentir de outro modo, um sentir 
capaz de nos lançar a novas experiências e de imprimir uma “necessidade” 
no pensar. A questão é saber fazer a “seleção”, pois como diz Deleuze, “não 
desaparecerão as ideias inadequadas e os afetos passionais, isto é, os signos, 
nem as tristezas inevitáveis”.50 A questão é saber “tomar uma alegria como 
ponto de partida local”, sentir que “ela nos concerne verdadeiramente”, e 
então servirmo-nos do “trampolim” para formar uma noção comum.

Poderíamos, então, perguntar sobre o que é proposto por tal “afi rmação 
da alegria”, e veremos que não existe nesta fi losofi a espaço para um culto ao 
que talvez possamos chamar de euforia. Deleuze diz que é necessário que 

49 DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 15.
50 DELEUZE, 1993, p. 180; DELEUZE, 1997, p. 163.



175Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

a alegria nos concirna “verdadeiramente” e alerta de que “tudo que excede 
nosso poder de ser afetado é feio”, sugerindo, assim, “viver nas bordas”, no 
“limite alegre” de nosso “próprio poder de ser afetado”.51 E como se trata 
sempre de relações, de composição ou de decomposição, não existe uma 
regra ou uma fórmula que exista para todos de igual maneira. Por isso é 
uma questão de estar atento à experiência e de buscar maneiras de viver que 
aumentem nossa potência, pois as relações mudam constantemente, mesmo 
para um mesmo indivíduo ao longo de sua própria existência. Nosso poder 
de ser afetado não é o mesmo na infância e na velhice, e nesse sentido, é 
uma questão de como viver. 

Uma ou várias alegrias?

Na segunda parte de seu livro, Lacroix retoma a distinção entre emo-
ção e sentimento proposta no início de seu trabalho e afi rma que a forma 
como grande parte de nós tem vivido e buscado estar sempre em contato 
com nossas emoções, sermos abalados por emoções fortes, como o homem 
contemporâneo atrelou o valor de sua existência à sua capacidade de se 
emocionar, é um perigo e um engano na medida em que nos torna egoístas, 
voltados apenas a um mundo interno que não é aquele do pensamento e que, 
mesmo por isso, não favorece a vida em sociedade e a busca por valores 
coletivos. Como resposta a esta crítica, o autor nos propõem um retorno, 
não ao homem que se pretende exclusivamente racional, que nega e repri-
me sua parte emocional, mas a um modo de vida mais contemplativo, em 
que o homem se pensa como construção individual e coletiva, e para isso a 
grande chave, segundo Lacroix, seria um retorno ao sentimento em oposição 
à emoção que agora conhecemos. 

Como dissemos no início deste texto, esta distinção entre emoção e 
sentimento, embora possa ser encontrada e estudada com seriedade também 
em obras de outros autores,52 não é nosso ponto de atração. A questão que 
se impõem, em nosso caso, é aprender a fazer a seleção dos afetos, aumen-

51 Aula de 24/01/1978.
52 Michel Lacroix explica em nota que seguiu esta divisão a partir de suas leituras dos 

trabalhos de Pierre Janet, e traça um paralelo entre esta distinção e aquela proposta por 
Antonio Damasio entre emoção-explosão e emoção ondulação.



176 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

tando a cada encontro nossa potência, tendo ideias adequadas e compondo 
nossas relações com relações que favoreçam as nossas próprias relações 
características, que se somem a elas, vivendo em meio a alegrias mais do 
que a tristezas. 

Nesse sentido, podemos dizer que ao invés de um retorno ao sentimento 
e da valorização da distinção entre sentimento e emoção, seria interessante 
propor um critério mais exigente no que se refere ao saber distinguir dife-
rentes tipos de alegria, pois como vimos com Deleuze, para funcionar como 
um trampolim capaz de nos tornar inteligentes é preciso que a alegria nos 
convenha verdadeiramente. E o que isto, efetivamente, quer dizer? Qual 
critério poderia ser este? Nas palavras de Deleuze, “seria necessário dizer, 
sim, o que é importante numa vida”.53

Este critério, com efeito, nos permitiria distinguir, nos encontros, o 
que se relaciona as minhas partes intensivas daquilo que me remete às 
minhas partes extensivas. Nesta aula de 17 de março de 1981, Deleuze 
está trabalhando com a noção espinosista das três camadas ou dimensões 
da individualidade,54 que se relacionam diretamente com os tipos de ideias 
e gêneros do conhecimento dos quais falávamos anteriormente. O terceiro 
tipo de ideias, os perceptos ou Essências, corresponde ao terceiro gênero 
do conhecimento, aquele que nos faz conhecer a essência singular de cada 
indivíduo, quer dizer, seu grau de potência. Estamos falando de intensida-
des, de limiares de intensidade que variam ao longo de uma vida. Por isso 
afi rmamos, em companhia de Deleuze, que a questão é saber viver nas 
bordas, nos limites de seu próprio poder de ser afetado. É preciso saber de 
que cada corpo é capaz, qual seu poder de ser afetado, em quais relações tem 
esse poder aumentado ou em quais outros sua força de existir é diminuída. 
Podemos, então, retomar as perguntas de Lacroix a partir de um outro ponto 
de vista e inquirir nossas maneiras de viver atuais. As alegrias que nos são 
vendidas e que muitas vezes são mesmo buscadas por nós como saídas, 
são alegrias que nos convém verdadeiramente? São frutos de encontros 
que aumentam a nossa potência de agir? São forças que provocam nosso 
pensamento, tornando-o mais efetivo e potente? Os encontros que temos 
vivido e valorizado remetem às partes intensivas de nós mesmos? 

53 Aula de 17/03/1981. 
54 A este respeito cf. as aulas de 10 e 17/03/1981.



177Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Outro ponto da crítica de Lacroix talvez possa indicar um outro critério 
capaz de nos ajudar a fazer as seleções. No capítulo 7 de sua obra, o autor 
diz que esta busca constante por emoções fortes nos tem afastado da vida 
coletiva e propõem uma outra forma de nos relacionarmos a partir do que 
nomeia por disponibilidade e admiração.

Lemos, ao longo da terceira parte de O culto da emoção, as indicações 
acerca do que o autor apresenta a seus leitores como “o bom uso da emo-
ção”. O remédio para uma reeducação de “nossa sensibilidade adoecida”, 
segundo Lacroix, “implica uma dupla exigência de qualidade, do lado do 
sujeito e do lado do objeto”55 e as chaves que nos permitiriam operar estas 
exigências seriam as “virtudes” da “disponibilidade” e da “admiração”.56

Para defi nir o que chama de disponibilidade, o autor busca na literatura 
do século XX, exemplos que o ajudem a delimitar os contornos de tal atitude 
perante o mundo e que se abre como alternativa aos “homens do século XXI”, 
propondo, em companhia da fi lósofa Simone Weil, uma “moral da atenção”:

Já não se trata de transformar o mundo pela vontade, mas de “deixar 
existirem” os seres e as coisas, concedendo-lhes nossa atenção e 
tornando leve a nossa presença junto a eles.57

Tal postura implicaria “tornar mais lento o ritmo da vida”, estendendo, 
ampliando e conferindo “densidade ao presente”, bem como uma postura de 
“desinteresse”, desfazendo-nos das “fi nalidades utilitárias” da vida cotidiana. 
Desta maneira, segundo o autor, podemos ser “acolhedores frente ao mundo 
e vibrarmos de maneira contemplativa”.58

Este ponto nos coloca em meio a ressonâncias com os escritos deleu-
zeanos. Por um lado, a disponibilidade nos remete a um estar à espreita 
dos encontros, nos colocar em relação com o fora, com aquilo capaz de 
provocar a necessidade do próprio ato de pensar. Trata-se do que falávamos 
antes de um estar atento à experiência e ao que se passa nos encontros. Por 
outro lado, podemos questionar a concepção de “utilidade” e trabalhar, não 
com o abandono total da ideia, como parece propor Lacroix, mas com uma 

55 LACROIX, 2006, p. 161.
56 LACROIX, 2006, p. 162.
57 LACROIX, 2006, p. 164.
58 LACROIX, 2006, p. 166-167.



178 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

seleção como aquela proposta por Espinosa em que se trata de reconhecer 
o que é útil para a própria vida:

É útil ao homem aquilo que dispõe o seu corpo a poder ser afetado de 
muitas maneiras, ou que o torna capaz de afetar de muitas maneiras 
os corpos exteriores; e é tanto mais útil quanto mais torna o corpo 
humano capaz de ser afetado e de afetar os outros corpos de muitas 
maneiras. E, inversamente, é nocivo aquilo que torna o corpo menos 
capaz disso.59

Trata-se, neste sentido, de um estar atento à experiência de modo a 
buscar entender nosso poder de ser afetado, de buscar estar em meio a rela-
ções que favoreçam minhas relações características, que aumentem minha 
potência no sentido de me colocar cada vez mais em condições de ter ideias 
adequadas e de ser capaz de agir. Trata-se de afi rmar a potência do encontro, 
do fora, no exercício do próprio pensamento.

A segunda virtude que operaria como remédio aos distúrbios de nossa 
sensibilidade, seria, segundo Lacroix, a admiração, esta “mescla de emoção 
e virtude” que nos permitiria selecionar a que tipo de coisas devemos estar 
disponíveis, na medida em que existem “objetos que nos elevam, enquanto 
outros nos degradam”60. Neste sentido, sugere um “retorno à admiração” em 
consonância com Descartes e sua defi nição de “um impulso para aquilo que 
nos ultrapassa”61 e apresenta como critério estarmos abertos a objetos que 
despertem nossa admiração, quer dizer, aquilo que “nos tira do prumo”, que 
nos faz “subordinar-se respeitosamente àquilo que é superior”.62

Esta proposta parece alinhar-se com o que dizíamos anteriormente a res-
peito de guiarmo-nos, nos encontros, pela pergunta sobre o que é importante 
numa vida, quer dizer, de buscar estar em meio a coisas que remetam à parte 
intensiva de mim mesma mais do que a coisas que remetam simplesmente 
às minhas partes extensivas. Valorar os bons encontros e buscar alegrias que 
me convenham verdadeiramente, que façam pensar mais efetivamente. Neste 
sentido, podemos dizer que o exercício do próprio pensamento opera como 

59 Ética, IV, prop. 38.
60 LACROIX, 2006, p. 185.
61 Nota do autor: Les passions de l’âme (artigo 53), in Bibliothèque de la Pléiade, p. 723.
62 LACROIX, 2006, p. 187.



179Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

critério exigente e efetivo, e talvez possamos dizer, mais prudente que o da 
admiração, pois este critério da intensidade, este perguntar pela variação de 
potência, nos permite escapar das armadilhas do transcendente. A intensidade 
como critério nos lança à imanência e nos coloca em meio a uma ética que 
funciona por “diferença qualitativa dos modos de existência”,63 e não por 
defi nições morais e estanques que determinam os valores de Bem e de Mal. 
Trata-se de saber do que cada um é capaz e não de determinar deveres. É 
uma questão de composição e não de juízo.

Este último ponto nos lança ainda uma última, mas não menos impor-
tante indagação, a saber, sobre os perigos que podem existir neste regime de 
composição, na medida em que se trata sempre de relações, quer dizer, na 
medida em que compor uma relação pode signifi car decompor outra. Como 
não cair na armadilha de um individualismo extremo em que supostamente 
vale tudo para aumentar minha potência de agir?

Esta pergunta nos coloca em meio a um ponto muito importante da 
fi losofi a de Espinosa, enredada na própria construção de sua Ética. Que não 
exista Bem e Mal como valores transcendentes e imutáveis não signifi ca 
que não existe o bom e o ruim nas relações. Posso dizer que é bom aquilo 
que se compõem com minha relação característica ou parte dela, e ruim 
aquilo que decompõem parte das minhas relações, ou mesmo em último 
caso, que decompõem minha própria relação característica, levando meu 
corpo a entrar em outras relações que não mais aquelas que me defi nem 
como indivíduo atualmente. Pode acontecer que ao compor minhas relações 
com as relações de outro corpo, seja operada a decomposição de parte de 
suas relações ou mesmo de toda relação característica de tal corpo. Como, 
então, avaliar o que é mais ou menos útil à manutenção de minha existência? 
Se sou afetada de alegria ao compor minhas relações e ter minha força de 
existir aumentada, isto não implicaria, no entanto, uma diferenciação ética 
entre os próprios motivos de tal alegria?

No terceiro capítulo de Espinosa fi losofi a prática, Deleuze analisa as 
correspondências de Espinosa com Blyenbergh, que fi caram conhecidas 
como “as cartas do mal”, um conjunto de oito cartas em que Espinosa é 
questionado sobre a “problemática do mal”,64 e nas quais podemos encontrar 

63 DELEUZE, 2002, p. 29. 
64 DELEUZE, 2002, p. 37. 



180 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

uma explicação muito precisa no que se refere ao que podemos tomar como 
uma necessidade de avaliação. Nas palavras de Espinosa:

A ação de golpear, enquanto fi sicamente considerada, e se nos limita-
mos a observar que o homem levanta o braço, cerra o punho e move, 
com força, todo o braço para baixo, é uma virtude que se concebe por 
causa da estrutura do corpo humano. Agora, se um homem, levado 
pela ira ou pelo ódio, é determinado a cerrar o punho ou a mover o 
braço, isso ocorre, como mostramos na segunda parte, porque uma 
só e mesma ação pode estar associada às mais diversas imagens de 
coisas. Podemos, assim, ser determinados a uma só e mesma ação, 
tanto por imagens de coisas que concebemos confusamente, quanto 
por imagens de coisas que concebemos clara e distintamente.65

Desta explicação podemos entender, segundo nos mostra Deleuze, que 
não existe uma determinação única sobre o que seria bom ou ruim, mas que 
a avaliação é local e pode sempre ser balizada pela pergunta sobre a que 
tipo de imagem o ato esta associado: 

O mau emerge quando esse ato é associado à imagem de uma coisa 
cuja relação é por isso mesmo decomposta (mato alguém ao espan-
cá-lo). O mesmo ato teria sido bom se estivesse associado à imagem 
de uma coisa cuja relação seria composta com a sua (por exemplo, 
bater no ferro).66

Isto nos remete às explicações de Espinosa sobre a alegria que resulta 
de um ato motivado por um sentimento como o ódio,67 por exemplo. Lemos 
em Espinosa e o problema da expressão,68 que faz parte de nossa natureza 
o “esforço para perseverar na existência”, quer dizer, buscar aquilo que nos 

65 Ética, IV, prop. 59, escólio.
66 DELEUZE, 2002, p. 42.
67 Cf. Ética, III, Defi nições dos Afetos, 7: “O ódio é uma tristeza acompanhada da ideia 

de uma causa exterior”.
68 DELEUZE, Gilles, Espinosa e o problema da expressão, no prelo. Versão gentilmente 

cedida pelos tradutores.



181Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

é útil ou bom,69 e que neste sentido esforçamo-nos para afastar ou repelir 
algo que nos afeta de tristeza, quer dizer, que não se compõe conosco e que 
diminui nossa potência de agir. Acontece, contudo, que tanto pode ser que 
este sentimento esteja relacionado a uma ideia confusa, quer dizer, posso 
tomar o efeito por uma causa e atribuir o afeto não à relação dos corpos 
em questão, mas à essência mesma da coisa que me afeta, quanto também 
que somos afetados de tristeza porque nos encontramos com algo que não 
convém com a nossa natureza. Em qualquer dos casos, faz parte de nossa 
natureza esforçarmo-nos para afastá-lo de nós:

A mente (pela prop. 13) esforça-se por imaginar aquilo que exclui a 
existência das coisas que diminuem ou refreiam a potência de agir 
do corpo, isto é (pelo esc. da mesma prop.), esforça-se por imagi-
nar aquilo que exclui a existência das coisas que odeia. Portanto, a 
imagem daquilo que exclui a existência da coisa que a mente odeia 
estimula esse esforço da mente, isto é (pelo esc. da prop. 11), afeta-a 
de alegria. Quem, portanto, imagina que aquilo que odeia é destruído 
se alegrará. C.Q.D.70

A questão, no entanto, é que essa alegria que resulta de uma tristeza 
não funciona da mesma maneira que o encadeamento dos próprios afetos 
de alegria, pois “o sentimento de tristeza não se junta ao desejo que se 
segue”. Desta “tristeza nasce um desejo que é o ódio” e na medida em que 
determina nosso esforço por perseverar na existência, ela “envolve alguma 
coisa da nossa potência de agir”, mas a diminui, pois “a potência da coisa 
exterior se subtrai da nossa”:

O desejo é a própria essência do homem (pela def. 1 dos afetos), 
isto é, (pela prop.7 da p.3), o esforço pelo qual o homem se esforça 
por perseverar em seu ser. Por isso, o desejo que surge da alegria é 
estimulado ou aumentado pelo próprio afeto de alegria (pela def. de 
alegria, que se pode conferir no esc. da prop. 11 da p.3). Em troca, o 

69 Cf. Ética, III, prop. 7: “O esforço pelo qual cada coisa se esforça por perseverar em seu 
ser nada mais é do que a sua essência atual”.

70 Ética, III, prop. 20, demonstração.



182 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

afeto que surge da tristeza é diminuído ou refreado pelo próprio afeto 
de tristeza (pelo mesmo esc.). Assim, a força do desejo que surge da 
alegria deve ser defi nida pela potência humana e, ao mesmo tempo, 
pela potência da causa exterior, enquanto a força do desejo que surge 
da tristeza deve ser defi nida exclusivamente pela potência humana. O 
primeiro desejo é, portanto, mais forte que o último. C.Q.D.71

Percebemos, então, que não apenas buscar alegrias faz parte de 
nossa natureza, assim como afastar a tristeza e as causas de tais tristezas, 
mas também que as alegrias não são todas equivalentes. É claro que uma 
alegria é sempre mais potente que uma tristeza, pois ela nos aproxima 
de nossa potência de agir e nos permite, caso logremos, o salto que nos 
tornará mais inteligentes, mas além da distinção entre ação e paixão, e 
também das paixões tristes e alegres, é importante saber distinguir entre 
diferentes tipos de paixões alegres. É preciso saber quais nos concernem 
verdadeiramente, isto é, nos colocam em meio a encadeamentos potentes 
no sentido de ir sempre em direção ao aumento de nosso poder de ser 
afetado, ao preenchimento deste poder em direção ao seu nível mais alto. 
Não é uma questão de excesso, mas de viver nas bordas, nos limites, no 
sentido de sempre ampliá-los. 

E para este viver nas bordas, no limite alegre de nosso poder de ser 
afetado, o critério da intensidade nos parece extremamente potente, pois é 
ele que nos permite, além de inquirirmos a que parte de nos, intensivas ou 
extensivas, convém determinada alegria, vivermos na imanência, atentos à 
experiência e aos combates diários que ai são travados. É preciso, diz Luiz 
Orlandi,72 compreender que Deleuze submete o termo combate a uma “va-
riação conceitual mais exigente” na medida em que, além de ser “marcado 
exteriormente como combate ‘contra o juízo, contra suas instâncias e seus 
personagens’”, possui também, “mais profundamente” um outro aspecto na 
medida em que “o combate” acontece também “no próprio combatente”. São 
os “combates-entre” que, ao determinar “a composição de forças no comba-
tente”, dão justifi cativas aos “combates exteriores”, os “combates-contra”. 

71 Ética, IV, prop.18, demonstração.
72 ORLANDI, 1999, p. 7-17. Utilizamos aqui uma versão eletrônica gentilmente cedida 

pelo autor.



183Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

É possível “dizer que o combate na imanência, num primeiro momento, 
articula-se em duas dimensões: em extensão e em intensidade”, e que é por 
meio de um perguntar sobre as forças que “dominam o combate que ocorre 
em mim enquanto combato tais ou quais intoleráveis externos a mim”, que 
podemos compreender a importância em se “‘distinguir o combate contra 
o Outro e o combate entre Si’”: 

A distinção é necessária, tem consequências práticas, porque, 
enquanto ‘o combate-contra procura destruir ou repelir uma força’, 
o ‘combate-entre, ao contrário, trata de apossar-se de uma força para 
fazê-la sua’. Assim, na imanência, minha participação no combate-
contra isto ou aquilo será modulada por um complexo cuidado de Si, 
um cuidado tecido pelas forças a cuja posse me sinto lançado. É que 
o combate-entre ‘é o processo pelo qual uma força se enriquece ao 
se apossar de outras forças somando-se a elas num novo conjunto, 
num devir’.73 

Trata-se, portanto, de uma valorização ética e conceitualmente exigen-
te do intensivo. Trata-se de lutar para que os bons encontros preencham a 
maior parte de nossas existências, mas de maneira que esta luta não signi-
fi que apenas combater aquilo que exteriormente me afeta de tristeza, mas 
também aquilo que em mim mesmo pode favorecer o encadeamento dos 
afetos de tristeza, como o ódio, a aversão, o escárnio, o medo, o desprezo, 
a decepção, entre tantos outros cuidadosamente mapeados por Espinosa. É 
uma luta diária e local em que cabe a cada partícipe buscar saber do que é 
capaz e qual o seu poder de ser afetado, pois como nos diz Deleuze, é uma 
batalha “onde os signos afrontam os signos e os afetos se entrechocam com 
os afetos, para que um pouco de alegria seja salva”.74 Trata-se de uma ética 
dos modos de existência em que as perguntas que se referem a que tipo de 
alegria podem operar como bom critério, pois é preciso “vigiar inclusive 
em nós mesmos o fascista, e também o suicida e o demente”.75 

73 ORLANDI, 1999, p. 7-17.
74 DELEUZE, 1993, p. 180; DELEUZE, 1997, p. 163. 
75 DELEUZE; GUATTARI, 1996, p. 29.



184 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Filosofi a, educação e criação de modos de existência

Neste ponto nos parece interessante pensar, a partir das leituras expostas 
acima, quais conexões podemos estabelecer entre esta forma de pensar e 
fazer fi losofi a e o campo da educação. Se estamos falando dos encontros 
que acontecem cotidianamente ao longo de toda uma vida e das relações de 
composição e de decomposição que neles se passam, de aprender, na expe-
riência, a estabelecer uma espécie de proporção, aumentando as alegrias e 
diminuindo as tristezas, de buscas ter ideias adequadas que nos permitam 
entender a causa das coisas de tal modo que isso nos coloque em meio a 
ações mais do que a paixões, nos parece importante buscar entender de que 
forma a educação seria uma aliada na construção de outras formas de viver.

Primeiramente, precisamos dizer que a maneira pela qual pensamos 
e concebemos a educação pode ser defi nida como ampla no sentido de 
não estar atrelada exclusivamente a uma concepção específi ca de escola. 
A educação, a nosso ver, pode ser pensada como um campo complexo em 
que somos afetados de inúmeras maneiras e em que somos levados a expe-
rimentar as diferentes formas de pensar: científi ca, fi losófi ca e artística, quer 
dizer, podemos pensá-la como uma produção em que corpo e pensamento 
são afetados nos mais variados encontros, com os mais diversos elementos, 
sejam livros, pessoas ou artes, sejam regras e instituições. E é justamente, 
como explica Gallo,76 nesta zona de indiscernibilidade entre estas grandes 
formas disciplinadoras do caos que encontramos a potência da educação 
em seu mais elevado grau. 

Um segundo ponto a ser salientado é a forma como concebemos as re-
lações entre a própria fi losofi a e a educação como áreas de estudo. Lemos em 
Deleuze e a Educação77 que existem duas maneiras tradicionais de conceber 
a fi losofi a da educação no Brasil: como uma “refl exão sobre os problemas 
educacionais”78 ou “como um dos fundamentos da educação”.79 Dialogando 
com conceitos deleuzeanos, Gallo questiona estas duas perspectivas e nos 

76 Anotações feitas em aula do Prof. Dr. Silvio D. O. Gallo no dia 30/06/2011 no curso de 
pós-graduação História da Filosofi a da Educação, na Faculdade de Educação – UNI-
CAMP. 

77 GALLO, 2008. FADIGAS, 2003. 
78 GALLO, 2008, p. 65. 
79 GALLO, 2008, p. 66. 



185Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

apresenta uma outra proposta: estudar e fazer fi losofi a na educação, quer 
dizer, criar e deslocar conceitos para responder a problemas impostos pelo 
plano de consistência da própria Educação. 

Não se trata, portanto, de refl etir sobre problemas educacionais, pois, 
nestes termos, partimos de uma visão que outorga à atividade fi losófi ca de 
“criação de conceitos”80 um poder invasivo relativamente a outros domínios. 
Tocado por problemas educacionais, o fi lósofo pode vir a criar conceitos que 
entrem em ressonância com maneiras de pensar esses problemas, embora, 
prioritariamente, sejam conceitos que participam de uma exoconsistência81 
com outros conceitos de sua fi losofi a. Do mesmo modo, se déssemos à fi -
losofi a da educação a tarefa de defi nir as “bases sobre as quais um processo 
educativo deva se sustentar”, estaríamos retirando toda potência das pro-
cessualidades educacionais e mantendo os pensadores em educação como 
repetidores de “velhos conceitos fora de contexto”82 que não trazem nada de 
novo ao campo da educação. Estas duas perspectivas, como podemos ver, 
empobrecem tanto a fi losofi a, quanto a educação e transformam a fi losofi a 
da educação em solo infértil, terreno de reproduções onde não há espaço 
para o novo, para criação e nem mesmo para o que há de extraordinário no 
próprio ato de pensar.

Tomando estes dois pontos acima apresentados como aspectos que con-
ferem um contorno, ainda que trêmulo e passível de contorções e distorções 
variadas, possível ao nosso campo de estudos, buscamos nos colocar em 
meio a questões que surgem do próprio campo da educação e pensá-las em 
conexão com conceitos fi losófi cos que se coloquem, mesmo que a partir das 
relações de consistência inerentes ao próprio campo problemático do fi lósofo 
em questão, em ressonância com os problemas educacionais que se impõem.

Neste sentido, podemos nos perguntar sobre de que modo esta fi loso-
fi a que valoriza o encontro como possibilidade concreta de aprendizagem 

80 DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 17. 
81 “Em segundo lugar, é próprio do conceito tornar os componentes inseparáveis nele: 

distintos, heterogêneos e todavia não separáveis, tal é o estatuto dos componentes, 
ou o que defi ne a consistência do conceito, sua endo-consistência. (...). Mas este tem 
igualmente uma exo-consistência, com outros conceitos, quando sua criação implica a 
construção de um ponto sobre o mesmo plano. As zonas e as pontes são as conjunturas 
do conceito” (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 31-32). 

82 GALLO, 2008, p. 67. 



186 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de uma maneira de viver mais ativa, como a afi rmação dos afetos e da 
importância em, na experiência e cotidianamente, saber selecioná-los e 
aprendendo consequentemente a nos colocar em meio mais a alegrias do 
que a tristezas, pode ser ensinada e praticada em espaços dedicados ao 
aprendizado também de outras disciplinas, quer dizer, de outras formas 
de pensar.

Sob este ponto de vista, nos parece fundamental afi rmar a importância 
do ensino de fi losofi a, não apenas por ser ela uma das três grandes disci-
plinadoras do caos, como nos diz Deleuze, mas também por nos permitir 
afi rmar a potência do próprio pensamento como potência de vida. O ensino 
de fi losofi a, a nosso ver, é importante ferramenta na construção e transfor-
mação da própria vida na medida em que nos permite pensar e questionar as 
conexões existentes entre as diferentes maneiras de viver e as mais diversas 
maneiras de pensar, ensinado assim, a todos os partícipes envolvidos, o 
quanto a fi losofi a é prática.

No caso dos problemas colocados em pauta neste texto, por exemplo, 
imaginamos a riqueza e potência que poderiam proliferar nas próprias prá-
ticas educativas que buscassem, por meio do ensino de fi losofi a, trabalhar 
com conceitos de Espinosa e de Deleuze de modo a proporcionar ao aluno 
o acesso a ferramentas que o coloquem em condições de ser ele mesmo um 
recriador de seu modo de existir.

Podemos, por exemplo, nos guiar por perguntas que nos coloquem 
em meio ao próprio processo de aprendizagem do aluno/educando e in-
dagar: Em quais encontros cada aluno tem aumentada a sua potência de 
agir? Quais forças imprimem sua violência e o forçam a pensar? Quais 
são seus intercessores? O que afeta seu corpo de tal maneira que todo 
o seu conjunto corpo/mente se sente abalado, fi ssurado de tal maneira 
que a busca por um pensamento se torna necessária? Ou ainda, deslocar 
estes questionamentos para um outro importante integrante deste cole-
tivo, o professor/educador. Como facilitar o encontro dos alunos com 
forças que os forcem pensar? Como compor meus próprios afetos para 
potencializar nosso encontro? Com quais elementos aumento as chances 
de abrir outros mundos a estes alunos? Como desestabilizar os saberes 
que se impõem como universais inquestionáveis? 

E em meio a este tipo de questionamento, poderíamos também nos 
perguntar sobre a potência que pode pulsar no próprio conteúdo a ser tra-



187Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

balhado. E se, a partir dos encontros que podem acontecer dentro da própria 
sala de aula, os partícipes se vissem abalados por exigências éticas na forma 
de compor seus próprios afetos e relações? E se em meio ao estudo dos con-
ceitos aqui apresentados, por exemplo, os partícipes pudessem experimentar 
que se trata de estar atento à experiência, a espreita do encontro, aberto ao 
fora de tal modo que a necessidade de se perguntar sobre como modular 
em mim mesmo a variação de potência operada pelos afetos de forma mais 
exigente se impusesse?

Referências 

DELEUZE, G. Spinoza – Philosophie pratique, Paris: Minuit, 1981.

______. Critique et clinique, Paris: Minuit, 1993.

______. Crítica e clínica. Tradução de Peter Pál Pelbart. São Paulo: Edi-
tora 34, 1997.

______. Espinosa – fi losofi a prática. Tradução de Daniel Lins e Fabien 
Pascal Lins. São Paulo: Escuta, 2002. 

______. Espinosa e o problema da expressão, no prelo.

______. Cours Vincennes sur Spinoza, 1978-1981. Disponível em: <www.
webdeleuze.com>. Acesso em: 17 Fev. 2014.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Qu’est-ce que la philosophie? Paris: Mi-
nuit, 1991.

______. O que é a fi losofi a? Tradução de Bento Prado Jr. e Alberto Alonso 
Muñoz, Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992. 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil Platôs. v.3. Tradução de Aurélio Guer-
ra Neto. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1996.

GALLO, S. Deleuze & a educação, Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 

FADIGAS, n. Inverter a educação: de Gilles Deleuze à fi losofi a da educa-
ção, Portugal: Porto Editora, 2003. 

LACROIX, M. O culto da emoção. Tradução de Vera Ribeiro, Rio de Ja-
neiro: José Olympio, 2006.



188 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.159-188, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

ORLANDI, L. B. L. Combater na imanência. Texto publicado original-
mente como prefácio ao livro de Gilles Deleuze, Péricles e Verdi – A fi -
losofi a de François Châtelet. Tradução de Hortência S. Lencastre, Rio de 
Janeiro: Pazulin, 1999. 

SPINOZA, B. Ética. Tradução de Tomaz Tadeu, Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2010. 

 

Data de registro: 24/04/2014

Data de aceite: 16/09/2015



189Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p189a207

ANGÚSTIA DA INFLUÊNCIA E DESLEITURA NA FILOSOFIA 
DA EDUCAÇÃO PRAGMATISTA: DEWEY, RORTY E LIPMAN

Anxiety of infl uence and misreading in Pragmatist’s philosophy 
of education: Dewey, Rorty and Lipman

Angustia de la infl uencia e lectura errónea en la fi losofía de la 
educación Pragmatista: Dewey, Rorty e Lipman

Heraldo Aparecido Silva*

Resumo: Este trabalho tem por objetivo analisar alguns aspectos da 
fi losofi a da educação na tradição pragmatista americana. Além disso, 
visto que o estudo remete diretamente à questão da influência de 
Dewey sobre Rorty e Lipman, também faremos uso do revisionismo 
dialético de Harold Bloom. O princípio central da tese bloominiana é 
que as relações revisionárias, ou seja, a infl uência entre grandes autores 
sempre ocorre mediante leituras fortes: o cerne dessa desleitura reside no 
complexo ato crítico de interpretar dialeticamente mediante um processo 
que envolve a apropriação (revisão), a distorção (desvio) e a correção 
(redirecionamento) da doutrina original. Finalmente, propomos que, a 
despeito dos diferentes pontos de vista, encontrados no multifacetário 
neopragmatismo contemporâneo, as preocupações sociais, políticas e 
educacionais discutidas amplamente por Dewey que continuam vicejantes 
e atuais, seja na proposta de Rorty, com sua fi losofi a literária, seja na 
proposta de Lipman, com sua fi losofi a da infância.

Palavras-chave: Filosofi a da educação. Pragmatismo. Desleitura.

* Doutor em Filosofi a pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCAR). Professor 
Associado de Filosofi a da Educação da Universidade Federal do Piauí (UFPI) e Co-
ordenador do Núcleo de Estudos em Filosofi a da Educação e Pragmatismo. E-mail: 
heraldokf@yahoo.com.br



190 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Abstract: The objective of this study is to examine some aspects of 
educational philosophy in the American pragmatist tradition. Moreover, 
given that the study refers directly to the question about the infl uence 
of Dewey over Rorty and Lipman, we will also use the Harold Bloom’s 
dialectic of revisionism. The main principle of Bloom’s thesis is that the 
revisionist relations, that is, the infl uence among great authors always occurs 
by strong readings: the heart of this misreading lies in the complex critical 
act of interpreting dialectically through a process that involves acquisition 
(review), distortion (deviation) and correction (redirection) from the original 
doctrine. Finally, we propose that, despite the different views found in 
the multifaceted contemporary neo-pragmatism, the social, political and 
educational concerns widely discussed by Dewey are thriving and current, 
whether it is in Rorty’s proposal with his literary philosophy, or Lipman’s 
proposal with his philosophy of childhood.

Keywords: Philosophy of education. Pragmatism. Misreading.

Resumen: Este trabajo tiene como objetivo analizar algunos aspectos 
de la fi losofía de la educación en la tradición pragmatista americana. Por 
otra parte, dado que el estudio se refi ere directamente a la cuestión de la 
infl uencia de Dewey em Rorty en Lipman, también vamos a hacer uso del 
revisionismo dialéctico de Harold Bloom. El principio central de la tesis 
bloominiana es que las relaciones revisionárias, es decir, la infl uencia de 
los grandes autores siempre se produce por las lecturas fuertes: el núcleo 
de esta mala interpretación se encuentra en el complejo acto crítico 
de interpretar dialécticamente a través de un proceso que implica la 
apropiación (revisión), la distorsión (desviación) y la corrección (cambio 
de dirección) de la doctrina original. Por último, se propone que, a pesar 
de los diferentes puntos de vista que se encuentran en lo multifacético 
neopragmatismo contemporáneo, el contexto social, político y educativo 
discutido ampliamente por Dewey todavía está prosperando y corriente, 
mediante la propuesta de Rorty, con su fi losofía literária y mediante la 
propuesta de Lipman, com su fi losofía de la infancia.

Palabras-clave: Filosofía de la educación. Pragmatismo. Lectura errónea.



191Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Introdução

No conto “O Jardim dos Caminhos que se Bifurcam”, o fi ccionista 
argentino Jorge Luis Borges explora as infi nitas possibilidades narrativas 
de um labirinto espaço-temporal que assume a forma de um romance atra-
vessado por multibifurcações: “Acreditava em infi nitas séries de tempos, 
numa rede crescente e vertiginosa de tempos divergentes, convergentes e 
paralelos. Essa trama de tempos que se aproximam, se bifurcam, se cortam 
ou que secularmente se ignoram, abrange todas as possibilidades” (BORGES, 
1972, p. 107-108). A proposta de Borges é que sempre podemos retomar e 
explorar infi nitamente as possibilidades que se apresentam explicitamente 
diante de nós como robustas variantes ou que subrepticiamente assumem a 
forma de erros, inexistências ou fantasmas.

Tal perspectiva é assumida como hipótese de trabalho para explorar 
uma vertente contemporânea do pragmatismo americano que, conforme 
acreditamos, num futuro próximo se revestirá de trajes fantasmagóricos 
na tessitura da historiografi a da tradição pragmatista. Trata-se da variante 
conhecida na contemporaneidade como neopragmatismo. Em linhas gerais, 
discorreremos acerca das ramifi cações originadas a partir da recepção e 
distorção de alguns aspectos da ideias do pragmatista clássico John Dewey 
na interpretação de Richard Rorty e Mathew Lipman.

Breve histórico da tradição pragmatista

A corrente fi losófi ca do Pragmatismo é nativa dos Estados Unidos da 
América. Em sua vertente clássica, o pragmatismo é localizado entre meados 
do século XIX e as duas décadas iniciais do século XX. Em sua vertente 
contemporânea, o pragmatismo principia a partir da segunda metade do 
século XX e persiste até os dias atuais.

O divisor histórico e conceitual entre o pragmatismo clássico e o neo-
pragmatismo é o movimento denominado linguistic turn. A ocorrência desta 
virada linguística mudou de tal forma o panorama fi losófi co mundial que, na 
própria tradição pragmatista, a noção de experiência cedeu lugar a noção de 
linguagem como principal objeto de investigação (RORTY, 1997). Assim, o 
Neopragmatismo, Pragmatismo Contemporâneo, Pragmatismo Linguístico e 
Pragmatismo Pós-quineano são algumas das principais designações usadas 



192 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

para se referir ao trabalho de autores cujo referencial teórico, orientação 
metodológica e propósitos fi losófi cos se coadunem com aqueles da tradição 
pragmatista e que, necessariamente, também considerem a contribuição 
oriunda da fi losofi a analítica e sua ênfase na linguagem (SILVA, 2012). 
Talvez a principal contribuição possa ser considerada a mudança de atitude 
diante dos problemas fi losófi cos: a fi losofi a analítica, ao priorizar a análise 
da linguagem faz com que muitos problemas não sejam resolvidos, mas 
dissolvidos, isto é, sua abordagem transforma muitas questões tradicionais 
da fi losofi a em falsos problemas.

No contexto histórico-fi losófi co que permeia a delimitação temática 
e metodológica da fi losofi a analítica da linguagem, o principal fator de 
mudanças na concepção fi losófi ca contemporânea foi a virada linguística. 
Uma “revolução fi losófi ca”, assim defi nida por Rorty: “Entenderei por 
fi losofi a linguística o ponto de vista segundo o qual os problemas fi losó-
fi cos podem ser resolvidos (ou dissolvidos), reformando a linguagem ou 
compreendendo melhor a que usamos no presente” (RORTY, 1997, p. 3). 
A virada linguística designa, em geral, a transição de um paradigma da 
consciência para um paradigma da linguagem e encerra uma transposição 
relevante de campo de estudo: a fi losofi a parte da área da metafísica e da 
epistemologia em direção à área da lógica e da fi losofi a da linguagem. Tal 
deslocamento implica numa relativa diminuição do interesse fi losófi co na 
busca pela fundamentação e legitimidade teórica do conhecimento e, em 
contrapartida, numa ampliação gradual de pesquisas voltadas para a análise 
do sentido, da referência e do signifi cado.

Nos Estados Unidos, o pragmatismo não fi cou incólume às mudan-
ças ocorridas no cenário fi losófi co mundial posterior a virada linguística 
(como denotam a ênfase de Rorty na noção de conversação e de Lipman 
na noção de diálogo). Neste sentido, é possível dividir a história da tra-
dição pragmatista em três períodos (MURPHY, 1993; RORTY, 2006). O 
primeiro período, de meados do século XIX até as duas primeiras décadas 
do século XX, diz respeito ao nascimento e consolidação do pragmatismo, 
principalmente, através de seus fundadores C. S. Peirce (1839-1914), W. 
James (1842-1910) e J. Dewey (1859-1952), além de outros importantes 
representantes como G. H. Mead (1863-1931), F. C. S. Schiller (1864-1937) 
e C. I. Lewis (1883-1964). O segundo período, a partir da década de 1930, 
é caracterizado como o declínio do pragmatismo e coincide com a chegada 



193Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

dos positivistas lógicos do Círculo de Viena nos EUA, que fugiam da 2ª 
Guerra Mundial que assolava a Europa. O resultado dessa involuntária 
aliança, entre o decadente pragmatismo clássico e a ascendente fi losofi a 
analítica resultou numa combinação de infl uências teóricas que ambientou 
a formação universitária de grandes expoentes fi losófi cos como W. Quine 
(1908-2003) e D. Davidson (1917-2003). O contexto para o surgimento do 
neopragmatismo foi decorrente do posterior declínio do positivismo lógico 
na América (THAYER, 1973; JAMES, 1979; DE WALL, 2007). Como o 
pragmatismo clássico em geral, particularmente com Dewey, se notabilizou 
como uma fi losofi a da ação, avessa à mera contemplação praticada pela 
fi losofi a tradicional, seu estudo sempre esteve atrelado a questões práticas, 
de natureza política, social e educacional (GARRISON; NEIMAN, 2003). 
Uma vez que a lacuna social deixada pelo pragmatismo não foi efi cazmente 
preenchida, nem mesmo os méritos do método de análise conceitual da fi -
losofi a analítica foram sufi cientes para eximir os positivistas lógicos (e sua 
alegada neutralidade científi ca) das críticas que demandavam responsabilida-
de social por parte dos fi lósofos. Tempos depois, essa confl uência de fatores 
culminou no terceiro período, defi nido como a renovação do pragmatismo. 
À luz da interpretação de R. Rorty (1931-2007), as (inicialmente relutantes) 
contribuições teóricas de Quine e Davidson, juntamente com idiossincráticas 
releituras dos pragmatistas pioneiros, resultaram, entre os anos de 1980 e 
1990, no neopragmatismo (RORTY, 1991).

Após esta explanação breve e preambular sobre a história da tradição 
fi losófi ca do pragmatismo, é preciso considerar que se, por um lado, ninguém 
questiona a presença de Dewey na tradição pragmatista, por outro lado, há 
muitas controvérsias quanto à fi liação de Rorty e de Lipman na referida 
tradição (MURPHY, 1993; HAACK, 1995; DANIEL, 2000; SILVA, 2009). 
Como excede o escopo deste trabalho fazer uma análise ampla, exaustiva e 
minuciosa das relações teóricas entre Dewey, Lipman e Rorty traçaremos 
nossas considerações em torno de algumas ideias que possam sugerir a 
qualifi cação da fi losofi a lipmaniana de neopragmatismo. 

Visto que o estudo remete diretamente à questão da infl uência de Dewey 
sobre Lipman e Rorty, utilizarei como principal ferramenta metodológica 
a desleitura, ou seja, o revisionismo dialético do crítico literário Harold 
Bloom. Tal atividade revisionista consiste numa versão contemporânea da 
atividade herética, já que ambas seguem doutrinas até determinado ponto e, 



194 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

posteriormente, se desviam delas. Desse modo, a diferença reside no fato de 
a heresia mudar a ênfase da doutrina herdada, ao passo que o revisionismo 
dialético muda a direção da mesma. Nessa perspectiva, o princípio central 
da tese bloominiana é que as relações revisionárias, ou seja, a infl uência 
entre grandes autores sempre ocorre mediante leituras fortes: o cerne desta 
desleitura reside no complexo ato crítico de interpretar dialeticamente me-
diante um processo que envolve a apropriação (revisão), a distorção (desvio) 
e a correção (redirecionamento) da doutrina original.

A caracterização do revisionismo dialético

Para Bloom, apenas os poetas fortes são importantes porque são 
eles que fazem a história poética “distorcendo a leitura uns dos outros, a 
fi m de abrir para si mesmos um espaço imaginativo” (BLOOM, 2002, p. 
55). Tal ato de apropriação é também uma ação revisionista e de desvio. 
Bloom reduz a seis, o número de movimentos revisionários necessários 
à compreensão de “como um poeta se desvia de outro” (BLOOM, 2002, 
p. 61). A esse complexo ato sêxtuplo ele atribui o nome de desleitura ou 
desapropriação. Embora Bloom reconheça que as proporções revisioná-
rias sejam pluralistas e não tenha um número defi nido, ele considera que 
Clinamen, Tessera, Kenosis, Daemonização, Askesis e Apophrades são 
sufi cientes para demonstrar sua tese de que toda grande obra original e 
imaginativa é um desvio.

O medo peculiar do poeta, a sua angústia da infl uência, é que não lhe 
reste uma obra poética para realizar, que sua voz não seja distinta e rele-
vante e que suas palavras não comuniquem nada que seus antecessores e 
contemporâneos já tenham dito. Em tal circunstância, o poeta forte é terreno 
propício para vicejar a angústia da infl uência e seu movimento contrário, a 
apropriação. É o sentimento melancólico de “angústia que torna inevitável 
a apropriação” (BLOOM, 2002, p. 102).

Bloom defende uma noção poética que é bastante permissiva, em vir-
tude da abrangência de sua acepção. Primeiro, ele afi rma que tanto o poema 
quanto a crítica são interpretações distorcidas de outros poemas. A ressalva 
é que o poema, isto é, a distorção interpretativa poética, encerra uma crítica 
mais pungente e radical que a própria interpretação crítica poético-literária, 



195Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

visto que, para ele toda interpretação é uma interpretação distorcida e, por-
tanto “toda crítica é poesia em prosa” (BLOOM, 2002, p. 142).

A ferramenta crucial para a mudança de sentido é o tropo, um desvio 
retórico. Na redefi nição de Bloom, todo tropo é uma interpretação que cons-
titui “um erro proposital” de leitura, “um tipo de falsifi cação” de escrita, 
“um engano” deliberadamente praticado pelo poeta forte contra seu modelo 
poético (BLOOM, 2003, p. 107).

Na concepção literária de Bloom, a tradição é concebida como um 
“desenvolvimento dialético” através de um “jogo de repetição e descontinui-
dade” (BLOOM, 2003, p. 47-49). Posteriormente, Bloom ainda completa sua 
defi nição com a sentença de que a tradição é “o contraste entre inspirações 
rivais” (BLOOM, 2003, p. 77). Em linhas gerais, a tradição é concebida como 
algo dinâmico perpassado pela ideia de confl ito, um legado que é parcial ou 
integralmente revisado, questionado, combatido ou aprimorado tanto por 
seus adversários quanto por aqueles que defendem a sua continuidade. Como 
Bloom utiliza o confl ito entre as fi guras míticas de Laio (pai) e Édipo (fi lho), 
para simbolizar a luta mortal entre poetas (precursor e sucessor). Entretanto, 
na medida em que ele admite que, muitas vezes, as fi guras paternas podem 
ser compostas, assumimos que tal composição pode ter a forma de uma 
variedade de autores distintos ou mesmo de uma tradição.

Em geral, os neopragmatistas pensam a tradição fi losófi ca como instru-
mentos conceituais dentro de uma espécie de caixa de ferramentas. Todavia, 
alguns destes instrumentos com “prestígio imerecido” continuam sendo usados 
a despeito de sua inefi cácia (RORTY, 1995, p. 9). A partir desta orientação os 
neopragmatistas podem realizar uma leitura da tradição fi losófi ca na qual se 
combina (tal como é feito com as ferramentas na solução de problemas espe-
cífi cos) ideias e argumentos de autores que geralmente aparecem apartados 
(MALACHOWSKY, 2002). Do mesmo modo, eles acreditam que algumas 
ideias ou concepções deveriam ser abandonadas ou renovadas e também, a 
despeito dos fi lósofos que tentam nostalgicamente manter em uso ferramentas 
obsoletas, outras novas ferramentas devem ser inventadas.

Em seguida, descrevemos os movimentos revisionários em conformi-
dade com a proposta de Bloom (2002; 2003).

Clinamen, o primeiro movimento revisionário, é descrito como apro-
priação poética: um complexo ato de interpretar criativa e deliberadamente 
errado, isto é, ler em desacordo com a interpretação considerada mais ou 



196 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

menos consensual. Bloom sugere que tal atividade revisionista é uma espé-
cie de versão contemporânea da atividade herética, porque ambas seguem 
doutrinas até certo ponto e depois se desviam delas. A diferença é que a 
heresia muda a ênfase da doutrina herdada, ao passo que o revisionismo 
muda a sua direção. O princípio central da tese de Bloom é que a infl uência 
poética entre poetas fortes “sempre se dá por uma leitura distorcida do poeta 
anterior, um ato de correção criativa que é na verdade e necessariamente 
uma interpretação distorcida” (BLOOM, 2002, p. 80).

Tessera, o segundo movimento revisionário, é defi nido duplamente 
como completude e antítese. Isso porque o desvio do jovem poeta encerra, 
ao mesmo tempo, uma tentativa de completar os pais (o poema original) 
e também uma oposição a eles, baseada na crença que seu precursor ou 
precursores não teriam ousado o sufi ciente. Nesse segundo movimento re-
visionário, ao mesmo tempo em que o poeta posterior recupera e completa o 
poema original, ele se opõe ao mesmo, porque a completude proporcionada 
ao poema original é redutora, distorcida e antitética.

Kenosis, o terceiro movimento revisionário, implica em repetição e 
descontinuidade, mas posteriormente, admite também o signifi cado de es-
vaziamento. Para Bloom, o mero prosseguimento verifi cado entre um poeta 
precursor e um poeta posterior, impede este último de ser poeta, porque a poe-
sia, compreendida como a busca da descontinuidade, sugere a ideia de seguir, 
romper e superar. Assim, a descontinuidade do ato de desfazer e recriar ideias 
precursoras constitui um mecanismo de defesa que permite a sobrevivência 
do poeta posterior como poeta. Dito isso, merece destaque a ideia segundo 
a qual, a defesa do poeta jovem é feita através de uma tentativa de remover 
o precursor de seu contexto. Tal defesa ocorre como um esvaziamento, no 
sentido de minar a força do poeta pai ao desfazer e recriar suas ideias.

Daemonização, o quarto movimento revisionário, sugere a interferência 
de uma entidade intermediária entre as divindades e a humanidade, o daemon 
que, ao auxiliar o jovem poeta forte, num processo cujo resultado é quase 
a emulação entre poeta anterior e posterior, acirra o gládio contra o poeta 
forte precursor. O daemon nutre o efebo e enfraquece o precursor. Nesse 
movimento poético, ao contrário dos dois primeiros modos revisionários 
(clinamen e tessera) que são tentativas de “corrigir ou completar os mortos”, 
e de modo similar ao terceiro modo revisionário (kenosis), a daemonização 
atua como uma tentativa de reprimir a força do poeta antecessor.



197Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Askesis, o quinto movimento revisionário, é uma sublimação poética, 
uma forma de purgação que tem por objetivo atingir um estado de solidão. 
Nessa etapa, a busca pelo estado de isolamento faz com que a desleitura 
redutora posterior atinja inclusive o próprio trabalho do poeta efebo. Após a 
conversão daimônica, munido de poder sufi ciente para combater seu anteces-
sor, o jovem poeta também precisa investir contra si mesmo porque a ascese 
poética requer sua purifi cação e isolamento. Essa transformação é necessária 
para diferenciá-lo tanto do poeta precursor quanto de seus contemporâne-
os. Na ascese, não há lugar para continuidade ou compartilhamento, daí a 
purifi cação pela solidão, isto é, pelo distanciamento solipsista do passado 
e do presente. O próprio precursor, na visão do poeta posterior, passa a ser 
louvado por ter sido o que ele (efebo) se tornou. Assim, ele reconhece na 
alteridade pretérita a possibilidade de superar a si mesmo. 

Apophrades, o sexto e último movimento revisionário, encerra a 
revelação que a própria força daemônica usada pelo poeta posterior para 
exaurir o precursor, advém dos próprios precursores. A imagem aqui é a de 
que os mortos retornam para travar o combate fi nal. Todavia, nesse combate 
derradeiro, se os poetas fortes podem criar um paradoxal e subvertido estilo 
único em relação aos seus ancestrais, eles também podem enfraquecer se os 
mortos retornarem incólumes, ou seja, inalterados. Isso signifi ca que se eles, 
mesmo após terem sido fustigados por desleituras na batalha da apropriação 
poética, não apresentarem sequer sombras de cicatrizes, isto é, se após todas 
as más leituras e hipóteses perversas (no sentido de virar para o outro lado, 
desviar) e criativas feitas pelo poeta posterior, nenhuma dúvida for suscitada 
nas leituras e interpretações posteriores acerca do poeta ancestral, então, a 
interpretação canônica (consensual) volta revigorada.

Um exercício de desleitura na tradição pragmatista: Dewey, Rorty e 
Lipman

Dentre os pragmatistas clássicos, apenas John Dewey logrou longe-
vidade e esteve ativo durante quase toda a primeira metade do século XX. 
Justamente por isto, ele esteve ciente dos diversos eventos, personalidades 
e lugares signifi cativos que constituíram boa parte da cultura deste período. 
Em certo sentido, podemos dizer que o conhecimento da conturbada época de 



198 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Dewey é requisito necessário para a compreensão de suas ideias e, também, 
da repercussão obtida pelas mesmas. Isto porque nos seus trabalhos, a ênfase 
reside nos aspectos político e social da experiência humana.

Assim, se submetermos os escritos deweyanos ao contexto histórico e 
cultural específi co do período compreendido entre as duas guerras mundiais, 
poderemos consider-los como uma fi losofi a social e política, à medida que, 
entrementes, constituem menos uma análise de outras concepções fi losófi -
cas do que uma reação contra determinadas práticas educativas, políticas e 
sociais de seu tempo. Afi nal, como nos adverte o próprio Dewey em 1948, 
na obra Reconstrução em fi losofi a: “a função primordial da fi losofi a é a de 
explorar racionalmente as possibilidades da experiência; especialmente 
as da experiência humana coletiva” (DEWEY, 1958, p. 130). Como o 
propósito da obra em questão era fazer uma contraposição entre os velhos 
problemas fi losófi cos e os novos, ele explicita sua visão acerca da fi losofi a 
tradicional, exarando que “os sistemas [fi losófi cos] antigos refl etem as 
concepções pré-científi cas do mundo natural, a situação pré-tecnológica do 
mundo da indústria e a situação pré-democrática do mundo político em que 
suas doutrinas tomaram forma” (DEWEY, 1958, p. 20). Em linhas gerais, 
podemos afi rmar que tais passagens evidenciam a perspectiva de Dewey 
sobre a fi losofi a e denotam, na sua reivindicação por um novo exame dos 
sistemas e problemas fi losófi cos, a combinação entre o pendor democráti-
co, o historicismo hegeliano e o evolucionismo darwiniano (GARRISON, 
1999; RORTY, 1995).

Como veremos posteriormente, essa recorrente necessidade deweya-
na de atualizar a fi losofi a com os problemas, inquietações e evoluções de 
cada época ressoa tanto na fi losofi a literária de Rorty quanto na fi losofi a 
da infância de Lipman que são projetadas como experimentos fl exíveis de 
transformação individual e social no âmbito de paradigma da linguagem. 
Nessa perspectiva, a importância de coadunarmos o estudo da história da 
fi losofi a com o conhecimento de outras áreas, tais como das instituições 
sociais, da cultura, da religião e da literatura; era justifi cada porque “tanto 
a organização biológica quanto a social concorrem para a formação da 
experiência humana” (DEWEY, 1958, p. 108).

Como Dewey não pensa que a “experiência signifi ca escravização 
ao passado, à tradição, ao costume”, ele aponta para o progresso moral, 
científi co e político como resultados atingidos (e a serem aprimorados) 



199Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

mediante a substituição da atitude fi losófi ca meramente contemplativa pela 
interventora (DEWEY, 1958, p. 109). Em defesa desta ideia, o fi lósofo 
pragmatista questiona:

Mas a eliminação desses problemas [metafísicos e epistemológicos] 
tradicionais não iria permitir que a fi losofi a se dedicasse a tarefa 
mais proveitosa e necessária? Não a incitaria a enfrentar os graves 
defeitos e conturbações sociais e morais de que a humanidade sofre, a 
concentrar a atenção sobre a maneira de descobrir as causas e a exata 
natureza desses males e de aclarar mais e mais a noção de melhores 
possibilidades sociais? Em suma, não se empenharia a fi losofi a em 
planear uma ideia ou um ideal que, ao invés de expressar a noção de 
um outro mundo ou de algum fi m remoto e irrealizável, fosse usado 
como método de compreensão e correção dos males especifi camente 
sociais? (DEWEY, 1958, p. 130-131).

Assim, na concepção deweyana, se a fi losofi a abdicasse da sobrecarga 
na sua tarefa, representada pela “metafísica balofa” e pela “inútil episte-
mologia”, poderia se dedicar com mais propriedade às disciplinas sociais, 
morais e educacionais (DEWEY, 1958, p. 131). Isto porque, sustenta Dewey, 
não devemos “apelar eternamente para decisões pretéritas nem para velhos 
princípios, no intuito de justifi car um curso de ação” (DEWEY, 1958, p. 168). 
Finalmente, Bernstein defende que em relação a Dewey, é preciso considerar 
que no “centro de sua visão e interesses fi losófi cos estão as questões sociais 
e políticas na comunidade democrática” (BERNSTEIN, 1995, p. 58).

Aqui, nossa hipótese de trabalho principia pela sugestão que a proposta 
original de Dewey, expressa na obra Reconstrução em fi losofi a, ecoa nas 
obras de Rorty e Lipman. Em outras palavras, a angústia da infl uência dos 
neopragmatistas começa com a apropriação (revisão) de alguns elementos 
da doutrina deweyana por Rorty e Lipman, cujas interpretações inéditas 
encerram uma distorção (desvio) teórica que resulta num amplo apelo em 
prol de uma correção (redirecionamento) da atividade fi losófi ca. Como não 
há limites específi cos acerca do início e fi m de cada momento revisionário, 
apresentaremos tal leitura sem tentar delimitar os três momentos. Em contra-
partida, procuraremos evidenciar a complementaridade desses três aspectos 
no assim chamado exercício de desleitura sobre a tradição pragmatista.



200 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

É interessante notar que uma das características da apropriação é ler 
em desacordo com o consensual, isto é, fazer uma leitura tão criativa a ponto 
de ser considerada (inicialmente) herética pelos epígonos do precursor des-
lido. Gouinlock (1995), por exemplo, critica uma distinção encontrada na 
leitura de Rorty, entre um Dewey bom e um Dewey mau. Campbell (2009) 
também faz uma crítica a Rorty ao identifi car na sua leitura uma análise 
seletiva e parcial da obra deweyana, que ele qualifi ca como um uso rortyano 
de Dewey. Por sua vez, Daniel (2000), por sua vez, embora faça um estudo 
abrangente sobre a infl uência de Dewey sobre Lipman, reluta em apontar 
os desvios criativos que permitam sustentar a originalidade da fi losofi a da 
educação lipmaniana, pois considera tais desvios como detalhes e alega que 
Lipman segue integralmente o paradigma fi losófi co-educacional deweyano.

No caso de Rorty, o resultado foi a proposição de uma mudança na 
arena fi losófi ca que vicejou numa nova forma de se fazer fi losofi a: a fi losofi a 
como conversação literária. Utilizo a expressão conversação literária para 
designar minha interpretação da concepção rortyana de fi losofi a. Tal recurso 
encerra também uma tentativa de amalgamar as principais acepções e carac-
terísticas da fi losofi a que, nos escritos de Rorty, é referida sob diversifi cada 
e cambiante terminologia: “fi losofi a edifi cante”, “conversação”, “gênero de 
literatura”, “literatura”, “fi losofi a transformadora”, “gênero transitório”, 
“fi losofi a conversacional” e “política cultural”.

Em linhas gerais, uma leitura atenta de A fi losofi a e o espelho da 
natureza, de Rorty, não permite subestimar a relevância das ideias de 
Dewey na consecução do projeto rortyano de crítica à fi losofi a tradicional, 
particularmente quando Rorty, quase no encerramento da referida obra, 
defende enfaticamente que a fi losofi a, independentemente de suas históricas 
mudanças temáticas e metodológicas, não perca de vista os problemas reais 
dos seres humanos. Assim, ao repudiar a restrita e hierarquizada noção de 
conhecimento em prol da conversação livre e aberta, Rorty sustenta que do 
“ponto de vista educacional, em oposição ao epistemológico e tecnológico, 
o modo como as coisas são ditas é mais importante do que a posse de ver-
dades” (RORTY, 1990, p. 359). Ele continua:

Uma vez que ‘educação’ soa um pouco vazio demais, e Bildung um 
pouco estrangeiro demais, usarei ‘edifi cação’ para signifi car este pro-
jeto de encontrar novos, melhores, mais interessantes e mais fecundos 



201Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

modos de falar. A tentativa de edifi car (a nós mesmos ou a outros) 
pode consistir na atividade hermenêutica de fazer conexões entre 
nossa própria cultura e alguma cultura exótica ou período histórico, 
ou entre nossa própria disciplina e outra disciplina que pareça per-
seguir objetivos incomensuráveis num vocabulário incomensurável. 
Mas pode, ao invés disso, consistir na atividade ‘poética’ de inventar 
novos objetivos, novas palavras ou novas disciplinas, seguida, por 
assim dizer, pelo inverso da hermenêutica: a tentativa de reinterpretar 
nosso ambiente familiar nos termos não-familiares de nossas novas 
invenções. Em qualquer caso, a atividade é (apesar da relação etmo-
lógica entre as duas palavras) edifi cante sem ser construtiva – pelo 
menos se ‘construtivo’ signifi ca o tipo de cooperação na realização 
de programas de pesquisa que tem lugar no discurso normal. Pois o 
discurso edifi cante é suposto ser anormal, tirar-nos para fora de nossos 
velhos eus pelo poder da estranheza, para ajudar-nos a nos tornarmos 
novos seres (RORTY, 1990, p. 360).

Depois disso, durante quase trinta anos, o próprio Rorty modifi cou 
várias vezes sua concepção de fi losofi a e fi lósofo, mas sempre manteve essa 
perspectiva social, educacional e política deweyana. No caso de Rorty, tal 
viés é identifi cado na concepção de narrativa como um instrumento poderoso 
de transformação individual e social. É possível distinguir dois usos narrati-
vos rortyanos: o uso específi co, caracterizado pela reconstrução histórica (a 
narrativa argumentativa ou fi losófi ca) e o uso abrangente, caracterizado pelo 
redimensionamento de ideias, pessoas, textos, instituições e costumes através 
da ação de contar histórias (a narrativa ‘story’ em seu sentido amplo) reais 
ou fi ctícias, pretéritas ou futuristas, utópicas ou distópicas sobre sofrimentos 
e triunfos em cenários alternativos (outras sociedades, épocas ou culturas). 

No caso de Lipman, sua leitura de Dewey resultou numa proposição 
dentro da arena fi losófi ca, ou seja, a proposta de uma nova área disciplinar, 
a fi losofi a da infância (KOHAN, 1999). Lipman escreve:

A pergunta, não obstante, persistirá sobre o que há com respeito à 
infância que a habilita a tornar-se uma área da fi losofi a. A resposta a 
essa pergunta parece ser que, para merecer uma fi losofi a, uma área 
deveria ser rica o bastante em implicações de modo a contribuir sig-



202 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

nifi cativamente para outras áreas da fi losofi a. Estudos especializados 
no campo em questão poderiam ter valor para a metafísica, ou para 
a lógica, ou para a epistemologia e profi ssionais nesta. A questão, 
então, é se a infância preenche este requisito. Parece ser o caso de que 
desenvolver fi losofi as da infância assegura a promessa de implicações 
signifi cativas para a fi losofi a social, metafísica, fi losofi a do direito, 
ética, fi losofi a da educação e outras áreas fi losófi cas (LIPMAN, 1990, 
p. 215-223).

Na fi losofi a da educação de Lipman, é possível entrever muitos aspec-
tos e temas caros ao pragmatismo, em geral, e à fi losofi a da educação de 
Dewey, em particular. Por exemplo, quando Lipman prioriza seu pioneiro 
programa de fi losofi a para crianças à atividade investigativa em sala de aula 
denominada comunidade de investigação, é inevitável a menção a Peirce, 
o fundador do pragmatismo americano. A despeito do nome em comum, a 
concepção de comunidade de investigação em Peirce e em Lipman guarda 
pouca semelhança entre si. No primeiro caso, comunidade de investigação 
diz respeito à atividade científi ca de um grupo de especialistas adultos. No 
segundo caso, trata-se de uma atividade investigativa e dialógica, embora 
diletante, cuja ocorrência se dá prioritariamente na sala de aula com crianças. 

O próprio pragmatismo de Peirce foi concebido como um método 
capaz de elucidar o signifi cado de conceitos obscuros a partir do exame de 
seus efeitos na conduta humana. Desta forma, o objetivo do pragmatismo 
seria o de “estabelecer um método de determinação dos signifi cados” para 
acabar com as controvérsias fi losófi cas, nas quais os contendores sustentam 
suas ideias através do uso de palavras idênticas com sentidos distintos ou 
indefi nidos (PEIRCE, 1990, p. 194).

Nessa perspectiva, a relação entre pensamento e ação é formulada, 
de modo exemplar, na máxima pragmática, segundo a qual, para se “de-
terminar o signifi cado de uma concepção intelectual”, o procedimento a 
ser adotado consiste em “considerar quais consequência práticas poderiam 
concebivelmente resultar, necessariamente, da verdade dessa concepção; e 
a soma destas consequências constituirá todo o signifi cado da concepção” 
(PEIRCE, 1990, p. 195).

A defi nição de crença como hábito de ação desempenha fundamental 
importância no pragmatismo peirceano. Para Peirce, a ação é norteada 



203Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

pela crença. Esta é antecedida pela dúvida, que não fornece qualquer 
indício, base ou orientação para nossas ações, mas, pelo contrário, é 
um estado de preocupação, insatisfação e desorientação. O processo 
através do qual o estado de dúvida é convertido em estado de crença 
é chamado de inquérito. O único propósito do pensamento, concebido 
como inquérito, é o estabelecimento da opinião e, consequentemente, 
a cessação da dúvida. A alternância entre o estado de dúvida e o estado 
de crença é constante. Isto porque uma vez estabelecido um hábito de 
ação, ao agirmos, estaremos sujeitos ao confronto com uma nova dúvi-
da. A irritação da dúvida, por sua vez, deve estimular o pensamento a 
desempenhar a sua única função: a produção de crença, que faz reiniciar 
todo o processo (MURPHY, 1993).

Não podemos esquecer que a concepção de fi losofi a em Peirce é pre-
dominantemente científi ca. Ele adverte que a “condição infantil da fi loso-
fi a” no século XIX é decorrente do fato dela ter sido praticada por pessoas 
“que não se educaram em laboratórios”, que não tem o necessário pendor 
experimentalista e, “consequentemente, não foram estimuladas pelo Eros 
científi co” (PEIRCE, 1998, p. 29).

Em contrapartida, o que muitos consideram como uma inovação original 
lipmaniana, é justamente a ideia de fi losofar com crianças (KOHAN, 2005). 
Ou seja, a julgar pela expressão pejorativa em que Peirce aplica o termo 
infantil, podemos presumir que uma das últimas coisas com as quais ele 
poderia aquiescer seria uma atividade fi losófi ca sendo praticada com e pelas 
crianças. Assim, quando Lipman sugere a possibilidade de criar comunidades 
de investigação em salas de aulas, motivadas por novelas fi losófi cas onde 
os protagonistas são crianças, sua proposta encerra um redirecionamento de 
alguns elementos teóricos verifi cados no pragmatismo clássico.

Nessa perspectiva, talvez a infl uência de maior amplitude na fi losofi a 
da educação de Lipman seja a das ideias de Dewey. Ao ler os escritos de 
Lipman é quase é impossível não recordar as obras How we think? (1910) 
e Democracy and education (1916) de Dewey. Cabe ressaltar que para o 
pragmatista clássico, a noção de experiência está estreitamente conectada 
a noção de educação que, segundo ele, seria “processo de reconstrução, de 
reorganização da experiência, pelo qual lhe percebemos mais agudamente 
o sentido, e com isso nos habilitamos a melhor dirigir o curso de nossas 
experiências futuras” (DEWEY, 1959, p. 8).



204 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A ideia deweyana de ressignifi cação da experiência tem lugar de des-
taque no programa lipmaniano de fi losofi a para crianças. Para Lipman, visto 
que as crianças têm um pendor fi losófi co natural (verifi cado principalmente 
na sua aguçada curiosidade, predisposição em emitir opiniões e investigar 
a razão de ser das coisas), tais habilidades seriam melhor exercitadas se as 
experiências das crianças reais pudessem ganhar uma nova dimensão ao 
serem conectadas ao procedimento narrativo e investigativo das crianças 
fi ctícias personagens das novelas fi losófi cas. Aqui, podemos recordar a im-
portância dada por Dewey ao comportamento linguístico, quando ele afi rma 
em Experiência e natureza que “entre todas as realizações, a comunicação 
é a mais notável” (DEWEY, 1980, p. 29). Essa opção de trabalhar com 
textos temáticos fi losófi cos voltados para crianças com idades específi cas 
encerra um procedimento pedagógico importante na medida em que, além 
de relacionar o conteúdo da narrativa com a faixa etária criança, leva em 
consideração as experiências e conhecimentos específi cos da idade infantil, 
facilitando sua identifi cação com as referidas personagens. O interessante, a 
despeito da preocupação didático-pedagógica mencionada, é que a proposta 
dos programas curriculares lipmanianos de fi losofi a para crianças abarca 
um universo temático tão amplo que contempla questões éticas, epistemo-
lógicas, estéticas, lógicas, metafísicas (LIPMAN, 1990; LORIERI, 2004).

Considerações fi nais

A utilização metafi losófi ca da desleitura, para compreender as relações 
teóricas entre o pragmatista Dewey e os neopragmatistas Rorty e Lipman, 
prioriza a noção de infl uência. Na teoria poética bloominiana, tal noção é 
investigada em seis momentos inter-relacionados, caracterizados como um 
sistema que oscila entre as críticas ao passado e as alusões futuras. Essa 
redução é autorizada pela própria estrutura da desleitura que atua em pares: 
nos dois primeiros movimentos clinamen e tessera, o ato principal é o de 
rever (a apropriação); nos dois movimentos intermediários kenosis e dai-
monização, o ato principal é o de reestimar (a distorção) e, nos dois últimos 
movimentos (askesis e apophrades), o ato principal é o de redirecionar (a 
correção).

Na desleitura de Bloom, a ideia de reducionismo remete a noção de 
apropriação, compreendida na sua teoria poética como equivalente a uma 



205Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

interpretação distorcida radical que denuncia a obra do precursor como uma 
idealização excessiva que, portanto, urge ser corrigida. Uma vez que todos 
os seis modos revisionários da desleitura são reducionistas em relação aos 
precursores, tanto a redescrição rortyana quanto a inovação lipmaniana, ne-
cessariamente, mantém essa característica. Em linhas gerais, Rorty e Lipman 
realizam um giro narrativo ao conceberem suas novas ramifi cações fi losófi -
cas. Assim, tanto na proposta rortyana quanto na lipmaniana, resguardadas 
as devidas diferenças conceituais, reconhecem-se distintamente a infl uência 
deweyana e um redirecionamento da fi losofi a para o campo da narrativa.

Finalmente, propomos que, a despeito dos diferentes pontos de vista 
encontrados no multifacetário neopragmatismo contemporâneo, as preocu-
pações sociais, políticas e educacionais discutidas amplamente por Dewey 
continuam vicejantes e atuais, seja na proposta de Rorty, na sua fi losofi a 
como conversação literária, seja na proposta de Lipman, com sua fi losofi a 
da infância. Em suma, parafraseando Bloom, podemos afi rmar que Rorty e 
Lipman são poetas fortes sob a sombra da infl uência de Dewey.

Referências

BERNSTEIN, R. American Pragmatism: the confl ict of narratives. In: 
SAATKAMP Jr., H. J. (Ed.). Rorty & pragmatism: The Philosopher Re-
sponds to his Critics. Nashville/London: Vanderbilt University Press, 
1995, p. 54-67.

______. Pragmatism, pluralism, and the healing of wounds. In: MENAND, 
L. (Ed.). Pragmatism. New York: Vintage, 1997, p. 382-401.

BLOOM, H. A angústia da infl uência. 2. ed. Tradução de Marcos Santarri-
ta. Rio de Janeiro: Imago, 2002.

______. Um mapa da desleitura. 2. ed. Tradução de Thelma M. Nóbrega. 
Rio de Janeiro: Imago, 2003.

BORGES, J. L. Ficções. São Paulo: Abril Cultural, 1972.

CAMPBELL, J. O uso rortyano de Dewey. Tradução de Heraldo Apareci-
do Silva. Redescrições, Rio de Janeiro, ano 1, n. 2, p. 1-17, 2009.

DANIEL, M-F. A fi losofi a e as crianças. Tradução de Luciano V. Macha-
do. São Paulo: Nova Alexandria, 2000.



206 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

DE WALL, C. Sobre pragmatismo. Tradução de Cassiano Terra Rodrigues. 
São Paulo: Edições Loyola, 2007.

DEWEY, J. Reconstrução em fi losofi a. 2. ed. Tradução de António Pinto de 
Carvalho. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1958.

______. Como pensamos. Tradução de Haidee de Camargo Campos. 3. ed. 
São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1959.

______. Experiência e natureza (capítulos I e V). Tradução de Murilo O. 
R. Paes Leme. São Paulo: Abril Cultural, 1980, p. 1-52.

GARRISON, J.; NEIMAN, A. Pragmatism and education. In: BLAKE, n. 
; SMEYERS, p. ; SMITH, R.; STANDISH, p. (Eds.). The blackwell guide 
to the philosophy of education. Oxford: Blackwell, 2003, p. 21-37.  
http://dx.doi.org/10.1002/9780470996294.ch2

GOUINLOCK, J. What is the legacy of instrumentalism?: rorty’s interpre-
tation of Dewey. In: SAATKAMP Jr., H. J. (Ed.). Rorty & pragmatism: the 
philosopher responds to his critics. Nashville/London: Vanderbilt Univer-
sity Press, 1995, p. 72-90.

HAACK, S. Vulgar pragmatism: an unedifying prospect. In: SAATKAMP 
Jr., H. J. (Ed.). Rorty & pragmatism: the philosopher responds to his crit-
ics. Nashville/London: Vanderbilt University Press, 1995, p. 126-147.

JAMES, W. Pragmatismo. In: ______. Pragmatismo e outros textos. Tradu-
ção de Jorge Caetano da Silva. São Paulo: Abril Cultural, 1979a, p. 1-109.

KOHAN, W. O. Filosofi a e infância: pontos de encontro. In: KOHAN, W. 
O.; KENNEDY, D. Filosofi a e infância: possibilidades de um encontro. 
Petrópolis, Vozes, 1999.

KOHAN, W. O. Infância: entre educação e fi losofi a. Belo Horizonte: Au-
têntica, 2005.

LIPMAN, M. A fi losofi a vai à escola. Tradução de Maria Alice de 
Brzezinski Prestes e Lucia M. S. Kramer. São Paulo: Summus, 1990.

LORIERI, M. A. O trabalho de fi losofi a com crianças e jovens nos últimos 
vinte anos. In: KOHAN, W. O. (Org.). Lugares da infância: fi losofi a. Rio 
de Janeiro: DP&A, 2004.



207Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.189-207, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

MALACHOWSKI, A. Richard Rorty. Princeton/Oxford: Princeton Uni-
versity Press, 2002.  http://dx.doi.org/10.4135/9781446263273 

MURPHY, J. O pragmatismo – de Peirce a Davidson. Tradução de Jorge 
Costa. Porto: ASA, 1993.

PEIRCE, C. S. De pragmatismo e pragmaticismo. In: ______. Semióti-
ca. 2. ed. Tradução de José Teixeira Coelho Neto. São Paulo: Perspectiva, 
1990, p. 191-299.

______. Philosophy and the conduct of life. In: HOUSER, n. (Ed.). The es-
sential Peirce: selected philosophical writings. v. 2. Bloomington: Indiana 
University Press, 1998. p.27-41.

RORTY, R. Philosophy and the mirror of nature. Oxford: Blackwell, 1990.

RORTY, R. Pragmatismo. In: CARRILHO, M. M. (Org.). Dicionário do 
pensamento contemporâneo. Lisboa: Dom Quixote, 1991, p. 265-277.

______. Philosophy and the future. In: SAATKAMP Jr., H. J. (Ed.). Rorty 
& pragmatism: the philosopher responds to his critics. Nashville/London: 
Vanderbilt University Press, 1995, p. 197-205.

______. The linguistic turn: recent essays on philosophical method. Chica-
go & London: University of Chicago Press, 1997.

______. Uma visão pragmatista da fi losofi a analítica contemporânea. Tra-
dução de Heraldo Aparecido Silva. In: RORTY, R.; GHIRALDELLI JR, 
p. Ensaios pragmatistas: sobre subjetividade e verdade. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2006, p. 105-125.

SILVA, H. A. Pragmatismo e neopragmatismo: narrativas pluralistas e con-
fl itantes. Ethica, Rio de Janeiro, v. 16, p. 17-50, 2009.

______. A fi losofi a da educação de Richard Rorty: epistemologia, conver-
sação, narrativas e as funções da educação. Educação e Filosofi a, Uberlân-
dia, v. 26, n. 52, p. 509-526, 2012.

THAYER, H. S. Meaning and action: a study of american pragmatism. 
New York: The Bobbs-Merrill Company, Inc., 1973.

 Data de registro: 04/11/2014

Data de aceite: 15/07/2015





209Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p209a220

O CONCEITO DE SAÚDE NO LIVRO IV DA REPÚBLICA: 
PLATÃO CONTRA OS HIPOCRÁTICOS?

The concept of health in Republic book iv: Plato against the hippocratic?

El concepto de salud en la República: libro iv: Platón contra los hipocráticos?

Sussumo Matsui*

Gabriele Cornelli**

Resumo: O conceito de saúde trabalhado por Platão no Livro IV 
da República tem sido mal interpretado ao longo dos séculos. Para 
entender melhor quais seriam as colocações de Platão, é necessário 
entender e dialogar com o background da sua época. No caso do 
conceito de saúde é necessário um diálogo com a medicina hipocrática. 
Existe uma relação entre o conceito de justiça e saúde que não faz jus 
ao que está escrito. Platão, um hábil escultor de textos, faz um paralelo 
entre a alma e a cidade para descobrir o que é justiça e depois aplica 
ao indivíduo. Finda esta empresa, ele começa a delinear o que são atos 
de justiça. Tais atos são comparados com a saúde corporal. Isto é uma 
preparação para o discurso sobre os tipos de governo. Parece que o 
conceito de saúde não é o mesmo que encontramos desde Alcmeon até 
os hipocráticos, pois a temática da saúde se encontra em consonância 
com suas noções de política.

Palavras-chave: Saúde. Política. Justiça. Alma. Corpo. Hipocráticos.

*  Mestre em Filosofi a Antiga (Universidade de Brasília). Doutorando em Estudos Clássicos 
(Universidade de Coimbra). E-mail: fl aviaesussumo@gmail.com

** Doutor em Filosofi a pela Universidade de São Paulo (USP), e Doutor em Ciências da 
Religião pela Universidade Metodista de São Paulo (UMESP). Coordenador da Cátedra 
UNESCO Archai da Universidade de Brasília e Presidente da International Plato Society. 
Professor do Departamento de Filosofi a da Universidade de Brasília (UnB). E-mail: 
gabriele.cornelli@gmail.com



210 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Abstract: The concept of health worked by Plato in Book IV of the Republic 
has been misunderstood for centuries. To better understand what are the 
statements of Plato, it is necessary to understand his background. In the case 
of health concept a dialogue with the Hippocratic medicine is needed. There 
is a relationship between the concept of justice and health unfl attering to 
what is written. Plato, a skilled sculptor, texts draws a parallel between the 
soul and the city to fi nd out what is justice and then applies to the individual 
soul. End this enterprise; it begins to outline what are acts of justice. Such 
acts are compared with bodily health. This is a preparation for the speech 
about the types of government. It seems that the concept of health is not 
the same, as we fi nd from Alcmeon to the Hippocratic, because the health 
issue is in line with its policy notions.

Keywords: Health. Politics. Justice. Soul. Body. Hippocratic.

Resumen: El concepto de salud trabajado por Platón en el libro IV de la 
República ha sido mal entendido largo de los siglos. Para entender mejor 
lo que sería la colocación de Platón, es necesario entender y dialogar con el 
background de su tiempo. En el caso del concepto de salud es necesario un 
diálogo con la medicina hipocrática. Existe una relación entre el concepto 
de la justicia y salud que no coincide con lo que está escrito. Platón, un 
experto escultor textos, establece un paralelismo entre el alma y la ciudad 
para descubrir qué es la justicia y luego aplicar al individuo. Finda esta 
empresa, comienza a esbozar lo que son actos de justicia. Tales actos se 
comparan con la salud corporal. Esta es una preparación para el discurso 
sobre los tipos de gobierno. Parece que el concepto de salud no es el mismo 
que encontramos desde Alcmeón a los hipocráticos porque el tema de la 
salud está en línea con sus nociones de política.

Palavras-clave: Salud. Política. Justicia. Alma. Cuerpo. Hipocráticos.



211Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Introdução

A defi nição de saúde que encontramos na República de Platão foi 
submetida, ao longo do platonismo, a três leituras diferentes, que infl uen-
ciaram decisivamente uma correta compreensão da questão. A primeira 
delas começou com Galeno1, na famosa afi rmação que Platão foi um grande 
leitor de Hipócrates e seu maior imitador. A segunda teria sido a aceitação 
que Platão transpôs toda a teoria de Alcmeon de Crotona para suas teses 
biológicas. Por fi m, a terceira leitura deu um salto, quase inconscientemen-
te, do conceito de justiça2 ao de saúde, relacionando-os em um sentido de 
isomorfi a e causalidade.

O presente artigo propõe superar a recepção platonista da questão da 
saúde para voltar ao texto platônico e aos escritos hipocráticos, comparan-
do o texto da República com as defi nições que encontramos nos escritos 
médicos datados mais ou menos da mesma época.3 Seguimos uma hipótese 
pela qual os conceitos platônicos parecem representar uma polêmica contra 
a medicina de seu tempo. Porém, devemos ter cuidado para não cair no erro 
dos positivistas4, crendo que Platão polemizava contra Hipócrates ou contra 
uma determinada corrente (itálica ou de Cnido). 

Depois de uma digressão no interior da discussão sobre a educação 
dos guardiões, no Livro III, Platão denuncia que a medicina de seu tempo 
estava em declínio (R. 406a). Ele critica o excessivo cuidado da saúde, 
que tinha se transformado em cuidado da doença (R. 407b-c). O contexto 
deste artigo se desenvolve no Livro IV, na tripartição da alma. Nessa 

1 PHP 4.
2 Existe um grande debate em torno da justiça em Platão. Não iremos enfrentar este 

problema, pois a defi nição textual é sufi ciente para demonstrar o analogon entre justiça 
e saúde. Para o debate sobre a justiça, ver Irwin (1977, p. 204-216); Keyt (2011, p. 318-
32); Kraut (2013, p. 367-97); Vlastos (1968, p. 665-674). Deve-se ter em mente que o 
conceito de justiça é mais amplo do que o que foi exposto no Livro IV. Segundo Richard 
Kraut, ele se desenvolve nos demais livros da República. 

3 Existe muita dúvida na datação, pois este é um trabalho espinhoso e cheio de especu-
lações. Ao falar de uma datação comum entre a República e os tratados hipocráticos, 
temos em mente algo mais geral, ou seja, as obras que circulavam na última metade do 
século V e na primeira metade do século IV a.C.

4 Houve uma discussão sobre a existência de três escolas de medicina rivais na Antiguidade: 
Cós, Cnido e Itália. Jaeger (2001, p. 1.030-1.031) afi rmou que Platão seguia a escola de 
Cós. Disto decorre que ele estava polemizando contra a escola empírica de Cnido. 



212 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

passagem, Platão faz duas analogias que estão relacionadas diretamente 
com o conceito de saúde: o analogon entre justiça e a tripartição da alma 
e o analogon entre ações justas e saúde. É necessário investigá-los com 
cautela para saber se Platão está polemizando com os hipocráticos no 
campo conceitual.

O analogon entre justiça e alma tripartida

Ao voltar para o tema da educação dos guardiões, Adimanto indaga 
a Sócrates o motivo pelo qual os guardiões, que detêm o governo da 
cidade, não poderem possuir alguma propriedade. Ele pergunta se esse 
grupo de pessoas não será infeliz. Sócrates responde que o objetivo não 
é tornar uma só classe muito feliz, mas garantir a felicidade da cidade 
inteira (419ª-421c). Nesta cidade bela (kallipolis) não se deve permitir 
nem a pobreza nem a riqueza extrema. Pois a primeira engendra o ser-
vilismo, a inefi ciência e o gosto pela novidade; a segunda engendra o 
luxo, a preguiça e o gosto pela novidade. É fundamental que haja uma 
educação pormenorizada (421d-427c). 

Estes governantes detêm um “saber governar” (428d) que consiste 
em uma capacidade prático-política de tomar decisões justas com vistas à 
vantagem da cidade inteira. A qualidade típica deles é a sabedoria (sophia, 
429a). A segunda classe de pessoas, a dos guardiões, deve ser dotada de 
coragem (andreia). Uma coragem não é só uma virtude a ser exercida nos 
campos de batalha, mas é uma fi delidade aos princípios morais estabelecidos 
pela lei e uma educação apropriada sobre o que deveriam temer (429b-430c). 
A terceira qualidade (430d-432a), a temperança (sophrosyne), deve estar 
presente em todos os grupos sociais de forma distributiva. A temperança 
presente na classe dos governantes e guardiões faz com que estes não se 
transformem em opressores dos súditos. Já no terceiro grupo, a temperan-
ça põe limites nos prazeres, no acúmulo de riquezas, no desejo de poder. 
Por fi m, a justiça (dikaiosyne) garante que as outras três virtudes (sophia, 
andreia, consiste (434a):

a) em reter apenas os bens que nos são próprios. Como já notava Vlas-
tos (1968, p. 667), esta primeira metade do conceito de justiça parece 
polemizar com o estado de pleonexia descrito por Tucídides (5. 105); 



213Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

b) em exercer a nossa própria função, isto é, respeitar os próprios limites 
e o próprio papel (oikeiopragia 434c). Na gênese da cidade, Sócrates 
explica a Glauco que a multiplicidade das necessidades reúne em um 
mesmo local um grande número de associados e auxiliares (369e – 
370a), e cada um deve cumprir a sua própria função (autou prattein). 

Para que a justiça seja plena, Platão não permite a troca de funções e 
nem a prática de várias atividades (434b-c). É bem provável que ele esteja 
criticando a pressuposta liberdade democrática, que os atenienses tanto se 
orgulhavam, a qual permitia aos cidadãos uma versatilidade na prática e 
exercício de várias formas de atividades.5 Na kallipolis, cada um deveria 
fazer sua função.

A tripartição funcional do corpo social foi introduzida para superar 
a cisão econômica entre ricos e pobres, que condenaria a cidade a um 
confl ito perpétuo. Então, a função da justiça seria garantir a felicidade 
coletiva na oikeiopragia política dos três grupos. Agora nos resta transferir 
este modelo para a dimensão individual, segundo o método proposto no 
início, para investigar se existe algum isomorfi smo entre as duas justiças 
(coletiva e individual). 

No indivíduo existe um confl ito. Platão constata que a alma se divide 
em três partes:6 racional (logistikon), desiderativa (epithymias) e irascível 
(thymoeidous). A divisão é análoga aos grupos da cidade, pois cabe à parte 
racional, comandar; à irascível, vigiar; e a desiderativa, desejar (434c-441c). 
Esta última necessita de freio e direção. 

Poderíamos representar assim o analogon:

CIDADE Governantes
(sophia)

Guardiões
(andreia)

Artesãos
(sophrosyne)

ALMA Racional
(logistikon)

Irascível
(thymoeidous)

Desiderativa
(epithymias)

5 Cf. Thuc. 2. 41.
6 A tripartição da alma é discutida em Robinson (2007, p. 78-85), Santos (2009, p. 71-80), 

Miller (2011, p. 261-275).



214 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Se há uma isomorfi a entre os três elementos então, o conceito de justiça 
que foi aplicado à cidade também pode ser aplicado ao indivíduo. Contudo, 
Vegetti (2011, p. 61-62) assinala que muita difi culdade hermenêutica vem 
da aceitação que a forma política, em termos de força e poder, é comple-
tamente isomórfi ca ao confl ito intrapsíquico. Platão mesmo reconhece as 
difi culdades, dizendo que com os métodos utilizados na discussão, não o 
levará jamais a atingir rigorosamente o fi m proposto (435c-d). Ele continua 
dizendo que o método bastava para a presente circunstância e que haveria 
um caminho mais longo e demorado. 

O analogon entre ações justas e a saúde

Estabelecido o conceito de justiça, Sócrates pergunta sobre o conceito 
de atos de justiça. Aqui reside uma grande confusão quando se lê a passa-
gem. Como foi mostrado acima, a justiça na alma é semelhante à justiça 
na cidade. Até agora a saúde não foi evocada. A partir da passagem 444c, 
Sócrates constrói outro analogon entre ações justas e saúde do corpo:

- Ora, produzir a saúde consiste em dispor, de acordo com a natu-
reza, os elementos do corpo para dominarem ou serem dominados 
uns pelos outros; a doença, em, contra a natureza, governar ou ser 
governado um por outro. 
- Consiste, sim.
- Portanto, inversamente – produzir a justiça consiste em dispor, de 
acordo com a natureza, os elementos da alma, para dominarem ou 
serem dominados uns pelos outros; a injustiça, em contra a natureza, 
governar ou ser governado um pelo outro (R. 444d).7

7 Tradução de Maria Helena da Rocha Pereira. Orig.: ἔστι δὲ τὸ μὲν ὑγίειαν ποιεῖν τὰ ἐν 
τῷ σώματι κατὰ φύσιν καθιστάναι κρατεῖν τε καὶ κρατεῖσθαι ὑπ᾽ ἀλλήλων, τὸ δὲ νόσον 
παρὰ φύσιν ἄρχειν τε καὶ ἄρχεσθαι ἄλλο ὑπ᾽ ἄλλου.

 ἔστι γάρ.οὐκοῦν αὖ, ἔφην, τὸ δικαιοσύνην ἐμποιεῖν τὰ ἐν τῇ ψυχῇ κατὰ φύσιν καθιστάναι 
κρατεῖν τε καὶ κρατεῖσθαι ὑπ᾽ ἀλλήλων, τὸ δὲ ἀδικίαν παρὰ φύσιν ἄρχειν τε καὶ ἄρχεσθαι 
ἄλλο ὑπ᾽ ἄλλου;



215Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O analogon pode ser representado da seguinte forma:

Alma Ações justas Elementos dominando 
segundo a natureza

Corpo Saúde Elementos dominando 
segundo a natureza

Alma Ações injustas Elementos governando 
contra a natureza

Corpo Doença Elementos governando 
contra a natureza

O conceito de saúde que Platão delineia é a dominação (krateisthai8) 
de um elemento sobre outro de acordo com a natureza, assim como o ele-
mento racional domina os outros elementos na alma. Ele encerra o Livro 
IV dizendo que as constituições políticas são tantas quantas as espécies de 
alma. Mas a melhor delas é a monarquia ou a aristocracia.

Platão não se aproxima de um conceito “democrático” de saúde. Não é 
uma isonomia dos elementos que está em jogo, mas o domínio de um sobre 
os outros. O vocábulo “harmonia” não é evocado no analogon acima. Mas 
muitos fi lósofos e historiadores da fi losofi a fi zeram uma ligação entre Platão 
e a medicina grega através da noção de harmonia. Giovani Reale (2002, p. 
188) afi rma com segurança que o conceito de saúde em Platão “é a justa 
proporção, a harmonia natural, o acordo intrínseco do organismo consigo 
mesmo e com o que lhe é exterior.” Gadamer (2011, p. 105) diz que a saú-
de era vista como harmonia pelos gregos e, principalmente, por Platão. O 
conceito de harmonia pode ser comum à medicina grega e Platão, mas eles 
se divergiam sobre como se processa esta harmonia.

Alcmeon é sem dúvida parte de uma tradição de fi losofi a da saúde.9 

8 Platão está usando o verbo krateo para a saúde e archo para a doença. De acordo com 
Chantraine (1968, p. 119-121; 578-579), é difícil precisar a etimologia da palavra ar-
cho, pode ser que ela esteja ligada com a ideia de começar, tomar iniciativa. Depois de 
Homero, o verbo toma o sentido de comandar. Segundo LSJ, a maioria dos vocábulos 
administrativos recebe a raiz arch. Já o verbo krateo tem o sentido de força física que 
permite triunfar, vitória, poder, soberania, controle.

9 Existe uma questão sobre a relação entre Alcmeon e os pitagóricos. Não é nosso objetivo 
entrar neste debate, para maiores detalhes ver Cornelli (2009, p. 41). Para as teorias 
cosmológicas de Alcmeon ver Burnet (1994, p. 159 – 161), Casertano (2011, p. 58-59, 
76-77), Kirk, Raven, Schofi eld (1994, p. 365). Para uma análise detalhada da medicina 
em Alcmeon ver Cornelli (2009, p. 40-42), Jouanna (1992, p. 459-461), Vegetti (1965, 
p. 91-94), Longrigg (1988, p. 47-81).



216 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Ele é reconhecido como uma fi gura de grande importância no desenvol-
vimento das ciências biológicas na Grécia antiga. Alguns,10 inspirados no 
“milagre grego”,11 enalteceram a fi gura de Alcmeon, a ponto de dizer que 
ele era o pai da anatomia, da fi siologia, da embriologia, da psicologia e 
da própria medicina. Evitando cair em exagero, pode-se hoje (VEGET-
TI, 1965, p. 94) atribuir a Alcmeon a distinção entre a inteligência e a 
sensação. Poder-se-á também atribuir a ele a teoria que coloca o cérebro 
como intérprete da sensação e órgão da inteligência, bem como o primeiro 
experimento de dissecção.12

Para Alcmeon (DK 24 B4), a saúde (hygieias) é a isonomia (iso-
nomian) das forças (ton dynameon) opostas: úmido-seco, frio-quente, 
amargo-doce etc. Existindo a monarquia ou a senhoria (monarchian) de 
um deles, produz-se a doença (nosou). A saúde (hygieian) é a mistura 
(krasin) simétrica (symmetron) das qualidades. A isonomia torna-se o 
coração da ética antiga, e “especialmente, em sentido político e jurídico: 
a ideia acaba permeando toda a cultura” (CORNELLI, 2009, p. 40-41). A 
saúde para Alcmeon era “o estabelecimento de um governo livre e com 
leis igualitárias” (BURNET, 1994, p. 161). Segundo Vegetti (1965, p. 94), 
a ideia de isonomia e krasis orientaram também o pensamento hipocrá-
tico, principalmente dos tratados Da medicina antiga e Dos ares, águas 
e lugares. Também se notam claros traços da etiologia alcmeonica nos 
tratados Da dieta nas doenças agudas e Epidemias.

As duas principais defi nições de saúde se encontram em dois tratados 
que, coincidentemente, rejeitam a infl uência da fi losofi a e afi rmam a inde-
pendência da medicina (JOUANNA, 1992, p. 456-459). A primeira obra é o 
tratado Da medicina antiga. O autor hipocrático (VM 14) defi ne a saúde pelo 
oposto, ou seja, a doença. Ele afi rma que quando os elementos presentes no 
homem (tais como salgado, amargo, doce) são mesclados (memigmena) e 
bem misturados (kekremena13) uns com os outros, eles não trazem sofrimen-

10 Burnet (1994, p. 159-61) afi rma que Alcmeon foi o pai da psicologia empírica, e que 
Hipócrates e Platão dependem dele para descrever o cérebro como o sensório comum. 

11 Lloyd (1991, p. 167, n 2) elenca uma vasta bibliografi a sobre o assunto.
12 Segundo Lloyd (1991, p. 178), Alcmeon não estava interessado em um método de 

dissecção em si, mas em problemas teóricos tal como o da sensação.
13 Jouanna (1990) e Festugière (1979) traduzem kekremena por “temprerées”. Vegetti 

(1965) traduz por “contemperate. Schiefsky (2005) traduz por “blended”. Garcia Gual 
(1993) traduz por combinados. O texto de Jones traz “compounded”. A ideia é similar ao 



217Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

to,14 mas se um deles se separa (apokrithe) e subsiste por si mesmo, então 
nasce o estado doentio. Schiefsky (2005, p. 248-254) explica que no texto a 
ideia de mistura dos componentes é feita de forma que o caráter individual 
de cada um não se manifeste até que sejam separados uns dos outros e se 
tornem concentrados. 

Outra obra é o tratado Da natureza do homem. O autor (Nat.Hom. 4) 
defi ne a saúde como o estado de perfeita mistura (kresios), e de proporção 
dos poderes15 (dynamios) e quantidades (pletheos), dos quatro elementos: 
sangue (aima), fl egma (phlegma), bile amarela e bile negra (cholen xanthente 
kai melainan). A doença, por sua vez, surge quando um dos elementos se 
separa em maior ou menor quantidade no corpo, e não se mescla com todos 
os demais. Apesar das diferenças entre os tratados Da medicina antiga e Da 
natureza do homem, as duas defi nições apresentam pontos comuns: 

a) a saúde e a doença são estados radicalmente opostos;
b) a saúde é defi nida pela mistura de todos os elementos do corpo e
c) a doença é defi nida pela separação e isolamento de um elemento 
em relação aos outros.

Por fi m, existe uma defi nição de saúde em um tratado eclético de ins-
piração fi losófi ca, o Regime. O autor hipocrático (Vict. 69) defi ne a saúde 
como a igualdade (isazein) dos fatores e a doença como a predominância 
(krateisthai16) de um fator sobre o outro. Apesar de uma semelhança com o 
vocabulário da República, o autor fala em um contexto diferente. Aqui os 
fatores que ele se refere são alimentos e exercícios. Na República, Platão é 
mais amplo, pois ele não fala de fatores, elementos ou humores. 

cozimento dos alimentos: é uma boa mistura (Liddell-Scott), quase que podemos dizer 
“homogênea”.

14 Orig.: ταῦτα μὲν μεμιγμένα καὶ κεκρημένα ἀλλήλοισιν οὔτε φανερά ἐστιν οὔτε λυπεῖ 
τὸν ἄνθρωπον. (VM 14.4, seguindo o texto de Jouanna)

15 Schiefsky (2005, p. 247) segue Jouanna traduzindo dynamis por poderes. O autor hipo-
crático considera dynamis como uma capacidade de causar um tipo específi co de efeito, 
que também possui uma certa força ou intensidade.

16 Cf. κρατεῖσθαι R. 444d. 



218 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Conclusão

O conceito platônico de saúde não parece estar polemizando com uma 
específi ca obra hipocrática. Todavia, a discussão acima, nos permite concluir 
que há sim uma intenção polêmica implícita com a tradição médica, a mesma 
que teve início com Alcmeon. Se não contra o próprio Alcmeon, Platão está 
certamente discutindo os desdobramentos do conceito de saúde que essa 
tradição carrega consigo. Tal desdobramento resulta numa noção de saúde 
permeada por uma “democracia” dos elementos; a saúde é resultado de uma 
boa mescla dos humores. Uma perfeita homogeneidade dos elementos é o 
objetivo desta intervenção médica, por assim dizer.

A crítica à medicina do Livro III somada a este conceito de saúde 
resulta que Platão segue em rota de colisão com o conceito hipocrático de 
saúde-doença17. Este conceito de saúde é fundamental para entendermos 
como o debate entre saúde e política estava interligado na Antiguidade. 
Platão, ao recusar o modelo “democrático, sugere que a saúde deva ser a 
relação de dominação e sujeição entre os elementos do corpo segundo a 
natureza (444d). Assim também, a boa constituição só pode ser monárquica 
ou aristocrática (445d).

Seguindo este fi o condutor, parece que Platão não está utilizando a 
medicina hipocrática como um modelo para sua teoria ética ou política, mas 
afastando-se radicalmente desta. O conceito de saúde platônico é, assim, 
uma tentativa de afastar os traços políticos da democracia dos postulados 
da “fi siologia” hipocrática.

Referências 

a) Fontes antigas

GALENO. On the doctrines of Hippocrates and Plato. Edição, tradução e 
comentário de Phillip de Lacy. 3 ed. Berlin: Akademie Verlag, 2005.

HIPÓCRATES. Tratados Hipocráticos. Edição de Garcia Gual. Madri: 
Editorial Gredos, 1993-2008, 8 v.

17 Esta opinião é defendida também por Ayache (1992, p. 120); Levin (2014, p. 16)



219Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

HIPÓCRATES. On ancient medicine. Tradução, introdução e comentário 
por M. J. Schiefsky. Boston: Brill, 2005.

______. Opere di Ippocrate. Tradução e introdução por Mario Vegetti. To-
rino: Tipografi co Editrice Torinese, 1965.

______. L’ancienne médecine. Introdução e comentário por A.-J Festu-
gière. Nova Iorque: Arno Press, 1979. 

PLATÃO. A república. Introdução, tradução e notas de Maria Helena da 
Rocha Pereira. 9 ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian. 2001.

TUCÍDIDES. História da guerra do Peloponeso. Brasília: Editora UnB, 
2001.

b) Fontes modernas

AYACHE, L. Hippocrate. Paris: Presses Universitarires de France, 1992.

BURNET, J. O despertar da fi losofi a grega. São Paulo: Siciliano, 1994.

CORNELLI, G. Calcular a saúde: a saúde como equilíbrio de forças na tra-
dição pitagórica. In.: PEIXOTO, M. C. D. A saúde dos antigos: refl exões 
gregas e romanas. São Paulo: Edições Loyola, 2009, p. 33-42.

GADAMER, H-G. O caráter oculto da saúde. São Paulo: Editora Vozes, 
2011.

IRWIN, T. Plato’s moral theory: the early and middle dialogues. Oxford: 
Oxford University Press, 1977.

JAEGER, W. Paidéia: a formação do homem grego. São Paulo: Martins 
Fontes, 2001.

JOUANNA, J. Hippocrate. Paris: Fayard, 1992.

KEYT, D. Platão e a justiça. In: BENSON, H. (Org.). Platão. Porto Alegre: 
Artmed, 2011, p. 318-332.

KIRK, G. S.; RAVEN, J. E.; SCHOFIELD, M. Os fi lósofos pré-socráticos. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1994.



220 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.209-220, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

KRAUT, R. A defesa da justiça na República de Platão. In: ______. (Org.). 
Platão. São Paulo: Ideias e Letras, 2013, p. 367-397.

LEVIN, S. Plato’s rivalry with medicine: a struggle and it’s dissolution. 
Oxford: Oxford University Press, 2014. http://dx.doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780199919802.001.0001

LLOYD, G. E. R. Methods and problems in Greek science. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1991.

LONGRIGG, J. Greek rational medicine: philosophy and medicine from 
Alcmeaon to the Alexandrians. London: Routledge, 1993. http://dx.doi.
org/10.4324/9780203328354

MILLER, F. D. A alma platônica. In: BENSON, H. (Org.). Platão. Porto 
Alegre: Artmed, 2011, p. 261-275.

REALE, G. Corpo, alma e saúde: o conceito de homem de Homero a Pla-
tão. São Paulo: Paulus, 2002.

ROBINSON, T. M. A psico logia de Platão. São Paulo: Edições Loyola, 
2007.

SANTOS, J. G. T. Para ler Platão: alma, cidade, cosmo. São Paulo: Edi-
ções Loyola, 2009. 

VEGETTI, M. Guida alla lettura della Repubblica di Platone. 5 ed. Bari: 
Editora Laterza, 2011. 

______. La medicina in Platone. Venezia: Il Cardo, 1995.

VLASTOS, G. The argument in the Republic that “justice pays”. In: 
______. The Journal of Philosophy, Canada, v. 65, n. 21, p. 665-674, Nov. 
1968. http://dx.doi.org/10.2307/2024542

Data de registro: 22/07/2015

Data de aceite: 20/04/2016



221Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p221a232

EDUCAÇÃO MORAL NO ENCHEIRÍDION DE EPICTETO

La educación moral en Epicteto Encheirídion

Moral education in the Enchiridion of Epictetus

Nadir Antonio Pichler*

Resumo: O estoicismo é uma corrente fi losófi ca que tem como objetivo 
refl etir e propor ações, apontando caminhos para a vida boa do homem, 
sobretudo, por meio de ensinamentos práticos, éticos, via educação moral 
do homem. Epicteto busca concretizar essa doutrina dos valores da alma 
na obra Encheirídion de Epicteto, compilada pelo seu discípulo Flávio 
Arriano. Assim, o objetivo deste texto é apresentar algumas máximas morais 
e educacionais passíveis de contribuir para apontar caminhos da vida boa, 
da felicidade, contextualizando-as com alguns aspectos da mentalidade da 
educação consumista atual engendrada pelas instituições, principalmente 
pela mídia, à luz do conceito de emancipação de Theodor Adorno.

Palavras-chave: Educação moral. Encheirídion de Epicteto. Felicidade. 
Consumo. Emancipação. 

Abstract: Stoicism is a philosophical movement whose objective is to refl ect 
and propose actions that indicate ways for the good life of human beings, 
especially through practical and ethical teachings, via moral education of 
humankind. Epictetus aims at substantiating this doctrine of the values of 
soul in his Enchiridion, compiled by his disciple Flavius Arrianus. Hence, 
the present work adduces some moral and educational maxims for possible 
contributions in indicating ways for the good life, contextualizing them 

* Doutor em Filosofi a pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PU-
CRS) na área de Filosofi a Medieval. Professor da Universidade de Passo Fundo (UPF) 
e docente do Programa de Pós-Graduação do Envelhecimento Humano da UPF. E-mail: 
nadirp@upf.br



222 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

according to aspects of the current consumerist education conceived by 
institutions, primarily the media, in the light of Theodor Adorno’s concept 
of emancipation.

Keywords: Moral education. Enchiridion of Epictetus. Happiness. Con-
sumption. Emancipation.

Resumen: El estoicismo es una corriente fi losófi ca que tiene como objetivo 
refl exionar y proponer acciones, que apunta maneras de la buena vida del 
hombre, especialmente a través de lecciones prácticas, éticas, a través de 
la educación moral del hombre. Epicteto intenta utilizar la doctrina de los 
valores del alma en el trabajo Encheirídion de Epicteto, compilado por su 
discípulo Flavio Arriano. El objetivo de este trabajo es presentar algunas 
máximas morales y educativos que puedan contribuir a señalar diversos 
modos la buena vida, la contextualización de ellos con algunos aspectos de 
la mentalidad de la corriente de la educación consumista generada por las 
instituciones, en particular los medios de comunicación, a la luz del concepto 
de emancipación Theodor Adorno.

Palabras clave: Educación moral. Encheirídion de Epicteto. La felicidad. 
El consumo. Emancipación.

Introdução 

Epicteto, fi lósofo grego estoico, nasceu na cidade Hierápólis, na Frígia, 
atual região da Turquia, em torno do ano de 50 d.C. Morreu possivelmente 
no ano 138 d.C., em Nicópolis, uma cidade bem desenvolvida, localizada 
na costa oeste da Grécia Antiga. Ainda criança, foi levado para Roma como 
escravo a serviço de Epafrodito, secretário do imperador Nero. Por isso, 
epiktetos, transliterado do grego, signifi ca “comprado”, “adquirido”. 

Mesmo ainda escravo, começou a frequentar as aulas do mestre Caio 
Musônio Rufo, fi lósofo estoico. Depois de sua emancipação, alforriado pelo 
próprio Epafrodito que era seu dono, dedicou-se à fi losofi a, especifi camente à 
moral, por meio de palestras e ensinamentos práticos, denominadas de máximas. 



223Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Epicteto seguiu e adotou o modelo socrático de fi losofar, não deixan-
do obra escrita, apenas dedicando-se ao saber oral, procurando persuadir 
os ouvintes e alunos pela arte do discurso. Porém, um dos seus alunos, o 
historiador Lúcio Flávio Arriano Xenofonte, mais conhecido como Flávio 
Arriano, baseado em anotações de aula, reuniu seus ensinamentos por escrito 
no Diatribes (Discursos), uma obra com oito livros, dos quais somente qua-
tro foram preservados pela posteridade e chegaram até nós. Desta, Arriano 
compilou uma obra intitulada Encheirídion de Epicteto, chamado também 
de Manual de Epicteto, sintetizando as máximas fi losófi cas mais signifi ca-
tivas para alcançar uma vida boa e feliz e a paz da alma. Cabe à educação 
moral concretizar essas máximas de forma gradativa e permanente, porque 
educar-se é um processo contínuo. 

Neste texto, não há pretensão de realizar um estudo introdutório ou 
geral do Encheirídion de Epicteto (EE), nem analisá-lo de forma sistemática, 
exegética e hermenêutica. Nosso propósito é bem modesto. É apenas parafra-
sear, analisar e articular algumas máximas morais e educacionais passíveis 
de contribuir para apontar caminhos da vida boa, contextualizando-as com 
alguns aspectos da mentalidade da educação consumista atual engendrada 
pelas instituições, principalmente pela mídia. 

Claro que as sentenças do Encheirídion de Epicteto não foram escritas 
em função de uma educação moral. Porém, devido à proximidade com a 
fi nalidade educacional, é possível tecer relações entre ética e educação moral. 

Para isso, organizamos o texto em quatro momentos. No primeiro, 
apresentaremos a tese central da educação epistemológica, ética e moral de 
Epicteto, que é a distinção entre as coisas possíveis e impossíveis de fazer 
escolha e suas relações com a educação moral; depois, analisaremos as coisas 
que existem e que estão ao poder da escolha do homem; em terceiro, sobre 
o desejo e a necessidade da educação moral e as possíveis relações com a 
teoria da emancipação em Adorno. Por último, ensaiaremos as possíveis 
relações de diferença de algumas máximas de Epicteto com a educação 
hiperconsumista do mundo atual. 

Eis algumas máximas. 



224 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

1. Das coisas possíveis e impossíveis de fazer escolha e suas relações 
com a educação moral 

Lúcio Flávio Arriano Xenofonte inicia o EE com a seguinte afi rmação: 
“Das coisas existentes, algumas são encargos nossos; outras não” (1.1, 
2012, p. 15). Ou seja, as coisas existentes são aquelas que pertencem ao 
ser, ou seja, que fazem parte das leis do cosmos. Essa tese é justifi cada e 
explicada pelos estoicos, como sendo coisas que pertencem ao destino, ao 
determinismo natural, biológico. 

Por isso, de um lado, está ao poder de escolha ou ao encargo do homem, 
o juízo ou o pensamento, o impulso, o desejo ou a vontade de adquirir o 
que é salutar e de evitar o que é inconveniente, em suma, “tudo quanto seja 
ação nossa” (EE, 1.1, 2012, p. 15). 

Por natureza, as coisas existentes que dependem dos encargos ou do 
poder do homem são livres, sem entraves, ilimitadas. A ataraksía, que é a 
ausência de sofrimento psíquico e mental, e, sobretudo, a imperturbabilidade, 
que é a tranquilidade da alma, a paz do espírito, são exemplos de coisas 
realizáveis pela determinação do agir humano, racional e volitivo. Nesse 
estágio de educação e progressão moral e cognitiva, é possível alcançar e es-
tabelecer o um reino de liberdade interior, capaz de desfrutar, pela meditação 
e por analogia, da felicidade eterna e perene, atribuída somente aos deuses. 

Por outro, existem coisas impossíveis de se efetuar escolhas e ter 
poder sobre elas, como o corpo, a propriedade ou as posses, a reputação, 
os cargos públicos ou importantes, enfi m, tudo aquilo que não resulta das 
ações humanas deliberáveis. Essas coisas, por não estarem aos encargos e 
incumbências do homem, são débeis, servis, obstrutivas, sujeitas as limita-
ções, totalmente dependentes de fatores extrínsecos. 

Estas duas máximas de Epicteto, isto é, aquilo que está e não está sob 
controle volitivo e racional, são instruções epistemológicas, metodológicas 
e éticas, que visam orientar o pensar e o agir humano no domínio de si. “E 
o meio de atingir isso, num mundo caótico e imprevisível, é controlar os 
próprios pensamentos e desejos, de forma que eventos externos além do seu 
controle deixam de importar para você” (BONJOUR; BAKER, 2010, p. 718). 

Dentre os caminhos da vida boa de Epicteto, um deles se sobressai, 
tornando-se, assim, o maior de todos: Para ser feliz, é necessário frear e 
controlar os impulsos e desejos humanos, como querer ser rico, famoso, 



225Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

ter posses, prestígio, etc. O que importa mesmo na vida não é alcançar o 
sucesso, nem buscar ao máximo o prazer dos sentidos, como o comer, o beber 
e relações sexuais, nem mesmo um conjunto de gratifi cações e realizações 
subjetivas. O que traz uma realização profunda é constituir uma condição 
existencial que tem como estrutura a “ausência de reações emocionais do-
lorosas e angustiantes – a vida boa [que], para Epicteto, é uma vida de paz 
mental” (BONJOUR; BAKER, 2010, p. 717).

Por isso, Epicteto clama pela prudência e moderação na construção dos 
projetos de vida engendrados em torno das coisas que estão ao controle do 
homem. Lembra, que se alguém achar aquilo que é por natureza escravidão 
ou servil, passível de um ato livre, e as coisas por natureza de outrem como 
pertencentes a si próprias, “tu te farás entraves [cair numa armadilha], tu 
te afl igirás, tu te inquietarás, censurarás tanto os deuses como os homens” 
(EE, 1.3, 2012, p. 15). Em contrapartida, continua Epicteto, se uma pessoa 
se apropria somente do que é seu de modo devido, tendo consciência moral 
daquilo que pertence ao outro é de outrem, logo, jamais alguém lhe coagirá 
a fazer algo indevido.

Além do mais, por meio dessa atitude de desprendimento das coisas, 
do mundo e dos bens contingenciais humanos, uma pessoa consegue viver 
de forma altaneira. Vivendo dessa forma, enfatiza Epicteto, nenhuma pessoa 
causar-lhe-á dano e nem obstáculos. Não será necessário censurar alguém, 
nem acusar. Nem mesmo agir-se-á de forma constrangedora ou ter-se-á 
inimigos e nem serás convencido ao apego às coisas fúteis e nocivas. 

Agindo assim, é necessário abandonar completamente algumas coisas, 
como o desejo de ser rico e ter cargos signifi cativos, pois a liberdade e a 
felicidade não provêm destes bens, mas do desprendimento das coisas que 
não estão ao poder do homem, porque não representam nada à alma. 

2. Das coisas que existem e o poder da escolha

A fonte primária da síntese citada por Flávio Arriano das coisas 
que existem e participam do ser, deliberáveis ou não, no início do EE, é 
extraída de Laértios (VII, 101-103, 2008, p. 204-205). Assim, os estoicos 
sustentam que todos os bens são iguais e possuem a mesma natureza, e 
que todo o bem é desejável no mais alto grau e teor, não sendo possível 
nem aumentá-lo nem diminui-lo. 



226 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Por isso, há uma imbricação ontológica entre o bem e o ser ou coisa, ou 
seja, entre lei natural e seguir a natureza e as disposições éticas suscetíveis 
ou não ao poder de escolha do homem. 

Dessa forma, a ética e a educação moral dos estoicos se ocupam essen-
cialmente das coisas que existem, que exprimem ser, existência ou corpos 
individuais, como vimos acima. Essa visão está ancorada nos cânones da física, 
da epistemologia. Daí procede o fundamento ontológico dos seus objetos, 
porque das coisas que existem, algumas são boas, outras são más e outras 
são nem boas nem más, mas indiferentes. Dessa forma, continua Laértios, 
quanto ao campo de atuação concernente ao agir humano, algumas coisas são:

 
a. Boas: São as formas de excelência, de virtude, onde ao agir humano 

se expressa pela prudência ou discernimento, pela coragem, pela 
moderação, pela justiça etc.

b. Más: São as formas de defi ciências ou vícios, denominados de 
imprudência, injustiça, imoderação etc.

c. Indiferentes: São todas as coisas ou ações que nem benefi ciam e 
nem prejudicam, como a vida, a saúde, o prazer, a beleza física, a 
força, a riqueza, a boa reputação, o estado de nobreza de nascimento 
(condição tão enaltecida pelas elites do mundo grego e romano) 
e seus contrários. Nestes entram a morte, a doença, o sofrimento, 
a feiura, a debilidade, a pobreza, a mediocridade, o nascimento 
humilde e similar, de acordo com as Referências citadas por La-
értios, como o livro sete Do fi m supremo de Hecáton, a Ética de 
Apolodoros e a Ética de Crisipo. 

d. Assim, das coisas que existem, umas deus colocou ao poder do 
homem e outras não:

e. Coisas que estão ao controle do homem: Nesta dimensão, deus 
colocou a coisa mais bela e virtuosa, pela qual o próprio deus é 
feliz, que é o uso das impressões, porque, por meio delas, é possí-
vel alcançar uma aprendizagem capaz de gerar deslumbramento, 
encanto. Assim, usando as impressões de forma correta, alcança-se 
a liberdade, a serenidade e a confi ança, bem como a justiça, a lei, 
a prudência e a virtude por inteiro. Enfi m, a educação moral.

f. Coisas que não estão ao poder do homem: Todas as outras coisas 
que não se enquadram na letra a não foram feitas para o controle 



227Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

do homem. Por isso, faz-se necessário colocar-se de acordo com 
deus, alcançando o que está ao nosso poder e confi ar no cosmos, 
em suas leis, no destino. Deve-se aceitar aquilo que escapa do 
poderio humano, cedendo-as de forma alegre, mesmo que seja 
necessário entregar os fi lhos, a pátria, o corpo ou quaisquer 
outras coisas.

3. Sobre o desejo e a necessidade da educação moral e as possíveis 
relações com a teoria da emancipação em Adorno 

Quanto a essa temática, Epicteto recomenda que o propósito ou a 
natureza do desejo ou da vontade é querer e alcançar o objeto desejado e 
imaginado. Além disso, a fi nalidade da repulsa ou aquilo que se evita, é 
não se deparar e defrontar com o que não é desejável. Assim, quem falha 
na obtenção do desejo torna-se infortunado, desditoso e infeliz e quem se 
defronta com aquilo que evita é desafortunado, mal-aventurado. 

Por isso, quando uma pessoa se depara com as coisas que estão 
ao seu poder, somente rejeitando aquelas contrárias à natureza, como 
a doença e a morte, porque elas não são controláveis e se enquadram 
nas coisas do destino, então não se “depararás com nenhuma coisa que 
evitas” (EE, 2.1, 2012, p. 17). Porém, caso alguém rejeita ou não aceita 
como natural a doença, a morte ou a pobreza ou penúria, torna-se, logi-
camente, desafortunado ou miserável. 

Dessa forma, Epicteto propõe o desprendimento e a abnegação por 
completo das coisas que fogem ao poder do homem, principalmente quan-
do se quer controlar as leis do destino, como os fenômenos climáticos, a 
riqueza, os cargos públicos, a morte etc. 

Diante disso, Epicteto conclama: “Por ora, suspende por completo o 
desejo, pois se desejares alguma das coisas que não sejam encargos nossos, 
necessariamente não serás afortunado” (EE, 2.2, 2012, p. 17). Deve-se, 
do mesmo modo, remover por completo o desejo de adquirir, pois aquilo 
que é belo e honrável desejavelmente, como, novamente, querer ser rico 
ou famoso, porque não se está no patamar das coisas alcançáveis. Quanto 
a máximo do desejo, há uma exortação fi nal: “Assim, faz uso somente do 
impulso e do refreamento [origem de algo], sem excesso, com reserva e sem 
constrangimento” (EE, 2.2, 2012, p. 17).



228 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Em suma, Epicteto propõe a libertação moral da pessoa. Apresentou 
caminhos para alcançar uma existência bem-sucedida, um avida feliz com 
qualidades morais e educacionais, com polidez de espírito. Defendia uma 
educação igualitária para homens e mulheres, mantendo as devidas diferenças 
de sexo e gênero. Criticava o dogmatismo moral romano e o critério moral 
do senso comum da sociedade romana, que privilegiava “mais liberdade 
sexual ao homem do que à mulher no casamento” (EPICTETO, 2000, p. 11). 

De forma semelhante, mas num contexto histórico e cultural bem 
diferente da época de Epicteto, Adorno refl ete e propõe a emancipação de 
pessoas e grupos pelo processo de educação. Quer libertar as pessoas da 
moral burguesa estruturada em torno da:

a. Indústria cultural, onde a cultura, principalmente a educação e a 
arte, virou objeto de troca. O professor, nesse contexto, foi reduzido 
a um “vendedor de conhecimentos”, fazendo com que a raciona-
lidade estratégica e instrumental do mercado reduza seu intelecto 
a um “mero valor de troca” (ADORNO, 2003, p. 105).

b. Do espírito da sociedade burguesa que universalizou à lei da troca, 
onde a humanidade foi reduzida à categoria de mercadoria, de 
objeto de uso e valor de mercado.

c. Da humanidade atemporal, sem memória, como se o passado remoto 
e distante não existisse.

Tudo isso é resultado dos progressos engendrados da razão instrumen-
tal, que opera em termos quantitativos, matemáticos, sem possibilidade de 
espaços para subjetividades, como a memória histórica. Assim, “a memó-
ria, o tempo e a lembrança são liquidadas pela própria sociedade burguesa 
em seu desenvolvimento, como se fosse uma espécie de resto irracional” 
(ADORNO, 2003, p. 33). Esses fatores contribuem para aumentar o vazio 
existencial e a carência de sentido para a vida. 

Assim, para Epicteto, a causa principal da infelicidade, do remorso e da 
desventura está na ausência de um sólido processo educacional, sobretudo, 
de educação moral. Dessa forma, acusar os outros pelos seus erros é um 
sinal de falha na educação. Acusar a si mesmo pelos erros demonstra que a 
pessoa já começou a se educar. Entretanto, quem conseguiu se educar, “não 
acusa os outros nem a si próprio” (EE, 5b, 2012, p. 19), porque já é capaz 



229Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de assumir uma atitude altaneira, transcendendo às contingências efêmeras 
do mundo da vida, imergindo na dimensão da tranquilidade da alma, que é 
o objetivo principal da educação moral. 

4. Possíveis relações de diferença de algumas máximas de Epicteto com 
a educação hiperconsumista do mundo atual 

Em relação à teoria dos desejos e impulsos, Epicteto defende a neces-
sidade de suprimi-los ou até de anulá-los por completo, pois são coisas que 
estão ao poder de escolha do homem. O argumento nevrálgico de Epicteto e 
dos estoicos, é que os desejos são coisas insaciáveis e irracionais, sendo ne-
cessário canalizá-los e balizá-los pelo poder do juízo ou do pensamento, pela 
educação moral e pelo hábito da virtude, o bem supremo do homem, do sábio. 

Esse é mais um dos caminhos da vida boa de Epicteto, bem diferente 
da vida boa apresentada e legitimada pelas instituições no mundo atual, 
principalmente pela família, estado, escola, universidade e mídias. 

Entretanto, para o mundo capitalista, globalizado e consumista, os 
princípios, valores e comportamentos são outros e estão estruturados na 
ordem do ter, das coisas, das mercadorias. As pessoas são pessoas pelo 
que produzem. Elas são proprietárias de si mesmas e das coisas e valem 
pelo montante de produção, seja ela de manufaturas ou de serviços que são 
capazes de produzir. 

Para Reale (1996, p. 135), a cultura contemporânea globalizada ca-
racteriza-se, de um lado, pela ausência de um ideal ético, capaz de ser um 
norte, tanto em termos individuais quanto coletivos. A razão disso é que a 
civilização perdeu “a consciência de que o signifi cado maior da existência 
consiste na oportunidade de aperfeiçoamento espiritual que ela proporciona”. 
De outro, em decorrência disso, quando se perde o sentido da existência, 
quando a vida estrutura-se somente em seguir as leis heterônomas e com-
pulsórias do mercado voltado para as coisas, para a produção, distribuição 
e consumo de mercadorias, desemboca-se, naturalmente, na “civilização do 
orgasmo”. A busca desenfreada pelo sexo torna-se uma fuga da realidade 
entediante e vazia do homem atual. 

Nessa forma de civilização efêmera, continua Reale, busca-se a “sofre-
guidão [pressa] do gozo incontinente de todos os prazeres que a vida possa 
proporcionar, tendo o sexo como o centro referencial” (REALE, 1996, p. 135). 



230 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A proliferação das gangues juvenis e os retornos à religião, ao sagra-
do, mesmo fundamentalista, extremista e radical, “revelam, cada um à sua 
maneira, a crise ética geral em nossa civilização” (MORIN, 2011, p. 29). 
Assim, a função da ética seria procurar realizar um ato moral de religação 
com o outro, com uma comunidade, uma sociedade, com a espécie humana, 
enfi m, com o universo. Há um vazio ético que a cidade, a cultura, o cos-
tume e os valores atuais não conseguem preencher. Uma das razões desse 
vazio, continua Morin, é a ausência de religação entre indivíduo, sociedade 
e espécie humana. 

Compulsivamente, é necessário multiplicar e produzir cada vez mais 
e melhores bens de consumo descartáveis. O resultado disto é a cultura do 
desperdício, onde se vive para consumir e essa é a única imagem valorizada. 
Quem pensa e age de forma diferente, torna-se excluído dessa lógica. Quem 
a segue, sem questioná-la, é alguém convertido ao capital, porque está con-
vencido que o consumo e o apego às coisas é a melhor forma de ser e agir. 

Considerações fi nais 

O ideal de progressão e evolução moral educativa e cognitiva dos estoi-
cos, tão enaltecida pelo iluminismo na modernidade, procura contribuir para 
o desenvolvimento da perfectibilidade humana, da consciência do homem 
de ser um ser-no-mundo, com-o-mundo e para-o-mundo.

Assim, enquanto Epicteto defende a tese da imersão aos bens da alma 
como fonte de felicidade, como educação moral e um caminho à vida boa, 
a lógica do capital instiga as pessoas a consumirem seus produtos e serviços 
de forma incondicional, como uma espécie de amor ágape.

Por isso, vivemos numa época em que o consumo apresenta-se como 
o “novo império romano”. Este império é plural, respeita a individualidade 
e as diferentes crenças e culturas anexadas ou dominadas, mas sempre em 
vista da essência, ou seja, de mantê-lo intacto, reinante, poderoso, impertur-
bável. Sua diversidade de produtos ou suas diferentes ideologias convergem 
sempre para a busca de novos prazeres, de ser um hiperconsumidor, alguém 
informado dos novos produtos e serviços. Conclama-se, via propagandas, 
para seguir o caminho da maioria, porque o critério ético de verdadeiro é 
fazer o que a maioria das pessoas pensa e faz. O que a maioria segue e faz 
é bom, é considerado parâmetro moral. Enfi m, “uma nova modernidade 



231Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

nasceu: ela coincide com a ‘civilização do desejo’ que foi construída ao 
longo da segunda metade do século XX” (LIPOVETSKY, 2007, p. 11). 

Além do mais, as máximas de Epicteto de conter, suprimir e até anular 
os desejos excessivos, das coisas que estão ao poder do homem escolher e 
deliberar, como a compulsão pelo comer, pelo beber, de ter posses, cargos 
públicos elevados, e, principalmente, o desejo desenfreado pela volúpia, pelo 
sexo, mesmo sendo princípios difíceis de praticá-los, na lógica do consumo, 
estão “fora do mercado”. Esses preceitos, que visam à perfectibilidade hu-
mana e à tranquilidade da alma, são execrados simplesmente como utopias. 

Talvez os preceitos de educação moral de Epicteto sejam quase inatin-
gíveis, mas podem ser usados para estabelecer um parâmetro refl exivo frente 
às teses de permissividade total dos desejos e vontades da sociedade atual. 

Referências 

ADORNO, Theodor W. Educação e emancipação. Tradução de Wolfgang 
Leo Maar. 3. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2003. 

EPICTETO. O Encheirídion de Epicteto: Edição Bilíngue. Introdução, 
Tradução e Notas de Aldo Dinucci e Alfredo Julien. São Cristóvão: Uni-
versidade Federal de Sergipe, 2012. Disponível em: <http://seer.ufs.br/
index.php/prometeus/article/viewFile/816/721>. Acesso em: 4 mar. 2014. 

________. A arte de viver: O manual clássico da virtude, felicidade e efi -
cácia. Uma nova interpretação de Sharon Lebell. Tradução de Maria Luiza 
Newlands. 4. ed. Rio de Janeiro: Sextante, 2000.

BONJOUR, Laurence; BAKER, Ann. Filosofi a: textos fundamentais co-
mentados. Tradução de André N. Klaudat et al. Consultoria e revisão téc-
nica de Maria C. S. Rocha e Roberto H. Pich. 2. ed. Porto Alegre: Artmed, 
2010. 

LAÉRTIOS, Diógenes. Vidas e doutrinas de fi lósofos ilustres. Tradução de 
Mário da Gama Kury. 2. ed. Brasília: UNB, 2008.

LIPOVETSKY, Gilles. A felicidade paradoxal: ensaio sobre a sociedade 
do hiperconsumismo. Tradução de Maria Machado. São Paulo: Compa-
nhia das Letras, 2007.



232 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.221-232, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

MORIN, Edgar. O método 6: ética. Tradução de Juremir M. da Silva. 4. ed. 
Porto Alegre: Sulina, 2011. 

REALE, Miguel. Paradigmas da cultura contemporânea. São Paulo: Sa-
raiva, 1996. 

Data de registro: 21/05/2014

Data de aceite: 16/01/2015



233Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p233a263

ENTRE GREGOS E TROIANOS: CULTURAS ESCOLARES 
NAS MEMÓRIAS DE INFÂNCIA DE FRANCISCO MACEDO 

(CAMPO LARGO-PARANÁ, 1883)

Entre griegos y troyanos: culturas escolares en las memorias de la 
niñez de Francisco Macedo (Campo Largo – Paraná, 1883)

Between greeks and trojans: school cultures in childhood memories 
of Francisco Macedo (Campo Largo – Paraná, 1883)

Juarez José Tuchinski dos Anjos*

Resumo: Dialogando com Geertz (2008), Chartier (2002; 2009), Julia 
(2001) e Certeau (2002), este artigo, de cunho historiográfi co, opera com 
a hipótese de que a cultura escolar é uma teia de práticas signifi cadas por 
alunos e professores em um determinado momento histórico, cuja lógica é 
passível de análise e interpretação por parte do historiador. Tomando por 
fontes as memórias de infância de Francisco Macedo, o objetivo é identifi car 
e compreender a lógica que presidia as práticas escolares na 1ª cadeira do 
sexo masculino da Vila de Campo Largo (Paraná), em 1883, e a cultura 
escolar que ela produzia. 

Palavras-chave: Culturas escolares. Província do Paraná. Século XIX.

Abstract: Discussing with Geertz (2008), Chartier (2002; 2009), Julia 
(2001) and Certeau (2002), this article of historiographical nature 
operates on the assumption that the school culture is a web of practices 
meant by students and teachers in a given historical moment whose logic 
is amenable to analysis and interpretation by the historian. With the 
childhood memories of Francisco Macedo as sources, it aims to identify 
and understand the logic presiding the school practices in the 1st primary 

* Doutor em Educação pela Universidade Federal do Paraná. Professor do Depar-
tamento de Teorias e Fundamentos da Faculdade de Educação da Universidade 
de Brasília. E-mail: juarezdosanjos@yahoo.com.br



234 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

education school for boys of Vila de Campo Largo (Paraná) in 1883 and 
the school culture produced by it. 

Keywords: School cultures. Province of Paraná. 19th century.

Resumen: Dialogando con Geertz (2008), Chartier (2002; 2009), Julia 
(2001) y Certeau (2002), este artículo, de naturaleza historiográfi ca, opera con 
la hipótesis de que la cultura escolar es una maraña de prácticas signifi cadas 
por estudiantes y profesores en un determinado momento histórico, cuya 
lógica és posible de el análisis y la interpretación por ele historiador. Tomando 
por fuentes las memorias de la niñez de Francisco Macedo, el objetivo es 
identifi car y comprender la lógica detrás de las prácticas escolares en el 1ª 
cátedra masculina de Campo Largo (Paraná) en 1883 y la cultura escolar 
que produjo. 

Palabras clave: Culturas Escolares. Provincia do Paraná. Siglo XIX.

I.

Desvendar a caixa preta ou o jardim secreto da escola, isto é, aquilo 
que efetivamente se realiza no interior da sala de aula e constituir a expe-
riência histórica própria desse lugar – as culturas escolares – está dentre os 
desafi os mais instigantes na história da educação, sobretudo, pela difi culdade 
em localizar fontes que permitam conhecer e interpretar esse fenômeno, já 
que com frequência aquilo produzido por alunos e professores é objeto de 
descarte sistemático, seja da parte deles próprios como das instituições nas 
quais vivem suas histórias de ensino e aprendizado. 

Ocorre que, quanto mais remoto o período que se deseja pesquisar, 
menos variados são esses testemunhos, como é o caso do século XIX. No 
que diz respeito à escola primária no Paraná Provincial, a situação é análoga. 
Contudo, um corpus documental inexplorado para o caso paranaense e que 
apresenta inúmeras possibilidades para o trabalho do historiador da educação 
interessado nas culturas escolares é o constituído pelas memórias de infância, 
em particular, aquelas que evocam reminiscências de experiências escolares.



235Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Francisco de Azevedo Macedo nascido, em 1873, no município de 
Campo Largo, iniciou sua carreira profi ssional em 1892 e destacou-se, até 
sua morte em 1952, como professor, educador, advogado, intelectual e pro-
positor de uma Reforma da Instrução Pública paranaense no período repu-
blicano. Em 1939, a convite da Academia Paranaense de Letras, respondeu 
a um questionário enviado pela diretoria da agremiação intitulado “Figuras 
que Falam”. Suas respostas resultaram em um texto publicado por seu fi lho 
James Macedo em 1983, no primeiro volume das obras completas do pai. 
Nele, o educador rememora experiências de infância, relações familiares e, 
naquilo que aqui interessa-nos, as experiências escolares em sua localidade 
natal, no ano de 1883, período em que frequentou uma escola pública, um 
mestre particular e uma escola particular.1 

Talvez por sua experiência como professor é que o memorialista des-
creve com ricos detalhes práticas cotidianas adotadas por seus diferentes 
mestres, de modo que de suas memórias emergem vários dos elementos que 
constituem as culturas escolares, aquele “conjunto de normas que defi nem 
conhecimentos a ensinar e condutas a inculcar, e um conjunto de práticas 
que permitem a transmissão desses conhecimentos e a incorporação destes 
comportamentos” (JULIA, 2001, p. 10). Daí, a importância do seu teste-
munho, uma vez que nos permite uma visita ao jardim secreto da escola, 
com um olhar que difi cilmente se conseguiria no recurso exclusivo às fontes 
habitualmente utilizadas no estudo da escola primária imperial paranaense. 

Ao ler o texto de Francisco Macedo, emerge do passado oitocentista 
uma “imagem” de cada escola que ele frequentou e de algumas práticas 
escolares que ele presenciou, como o ensino de leitura, o exame e os 
castigos físicos, dentre outras. Pode-se afi rmar que a partir dessas práticas 
vivenciadas, ele produziu um sentido para sua experiência de escola e 
escolarização, da qual as “Figuras que falam” são evidência do espaço 
afetivo e intelectual que elas ocuparam na sua vida.2 Se práticas são sem-

1 Neste artigo, optei pela análise sistemática somente das experiências ocorridas na primeira 
escola por ele frequentada. Em alguns momentos, contudo, estabelecerei paralelos com a 
escola particular e o professor que nela lecionava em fi ns de 1883, mas com o intuito de 
melhor compreender o que suas memórias revelam sobre a escola pública, cujas práticas 
são o foco neste trabalho.

2 A este respeito, uma análise sobre tal signifi cado por ele construído pode ser encontrada 
na tese defendida recentemente por Cristiane Souza (2012), em especial, no primeiro 



236 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

pre apropriações feitas a partir de representações do mundo social, como 
propõe o historiador Roger Chartier (2002), ou seja, maneiras próprias 
de interpretar o mundo e nele agir; e se as culturas escolares traduzem 
normas em práticas, conforme permite pensar Dominique Julia (2001), 
para produzir uma explicação além da que já existe no próprio registro 
memorialístico, ciente de que no ofício do historiador o que realmente 
importa é ultrapassar a fórmula do “é verdade que” para chegar à do 
“como explicar quê” (FEBVRE, 2009, p. 29), a questão que me faço 
diante desse testemunho é sobre o que pode ter levado professor e alunos 
que frequentaram a escola da 1ª cadeira do sexo masculino de Campo 
Largo no ano de 1883 a agirem do modo como está relatado nas memórias 
da infância de um daqueles que a tudo presenciou e em conjunto com 
os demais atores daquele espaço histórico produziu uma determinada 
cultura escolar. Mas, é possível chegar a esse nível de compreensão, na 
pesquisa histórica, tomando por fonte o relato memorialístico? 

A hipótese com a qual trabalho parte daquela mais geral enunciada 
pelo antropólogo Clifford Geertz (2008, p. 4) de que a cultura são as teias 
de signifi cados que os homens tecem e sua respectiva análise, de forma 
que a cultura escolar, como uma cultura peculiar e própria da escola, é 
também ela uma teia de práticas signifi cadas por alunos e professores em 
um determinado momento histórico, cuja lógica é passível de análise e inter-
pretação por parte do historiador. Nesse ponto, contudo, as diferenças entre 
o trabalho dos antropólogos e o nosso precisam ser recordadas: enquanto 
aqueles podem observar e interpretar in loco tais teias de signifi cados, nós 
o fazemos por meio de testemunhos como o de Macedo, assumindo assim 
que construiremos uma análise explicativa acerca das culturas escolares 
baseados em interpretações culturais contidas em evidências documentais, 
das quais emergem possibilidades históricas (DAVIS, 1987, p. 10). Meu 
objetivo neste artigo, portanto, será tentar identifi car e compreender a lógica 
que presidia as práticas escolares na 1ª cadeira do sexo masculino da vila 
de Campo Largo e a cultura escolar que ela produzia. 

Para tanto, será necessário recorrer a outras fontes, além das memórias 
de infância de Francisco Macedo, no sentido de alargar nosso olhar sobre o 
contexto a ser examinado e as práticas a serem interpretadas. Assim, inda-

capítulo.



237Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

garemos também Relatórios dos Presidentes da Província, Relatórios dos 
Inspetores Gerais de Instrução Pública, Termos de Visita e um mapa escolar 
da 1ª cadeira do sexo masculino de Campo Largo datado de 1882, além do 
Plano de Ensino das Escolas paranaenses, de 1857 (em vigor durante todo o 
período provincial), o Regulamento Geral da Instrução Pública de 1876 (que 
regulava esse ramo do serviço público à época de que essa pesquisa se ocupa) 
e uma monografi a histórica sobre a Vila de Campo Largo, escrita no ano de 
1883 e publicada em 1900 na Revista do Instituto Histórico e Geográfi co 
Brasileiro. Ao recorrer a esta documentação, tanto de origem do âmbito da 
administração da Instrução Pública Paranaense quanto de caráter externo à 
escola, tentarei lê-la à luz das “Figuras que Falam” e vice-versa, entenden-
do que cada uma delas, com seus diferentes níveis de assertividade, tem 
algo a dizer-nos tanto no que concordam como naquilo em que discordam, 
residindo justamente nisso a sua riqueza para o estabelecimento do diálogo 
entre as experiências escolares narradas no texto memorialístico e aquelas 
produzidas no contexto às quais ele se refere, de modo que um sempre pode 
ajudar a melhor dimensionar o alcance do testemunho fornecido pelo outro. 

Inicialmente, são investigados os pertencimentos sociais e culturais 
de Francisco Macedo e do seu professor, bem como o lugar (no sentido 
certeauniano do termo) de exercício da profi ssão docente deste último. Em 
seguida, são interrogadas algumas práticas escolares vivenciadas na escola 
da 1ª cadeira do sexo masculino de Campo Largo, na busca por compreen-
dê-las enquanto expressão de uma determinada cultura escolar, uma “teia” 
com seus signifi cados próprios, frutos da apropriação de que eram objeto 
por parte de seus praticantes.

II.

Francisco Macedo, nascido em uma família abastada para os pa-
drões do Paraná Provincial, era o mais velho de nove irmãos e por ser de 
saúde mais frágil (sofria de asma, conforme relata em suas memórias), 
aprendeu os primeiros rudimentos do ler e escrever com a mãe e depois 
com a tia, em casa:

Nasci em Campo Largo. Primeiro fi lho, sempre tossindo... Que noi-
tes mal passadas! Quantas lágrimas de minha mãe. (...) Dir-lhes-ei 



238 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

somente que minha mãe foi minha primeira mestra. Aos meus sete 
anos, ela começou, lentamente, a me ensinar as primeiras letras. 
(...) Mas tia Amélia, irmã solteira de minha mãe, veio então morar 
conosco, no propósito de ajudar no ensino de Francisco, que era eu. 
Com ela aprendi logo todo o A B C (...) Assim, com intermitências, 
devido à doença, fui aprendendo a ler, lentamente, a soletrar (MA-
CEDO, 1983 [1939], p. 168).

Por outro lado, embora sua tia tenha tentado inculcar-lhe a tabuada, 
teria sido seu pai, comerciante, quem conseguiu ensinar-lhe a arte de contar, 
servindo-se de um método bastante criativo: 

Mas, em seguida, me fi zeram decorar as casas da tabuada... decorar, 
decorar... esquecer, esquecer... Eu decorava, mas não entendia e por 
isso esquecia. Um dia, porém, intercedeu meu pai. Compreendendo 
a causa de minha perturbação, tomou ele um punhado de grãos de 
milho. E, no balcão, formou grupos de grãos. Principiou por dois 
grupos de dois grãos cada um.

– Aqui temos (disse) duas vezes dois grãos igual a quatro grãos. Duas 
vezes dois, quatro...

– Arregalei os olhos surpreso, perguntando: Pois então a palavra 
“vez” na tabuada quer dizer o mesmo que a palavra “vez” usada 
por todo mundo? Uma vez, duas vezes, três vezes...

– Sim
– Já entendi tudo... dali em diante, decorei a tabuada para nunca mais 

esquecer (MACEDO, 1982 [1939], p. 168).

Esses dois relatos, embora tragam a forte marca de possíveis concep-
ções educacionais que o memorialista adquiriu ao longo da vida (como 
a de que não aprendia porque não entendia as abstrações e assim, indi-
retamente, tece crítica ao ensino mais tradicional que recebeu, o mesmo 
que como educador e reformador no período republicano contraporia às 
experiências modernas, das quais o ensino intuitivo era uma das bases, 
apesar de novos nomes e roupagens que viria a ganhar...) bem como do 
afeto que nutria por seus pais, revelam que anteriormente ao ingresso 



239Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

na escola, teve a oportunidade de receber os primeiros saberes em sua 
própria casa, sendo portador de alguns conhecimentos que tiveram de 
ser levados em conta pelo professor que o aceitou na primeira escola 
que veio a frequentar.

A maneira como tais saberes lhe foram transmitidos em casa se deram 
estruturados de acordo com seus gostos e vontades (mas também suas con-
dições de saúde), sem regularidade. Segundo ele,

o médico mandou que não exigissem de mim muito trabalho men-
tal. Deixaram-me brincar livremente. De certo ponto em diante eu 
lia, se quisesse, livros infantis ao meu alcance, ouvia narrativas 
interessantes, históricas ou fantásticas, com que meu pai me en-
tretinha, narrativas que eu reproduzia, procurando imitar os gestos 
e a dicção do meu pai. Também, se me aprazia, exercitavam-me 
em cópia ou ditado. E tentava redigir. Assim vivi até princípios de 
1883, sem aplicação regular, sem frequentar a escola (MACEDO, 
1982 [1939], p. 168-169, grifos meus).

Chegado o momento de deixar essa educação doméstica, a escola 
escolhida por seus pais foi a 1ª cadeira do sexo masculino, regida pelo 
professor Alfredo Cercal. Antes de assumi-la, Cercal lecionara na loca-
lidade de Porto de Cima, próximo a Antonina, vindo a Campo Largo em 
1876, quando tomou posse da cadeira mais antiga da Vila (SOARES, 
1900 [1883], p. 327). Sua mãe, Maria da Luz Ferreira Cercal, também 
era professora pública, sendo responsável pela cadeira do sexo femini-
no do lugar. Assim, quando nosso infante foi matriculado para receber 
suas lições, Alfredo já contava com pelo menos seis anos de docência 
na povoação e certamente já era sufi cientemente conhecido na comuni-
dade local. Nas suas memórias, sobre seu primeiro professor, Francisco 
Macedo registra em nota de rodapé:

O professor Alfredo Cercal tinha, de certo, entusiasmo pela sua 
missão. Era uma bela inteligência. Entre os amadores de teatro, 
naquele tempo, em Campo Largo, ninguém o superou. Aposentado, 
mudou-se para Ponta Grossa, onde se pôs a estudar. Praticando em 
negócios forenses, logo se salientou como orador eloquente, na 



240 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

tribuna do júri. Trabalhou assiduamente não só naquela comarca, 
mas também em Palmeira, Castro, Tibagi, Imbituva, etc. (MACEDO, 
1983 [1939], p. 169).

Nessa escola (que é a que efetivamente estudaremos), o menino 
permaneceu menos de um mês, permitindo-nos pensar que foi em prin-
cípios de fevereiro que conheceu o outro professor, particular e que 
lecionava somente a ele, com quem teve aulas até setembro de 1883, 
quando deixou de receber lições para fazer uma viagem com seu pai até 
o Rio de Janeiro. Na volta, encontrando o mestre Garret adoentado (esse 
era o nome do mestre particular de primeiras letras), foi matriculado em 
uma escola particular, regida pelo professor Francisco Cardoso, que por 
seu turno, lecionava a um grupo de crianças. Segundo as memórias de 
Azevedo Macedo

O senhor capitão José Olinto Mendes de Sá (Jogica Mendes), cam-
po-larguense prestante e abastado, para ensinar sua fi lha, na casa do 
Rio Verde, onde residia, trouxera de Santa Catarina o senhor Cardoso. 
Terminado o contrato para ensinar no Rio Verde, o bom velhinho, 
para cumprir o que ele dizia ser sua “missão na terra” e obter meios 
de subsistência, resolveu fundar, na vila, uma escolinha (MACEDO, 
1939, p. 175).

 Dominique Julia alerta que ao estudarmos a cultura escolar, 

normas e práticas não podem ser analisadas sem se levar em conta o 
corpo profi ssional dos agentes que são chamados a obedecer a essas 
ordens e, portanto, a utilizar dispositivos pedagógicos encarregados 
de facilitar sua aplicação, a saber, os professores primários e os demais 
professores (JULIA, 2001, p. 11). 

Assim, determo-nos em alguns aspectos da vida desses professores 
pode ajudar a compreender mais adiante a maneira como um deles, o pro-
fessor Cercal, exerceu seu ofício aplicando (ou reinventando) as normas 
estabelecidas para o funcionamento de sua escola.

O perfi l do professor Cercal é em vários aspectos, semelhante ao 



241Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de outros professores primários paranaenses. O início da carreira em 
uma cadeira distante, a transferência para uma escola melhor localizada 
após algum tempo de magistério, a circulação por outros espaços de 
sociabilidade – como parece ter sido, no seu caso, o teatro amador – e 
após a aposentadoria, a inserção em algum ramo do serviço público, 
apoiada num cabedal intelectual adquirido ao longo dos anos, garan-
tindo certa estabilidade social. Por outro lado, o perfi l do professor 
particular é diverso: trata-se de um morador de outra província trazido 
para Campo Largo com o objetivo de lecionar no estilo de preceptor, à 
fi lha de um homem endinheirado e que ao término do contrato preferiu 
permanecer na cidade, mas tendo que manter-se, por si próprio, abrindo 
uma pequena escolinha e vendendo para vários pais de família aquilo 
que inicialmente oferecia à fi lha de apenas um. Apesar de não sabermos 
a idade do professor público, o particular já era “velhinho” e em outro 
ponto de suas memórias, Francisco Macedo revela que teria por volta de 
80 anos e que “dizia não ter feito outra coisa desde a juventude, senão 
ensinar crianças” (MACEDO, 1983 [1939], p. 176). Essas diferentes 
experiências extra e intra docentes podem ter tido impacto na maneira 
como um deles, o professor Cercal, conduzia o funcionamento de sua 
escola, atuando entre a norma a obedecer e a prática por meio da qual 
ela era interpretada. 

Além do perfi l do corpo profi ssional de agentes da escola, na expres-
são de Dominique Julia, penso que é importante ter presente os lugares 
de exercício dessa profi ssão – a escola pública – que tentaremos entender 
pelo contraste com a outra, a particular, pois, conforme afi rma Michel 
de Certeau, o lugar de produção das práticas é sempre um espaço de 
interditos e possibilidades, já que o lugar permite algumas coisas, torna 
possível e proíbe outras (CERTEAU, 2002, p. 77). De maneira geral, 
segundo deixa subentendido o Regulamento de Instrução em vigor no 
ano de 1883, o ensino particular, guardadas algumas especifi cidades 
como a necessidade de comunicação da abertura de escola e mudança 
de residência (PARANÁ, 1876, Artigos 23-27) estava sujeito às mesmas 
normas que regiam o ensino público da província e os mesmos meca-
nismos de vigilância à que deviam ser submetidos os mestres, isto é, a 
inspeção pública. Todavia, na prática, isso não ocorria como determinado 
pelo legislador e algumas evidências disso chegam da própria documen-



242 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

tação que permite conhecer um pouco das histórias dos professores de 
Francisco Macedo, pondo em destaque o lugar específi co ocupado pelo 
professor Alfredo Cercal.

Se deste primeiro mestre, o professor público, encontramos uma ou 
outra informação esparsa na documentação produzida pela inspetoria ge-
ral de instrução do Paraná entre 1876-1883, do professor Cardoso a única 
evidência sobre ele e sua escola são as oferecidas pelas reminiscências 
de Francisco Macedo. Seu nome não consta nas relações de estabeleci-
mentos particulares de ensino, anexadas aos relatórios ofi ciais de 1876 
a 1884; tampouco, mapas ou ofícios dirigidos por ele às autoridades do 
ensino puderam ser localizados no Departamento de Arquivo Público do 
Paraná. Isso se deve, certamente, àquilo que já era constado pelo Inspe-
tor Geral da Instrução Pública em exercício no ano de 1881, Francisco 
Alves Guimarães, de que “conquanto o ensino particular entre nós seja 
muito limitado, é indubitável que há na Província número muito maior de 
escolas do que aquelas que fi cam aqui apontadas” (GUIMARÃES, 1881, 
p. 14) e explicava o motivo disso: “Ordinariamente, ninguém dá notícias 
desses estabelecimentos e dos seus resultados, disseminados pelo vasto 
território da Província, escapam à vigilância dos respectivos inspetores 
paroquiais” (GUIMARÃES, 1881, p. 14v), Consequentemente, podemos 
aventar que os dois professores, além de suas trajetórias específi cas, go-
zaram de distintas condições de exercício de profi ssão docente, um mais 
“vigiado” (e a quantidade de informações sobre ele, ainda que não tão 
abundantes, permitem sustentar tal interpretação) e o outro mais “livre” 
para conduzir sua escola do modo que melhor lhe aprouvesse, visto ter 
sido menos observado, mesmo pelo inspetor paroquial de Campo Largo, 
que ao dar notícias das escolas da vila em fevereiro de 1883, sequer men-
cionou o professor Cardoso3. Assim, podemos supor que o fazer docente 
do professor Cercal era mais observado e visado, impondo limites à sua 
prática e interpretação das normas. Passemos a investigar isso.

3 “Declaro mais” diz o inspetor paroquial depois de ter relatado sobre as escolas públicas 
e subvencionadas da Vila, “existir uma escola particular no 2º quarteirão desta cidade 
a qual é regida por Benedito da Luz Vieira que merece a gratifi cação da 20$000 [vinte 
mil reis] mensais” (DEAP-PR, AP 682, 1883, p. 94).



243Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

III.

De acordo com o plano de ensino das escolas, aprovado em 1856 e 
que vigorou no Paraná por todo o período provincial, o método ofi cial a 
ser adotado era o simultâneo por classes. Pelo que é possível apreender 
do relato de Francisco Macedo, este era o utilizado também por Alfredo 
Cercal em 1883: “No princípio, durante quase duas semanas, estive como 
noviço, cujas aptidões tinham de ser conhecidas para ser colocado em 
uma classe. Afi nal [sic], o mestre, para experimentar, com surpresa minha, 
me fez acompanhar a classe mais adiantada” (MACEDO, 1983 [1939], 
p. 170). Nesse processo de defi nição da classe na qual o infante deveria 
ser posto, caberia ao docente, com base no plano de estudos, tomar a 
decisão mais acertada. O quadro abaixo sintetiza a disposição das classes 
na sala de aula e os conteúdos a serem ensinados pelo professor Cercal 
em cada uma delas, conforme prescrito na legislação (QUADRO 1).



244 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
Q

ua
dr

o 
1.

 P
la

no
 d

e 
En

si
no

 d
as

 E
sc

ol
as

 d
a 

Pr
ov

ín
ci

a 
do

 P
ar

an
á 

em
 v

ig
or

 e
m

 1
88

3

1ª classe
1º

 B
an

co
2º

 B
an

co

E
ns

in
o 

de
 L

ei
tu

ra
- C

on
he

ci
m

en
to

 e
 m

em
or

iz
aç

ão
 d

as
 le

tra
s;

- j
un

çã
o 

da
s l

et
ra

s e
 m

em
or

iz
aç

ão
 d

as
 sí

la
ba

s;

E
ns

in
o 

de
 L

ei
tu

ra
- S

ol
et

ra
m

en
to

 e
 d

ec
om

po
si

çã
o 

da
s p

al
av

ra
s e

m
 sí

la
ba

s;
- c

on
he

ci
m

en
to

 d
os

 n
úm

er
os

;
E

ns
in

o 
de

 E
sc

ri
ta

- T
ra

ce
ja

do
s e

m
 li

nh
as

 re
ta

s e
 c

ur
va

s s
ob

re
 o

 q
ua

dr
o 

pr
et

o;

2ª classe

1º
 B

an
co

2º
 B

an
co

E
ns

in
o 

de
 L

ei
tu

ra
- L

ei
tu

ra
 d

e 
im

pr
es

so
 e

 m
an

us
cr

ito
;

- E
xe

rc
íc

io
s d

e 
m

em
ór

ia
;

E
ns

in
o 

de
 A

ri
tm

ét
ic

a
- T

ab
ua

da
 d

e 
Pi

tá
go

ra
s;

- c
om

eç
o 

do
s c

ál
cu

lo
s p

el
a s

om
a d

e n
úm

er
os

 d
íg

ito
s;

- p
rá

tic
a 

da
 d

im
in

ui
çã

o 
e 

m
ul

tip
lic

aç
ão

;
E

ns
in

o 
de

 E
sc

ri
ta

- t
ra

ço
s fi

 n
os

 e
 g

ro
ss

os
 so

br
e 

pa
pe

l;
E

ns
in

o 
de

 D
ou

tr
in

a 
C

ri
st

ã
- d

ua
s v

ez
es

 p
or

 se
m

an
a;

E
ns

in
o 

de
 A

ri
tm

ét
ic

a
- n

oç
õe

s d
e 

qu
an

tid
ad

e 
e 

un
id

ad
e;

- r
eg

ra
 d

e 
nu

m
er

aç
ão

, t
eo

ria
 e

 p
rá

tic
a 

da
s q

ua
tro

 o
pe

ra
çõ

es
;

E
ns

in
o 

de
 E

sc
ri

ta
- t

ra
sl

ad
os

 d
e 

le
tra

s g
ra

nd
es

 e
 p

eq
ue

na
s;

E
ns

in
o 

de
 D

ou
tr

in
a 

C
ri

st
ã

- 
C

at
ec

is
m

o 
de

 m
or

al
 c

ris
tã

 c
om

 e
xp

lic
aç

õe
s 

ra
ci

on
ai

s, 
qu

e 
de

se
n-

vo
lv

am
 o

s p
rin

cí
pi

os
 d

a 
cr

ia
çã

o;
- d

ou
tri

na
 d

a 
re

lig
iã

o 
do

 E
st

ad
o;

- n
oç

õe
s d

e 
m

or
al

 e
 c

iv
il;

E
ns

in
o 

de
 G

ra
m

át
ic

a
- C

on
ju

ga
çã

o 
de

 v
er

bo
s

3ª classe

B
an

co
 Ú

ni
co

E
ns

in
o 

de
 L

ei
tu

ra
- P

ro
sa

 e
 V

er
so

;
E

ns
in

o 
de

 E
sc

ri
ta

 c
on

ju
ga

do
 c

om
 G

ra
m

át
ic

a
- E

sc
rit

a 
“à

 v
on

ta
de

” 
tir

ad
a 

do
 li

vr
o 

qu
e 

se
 lê

 n
a 

cl
as

se
, p

ar
a 

ex
er

cí
ci

os
 d

e 
or

to
gr

afi
 a

 e
 a

ná
lis

e 
da

s p
ar

te
s d

a 
or

aç
ão

;
E

ns
in

o 
de

 A
ri

tm
ét

ic
a

- t
eo

ria
 e

 p
rá

tic
a 

de
 q

ue
br

ad
os

, a
té

 a
 re

gr
a 

de
 tr

ês
 in

cl
us

iv
e;

E
ns

in
o 

de
 G

eo
m

et
ri

a
- g

eo
m

et
ria

 p
rá

tic
a,

 n
oç

õe
s m

ai
s g

er
ai

s;

Fo
nt

e:
 In

st
ru

çã
o 

G
er

al
 d

e 
27

 d
e 

de
ze

m
br

o 
de

 1
85

6.



245Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O plano de ensino, tal qual proposto pela lei de 1856, tinha seu 
carro-chefe no ensino da leitura, a partir do qual os outros saberes 
deveriam ser agregados, paulatinamente. Havia, assim, uma sepa-
ração entre o ensino da leitura e da escrita, que só começaria a ser 
aprendida efetivamente pelos alunos no segundo banco da segunda 
classe, posto que anteriormente fi zessem apenas exercícios de tra-
cejado, possivelmente no quadro negro, também conforme previsto 
no plano de 1856. Nesse ponto, pode-se dizer que a escola primária 
paranaense em nada se diferenciou da escola brasileira imperial – e 
mesmo da vizinha república argentina – que segundo Diana Vidal e 
Silvina Gvirtz, tinha por ordem de ensino das primeiras letras “leitu-
ra, depois escrita no quadro ou mesa de areia e por último a escrita 
em papel” (VIDAL; GVIRTZ, 1998, p. 16). Pela leitura, tendo por 
suporte material o catecismo, se ensinaria ainda a doutrina enquanto 
pela escrita, na última classe, se faria a “escrita à vontade”, isto é, 
cursiva baseada na cópia, com a fi nalidade de tomá-la por suporte 
para o aprendizado dos rudimentos da gramática. 

Foi com base nesse tipo de compreensão, que a colocação de Francis-
co em uma das classes, foi feito tendo por critério o nível de adiantamento 
do menino em relação à leitura, pouco importando as habilidades do con-
tar e escrever, que como sabemos, ele também já possuía em algum grau 
ao chegar à escola. Embora o modo como Macedo se expressa em suas 
memórias possa dar-nos a impressão de que tenha ido parar na 3ª classe, 
que de acordo com o programa de ensino seria a última e portando mais 
adiantada, não necessariamente as coisas se deram assim. Graças a um 
mapa dos alunos que frequentaram a escola do professor Cercal ao longo 
do ano de 1882, datado de 31 de dezembro, sabemos que em princípios 
de janeiro, quando o menino chegou à escola, ela devia estar funcionando 
no máximo com duas classes, pois os alunos mais adiantados já haviam 
prestado exames, de modo que os que restaram estavam distribuídos entre 
os que liam do primeiro ao terceiro livro de leitura, que precedia o de 
História Pátria, o último utilizado pelos alunos que haviam realizado os 
exames fi nais e estavam na 3ª classe (DEAP-PR, AP 670, p. 10). Assim, 
o pequeno provavelmente tomou assento no 1º ou 2º banco da 2ª classe, 



246 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

que em princípios de 1883, seria a mais adiantada na escola. Na hipótese 
de que estivesse muito além dos alunos então matriculados, não restaria 
outro recurso a ele e ao professor que deixá-lo na classe mais adiantada, 
independente do estado intelectual em que estivesse. Um forte indicativo 
de que Macedo tenha ido parar na 2ª classe é o fato de ter retido em suas 
memórias o modo como o professor ensinava a tabuada, prescrita para ser 
introduzida na escola primária somente a partir do 1º banco desta classe. 
Por isso ele pode relatar que “aos sábados, na última hora da aula, toda 
a vila e seus arredores ouviam a cantoria monótona da tabuada. E nada 
mais se cantava na escola” (MACEDO, 1983 [1939], p. 170). 

Em face desse conjunto de prescrições que conhecemos por meio 
da legislação escolar paranaense e da decisão tomada pelo professor 
Cercal, segundo nos informam as memórias de Francisco Macedo, pode-
se afi rmar que a lei na província do Paraná materializava um conjunto 
de representações sobre o fazer ordinário em sala de aula, isto é, um 
arcabouço de “classifi cações, divisões e delimitações que organizam a 
apreensão do mundo social como categorias fundamentais de percepção 
e apreciação do real” (CHARTIER, 2002, p. 17). Tais representações 
precisam ser entendidas, por sua vez, “não como simples refl exos verda-
deiros ou falsos da realidade, mas como entidades que vão construindo 
as próprias divisões do mundo social” (CHARTIER, 2009, p. 7), visando 
impor sentido e signifi cado a esta realidade. Todavia, os atores para os 
quais tais representações se dirigiam – professores, sobretudo, mas tam-
bém os alunos – não as recebiam de forma passiva, mas as apropriavam 
de acordo com suas possibilidades e interesses, construindo histórica 
e diferenciadamente uma interpretação (CHARTIER, 2002, p. 24). É 
assim, do encontro entre as representações e as apropriações que as 
interpretavam que emerge a lógica pela qual se guiavam os homens e 
mulheres do passado, lógica que torna suas práticas inteligíveis e cog-
noscíveis ao historiador. Procurarei, daqui em diante, demonstrar essa 
lógica, acompanhando o ensino da matéria central na escola primária 
paranaense: a leitura.



247Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

IV.

Conforme prossegue Francisco Macedo no seu “Figuras que Falam”,

[O professor] marcou para o dia seguinte [ao da sua colocação na 
classe] a lição, no livro de leitura. Leu-a, para que os alunos obser-
vassem como deviam ler. E mandou que lessem e relessem com 
muita atenção aquele trecho em sua casa, a fi m de lerem sem errar 
(MACEDO, 1983 [1939], p. 170).

Segundo este relato, o modo como Alfredo Cercal ensinava a ler ba-
seava-se na demonstração, a fi m de que os alunos seguissem o exemplo. 
Obviamente, não havia nenhuma preocupação com a compreensão do que 
se lia, mas sim, com a mecanização da leitura por meio da correta pronúncia 
das palavras. Entretanto, pode-se sugerir que havia um importante detalhe 
no que fazia Alfredo Cercal: enquanto “até o fi m do século XIX a leitura 
escolar basicamente resumia-se à repetição de textos memorizados, aprendi-
dos oralmente” (VIDAL, 2010, p. 504), Francisco Macedo fl agra seu mestre 
preocupado também com o “como deviam ler”, posto que talvez aquele 
entendesse que a pronúncia devia ser associada a uma adequada impostação 
da voz, indo além do que prescrevia o próprio plano de estudos (QUADRO 
1, 2a classe, 1º banco). Dizendo de outro modo, se àquele tempo na França 
começava um movimento de ensino de leitura voltado à aquisição de uma 
cultura leitora geral, capaz de informar os sentidos a serem construídos pelos 
leitores (HÉBRARD, 2011), na escola de Cercal sua intenção era ensinar 
que uma determinada forma de ler – em voz alta, no tom adequado – é que 
realmente importava e deveria ser exibida como resultado de um processo 
de escolarização levado à êxito. 

Mais do que pensar se o Brasil estaria em atraso com relação à escola 
francesa (sabemos, que na verdade, havia era diferentes ritmos na experiên-
cia histórica da escola nesses países), vale destacar que estamos é diante de 
diferentes representações de uma mesma prática, da qual o fazer de Cercal 
era uma apropriação, isto é, uma interpretação. Não devemos esquecer que 
este mestre era um amante de teatro, possivelmente, no sentido de um ator 
amador e mais tarde destacou-se como exímio orador, que sabia assim va-
lorizar a arte da palavra bem pronunciada e bem expressada e que poderia 



248 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

querer que isso fosse também transmitido a seus alunos. Além disso, desde 
1877, aparecia como membro do Club Literário de Campo Largo, que tinha 
como um de seus objetivos a realização de “conferências populares aos 
domingos” (SOARES, 1900 [1883], p. 334), isto é, o discurso em público, 
feito como era de costume, por meio da leitura do que fora previamente 
preparado e que, conforme a importância, podia mais tarde ser até mesmo 
divulgado em algum jornal local. 

É verdade que o professor Alfredo e Francisco Macedo ainda fa-
ziam parte de uma sociedade fortemente oralizada, similar à paulista da 
primeira metade do século XIX, investigada por Maria Lúcia Hilsdorf 
(2002), na qual ideias e pensamentos circulavam a viva voz. Mas não se 
pode esquecer que essa mesma sociedade, ao vivenciar o fenômeno ao 
qual Luciano Mendes de Faria Filho tem denominado de escolarização 
do social, designando o paulatino processo de penetração de valores e 
práticas da escola no corpo social mais amplo (FARIA FILHO, 2008, 
p. 85), foi também tornando-se, aos poucos, uma sociedade na qual a 
palavra escrita, por meio da leitura em voz alta, também era comunicada, 
senão a outros leitores, pelo menos a ouvintes, conforme lembrado por 
Maria Lúcia Pallares-Burke (1998). Diana Vidal, inclusive, sugere que 
esse cultivo da leitura expressiva, da qual parece que Cercal foi adepto, 
representava para a escola “a apropriação de uma prática cultural corrente 
na burguesia urbana: a leitura de convívio em voz alta” (VIDAL, 2010, 
p. 504), o que evidencia a importância que o ler bem foi adquirindo ao 
longo do oitocentos brasileiro e, provavelmente, paranaense. 

Em face disso, em parte, o professor Cercal talvez escapasse da crítica 
que naquele mesmo ano seria dirigida pelo presidente da Província à classe 
docente do Paraná, com seus métodos “antiquados, proscritos à porfi a pelas 
lições de pedagogia (...) atuando só na memória, lidando por incrustar nela 
mecânica e impertinentemente umas quantas noções abstratas, sintéticas 
e nulas”. (BELO, 1833, p. 33). Mas certamente, sua preocupação com o 
“ler e reler” com muita atenção – forçando assim, a memória do aluno a 
guardar o que se lia e o como se lia –, não escondia que ainda vivia mais 
orientado pela posição daqueles que, favoráveis à memorização, segundo a 
pena do Inspetor Geral Francisco Alves Guimarães, argumentavam que “este 
método, fi xando a atenção do menino sobre a lição acostuma-o à memória; 
vasto repositório de nossos conhecimentos, que promove um excelente 



249Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

exercício de linguagem, adestrando os discípulos na construção de frases e 
familiarizando-os com os termos e palavras” (GUIMARÃES, 1881, p. 9).

O momento testemunhado por Francisco Macedo em suas memórias 
é ainda bastante signifi cativo na história da educação paranaense, pois 
coincide com as primeiras defesas realizadas pelas autoridades a respeito 
do ensino intuitivo, como assinala Franciele França (2011). É em função 
disso que se tornam compreensíveis as críticas do inspetor e do presidente 
ao modo recorrente de ensinar a ler na Província, que confrontadas com a 
prática de um destes professores, revelam que eles, nem um pouco alheios 
a este tipo de discussão, mesmo mantendo na forma as práticas tidas por 
tradicionais, encontravam maneiras de inovarem, muito modestamente, o 
método “ultrapassado” que ainda adotavam e pelo qual organizavam seus 
fazeres docentes, propondo aos alunos diferentes maneiras de ler, como o 
fazia Cercal. E foi equilibrando-se nessa tensão entre o velho e o novo que no 
dia seguinte, passou a cobrar, por meio de exame, aquilo que havia ensinado 
anteriormente aos seus discípulos. Narra nosso memorialista:

No dia seguinte, a lição de leitura era a última do horário. Enfi leirou-
se a classe em frente à mesa do professor, em semicírculo. Eu era 
dos últimos. Tinha o coração aos pulos. O primeiro leu um pequeno 
trecho – “Adiante” – bradou o mestre. E assim chegou a minha vez. A 
tremer de medo principiei a ler. Na palavra “estio” gaguejei, apesar de 
ter lido com acento no “i”. Percebendo minha incerteza, o mestre me 
interrompeu, perguntando: “Como?” – “Éstio” – com acento no “e”, 
respondi a tremer. “Adiante!” mandou ele – “Estio” respondeu o Totó, 
aluno à minha direita, acertando. E, tomando risonho, a palmatória, 
sacou-me um bolo bem puxado. Não pude ler mais. Pus-me a chorar, 
sem poder enunciar mais uma palavra. E veio-me a tosse. O professor 
mandou-me com aspereza fi car em pé num canto da sala. Ao acabar 
a aula, ao retirar-me, sofri uma vaia tremenda e segui meu caminho 
a chorar e tossir” (MACEDO, 1982 [1939], p. 170).

Pelo confronto entre a lição dada anteriormente e o exame a que foram 
submetidos os alunos, pode-se observar que o professor cobrava exata-
mente aquilo que havia ensinado: a correta pronúncia (associada à correta 
impostação vocal, temos motivos para supor) e a segurança na leitura. O 



250 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

nervosismo de Francisco Macedo, por outro lado, não é menos revelador. 
Como ele próprio relatou em suas memórias, antes de entrar na escola es-
tava habituado a aprender e estudar sendo conduzido mais por seus gostos 
e vontades, somados à centralidade que parece lhe terem conferido o pai, 
a mãe e a tia, que a ver-se efetivamente submetido a uma ação metódica 
da parte desses familiares que lhe serviam de “professores” domésticos. 
Agora, porém, como mais um aluno dentre outros, precisava submeter-se 
efetivamente aos imperativos da forma escolar, que conforme assinalam 
Guy Vincent, Bernard Lahire e Daniel Thin (2001, p. 13), é marcada por 
um tipo de relação diferenciada entre professor e aluno; levada a cabo num 
lugar específi co distinto dos demais e regulada por um tempo específi co. 
Seu nervosismo, por isso, pode tanto ser interpretado como motivado pela 
tensão de ser pela primeira vez examinado como e quiçá principalmente, 
pela assimilação de mais este elemento próprio da escola, com o qual ele não 
estava acostumado em sua casa: ver-se coagido a manifestar determinado 
nível de conhecimento sob a pena de ser castigado caso o resultado esperado 
pelo professor não fosse alcançado. Foi justamente nessa segunda situação 
que o menino se viu: não soube pronunciar corretamente uma palavra e foi 
castigado fi sicamente com um bolo de palmatória, dado não pelo mestre, 
mas por um de seus colegas. Sua reação: pôs-se a chorar até o fi m da aula 
e assim prosseguiu até chegar em casa! Os colegas, por sua vez, puseram a 
rir e debochar do garoto, que com isso encerrava sua primeira experiência 
com a palmatória! 

Não penso que seja novidade esse tipo de descrição feita por Francisco 
Macedo, nem na historiografi a da educação brasileira (GALVÃO, 1998, 
dentre outros) e tampouco na historiografi a da educação paranaense. Em 
particular, nesta última, dispomos inclusive de um estudo detalhado sobre 
os castigos físicos, realizado por Thalita Dalcin (2005), demonstrando que 
embora somente tenham sido permitidos pela lei durante um ano, “em todo 
o período estudado [1857-1882] eles fi zeram parte do cotidiano escolar 
e constituíram-se em uma das principais formas de marcar os corpos dos 
alunos e imprimir-lhes a sensibilidade desejada” (DALCIN, 2005, p. 115). 
Isso se confi rma também nas memórias de Francisco Macedo. Quando 
chegou em casa e contou o ocorrido, seu pai, a princípio, considerou que 
o fi lho fora alvo de uma injustiça, mas em seguida a mãe do menino in-
terveio lembrando: “não resolvamos isso com tanta precipitação. Não há 



251Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

em Campo Largo outra escola para meninos. Isso de palmatória é a regra 
em toda a parte. Todos se sujeitam. É a lei igual para todos” (MACEDO, 
1983, [1939], p. 171). Assim, o menino de fato teria que se conformar ao 
uso comum nas escolas da Província, embora, a partir deste episódio, ele 
não tenha mais voltado à 1ª cadeira do sexo masculino, passando a receber 
lições de um mestre particular. 

O que me importa destacar é que o castigo físico constituía-se numa 
das inúmeras práticas que materializam normas (ou no caso em questão, 
em face da proibição ofi cial, mas do uso disseminado, as subvertiam), 
produziam interpretações e sentidos, a cultura escolar. Penso que interrogar 
o signifi cado dessa prática, mobilizada durante o ensino da leitura, pode 
nos ajudar a compreender outras coisas que envolviam sua utilização por 
parte do professor.

V.

Antes de narrar este episódio do doloroso exame de leitura, ao descre-
ver a localização de sua escola, Francisco Macedo dedicou um parágrafo 
em referência (ou deferência) à palmatória, ao que ela signifi caria na rotina 
daquele espaço e os usos de que era objeto na cadeira do mestre Cercal:

A férula ou palmatória aí estava, sempre pronta a entrar em ação. 
Sabe-se que, nas escolas públicas daquele tempo, ele era conside-
rada indispensável. Quanto à disciplina, era, não só instrumento de 
intimidação e por isso de efeito preventivo, mas também instrumento 
de castigo ou punição. Quanto ao ensino, como sanção aos erros da 
leitura em classe e das arguições da tabuada e das outras matérias, 
era considerada o melhor meio de obrigar a estudar (MACEDO, 1983 
[1939], p. 169).

Segundo o memorialista, a palmatória integrava efetivamente o coti-
diano escolar e sua presença na sala lembrava isso aos que a viam. Ela era 
objeto de dois usos distintos: servia tanto para a disciplina – intimidando 
e prevenindo, mas também castigando e punindo por eventuais faltas 
disciplinares – como para o ensino, como sanção “aos erros da leitura em 
classe e das arguições da tabuada e de outras matérias”. Assim, seu uso 



252 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

não se confi gurava numa prática que se poderia colocar em movimento em 
qualquer situação escolar, mas somente naquelas em que não se atingiam 
determinados objetivos tanto na submissão dos alunos à escola e suas nor-
mas quanto no seu aproveitamento na aquisição de determinados saberes. 
Um exemplo disso, além do que vimos no ensino da leitura e que confi rma 
que o uso da palmatória como “meio de obrigar a estudar” era recorrente 
na escola do professor Cercal, é oferecido pelo próprio Francisco Macedo, 
ao descrever alguns detalhes no espaço da sala de aula da 2ª cadeira de 
meninos de Campo Largo:

Viam-se na sala duas bandeiras coloridas, uma com o nome de 
“Tróia”, outra com o nome de “Grécia”. Fui informado, muitos anos 
depois, pelo próprio mestre Alfredo, que cada uma pertencia a um 
partido escolar. Os dois partidos disputavam a primazia, funcionando 
os alunos de um partido como arguentes e os outros como defensores 
e vice-versa. O partido que desse mais bolos era vitorioso e de suas 
fi leiras sairia o monitor, a quem incumbia ajudar o mestre (MACEDO, 
1983 [1939], p. 170, grifo do autor). 

Embora Francisco Macedo afi rme que nada tenha visto disso durante 
o período em que esteve na escola, o fato da descrição dessa prática ter 
sido dada pelo professor, que com ela operava uma reconfi guração do 
espaço escolar, redistribuindo as classes em dois partidos – Gregos e 
Troianos – e fazendo os alunos que as ocupavam servirem-se da pal-
matória eles próprios como meio de contagem de pontos e defi nição do 
vencedor, confi rma o quanto a materialidade da escola deixa entrever, 
como afi rmam Eliane Peres e Gizele de Souza, racionalidades pedagógi-
cas (PERES; SOUZA, 2011, p. 54). Mas, que racionalidade seria essa? 
A racionalidade do bom aproveitamento dos alunos. Se a palmatória 
entrava em cena com meio de motivar o estudo – seja pelo prazer que 
uns podiam ter em dar bolos nos pares ou na necessidade em que ou-
tros se viam de livrar-se deles – o professor sabia utilizá-la não só para 
alcançar objetivos imediatos – como aquele do ensino da leitura – mas 
também para promover seus auxiliares, os monitores, que indiretamente 
colaboravam para o êxito do processo de escolarização. Em suma, se 
essa prática tiver sido corrente como deu a entender posteriormente o 



253Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

professor à Francisco Macedo, o uso da palmatória estava realmente 
incorporado nas práticas ordinárias de sua escola. 

É à luz dessa racionalidade pedagógica elaborada a partir da cultura 
material que podemos interpretar o episódio específi co ocorrido na 1ª 
cadeira de meninos de Campo Largo em janeiro de 1883, tentando iden-
tifi car a sua lógica. Obviamente, não saberemos jamais o que se passava 
na cabeça do professor Cercal naquele dia em que decidiu examinar os 
alunos na leitura e cobrar-lhes um melhor aproveitamento servindo-se da 
palmatória. Mas podemos construir uma hipótese explicativa, cujo campo 
da incerteza, como ensina Carlo Ginzburg, não impede nosso trabalho, 
mas obriga-nos “a um aprofundamento da investigação, ligando o caso 
específi co ao contexto, entendido aqui como campo de possibilidades 
historicamente determinadas” (GINZBURG, 1991, p. 183), das quais 
nossa interpretação é uma, dentre outras possíveis, alicerçada, é claro, 
em evidências: as memórias de Macedo e documentação acerca da escola 
de Campo Largo.

No ano de 1882, a cadeira regida por Alfredo Cercal foi visitada com 
certa frequência pelo inspetor paroquial das escolas. Os termos dessas visitas 
que puderam ser encontrados são bastante reveladores. Em 16 de janeiro 
de 1882, o Inspetor José de Almeida Torres esteve na escola e afi rmou: 
“Visitando esta aula encontrei nela 26 meninos, examinando alguns deles 
em leitura achei regular” (DEAP-PR, AP 661, p. 70). Uma semana depois, a 
21 de janeiro, o parecer foi o seguinte: “Visitando a aula, encontrei nela 19 
meninos, achei regular, notando ter o professor se esforçado pelo aprovei-
tamento dos alunos” (DEAP-PR, AP 661, p. 71). Em 23 de junho, o mesmo 
inspetor escreve: “Visitando a aula encontrei nela 24 alunos, examinando a 
todos em leitura achei alguns deles bem regular e outros um poucos atrasados 
bem assim examinando em tabuada alguns, achei regular” (DEAP-PR, AP 
675, p. 40). Por fi m, em agosto de 1882, “Visitando a aula encontrei nela 
23 alunos, examinando a todos em leitura vão regular; tabuada, aritmética, 
doutrina, vão muito bem” (DEAP-PR, AP 663, p. 42). 

Como se vê, o aproveitamento dos alunos da 2ª cadeira relativo 
à leitura, a matéria principal através das quais se procedia ao apren-
dizado das demais, não vinha sendo o ponto de destaque no exercício 
da profi ssão docente de Alfredo Cercal, que mesmo se esforçando pelo 
adiantamento dos alunos, não obtinha deles mais que uma leitura “re-



254 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

gular”, sendo que ainda havia aqueles que encontravam-se um pouco 
atrasados. Num daqueles paradoxos de que todos podem ser presas, na 
última visita os meninos foram muito bem em aritmética, tabuada e 
doutrina, mas persistiam regularmente na leitura. Mais revelador que 
aquilo sobre o que se fala, é aquilo sobre o que o inspetor se cala: se sua 
presença visava inspecionar o aproveitamento dos alunos – com exceção 
das suas observações sobre a aritmética – seu olhar estava voltado, na 
maior parte das visitas, para o aprendizado da leitura e de saberes a ela 
relacionados, como a doutrina, ensinada oralmente e eventualmente lida, 
por meio dos catecismos (QUADRO 1). E mais: sua presença na sala, 
a isso tudo observando e a outro tanto de coisas não dando atenção, é 
indicativo de que também para ele o aproveitamento na leitura era o 
principal elemento para o bom funcionamento de uma escola. Assim, na 
acepção daquele inspetor, o bom professor era o que conseguia ensinar 
bem os escolares na leitura. E era esse o resultado que seus termos de 
visita, indiretamente, vinham cobrando do esforçado professor público.

Já outro mestre, sob quem sua inspeção parece que não se fi zera sentir 
com o mesmo empenho, o professor particular Francisco Cardoso, com quem 
Francisco Macedo foi acabar o ano escolar de 1883, dedicava boa parte do 
tempo de suas aulas ao ensino, justamente, da matéria pouco notada pelo 
Inspetor: a escrita. Segundo as memórias de Macedo, lá 

O mestre ensinava a ler, escrever, contar e rezar. Fazia muita questão 
da caligrafi a. Apesar da idade, tinha letra fi rme. Debuxos e traslados 
não faltavam. Obrigava a segurar a pena de certo modo. E aos que 
já se achavam mal habituados, ele lhes amarrava com barbante os 
dedos à caneta e os estimulava à contínuos exercícios (MACEDO, 
1982 [1939], p. 176).

Há pelo menos duas décadas, os estudos sobre a história da alfabetiza-
ção vêm nos mostrando que a noção de que alfabetizado é quem sabe ler e 
escrever e que, portanto sua aquisição consiste nisso, é bem recente (e nos 
dias atuais, dentro da pedagogia, mesmo essa concepção já é questionada 
com o surgimento da fi gura do “analfabeto funcional”). Conforme Antonio 
Viñao Frago,



255Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Até bem entrado o século XIX, era bastante usual saber ler e não 
escrever, em especial entre as mulheres. As duas aprendizagens não 
eram simultâneas, mas sucessivas (...) Havia, pois, muitos alfabetiza-
dos que podiam receber mensagens escritas, ler textos elaborados por 
outros, mas não comunicar-se por escrito, produzir textos (VIÑAO 
FRAGO, 1993, p. 16).

Além do mais, a aquisição em separado desses saberes justifi cava-se 
também por motivos fi nanceiros e pedagógicos, como salienta Jean Hébrard: 
“do lado dos alunos, o custo (a mensalidade é mais cara para aprender a 
escrever do que ler e mais ainda para aprender a contar)” enquanto que “do 
lado dos professores, a organização material: enquanto escreve-se com penas 
de ganso, a necessidade de apontá-las frequentemente obriga o professor a 
dedicar toda a sua atenção aos ‘escritores’ iniciantes” (HÉBRARD, 2002, p. 
50, nota n. 54). É claro que há um evento que separa as observações feitas por 
esses historiadores europeus e as experiências de escolarização vividas por 
Francisco Macedo: o surgimento do método de ensino simultâneo, adotado 
por sinal, na Província do Paraná. Embora geralmente, ao falar desse méto-
do, se acentue sua característica primordial – o ensino dado pelo professor 
ser ao mesmo tempo para um grupo de alunos alocado em uma classe, em 
contraponto ao método individual (LESAGE, 1999, p. 6) – Dominique Julia 
(1989) e Jean Hébrard (2002) chamam a atenção para a grande revolução 
que ele representou na história do ensino: a possibilidade de uma mesma 
escola ensinar tanto a ler e escrever, como contar. É verdade que na França 
obstáculos tanto de ordem material (pois, inúmeros objetos eram necessários 
para que esse tipo de escola funcionasse) como políticos (o medo de que 
um povo instruído na leitura e escrita fosse mais difícil de governar) aos 
poucos diminuiriam o alcance da inovação pedagógica, embora o método 
em sua essência tenha sido utilizado por muito tempo. 

No caso do Paraná, sabemos que durante todo o período provincial, 
ele foi o método autorizado e recomendado para uso nas escolas. A ado-
ção do método, por sua vez, revela o tipo de escola que se queria pôr em 
funcionamento: uma escola que ensinasse a ler, escrever e contar. Todavia, 
na prática, a realidade era outra. Enquanto na escola pública, regida pelo 
professor Cercal, a preocupação fundamental era com a leitura, na escola 
particular, ela parece ter recaído sobre a escrita. Se a referência de Francis-



256 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

co Macedo sobre o fato de que o professor particular também ensinava os 
outros saberes e a ausência de outras evidências não permite afi rmar que sua 
escola tenha tido a escrita por carro-chefe (tendo sido, contudo, a prática que 
mais chamou a atenção do menino e que ainda se conservava na memória 
do adulto que a relata), o estado em que se achavam os alunos do professor 
público às vésperas de janeiro de 1883, é bem revelador de que aquela vinha 
sendo, na prática, uma escola marcada por um maior desenvolvimento dos 
alunos na leitura que na escrita, talvez, resultado do esforço do professor 
em satisfazer as observações do inspetor, que tacitamente cobrava dele tal 
investimento em seus termos de visita.

Dos trinta e três alunos matriculados em 31 de dezembro de 1882, 9 liam 
o primeiro livro de leitura; 10 o segundo livro e os 14 restantes já estavam 
no 3º livro de leitura. (DEAP-PR, AP 670, p. 10). Em relação à escrita, o 
quadro era outro: 19 ainda estavam aprendendo a fazer traçados (incluídos 
aqui todos os que estavam no 1º livro de leitura; 8 que estavam já no 2º livro 
e 2 que estavam no 3º livro); 3 escrevendo em bastardo – isto é, letras de 
forma garrafais – (incluídos aqui 1 aluno que estava no 2º livro de leitura os 
outros no 3º livro); 5 escrevendo em bastardinho – nome dado à escrita em 
letra de forma mas em tamanho menor que o bastardo – (incluídos aqui 1 
que estava no 2º livro de leitura e os demais no 3º livro) e por fi m 6 alunos 
que já escreviam em cursivo e que estavam todos no 3º livro de leitura, na 
classe mais adiantada da escola. Em outros termos, os trinta e dois alunos 
(em diferentes graus), liam; mas, somente catorze efetivamente, escreviam. 
A disparidade, inicialmente, se deve ao fato de que como já observamos, o 
ensino distribuído pelas classes principiava pela leitura para só depois ser 
incluída a escrita. Todavia, se notarmos que os alunos mais adiantados em 
leitura não necessariamente o estavam em escrita, pode-se afi rmar que essa 
forma de organização do ensino tinha consequências no resultado fi nal: 
talvez, vários deles, mesmo depois de já saberem ler o sufi ciente para pres-
tarem exame fi nal, teriam que demorar-se um pouco mais até conseguirem 
atingir o nível desejável na escrita, o mesmo em que foram examinados 
em dezembro de 1882 8 alunos, todos eles, ainda segundo o mesmo mapa, 
versados na leitura do Livro de História Pátria e dominando a escrita cursiva, 
o último estágio de ambas as aprendizagens. Se incluíssemos aqui, ainda, 
outras matérias como a aritmética e o ensino de doutrina, o quadro fi caria 
ainda mais complexo. Contudo, creio já ter reunido evidências sufi cientes 



257Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

para propor uma interpretação ao uso da palmatória na escola do professor 
Cercal. Mas não apenas.

A escola pública da 2a cadeira de meninos de Campo Largo, inspe-
cionada durante o ano de 1882 e pela qual Francisco Macedo passou no 
começo de janeiro de 1883, estava toda ela estruturada em torno da ênfase 
no ensino de uma matéria em detrimento de outras. Embora o método ali 
adotado sugerisse que lá se ensinaria a ler, escrever e contar, no momento em 
que o menino lá chegou encontrou colegas que sabiam ler, mas não escrever, 
outros que sabiam ler e escrever bastardo, alguns que liam e escreviam em 
bastardinho e uns poucos que liam e escreviam em cursivo. Por mais que o 
professor tivesse a responsabilidade de ensinar tudo isso e, de certo modo, 
o fazia já que apresentava de tempos em tempos alunos para exame fi nal, 
em determinados momentos da sua prática docente, ele era confrontado com 
observações vindas da parte do inspetor paroquial de que o ensino de leitura 
em sua escola era algo que precisava ser melhorado (os termos de visita 
são evidência disso). Inclusive, por ser alvo de vigilância mais constante 
que o seu vizinho, o professor particular – que podia com paciência cobrar 
capricho e boa caligrafi a dos alunos – vinha sendo coagido a obter melhores 
resultados no ensino da leitura de seus alunos, não obstante a maior parte 
deles (dezenove, não percamos a conta!) sequer ter saído dos rabiscos, quanto 
mais, chegar aos rudimentos de escrita. Porém, essa cobrança do inspetor era 
justifi cável, amparado que este estava no próprio programa, que só previa a 
escrita efetiva para as classes mais adiantadas de uma escola, contradizendo, 
assim, a simultaneidade de saberes que aquela escola, ao menos no plano 
das representações e do método utilizado, deveria almejar.

No momento exato em que encontramos o professor Cercal distribuindo 
“palmatoadas” entre seus discípulos – ou melhor, fazendo com que os que 
sabiam mais dessem bolos nos que sabiam menos – podemos compreen-
der que aquela prática de punição física associada à outra que ocupava o 
centro do seu fazer docente, poderia estar revestindo-se do signifi cado de 
funcionar como meio efi caz de forçar os alunos a chegarem aos níveis de 
aprendizado considerados ideais tanto pelo professor como pelo inspetor, 
ao qual este respondia pelo trabalho realizado. É óbvio que o castigo podia 
ser interpretado de forma diferenciada pelos alunos e mesmo por outros 
contemporâneos. Mas, em face do campo de possibilidades históricas em 
que se encontrava o professor Cercal, era um dos meios de que dispunha para 



258 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

conseguir fazer por seus alunos esperava-se que ele fi zesse: levá-los a algum 
progresso no ensino da leitura. Era, assim, a serviço dessa racionalidade e 
dentro da lógica de que o bom professor, (independente das críticas que a 
classe sofria de que ainda praticava um ensino livresco e antiquado), era o 
que conseguia ensinar a ler que a palmatória pode ter sido ouvida naquele 
dia em que dela Francisco Macedo não conseguiu escapar.

VI.

Ao encerrar esta visita ao “jardim secreto”, no qual Francisco de Aze-
vedo Macedo viveu parte de suas experiências escolares no século XIX, 
feita no cruzamento entre suas memórias e múltiplas evidências a elas 
contemporâneas, podemos, à modo de conclusão, colocar nossa atenção em 
três dados sobre os quais essa pesquisa lança luz, tecendo considerações 
sobre cada um deles.

Primeiramente, ela confi rma a potencialidade das memórias como fonte 
para o estudo da escola primária no Paraná Provincial, visto que, embora a 
intenção inicial diante das “Figuras que Falam” de Francisco Macedo fosse 
analisar apenas a cultura escolar, a própria fonte acabou por dirigir nosso 
olhar para outra questão, inexplorada na história da educação paranaense, 
o ensino da leitura no oitocentos, anunciando, inclusive, possibilidades de 
aprofundamentos futuros sobre essa dimensão, que possivelmente terá em 
outras memórias já localizadas ou ainda por localizar, um potente corpus 
documental. Todavia, mesmo para o estudo das culturas escolares, ela nos 
franqueou acesso não só a questões pouco pesquisadas, mas a um espaço que 
a cada investida do historiador, sempre tem algo novo a revelar, de acordo 
com as perguntas lançadas à escola e seus atores. E é sobre a pergunta feita 
a esta documentação, que faço a segunda consideração.

Realmente, não é fácil chegar às razões que presidiam e orientavam 
as ações dos sujeitos da escola e mesmo assim, o panorama que se dese-
nha e ao qual se chega terá de ser sempre o de possibilidades, próprio de 
todo conhecimento histórico, “cheio de lacunas e incertezas, alicerçado 
em fragmentos e ruínas” (GINZBURG, 1991, 232). A resposta produzida 
ao objetivo aqui perseguido e a hipótese que a guiava, lida nestes termos, 
revela que um professor como Alfredo Cercal agia movido por uma lógica, 
que resultava do encontro entre as representações sobre o fazer docente e 



259Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

as apropriações por meio das quais ele as interpretava e produzia a teia de 
signifi cados que é, também, a cultura escolar. A análise e interpretação de 
suas práticas, nesse sentindo, põe às claras um ator histórico coagido por 
imposições de um lugar de exercício da profi ssão docente mas também 
por uma bagagem de experiências pessoais e de um contexto marcado por 
preocupações com a constituição de uma escola destinada ao ensino da lei-
tura, da escrita e do cálculo, mas que no nível do “chão da história” ainda 
ocupava-se mais em ensinar a ler do que qualquer outra coisa e para que 
esse objetivo fosse alcançado, podia lançar mão mesmo de práticas proibi-
das, como o castigo físico. Mas, mesmo no aparente espaço de inércia e de 
formalidade de uma prática, pudemos enxergar vestígios de como é a ação 
humana e individual que confere signifi cado e sentido àquilo que se fazia na 
escola e por essa ação, tentativas de “inovação” ou ao menos, de um fazer 
“diferente” podiam ser efetivadas por professores como Alfredo Cercal. Na 
criativa ideia de levar os alunos a confrontarem-se, a si e seus saberes, como 
fi zeram gregos e troianos na disputa pela bela Helena – embora o prêmio, 
no caso, fosse duplo: para alguns alunos que se viam livres das palmatórias 
e o professor que indiretamente os conduzia para o alcance dos objetivos 
do ensino por ele ministrado –; no modo como parece ter ensinado a leitura, 
valorizando nela aspectos que iam tornando-se caros a uma sociedade em 
vias de escolarização mas também a ele, que tinha o gosto pela oratória e 
por fi m, no uso que sabia fazer da palmatória em diferentes momentos do 
cotidiano escolar, sobretudo, quando associado a uma racionalidade peda-
gógica que visava o êxito do aprendizado da leitura, a “rainha” dos saberes 
elementares da 2a cadeira do sexo masculino de Campo Largo, temos fortes 
evidências da criatividade e signifi cação que ia sendo conferida as práticas, 
cujo resultado era a produção de uma cultura escolar própria – uma teia de 
lógicas e signifi cados – diferente, possivelmente, da outra que era efetuada 
por seu vizinho, o professor particular Francisco Cardoso. 

A último dado a ser considerado diz respeito ao ator que nos guiou, 
pelo fi o das suas memórias, através do labirinto da História. E, se a princí-
pio queríamos compreender as práticas de alunos e professores, é forçoso 
reconhecer que acabamos por saber mais sobre o adulto que sobre a criança. 
Mas, por ter ela sido ouvida por meio de uma retórica de infância, na qual 
o adulto a revive num discurso sobre o outro (BECCHI, 1994), podemos 
apontar algumas coisas sobre como as experiências de ser criança infor-



260 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

mavam a experiência histórica na qual aconteciam as culturas escolares. 
A trajetória de Macedo, embora não possa ser generalizada em função das 
condições próprias suas e da família na qual nasceu, mostra que o acesso aos 
saberes escolares por outras vias eram levados em conta pelos professores 
ao receberem uma criança na escola e, inclusive, o submetimento de uma 
criança à forma escolar e a incorporação da identidade do aluno nem sempre 
eram coisa simples e fácil de conseguir. Francisco Macedo, certamente, na 
primeira tentativa não obteve sucesso e a decisão sua e de seus pais de não 
mais voltar à escola e passar a receber lições com um mestre particular, são 
evidência disso. Entretanto, a escola, não obstante frequentada por breves 
momentos, imprimiu nele algumas marcas, que mesmo muitos anos depois, 
ainda estavam gravadas em sua personalidade, a ponto de poderem ser 
transformadas em memória e transferidas para um texto de caráter memo-
rialístico. Com efeito, as “Figuras que Falam”, além de nos falarem sobre 
as culturas escolares, nos falam disso também.

Fontes

BELO, L. A. L. de O. Relatório Presidencial do ano de 1883. Curitiba: 
Typografi a Lopes, 1883.

DEAP-PR. Mapa dos alunos matriculados da 1ª cadeira do sexo masculino 
de Campo Largo em 31 de dezembro de 1882. AP 670. p. 10, 1882.

DEAP-PR. Relatório do Inspetor Paroquial de Campo Largo. AP 682. p. 
94-95, 1883.

DEAP-PR. Termo de Visita 1ª cadeira de Campo Largo em 16 de janeiro 
de 1882. AP 661. p. 70, 1882.

DEAP-PR. Termo de Visita 1ª cadeira de Campo Largo em 21 de janeiro 
de 1882. AP 661. p. 71, 1882.

DEAP-PR. Termo de Visita 1ª cadeira de Campo Largo em 23 de junho de 
1882. AP 675. p. 40, 1882.

DEAP-PR. Termo de Visita 1ª cadeira de Campo Largo em agosto de 1883. 
AP 663. p. 42, 1882. 



261Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

GUIMARÃES, F. A. Relatório do Estado da Instrução Pública do ano de 
1881. DEAP-PR, AP 648, p. 1-27, 1881.

MACEDO, F. R. Figuras que falam. In: MACEDO, J. P. (Org.). Francis-
co R. de Azevedo Macedo e sua obra. Curitiba: Imprensa Ofi cial, 1983 
[1939], p. 165-215.

PARANÁ. Instrução Geral de 27 de Dezembro de 1856 contendo o plano 
e divisão do ensino nas escolas. In: MIGUEL, M. E. B.; MARTIN, S. D. 
(Org.). Coletânea da Documentação Educacional Paranaense no período 
de 1854 a 1889. Brasília: INEP, 2004, p. 44. Arquivo digital [1856].

PARANÁ. Regulamento Geral da Instrução Pública da Província do Pa-
raná de 16 de julho de 1876. In: MIGUEL, M. E. B.; MARTIN, S. D. 
(Org.). Coletânea da Documentação Educacional Paranaense no período 
de 1854 a 1889. Brasília: INEP, 2004, p. 265. Arquivo digital [1876].

SOARES, A. J. M. Subsídios para a História da Província do Paraná, mu-
nicípio de Campo Largo, pelo Dr. Antonio Joaquim de Macedo Soares. Re-
vista do Instituto Histórico e Geográfi co Brasileiro. Rio de Janeiro, tomo 
LXIII, p. 301-406, 1900 [1883].

Referências 

BECCHI, E. Retóricas de infância. Perspectiva. Florianópolis, n. 22, p. 
63-95, ago/dez., 1994.

CERTEAU, Michel de. A escrita da história. Rio de Janeiro: Forense Uni-
versitária, 2002.

CHARTIER, R. A história cultural: entre práticas e representações. Lis-
boa: Difel, 2002.

 ______. A história ou a leitura do tempo. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.

DALCIN, T. B. Os castigos corporais como práticas punitivas e discipli-
nadoras nas escolas isoladas no Paraná (1857-1882), 2005. Discussão 
(Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Se-
tor de Educação, Universidade Federal do Paraná, 2005.



262 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

DAVIS, n. Z. O retorno de Martin Guerre. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

FARIA FILHO, L. M. O processo de escolarização em Minas Gerais: ques-
tões teórico-metodológicas e perspectivas de análise. In: FONSECA, T. N. 
L; VEIGA, C. G. (Org.). História e historiografi a da educação no Brasil. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2008, p. 77-97.

FEBVRE, L. O problema da incredulidade no século XVI: a religião de 
Rabelais. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.

FRANÇA, F. Os métodos de ensino na história da educação pública para-
naense no século XIX. VI CONGRESSO BRASILEIRO DE HISTÓRIA 
DA EDUCAÇÃO. Anais... Vitória: Espírito Santo, 2011, on-line.

GALVÃO, A. M. O. “A palmatória era sua vara de condão”: práticas es-
colares na Paraíba (1890 – 1920). In: GALVÃO, A. M. O. et al. (Org.). 
Modos de ler, formas de escrever. Belo Horizonte: Autêntica, 1998, p. 117-
142.

GEERTZ, C. Uma descrição densa: por uma teoria interpretativa da cultura. 
In: ______.  A Interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008, p. 3-24.

GINZBURG, C. Exprahis e Citação. In: ______. A micro-história e outros 
ensaios. Lisboa: Difel, 1991, p. 215-232.

 ______. Provas e possibilidades: a margem de “Il Ritorno de Martin Guer-
re” de Natalie Zemon Davis. In: ______. A micro-história e outros ensaios. 
Lisboa: Difel, 1991, p. 179-202.

HÉBRARD, J. O momento fundador: como nascem e morrem as histórias 
da educação? O exemplo da França. In: CONGRESSO BRASILEIRO DE 
HISTÓRIA DA EDUCAÇÃO, 6., 2011, Vitória. Conferência de Abertu-
ra... no prelo.

______. Três fi guras de jovens leitores: alfabetização e escolarização do 
ponto de vista da história cultural. In: ABREU, M. (Org.). Leitura, história 
e história da leitura. Campinas: Mercado das Letras, 2002, p. 33-77.

HILSDORF, M. L. S. Construindo a escolarização em São Paulo (1820-
1840). In: PRADO, M. L; VIDAL, D. G. (Org.). À margem dos 500 anos: 
refl exões irreverentes. São Paulo: Edusp, 2002.



263Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.233-263, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

JULIA, D. A cultura escolar como objeto histórico. Revista Brasileira de 
História da Educação. Campinas, n. 1, p. 9-44, jan./jun. 2001.

______. Aprendizaje de la lectura en la Francia del Antíguo Regimen. Re-
vista de Educación. Madrid, n. 288, p. 105-120, 1989.

LESAGE, P. A pedagogia nas escolas mútuas do século XIX. In: BASTOS, 
M. H. C.; FARIA FIHO, L. M. (Org.). A escola elementar no século XIX: o 
método monitorial mútuo. Passo Fundo: Ediupf, 1999, p. 5-15.

PALLARES-BURKE, M. L. G. A imprensa como uma empresa educativa 
no século XIX. Cadernos de Pesquisa. São Paulo, n. 104, p. 144-163, jul. 
1998.

PERES; E; SOUZA, G. Aspectos teórico-metodológicos da pesquisa sobre 
cultura material escolar: (im)possibilidades de investigação. In: CASTRO, 
C. A. (Org.). Cultura material escolar: a escola e seus artefatos. São Luis: 
EDUFMA, 2011, p. 43-68.

SOUZA, C. S. Utilitarismo, civismo e cooperativismo no projeto educa-
cional de Francisco de Azevedo Macedo (1892-1947). 2012, 263f. Tese 
(Doutorado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, 
Setor de Educação, Universidade Federal do Paraná, 2012.

VIDAL, D.; GVIRTZ, S. O ensino da escrita e a conformação da moderni-
dade escolar. Brasil e Argentina, 1880-1940. Revista Brasileira de Educa-
ção. Campinas, n. 8, p. 14-30, maio/ago., 1998.

______. Escola nova e processo educativo. In: LOPES, E. et al. (Org.). 500 
anos de educação no Brasil. Belo Horizonte: Autêntica, 2010, p. 497-518.

VIÑAO FRAGO, A. Oralidade e escrita: os paradoxos da alfabetização. 
In: ______. Alfabetização na sociedade e na história. Porto Alegre: Artes 
Médicas, 1993, p. 15-28.

VINCENT, Guy et al. Sobre a história e a teoria da forma escolar. Educa-
ção em Revista. Belo Horizonte, n. 33, p. 7-47, Jun. de 2001.

Data de registro: 26/11/2013

Data de aceite: 1º/02/2016





265Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p265a289

FELIX MIKHAILOV: A LIFE DEVOTED TO THE 
SELF-OTHER, INDIVIDUAL-SOCIETY DIALECTS 

Uma vida dedicada ao auto (eu)-outro, 
Dialética de uma sociedade individual

Une vie consacrée aux Dialectiques du soi et de l’autre et de l’individu-société

Wolff-Michael Roth* 
Erika Germanos**

Abstract: Felix Trofi movich Mikhailov, a leading theoretical psychologist 
and philosopher, who has been described to have been “one of the leading 
theoretical psychologists of the new twenty-fi rst century and a successor 
to the traditions of Russian philosophical psychology’ represented by the 
names of L. S. Vygotsky, A. n.Leontiev and others. There is tremendous 
depth in the work of a scholar little known in the West. Most importantly, 
he articulated aspects of language that without doubt elaborate and extend 
the seeds that L. S. Vygotsky had sown round about the time that Mikhailov 
was born. In this article, we outline some of his ideas and how these relate 
especially to and continue the work of Vygotsky, which lies in their common 
commitment (a) to the Spinozist unity of being that expresses itself in the 
identity of body and mind, self and Other and (b) to dialectical materialist 
form of investigation.

Keywords: Inter-intrasubjectivity. Dialectics. Other.

Resumo: Felix Trofímovitch Mikhailov, psicólogo e fi lósofo que tem sido 

* Doutor em Ciência e Tecnologia pela Universidade de Southern Mississippi, Hatties-
burg. Professor da Lansdowne do Departamento de Ciências Cognitivas Aplicadas na 
Universidade de Victoria-BC, Canadá. E-mail:mroth@uvic.ca

** Doutora em Educação pela Universidade Federal de Uberlândia (UFU) com período sanduíche 
em Universidade de Victoria-BC, Canadá. Professora da Faculdade de Ciências da Saúde e 
Educação – FACES-UNICEUB, Brasília-DF. E-mail: erika.germanos@gmail.com



266 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

descrito como tendo sido “um dos principais psicólogos teóricos do novo 
século XXI” é um sucessor das tradições da psicologia fi losófi ca russa que 
é representada por nomes como L. S. Vigotski , A. N. Leontiev e outros. Há 
uma tremenda profundidade no trabalho desse estudioso que é muito pouco 
conhecido no Ocidente. Ele articulou aspectos da linguagem que, sem dúvida 
estende as sementes que Vygotsky havia semeado no mesmo período de 
tempo em Mikhailov nasceu. Neste artigo vamos delinear algumas de suas 
idéias e como estas se relacionam especialmente com o trabalho de Vygotsky 
e sua continuidade, ao qual apresentam em comum: (a) a unidade Spinozist 
de ser que se expressa na identidade do corpo e da mente, si mesmo e o 
Outro e (b) a forma de investigação dialética materialista.

Palavras-chave: Inter-intrasubjetividade. Dialética. Outro.

Résumé: Felix Trofi movich Mikhailov, psychologue et philosophe, décrit 
comme « l’un des principaux psychologues théoriciens du nouveau XXIe 
siècle» est le perpétuateur de la tradition psychologique et philosophique 
russe, représentée par des noms tels que LS Vygotsky, AN Leontiev et 
d’autres. La grande profondeur des travaux de ce savant reste peu connue 
en Occident, notamment en matière d’articulation de différents aspects du 
langage qui, sans doute, ont élaboré et étendu les graines que L. S. Vygotsky 
avait semées pendant la même période de naissance de Mikhailov. Cet article 
vise aussi bien à présenter certaines de ses idées qu’à défi nir les liens de ces 
dernières avec le travail de Vygotski et sa continuité, qui ont en commun 
ceci: (a) l’unité spinoziste de l’être qui est exprimée dans l’identité du corps 
et de l’esprit, le soi et l’autre et (b) la façon dialectique et matérialiste de 
faire de la recherche.

Mots-clé: Inter-intrasubjectivité. Dialectique. Autre.

Introduction

Kant’s axiom – the identity of corporeality and subjectivity, taking 
us back to Spinoza, to his single substance of being – is the axiom 



267Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

of the general science of man, which lies, I repeat, at the basis of 
physiology, psychology, history, literary studies, and all other the-
oretical disciplines that have as their object the life and activity of 
man (MIKHAILOV, 2006b, p. 49).

In this introductory quotation, written just prior to the author’s death, 
we not only fi nd the essence of his later thought but also the relation to the 
writings of L. S. Vygotsky, perhaps his most important precursor in taking 
up a psychological agenda grounded in the work of Spinoza. There is a 
(dialectical) identity of corporeality and subjectivity, which are not two 
parallel planes, but indeed two different manifestations of one and the same, 
single reality. This single being is, so the fundamental axiom that Mikhailov 
accepts, is the essence of physiology, psychology, history, literary studies, 
and all other theoretical disciplines – not in the way they currently are but 
in the way they are still to come. This approach had been foreshadowed 
in the very last texts of Vygotsky, who had never been in the position to 
develop them further by removing logical contradictions that the early for-
mulations still contained. An axiom needs no proof, for it is the basis and 
exists a priori to theory, as Mikhailov explicates by means of the axioms 
of Euclidean geometry. 

A lot of the writing in Mikhailov’s texts is reminiscent of Vygotsky 
both in the way Felix Trofi movich is true to the historical aspect of his 
investigations by situating psychology in other endeavors of humanity, 
including literature and philosophy, and especially in his method, which 
is the practice of (materialist) dialectics. Although Western scholars often 
ascribe the references of Russian scholars to the work of Marx/Engels as 
giving lip service to the political regime – which may or may not be the 
case in some situation for Felix Trofi movich as much as for Vygotsky – their 
common method of investigation is Marxian through and through. For Mi-
khailov, this form of dialectical analysis characterizes his writing through 
the glasnost and perestroika era right into the 21st century, that is, at times 
when lip service to Marx/Engels no longer was required from scholars to 
survive. Most importantly, Felix Trofi movich practices a material dialectics 
that is not applied to specifi c cases but, as Engels suggests, fi nds them in 
the phenomena. Vygotskij (1982, p. 419) already notes, “the direct appli-
cation of the theory of dialectical materialism to the problems of natural 



268 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

science and in particular to the group of biological sciences or psychology 
is impossible, just as it is impossible to apply it directly to history and socio-
logy”. Mikhailov certainly would have thought the same about attempts to 
implement dialectical materialism in educational efforts. As he notes about 
the failure of the “Elkonin-Davydov school”: “A delightful result has been 
obtained: the theory exists in isolation and practice corresponds nominally 
to theory” (MIKHAILOV, 2006b, p. 34).

In sum, this article is devoted to a psychologist-philosopher who truly 
worked in the lineage of Vygotsky, not because he references and acknow-
ledges the originator of the cultural (societal-) historical school but because, 
in the content and form of his investigation, his work constitutes a true con-
tinuation of the movement of scholarly thought that Vygotsky had initiated.

Biographical notes

There is little available in English about the life of Felix Trofi movich 
Mikhailov; and, according to his own admission, there is not much to be 
learned from his biography that would elucidate his work–were it not for his 
modest background in a working class family. But some of our colleagues 
who knew him, such as Michael Cole and David Bakhurst, describe him 
as kind, fun, and admirable. We know that Felix Trofi movich was born on 
April 12, 1930 in the Kazakh city of Chimkent (now Shymkent); and he 
died just short of his 76th birthday on February 22, 2006 in Moscow, Russia, 
where he had lived almost his entire live (VORONIN, 2000). In 1954, He 
graduated with a degree in philosophy from Moscow State University where 
had followed the same program as Raisa Titarenko, the future wife of the 
leader of the Soviet Union Mikhail Gorbachev; he also had a very active 
relationship with Merab Mamardashvili, who would become one of the 
most interesting contemporary philosophers with interests in language and 
consciousness very similar to that of Mikhailov. Felix Trofi movich began 
his university career in 1957 as a lecturer at the Russian Medical University, 
where, from 1961 to 1971 he was head of the department of philosophy. He 
received a doctorate in philosophy in 1963 (Kandidat fi losofskix nauk), with 
the thesis on the topic of “The Methodological Basis for Psychoanalysis.” 

Apparent from his birth date, Felix Trofi movich grew up during the 
diffi cult times of the Stalinist era, with its repressive attitude towards open 



269Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

intellectual endeavors, and the physical-emotional toil related to World War 
II. Yet he describes those times into which he was born and that marked the 
fi rst few years of his life as remarkable, for “never again did such a short in-
terval witness the creation and publication of so many profound investigations 
and masterpieces, marked with the stamp of genius literally in all branches 
of culture! It was precisely in this period that A. F. Losev, G. G. Spet, M. M. 
Bakhtin, and L. S. Vygotsky created and published their work” (MIKHAILOV, 
2006c, p. 59). But during the Stalinist era, theoreticians could not deviate from 
dogma. Continuing a trend that he ascribed to his youth, Felix Trofi movich 
attributed his personal development to his status in the margins. He notes 
that “fi nding [him]self in the position of a social outcast there suddenly were 
revealed to me, as to all other ‘inadvertent deviationists,’ many others by their 
creative heterodoxy and truly moral essence” (MIKHAILOV, 2006c, p. 63). At 
his time, difference from the offi cial line was dangerous, and any “deviation 
of a theoretician or lecturer from [Stalin’s defi nitions], laws, and principles 
was punished in highly diverse ways, from deprivation of the right to lecture 
to arrest or commitment to a psychiatric hospital” (MIKHAILOV, 2006c, p. 
61). Yet new philosophical ideas emerged even under the repressive regime 
of J. Stalin; and they did so in what we might call following Plato khôra, a 
productive gap of cultural creativity arising from the engagement with the 
classical and contemporary philosophical literature. 

For the 12-year period from 1972-1984, Felix Trofi movich worked at 
the Russian Academy of Education, where he was head of the Laboratory 
of Theoretical Problems of the Psychology of Activity–as he pointed out, 
even before having received his doctorate (kandidat) or his habilitation 
(dokor) (VORONIN, 2000). After that he continued as a chief researcher 
in the Institute of Philosophy of the Russian Academy of Science. He de-
fended his thesis Societal Consciousness and Individual Self-consciousness 
in 1988; it was published in 1991. In 1993, he was elected Member of the 
Russian Academy of Education. In 1997, he obtained a second doctorate 
(Doktor fi losofskix nauk), which, equivalent to the German or Scandinavian 
habilitation, requires signifi cant scientifi c output. Mikhailov held a chair 
as professor of psychology of work and psychological engineering at his 
alma mater from 2004 on. In his academic career, he supervised 12 post-
graduate fellows at the kandidat level (PhD) and 4 post-graduate fellows 
at the doktor (habilitation) level.



270 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

It was during the years as the head of the Laboratory of Theoretical 
Problems of the Psychology of Activity, in 1982-1983, that D. Bakhurst had 
the opportunity to meet and spend time with Felix Trofi movich generally, 
where an important seminar took place that included, besides Bakhurst and 
Mikhailov, also the philosopher v.S. Bibler, the theorist v.A. Lektorsky, and 
the educational psychologist v.V. Davydov, then Director of the Institute of 
General and Pedagogical Psychology in Moscow (BAKHURST et al., 1995). 

Refl ecting on his youth, Felix Trofi movich talks about avidly reading, 
including Dickens and Dostoyevsky, the latter of which was perhaps his 
most famous author. At the time, though only 13-14 years old, he and his 
friends were heavily drinking, after having become acquainted with its 
taste while working voluntarily in labor camps. But he thinks that his avid 
reading saved him. In ninth grade, Felix Trofi movich had read v.Lenin’s 
major philosophical work, Materialism and Empirio-Criticism, which, by 
tenth grade, he already knew by heart, as he said. He found it brilliant and 
highly interesting, and he related this impression to the fact that he matured 
in philosophy. Together with the book Anti-Dühring (MARX & ENGELS, 
1975) – which articulates the three main parts of Marx and Engel’s teachin-
gs: dialectical and historical materialism, political economy, and the theory 
of scientifi c communism – it became one of the formative works in/on his 
development (VORONIN, 2000). However, when he attended lectures on 
dialectical materialism, he realized that the lectures were inconsistent with 
what he had read at home. He thought that the lectures and what he had 
to study to succeed in examinations were terribly simplistic. From the be-
ginning, philosophers such as Plato, Aristotle, Spinoza, Fichte, Hegel, and 
the non-politicized (non-ideological) Karl Marx had special signifi cance in 
his intellectual development (MIKHAILOV, 2006a). Their rigorous forms 
of investigation became for him a model for establishing a philosophical 
basis of psychology. Later, he was tremendously infl uenced by psychologist 
working within cultural-historical activity theory, including A. n.Leont’ev, 
A. R. Luria, and p.Ia. Galperin. The most important infl uences derived from 
his friendship and interactions with E. v.Il’enkov and v.V. Davydov.

Mikhailov was a forthright scholar: he did not hesitate to publically 
acknowledge his scholarly friends and where he disagreed with them. For 
example, he recounts a week he had spent with D. B. Elkonin in Berlin, 
where they were going to the movies or attended operatic performances. He 



271Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

notes that they had a lot of time for “heart-to-heart theoretical conversations,” 
and in these conversations “disputes fl ared up frequently” (MIKHAILOV, 
2006b, p. 38). For example, he notes being especially critical of Elkonin’s 
idea of leading activity and that he attacked the latter “desperately critici-
zing” this idea. It turns out that a departure of the school-centered idea of 
leading activity was initiated by an incident in Elkonin’s own life, which 
the psychologist related to Felix Trofi movich during a train-ride to some 
conference. Elkonin’s four-year old grandson had responded to the request to 
bring a cup of tea and in this address by his grandfather came to understand 
that he was needed. It was in the everyday setting of his home offi ce that 
Elkonin became to deeply understand one of Vygotsky’s classic ideas: “man 
lives in a world of senses and affects, add ressed to himself and addressed by 
him to others” (MIKHAILOV, 2006b, p. 39). It is in this case that ceases to 
exist the idea of a “learning activity,” at least in the (narrow) way in which 
Elkonin and Davydov had formulated it. Living communication, where par-
ticipants address, and feel addressed by, each other. In cultural-educational 
centers, where adults and children work on a single task of mutual interest, 
learning would occur in accord with the language of the child’s own voice.

Where might we fi nd the personality of Felix Trofi movich most 
expressed? It turns out in an article, which he began to “establish that cul-
tural-historical activity has turned into a myth” (MIKHAILOV, 2006b, p. 
21) only to fi nd out in the course of his writing, and with some surprise, 
that cultural-historical theory is alive, and, as such, “has its methodological 
bases and problems” (MIKHAILOV, 2006b, p. 50). It is in the dialectic of 
working out the theory that he also identifi es it as living, inherently contra-
dictory phenomenon in the course of becoming. It is throughout his work 
that Felix Trofi movich has contributed to the development of a general 
psychology that was already foreshadowed in the writings of L. S. Vygotsky 
some 80 years ago but always remains to (be-)come, for when it ceases to 
(be-) come it is dead.

Major themes in the work

In this section, we focus on three main themes in the work of Mikhai-
lov that he himself highlighted in an interview (VORONIN, 2000): (a) the 
relationship between self and other, individual and society, well captured 



272 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

in the title of one of his papers “The ‘Other Within’ of Psychology”; (b) 
the dialectical materialist method of investigation; and (c) implications for 
pedagogy, curriculum and instruction.

The “Other Within” of psychology

The “unit” of the psychic [is] the act of communication, the act of 
addressing others and addressing the self as some kind of other 
(MIKHAILOV, 2006b, p. 36).

We chose as the title of this section the title of one of Mikhailov’s 
articles, because it expresses so well the core concern of his thought, 
which exists “in the idea of the sense-generating address (of news, spee-
ch, missive) to the world of another person in the hope of a kind, clever, 
esthetically expressive and invariably sincere, authentic (literally: crea-
tively original) response” (KUDRYAVTSEV, 2006, p. 8). It is that same 
addressivity that we can also fi nd in the work of the literary scholar M. 
M. Bakhtin (e.g., 1984); it is precisely on the lack of addressivity in the 
approach object-oriented activity that leads to his critique of the latter 
approach (MIKHAILOV, 2006b). And that addressivity also leads to 
answerability, one of the central notions Bakhtin (1993) had developed 
and that also marked the above-noted seminar involving D. Bakhurst. 
To illustrate this idea, which has yet to be comprehended in the West, 
consider the following exchange between a second-grade teacher and 
one of her students, Gina, in a mathematics lesson, where the motive is 
to arrive at a new form of classifi cation of objects that is not based on 
color or size. Gina has placed her object on a new mat but has not pro-
vided a justifi cation. After Gina has not come forth with a statement of 
her thought even though there had been a considerable amount of time, 
the teacher addresses the student again, fi rst by formulating the issue 
“there must be something different because you gave it its new, its own 
category,” and then by offering another invitation for stating thought, “can 
you tell us what you thought was different between the two” (turn 05).



273Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Fragment 1

 01  ((Gina places her object, as in offprint.))
 02  (0.8) ((Gina retreats to her seat.))
 03 W: now can you tell us what you’re thinking?
 04  (3.5) ((Gina scratches her ear and brings her hand to her 

chin as culture associates with thinking.)) 
 05 W: there must be something different ((Mrs. Winter gesticu-

lates towards objects on the fl oor)) because you gave it its 
new, its own category; can you tell us what you thought 
was different between the two ((Mrs. Winter points to the 
cube and cylinder))

 06  (0.8)
 07 G: they’re different shapes? ((Changes gaze and body from 

being oriented towards objects to face of Mrs. Winter.))

In turn 05, Mrs. Winter talks; but 
she talks not merely to empty some con-
tents of her mind into the public arena 
of the classroom. Instead, she orients 
towards Gina and directly addresses 
the girl. Mrs. Winter does so using a 
language that is not her own but that has 
come to her from “the Other,” which, 
therefore, in the form of language resi-
des within her (MIKHAILOV, 2001). And in orienting towards the child, 
Mrs. Winter uses a language inherently considered intelligible by Gina and 
her classmates, for she could not hope for any reply unless the children un-
derstand. That is, the statement Mrs. Winter directs towards Gina not only 
has come from the Other, but also returns to the Other; and it is shaped by 
the intellectual needs of that Other. That is, the statement “can you tell us 
what you thought was different between the two” is shaped, in content and 
form, through and through by the addressee in whose ears the words ring 
while they unfurl from Mrs. Winter’s mouth. Precisely when she expresses 
herself, she also materializes what is not hers and, in this, concretizes the 
human essence, which exists as a contradiction that is the heart of the be-



274 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

coming of human life-activity (BAKHURST et al., 1995). Of course, the 
address, which offers up a question, is inviting a response. And it is geared 
to obtaining precisely this response, an orientation that is even more salient 
in this case where there is a question | reply pair in the making. 

Following a brief pause, Gina responds to the invitation by accepting 
it, offering up a candidate difference: shape. Although this is a response, it 
also addresses itself to the Other, her Mrs. Winter. The same analysis is valid 
for Gina, who, using a language that has come from the Other, returns it to 
the Other in her reply. This statement “they’re different shapes” again is not 
just something from and characteristic of the mind of the child but instead 
(a) constitutes a transformation and building on the voice of the Other and 
(b) is geared towards the Other as a sincere and expressive return to the 
invitation received. We observe this phenomenon of the “‘Other Within’ for 
the psychologist” that has been a central concern of Felix Trofi movich in 
the following rendering of the structure in the two turns. Those very words 
that Mrs. Winter speaks also are the words that Gina hears. These words 
are not the words of one person, for as such they would not be words at all 
(VYGOTSKIJ, 1934). Instead, the structure highlights the fact that “the 
word is in consciousness, following Feuerbach, impossible for one, but is 
a possibility for two (VYGOTSKIJ, 1934, p. 318). This double ownership 
of the word is expressed in a re-transcription of parts of Fragment 1 as 
the sociological dimension (Figure 1). In each word we fi nd a “process 
of active intercourse,” which is “resolving the given contradiction, the 
dialogue between the general and the particular” (MIKHAILOV, 1980, p. 
179) in the sense that the word belongs to all (general) and resonates in the 
mouth or ear of each participant (particular). “In the real space and time of 
intercourse this contradiction becomes a dialogue of two representatives of 
the particular or, if you will, two particular representations of the general” 
(MIKHAILOV, 1980, p. 179).

Felix Trofi movich pursued an agenda that we also see in Vygotskij’s 
work, which is the tie between societal consciousness and individu-
al self-consciousness and the recognition that “language is practical 
consciousness that exists for other human beings and therefore also for 
myself” (VYGOTSKIJ, 1934, p. 318). As Figure 1 shows, the psycho-
logical dimension cannot be separated from the sociological one, and 
the ability to respond is presupposed in the ability to speak and address 



275Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

another. There would be no use for speaking unless there was not already 
the capacity to hear (i.e., understand), listen, and to respond. This is a 
position that we also fi nd in language philosophy at the time, and, “his 
work coincided in no way by accident with revolutionary breakthroughs 
in the theory of language . . . and in the theory of verbal creativity (M. M. 
Bakhtin)” (MIKHAILOV, 2001, p. 15). Indeed, many of the statements 
Vygotskij makes can also be found in a book by the Bakhtin associate 
v.N. Vološinov (1930), Marksizm i fi losofi ja jazyka [Marxism and the 
philosophy of language] (e.g., ROTH, 2013).


 S

oc
io

lo
gi

ca
l 

 05 W (says): can you tell us what you 
thought was different between the two

05 G (hears): can you tell us what you 
thought was different between the two

07 (speaks): they’re 
different shapes

 Psychological 

Figure 1. Each act of speaking irreducibly involves sociological and psy-
chological dimensions because the word in the mouth of the speaker also 
rings in the ear of the recipient, whose active reception is the fi rst part of 
the diastatic response spread across reception and reply. 

For Felix Trofi movich, it was precisely in this logic of the address and 
anticipated response that we can fi nd the origin of human culture. He extends 
Vygotskij’s insistence of the unity of affect and intellect; and, like Vygotskij, 
he pursues the contention that “affective thought as an attribute of life is the 
proper object of psychology” (KUDRYAVTSEV, 2006, p. 9). Affect also 
is notable in Fragment 1, in the form of intonations. Thus, for example, we 
can hear Gina’s uncertainty, when the intonation rises towards the end of 
the statement, which allows us to hear it as a question. That is, even though 
the statement can be heard as a reply to the question about what is different 
between the two shapes on the fl oor, it can also be heard as a question. Gina 
offers up a possible answer and at the same time queries whether this is the 
answer to the question thereby leaving open the possibility that there might 
be another, perhaps better answer as well.



276 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Gina’s turn allows us to consider another problematic at the heart 
of Mikhailov’s work that constitutes a continuation from Vygotskij: the 
soci(et)al. We observe it here in the fact that the statement in turn 07 is not 
an answer in itself. The nature of the turn as answer cannot be provided by 
traditional semantic or syntactic analysis. Instead, the nature of the turn as 
answer has sociological origin – it is a function of the sequentially ordered 
turn taking that constitutes relations (Figure 1). The answer is a social ra-
ther than linguistic fact; and it is in the sociality of the turn taking that we 
can fi nd the primacy of the social as it exists in Vygotskij’s and in Felix 
Trofi movich’s work.

We can also see here the importance of the unity of the material 
body of the word and its semantic aspects. Too frequently – and almost 
exclusively especially in the postmodern and post-structural approaches 
– scholars are concerned with “meaning,” all the while forgetting that in 
many instances the “meaning” of a word is completely irrelevant. Thus, 
Vološinov (1930) and Vygotskij (1934) discuss a story from the Diary of 
an Author by Dostoevsky, in which six drunken workmen have a “con-
versation,” which exists of six repetitions of the same word too obscene 
to be named and printed. But the obscenity is not the point at all. Instead, 
Dostoevsky heard affectively charged commentaries on some part of the 
conversation that had occurred earlier. In the same way, I found in my 
dataset a classroom episode in which the word “penis” was articulated ten 
times in sequence; and yet the dictionary sense of “penis” was never an 
issue (ROTH, 2015). Separating the semantic aspects of the word from its 
material body lies at the heart of the problems of traditional psychology and 
linguistics (VYGOTSKIJ, 1934); and that same separation renews Carte-
sianism, Descartes cannot really be held accountable for that continuation 
(MIKHAILOV, 2001). Thus, the currently pervasive idea of mediators 
– sitting somewhere in the middle between “man’s spiritual life and the 
corporally extended substance linking the two together” (MIKHAILOV, 
2001, p. 6) – reproduces the separation of mind and body rather than over-
coming it. Stating that most of the scholars referring to Vygotskij do so to 
meet their own specifi c needs and in contradistinction to what the scholar 
was about, Mikhailov adopts from Vygotskij the solution to the body–mind 
problem in the real Spinoza: “the one substance was the key to the concept 
of ‘one’s intimate other’” (MIKHAILOV, 2001, p. 11). Thus, lines of bio-



277Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

logical and cultural development form a meshwork that cannot be taken 
apart without misinterpreting what development is all about. Although he 
recognizes that some Western scholars have taken up the idea of the unity 
of opposites – the sort of parallelism between biology and culture, body 
and mind that Vygotsky (1999) in his Teaching about Emotion decries – he 
rejects their version, because the material and the spiritual are treated at 
two very different phenomena held together by human life. But this is not 
the unit that Mikhailov, as Vygotskij, was after, which is a Spinozist one: 
“an instance of two different manifestations of one process, the process 
of genesis, diversifi cation, and growing complexity of one and the same 
principle” (VYGOTSKY, 1999, p. 14, original emphasis).

Pursuing the same goal as Vygotskij, the unity of body and mind, 
Mikhailov notes that there is a point with which he disagrees with the for-
mer, which lies in his aphorism from a late manuscript “Tool and Sign in 
the Development of the Child” (VYGOTSKY, 1984): “if at the beginning 
of development stands the deed, independent of the word, then at its end 
stands the word becoming deed. It is the word that makes the action of man 
free” (VYGOTSKY, 1984, p. 89). Mikhailov disagrees because there still 
exists an either/or. He suggests, however, that Vygotskij died too young to 
address this problem, which he has taken on to address and, thereby, build 
on and further develop the seeds that Vygotskij had sown. There cannot be 
a “mutual determination” of self and Other, but instead, there is only one 
substance. Material form realizes and is present in the mind, for which it 
exists; and mind exists in and for material form. He paraphrases an aphorism 
by the German author-poet J. W. von Goethe for his own purposes, which 
represents an advanced formulation of his Spinozism:

There is nothing other for us from the outset that would not be 
our own. For the very existence of the mind is possible only at the 
borderline where there is a continual coming and going of one into 
the other, at their dynamic interface, as it were – an interface that is 
defi ned not by the fact of their difference (in other words, not by a 
difference in outward [discernible by the subject] states between what 
is psychologically self and what is other, the stuff of natural science, 
as it were), but by the single process of their mutual generation and 
determination. (MIKHAILOV, 2001, p. 21) 



278 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Readers may recall what we say above about the exchange between Gina 
and Mrs. Winter, each using language that has come to them from the Other 
and that returns to the Other in their speaking. That continuous creation of 
self and Other, Felix Trofi movich fi nds at the heart of other scholars’ works, 
including M. M. Bakhtin (e.g. 1984), who postulated as a fi rst principle of 
dialogism the continuous dialogic concordance, where, even in the monolo-
gue of the confession, “the role of the other person was revealed, in whose 
sole light could any word about oneself be constructed” (BAKHTIN, 1984, 
p. 289). As we note above, when Gina speaks, her words are for Mrs. Winter, 
they reach towards her as towards the Other generally: the words spoken are 
hers and Mrs. Winter’s simultaneously. Felix Trofi movich fi nds these ideas 
also in the writings of his old friend M. Mamardashvili, whom he quotes 
aphoristically: “Thought exists only at the moment of its creation, only as 
the act of the idea creating it here and now” (MIKHAILOV, 2001, p. 22).

The central location where such transformation occurs is joint activity in 
communication, such as we fi nd in the exchanges between Mrs. Winter and 
her students generally and, in Fragment 1, with Gina in particular. This joint 
activity constitutes “a special psychological space,” indeed, a “tense fi eld 
of joint experience of a future action for one another with all the means of 
cooperation” (MIKHAILOV, 2001, p. 26). This cooperation includes making 
visible to the Other the ordered and orderly aspects of the situation, where 
each word in fact re/creates the experiential fi eld of the Other – e.g., when 
Mrs. Winter articulates an invitation / question, which creates a new reality 
for Gina. As a consequence, joint activity “creates the borderline situation 
in which the alien is identical with one’s own and one’s own exists as an 
experienced reality of Other” (MIKHAILOV, 2001, p. 26). This, however, 
occurs from the beginning of a person’s life so that everything a child comes 
to relate to – objects, language, others – are not mediators between the child 
and an alien (outside) world. Instead, these are subjectively her own just as 
they are subjectively everyone’s. It is this position that Mikhailov develops 
in his doctoral dissertation Obščestvennoe soznanie, samosoznanie individa 
[Societal consciousness, individual self-consciousness]. Language, so Mi-
khailov (2006b) accepts and identifi es as the hear of Vygotsky’s cultural-
-historical logic, is not a mere means of communication between people but 
an environment for the realization of the historical being of humans. It is a 
fundamentally Spinozist position, which another friend of Felix Trofi movich 



279Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

explicates in his treatise Dialectical Logic: “the more numerous and varied 
the means it has ‘to move and arrange external bodies’, the more it has ‘in 
common’ with other bodies” (IL’ENKOV, 1977, p. 69).

Felix Trofi movich writes about communication as constituting a moral 
fi eld, where an address to the other “reproduc[es] this fi eld as an intersub-
jective reality” (MIKHAILOV, 2006b, p. 45). The nature of communication 
as a deontological fi eld can easily be demonstrated with the materials in 
Fragment 1. Thus, there is a double responsibility in each turn because it 
retroactively attributes the effect to a preceding speaking turn while affec-
ting the addressee in a future tense (ROTH, 2013). Thus, when Mrs. Winter 
says, “now can you tell us what you’re thinking?” (turn 03), she in fact will 
have exposed Gina, who, in not replying, can be seen as not knowing or 
understanding. In orienting herself actively to the address of another, Gina 
actually has to expose herself and, thereby, makes herself vulnerable – e.g., 
to being exposed as incapable of providing a reply. But in not acting, Gina 
also exposes the teacher, who has de facto offered a question that the child 
cannot answer rather than having offered one that the child could have 
answered. That is, in Gina’s not replying comes to be exposed Mrs. Winter’s 
failure to ask questions appropriate to the level of the child. In their continued 
address to the other, and in accepting the address directed to themselves, 
Gina and Mrs. Winter in fact re/create the moral fi eld that simultaneously 
constitutes their condition. This fi eld is an intersubjective reality, not one of 
an encounter of individual subjectivities that are blind to the subjectivities of 
others. It is in this fi eld that humans acquire the capacity for the subjective 
motivation of their actions. In other words, it is in that fi eld that the tie of 
action and accounts so dear to ethnomethodological researchers comes to be 
established and it is in that fi eld that our answerability comes to stand out. 
We observe that tie established in the joint work of Fragment 1, when Gina 
places her object, Mrs. Winter asks for her thinking, and Gina eventually 
replies, “they’re different shapes.” When that sequence of actions for and 
towards the other at some point later comes to be compiled into one action 
of Gina, what has been a social relation now is a higher psychological 
function – just as Vygotsky (1989) had suggested. What develops, Gina’s 
subjectivity, simultaneously is intersubjectivity, here found as the relation 
of the three turns. Thus, “subjectivity is a specifi c life regime and not a 
characteristic of an observed individual” (MIKHAILOV, 2006b, p. 37). In 



280 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

this quotation, together with the contention that “the real and the ideal are 
an ordinary categorical (measure) pair, the inner contradiction of which is 
the moving force of any thought”, we fi nd condensed “the true continuation 
of the ideas of Vygotsky” (MIKHAILOV, 2006b, p. 37), a continuation 
co-produced and espoused by its author, Felix Trofi movich Mikhailov, the 
subject of the present article. It encapsulates a fundamentally Spinozist 
theme, which characterizes the very last writings of Vygotsky, and that can 
be found throughout the writings of Felix Trofi movich.

Dialectical method: in Vygotsky’s footsteps

So it is from the history of nature and of human society that the laws 
of dialectics are abstracted. These are nothing other than the most 
general laws of the two phases of the historical development of 
thinking. And they are reducible mainly to three:

the law of the transformation of quantity into quality and vice versa;
the law of the interpenetration of opposites;
the law of the negation of negation (MARX/ENGELS, 1975, p. 348).

Mikhailov constitutes a continuation of Vygotsky not only in the 
substance of his analysis and writing but also in the method, particularly 
as this is outlined in the “Istoricheskij smysl psikhologicheskogo krizisa 
[Historical Sense of the Crisis of Psychology” (VYGOTSKIJ, 1982). It is 
not by accident, therefore, that he would reference this Vygotskij essay in 
his deconstruction of a key term of the activity approach: the object-oriented 
nature of activity (MIKHAILOV, 2004). Here, deconstruction is to be taken 
in the sense of the German Abbau, in the tradition of G. W. F. Hegel and M. 
Heidegger, where a construction is taken apart for the purpose of rebuilding 
it bottom up and in new ways. In this essay, he denotes his approach as 
the conceptual-genetic method, while pointing out the weaknesses of the 
comparative historical and comparative categorical methods because they 
fail to take into account how new formations – such as object-orientation 
– could have come about from, based on, and using the tools available in 
non-object-oriented activity. He shows how these other two methods alone, 
though also included in his own method, lead researchers back to body-mind 



281Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

dualism sometimes hidden in the idea of a parallelism of body and mind. 
Most importantly, he suggests that whereas “the supporters of ‘the activity 
approach’ name Vygotsky as its founding father,” he in fact pursued a very 
different goal than they, one in direct opposition, by “striv[ing] to affi rm a 
different principle of their merger [of nature and culture] – the principle of 
unity with difference, unity but unity of opposites” (MIKHAILOV, 2004, 
p. 18). Accordingly, nature and culture, as per Spinoza, are but two mani-
festations of a single substance: self-creating Nature.

Mikhailov’s way of reasoning is dialectical, identifying, among others, 
the law of the transformation of quantity into quality. Thus, he argues in a 
dialectical materialist way, that what is characteristically human – as distinct 
from other animals generally arose as a qualitatively new form that was 
unattainable by mere quantitative increments from existing forms among 
primates, including tool use. That is, the essence of “actual development – 
the process of form of a new quality” lies in the fact that it “remains outside 
of its own frame of reference” (MIKHAILOV, 1980, p. 166). He argues, 
just as Vygotskij (1982) has done, that the intellect of the chimpanzee, the 
most advanced form of thinking in the animal world, is qualitatively (in 
kind and type) different from the human intellect. What arose was precisely 
the “man’s voluntary and goal-conforming life-activity” (VYGOTSKJ, 
1982, p. 25). Mikhailov uses the classical philosophical term causa sui to 
denote that the new formation – Vygotsky called it neoformation – arose 
without having its ground (cause) in previous formations. Given the wide 
popularization of chaos theory, readers will be familiar with the diagrams 
exhibiting the bifurcation of a system where new states emerge that cannot 
be causally related to the states possible prior to the bifurcation. Mikhailov 
shows that the foundation of the new quality “cannot be a mediator between 
nature and the individuals of our conjectured population, if only because 
it is precisely the mediator that predetermines the contrary dichotomy” 
(VYGOTSKJ, 1982, p. 25). Instead, “the transformation of the subjective 
motivation of our forebears’ behavior occurred in the most object-oriented 
sphere of subjectivity – that is, in that mutual relation whose object is preci-
sely the externalized subjectivity of the other” (VYGOTSKJ, 1982, p. 25).

The problem of showing how something completely new can emerge 
cannot be solved in classical psychological approaches because they work 
with variables; and variables only change quantitatively. Only approaches 



282 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

that allow quantity to change into quality, and quality into quantity, can 
deal with the emergence of the new from continuous variation of the old. 
For those familiar with dialectical materialism, it is not without surprise 
that Felix Trofi movich would refer to the same law of the transformation 
of quantity into quality, initially articulated by Engels, to which Vygotskij 
(1982) also appeals. This is so because “we are compelled to acknowledge 
that no adaptations or ‘improvements,’ no more, faster, more intensive, 
and other such quantitative spells are capable of making inherited spe-
cies-specifi c traits of involuntary behavior voluntary” (MIKHAILOV, 
2004, p. 16). And just like Vygotsky, who grounded himself in Marx/
Engels, he seeks the essence of the phenomenon in the most developed 
forms of behavior, in the most diffi cult of cases, because it is here that 
the general laws are most clearly apparent. This does not mean that he 
does a teleological construction but instead that he engages in fi nding 
what is general in the Spinozist unity that allows the emergence of culture 
by sublating evolutionary processes, where the term sublating (Hegel’s 
aufheben) has the sense of overcoming and of retaining/keeping. Thus, 
“object-substantive thinking” that underlies all labor and object-oriented 
activity can be reconstructed logically “only by relying on the highest 
forms of self-refl ective self-consciousness that most fully represent its 
essence” (MIKHAILOV, 2004, p. 16). We do so “by positing precisely 
that essence as force that transformed the type of life-activity of that 
population (or those populations of animals to which we owe our exis-
tence on the planet” (MIKHAILOV, 2004, p. 16).

We already see in the preceding section that the self and Other 
interpenetrate, just as the second special law of dialectics states (see 
introductory quotation). In the analysis of Fragment 1, we show how the 
social relation between Mrs. Winter and Gina is the fi rst appearance of 
the link between an action (a mathematical classifi cation) and its account; 
later, that relation will appear in Gina’s contributions to the classroom 
talk. For Vygotsky (1989), such relations are the origin of all higher psy-
chological functions. And it is precisely that new, social relation of our 
forebears that emerges in anthropogenesis: “a relation to one another’s 
subjectivity that generated its own refl exivity” (MIKHAILOV, 2004, p. 
27). This relation itself was not “in itself capable of transforming the 
natural factors of their life but did turn out to be capable of transforming 



283Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

the subjective behavioral motivation of the other into experience of the 
self as the new formation” (MIKHAILOV, 2004, p. 27). That relation 
to another’s subjectivity is shown in our analysis of Fragment 1: in the 
form of how each speaker orients towards the recipient, addresses the 
Other, speaks for her benefi t, by using the language of the Other into 
experience of the self, for example, in Gina’s experience of a reply to 
the invitation to state her thinking: “they’re different shapes.” That 
“intra-intersubjectively” available, objective presence of the motive of 
activity is what distinguishes humans from other animals. It arose in 
anthropogenesis when the “intrasubjective motive of the constant and 
indispensable reproduction of the intersubjectivity of shared existence 
appeared before them just as much from without as the form of the stone 
surface of cave walls or other shelters” (MIKHAILOV, 2004, p. 28). The 
order of the shared, inter-intrasubjective reality is not just there, but it 
is continually made visible by participants, such as when Mrs. Winter, 
by saying “now can you tell us what you’re thinking” not only invites 
Gina but indeed co-articulates that the thinking was not yet apparent; 
and making thinking apparent is one of the fundamental properties of 
mathematical activity that distinguishes it from other activities where 
the mere fact of placing something in the proper way is suffi cient for 
the purposes at hand. In other context, the thinking does not have to be 
made public and objectivized, and it is only when there is cause for di-
sagreement that a classifi cation objectifi ed through an act is questioned 
or rectifi ed. That is, it is that very relation between Mrs. Winter and Gina 
that the ordered and orderly nature of mathematical activity fi rst comes 
to exist. The forms of culture and social order are objective because 
since her birth, every person fi nds and exhibits it in the ways and means 
of intercourse she encounters (MIKHAILOV, 1980). Thus, Mrs. Winter 
and Gina, “as each individualised Homo sapiens, is an individuality 
only insofar as the process of individualisation itself is the goal-oriented 
realisation of her social relations” (p. 169). Each action is always mate-
rial and ideal. In truly Vygotskian manner (e.g., in the inseparability of 
the sound and sense of a word), Mikhailov (2004, p. 30-31) states that 
“true objectivity” is “the real ideality of all always material means for 
the generation, regeneration, improvement, and expanded reproduction 
of the birth community of people”.



284 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Some thoughts on pedagogics and schooling

At least since the publication of Zagadka chelovecheskogo ja [The 
riddle of self] (1964/1980), Mikhailov has advocated forms of pedagogy in 
which learners themselves are involved, an idea based on the Marx/Engels 
recognition that human change is related to the changing of conditions. Thus, 
“the pupil is not ‘the object of the pedagogical process’ but an equal subject 
in it” (MIKHAILOV, 1980, p. 170). This was not the case in the classroom, 
where Mrs. Winter together with a mathematics educator had designed the 
tasks for specifi c curriculum-related purposes rather than following the inte-
rests of the children. The contradiction in the two teachers’ approach was that 
they described their curriculum as child-centered all the while working on 
infl uencing the events so that the pre-specifi ed curriculum outcomes would 
be realized. This led, among others, to the fact that the children were required 
to redo their classifi cation, or get help from others, until the point that the 
achieved classifi cation is the correct one according to mathematics. The 
same critique also is valid for those who are or learning to become teachers, 
who should not be the object of the pedagogical process, of interventions 
designed by university educators to which the future or current teachers 
come to be subjected. Instead, a process is truly pedagogical in the context 
of a theory that recognizes “that the fostering of individual lies in serious 
and vivid (i.e., creative) activity together with the pupil” ((MIKHAILOV, 
1980, p. 170). This is not realized in the Elkonin-Davydov school, “which 
in reality is more like training” (MIKHAILOV, 2006b, p. 35). Mikhailov 
instead supports the idea and practice of cultural-educational centers, which 
have nothing to do with classes and lessons. In such centers, children and 
adults are united in single task that are interesting to them. Based on their 
own choices, children master cultural forms, including handicraft and pro-
fessions. He concludes that “in this case, ‘learning activity’ as understood 
by Elkonin and Davydov would cease to exist” (MIKHAILOV, 2006b, p. 
40). This is so because in these centers, we would be able to observe “living 
communication and not learning activity of the child in accordance with 
artifi cial schemas for mastering the language of the object rather than speech 
in his own language” (MIKHAILOV, 2006b, p. 40).

The form of pedagogical materials Mikhailov prefers include are “li-
terature textbooks with a full ‘basket’ of all the materials needed by teacher 



285Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

and student” (MIKHAILOV, 2006b, p. 42). And he provides examples 
of “fantastic textbooks” that existed and that his own granddaughter was 
fortunate to experience. For example, a textbook for six-year olds include 
poems by A.S. Pushkin, stories by L. n.Tolstoy, the biblical Song of Songs, 
suras of the Koran, texts from the Buddhist teachings, and stories and poems 
of authors right up to the present day. The textbooks are not full of “idiotic 
questions following each verse that without fail kill the ability to appreciate 
poetry” (MIKHAILOV, 2006b, p. 42). They do not contain teachings of 
metaphor or poetic style but “unobtrusively and covertly allow children to 
learn for themselves what a metaphor is and what kinds of styles are used 
in prose and poetry” (MIKHAILOV, 2006b, p. 42).

For Vygotsky, there was a primacy of the social in the sense that every 
higher-psychological function is a societal relation fi rst and personality is the 
totality of societal relations that an ever-developing person has entertained. 
The same primacy can be found in Felix Trofi movich’s work from early on. 
This is quite apparent in his discussion of the experiment A. Meshcheryakov 
conducted in the Zagorsk boarding school for deaf-blind children, who may 
cowering in the corner of a room, stay in bed without learning to talk, wi-
thout learning to eat and drink as children learn to do, and generally without 
innate intention to process signs or symbols. But in joint action, in doing 
something together with the teacher, and exchanges with these others, they 
become persons as every other human being. 

The most diffi cult thing was to separate the action and the external 
object of the action, to make the object something separate and inde-
pendent from the action. Even the feeling movement of the hand had 
to become an object of attention, had to be identifi ed and “evaluated” 
by the child who moved it. It is a point of fundamental interest that 
this was only possible when such a movement was organised by the 
teacher as a joint, common action. For example, the hands of the 
teacher and the pupil had to “fi nd,” take hold of a spoon together, 
scoop up food together, and carry it to the mouth together. The spoon, 
the felt shape of it, then becomes a medium of intercourse, a means 
of contact between two people, its objective symbol. This common 
action is directed and controlled by a purposefully acting adult (MI-
KHAILOV, 1980, p. 260-261).



286 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Thus, something like eating with a spoon fi rst is a social relation before 
it is something that the child does on his/her own. But it is not just joint work 
that is required. Instead, the action and the external object of action have to 
be separated, including the feeling of movement of the hand has to become an 
object of joint attention. It is precisely in this way that the feeling movement 
is not the individual’s own but instead becomes an arena for the inter-intra-
subjective nature of the human world. The teacher plays an important role 
because of her corrective feedback that allows each child to fi nd in his/her own 
movements many actions those that are specifi c to culture and in which others 
can identify their own subjectivity. An object such as the spoon becomes inter-
-intrasubjectively objective because it develops into something separate from 
the joint action, separate from what all participants can feel. That is, the spoon 
becomes an objective reality for both. In the same way, geometry becomes an 
objective science in our fragment because the action and the (verbal) account 
thereof, initially existing as the relation, subsequently comes to exist for the 
child. This central role of the teacher – through whom not only actions and 
reasons become cultural but also through whom the person becomes itself – is 
asserted in the societal relation with others:

[T]he object of action, the person with whom I am acting in common, 
objectively presented to me as helper and critic, who assesses my actions, 
comparing them with his own (as with a socially signifi cant pattern) 
and, fi nally, I myself, acting for him in the same role. Any action that I 
perform I can therefore evaluate as the action of “another person” and 
argue with myself as I would with him (MIKHAILOV, 1980, p. 262).

One of the deaf-blind children from the Zagorsk boarding school, having 
become a university professor herself, eventually notes that “even in the most 
complex actions I am able to be my own critic mainly because the sum total of 
historically completed actions lives in me, objectively unfolded in the language 
of my people” (MIKHAILOV, 1980, p. 264). Here we fi nd a precise statement 
of what is already noted above: Olga Skorokhodova is enabled to refl ect, in 
her own subjective consciousness, because of the language of her people, just 
as Gina comes to do mathematics because of the language that is not her own 
but that of her people. It is in language that consciousness is refl ected, always 
my self-consciousness and the self-consciousness of others. My subjectivity is 



287Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

always the subjectivity of others as well, or, as Vygotskij (1934, p. 318) notes, 
“consciousness is refl ected in the word as the sun in a droplet of water”. And, 
as the very last sentence of one of the last texts the scholar worked on, states, 
“the word that makes sense is a microcosm of consciousness” (VYGOTSKYJ, 
1934, p. 318), not just my individual, subjective consciousness, but the cons-
ciousness of humanity as a whole. It is here, in each individual word uttered in 
joint activity that we fi nd “the externalized reality of our special, exclusively 
human inter-intrasubjectivity, which contains the perceived reality of the entire 
real world outside us” (MIKHAILOV, 2006b, p. 31). Which leads us to end this 
article with the fi nal sentence of one of the last pieces Felix Trofi movich wrote, 
which might well have served as his epitaph:

This is the sensuality, which we ourselves reproduce and externalize 
for one another, of all those who before us and together with us did 
and do reproduce and purposively change the tension of that seman-
tic-sensual fi eld of our continual addresses to one another, which is 
sometimes called simply spiritual, and sometimes spiritual-practical, 
culture – the high or low culture of our life, our life for one another 
(MIKHAILOV, 2006b, p. 31).

Chronology of major bibliographic data

Only one of Mikhailov’s several books has been translated into English; 
it is available online. Available articles are cited below in the reference section.

– Za porogom soznanija. Kriticheskij ocherk frejdizma [Beyond the 
threshold of consciousness: Critical essay on Freudianism] (1961, 
with G. I. Tsaregopodtseva)

– Zagadka chelovecheskogo Ia [The riddle of self] (1964)
– The Riddle of Self (1980) [online: https://www.marxists.org/archi-

ve/mikhailov/works/ riddle/index.htm]
– Metodologicheskie problemy razvitija lichnosti [Methodological 

problems of human develpment] (1981)
– Obshestvennoe soznanie, samosoznanie individa [Societal consciou-

sness, individual self-consciousness] (1990) (Doctoral Dissertation)
– Kul’tura, obrazovanie, razvitie individa [Culture, education, indi-

vidual development] (1990)



288 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

– Samoopredelenie kul’tury: fi losofskij poisk [The self-determination of culture: A philosophical investigation] (2003)

References

BAKHTIN, M. M. Problems of Dostoevsky’s poetics. Minneapolis, MN: 
University of Minnesota Press, 1984.

______. Towards a philosophy of the act. Austin, TX: University of Texas 
Press, 1993.

BAKHURST, D et al. Social being and the human essence. An unresol-
ved issue in Soviet philosophy: A dialogue with Russian philosophers con-
ducted David Bakhurst. Studies in East European Thought, v. 47, p. 3-60, 
1995. http://dx.doi.org/10.1007/BF01075140

IL’ENKOV, E. v.Dialectical logic: Essays on its history and theory. Mos-
cow, USSR: Progress Publishers, 1977.

KUDRYAVTSEV, V. T. Feliks Mikhailov The life-giving power of affec-
tive thought. Journal of Russian and East European Psychology, v. 44, n. 
1, p. 6-12, 2006.  http://dx.doi.org/10.2753/RPO1061-0405440101

MARX, K., & ENGELS, F. Werke Band 20. Berlin, Germany: Dietz, v. 
20, 1975.

MIKHAILOV, F. T. The riddle of self. New York, NY: International Pu-
blishers, 1980.

______. The “Other Within” for the psychologist. Journal of Russian and 
East European Psychology, v. 39, n. 1, p. 6-31, 2001.  http://dx.doi.
org/10.2753/RPO1061-040539016

______. Object-oriented activity–Whose? Journal of Russian and East Eu-
ropean Psychology, v. 42, n. 3, p. 6-34, 2004.

______. Interview with Feliks Trofi movich Mikhailov (concersation con-
ducted by v.T. Kudryavtsev and A. v.Surmava). Journal of Russian and 
East European Psychology, v. 44, n. 1, p. 13-20, 2006a. . http://dx.doi.
org/10.2753/RPO1061-0405440102



289Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.265-289, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

______ Problems of the method of cultural-historical psychology. Journal 
of Russian and East European Psychology, v. 44, n. 1, p. 21-54, 2006b. 

 http://dx.doi.org/10.2753/RPO1061-0405440103

______. Education and state power. Journal of Russian and East Euro-
pean Psychology, v. 44, n. 1, p. 55-96, 2006c. http://dx.doi.org/10.2753/
RPO1061-0405440104

ROTH, W. M. Toward a post-constructivist ethics in/of teaching and le-
arning. Pedagogies: An International Journal, v. 8, p. 103-125, 2013. 

 http://dx.doi.org/10.1080/1554480X.2013.767769

______. Meaning and the real life of language: Learning from “pathologi-
cal” cases in science classrooms. Linguistics and Education, v. 30, p. 42-
55, 2015. http://dx.doi.org/10.1016/j.linged.2015.03.010

VOLOŠINOV, v. N. Marksizm i fi losofi ja jazyka: osnovnye problemy so-
ciologicheskogo metoda v nauke o jazyke. Leningrad, USSR: Priboj, 1930.

VORONIN, A. A. Intervju s F.T. Mikhailovym. Voprosy fi losofi i, n. 5, p. 
121-134, 2000.

VYGOTSKIJ, L. S. Myshlenie i rech’: Psikhologicheskie issledovanija. 
Moscow, USSR: Gosudarstvennoe Social’no-ekonomicheskoe Isdatel’st-
vo, 1934.

VYGOTSKIJ, L. S. Sobranie sochinenij v shesti tomakh, tom pervyj: 
Voprosy teorii i istorii psikhologii. Moscow, USSR: Pedagogika, 1982.

______. Sobranie sochinenij v shesti tomax, tom shestoj: Nauchnoe nas-
ledstvo. Moscow, USSR: Pedagogika, 1984.

______. The collected works of L. S. Vygotsky, vol. 6: Scientifi c legacy. 
New York, NY: Kluwer Academic/Plenum Publishers, 1999.

  ______. Concrete human psychology. Soviet Psychology, v. 27, n. 2, p. 53-
77, 1989. http://dx.doi.org/10.2753/rpo1061-0405270253

Data de registro: 01/09/2015

Data de aceite: 18/05/2016





291Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p291a330

HABERMAS LEITOR DE MARX: 
ANÁLISE DOS ESCRITOS DOS ANOS DE 1960

Habermas Marx’s reader: analisys of 60’ s writings

Habermas lecteur du Marx: analyse des éscrites de l’année 1960

Marcelo Lira Silva* 

Resumo: Objetiva-se com este artigo evidenciar o quadro referencial teórico 
presente na obra de Jürgen Habermas (1929 - ), a partir dos quais se possa 
analisar em que medida tal pensador estabeleceu relações de aproximação 
e ou distanciamento com a teoria social marxiana. Tratar-se-ia, portanto, 
de tentar evidenciar Jürgen Habermas enquanto leitor de Karl Marx (1818-
1883), de tal forma a identifi car as possíveis infl uências marxianas em sua 
obra. Nesse sentido, poder-se-ia levantar a seguinte questão: Seria possível 
pensar a obra de Jürgen Habermas, a partir do prisma marxiano? Para 
responder a tal questão, tentar-se-á desenvolver um trabalho genealógico 
acerca da teoria social de Jürgen Habermas, como forma de expor seus 
principais pontos de contato com a teoria social de Karl Marx, de tal forma 
que se possibilite ler a Theorie des Kommunikativen a partir das lentes 
marxianas. Portanto, o movimento desse trabalho é duplo: a) no primeiro, 
trata-se de identifi car as categorias analíticas marxianas na obra de Jürgen 
Habermas; b) no segundo, tratar-se-ia de cotejá-las, comparando o sentido e 
o signifi cado que possuem na obra de um e outro; e, por fi nal c) buscar-se-ia 
diagnosticar e expor as relações de aproximação e distanciamento entre as 
teorias sociais dos dois fi lósofos alemães em questão.

Palavras-chave: Jürgen Habermas. Karl Marx (1818-1883). Teoria crítica.

Abstract: Objective with this article show the theoretical framework 
present in the work of Jürgen Habermas (1929- ), from which you can 

* Doutor em Ciências Sociais pela Universidade Estadual Paulista – “Júlio de Mesquita 
Filho”. Professor no Instituto Federal de Goiás/Campus de Goiânia. E-mail: marce-
lo_lira@marilia.unesp.br 



292 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

examine to what extent such a thinker established closer relations and 
or estrangement with the Marxian social theory. Treat it would therefore 
try to show Jürgen Habermas as Karl Marx player (1818-1883), in such 
a way to identify possible Marxian infl uences in his work. In this sense, 
power would raise the question: Is it possible to think the work of Jürgen 
Habermas, from the Marxian prism? To answer this question, try to will 
develop a genealogical work on the social theory of Jürgen Habermas as a 
way to expose your main points of contact with the social theory of Karl 
Marx in such a way that enables read the Theorie des Kommunikativen 
from Marxian lenses. Therefore, the movement of this work is twofold: 
a) in the fi rst, it is to identify the Marxian analytical categories in the 
work of Jürgen Habermas; b) in the second deal would of collates them, 
comparing the meaning and signifi cance that have the work of one and the 
other; and, by the end c) seek would diagnose and explain the approach 
relationships and distancing between social theories of the two german 
philosophers in question.

Keywords: Jürgen Habermas (1929- ). Karl Marx (1818-1883). Critical theory.

Résumé: L’objectif de cet article montrent le cadre théorique présente 
dans les travaux de Jürgen Habermas (1929- ), à partir de laquelle vous 
pouvez examiner dans quelle mesure un tel penseur établi des relations 
plus étroites et ou l’éloignement avec la théorie sociale marxiste. Treat il 
serait donc essayer de montrer Jürgen Habermas comme Karl Marx player 
(1818 à 1883), de manière à identifi er les possibles infl uences marxistes 
dans son travail. En ce sens, le pouvoir serait poser la question: Est-il 
possible de penser le travail de Jürgen Habermas, du prisme marxienne? 
Pour répondre à cette question, essayer de se développer un travail 
généalogique sur la théorie sociale de Jürgen Habermas comme un moyen 
d’exposer vos principaux points de contact avec la théorie sociale de Karl 
Marx de telle manière qui permet de lire la Theorie des Kommunikativen 
de lentilles marxienne. Par conséquent, le mouvement de ce travail est 
double: a) dans le premier, il est d’identifi er les catégories d’analyse 
marxiste dans les travaux de Jürgen Habermas; b) dans la deuxième affaire 
serait d’entre eux collationne, comparant le sens et la signifi cation qui ont 



293Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

le travail de l’un et l’autre; et, à la fi n c) chercher serait diagnostiquer et 
expliquer les relations d’approche et de distanciation entre les théories 
sociales des deux philosophes allemands en question.

Mots-clés: Jürgen Habermas (1929- ). Karl Marx (1818 à 1883). Théorie critique.

Introdução

Ao analisar de forma meticulosa e refl exiva as principais obras de Jürgen 
Habermas, poder-se-ia observar que haveria certa preocupação por parte de 
tal pensador em discutir e compreender a questão da modernidade, de tal 
forma a relacioná-la aos processos de emancipação. Nesse sentido, Habermas 
tivera que estabelecer um conjunto de debates e diálogos, de tal forma a 
atravessar teorias da modernidades importantes, como a de Karl Marx. No 
percurso dialógico realizado por Habermas, poder-se-ia diagnosticar a exis-
tência de certo processo de infl exão em sua obra, que poderia ser demarcado 
de forma nítida com a publicação de sua obra da maturidade Theorie des 
Kommunikativen de 1981. No entanto, ao partir-se da compreensão de que 
o pensamento é resultado de uma processualidade histórico-cultural, a partir 
da qual se poderia observar certa dinâmica entre assimilação-acomodação 
(PIAGET, 1970), poder-se-ia observar os rudimentos de tal infl exão já em 
Student und Politik de 1961.

Antes de prosseguir-se com a tentativa de exposição das relações de 
aproximação e distanciamento entre as obras de Jürgen Habermas e Karl 
Marx, torna-se necessário apresentar os caminhos a partir dos quais Habermas 
chegara à Marx. Pode-se dizer com relativa certeza que talvez o principal 
caminho tenha sido trilhado a partir da infl uência do pensamento marxiano 
na Frankfurter Schule.

Nesse sentido, um elemento importante a se destacar seria justamente 
a compreensão de que em Student und Politik poder-se-ia observar certa 
viragem na concepção teórico-metodológica até então predominante entre 
os teóricos da primeira geração da Frankfurter Schule, particularmente nas 
obras de Max Horkheimer (1895-1973) e Theodor Adorno (1903-1969), nas 
quais se poderia observar a centralidade da categoria trabalho, enquanto 
representação do principal ponto de contato com a teoria social marxiana. 



294 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Tratar-se-ia de compreender a sociabilidade moderna a partir daquela re-
lação proposta por Georg W. Hegel (1770-1831), entre trabalho e cultura 
(2003), e que estivera presente de forma autêntica na teoria social marxiana. 
Diferentemente, de tais preocupações, Habermas deslocou a centralidade da 
categoria trabalho para a centralidade da categoria política, de tal forma 
a dar vida a uma nova teoria crítica – se assim se pode dizer. Tal questão 
não pode ser observada como uma mera escolha temática aleatória, mas 
enquanto princípio de ruptura com os fundamentos presentes nos teóricos 
da primeira geração da Frankfurter Schule. Seria, justamente, neste processo 
que se poderia localizar Habermas enquanto leitor de Marx.

O deslocamento da centralidade da categoria trabalho para a cen-
tralidade da política teria conduzido Jürgen Habermas a dois processos 
fundamentais, que demarcariam de forma decisiva sua obra: a) primeiro: 
refutar a teoria social de Marx, centrada na dinâmica e relação entre trabalho 
e cultura; o que o teria distanciado tanto de Adorno quanto de Horkheimer; 
b) segundo: o teria aproximado do pensamento liberal, particularmente das 
teorias sociais de Immanuel Kant (1724-1804) e Max Weber (1864-1920).

Parte I: Jürgen Habermas e a centralidade da política: um novo 
paradigma para a teoria crítica

Poder-se-ia dizer que a adesão progressiva aos princípios e fun-
damentos do liberalismo foi de fundamental importância para delinear 
e demarcar o processo de construção de uma teoria social, bem como 
de uma teoria da evolução social. Tratar-se-ia do desenvolvimento de 
uma teoria da modernidade atravessada por uma teoria da dupla racio-
nalização, a partir da qual Habermas desenvolveu de forma particular e 
autônoma sua teoria social, que de acordo com os princípios da teoria 
social marxiana, poderia ser compreendida enquanto elogio aos marcos 
emancipatórios e fundamentos da sociedade capitalista. De acordo com 
Silva (2014), poder-se-ia observar no processo constitutivo da obra de 
Habermas, particularmente naquele que separa Student und Politik de 
Theorie des Kommunikativen, a construção e propositura de um tipo 
particular de neocontratualismo, com vistas à salvação de um projeto de 
modernidade compreendido enquanto inacabado. Todavia, compreen-
dido pelos teóricos da tradição da teoria da modernidade de Marx, tais 



295Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

como Lukács, Adorno e Horkheimer, enquanto projeto de racionalidade 
e emancipação completamente esgotado, na e pela própria dinâmica e 
movimento da sociabilidade burguesa; e, que, portanto, só poderia se 
consubstanciar nos marcos da regressão cultural (SILVA, 2014). Este 
diagnóstico de época aparecera de forma clara tanto nas obras de Marx, 
quanto de Lukács, Adorno e Horkheimer. Fora, justamente, com este 
diagnóstico de época que Habermas rompera em sua teoria social.

Neste processo de infl exão, uma categoria advinda dos teóricos da 
primeira geração da Escola de Frankfurt tornara-se central na teoria social 
de Habermas, na medida em que a concepção de capitalismo de Estado 
(SILVA, 2014) adquirira centralidade nos diversos diagnóstico do tempo 
presente, de tal forma que se consubstanciaria sob a forma da concepção 
de capitalismo tardio (ADORNO; HORKHEIMER, 1985) e mediaria a 
passagem da centralidade da categoria trabalho, mesmo que inscrita na 
esfera lógica e gnosiológica-epistêmica, para a centralidade da categoria 
da política. Tal mudança radical de paradigma passou a infl uenciar pro-
gressivamente a nova teoria crítica inaugurada com a segunda geração da 
qual Jürgen Habermas era representante e se desatacara. Todavia, a rigor 
os novos paradigmas da segunda geração pouco ou nada se identifi cara aos 
teóricos da primeira geração da Frankfurter Schule.

Neste ponto, poder-se-ia destacar a obra de um dos membros mais 
proeminentes do Frankfurt Institute for Social Research – fundado em 
1923 – intitulada State Capitalism: Its Possibilities and Limitations 
(1978), que exercera profunda infl uência no processo constitutivo de 
diagnósticos de época dos pensadores da primeira geração da Frank-
furter Schule, em particular sobre o pensamento de Theodor Adorno e 
Max Horkheimer; que, não por um acaso, dedicaram uma de suas mais 
importantes obras, a Dialektik der Aufl ärung de 1947, ao economista 
alemão Friedrich Pollock (1894-1970).

No seio do Frankfurt Institute for Social Research, o economista ale-
mão Friedrich Pollock passou a desenvolver pesquisas acerca da relação 
entre o Estado e o capitalismo, em um contexto histórico-cultural, bem 
como político-econômico, extremamente conturbado da história da huma-
nidade, que acabara por produzir: a) duas grandes guerras mundiais; b) a 
Revolução Russa; c) a profunda e desastrosa crise de 1929; d) o consenso 
keynesiano, estruturante do Welfare State; mas, sobretudo, acabara por e) 



296 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

elevar ao poder, o nazismo na Alemanha, e, o fascismo na Itália. Portanto, 
desvendar a exata relação entre Estado e capitalismo aparecera como um 
dos grandes problemas teórico-prático do período em questão. Tratar-se-ia 
de saber qual seria a particularidade daquele processo de desenvolvimento 
do capitalismo que acabou por gerar um contexto histórico-social de pro-
funda crise de sociabilidade. Se no âmbito do marxismo Lênin apontara 
para o desenvolvimento de um tipo particular de capitalismo, que acabara 
por determinar-se objetiva e subjetivamente a partir da fusão entre capital 
industrial e capital bancário, de tal forma a compreender tal processo 
enquanto uma nova determinação social do imperialismo, enquanto fase 
superior do capitalismo (LENIN, 2012); tal diagnóstico de época não 
aparecera como razoável para Friedrich Pollock, que buscara desvendar a 
relação entre capitalismo e Estado, a partir de outro marco teórico, que no 
limite questionara a própria teoria social de Marx; e, portanto, a concepção 
de imperialismo de Lênin.

Ora, fora justamente neste contexto, que surgira, a partir das pes-
quisas do economista alemão, a concepção de capitalismo de Estado. O 
diagnóstico de época de Pollock passou a ganhar centralidade nas análises 
da teoria crítica, que aparecera inclusive na Dialektik der Aufl ärung a 
partir da elaboração de três conceitos-chaves que passariam a se equivaler 
em tal arcabouço teórico-prático: a) capitalismo administrado; b) mundo 
administrado; e c) capitalismo tardio (ADORNO; HORKHEIMER, 1985). 
Todavia, apesar de partir do diagnóstico de capitalismo de Estado de Pollock, 
Adorno e Horkheimer atribuíram outro sentido e signifi cado a tal processo, 
inclusive apontando para um processo de regressão cultural (ADORNO; 
HORKHEIMER, 1985). Pode-se dizer que o diagnóstico de época de Pollo-
ck infl uenciara profundamente o pensamento do jovem Habermas, de tal 
forma que aquela relação apontada pelos estudos de Pollock, passou a ser 
o órgão central do que viria ser a teoria social, bem como a própria teoria 
da evolução social de Habermas. 

Em Dialektik der Aufl ärung de 1944, Adorno e Horkheimer apresen-
taram o seguinte diagnóstico do tempo presente: a práxis transformadora 
teria sido bloqueada estruturalmente pelo desenvolvimento do capitalismo 
administrado. Obviamente que tal concepção deve ser compreendida no 
interior do modelo crítico proposto por Adorno e Horkheimer. Em tal obra, 
como nos esclarecera Cohn:



297Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Um traço central da dialética exposta é que nela a primazia, que 
aparentemente é do momento subjetivo da razão como dominante, 
passa para o momento objetivo, pois é na referência externa a ele 
que se concentra todo o esforço de autopreservação do sujeito. A 
razão esclarecida contenta-se com o domínio sobre o objeto, seja ele 
qual for. O poder que ela confere ao sujeito consiste justamente na 
faculdade de defi nir o objeto e manter-se a prudente distancia dele, 
sem envolvimento, sem o movimento da refl exão que envolve sujeito 
e objeto em um processo solidário. Mas nisso empobrece-se a con-
dição de sujeito e perde-se o compromisso inerente à razão plena, e 
esquecido pela razão esclarecida: o da razão consigo própria, mediante 
a refl exão no sujeito. Para um sujeito pleno de uma razão também 
plena, que não se limitasse a projetar luzes, não haveria um corte 
entre sua diferença e sua semelhança relativamente ao objeto. Pois 
é na conjugação de ambas sem reduzir uma à outra, que consistiria 
sua própria atividade enquanto sujeito. Neste sentido a atividade do 
sujeito estaria voltada mais para o aproximar-se e o assemelhar-se do 
que para o afastar-se e distinguir-se: seria mais da ordem da mimese 
do que da dominação. Esta plenitude do sujeito e da razão é uma pos-
sibilidade inerente à própria confi guração humana nas suas relações 
com a natureza, a sua “antropologia” como diria Horkheimer. Mas, 
o que se realiza aqui e agora é diferente. Para o sujeito empobrecido 
da razão esclarecida o objeto tende a reduzir-se a uma alteridade, ao 
outro opaco (COHN, 1997, p. 10).

O conceito de capitalismo de Estado colocara a centralidade da política 
enquanto forma determinativa da realidade social, de tal forma a abandonar 
a centralidade da categoria trabalho. Tratar-se-ia da afi rmação da prima-
zia do político sobre o trabalho. Entretanto, a categoria trabalho entendida 
enquanto protoforma do ser social, não enquanto manifestação fenomênica 
de caráter monista e economicista, tal qual vulgarmente se tentou e tenta-se 
atribuir a Marx enquanto centralidade do econômico. Tanto Adorno quanto 
Horkheimer incorporam a leitura pollockiana. Todavia, diferentemente de 
Pollock, não viam no capitalismo de Estado o potencial de emancipação 
democrático, afi rmado pelo economista alemão, justamente, porque se 
mantiveram inscritos nos marcos da centralidade da categoria trabalho, 



298 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

proposta por Marx enquanto modelo explicativo da sociedade. Antes, o 
contrário, observaram um tipo de capitalismo administrado que submetia e 
controlava as massas, a partir de sofi sticados mecanismos de convencimento 
e dominação. Nestes termos, a primazia da política acabou por adquirir um 
caráter negativo na Dialektik der Aufl ärung, o que mantivera a aproximação 
de tais pensadores da teoria social marxiana, na qual a política apareceria 
enquanto determinação ideo-refl exiva da realidade objetiva e, portanto, 
necessitaria ser superada por uma dimensão ética da sociedade. Como nos 
esclarecera Nobre (2008, p. 74):

o sistema econômico do capitalismo administrado é controlado de 
fora, politicamente, e no entanto, esse controle político não é exercido 
de maneira transparente. Esse controle é exercido burocraticamente, 
segundo a racionalidade própria da burocracia. Essa racionalidade 
chama-se, na linguagem de Horkheimer, “instrumental”: trata-se de 
uma racionalidade que pondera, calcula e ajusta os melhores meios 
a fi ns dados exteriormente aos agentes.

Ora, Pollock, em contraposição a teoria das crises (MARX, 2014) 
elaborada por Marx, buscara compreender as múltiplas mutações, pelas 
quais o capitalismo monopolista passava, como forma de elaborar uma 
resposta as crises sistêmicas. De acordo com a análise de Pollock (1978), o 
mercado teria perdido sua função de controle do equilíbrio entre produção e 
distribuição. Obviamente, que esta perda de função dizia respeito à função 
social que o Welfare State assumira, de tal forma que o conduzira a criar um 
conjunto de mecanismos de controle direto do movimento e da dinâmica dos 
mercados. O que Pollock não percebera fora que, tal controle caracteriza-se 
por ser sempre relativo, devido a própria dinâmica e movimento do capital. 
Nesta nova dinâmica do capitalismo monopolista, a liberdade de comércio, 
de empresa e de trabalho teria sido submetida às intervenções do governo 
e ao poder político; que ao fazê-lo de forma sistemática as teria suprimido. 
Nestes termos, poder-se-ia dizer que teria desaparecido o mercado autônomo, 
juntamente, com as leis e o poder econômico. O Estado, enquanto esfera 
central do processo acabaria por utilizar a combinação de antigos e novos 
meios, de regulação e expansão da produção e sua equiparação ao consumo, 
gerando assim um “pseudo-mercado” (POLLOCK, 1978, p. 73).



299Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Neste novo paradigma do capitalismo, o Estado passaria a organizar 
e a dirigir as diversas variáveis da economia capitalista: a) produção; b) 
distribuição; c) poupança; e os d) investimentos. Ao fazê-lo, acabaria por 
controlar os preços das mercadorias, bem como o próprio processo de acu-
mulação do capital. Neste sentido, a concepção de capitalismo de Estado 
acabaria por emergir com grande força, visto que o Estado passaria a de-
sempenhar a função central nas sociedades capitalistas, a partir não somente 
da criação de diversos mecanismos de controle diretos sobre o processo de 
produção e distribuição de mercadorias, mas, sobretudo, a partir da criação 
de empresas estatais, bem como da racionalização de suas ações no mercado. 
Tratar-se-ia de deslocar a centralidade do livre mercado para a esfera das 
decisões políticas. Segundo Pollock (1978, p. 74), esta nova conformação 
do capitalismo de Estado determinar-se-ia de duas maneiras:

Sob a forma totalitária de capitalismo de estado, o estado é o instru-
mento de poder do novo grupo dirigente, o qual resultou da fusão 
dos interesses mais poderosos, o pessoal do alto-escalão da gestão 
industrial e de negócios, os estratos mais elevados da burocracia 
estatal (incluindo o militar), e as principais fi guras da burocracia do 
partido vitorioso. Todos os que não pertencem a este grupo são meros 
objeto de dominação. Sob a forma democrática do capitalismo de 
estado, o estado tem as mesmas funções de controle mas é ele mesmo 
controlado pelo povo.

Por um lado, tais determinações corresponderiam aos países que en-
veredaram em direção as distintas tentativas de construção do socialismo, 
todavia, que teriam culminado em uma forma totalitária de capitalismo 
de Estado; por outro, compreender-se-ia as experiências dos países que 
desenvolveram o Welfare State enquanto experiências democráticas de ca-
pitalismo de Estado. Fosse qual fosse à alternativa de capitalismo de Estado, 
tratar-se-ia de uma compreensão que buscaria estabilizar o processo sócio 
metabólico do capitalismo, a partir do planejamento e organização racional 
imposto pelo Estado. Nestes termos, criar-se-ia um conjunto de mecanis-
mos, com vistas à constituição de formas de intervenção que controlaria as 
crises, bem como, se eliminaria as contradições sistêmicas do capitalismo, 
em particular aquela advinda da relação entre capital e trabalho.



300 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Pode-se dizer que as análises de Pollock (1978), acerca do processo de 
acumulação e desenvolvimento do capitalismo, visavam, de forma indireta, 
combater a teoria social de Marx, de tal forma a anunciar a sua obsolescência. 
Tratar-se-ia de um marxismo renovado de caráter heterodoxo, que rompera 
precisamente com as raízes da teoria social de Marx, que se localizariam 
justamente na centralidade da categoria trabalho. Diferentemente do que 
propusera Marx, Pollock compreendera que a racionalidade consciente, sob 
a forma de decisões políticas centradas no Estado teria tornado a teoria do 
capital desenvolvida por Marx, obsoleta. Neste novo paradigma, o capita-
lismo de Estado teria feito com que a economia política perdesse seu objeto, 
de tal forma que o planejamento racional imposto por decisões políticas do 
Estado teria feito com que os problemas econômicos desaparecessem. Ou 
seja, o mercado perderia a sua centralidade e o planejamento consciente 
estatal da economia passaria a ser o protagonista do processo (POLLOCK, 
1978, p. 74). Tratar-se-ia da adoção daquela leitura vulgar da teoria social 
de Marx, que a compreendera enquanto uma teoria econômico-determinista 
e monista, portanto, obsoleta.

Com relação à análise apresentada por Pollock, pode-se dizer que se 
tratava da propositura da forma mais elevada da centralidade da política, 
na medida em que o Estado racional passaria a se sobrepor as distorções 
produzidas pelo mercado. Ou seja, tratar-se-ia da passagem de “uma era 
predominantemente econômica para uma predominantemente política” 
(POLLOCK, 1978, p. 76). O pensamento de Pollock imprimira uma nova 
infl exão no pensamento social, que passaria a infl uenciar diversas tendên-
cias de esquerda, particularmente, passaria a infl uenciar decisivamente a 
emergência do fenômeno da chamada nova esquerda (SILVA, 2014). O 
paradigma pollockiano, colocara-se como imperativo a diversas frações de 
classe subalternas, que passaram a extirpar do horizonte da luta política o 
processo de superação do capitalismo, de tal forma a colocar a emancipação 
nos marcos do desenvolvimento do próprio capitalismo e das instituições 
democráticas liberal-burguesas. Tratar-se-ia de lutar politicamente pelo poder 
do Estado, como forma de se fazer avançar os processos democráticos. Não 
se trataria mais de desenvolver um projeto de revolução social (MARX, 
1995), mas de reformar a própria ordem do capital, a partir das formas de-
mocráticas de capitalismo de Estado. Neste novo paradigma, tratar-se-ia de 
saber “se o Estado se torna o controlador onipotente de todas as atividades 



301Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

humanas, a questão de quem controla o controlador abarca o problema de 
se o capitalismo de estado abre uma nova via para a liberdade ou conduz à 
sua perda” (POLLOCK, 1978, p. 89). Ora, assim o movimento e a dinâmica 
do capital passariam da esfera do poder econômico para o poder político, 
de tal forma que a questão central passaria a se dar no processo constitutivo 
dos grupos dirigentes no interior do Estado. A conformação de tais grupos 
sociais no poder passaria a determinar os rumos da sociedade capitalista, ou 
seja, se caminharia em direção à emancipação ou a subjugação e dominação 
de outros grupos sociais.

Nesta mudança de paradigma renasceu o ideário acerca das virtudes 
da democracia, compreendida enquanto esfera emancipatória da vida social. 
Neste sentido, como o próprio Pollock propusera, tratar-se-ia de saber se 
os valores democráticos poderiam conduzir à humanidade a emancipação, 
a partir do capitalismo de Estado. Em resumo, tratar-se-ia de saber como 
poderíamos “fazer um uso efi ciente de nossos recursos, e, entretanto, ao 
mesmo tempo, preservar valores subjacentes em nossa tradição de liberdade 
e de democracia?” (POLLOCK, 1978, p. 92). Pode-se dizer que esta era e é a 
questão central de State Capitalism: Its Possibilities and Limitations; e, que 
devido a infl uência, tanto do diagnóstico quanto do prognóstico de Pollock, 
passou a infl uenciar profundamente o pensamento do jovem Habermas.

A questão posta por Pollock aparecera em Habermas a partir da relação 
entre participação política e legitimidade, que podemos intuir ter sido uma 
resposta da teoria social de Habermas, a questão posta por Pollock. A partir 
de tais elementos, poder-se-á entender o deslocamento da produção de uma 
teoria crítica fundamentada na centralidade da categoria trabalho e na 
perspectiva da totalidade – como se pode observar em Adorno e Horkhei-
mer – para a produção de uma teoria social, que abandonara sua criticidade 
e passara a fundamentar-se na centralidade da política, de tal forma a fazer 
um elogio à política e elevá-la a esfera emancipatória.

Assim, de acordo com Pollock (POLLOCK, 1978, p. 92), a realização 
do processo de democratização do capitalismo de Estado dependeria fun-
damentalmente do poder e das decisões políticas que poderiam caminhar 
tanto em direção a regimes totalitários, quanto a regimes democráticos 
e emancipatórios. Ou seja, as decisões e a constituição do poder político 
adquiriu centralidade, na medida em que passou a ordenar e controlar as 
leis e variáveis do mercado, a partir do planejamento econômico cons-



302 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

ciente. Poder-se-ia intuir que o fenômeno do neodesenvolvimentismo 
fundamentar-se-ia nesta concepção pollockiana, que pensa a emancipa-
ção nos marcos da centralidade do poder político, de tal maneira que o 
planejamento econômico consciente poderia conduzir a sociedade a uma 
sociedade plenamente democrática e emancipada. Não se trata de uma 
questão qualquer, visto que tal concepção altera as formas de organização 
autônomas das classes subalternas (GRAMSCI, 2007), como: Sindicatos, 
Partidos e Movimentos Sociais. Ou seja, altera-se a relação e a dinâmica 
entre as classes dominantes e subalternas.

Ora, a partir da análise dos primeiros trabalhos de Habermas, bem como 
de seus trabalhos da maturidade, pode-se afi rmar, com relativa certeza, que 
Habermas partira do diagnóstico de época de Pollock, de tal forma a romper 
progressivamente com os prognósticos de época de Adorno e Horkheimer. 
Tal ruptura teria o conduzido a uma progressiva aproximação com os prin-
cípios do pensamento liberal, de tal forma a culminar em um processo de 
infl exão que foi se aprofundando no seu pensamento.

 

Parte II: Capitalismo tardio e democracia deliberativa: a nova ética do 
discurso do capital

A obra Student und Politik de Jürgen Habermas caracterizara-se por 
ser um estudo empírico, para o qual o fi lósofo alemão fora designado a 
desenvolver uma introdução teórica. Em tal obra, o tema da participação 
e da centralidade da política já aparecera no pensamento de Habermas, 
enquanto chave de leitura fundamental. Ou seja, o princípio da autonomia 
e da primazia da política sobre as demais esferas, demonstrara-se com certa 
clareza no quadro teórico-analítico desenvolvido pelo pensador, já nesta 
obra. Neste sentido, poder-se-ia observar de forma embrionária em Student 
und Politik a questão da legitimidade, enquanto central na teoria social que 
Habermas viria a desenvolver nos anos que se seguiram.

Para Habermas, o conceito de democracia1 deveria ser compreendido 

1 Demokratie, heisst es demgegenüber bei Franz Neumman, ist nicht eine Stattsform 
wie irgendeine andere; ihr Wesen besteht vielmehr darin, dass sie die weitreichenden 
gesellschaftlichen Wandlungen vollstreckt, die die Freiheit der Menschen steigern und 
am Ende vielleicht ganz herstellen können. Demokratie arbeitet an der Selbstbestimmung 



303Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de uma forma mais ampla, de tal forma a se sobrepor as defi nições que a 
compreendia enquanto mera forma de governo. Tratar-se-ia de compreen-
dê-la enquanto autodeterminação da humanidade, a partir da qual se ope-
raria o conjunto de mudanças sociais necessárias e desejáveis a construção 
da autonomia, bem como se produziria a liberdade dos homens. Pode-se 
dizer que a centralidade e a primazia da política sobre as demais esferas 
emergiram com força e adquiriram grande importância no pensamento do 
fi lósofo alemão. Tratar-se-ia de compreender a democracia, portanto, en-
quanto esfera produtora da liberdade e autodeterminação humana, ou seja, 
enquanto a mais elevada esfera de emancipação humana, a partir da qual 
se constituiria uma virtuosa esfera pública política. Nestes termos, poder-
se-ia pensar em uma institucionalização da democracia, fundamentada em 
dois princípios centrais do pensamento liberal: a) representatividade e; b) 
autoridade racional. Tratar-se-ia de uma aposta irrestrita e incondicional 
nos métodos parlamentar e democrático (WEBER, 1999) enquanto esferas 
administrativa e organizativa da vida social. Apesar de dizer-se infl uenciado 
pelo jovem Hegel e pelo marxismo do jovem Lukács, pode-se dizer que sua 
análise caminhou em direção ao pensamento de tipo de neokantiano – desen-
volvido por Max Weber – de tal forma que tal perspectiva se aprofundaria e 
se enraizaria em seu pensamento. Ora, pode-se dizer com relativa certeza, 
que a teoria da ação e da modernização de Max Weber (1999) infl uenciou 
decisivamente o pensamento de Jürgen Habermas, principalmente naquilo 
que diz respeito a adesão dos princípios liberais, que ao longo das décadas 
se fariam cada vez mais presentes em sua obra. Não por um acaso reivindi-
cara certo tipo de identidade com o jovem Lukács, que se encontrava ainda 
inscrito no círculo político-intelectual de Max Weber, no entanto, já sob 
fortes infl uências do pensamento de Hegel. O que o afastava defi nitivamente 
de qualquer perspectiva neokantista.

Inspirado pelos jovens hegelianos, eu olhei com grande interesse 
para a transição que ia de Kant ao idealismo objetivo. Ao longo de 
todo esse tempo, este foi o meu mais forte interesse político. Eu 
havia lido História e consciência de classe com fascinação, mas 

der Menschheit, und ernst wnn diese wirklich ist, ist jene wahr. Politische Beteiligung 
wird dann mit Selbstbestimmung identisch sein (HABERMAS, 1961 p.15).



304 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

com lamento de que pertencia ao passado. Então eu li a Dialética 
do Esclarecimento, o primeiro texto publicado por Adorno depois 
da guerra. Aquilo me deu a coragem para ler Marx de um modo 
sistemático e não de um modo meramente histórico. A Teoria Crí-
tica, uma Escola de Frankfurt – tal coisa não existia naquela época. 
Ler Adorno me proporcionou a coragem para realizar de um modo 
sistemático o que Lukács e Korsch representavam historicamente: 
a teoria da reifi cação como uma teoria da racionalização, no sentido 
que a dava Max Weber. Já por essa época, meu problema era uma 
teoria da modernidade, uma teoria das patologias da modernidade, 
desde o ponto de vista da realização – a realização deformada – da 
razão na história (HABERMAS, 1992a, p. 98).

Como o próprio Habermas afi rmara, lera a teoria da reifi cação enquanto 
teoria da racionalização, de tal forma isolá-la da teoria social marxiana, 
que se aprofundaria progressivamente no pensamento de Lukács. A própria 
obra Geschichte und Klassenbewusstsein é resultado desse processo de 
ruptura do jovem Georg Lukács (1885-1971) com os princípios do idea-
lismo alemão, sendo que a eclosão e o horror da primeira guerra mundial 
foi de fundamental importância nessa infl exão do pensamento de Lukács. 
A infl uência do pensamento de Max Weber sob Habermas acabaria por 
afastá-lo progressivamente do próprio pensamento da Escola de Frankfurt. 

No paradigma das democracias parlamentares, compreender-se-ia 
que a legitimidade de tais governos repousaria, justamente, no princípio de 
que todos os membros da sociedade disporiam de igual razão e força, para 
se relacionarem uns com os outros. Sendo os indivíduos iguais em força 
e razão, não se poderia argumentar que haveria formas de manipulação e 
dominação das massas, como afi rmara Horkheimer e Adorno em Dialektik 
der Aufl ärung em 1944. Observa-se que se trata da propositura de um tipo 
particular de modelo normativo de análise, a partir do qual Habermas se 
afastou completamente da defi nição de capitalismo administrado, presente 
na teoria crítica de seus mentores, bem como dos princípios fundantes da 
teoria crítica. Ora, o alvo de Habermas aparecera com imensa clareza, já 
neste primeiro trabalho sistematizado. Ou seja, como a concepção de de-
mocracia dizia respeito à autodeterminação e, no limite, a emancipação 
humana, seria impossível defi nir democracia enquanto forma de dominação, 



305Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

tampouco, enquanto dominação de uma classe sobre a outra. Tratar-se-ia 
de salvaguardar o conceito e as formas determinativas de democracia, de 
tal forma a isolá-la das relações profano-mundanas. Tratar-se-ia de uma 
concepção de democracia convertida em mito. No entanto, a relação entre 
democracia e liberalismo, inserida em uma sociedade de tipo plural, orde-
nada, administrada e organizada a partir do modo de produção capitalista, 
teria como limite objetivo e subjetivo a determinação de uma democracia 
formal. Desde Student und Politik, Habermas teve que acertar contas com 
essa tradição, de tal forma que a saída ou o conduziria de forma defi nitiva 
para o marco da emancipação humana, inscrita no âmbito da teoria marxia-
na; ou o conduziria defi nitivamente para o marco da apologética burguesa 
(LUKÁCS, 1968). Inclusive em sua obra de 1973, delineara com clareza 
tal contradição, na medida em que afi rmava que não seria possível uma 
democracia efetiva no capitalismo.

Em Student und Politik já se poderia observar rupturas profundas, com 
os principais paradigmas da teoria crítica. Ou seja, a) primeiro, poder-se-ia 
afi rmar que emergiu a centralidade do princípio da autonomia, bem como 
a primazia da política enquanto esfera emancipatória e autodeterminativa 
da humanidade; b) segundo, emergiu um conceito de razão completamente 
distinto daquele elaborado pelos teóricos da primeira geração da Frankfur-
ter Schule. Inclusive o conceito de razão determinar-se-ia de acordo com 
a adoção do princípio da centralidade e primazia da política, na medida 
em que passaria a fundamentar os métodos parlamentar e democrático, 
enquanto exercício do poder baseados em uma autoridade racional legíti-
ma. Sua legitimidade viria justamente da igual liberdade desfrutada pelos 
cidadãos, de tal forma a serem livres para estabelecer diversos tipos de 
consenso; c) terceiro, ao romper com o conceito de razão de Adorno e 
Horkheimer, romperia com a própria concepção de modernidade, pois se 
para tais autores a razão determinar-se-ia de forma instrumental na moder-
nidade, o próprio processo de modernização só poderia ser compreendido 
enquanto esfera reifi cada da realidade social; e d) quarto, em tal texto há 
claramente a adoção irrestrita e incondicional dos princípios liberais, o que 
de forma alguma pode ser observado nos teóricos da primeira geração da 
Escola de Frankfurt, em particular em Adorno e Horkheimer – teóricos 
com os quais Habermas dialogara diretamente. Poder-se-ia observar que 
em Student und Politik, Habermas fi zera um elogio aos princípios fundan-



306 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

tes e legitimadores do Estado Liberal-burguês, de tal forma a abandonar 
progressivamente todos os princípios e pressupostos críticos do Estado 
burguês, presente na teoria crítica.

Para Habermas, o problema central adviria da contradição existente 
entre o Estado de Direito e Democracia, na medida em que o primeiro 
acabaria por restringir a democracia a determinados grupos sociais, o que 
acabaria por tornar as sociedades desiguais. Talvez, o grande mérito do 
diagnóstico do tempo presente realizado por Habermas, encontre-se em 
conceber que a contradição entre Estado de Direito e Democracia tornou-se 
cada vez mais aguda, principalmente nos países de capitalismo avançado. 
Entretanto, apesar do excelente diagnóstico, visto que o próprio Habermas 
apontara para a abertura do fenômeno denominado por Adorno e Horkhei-
mer de regressão cultural, seu prognóstico fora o da adoção de um modelo 
normativo capaz de estabilizar o capitalismo de Estado, todavia, adornados 
pela relação confl ituosa entre Estado de Direito e democracia.

Neste instante, aparecera a concepção de capitalismo tardio, que 
Habermas retirara da Dialektik der Aufl ärung. Todavia, mais infl uenciado 
por Pollock do que propriamente por Adorno e Horkheimer. Apesar de 
Habermas adotar a categoria presente em Dialektik der Aufl ärung, suas me-
diações dissociavam-se completamente daquela, de tal forma a determinar-se 
enquanto expressão da categoria de capitalismo de Estado. Embebido das 
teses de Pollock, Habermas acabara por compreender que o Estado Liberal 
tornar-se-ia democrático, na medida em que adotasse os diversos mecanis-
mos de intervenção presentes no Welfare State. Todavia, esta posição fora se 
alterando ao longo de sua trajetória político-intelectual, de tal forma que os 
princípios do liberalismo foram se sobrepondo aos princípios democráticos 
em sua teoria social.

Em sua obra de maturidade, se assim se pode dizer, Theorie des Kom-
munikativen de 1981, ocorreu uma fusão entre os princípios do liberalismo 
e os princípios democráticos. Todavia, com uma sobreposição dos primeiros 
sobre os segundos. Pode-se dizer que em Theorie des Kommunikativen se 
realizara a propositura de um novo tipo de liberalismo, completamente 
renovado, que fundira em sua estrutura interna sistema de direitos e sis-
tema de justiça (SILVA, 2014), de tal forma a dar vida ao fenômeno do 
social-liberalismo. Tratara-se do renascimento da fi losofi a constitucional, 
enquanto fórmula de fusão entre os princípios do liberalismo e os princípios 



307Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

democráticos. Importante destacar que este fenômeno fundamentou-se nos 
pressupostos do Welfare State, tal qual se desenvolveram na Era de ouro 
do capital (HOBSBAWM, 1995). Todavia, os fl exibilizara, tanto na esfera 
do sistema de direitos, quanto na esfera do sistema de justiça, fundindo 
assim liberalismo e democracia, em um único modelo normativo. Tratar-
se-ia da resolução da contradição entre Estado de Direito e Democracia, 
diagnosticado por Habermas, e que tivera como prognóstico a emergência 
do fenômeno do Estado Democrático de Direito: uma espécie de fusão 
entre Welfare State e Estado Liberal, todavia, com a clara sobreposição do 
segundo sobre o primeiro. Poder-se-ia, inclusive, observar a infl uência de 
tais teses entre os chamados governos neodesenvolvimentistas – fenôme-
no particular da América do Sul, na primeira década dos anos 2000 – que 
fundamentados em uma ética do discurso, com vistas a uma democracia 
deliberativa, acabaram por realizar todos os princípios do Estado Liberal-
-burguês, a partir da fl exibilização, de um lado, do sistema de direitos e do 
sistema de justiça, operacionalizados, e, por outro lado, pela fl exibilização 
da concepção de capitalismo de Estado. Ora, tratara-se da propositura de 
um novo marco de legitimação teórico-prático do Estado Liberal-burguês, 
que encontraria no fenômeno moderno da participação política sua força 
motriz, na medida em que a participação política converter-se-ia o projeto 
de modernidade em autodeterminação e emancipação humana.

O diagnóstico do tempo presente realizado por Habermas compreendera 
que a contradição entre Estado de Direito e Democracia, se intensifi cava 
rapidamente, de tal forma que as próprias instituições tornavam-se desacre-
ditadas. Em Student und Politik, Habermas percebera que o novo processo 
de acumulação do capital já se encontrava em curso, de tal forma que se 
poderiam observar os diversos processos de reestruturação produtiva, que 
passariam a se universalizar rapidamente nos anos de 1970. Tratar-se-ia, 
portanto, de a partir do fenômeno moderno da participação política, consti-
tuir novos mecanismos de legitimação do Estado de Direito, que só poderia 
ser legitimo na medida em que se tornasse Estado Democrático de Direito. 
Como toda a tradição do pensamento liberal, a fórmula resolutiva da tensão 
encontrar-se-ia na propositura de um modelo normativo, a partir do qual se 
desenvolveria a tese de autonomização da Bürgerliche Gesellschaft frente ao 
Estado. Assim, o paradigma da centralidade da política emergira com grande 
força em Student und Politik, visto que a nova fase do capitalismo exigiria 



308 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

que o Estado interviesse na economia, como forma de organizá-la e tornar 
possível a passagem da democracia parlamentar a democracia de massas. 
Em outras palavras, como Norberto Bobbio (1986) afi rmara, tornar possível 
a fusão entre método parlamentar e método democrático. Ou seja, Habermas 
partira da contradição clássica entre Estado e Bürgerliche Gesellschaft, de 
tal forma a propor um tipo de intersecção entre as duas esferas a partir do 
fenômeno da participação política, como forma de atribuir legitimidade ao 
fenômeno Estado Democrático de Direito.

Para Habermas (1961), o fenômeno do Estado Democrático de Di-
reito teria emergido com o advento da Primeira Grande Guerra Mundial 
(1914-1918), a partir da qual o Estado passou a intervir diretamente nos 
sistemas de produção e distribuição do capital, como forma de combater 
as crises e os desequilíbrios sistêmicos. Neste novo paradigma, passara-se 
a estabelecer certa intersecção, necessária e desejável, entre Estado e Bür-
gerliche Gesellschaft, de tal forma que o Estado evoluíra e desenvolvera 
seu potencial, antes restrito e limitado a sua forma original – Estado Liberal 
– no qual estivera presente o método parlamentar clássico, em direção ao 
Estado Social – Estado Democrático – que passaria a operar a partir de um 
método parlamentar fundamentado em uma democracia de massas. Pode-se 
observar com extrema clareza a adesão de Habermas ao bonapartismo, tal 
qual apresentado por Marx em O 18 Brumário (MARX, 2011).

Neste sentido, a contradição entre Estado de Direito e Democracia 
passaria a ser minimizada e/ou suprimida, visto que o Estado Liberal, que se 
caracterizava, única e exclusivamente, pela garantia da igual-liberdade jurídi-
ca, passaria agora a operar na esfera da Bürgerliche Gesellschaft, como forma 
de corrigir os desequilíbrios gerados pelo desenvolvimento do capitalismo 
tardio. Todavia, sem abrir mão do princípio do livre mercado. Tratar-se-ia 
de fundir os princípios do livre mercado com os princípios da democracia 
liberal. Seria, justamente, esta fusão que teria dado vida ao fenômeno do 
social-liberalismo – que poderíamos defi nir enquanto expressão da nova 
correlação de forças entre capital e trabalho, que antes ao se fundamentar 
nas organizações autônomas das classes subalternas deu vida a social de-
mocracia clássica. Todavia, neste novo paradigma, como as organizações 
das classes subalternas perderam sua autonomia e encontram-se inscritas 
na ética do discurso liberal-burguês, a partir do qual aderiram ao princípio 
constitutivo do pacto entre classes como forma resolutiva dos confl itos pro-



309Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

duzidos na e pela relação capital/trabalho, restara apenas a aposta irrestrita 
e incondicional nas vias institucionais para a resolução dos confl itos. Ou 
seja, as organizações autônomas das classes subalternas perderam sua 
autonomia na medida em que foram cooptadas e se resignaram a lógica do 
Estado Democrático de Direito. Entretanto, como o movimento e a dinâ-
mica do modo de produção capitalista tem demonstrado historicamente, o 
pacto entre classes tem como limite a própria reprodução do capital. Seria 
justamente nesse sentido que poderíamos designar tal fenômeno enquanto 
determinação de um tipo particular de social-liberalismo.

Ora, neste novo paradigma do Estado, acabou-se por se verifi car a ne-
cessidade de se expandir as funções do Estado Liberal, de tal forma que este 
não deveria restringir-se a um sistema de direitos, mas deveria expandir-se 
em direção a um sistema de justiça, capaz de legitimar o próprio ordenamento 
jurídico-político estabelecido. Assim, o fenômeno da fi losofi a constitucional 
impôs novas funções ao Estado Liberal, tais como: a) criar um sistema de 
direitos capaz de proteger, indenizar e compensar os grupos sociais mais 
vulneráveis às relações estabelecidas no âmbito do livre mercado; b) evitar as 
mudanças estruturais na economia, como forma de desenvolver um conjunto 
de políticas públicas de proteção às classes médias; c) manter o equilíbrio do 
sistema econômico e d) garantir a prestação de serviços públicos essenciais, 
como educação, saúde, transporte, moradia etc.

Um elemento importante a se destacar seria o de que apesar da expansão 
das funções do Estado Liberal, a forma de produzir e reproduzir, objetiva e 
subjetivamente a sociedade continuaria fundamentada na apropriação pri-
vada dos meios de produção sociais. Em Habermas (1961), a cisão liberal 
clássica entre Estado e Bürgerliche Gesellschaft continuaria a existir, todavia, 
o fi lósofo alemão apontara para a necessidade do estabelecimento de formas 
de intersecção entre as esferas consideradas autônomas. Segundo Habermas 
(1961), apesar do estreitamento de relação entre o Estado e a Bürgerliche 
Gesellschaft, tal processo não faria com que esta se tornasse uma sociedade 
política, de tal forma a garantir a autonomia de uma e outra esfera. Isso 
aconteceria devido às relações estabelecidas na esfera da divisão de poderes, 
entre o Parlamento e o Judiciário. No primeiro caso, observar-se-ia certo 
deslocamento do poder parlamentar para o estabelecimento de certo anta-
gonismo entre as esferas protagonistas dos processos decisórios, constituídos 
no e pelo Estado Moderno, de um lado pela esfera Administrativa e do outro 



310 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

pela esfera dos Partidos Políticos. Seria justamente neste deslocamento que 
estaria os princípios e as novas formas de integração entre Estado e Bürger-
liche Gesellschaft, de tal forma que as instituições Administrativas e Partidos 
Políticos impuseram-se, enquanto esferas mediativas entre Estado e Bür-
gerliche Gesellschaft, independentemente do ponto de partida estabelecido. 
Todavia, Habermas deixara claro que apesar da nova dinâmica da Bürgerliche 
Gesellschaft, esta continuaria tendo como característica a não politicidade, 
de tal forma a manter a cisão entre as esferas, bem como o caráter privado 
por excelência da Bürgerliche Gesellschaft frente ao Estado, mesmo em suas 
esferas de intersecção, como as Associações e os Partidos Políticos. Neste 
sentido, emergiria os princípios defi nidores da política para Habermas, na 
medida em que a política delimitara-se e confundia-se com o público. Seria 
justamente pela defesa de tal princípio que a Bürgerliche Gesellschaft, não 
poderia ser compreendida ou mesmo defi nida enquanto Sociedade Política.

No sentido acima exposto, o Estado Social acabara por colocar em 
pauta a necessidade de delimitação da esfera pública, que só poderia ser 
de ordem política, ou seja, a delimitação e estabelecimento de uma esfera 
público-política. Assim sendo, tratar-se-ia de corrigir a contradição exis-
tente no seio do Estado Liberal-burguês, entre Estado de Direito e sistema 
de direitos, visto que o primeiro não conseguira efetivar o segundo, como 
forma de corrigir a contradição existente entre citoyen e bourguese (MARX, 
2011). Neste sentido, a expansão das funções do Estado Social teria cum-
prido o papel de suprimir esta contradição, visto que a política aparecera 
enquanto forma mais elevada de administração e organização da vida social, 
impondo-se tanto sobre a economia quanto sobre a cultura. Tratar-se-ia do 
estabelecimento de certa primazia da política sobre as demais esferas.

A relação contraditória estabelecida entre Estado e Bürgerliche Ge-
sellschaft emergiu enquanto epicentro da teoria política de Habermas. De 
acordo com Habermas (1961), observar-se-ia, neste novo quadro histórico-
social, certo processo de autonomização da Administração e das Associa-
ções, bem como dos Partidos Políticos frente ao povo. Ora, ao compreender 
a política enquanto esfera da administração, Habermas demonstrara que 
a contradição acima exposta acabara por revelar que a política enquanto 
administração caracterizar-se-ia por continuar assegurando a apropriação 
privada dos meios de produção. Todavia, os dirigentes das Associações e 
dos Partidos Políticos – esferas autônomas e determinativas da Bürgerliche 



311Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Gesellschaft por excelência – infl uenciariam inevitavelmente a esfera da 
Administração. Ao mesmo tempo, como a Bürgerliche Gesellschaft não é 
e não poderia ser política, devido a sua essencialidade privada, o cidadão 
caracterizar-se-ia por ser apolítico em uma sociedade politizada, todavia, 
fortemente administrada.

O que Habermas buscou demonstrar fora que tal contradição não pode-
ria ser resolvida a partir dos mecanismos de democracia direta – plebiscitos 
e referendos – visto que a vontade popular não poderia ser representada 
pelas Associações e pelos Partidos Políticos de Massa, na medida em que a 
vontade seria constituída a partir de um conjunto de mecanismos coercitivos, 
com vistas à educação, formação e manipulação da vontade popular. Não se 
trataria, portanto, de uma vontade autônoma, mas da construção de um tipo 
de vontade essencialmente heterônoma, em todas as suas determinações. 
Claramente, poder-se-ia observar que Habermas incorporara os elementos 
defi nidores dos Partidos Políticos, bem como o próprio prognóstico acerca 
do fenômeno dos Partidos Políticos de Massa de Robert Michels (1971). Ou 
seja, sua tendência inevitável à burocratização, bem como a constituição de 
uma oligarquia férrea, que cindira defi nitivamente a camada dirigente da base 
popular. Para Habermas (1961), apesar de os Partidos Políticos de Massas 
caracterizarem-se por serem, essencialmente, os principais organismos de 
formação da vontade e da opinião política, estes não se encontrariam sob o 
controle e direção da vontade popular. Antes o contrário, restringir-se-iam 
a grupos dominantes. Tratar-se-ia de uma incorporação irrefl etida do diag-
nóstico de Michels por parte de Habermas, o que acabara por conduzi-lo a 
uma visão negativa acerca da importância dos Partidos Políticos.

Parte III: Öffentlichkeit liberal-burguesa e a crítica radical ao 
Welfare State

Em Öffentlichkeit de 1962, Habermas desenvolvera as questões tratadas 
no item anterior de forma mais aprofundada e detida, a partir do fenômeno 
que denominara de mudanças estruturais da esfera pública. Ou seja, de 
acordo com o novo diagnóstico de época de Habermas, a Öffentlichkeit, 
compreendida enquanto esfera racional e transparente, teria se convertido 
nesta nova dinâmica do capitalismo tardio em expressão da intransparência e 



312 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

da manipulação, tendo como principal instrumento os meios de comunicação 
de massa. Tratar-se-ia de um processo de privatização da Öffentlichkeit, que 
teve como resultado imediato o impedimento do aumento de participação 
política dos cidadãos. Neste contexto, o Estado intervencionista tornara-se 
preocupante, visto que a Öffentlichkeit encontrar-se-ia privatizada. Tratar-
se-ia da abertura à crítica ao Welfare State, que, de acordo com o argumento 
de Habermas, teria estabelecido uma identidade fi ctícia entre a vontade 
popular e as Associações/Partidos Políticos como forma de se legitimar. 
Observa-se que há uma sutil diferença entre a concepção de capitalismo 
administrado, desenvolvida por Adorno e Horkheimer e a concepção de 
capitalismo tardio, desenvolvida por Habermas. Esta diferença encontrar-
se-ia justamente na concepção de política, visto que enquanto os primeiros 
a concebem enquanto negativa por excelência; o segundo a compreende 
enquanto determinação positiva, enquanto esfera resolutiva deste processo 
de privatização da Öffentlichkeit.

Neste novo contexto de desenvolvimento do capitalismo tardio, o 
Estado Social teria infl uenciado decisivamente no processo constitutivo 
de educação e formação da opinião pública dos cidadãos. Neste sentido, a 
formação da opinião e da vontade política teria ocorrido de maneira apolí-
tica, visto que se restringira a esfera da Administração, bloqueando-se assim 
qualquer possibilidade de participação efetiva dos cidadãos nos processos 
decisórios. Assim, o Estado Social teria fomentado e constituído-se em 
uma relação degenerescente entre Estado Social e cliente, de tal forma que 
ao mesmo tempo em que bloqueara a participação popular, bem como os 
processos de formação da opinião pública e da vontade política, acabara 
por submeter o cidadão à mero cliente do Estado Social. Esta nova dinâmica 
da teoria social de Habermas demonstrara claramente que o adversário a 
ser combatido encontrar-se-ia na esteira do consenso keynesiano, ou seja, 
tratar-se-ia de combater as formas determinativas do Estado Social. Ao to-
mar a política enquanto expressão positiva e, portanto, esfera constitutiva da 
autonomia e da emancipação, Habermas se aproximara da crítica que vinha 
sendo tecida pelos teóricos da Société du Mont Pèlerin, que tinha na fi gura 
de Friedrich August von Hayek (1899-1992) seu principal e mais célebre 
expoente. Talvez, seja esta aproximação da crítica neoliberal que tenha con-
duzido a teoria social de Jürgen Habermas a incorporação da apologética 
burguesa, bem como, a representação de um processo de regressão cultural.



313Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Observa-se que no nascimento dos primeiros elementos da teoria 
social de Habermas, a contradição do Estado Liberal-burguês deslocou-se 
da esfera relacional existente entre um tipo particular de igual-liberdade 
jurídico-política – garantida pelo Estado de Direito – e, a desigualdade 
real, que o sistema de direitos não conseguiu alcançar objetivamente, como 
forma de adquirir efetividade e validade; para a esfera da despolitização 
das massas frente a uma sociedade extremamente politizada. Ou seja, de 
maneira imediata, pelo menos na esfera fenomênica, Habermas abandonara 
a esfera material-objetiva da cisão e contradição existente entre Estado e 
Bürgerliche Gesellschaft – fenômeno social fundamental no pensamento 
liberal – de tal forma a deslocá-la para uma esfera abstrato-espiritual. Diz-se 
fenomênica, justamente, porque somente no âmbito das aparências é que tal 
relação tornara-se superada. Entretanto, para Habermas, em um contexto de 
capitalismo tardio em que o Estado Social se tornou protagonista e, portan-
to, intervencionista, acabara por fazer majorar a desproporção já existente 
entre igual-liberdade jurídico-política e desigualdade real, de tal forma a 
transferir a contradição para a esfera relacional do processo constitutivo de 
crescente despolitização de massas e crescente politização da sociedade. 
De acordo com Habermas, tal processo ocorrera devido o fato do poder 
social ter se convertido efetivamente em poder político, de tal forma a dar 
vida a uma nova contradição, que acabara por eliminar a tese da existência 
do confl ito entre classes na sociedade burguesa.

Mit dem Zurücktreten des offenen Klassenantagonismus hat der 
Widerspruch seine Gestalt verändert: Er erscheint jezt als Entpoliti-
sierung der Massen bei fortschreitender Politisierung der Gesellschaft 
selbst. In dem Masse, in dem die Trennung von Staat und Gesellschaft 
schwindet und gesellschaftliche Macht unmitellbar politische wird, 
wächst objektiv das alte Missverhältnis zwischen der rechtlich verbür-
gten Gleichheit und der tatsächlichen Ungleichheit in der Verteiligung 
der Chance, politisch mitzubestimmen (HABERMAS, 1961, p. 34).

Este diagnóstico do tempo presente de Habermas aproxima-se da con-
cepção de bonapartismo desenvolvida por Marx em sua obra o 18 Brumário 
de Luis Bonaparte (MARX, 2011), que na contemporaneidade Domenico 
Losurdo denominara de bonapartismo soft (LOSURDO, 2004). Todavia, este 



314 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

diagnóstico de época de 1961, que possuía um caráter crítico, mudou com-
pletamente em três décadas. Esta leitura do neocontratualismo de Habermas 
(SILVA, 2014) seria perfeitamente viável, visto que as determinações do 
diagnóstico de época de 1981 apontaram claramente para o elogio e adesão 
de um tipo particular de bonapartismo que Losurdo denominara de soft. Ora, 
Habermas apontara visivelmente para a conclusão de que a participação 
política das massas limitar-se-ia e se restringiria, neste contexto de capita-
lismo tardio, ao processo eleitoral, de tal forma que o poder parlamentar 
teria perdido importância frente ao poder administrativo. Poder-se-ia dizer, 
assim, que já em Student und Politik aparecera em Habermas o objeto que 
perpassaria toda a sua teoria social, ou seja, de um lado a questão da parti-
cipação política e de outro a questão da legitimidade. Assim, o diagnóstico 
do tempo presente de Habermas, neste trabalho de 1961, apesar de estar 
próximo aos princípios e ao modelo da teoria crítica, já apresentava claros 
sinais de ruptura. Diferentemente do pessimismo com que seus mentores 
analisavam a dinâmica e o movimento da política, Habermas buscara saber 
se seria possível, mesmo neste contexto de capitalismo tardio, a constituição 
de processos de ampliação de participação efetiva dos cidadãos.

O prognóstico de Habermas, acerca de seu diagnóstico do tempo pre-
sente, fora o de que para tornar viável a participação efetiva dos cidadãos 
tornar-se-ia necessário que a política passasse por um processo de autono-
mização, de tal forma que os processos decisórios não sofressem infl uência 
dos processos econômicos. Ou seja, tratar-se-ia de abandonar o paradigma da 
fi losofi a do sujeito, bem como da consciência, como forma de compreender 
a dinâmica e o movimento do capitalismo tardio.

Eine wirksame politische Beteiligung der Masse der Bürger har zur 
Bedingung ihrer Möglichkeit eine gewwise Autonomie der politischen 
Sphäre. Wo die politischen Bewegungen buchstäblich blosser Refl ex 
der ökonomischen wären, wäre eine Untersuchung der Subjekte 
und ihres demokratischen Potentials nicht nur überfl üssig, sondern 
auch sinnlos. Nun spricht allerdings einiges dafür, dass sich in der 
spätbürgerlichen Gesellschaft mit einem höheren Entwicklungsstand 
technischer Produktivkräfte politische Macht als solche, nämlich in 
gewisser Verselbständigung gegenüber der ökonomischen Macht, 
konzentriert (HABERMAS, 1961, p. 49).



315Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

De acordo com Habermas (1961), diferentemente dos processos ante-
riores, nesta nova etapa do capitalismo, o poder político teria se concentrado 
e se autonomizado em relação ao poder econômico, de tal forma a não poder 
mais ser compreendido enquanto um fenômeno superestrutural. Em um 
contexto em que predominava o “compromisso entre classes” como forma 
de administrar e organizar a relação entre Estado, Mercado e Instituições 
Democráticas, as contradições aparentemente parecem se deslocar da esfera 
econômica para a esfera política, de tal forma que esta última esfera passou 
a exercer certa primazia em relação à anterior. Se nas fases anteriores do 
capitalismo, a economia colocava-se enquanto centro da dinâmica e movi-
mento da relação contraditória entre capital e trabalho, nesta nova etapa de 
capitalismo tardio o Estado teria adquirido centralidade frente aos processos 
econômicos e ao próprio poder econômico. Fora, justamente, a partir deste 
diagnóstico, no qual o Estado passou a ser central, que Habermas propusera 
a questão da participação política.

Neste sentido, poder-se-ia dizer que existe na teoria social de Habermas 
certo movimento de sobreposição dos processos políticos, bem como do 
poder político sobre os processos econômicos e, consequentemente, sobre 
o próprio poder econômico, de tal forma a se minimizar e/ou secundarizar 
a importância do modo de produção capitalista na conformação das socie-
dades contemporâneas. Tratar-se-ia de deslocar a inescapável e intrínseca 
contradição do modo de produção, estabelecida entre capital e trabalho, 
para a esfera da politicidade, de tal forma a constituir o paradigma da ine-
vitabilidade do Estado em sociedades pluralistas e, portanto, complexas. 
Neste sentido, a nova contradição apontada por Habermas – e que muitos 
intelectuais passaram a incorporar, inclusive no âmbito da esquerda marxista 
– passou a se dar entre: capital e democracia.

Ora, com esta sutil mudança, Habermas desfechara um golpe certeiro 
contra o órgão central da fi losofi a da práxis, na medida em que não só deslo-
cara, mas eliminara os fundamentos, bem como a centralidade da categoria 
trabalho, enquanto forma de compreensão da vida social. Se na fi losofi a da 
práxis a categoria trabalho aparece enquanto protoforma da ação humana, 
ou seja, enquanto forma originária, bem como o fundamento ontológico das 
múltiplas e diversas formas de práxis social; na teoria social de Habermas, 
primeiro eliminara a fi losofi a do sujeito e o paradigma da consciência – 
categorias fundamentais na teoria social de Marx –, eliminando assim 



316 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

qualquer possibilidade de apreensão, objetiva e subjetiva, do ser, para logo 
em seguida eliminar seu fundamento primeiro: a centralidade da categoria 
trabalho, que somada à dissolução do paradigma da fi losofi a do sujeito e da 
consciência, tornara impossível a análise das sociedades contemporâneas, a 
partir do paradigma que tomara a contradição entre capital e trabalho, bem 
como da luta de classes, como principal problema, objetivo e subjetivo, 
deste novo contexto histórico-social de desenvolvimento do capitalismo.

Ou seja, a ética do discurso, aparentemente progressista e emancipa-
tória de Habermas – a que muitos marxistas aderiram, como, por exemplo, 
um dos mais proeminentes intelectuais marxistas brasileiros, Carlos Nelson 
Coutinho –, acabaram por destruir os fundamentos da teoria social de Marx, 
ao deslocar a centralidade da categoria trabalho, a partir da qual se desen-
volvia a relação contraditória entre capital e trabalho, para a centralidade 
da categoria da política, na qual a relação contraditória fundamental se 
daria entre capital e democracia. Este deslocamento sutil, da centralidade 
da categoria trabalho para a centralidade da categoria da política, alterou 
completamente o diagnóstico de época, visto que a emancipação passou 
a ser posta em outro plano, ou seja, passou a fundamentar-se no plano das 
mudanças e transformações políticas, que inevitavelmente dependeriam 
da participação política efetiva dos cidadãos. Se a questão fundamental de 
Marx era a de superação da esfera da politicidade a partir da construção 
da revolução social, como forma de se alcançar a emancipação humana; a 
questão de Habermas passara a ser a constituição do poder social em poder 
político, como forma de se alcançar a emancipação. Neste novo paradigma, 
a democracia adquirira centralidade, visto que a emancipação só poderia 
ser obtida a partir da institucionalização da própria democracia. Tratar-se-ia 
da compreensão da democracia como valor universal (COUTINHO, 1980).

A este respeito, vinte três anos depois o próprio Carlos Nelson Couti-
nho esclarecera a questão, ao ser questionado por Luiz Werneck Vianna em 
Entrevista publicada na Revista Reportagem em novembro de 2003, acerca 
do desaparecimento da centralidade da categoria trabalho na sociedade 
contemporânea (COUTINHO, 2006, p. 92-94):

Antes de mais nada, não concordo com a idéia de que, na sociedade 
contemporânea, desapareceu a centralidade da categoria trabalho. 
Esta centralidade não é um fato histórico-conjuntural, mas um fenô-



317Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

meno ontológico-social, um dado “eterno” do metabolismo ente o 
homem e a natureza. O homem se fez homem, ou seja, o ser social 
se separou do ser natural, exatamente porque o homem “inventou” 
o trabalho. Ao lado e em estreita articulação com a causalidade, 
que é a categoria dominante do ser natural, tanto orgânico como 
inorgânico, o homem nem introduziu na esfera do ser a categoria 
da teleologia, isto é, do projeto, de antecipação consciente de um 
ente que ainda não está dado na realidade. Como Marx dizia, o pior 
arquiteto se distingue da melhor abelha porque o primeiro projeta 
previamente em sua cabeça a casa que deseja construir. É evidente 
que, para que este projeto teleológico tenha sucesso o homem deve 
levar em conta as determinações causais com as quais se defronta: 
sem conhecer as leis objetivas da natureza (a resistência dos materiais 
etc.), sua ação não dará lugar ao nascimento de um novo ente, como 
por exemplo, a casa. Ele fracassará em sua ação, não terá realizado 
o seu projeto. Isso vale não apenas para a ação sobre a natureza, para 
o que Habermas chamou de “ação instrumental”, mas também para 
a ação sobre os outros homens: como já Maquiavel o sabia, tenho 
de conhecer os móveis e a “natureza” da ação humana para poder 
agir de modo efi ciente sobre a ação teleológica dos demais homens 
e levá-los assim a interagir comigo, formando, por exemplo, um su-
jeito coletivo. Em outras palavras: também no que Habermas chama 
de “ação comunicativa”, vale o princípio de que o ser social é fruto 
da interação de causalidade e teleologia, ou seja, de que o trabalho 
é o modelo de todas as demais formas de práxis social. [...]. Por que 
citei Habermas? Porque ele me parece o mais arguto representante 
da proposta, a meu ver equivocada, de substituir o paradigma do 
trabalho pelo chamado paradigma da comunicação. Habermas está 
certo quando vê dois níveis na ação humana, que poderíamos chamar, 
com ele, de “trabalho” e de “interação”. Mas, se equivoca, a meu ver, 
quando estabelece um dualismo entre estas duas formas de práxis e, 
sobretudo, quando põe a interação comunicativa acima do trabalho. 
Os homens não trabalham porque se comunicam, mas se comunicam 
porque trabalham. A permanência da centralidade ontológico-social 
do trabalho não signifi ca, evidentemente, uma negação do fato óbvio 
de que a morfologia do trabalho se alterou profundamente na socie-



318 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

dade contemporânea. Mas é preciso, entre outras coisas, não perder 
de vista que o abandono da centralidade do trabalho na explicação 
da sociedade contemporânea implica também o abandono da teoria 
do valor-trabalho, esboçada pelos economistas clássicos (Smith, 
Ricardo) e sistematizada por Marx. Este abandono, a meu ver, torna 
impossível a plena compreensão dos novos fenômenos geradas pela 
atual fase da globalização fi nanceira do capital.

Tratar-se-ia da propositura de certo deslocamento da centralidade da 
categoria trabalho para a centralidade da categoria política. Ora, como 
a questão fundamental não diz mais respeito à contradição entre capital e 
trabalho, mas, e fundamentalmente, entre capital e democracia, tratar-se-ia 
de compreender os fenômenos dos processos de despolitização das massas 
e do clientelismo como epicentro da teoria social e diagnóstico de época. 
Assim, a emancipação seria alcançada a partir da realização plena da demo-
cracia. Ou seja, a institucionalização da democracia seria forjada a partir da 
constituição de um tipo particular de cidadão, considerado autônomo, que 
fosse capaz de formar a opinião e a vontade político-pública. Tratar-se-ia 
da aposta irrestrita e incondicional nos métodos parlamentar e democrático 
enquanto desenvolvimento do processo emancipatório.

Entretanto, Habermas apontara para uma nova contradição concebida 
enquanto fundamental nesta relação estabelecida entre métodos parlamentar 
e democrático. Nesta nova dinâmica do capitalismo tardio, o Parlamento 
teria perdido centralidade, devido à emergência/insurgência de novos atores 
políticos – advindos principalmente dos Movimentos Sociais e Sindicatos – 
que passaram a pressionar as instituições para que se democratizassem. Tal 
fenômeno teria feito com que estes novos atores políticos, de característica 
extraparlamentar, passassem a adquirir grande relevância, neste novo contex-
to de capitalismo tardio. Neste sentido, a centralidade da política acabaria 
por opor, nas sociedades contemporâneas, os novos atores políticos, bem 
como suas organizações sociais e as elites funcionais que, a partir de sua 
inserção tanto na esfera do Mercado quanto do Estado, passariam a bloquear 
os processos de democratização das instituições.

O diagnóstico de época de Habermas apontara para a dissolução do ser 
e de sua relação primígena na sociedade moderna, a relação contraditória 
entre capital e trabalho, ao fazê-lo, elaborara certo tipo de prognóstico 



319Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

que passara a conceber enquanto relação primígena da sociedade con-
temporânea a relação contraditória entre elites funcionais e novos atores 
sociais. Em meio a esta propositura de mudança de paradigma, Habermas 
colocara a questão da atividade e formação do intelectual, enquanto questão 
chave do processo emancipatório, visto que seu prognóstico afi rmara que 
as elites funcionais se constituíam e eram forjadas na esfera do mundo 
acadêmico. Para tanto, o prognóstico apontava para a necessidade de se 
recrutar os estudantes, ainda no processo formativo acadêmico, como for-
ma de se alterar a estrutura das elites funcionais. Ora, ao hipotecar a luta 
de classes, Habermas percebera nas insurreições estudantis o potencial 
de contestação que poderia colocar em xeque os pressupostos e dinâmica 
das elites funcionais, todavia, sem alterar sua estrutura hierárquica; ao 
mesmo tempo, que deslocaria a questão da centralidade da categoria 
trabalho, para a centralidade da categoria política. Pode-se dizer que a 
aposta fora certeira, visto que o Movimento Estudantil que emergira nos 
anos de 1960 acabara por eleger a centralidade da política enquanto esfera 
sociomediativa da realidade social – se é que se pode denominar algumas 
ações de tal Movimento de mediação – de tal forma a colocar em xeque a 
própria centralidade da categoria trabalho e dissolver a luta de classes 
em percepções imediatas de talhe politicista.

Este novo ator político, de acordo com Habermas, teria o potencial 
de democratização das instituições, bem como de dissolução das elites 
funcionais, que se tornavam progressivamente elites acadêmicas. A aposta 
de Habermas passava pela democratização do próprio mundo acadêmico, 
como forma de se alterar os fundamentos das elites funcionais. O processo 
de democratização da academia acabaria por permitir o acesso de outros 
setores sociais, de origem popular, que passariam a acessar os próprios qua-
dros das elites funcionais e dirigentes do país, alterando assim sua estrutura 
e dinâmica interna. Tratar-se-ia, portanto, de forjar outro tipo de consciência 
política nos membros deste grupo social, como forma de alterar a própria 
realidade social. No entanto, não se tratava de dissolver as elites, objetiva 
e subjetivamente, em uma concepção ética de sociedade, mas alterar o seu 
quadro interno, para empreender as transformações necessárias. Ou seja, as 
elites não desapareceriam, só passariam a assumir uma postura progressista 
frente a realidade social. Tal determinação tornar-se-ia impossível devido 
a própria dinâmica do capital, que tende progressivamente a processos de 



320 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

centralização e concentração de capital. O que signifi ca aprofundar as de-
sigualdades e cada vez mais adotar procedimentos de talhe antidemocráticos 
e antipopulares.

Conclusão

Ora, Student und Politik de 1961 caracterizara-se por ser uma pesquisa 
empírica, para a qual Habermas escrevera a introdução, na qual apostava 
justamente em tal perspectiva. Neste sentido, poder-se-ia dizer que tanto 
o diagnóstico quanto o prognóstico de Habermas de 1961 fora certeiro, na 
medida em que parecia anunciar os Movimentos Estudantis que eclodiriam 
em maio de 1968. Esta visão de um Movimento Estudantil revolucionário 
passaria a se tornar uma chave de leitura central nos processos constitutivos 
deste novo ator social, como o próprio Habermas caracterizara. Tratar-se-ia 
de saber se viriam a cumprir o potencial de democratização, dissolução das 
elites funcionais e de emancipação, para o qual o prognóstico de Habermas 
apontara. O movimento e a dinâmica da história demonstraram que não! 
Todavia, o ideário revolucionário de Movimento Estudantil se perpetuaria nas 
gerações seguintes, sob a forma de análises estranhadas da realidade social.

Pode-se dizer que o equivoco de Habermas em Student und Politik 
encontrar-se-ia justamente na aposta irrestrita e incondicional, de que o 
processo de democratização levaria inevitavelmente a supressão das classes 
sociais e, no limite, da propriedade privada (HABERMAS, 1961, p. 55). O 
próprio processo constitutivo do Welfare State demonstrou o contrário, na 
medida em que se aprofundou um processo de democratização que acabou 
em largos traços por culminar no fenômeno histórico-cultural da chamada 
Era de Ouro do capital. Pode-se dizer que neste trabalho, a infl uência do 
hegelianismo de esquerda predominara em Habermas, de tal forma que es-
tivera muito próximo das conclusões a que chegara o jovem Marx em seus 
primeiros trabalhos, podendo ser caracterizado como um democrata radical. 
A supressão das classes sociais e, no limite, da propriedade privada, tornar-
se-ia possível a partir do momento em que o Estado se tornasse democrático 
em todas as suas instâncias, de tal forma que a revolução tornar-se-ia inútil 
e desnecessária, neste novo cenário de capitalismo tardio.

A nova dinâmica do capitalismo tardio teria imposto mudanças 
profundas a realidade social, de tal forma a deslocar a política da supe-



321Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

restrutura para a estrutura, o que acabava por lhe conferir centralidade, 
nesse novo processo. O jovem Habermas não conseguira relacionar as 
formas determinativas da sociabilidade burguesa enquanto totalidade: a) 
modo de produção; b) classes sociais; c) propriedade privada; d) divisão 
social do trabalho e e) formas de administração e organização da vida 
social, ou seja, Estado, de tal forma a compreender tais esferas de forma 
fragmentaria e a atribuir autonomia e isolar tais determinações sociais 
uma das outras. Este processo de concepção fragmentária da sociabili-
dade burguesa conduziu o pensador alemão a inscrever e compreender 
a sociedade em uma perspectiva dualista. Ou seja, pode-se dizer que a 
cisão presente no diagnóstico e no prognóstico do jovem Habermas, o 
conduzira a uma teoria social inscrita nos marcos do idealismo emanci-
patório hegeliano, que no decorrer dos anos fora regredindo ao idealismo 
transcendental kantiano.

Pode-se dizer que a teoria da democracia de Habermas se desenvolvera 
a partir de tal movimento e, progressivamente, fora abandonando a análise 
do movimento e dinâmica do real, presentes no idealismo hegeliano de 
esquerda e fora caminhando para trás, como os profetas do passado, em 
direção ao idealismo transcendental kantiano, aderindo progressivamente 
aos princípios liberais – o que culminaria em uma teoria da democracia 
umbilicalmente articulada a uma teoria normativa pura.

O diagnóstico do tempo presente de Habermas apontara para uma 
concepção de capitalismo tardio, na e a partir da qual a centralidade do 
Estado acabaria por criar um paradoxo insolúvel, ou seja, de um lado, um 
tipo de sociedade na qual a principal característica dos cidadãos é a apoli-
ticidade e, do outro, como a política passa a adquirir primazia em relação 
à economia, o Estado passaria a representar e a movimentar-se a partir da 
mais elevada forma de politização. Ou seja, o cidadão apolítico é formado 
na e pela sociedade politizada. No entanto, a sociedade em Habermas é uma 
abstração. Uma forma politizada, sem determinações histórico-culturais, que 
se impõem aos indivíduos despolitizados. Tratar-se-ia da mesma conclusão 
que o jovem Marx chegara em Glosas Críticas. Todavia, enquanto o primeiro 
aposta na positividade da política como forma e expressão mais elevada do 
processo emancipatório, o segundo demonstrara seus limites e restrições, 
de tal forma a colocar á nu a negatividade e a degenerescência da sociedade 
contemporânea, representada em sua forma política.



322 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Quanto mais poderoso é o Estado e, portanto, quanto mais político é 
um país, tanto menos está disposto a procurar no princípio do Estado, 
portanto no atual ordenamento da sociedade, do qual o Estado é a 
expressão ativa, autoconsciente e ofi cial, o fundamento dos males 
sociais e a compreender-lhes o princípio geral. O intelecto político 
é político exatamente na medida em que pensa dentro dos limites da 
política. Quanto mais agudo ele é, quanto mais vivo, tanto menos é 
capaz de compreender os males sociais. O período clássico do intelecto 
político é a Revolução Francesa (MARX, 1995, p. 81-82).

Pode-se dizer que Habermas incorporara a defi nição ética de homem, 
presente em Aristóteles, à de que todo homem se caracterizaria por ser um 
animal político. Neste contexto, o projeto de modernidade teria conduzido 
a humanidade a um tipo de sociedade política, que seria política na sua 
forma administrativa. Todavia, despolitizada na esfera dos indivíduos, na 
qual se encontrariam os cidadãos, que não conseguiam infl uir nos proces-
sos decisórios que se encontravam na esfera administrativa. Fora a partir 
deste paradoxo diagnosticado, que Habermas compreendera como um dos 
problemas centrais de seu tempo, o problema do aumento da participação 
popular e da legitimidade. Apesar de não conseguir compreender a sociedade 
em sua totalidade e dissolver e fragmentar seus fundamentos – a) modo de 
produção; b) classes sociais; c) propriedade privada; d) divisão social do 
trabalho e e) formas de administração e organização da vida social, ou seja, 
Estado – o jovem Habermas de Student und Politik apontara para a neces-
sidade de supressão da dominação de classes e da propriedade privada, o 
que colocava em xeque a própria sociedade capitalista. Todavia, o caráter 
idealista de seu diagnóstico – em um movimento contrario, aquele realizado 
pelo jovem Marx – o fi zera movimentar-se como uma ampulheta invertida, 
de tal forma a abandonar a crítica, mesmo que idealista, da sociedade ca-
pitalista e aderir progressivamente ao diagnóstico dos profetas do passado 
como forma salvacionista do projeto de modernidade e racionalização, bem 
como de civilização burguesa.

Em 1961, pode-se dizer que Habermas encontrava-se profundamente 
infl uenciado pela leitura da inevitabilidade constitutiva das oligarquias 
férreas elaboradas por Michels, bem como com as próprias denúncias do 
Relatório Kruschev, a partir do qual emergiram no XX Congresso de 1956 



323Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

diversos tipos de denúncias contra o governo de quase 31 anos de Joseph 
Stalin (1878-1953), de tal forma que a questão da dominação política bu-
rocratizada aparecera com grande relevo em sua obra. Tratar-se-ia de um 
diagnóstico de época, que apontava para uma espécie de bloqueio estrutural 
da democracia, que estava umbilicalmente ligado a propriedade privada 
e a dominação de classes. Todavia, o prognóstico caminhara no sentido de 
afi rmar que tal bloqueio estrutural advinha justamente da intervenção do 
Estado na Bürgerliche Gesellschaft, como forma, movimento e dinâmica, 
própria do capitalismo tardio. De acordo com Habermas, esta nova dinâmica 
do capital acabara por bloquear a participação popular.

Habermas analisara a passagem do capitalismo concorrencial para o 
capitalismo monopolista a partir de outro paradigma. Se no âmbito da teoria 
marxista-leninista observava-se tal passagem, enquanto fusão entre o capital 
produtivo e o capital fi nanceiro, de tal forma a compreender o processo 
constitutivo de uma oligarquia internacional, que fundara e constituíra uma 
nova dinâmica sociometabólica de reprodução do capital, fundamentalmente, 
imperialista, ou seja, a afi rmação do imperialismo enquanto fase superior do 
capitalismo; para Habermas, tratar-se-ia de analisar a passagem da centra-
lidade da economia para a centralidade da política; ou seja, não conseguia 
transpor a imediaticidade da manifestação fenomênica em sua análise. A 
questão fundamental, neste processo seria a da criação de mecanismos que 
conferissem publicidade aos processos decisórios. Esta nova dinâmica do 
capital, que Habermas denominara de capitalismo tardio, acabou por fundar 
uma primazia da política sobre a economia, a partir da qual o Estado passaria 
a incorporar os interesses dos grupos dominantes, de tal forma a interferir 
na dinâmica e no movimento da Bürgerliche Gesellschaft, a partir de tais 
interesses, regulando assim o próprio capitalismo tardio. Ou seja, em um 
contexto em que a sociedade é politizada, mas os cidadãos encontram-se 
despolitizados, os interesses dos grupos dominantes passam a predominar, 
enquanto política de Estado, que assume a forma de um Estado Social, que 
viabiliza o capitalismo tardio em todas as suas dimensões. Tratar-se-ia de 
democratizar as instituições como forma de se eliminar a dominação de 
classes e caminhar no sentido da emancipação.

A questão da vontade política – talvez por infl uência de Max Weber 
– emerge enquanto questão central no pensamento do jovem Habermas, de 
tal forma que passara a observar na despolitização das massas a principal 



324 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

patologia do capitalismo tardio, que teria conduzido ao bloqueio estrutural 
da democratização e da própria emancipação. A infl uência dos princípios 
liberais e seu deslocamento da esfera da teoria crítica para a esfera da teoria 
liberal parecem ganhar contornos cada vez mais claros. O que se materiali-
zaria concretamente em suas obras futuras. Este deslocamento acabara por 
conduzir Habermas à propositura de um novo modelo para a teoria crítica 
–demarcando defi nitivamente a ruptura de Habermas com os teóricos da 
primeira geração da Escola de Frankfurt – que passaria a operar a partir do 
diagnóstico de época, de que o principal problema da sociedade contem-
porânea encontrar-se-ia no fenômeno da despolitização das massas, bem 
como na privatização de um tipo particular de Estado Social, com vistas à 
regulação do capitalismo tardio. Pode-se dizer que aqui se encontra o germe 
daquilo que viria a ser a sociedade dualista habermasiana.

As tendências presentes em Student und Politik de 1961 e em 
Öffentlichkeit de 1962. Há pouco apontadas, se confi rmariam anos mais 
tarde no seu artigo de 1968, denominado de “Technik und Wissenschaft als 
“Ideologie”. Neste trabalho, a tendência ao distanciamento do idealismo 
hegeliano e a regressiva aproximação do idealismo transcendental kantiano 
se concretizou, de tal forma a se poder observar em tal obra o marco de 
infl exão no pensamento de Habermas, que acabaria por esboçar com clareza 
uma teoria social, fundamentada em uma concepção de sociedade e racio-
naliade dualista. Nesta obra, o diagnóstico de época de 1961 permanece o 
mesmo, todavia, a novidade do trabalho de 1968 encontrava-se no papel que 
a ciência e a tecnologia passaram a desempenhar neste processo de bloqueio 
estrutural da participação das massas e de sua despolitização. Tratar-se-ia 
de uma nova explicação acerca do chamado fenômeno da apatia política e 
fi m das ideologias bastante recorrente nos meios de comunicação hodiernos 
e na própria produção científi co-acadêmica contemporânea.

O capitalismo tardio, que teria por característica essencial a regulação 
estatal, acabara por forjar um tipo de razão, que acabara por converter a 
ciência e a tecnologia em ideologia. Tratar-se-ia da compreensão da razão, 
enquanto expressão e predomínio da instrumentalidade. Esta obra demarcara 
a viragem dos elementos da teoria crítica presentes nos trabalhos de Haber-
mas de 1961 e 1962, para uma teoria puramente normativa, que passaria a 
operar nos marcos da metafísica e do idealismo transcendental kantiano. 
A partir de Technik und Wissenschaft als “Ideologie”, pode-se dizer, com 



325Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

relativa certeza, que nascera o neokantismo de Habermas, que passaria a 
predominar decisivamente em sua nascente teoria social. Pode-se observar 
que esta infl exão no pensamento de Habermas fora marcada por uma forte 
infl uência das obras de Hannah Arendt, demarcando assim sua teoria social 
na tradição do liberalismo e do normativismo.

Diferentemente do diagnóstico do tempo presente de Adorno e 
Horkheimer, que apontavam para a possibilidade de constituição de uma 
razão estética, enquanto emancipação, visto que o projeto emancipatório 
Iluminista encontrava-se inteiramente esgotado na e pela instrumentalidade 
da razão; Habermas seguira caminho inverso, buscando na concepção de 
razão comunicativa, a possibilidade de superação da instrumentalização da 
razão, como forma de emancipação. Neste novo quadro teórico-analítico, o 
problema central desloca-se para a esfera da politicidade, na qual a contra-
dição entre despolitização das massas e crescente tecnicização da sociedade 
passa a compor uma nova contradição.

Como a questão central de suas preocupações acadêmicas teóricas-
-práticas repousam na centralidade da política, a adesão progressiva dos 
princípios liberais conduzira o autor a colocar-se a questão acerca da for-
mação do consenso, enquanto forma de se constituir governos legítimos. 
Neste sentido, a história da fi losofi a do direito, realizada no e pelo sistema 
fi losófi co de Hegel, fora colocada como problema central por Habermas, 
a partir da adoção dos pressupostos teórico-metodológicos da fi losofi a do 
direito natural. Para Habermas, haveria um núcleo emancipatório na tradi-
ção do pensamento político liberal, que se encontraria, justamente, no seu 
fundamento normativo, que não fora realizado. A tese do contratualismo 
clássico, da hipotética constituição de um consenso universal de todos os 
cidadãos, como forma de atribuir legitimidade ao governo constituído, 
encontrara seus limites nas próprias instituições que não correspondera ao 
ideário emancipatório. Ou seja, aquela contradição existente entre Estado 
de Direito e instituições democráticas poderia ser superada a partir da re-
alização do potencial emancipatório presente na tradição liberal. A partir 
da incorporação dos princípios liberais e da infl exão que se pode observar 
com a obra de 1968, é que se pode colocar com certa clareza a questão do 
neocontratualismo em Habermas. Seria, justamente, neste sentido, que a 
centralidade da política passaria a posicionar enquanto principal contradição 
das sociedades contemporâneas: capitalismo x democracia.



326 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Assim, a obra de 1968 representara a infl exão do pensamento de Jürgen 
Habermas, que passou a desenvolver-se no sentido da construção de uma teoria 
social, que se fundamentaria, essencialmente, em dois princípios-chave que se 
relacionariam umbilicalmente: a) teoria da dupla racionalização e b) teoria da 
modernidade, ambos articulados e inscritos na tradição do pensamento liberal, 
de caráter normativo. Assim, o normativismo passou a ser o centro da teoria 
social de Habermas. Importante observar que no neocontratualismo haber-
masiano, sua teoria normativa tornara possível compreender a emancipação 
enquanto sinônimo de formação democrática da vontade política. Pode-se 
dizer que a partir deste momento, Habermas incorporara em um processo de 
continuidade descontínua, a teoria da ação e da racionalidade de Max Weber, 
de tal forma a atribuir-lhe outro sentido e signifi cado. Neste novo ponto de 
infl exão de sua obra, é que se poderia observar os primeiros fundamentos da 
tese do projeto de modernidade inacabada.

Referências

ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Dialetica do esclarecimento: 
fragmentos fi losófi cos. Tradução de Guido Antônio de Almeida, Rio de 
Janeiro: Zahar, 1985.

BOBBIO, Norberto. O futuro da democracia: uma defesa das regras do 
jogo. Tradução de Marco Aurélio Nogueira, Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1986.

COHN, Gabriel. Esclarecimento e ofuscação: Adorno e Horkheimer hoje. 
Lua Nova. Revista de Cultura e Política. São Paulo, n. 43, p. 5-24, 1998.

COUTINHO, Carlos Nelson. A democracia como valor universal. São 
Paulo: Ciências Humanas, 1980.

______. Intervenções: o marxismo na batalha das idéias. São Paulo: Cor-
tez, 2006.

______. Contra a corrente: ensaios sobre democracia e socialismo. 2. ed. 
São Paulo: Cortez, 2008a.

______. Marxismo e política: a dualidade de poderes e outros ensaios. 3. 
ed. São Paulo: Cortez, 2008b.



327Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

COUTINHO, Carlos Nelson. O estruturalismo e a miséria da razão. 2. ed. 
– São Paulo: Expressão Popular, 2010.

______. De Rousseau a Gramsci: ensaios de teoria política. São Paulo: 
Boitempo, 2011.

DA HORA PEREIRA, Leonardo Jorge. A noção de capitalismo tardio na 
obra de Jürgen Habermas: em torno da tensão entre capitalismo e demo-
cracia. Campinas: [s. n.], 2012.

FREITAG, B. Teoria crítica ontem e hoje. São Paulo: Brasiliense: 2004.

GRAMSCI, Antonio. Maquiavel. Notas sobre o estado e a política. Cole-
ção Cadernos do Carcere. v. 3. Tradução de Carlos Nelson Coutinho. 3 ed. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007.

GUESS, R. Habermas e a escola de Frankfurt. Campinas: Papirus: 1988.

HABERMAS, Jürgen. Student und Politik: Eine soziologische Untersu-
chung zum politischen. Bewusstsein Frankfurter Studenten, Neuwied: 
Hermann Luchterhand Verlag. 1961.

______. Technik und Wissenschaft als “Ideologie” (et ali.). Frankfurt: 
Suhrkamp, 1968. 

______. Die Scheinrevolution und ihre Kinder – Sechs Thesen über Taktik, 
Ziele und Situationsanalysen der oppositionellen Jugend. In: ABENDRO-
TH, W.; NEGT, O. Die Linke antwortet Jürgen Habermas. Frankfurt: Eu-
ropäische Verlansanstalt, 1968.

______. Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus. Frankfurt: Suhrkamp 
Verlag, 1973.

______. Theorie des kommunikativen Handelns (Bd. 1: Handlungsrationa-
lität und gesellschaftliche Rationalisierung; Bd. 2: Zur Kritik der funktiona-
listischen Vernunft), Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1981.

______. Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt: Suhrkamp, 
1983.

______. Die neue Unübersichtlichkeit. Kleine Politische Schriften V. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1985.

HABERMAS, Jürgen. Die nachholende Revolution. Kleine politische 
Schriften VII. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990.



328 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

HABERMAS, Jürgen. The Dialectics of rationalization. In: DEWS, P. 
(Org.). Autonomy and Solidarity: interviews with Jürgen Habermas. Lon-
don – New York: Verso, 1992a.
______. Modernidade – um projeto inacabado. In: ARANTES, O.; ARAN-
TES, p. (Org.). Um ponto cego no projeto moderno de Jürgen Habermas. 
São Paulo: Brasiliense: 1992b.
_______. “Entgegnung”. In: HONNETH, A.; JOAS, H. (Org.). Kommu-
nikatives Handeln: Beiträge zu J. Habermas «Théorie des kommunikati-
ven Handelns». Erweiterte und aktualisierte Ausgabe, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 2003, p. 327-405.
HEGEL, George Wilhelm Friedrich. Princípios da fi losofi a do direito. Tra-
dução de Orlando Vitorino. São Paulo: Martins Fontes, 2003.
HOBSBAWM, Eric. A era dos extremos. Tradução de Marcos Santarrita. 
São Paulo: Companhia Letras, 1995.
KANT, Immanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes. Tradução de 
Antonio Pinto de Carvalho. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1964.
LENIN, Vladimir. Imperialismo estágio superior do capitalismo. São Pau-
lo: Expressão Popular, 2012.
LUKÁCS, György. História e consciência de classe: estudos sobre a dialé-
tica marxista. Tradução de Rodnei Nascimento. 2. ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2012.
LUKÁCS, György. Marxismo e teoria da literatura. Tradução de Carlos 
Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: Civilização brasileira, 1968.
_______. Socialismo e democratização: escritos políticos 1956-1971. 
Tradução de Carlos Nelson Coutinho e José Paulo Neto. Rio de Janeiro: 
UFRJ, 2008.
MARX, Karl. Glosas críticas marginais ao artigo: O rei da Prússia e a 
reforma social. De um prussiano. Revista Práxis, Belo Horizonte, n. 5, p. 
68-91. 1995.
______. A ideologia alemã. Tradução de Rubens Enderle, Nélio Schneider 
e Luciano Cavini Martorano. São Paulo: Boitempo, 2007.
LUKÁCS, György. Crítica da fi losofi a do direito de Hegel. Tradução de 
Rubens Enderle e Leonardo de Deus. São Paulo: Boitempo, 2005.



329Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p. 291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

LUKÁCS, György. Sobre a questão judaica. Tradução de Daniel Bensaïd, 
Wanda Caldeira Brant. São Paulo: Boitempo, 2010.
______. O 18 brumário de Luís Bonaparte. Tradução de Nélio Schneider. 
São Paulo: Boitempo, 2011.
______. O capital: crítica da economia política. Livro I. Tradução de Ru-
bens Enderle. São Paulo: Boitempo, 2013.
_______. O capital: crítica da economia política. Livro II. Tradução de 
Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 2014.
MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Manifesto comunista. São Paulo: Boi-
tempo, 1998.
MICHELS, Robert. Les partis politiques. Essai sur ler tendanceoligarchi-
ques des democraties. Paris: Flamarion, 1971.
NOBRE, M. Luta por reconhecimento: Axel Honneth e a teoria crítica. In: 
HONNETH, A. Luta por reconhecimento. A gramática moral dos confl itos 
sociais. São Paulo: Ed. 34, 2003.
NOBRE, M. A dialética negativa de Theodor W. Adorno: a ontologia do 
estado falso. São Paulo: Iluminuras, 1998.
______, A teoria crítica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.
NOBRE, M, Max Horkheimer: A teoria crítica entre o nazismo e o capitalismo 
Tardio. In: ______. Curso livre de teoria crítica. Campinas: Papirus, 2008.
NOBRE, M.; WERLE, D. Apresentação ao dossiê tolerância. Revista No-
vos Estudos, São Paulo, n. 84, p. 5-12, 2009.
PIAGET, J. L’épistemologie genétiqué. Paris: Presses, Universitaire de 
France. 1970.
POLLOCK, F. State capitalism: its possibilities ans limitations. In: ARA-
TO, A. The Essential Frankfurt School Reader, Oxford: Blackwell, 1978.
SILVA, Marcelo Lira. O neocontratualismo de Norberto Bobbio e John 
Rawls em um contexto de neoliberalismo e crise estrutural do capital. 
Araraquara: UNESP, 2010. Disponível em: <http://www.athena.biblioteca.
unesp.br/exlibris/bd/bar/33004030017P7/2010/silva_ml_me_arafcl.pdf>. 
Acesso em: 10 nov. 2013.

______. Ética e política em Hegel: as formas determinativas do estado De-
mocrático De Direito. Aurora. Marília, v. 4, n. 2, p. 117-143, Jan./jun. 2011a.



330 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.291-330, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

SILVA, Marcelo Lira. Os fundamentos do liberalismo clássico: A relação en-
tre estado, direito e democracia. Aurora. Marília, v. 5, n. 1, p. 121-147, Jul./
Dez. 2011b.

______. Ética e moral reifi cada: uma análise da teoria da justiça ralwsiana. 
ORG & DEMO. Marília, v. 13, n. 2, p. 93-118, Jul./Dez. 2012a.

______. A moral deontológica como síntese da alma e das formas do esta-
do liberal. Aurora. Marília, v. 5, n. 2, p. 11-40, Jul./Dez. 2012b.

SILVA, Marcelo Lira. A natureza e os fundamentos do neoliberalismo. 
ORG & DEMO. Marília, v. 14, n. 2, p. 01-30, Jul./Dez., 2013a.

SILVA, Marcelo Lira. Ética e política em Rousseau: a natureza e os funda-
mentos das instituições políticas públicas. Novos Rumos. Marília, v. 50, n. 
1, p. 01-30, Jan./jun. 2013b.

______. Teoria da justiça, ética e moral deontológica: os fundamentos do 
contratualismo de Kant. Poliética. Revista de Ética e Filosofi a Política. 
São Paulo, v. 1, n. 2, p. 1-20, Jul./Dez. 2014.

SILVA, Marcelo Lira. A linguagem do consenso nos marcos da regressão cul-
tural: o fi m da consciência e a construção do neocontratualismo de Jürgen 
Habermas. 2014. 561f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Faculdade de 
Filosofi a e Ciências, Universidade Estadual Paulista, Marília, 2014.

WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia com-
preensiva. v.1. Tradução de Regis Barbosa e Karen Barbosa. Brasília: 
UnB; São Paulo: Imprensa Ofi cial, 1999.

______. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. 
v.2. Tradução de Regis Barbosa e Karen Barbosa. Brasília: UnB; São Pau-
lo: Imprensa Ofi cial, 1999.

Data de registro: 21/01/2015

Data de aceite: 18/04/201 6



331Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p331a351

O HOMO FABER, DE USUÁRIO DE 
FERRAMENTAS A OBJETO TECNOLÓGICO1

The homo faber, from tools user to technological object

L’homo faber, de utilisateur de outils à objet technologique

Jelson Roberto de Oliveira*

Resumo: Pretende-se nesse artigo analisar a fi gura do homo faber segundo 
a fi losofi a de Hans Jonas e sua visão descritivo-analítica e valorativa da 
técnica. Como, segundo o autor, a história da técnica poderia ser dividida 
em duas partes, a pré-moderna e a moderna, então é possível situar o homo 
faber segundo essas duas perspectivas: na era pré-moderna, ele é um usuário 
de ferramentas e na era moderna, um produto ou objeto tecnológico. Liga-
se, assim, a antropologia fi losófi ca à ética.

Palavras-chave: Homo faber. Hans Jonas. Técnica. Antropologia. 

Abstract: The aim of this paper is to analyze the ideia of the homo 
faber according to Hans Jonas’s philosophy and his descriptive-analytical 
and evaluative view of technology. According to the author, the history of 
the technique could be divided in two parts, the pre-modern and modern, 
so it’s possible to understand the homo faber under these two perspectives: 
in the fi rst case, he is an user of tools and, in the second, a product or a 
technological object. Binds thus, the philosophical anthropology to ethics.

Keywords: Homo faber. Hans Jonas. Technology. Anthropology.

Résumé: Le but de cet article est d’analyser la idée de l’homo faber selon 
la philosophie de Hans Jonas et sa perspective descriptive-analytique et 

1 Este artigo é produto de pesquisa apoiada pela Fundação Araucária, que vem sendo 
desenvolvida na Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR).

* Doutor em Filosofi a. Professor do Programa de Pós-Graduação em Filosofi a da Pontifícia 
Universidade Católica do Paraná (PUCPR). E-mail: jelson.oliveira@pucpr.br



332 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

évaluative de la technique. Selon l’auteur, l’histoire de la technique pourrait 
être divisé en deux parties, pré-modernes et modernes, de sorte que c’est 
possible comprendre l’homo faber selon ces deux points de vue: dans la 
première, il est un utilisateur d’outil et d’autre part, un produit ou un objet 
technologique. Le homo faber relie ainsi, l’anthropologie philosophique 
à l’éthique.

Mots-clés: Homo faber. Hans Jonas. Technologie. Anthropologie.

Introdução

Se é verdade que o tema da técnica não é novo na fi losofi a, é também 
verdade que foi no século XX que ela se tornou uma questão fi losófi ca de 
grande relevância, transformada em assunto que recebeu tratamentos tão 
reiterados quanto ambíguos e divergentes. Um dos motivos dessa impor-
tância e da ambivalência hermenêutica com que tal temática foi tratada na 
fi losofi a contemporânea pode ser encontrado no cenário cultural que con-
trapõe a utopia do progresso técnico à crise dos valores fundamentais. Os 
admiráveis êxitos acumulados nos últimos anos aceleram e legitimam ainda 
mais o processo de investimentos da inteligência humana na transformação 
material do mundo como tentativa de superação daquele niilismo que, pes-
simista, vê os dados essenciais da realidade natural e humana como objetos 
de melhoramento e correção: como um nome genérico para esse esforço de 
correção do mundo a favor do homem, a técnica oferece, por seus esforços, 
aquilo que até agora fora promessa religiosa ou política. Em suas atividades 
múltiplas que incluem a transformação do mundo e a manipulação da vida 
em geral, a técnica cresce em poder como nunca antes na história humana 
e se introduz em níveis tão distintos como o das nanotecnologias e da trans-
genia, das tecnologias atômicas de destruição em massa, das pesquisas do 
clima e escaneamento do universo.

Entre os autores que propuseram uma análise fi losófi ca da técnica a 
partir do fi nal do século XIX, o nome de Hans Jonas tem ganhado destaque 
em meio às variadas posições, representadas por autores tão diversos quanto 
Bergson, Heidegger, Ortega y Gasset, Gadamer, Arendt, Ellul, Simondon, 
Canguilhem, Bunge e Marcuse, entre outros. Esta lista resumida e a variedade 



333Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

das posições destes autores comprova, de um lado, a importância do tema e, 
de outro, a ambivalência das suas interpretações. Citado entre os fi lósofos 
da técnica, a posição de Jonas que se mantém problemática, seja porque – 
mal compreendido – é acusado de tecnofobia, por considerar a técnica de 
forma analítico-descritiva mas também valorativa, com destaque para os 
riscos e perigos, num tempo em que ela usufrui de grande prestígio social. 

Fato é que tal insistência na temática comprova que a técnica é um dos 
fenômenos mais importantes da era moderna, a tal ponto de acompanhar e 
até mesmo dirigir boa parte dos eventos históricos dos últimos séculos. É 
isso que a torna merecedora de uma refl exão de cunho fi losófi co (ou seja, 
não meramente tecnicista ou tecnocrático) que busque analisar os caracteres 
essenciais e objetivos, sobre cujas bases se erguem posições escatológicas 
decisivas para a humanidade. Isso porque, para Jonas, a sistematicidade do 
uso dos instrumentos técnicos em vista dos melhores meios que permitem 
atingir determinados fi ns (a defi nição tradicional da técnica) traz, na era 
moderna, implicações mais complexas e profundas que não alteram apenas 
os hábitos e usos, mas o mundo usado e o próprio usuário. A sofi sticação 
dos procedimentos, assim, gera um aumento inigualável do poder, alterando 
valores e provocando rupturas irreversíveis no campo ontológico e ético, 
movimentos estes que são encarnados na fi gura do homo faber, o homem da 
técnica que, de usuário das ferramentas, torna-se um produto técnico. Nesse 
sentido, o homem da técnica é também o homem tecnológico.

É preciso acrescentar ainda outro elemento: ao tratarmos da relação 
entre homem e técnica na constituição do homo faber, do ponto de vista an-
tropológico, partimos do reconhecimento de que a técnica é “multiplamente 
humanizante”, conforme destaca Jean-Pierre Séris, no capítulo intitulado 
Figures de l’homo faber da sua obra La technique (2013, p. 104). Para 
o autor, é preciso mostrar que há várias fi guras humanas que podem ser 
defi nidas do ponto de vista de suas técnicas de mediação com o mundo, o 
que signifi ca que o próprio homo faber não tem uma defi nição única. Isso 
signifi ca que o homo faber, usuário de ferramentas, as mais diversas na 
era pré-moderna, é uma fi gura que se diferencia daquela que se relaciona 
com a técnica moderna e dela se torna um objeto. A técnica, nesse sentido, 
não é algo neutro mas, ao contrário, uma atividade que, em qualquer grau, 
“faz o homem”, “molda o próprio agente técnico” (SÉRIS, 2013, p. 104). 
Isso signifi ca que a técnica pré-moderna já carrega em si um potencial de 



334 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

modelagem da ação humana no mundo, algo que é amplifi cado quando se 
pensa na ação biotecnológica moderna que torna o homem um objeto de 
suas intervenções.

A técnica pré-moderna e a moderna

É interessante notar que três das quatro principais obras de Hans 
Jonas trazem, já nos seus títulos, uma referência à problemática da técnica: 
Philosophical Essays: from ancien creed to tecnological man (1974), The 
imperative of responsability: in search of an ethics for the technological 
age (1979) e Technik, Medizin und Ethic (1985). Este dado, por si mesmo 
já comprova o interesse de Jonas pela questão, tida como um problema 
central da existência humana. Como parte de sua empreitada fi losófi ca, ele 
escolheu começar por uma descrição da técnica para, a partir de então, obter 
analiticamente os seus aspectos fi losófi cos. No primeiro plano aparece uma 
divisão histórico-descritiva: a técnica tem duas versões, uma pré-moderna e 
outra moderna, cujos avanços partem de uma conexão otimista2 entre teoria 
e prática e, mais estritamente, entre ciência e tecnologia e progridem em 
cinco estágios que vão da mecânica, passam pela química, pela elétrica, 
pela eletrônica até atingir o estágio mais profundo da biologia molecular e 
da biotecnologia. Se, para Jonas, “a tecnologia moderna, no sentido que a 
diferencia de toda a tecnologia anterior, foi desencadeada pela revolução 
industrial” (EF,3 110), apoiada sobre a ideia de “novidade”, transformada 
em “epíteto elogioso” da modernidade, a biotecnologia e as ciências da vida 
em geral representam o último degrau – e o mais perigoso – dessa trajetó-
ria. Para ele, com esse evento técnico nos coloca diante de uma outra etapa 
“sem dúvida a última” (EF, 115), da revolução tecnológica: “fundada sobre 

2 “O otimismo e a confi ança no homem, nos seus poderes e na sua bondade natural, é a 
assinatura da modernidade” (EF, 109).

3 No presente trabalho usaremos as siglas convencionais para citação das obras de Jonas, às 
quais se seguirá o número da página da edição que consta nas Referências fi nais: PR (O 
princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilização tecnológica); EF (Ensaios 
Filosófi cos: do credo antigo ao homem tecnológico); PSD (Pensar sobre Deus e outros 
ensaios, título dado na versão espanhola à obra de 1992, Philosophische Untersuchungen 
und metaphysische Vermutungen); FIT (Ferramenta, Imagem e túmulo: o transanimal 
no ser humano), ensaio que consta da obra PSD; TME (Técnica, Medicina e Ética); OF 
(Organismo e liberdade). Os demais textos serão citados conforme as regras da ABNT. 



335Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

o conhecimento biológico e a manipulação de uma arte de engenharia que, 
neste momento, tem o próprio homem por seu objeto? Isto se tornou uma 
possibilidade teórica com o advento da biologia molecular e sua compre-
ensão da programação genética; e ela se tornou moralmente possível pela 
neutralização metafísica do homem” (EF, 115). 

Para Jonas, portanto, há uma diferença de graus que leva da técnica 
pré-moderna até essa última etapa, identifi cada na biotecnologia contem-
porânea. Para ele, há uma mudança na “dinâmica formal da tecnologia” 
(TME, 26) que precisa ser considerada para a compreensão dessa mudança 
e do impacto e signifi cado cultural da revolução científi ca e tecnológica 
defl agrada a partir do século XVII.

O julgamento de Jonas, assim, parte do reconhecimento da técnica 
como uma “vocação”, ou seja, como um elemento ontológico que oferece 
ao ser humano (ainda que não unicamente a ele) a possibilidade de ordenar 
o mundo a seu favor em busca de sua autoafi rmação vital. É como vocação, 
portanto, que a técnica passou de um dado essencial para a conservação da 
espécie para um poder de alteração da própria espécie, dados os índices de 
efi ciência alcançados ao logo de todo esse processo e dos êxitos acumula-
dos. Na medida em que todo poder é uma faculdade de intervenção cujos 
resultados são ambivalentes, à medida que aumenta o poder aumentam 
também os perigos e os riscos do seu uso, tornando-o um problema ético 
de importância sempre maior. De dado ontológico, a técnica se torna, para 
Jonas, uma questão ética, porque de vocação humana e a técnica acumula 
atributos escatológicos, seja por suas promessas utópicas, seja por sua ameaça 
apocalíptica. Se ela é um poder em si mesmo, passa a exigir um necessário 
e urgente “poder sobre o poder” (TME, 75) – para que o homem não seja 
aprisionado unicamente pelos interesses técnicos. Para Jonas, trata-se mes-
mo de “humanizar os conhecimentos técnico-científi cos que, ao alcançar o 
futuro, terá que se fundir com o conhecimento do ser humano”, fazendo com 
que o aumento do poder venha acompanhado também de uma forma ética 
de “vigiá-lo e protegê-lo de si mesmo” (TME, 75). Ou seja, o ser humano 
deve ser o sujeito que, pela via ética, avalia e dirige as decisões técnicas. 
Justamente onde cresce a ambiguidade, mora também o perigo. E onde cresce 
o poder, deveria crescer também a responsabilidade ética quanto ao seu uso. 

São três os temas implicados na análise da questão da técnica em Jonas 
que, segundo ele, serviriam como “esquema básico da fi losofi a da tecnologia” 



336 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

(TME, 26), à qual ele mesmo aspira e que se referem “à ‘forma’, ao ‘conte-
údo’ e à ‘ética’ da tecnologia” (TME, 26). Se os dois primeiros elementos 
seriam analíticos e descritivos, o terceiro é valorativo.4 

Em suas observações analítico-descritivas, o projeto jonasiano parte de 
um exame da dinâmica formal da técnica, partindo da descrição que distin-
gue formalmente a técnica pré-moderna e a técnica moderna e que estaria 
“indicada no nome ‘tecnologia’” (TME, 27) e que se explicita na ideia de 
que “a técnica moderna é uma empresa e um processo enquanto a anterior 
era uma posse e um estado” (TME, 27). Tal distinção formal, se apoia numa 
descrição de algumas características marcantes da técnica como “totalidade 
abstrata de movimento”, ou seja, sem adentrar na questão de seu conteúdo 
substancial e mesmo de sua avaliação ética.

Para Jonas, a técnica é um elemento que caracteriza a vida humana 
e qualifi ca de forma decisiva a civilização atual, implicando “o uso de 
ferramentas e dispositivos artifi ciais para o negócio da vida, junto com sua 
invenção originária, fabricação repetitiva, contínua melhora e ocasional-
mente também adição ao arsenal existente” (TME, 27). Uma descrição “tão 
tranquila”, segundo o autor, “serve para a maior parte da técnica ao longo 
da história da humanidade (a qual tem a mesma idade que ela), mas não 
para a moderna tecnologia” (TME, 27). Isso porque, na era pré-moderna, 
o inventário de tais ferramentas e procedimentos levava a um “equilíbrio 
reciprocamente adequado, estático, entre fi ns reconhecidos e meios apro-
priados” (TME, 27) e mantinha por um “longo tempo como um optimum de 
competência técnica sem mais exigências” (TME, 27). Em outras palavras, 
até a revolução industrial do século XVII, a técnica oferecia uma resposta 
satisfatória às demandas da necessidade humana e mantinha-se na medida 
em que correspondia a essas exigências. Havia, portanto, um equilíbrio entre 
meios e habilidades, necessidades e objetivos reconhecidos, conduzindo a 
um estágio nomeado por Jonas como de “saturação tecnológica” (TME, 28). 
Mesmo as revoluções (agrícola, metalúrgica e urbana, à exceção da bélica), 
no passado, se davam mais por casualidade do que por intenção e ocorreram 
de forma lenta e não intencional, fazendo com que os avanços técnicos fossem 
“monopólios zelosamente guardados pelas sociedades inventoras” (TME, 

4 É interessante notar que o título da primeira parte da obra Ensaios Filosófi cos é justa-
mente “Ciência, tecnologia e ética” (EF, 23).



337Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

28) e não se estendessem como domínio tecnológico. O resultado é que na 
era pré-moderna não houve a ideia de um “progresso continuado” e nem 
sequer um “método intencional” (prova, riscos, perigos) para produzi-lo. 
Havia, portanto, uma adequação das artes a seus fi ns e a técnica chegava 
mesmo a uma autodefi nição própria estável, que não apenas isso constituía 
um orgulho do povo que a detinha, constituindo-se mesmo como uma parte 
de sua própria identidade.

Na era moderna, ao contrário, não se alcança nenhum ponto de satu-
ração tecnológica, porque os meios e as habilidades estão desligados das 
necessidades e dos objetivos. Por isso mesmo, os passos novos da técnica não 
levam ao equilíbrio ou satisfação, mas despertam a vontade de dar sempre 
“novos passos em todas as direções possíveis” (TME, 30), fazendo com que 
os objetivos do procedimento técnico se diluam. Além disso, a inovação 
técnica, por estar certa de se espalhar sobre a comunidade científi ca através 
daquilo que Jonas chama de difusão tecnológica, tanto do ponto de vista do 
conhecimento (intercomunicação universal), quanto da apropriação prática 
(há uma “pressão da concorrência”, transformada num “perpetuum movens 
da universal apropriação das melhores técnicas” (TME, 32), levando ao 
desejo de avanço contínuo nunca satisfeito). 

Como a relação entre meios e fi ns não é linear, mas circular e dialé-
tico, os objetivos podem ser satisfeitos com novas técnicas e vice-versa, 
fazendo com que a tecnologia imponha sempre novas necessidades e 
transforme a sua própria tarefa em um trabalho interminável, no qual 
objetivos não solicitados se transformam em necessidades vitais. Nasce, 
assim, o impulso do progresso, como uma espécie de novo valor que 
faz acreditar que cada estado superior é superior ao precedente e que, 
enquanto processo antientrópico, está entregado a si mesmo. O impulso 
do progresso torna a técnica um sistema que conduz a estados sempre 
superiores, uma espécie mesmo de destino. 

Jonas identifi ca nesse processo algumas premissas ontológico-gno-
seológicas da possibilidade do progresso contínuo da técnica. Trata-se do 
sentimento de que “pode haver um progresso ilimitado, porque sempre há 
algo novo e melhor a ser encontrado” (TME, 35). Tal progresso é apoiado 
numa impressionante “história de êxitos” e numa teoria segundo a qual as 
coisas se abrem infi nitamente para serem conhecidas, ou seja, há um processo 
que mostra possibilidades inesgotáveis de conhecimento e domínio técnico 



338 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

da natureza, bastante incentivado a partir da inter-relação, estabelecida a 
partir do século XVII, entre técnica e ciência, a qual promoveu alterações 
no modo de compreender a natureza. Isso porque, ao invés de reduzir a mar-
gem do que resta conhecer, “a ciência se surpreende hoje a si mesma com 
dimensão após dimensão de novas profundidades” (TME, 38), a natureza 
passa a se abrir numa infi nidade de possibilidades que induzem a pensar 
que as investigações também nunca cessarão. Nesse processo, a natureza 
em geral se transforma num “laboratório de larga escala”, uma “incubadora 
de novas perguntas” para a ciência e isso inclui o próprio ser humano como 
um de seus objetos. Vejamos como isso ocorre.

O homo faber como usuário de ferramentas

Um elemento relevante na analítica-descritiva proposta por Hans 
Jonas em torno da técnica pré-moderna diz respeito ao homo faber 
que, nesse cenário, estava limitado a usuário de ferramentas. No ensaio 
Ferramenta, imagem e túmulo: o transanimal no ser humano, escrito 
em 1985 e publicado na obra Philosophische Untersuchungen und me-
taphysische Vermutungen, de 1992, Jonas analisa a posição do homo 
faber no campo de seu pertencimento e diferenciação – a um tempo – em 
relação ao reino animal, ou seja, ao conceito de transanimalidade – um 
conceito alternativo àquele do transcendentalismo metafísico, na medida 
em que, através da teoria darwinista, o parentesco do homem com os 
demais animais tenha sido reafi rmado. Essa é, segundo Jonas, a tarefa 
de uma nova antropologia fi losófi ca: “para encontrar a justa medida 
entre as unilateralidades, chegou o tempo para a tarefa da antropologia 
fi losófi ca voltar a refl etir sobre o essencialmente transanimal no ser 
humano, mas sem negar a sua animalidade” (FIT, 41). Ao selecionar 
algumas características do ser humano e interrogar o seu sentido, Jonas 
escolhe a ferramenta, a imagem e o túmulo como “restos do passado que 
aparecem muito antes que as culturas históricas, que os grandes templos 
dos deuses e as tábuas de escrita” (FIT, 42) e fornecem as “coordenadas 
básicas da antropologia fi losófi ca” (FIT, 43). 

A ferramenta seria o mais primordial entre esses três símbolos mar-
cantes do homem, mas que ainda o mantém muito “próximo à fi nalidade 
vital animal” (FIT, 43). Como “objeto inerte, artifi cialmente preparado, que 



339Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

se interpola como mediação,5 ou seja, como meio, entre o órgão corporal 
executor (na maioria das vezes a mão) e o objeto extracorporal da ação” 
(FIT, 43), a ferramenta mantém a relação de uso com o seu usuário, que 
é mantido como um sujeito usuário. Como um objeto com uma fi nalidade 
própria colocado à disposição do seu usuário, a ferramenta é algo elaborado 
para determinado fi m a partir de um gesto produtivo livre. A ferramenta, 
assim, diverge segundo as fi nalidades e necessidades do sujeito usuário, 
sofrendo inclusive alterações na medida em que mudam tais necessidades. 
É o sujeito que dirige a ferramenta em função de seus próprios objetivos 
vitais, fazendo dela uma mediação com o mundo. Trata-se, assim, de um 
meio absolutamente artifi cial criado para o benefício do ser humano, como o 
homo faber que utiliza as ferramentas como primeiro passo do avanço técnico 
que diferencia e aproxima, ao mesmo tempo, o homem e o animal. Nesse 
caso, o homo faber é entendido como o “produtor e usuário de ferramentas” 
(FIT, 44) e, na medida em que “ainda não é plenamente o homo sapiens” 
(FIT, 44) signifi ca que, nesse momento, não há nenhuma associação entre 
prática e teoria, ciência e conhecimento.

Ainda assim, é importante notar como essa atividade de produtor 
e usuário de ferramenta está embasada na capacidade de planejamento 
(ou seja, na escolha e projeção de fi nalidades e adequação da forma dos 
instrumentos a estes objetivos, através da imaginação criativa) do produto 
técnico, conforme escreve Hans Jonas na primeira versão (não publicada) 
de seu texto Organismo e liberdade, que hoje consta no arquivo da Uni-
versidade de Konstanz:

Em outras palavras, a primeira evidência inequívoca com a qual nos 
deparamos em nosso experimento mental não se encontra no produ-

5 Pinsart (2003, p. 191) chama atenção para o fato de que um dos pontos centrais da leitura 
fenomenológica da vida proposta por Jonas é o princípio de mediaticidade que serve para 
descrever “o modo de ser e a evolução de todo organismo vivente”, dado que a marca 
central da vida é o metabolismo, ou seja, a troca permanente de matéria com o meio 
exterior. A atividade metabólica é, assim, a primeira forma de mediaticidade da existência 
orgânica e é nela que se apoia a trajetória do uso técnico: as ferramentas são parte do 
processo de mediação com o mundo – ainda que não seja uma mediação estritamente 
humana, ela já prenuncia elementos que se evidenciarão no uso de imagens, conforme 
veremos mais adiante. 



340 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

to técnico como tal, mas no seu ‘planejamento’, isto é, no método 
unicamente ‘humano’ de sua concepção e execução. Mas claro não 
podemos contar com a feliz oportunidade que aqui imaginamos” (HJ 
13-11-1,6 p. 310-312).

Tal capacidade de planejamento liga a atividade eidética da imaginação, 
ainda em sentido embrionário se comparada à atividade de criação de ima-
gem do homo pictor. Contudo, isso signifi ca que, para o autor, existe uma 
diferença importante na artifi cialidade do uso técnico humano e aquele que 
ocorre no âmbito animal (como na fabricação dos ninhos ou da teia de aranha, 
por exemplo, ou mesmo de uma mera pedra usada como instrumento). Isso 
signifi ca que, enquanto os animais reduzem o uso de artefatos a fi ns vitais 
ligados à nutrição, reprodução e abrigo, no caso humano ela envolve uma 
capacidade que parte do caráter biológico, mas que o ultrapassa, dado que, na 
sua fabricação e uso, entram elementos diversos, como a produção de objetos 
inúteis no campo da arte, por exemplo. Na medida em que não está reduzida 
ao campo biológico, a técnica do homo faber já representa um salto em rela-
ção ao mundo animal mas por não se limitar ao fi m instrumental. Porque cria 
o mundo dos artefatos, ou seja, o mundo das coisas usáveis pelo homem, a 
técnica se transforma assim num poder de mediação com o mundo e, assim, 
experiência da mundaneidade do mundo por parte do homo faber. A ferramenta, 
em outras palavras, é uma mediação do homem com a sua mundaneidade: 
como ser de carências, o homem satisfaz suas faltas de forma artifi cialmente 
mediada através das ferramentas que inventa no negócio com a vida exterior.

Para Jonas, em resumo: “a ferramenta nos diz que um ser, obrigado por 
sua necessidade de tratar a matéria, obedece aqui a esta necessidade 
de uma maneira mediada por artifícios, condicionada pela invenção 
e aberta a melhorias” (FIT, 53). Submetida à necessidade e em busca 
da satisfação e mediação com o mundo em vista de sua sobrevivên-

6 Utilizamos nesse artigo as siglas convencionais para a citação dos documentos do 
Nachlass de Hans Jonas, que encontram-se no Philosophisches Archiv da Universidade 
Konstanz. No caso da passagem acima, ela encontra-se no escrito datilografado por 
Jonas em inglês, no qual encontram-se várias anotações e correções feitas à mão sobre 
o capítulo Imagination and Mind, que forma o quinto capítulo do livro não publicado 
Organism and Freedom, cuja versão data provavelmente dos anos 1955-1959.



341Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

cia, o homem usa da ferramenta como meio de satisfação das suas 
necessidades físicas através da invenção. Mas é por sua capacidade 
eidética de planejamento que o homem também ultrapassa, pela via 
da técnica, o âmbito do meramente físico para atingir o âmbito do 
simbólico. De qualquer forma, nesse campo, o homo faber ainda é 
um produtor e usuário de ferramentas e não, como ocorrerá com a 
biotecnologia, um objeto sobre a qual agiria a própria técnica.

O homem como objeto técnico e os perigos da reconfi guração da imagem 
do homem 

No seu ensaio Biotecnologias. Uma visão antecipadora, Jonas afi r-
ma que “as novidades ofertadas pelos novos conhecimentos”, ou seja, 
no campo da biotecnologia, mostrar-se-ão tão “irresistíveis” (EF, 141) 
quanto aqueles que advêm dos outros campos da tecnologia, mas terão 
um impacto muito maior, sem dúvida. A gravidade desses conhecimentos, 
por sua vez, trarão questionamentos éticos absolutamente inéditos, para 
as quais as refl exões anteriores não nos prepararam: “tal questão não é 
outra senão aquela que diz respeito à imagem e à verdadeira natureza do 
homem” (EF, 141) e ela diz respeito à utilização do nosso poder de tal 
forma que, nesse campo, “a prudência se torna por si mesma nossa primeira 
obrigação ética e a refl exão hipotética nossa primeira responsabilidade” 
(EF, 141). Jonas entende a prudência como a capacidade de “levar em 
conta as consequências de um ato antes do agir” e uma “avaliação do 
poder antes de que ele seja empregado” (EF, 141), algo que, no limite, 
torna-se mais difícil na medida em que tal poder se torna também mais 
sedutor. O perigo do uso de tais conhecimentos residiria no fato de que, 
nesse campo, a palavra “experiência” ou “experimentos” adquire uma 
característica muito própria, dado que nela o próprio usuário é também 
o seu objeto e, ainda mais porque, nesse campo, a aquisição do poder 
não se difere de sua utilização: rompe-se defi nitivamente a divisão entre 
teoria e prática no campo científi co, dado que tais conhecimentos nascem 
de experimentos e estes, por sua vez, derivam de ensaios e de erros. A 
hipótese desses erros conduz à necessidade de que a técnica, nesse campo, 
deve estar acompanhada de uma refl exão ética baseada na prudência, na 
responsabilidade e na humildade que, segundo Jonas, poderia “servir de 



342 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

antídoto à violência que acompanha a arrogância tecnológica” (EF, 192).
Para Jonas, a biotecnologia é entendida de forma análoga à tecnologia: 

se esta última designa “a concepção e a construção de artefatos materiais 
complexos destinados ao uso humano” (EF, 192), sempre tendo em vista 
“o uso em benefício de um utilizador” (supondo que se saiba o que é o bem 
humano7), o que torna, nesse caso, o homem o sujeito da tecnologia e a 
“natureza” o seu objeto (os experimentos e usos ocorrem sobre materiais 
inertes), a biotecnologia apresenta um “desvio” e uma “ruptura” de “im-
portância metafísica”, porque nela, “o homem se torna objeto direto tanto 
quanto o sujeito da arte metafísica” (EF, 193). 

A partir dessa primeira constatação, Jonas estabelece uma espécie de 
paralelo entre a ação da tecnologia em geral (que tem a “natureza” como 
objeto e o homem como sujeito) e a biotecnologia (que tem a vida humana 
como objeto e como sujeito ao mesmo tempo). Seriam oito essas carac-
terísticas: [1] uma ampliação da “fabricação” implicada: a biotecnologia 
pretende modifi car a estrutura dada previamente, ou seja, não se trata de 
fabricar algo novo, mas de alterar o existente; [2] no caso da biotecnologia, o 
objeto não é um material passivo: o organismo se torna, assim, um coagente 
autônomo que passa a provocar o agente modifi cador e interferir no seu 
trabalho; [3] isso signifi ca que não há nenhuma previsibilidade, dado que as 
relações de complexidade do organismo e seu autofuncionamento são, em 
princípio, desconhecidas, o que exige que o engenheiro da vida deve inserir 
esse dado na totalidade das causas por ele estudadas; [4] altera-se, assim, a 
relação entre “pura e simples experiência e ação real” (EF, 194), já que no 
caso as biotecnologias, o homem é “o original” sobre o qual promove-se 
as alterações desejadas, ele é a “coisa real” a ser manipulada; [5] ou seja, 
nesse caso, toda interferência se torna irreversível e os hipotéticos erros não 
poderiam ser reparados, senão à custa de novas intervenções e, portanto, 
de novos riscos, apostas e erros; [6] a biotecnologia insere novidades no 
campo das gerações futuras e da hereditariedade, algo que não ocorre com 
os objetos inertes: no campo da vida, “‘produzir’ signifi ca deixar à deriva 
na corrente do devir que implica o próprio fabricante” (EF, 195); [7] a su-
jeição do homem aos desejos e poderes da própria tecnologia é outro dado 

7 É importante notar como a técnica recoloca em novos termos o bem de sua fi nalidade, 
quando pensamos, como chamou atenção Pinsart (2013, p. 190), no uso militar das técnicas. 



343Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

elencado por Jonas, que tratam do poder do homem sobre si mesmo, mas 
sobretudo sobre os homens do futuro, sobre a posteridade que são, nesse 
caso, “objetos sem defesa” (EF, 196), cuja predeterminação é decidida no 
presente; [8] o último elemento diz respeito aos objetivos: se na tecnologia 
tradicional, a utilidade era o objetivo – signifi cando que a ação tecnológica 
estava a serviço do homem, reconhecido como um usuário, como parte de 
uma “lógica utilitarista” (EF, 196), dado que agora o homem é o seu pró-
prio objetivo – restam muitas perguntas que conduzem à questão de “qual 
imagem” queremos para nós mesmos: 

Quais são os objetivos disso [da biotecnologia]? Certamente não criar 
o homem – ele já está aí. Criar homens melhores? Mas qual é o crité-
rio do melhor? Homens melhores adaptados? Mas adaptados a quê? 
Homens superiores? Mas como sabemos nós o que é “superior”? Nós 
tropeçamos em questões últimas desde quando começamos a intervir 
no homem em vista de melhor fabricá-lo. Essas questões convergem 
todas para uma única: qual imagem? (EF, 196).

Para análise de tal situação e o levantamento das possibilidades reais de 
tais tarefas, Jonas analisa os modos atualmente disponíveis de realizá-la (como 
o eugenismo negativo e preventivo, as fecundações in vitro, o eugenismo 
positivo e melhorístico) e os modos futuros (clonagem, arquitetura do DNA 
da biologia molecular, recombinação genética). Em sua análise, ele não se 
coloca simplesmente contra tais modos de intervenção tecnológica, mas analisa 
os riscos de tais procedimentos, dado que elas colocam a fi losofi a diante da 
questão central a respeito do Ser, aproximando-a, portanto, novamente, de um 
tema de cunho metafísico. O “dilema moral em toda manipulação biológica 
do homem” (EF, 221) é que não haverá, no futuro, nenhuma possibilidade de 
reparação dos erros, diante, inclusive, das acusações endereçadas aos proge-
nitores por parte das gerações futuras. Tal dilema deveria, portanto, “incitar 
a grandes escrúpulos e à maior das sensibilidades na aplicação dos poderes 
grandiosos do controle biológico do homem” (EF, 222). 

Vimos como a biotecnologia se torna, portanto, uma questão ética 
central e carrega consigo exigências refl exivas e respostas a perguntas para 
as quais a fi losofi a não está preparada. Eis a tarefa que funda a intenção d’O 
princípio responsabilidade, publicado por Jonas em 1979. Já no primeiro 



344 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

item dessa obra, cujo título é Homem e natureza, o autor adentra nessa 
problemática e demonstra como, na era pré-moderna, o elogio à engenho-
sidade do ser humano estava limitado à própria pequenez de seu poder de 
intervenção no reino da natureza, ou seja, mesmo com todas as petulâncias 
e liberdades que ele permitia a si mesmo diante dos demais membros do 
reino da vida, “deixam inalterada a natureza abrangente desses domínios e 
não prejudicam suas forças geradoras” (PR, 32). As incursões do homem 
no reino da natureza em geral, dado o limite do seu poder, era tão limitado, 
que os seres “não sofrem dano real quando, das suas grandes extensões, ele 
recorta o seu pequeno reino” (PR, 32) que é, para Jonas, simbolizado pela 
ideia de “cidade”. A natureza perdura, enquanto os “empreendimentos hu-
manos percorrem efêmeros projetos” (PR, 32) e “as interferências do homem 
na natureza, tal como ele próprio as via, eram essencialmente superfi ciais e 
impotentes para prejudicar um equilíbrio fi rmemente assentado” (PR, 32). 

A análise de Jonas parte da ideia de que essa situação levou o pensa-
mento ético a considerar “a entidade ‘homem’ e sua condição fundamental” 
como algo “constante quanto à sua essência, não sendo ela própria objeto 
da techne (arte) reconfi guradora” (PR, 35). Ou seja, aquele homem pe-
queno diante das forças naturais, com pouca capacidade de intervenção, 
continuava usando a técnica como um instrumento de sua ação e ela não 
lhe fornecia nenhuma capacidade para reconfi gurar algo na sua própria 
natureza ou condição: o homem mudava o mundo de forma muito limitada 
e, dados tais limites, não poderia mudar a si mesmo de forma signifi cativa, 
nem do ponto de vista de hábitos e valores (sobre os quais o movimento 
da técnica tinha pouca infl uência), nem da perspectiva fi siológica. Ele era, 
estritamente falando, o sujeito da técnica e não o seu objeto. Mesmo no que 
tange à técnica médica, que guarda desde sempre o potencial de alteração 
em tal essência, ainda agia num campo bastante limitado: “não importava 
para quantas doenças o homem ache cura, a mortalidade não se dobra à sua 
astúcia” (PR, 32). Ou seja, a arte médica estava circunscrita à “arte da cura”, 
como “restabelecimento de um estado” (TME, 155) natural “ou tão próximo 
a ele quanto possível” e ainda não estava a serviço da produção artifi cial 
e da reconfi guração essencial (alteração, manipulação e criação da vida), 
como Jonas tão bem identifi ca no seus textos sobre bioética, principalmente 
aqueles que tratam dos experimentos com seres humanos e sobre o papel 
criador e manipulador do ser humano e que envolvem o prolongamento 



345Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

da vida ou retardamento da morte – a morte, aliás, que é considerada por 
Jonas como um elemento essencial daquilo que é a vida em geral e da vida 
humana em particular, posto que no homem há consciência de sua própria 
fi nitude. A medicina, portanto, estava mais ligada a uma arte do que a uma 
técnica e “o médico devia intervir não tanto para modifi car a estrutura do 
corpo mas para torná-lo capaz de realizar novamente a sua fi nalidade da 
melhor maneira possível” (POMMIER, 2012, p. 96).

Como na época pré-moderna, “a técnica era um produto cobrado pela 
necessidade, e não o caminho para um fi m escolhido pela humanidade – um 
meio com um grau fi nito de adequação a fi ns próximos” (PR, 43), então 
o homo faber estava submetido ao homo sapiens (PR, 43). Para Jonas, 
“o triunfo do homo faber sobre o seu objeto externo signifi ca, ao mesmo 
tempo, o seu triunfo na constituição interna do homo sapiens, do qual ele 
outrora costumava ser uma parte servil” (PR, 43), ou seja, na medida em 
que cresce o domínio sobre a natureza exterior, aumenta também o poder 
sobre si mesmo e, nesse caso, todos os empreendimentos extrínsecos acabam 
por provocar alterações intrínsecas na essência do próprio homem, vindo a 
ameaçar a própria imagem do ser humano. E também, inversamente, quanto 
mais aumenta o poder exterior do homem, mais se amplia a “contração do 
conceito de homem sobre si próprio e seu Ser” (PR, 43): qualquer coisa que 
pertença à identidade do homem no mundo, teria permanecido eclipsado 
diante do novo poder tecnológico. 

No período moderno nota-se, portanto, uma importante alteração nesse 
processo, pois agora,

a imagem que ele [o homem] conserva de si mesmo – na representação 
programática que determina o seu Ser atual tão bem quanto o refl ete 
– o homem atual é cada vez mais o produtor daquilo que ele produ-
ziu e o feitor daquilo que ele pode fazer; mais ainda, é o preparador 
daquilo que ele, em seguida, estará em condições de fazer” (PR, 44).

Jonas identifi ca não apenas uma capacidade de intervenção sobre si 
mesmo, mas também de prever e planejar tais operações que têm como 
consequência uma alteração na imagem que o ser humano conserva sobre si 
mesmo. Essa é classe de ações consideradas por Jonas como a “mais funesta” 
(PR, 57) entre suas obras, justamente aquelas que fi zeram com que o próprio 



346 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

homem fi gurasse entre os objetos da técnica, quando “o homo faber aplica 
sua arte sobre si mesmo e se habilita a refabricar inventivamente o inventor 
e confeccionador de todo o resto” (PR, 57). Eis a gravidade da situação: 
quando torna a si mesmo um objeto de fabricação, o ser humano perde a 
referência necessária para tudo o que é criado, porque no caso dos outros 
objetos técnicos é o próprio homem que serve de referência e de medida. 
Quando ele próprio é o objeto, falta tal identifi cador, a não ser que se lance 
mão de algum elemento de cunho metafísico, como uma essência – con-
forme é a proposta do próprio Jonas8. Mas tal possibilidade está anulada na 
fi losofi a contemporânea, marcada pelo niilismo. A ameaça, portanto, reside 
no fato de que essa “culminação de seus poderes” (PR, 57) pode conduzir à 
“subjugação do homem” (PR, 57), na medida em que anula-se o “esforço do 
pensamento ético” e minimizam-se os critérios pelos quais o homem ativava 
suas capacidades refl exivas (homo sapiens) capazes de avaliar e estabelecer 
as medidas capazes de guiar a sua atividade produtiva e os seus produtos.

Jonas identifi ca três elementos capazes de produzir alterações na 
constituição humana: prolongamento da vida, controle de comportamento 
e manipulação genética. Nesses três âmbitos de ação técnica, o homem é o 

8 É importante fazer uma ressalva quanto à ideia de essência ou de imagem do homem em 
Hans Jonas: a essência não pode ser entendida como um elemento fi xo já realizado, mas 
como uma espécie de abertura de possibilidades ou, se quisermos, como um conjunto 
de potencialidades. Trata-se de pensar os aspectos processuais do modo de ser/estar do 
homem no mundo, da sua forma potencial de transcendência radical e que não pode ser 
tomada como algo suprassensível e supratemporal, mas como processo histórico de aber-
tura para o mundo e de escolhas no seu horizonte temporal. Uma passagem importante 
de Organismo e liberdade é bastante elucidativa a esse respeito: “a busca da essência do 
ser humano tem que ser encaminhada através dos encontros do ser humano com o ser. 
Estes encontros não apenas fazem aparecer a essência do ser humano, mas na verdade 
eles a constroem, porque neles ela se decide em cada momento. A própria capacidade 
do encontro é a essência básica do ser humano: esta é, portanto, a liberdade, e seu lugar, 
a história, que por sua vez só é possível através daquela essência básica trans-histórica 
do sujeito” (OF, 263). Para Jonas, portanto, é possível falar de uma essência apenas 
do ponto de vista do reconhecimento do gesto de liberdade que ocorre no âmbito da 
história (como potencialidade) mas que legitima-se como trans-histórica na medida em 
que permanece como uma marca de todos homens através dos tempos e culturas como 
uma possibilidade de fazer a si mesmo. Tal é a problemática da técnica: ela coloca em 
risco, em nome de determinada busca por perfeição (como imperfeito o homem morre, 
sofre, fi ca doente, etc.), essas potencialidades do homem. 



347Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

objeto e por elas é reconfi gurada a própria imagem do homem: ao “tomar 
em suas mãos a sua própria evolução, a fi m não meramente de conservar a 
espécie em sua integridade, mas de melhorá-la e modifi cá-la segundo seu 
próprio projeto” (PR, 61), a técnica de manipulação genética e os demais 
movimentos da biotecnologia levam a técnica ao campo mais importante – e 
mais inédito – da ética. É em tal campo que ela deve formular a pergunta 
sobre a qualifi cação do homem para a tarefa que ele assume para si mesmo: 
está o homem qualifi cado para tal papel de criador? Ou, nas palavras de 
Jonas, “quem serão os criadores de ‘imagens’, conforme quais modelos, 
com base em que saber?” (PR, 61). Nesse campo, segundo Jonas, adentra-se 
num “vácuo ético” típico do niilismo que neutralizou primeiro a essência 
da natureza e, depois, do próprio homem: “agora trememos na nudez de 
um niilismo no qual o maior dos poderes se une ao maior dos vazios; a 
maior das capacidades, ao menor dos saberes sobre para que utilizar tal 
capacidade” (PR, 65). 

Mas há um outro elemento que faz parte das preocupações éticas de 
Jonas: tal ideia de imagem deve ser também pensada como “a herança de 
uma evolução anterior a ser preservada” (PR, 79). Para o fi lósofo alemão, 
tal herança deve ser reconhecida em seu valor, já que ela possibilitou que 
os seus proprietários chegassem ao nível atual e, sendo assim, nenhuma 
aposta de risco poderia ser feita. O orgulho do saber e das capacidades 
técnicas não podem, nesse campo, obnubilar o resultado da evolução da 
natureza que dotou o homem de uma imagem própria que não poderia ser 
arriscada em nome: [1] de um desprezo do desenvolvimento anterior, dado 
que os resultados cumulativos da história evolutiva seriam considerados 
insatisfatórios, o que inviabilizaria o próprio homem como autor de si 
mesmo, já que desqualifi cando o que ele foi, ele também desqualifi caria 
a si mesmo para a tarefa que pretende assumir; ou [2] ele afi rma a sua 
qualidade para tal tarefa e, com isso, sancionaria o seu pressuposto, 
levando à pergunta lógica sobre a necessidade e legitimidade do em-
preendimento; ou ainda, [3] renunciaria ao desprezo e à reivindicação 
de qualidade em nome de uma liberdade niilista que legitima na própria 
natureza o procedimento técnico ao qual se propõem, isento de qualquer 
tipo de justifi cativa, porque seria apenas mais uma etapa do processo 
evolutivo – algo avaliado como absoluta falta de responsabilidade e 
sequer passível de ser discutida fi losofi camente. 



348 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Dada tal situação, para Jonas, é preciso “estabelecer alguma autoridade 
para determinar modelos e, a menos que professemos o dualismo, aceitando 
uma heterogeneidade absoluta da origem do sujeito do conhecimento em 
relação ao mundo, essa autoridade só pode se apoiar em uma substancial 
sufi ciência do nosso Ser, como ele se desenvolveu nesse mundo” (PR, 80). 
Ou seja, Jonas está propondo que a sufi ciência da natureza humana deve-
ria bastar para “ser postulada como pressuposto de toda autorização para 
conduzir criativamente o destino” (PR, 80). Tal sufi ciência se concretiza no 
mais alto degrau da própria história evolutiva: no exercício da verdade, do 
valor e da liberdade e, dado que a história do Ser chegou em tal patamar, 
ainda que possa ser ameaçada, não pode ser recusada, pois tal autoridade 
“jamais pode incluir a sua própria desfi guração, de modo a ameaçá-lo ou 
‘modifi cá-lo’” (PR, 80). Em outras palavras, a autoridade do Ser não dá ao 
homem o direito de colocá-lo em risco, malgrado todas as promessas de 
êxito que uma tarefa de tal monta produz. Ora, é justamente “esse elemento 
transcendente que está ameaçado de ser lançado também no cadinho da al-
quimia tecnológica, como se a precondição de todo poder de rever também 
fi zesse parte daquilo que é passível de ser revisto” (PR, 80), ou seja, como se 
o próprio Ser (como precondição da revisão) estivesse também ele submetido 
à possibilidade de revisão. Para Jonas, é a autoridade do Ser, uma autoridade 
ontológica, portanto, que não poderia ser revista e é ela que fundamenta os 
processos de valoração ética e baliza todas as ações do homem, inclusive e 
principalmente aquelas de cunho técnico. Qualquer preservação do Ser no 
futuro requer o reconhecimento da sua “proveniências física” (PR, 80), ou 
seja, do seu passado evolutivo.

Tal autoridade do Ser depende de um “estado de coisas metafísico, 
um absoluto que, como bem fi duciário do valor mais alto e vulnerável, 
nos impõe o mais alto dever de conservá-lo” (PR, 80), um dever que 
supera todas as demais normas, mandamentos ou desejos de melhora. 
Trata-se de algo altamente defensável e absolutamente preservável, que 
nenhum outro comportamento poderia colocar em risco ou aposta que 
envolva ganho ou perda – não cabe nenhuma ponderação. Como “fenô-
meno central, cuja integridade se deve manter a qualquer preço e que 
não deveria sofrer nenhum aperfeiçoamento no futuro, pois sua essência 
já é completa” (PR, 80), o Ser se torna a obrigação máxima da respon-
sabilidade e, ao mesmo tempo, como vimos acima, a autoridade sobre a 



349Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

qual se funda toda a ética. O Ser é o impedimento do poder da técnica. 
É nele que ancoramos as decisões que, sem isso, tornam-se ameaças e 
perigos à autenticidade da vida no futuro, algo que, para Jonas, é um 
“desastre” (PR, 81). Nenhuma promessa de melhoria potencial deveria 
comprometer ou arriscar o existente, como um bem e um valor em si 
mesmo, do qual deriva a própria imagem do homem que não pode ser 
ameaçada: “a existência ‘do homem’ não pode ser objeto de aposta” (PR, 
86). Para Jonas, esse é o “princípio ético fundamental”: “a existência ou 
a essência do homem, em sua totalidade, nunca podem ser transforma-
das em apostas do agir” (PR, 86). Isso signifi ca que qualquer paliativo 
imperfeito seria superior e preferível a alguma promessa de cura radi-
cal que pudesse colocar em risco o próprio paciente. Existe um “dever 
primário com o Ser, em oposição ao nada” (PR, 87), tanto do ponto de 
vista substancial (é preciso que haja o Ser) quanto formal (é preciso que 
o Ser seja preservado em sua autenticidade). Com isso, Jonas chega ao 
primeiro imperativo de sua ética da responsabilidade: “que exista uma 
humanidade” (PR, 93). Ora, não estamos envolvidos diretamente com a 
humanidade do futuro, mas com a sua imagem, ou seja, a afi rmação do 
imperativo gera uma “responsabilidade ontológica pela ideia do homem” 
(PR, 94), ou seja, por uma ideia ontológica, “que não garante a existência 
de seu objeto desde já ao defi nir a sua essência (...) mas que diz que deve 
haver uma tal presença” (PR, 94), fazendo com que o homem, por seu 
potencial de ameaça ao Ser, torne-se também o principal responsável 
pela continuidade do Ser no futuro. Quanto à questão da preservação 
formal e substancial, o próprio Jonas se explica: “a ideia do homem, na 
medida em que nos diz que devem existir homens, nos diz também como 
eles devem ser” (PR, 94).

Conclusão

Para Hans Jonas, a história da técnica moderna é alimentada pela 
concepção de novidade e de progresso que “associa ao objeto de amanhã 
qualidades superiores àquelas que caracterizam o objeto atual” (PINSART, 
2013, p. 191). Tal projeção de melhoramentos futuros não só enfraquece 
aquilo que os seres são no presente, como, ao desvalorizá-los, assume uma 
visão incompleta do ponto de vista da concepção da vida em geral (como 



350 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

também ela marcada pela interpretação dualista que vê nos organismos meros 
objetos inertes passíveis de exploração – algo que, aliás, foi amplamente 
tratado por Jonas na sua proposta de reinterpretação do fenômeno da vida). 
Além disso, a posição utópica que move a biotecnologia também reafi rma a 
posição niilista da ciência moderna ao desvalorizar a vida e a condição dos 
viventes, como incompletos e imperfeitos, submetidos à técnica em vista 
de atingir um determinado estado ideal. Em outras palavras: por ser mal 
compreendida, a vida é integrada no mesmo modelo científi co do monismo 
materialista, abrindo possibilidade para perigosas intervenções técnicas. Eis 
a preocupação central de Hans Jonas e o que faz dele um crítico da ideia 
de utopia – algo que, no limite, estaria na base dos procedimentos biotec-
nológicos que querem, sem contar com nenhum modelo pré-estabelecido, 
reconfi gurar o ser humano.

A questão não seria simplesmente impedir o desenvolvimento técnico, 
mas criar condições éticas para que as apostas num terreno tão perigoso sejam 
restringidas e os perigos sejam evitados: “como todas as outras formas de 
mediaticidade, a técnica deve ser valorizada e protegida, mas isso não pode 
se fazer em detrimento dos outros tipos de mediaticidade” (PINSART, 2003, 
p. 200). A vida usa de muitos subterfúgios para vencer sua precariedade e 
vulnerabilidade diante do não-ser que a ameaça de desaparecimento. A téc-
nica não pode anular essas possibilidades, ainda mais quando está baseada 
unicamente num antropocentrismo radical e utópico que dispõe das demais 
formas de vida sem nenhuma responsabilidade. 

Referências

JONAS, Hans. Change and Permanence: on the possibility of understan-
ding history. Social Research, New York, v. 38, n. 3, 1971, p. 498-528.

______. Essais Philosophiques. Du credo ancien à l’homme technologi-
que. Édité par Damien Bazin et Olivier Depré. Paris: Vrin, 2013. (Col. 
Bibliothèque des textes philosophiques).

______. Herramienta, imagen y tumba. Lo transanimal en el ser humano. 
In: _____. Pensar sobre Dios y otros ensayos. Tradução de Angela Acker-
mann. Barcelona: Herder, 1998, p. 39-55.



351Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.331-351, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a 
civilização tecnológica. Tradução de Marijane Lisboa, Luiz Barros Mon-
tez. Rio de Janeiro: Contraponto, 2006.

______. Organismus und Freiheit: Ansätze zu einer philosophischen Biol-
ogie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1973.

______. Pensar sobre Dios y otros ensayos. Tradução de Angela Acker-
mann. Barcelona: Herder, 1998.

______. Técnica, medicina e ética. Sobre a prática do princípio respon-
sabilidade. Tradução de Grupo de Trabalho Hans Jonas da ANPOF. São 
Paulo: Paulus, 2013. (Col. Ethos). 

PINSART, Marie-Geneviève. Hans Jonas. Une réfl exion sur la civiliza-
tion technologique. In: ______. Les philosophes et la technique. Éd. Pas-
cal Chabot et Gilbert Hottois. Paris: Vrin, 2003, p. 187-215. (Col. Pour 
Demain).

______. Penser les objets vivants intégratifs à partir de Hans Jonas. In: 
______. L’Éthique de la vie chez Hans Jonas. Actes du Colloque interna-
cional organisé par Catherine Larrère et Éric Pommier à l’université Paris 
1 Panthéon-Sorbonne les 25 et 26 février 2011. Paris: Publications de la 
Sorbonne, 2013, p. 181-198. (Col. La Philosophie à l’oeuvre, 4).

POMMIER, Eric. Hans Jonas et le Principe Responsabilité. Paris: PUF, 
2012. (Col. Philosophies).

SÉRIS, Jean-Pierre. La technique. Paris: PUF, 1994. (Col. Quadrage).

 

Data de registro: 29/06/2014

Data de aceite: 17/12/2014 





353Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p353a373

“INDIVIDUALIDADE É UM CONCEITO RECÍPROCO E 
COMUNITÁRIO”: FICHTE E AS DIRETRIZES DE UMA 

FILOSOFIA SOCIAL SEGUNDO A WISSENSCHAFTSLEHRE 

“Individuality is a reciprocal and communal concept”: Fichte and the 
principles of a social philosophy in accordance with the doctrine of science

“Individualità è un concetto reciproco e collettivo”: Fichte e le 
direttrici di una fi losofi a sociale secondo la dottrina della scienza

Erick Lima*

Resumo: Gostaria aqui de discutir a tese proposta por Fichte de que 
individualidade é um conceito recíproco e comunitário. O ponto de partida 
é relacionar o desdobramento da Wissenschaftslehre em suas ciências reais 
ao problema da dedução da consciência efetiva. Em seguida, discuto o 
programa da Fundamentação do Direito Natural, enfatizando o papel da 
interação (1). Em segundo lugar, considero a articulação promovida por 
Fichte, em seu Direito Natural, entre teoria e prática (2). Assim, depois de 
discutir o problema da atuação prática sobre o mundo (3), detenho-me sobre 
as refl exões, propostas por Fichte nas Preleções de 1794 (4) e no Direito 
Natural, acerca da intersubjetividade, procurando sublinhar o elemento em 
seu esforço ainda decisivo para a fi losofi a social (5).

Palavras-chave: J. G. Fichte. Subjetividade. Epistemologia. Filosofi a prá-
tica. Direito natural.

Abstract: The paper aims at considering Fichte’s idea that individuality 
is a reciprocal and communal concept. To begin with, I attempt to connect 
the unfolding of the real sciences according to the principles of the 
Wissenschaftslehre to the deduction of empirical consciousness. Then I 

* Doutor em Filosofi a pela Universidade de Campinas (UNICAMP) desde 2006. Professor 
no Programa de Pós-graduação em Filosofi a da Universidade de Brasília (UnB). Bolsista 
Produtividade em Pesquisa no CNPq (2A). E-mail: callima_er@hotmail.com



354 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

consider the main tasks of Fichte´s Natural Right in order to point out the 
role played in it by human interaction (1). Secondly, the aim is to specify how 
Fichte intends to connect the practical and the theoretical uses of reason (2). 
Then, after considering the relation of practical consciousness and the world, 
I argue that Fichte´s discussion of intersubjectivity in the 1794 lectures on 
the Vocation of the Scholar (4) and in the Natural Right entails interesting 
features for social philosophy (5).

Keywords: J. G. Fichte. Subjectivity. Epistemology. Practical philosophy. 
Natural right.

Sommario: Obiettivo dell’articolo è prendere in esame la tesi proposta da 
Fichte rispetto all’individualità, un concetto reciproco e collettivo. Per prima 
cosa, cercherò di mettere in relazione l’articolazione del campo delle scienze 
reali, secondo i principi della dottrina della scienza, con la deduzione della 
coscienza empirica. Prenderò quindi in esame gli obiettivi principali dei 
Fondamenti del diritto naturale (1796), concentrandomi soprattutto sul ruolo 
dell’interazione umana (1). Successivamente, mi soffermo ad analizzare 
come Fichte articola la connessione tra uso teoretico e uso pratico della 
ragione. (2). Dopo aver discusso il problema della relazione tra coscienza 
pratica e mondo (3), mostrerò come la nozione di intersoggettività, sviluppata 
da Fichte nelle Lezioni sulla missione del dotto del 1794 (4) e nel Diritto 
Naturale, presenta caratteristiche rilevanti per la fi losofi a sociale (5). 

Parole chiave: J. G. Fichte. Soggettività. Epistemologia. fi losofi a pratica. 
Diritto naturale.

Introdução: Wissenschaftslehre, direito e consciência individual

A fi m de preservar a defesa kantiana da liberdade, Fichte faz de sua 
“fi losofi a primeira” a tentativa de superação do debate que se instaura no 
ambiente fi losófi co pós-kantiano sob o impacto do dogmatismo de inspiração 
espinosana (BEISER, 2002, p. 223-288). A tentativa de superar as dicotomias 
kantianas que dão ensejo ao revigoramento do dogmatismo (SEDGWICK, 



355Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

2000, p. 109-170) se realiza como “transformação” da substância espino-
sana no ato puro e infi nito do eu absoluto que, no movimento de retorno 
a si, produz, por sua série de autolimitações, o mundo como fenômeno e 
representação, assim como também a consciência da atuação do sujeito 
efetivo sobre o mundo (SIEP, 2000, p. 40-43). Na medida em que mostra 
a gênese, para a consciência efetiva, da circunstância de que a consciência 
da liberdade, de sua atuação sobre o mundo, está sempre ligada à limita-
ção, isto é, à diferença entre espontaneidade e dadidade, Fichte pretende 
também resolver a questão da separação estanque entre a consciência pura 
e a consciência efetiva. 

Somente sob a condição da posição de um não-eu torna-se possível a 
consciência-de-si da atividade como livre. Com a tese, constitutiva para a 
Wissenschaftslehre, de que, ao contrário da pura espontaneidade como con-
dição de possibilidade de toda consciência, a liberdade supõe consciência do 
agir livre (BEISER, 2002, p. 273-288), conecta-se a ideia de que a base das 
ciências reais, segundo princípios da Wissenschaftslehre, se localiza não na 
vontade pura, mas na vontade fi nita. Por exemplo, a concepção normativa 
de comunidade discutida por Fichte se vinculará à investigação “transcen-
dental” das condições de possibilidade de consciência efetiva da liberdade. 
Mas, enquanto há apenas a espontaneidade absoluta da pura autoposição 
do eu, a absoluta identidade a si e a contínua superação de todo limite pelo 
intuir de si mesmo, não pode haver autoconsciência propriamente dita da 
liberdade, a qual requer separação entre sujeito e objeto e um movimento 
refl exivo de retorno a si a partir desta separação, a partir do choque (Anstoß). 

O vínculo pretendido por Fichte entre o Naturrecht e a Grundlage 
de 1794 responde pela extensão do título – segundo princípios da Doutri-
na-da-Ciência (nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre) – e orienta a 
investigação em direção à gênese das capacidades prático-cognitivas do 
sujeito fi nito (SIEP, 1992, p. 41-64). A “ampliação” da Wissenschaftslehre 
como reconstrução da consciência individual, como “ciência real”, é com-
preendida como uma derivação das ciências concretas a partir da fi losofi a 
primeira, fundada na “reconstituição”, pelo eu absoluto, das condições de 
sua autoconsciência originária, algo especialmente visível nos parágrafos 
fi nais da Wissenschaftslehre nova methodo, mas a que também o Direito 
Natural se refere explicitamente: a dedução do eu fi nito a partir do eu puro, 
na qual a intersubjetividade, aglutinada ao argumento através do conceito de 



356 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Aufforderung, desempenha função fundamental como nexo constitutivo da 
“história” ou gênese da consciência-de-si concreta, da “história pragmática 
do espírito humano”.

O eu põe a si mesmo pura e simplesmente: que ele se ponha a si mesmo 
na consciência imediata enquanto sujeito-objeto (als Subjektobjekt), 
isto é imediato, nenhuma razão pode ir além disso ... a consciência 
imediata é ela mesma o fundamento primeiro que deve fundamentar 
tudo o mais (FICHTE, AA IV, 2, p. 30-31).1

Embora a subjetividade seja essencialmente a autoposição absoluta, 
esta Tathandlung precisa ser para a consciência fi nita, a qual deve tomar 
onsciência de si como tal, como subjetividade limitada. Se a consciência-de-si 
tem de ser real, o sujeito precisa apreender a si mesmo como existente num 
mundo empírico; mas se a mesma precisa ser, ao mesmo tempo, absoluta, 
tem também de haver algo no si apreendido que permita ver a consciência 
como autodeterminada ou constituída por sua própria atividade. Para Fichte, 
a fi m de alcançar a consciência-de-si enquanto autodeterminação é preciso 
que o sujeito fi nito “se encontre” (sich fi ndet) como livre no mundo empírico, 
de maneira que a liberdade do sujeito fi nito possua uma presença objetiva-
da, a qual, ao ser refl etida ao sujeito, confi rme a identidade sujeito-objeto 
(BEISER, 2002, p. 278).

O direito natural se inserirá no programa de dedução das condições 
de possibilidade da autoconsciência. O Erster Lehrsatz (primeiro princípio 
doutrinário) do Direito Natural diz que “um ser racional fi nito não pode pôr a 
si mesmo sem atribuir a si mesmo uma livre efi cácia” (FICHTE, 1971, III, p. 
17). O eu absoluto se põe a si mesmo pura e simplesmente (schlechthin), sem 
qualquer relação de dependência a outra coisa além de si mesmo: trata-se da 
racionalidade na sua forma pura e absoluta, egoidade simples e incondicionada 
que “empresta” sua espontaneidade a tudo o que possa ser racional, subjetivo e 
normativo (PINKARD, 2002, p. 105-119). “O caráter da racionalidade consiste 

1 Todas as citações são versões em português propostas pelo autor do artigo a partir do 
texto original em alemão, citado conforme as edições: FICHTE, J. 1971. Werke. Walter 
De Gruyter: Berlin e Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 42 
Bände, hrsg. von Reinhard Lauth, Erich Fuchs und Hans Gliwitzky. Frommann-Holzboog, 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1962-2011.



357Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

em que o agente e aquilo sobre o qual se age (das Behandelte) são tão-somente 
o mesmo; e através desta descrição o âmbito da razão como tal está esgotado” 
(FICHTE, 1971, III, p. 1). Com efeito, para o eu absoluto, sujeito e objeto são 
imediatamente idênticos, de maneira que nenhuma distinção é introduzida 
entre o sujeito que refl ete ativamente e o si que é apreendido como objeto da 
refl exão: o único conteúdo da pura consciência-de-si é a apreensão imediata 
da mera atividade2 do eu, da simples forma da racionalidade, o que torna o 
eu absoluto inteiramente autorrelacionado. 

Entretanto, diz Fichte, tal atividade pura “aparece, de acordo com as leis 
da consciência – e, especialmente de acordo com a lei fundamental de que o 
ativo somente pode ser considerado como sujeito e objeto unifi cados (como 
eu) – como efi cácia sobre algo fora de mim (als Wirksamkeit auf etwas außer 
mir)” (FICHTE, 1971, IV, p. 12). O eu fi nito é tal que tem, como condição 
de sua autoposição, a atividade que refl ete sobre algo limitado, retornando 
a si mesma. Sem dúvida, o sujeito fi nito é um ser racional e, por isso, “se 
deve se pôr como tal, então ele precisa atribuir a si mesmo uma atividade, 
cujo fundamento último jaz pura e simplesmente nele mesmo” (FICHTE, 
1971, III, 14). A autoconsciência do eu fi nito envolve a certifi cação refl exiva 
de si em uma relação a outras coisas além de si mesmo.

Onde e em que medida tu observas atividade, tu observas também 
resistência; pois, afora isso, tu não observas qualquer atividade. A 
partir deste fundamento, a consciência da resistência é uma cons-
ciência mediada, de nenhuma forma uma consciência imediata ... 
e, neste conhecimento da objetividade, como sujeito inteiramente 
independente (FICHTE, 1971, IV, p. 12).

A atividade do sujeito fi nito tem necessariamente de ser uma in sich 
zurückkehrende Tätigkeit (atividade que retorna adentro de si), que é, neste 
sentido, não-absoluta e limitada (begrenzt), uma vez que ela encontra, em sua 
autocompreensão, em sua autoconstituição como subjetividade consciente-
de-si, elementos de si mesma que não tem como reduzir aos produtos de sua 

2 O eu puro enquanto unidade indiferenciada de sujeito e objeto é condição de toda a 
separação entre os mesmos e de toda consciência: “[o] único absoluto, sobre o qual toda 
consciência e todo ser se fundam, é pura atividade” (FICHTE, 1971, IV, p. 12).



358 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

própria atividade. Por exemplo, “sua atividade na intuição do mundo, o ser 
racional não pode pôr como tal” (FICHTE, 1971, III, p. 18), isto é, como 
pura atividade ou espontaneidade produtiva. Portanto, no Direito Natural, 
está implícita a ideia de que o sujeito racional individualizado não pode 
compreender como objetivações postas por si mesmo tudo aquilo que o eu 
absoluto, após execução de ações cognitivas e volitivas, compreende no 
outro (não-eu) como resultado de sua própria espontaneidade; pois, neste 
caso, as condições de sua individualidade “empiricamente constatável” 
seriam destruídas (NEUHOUSER, 2001, p. 39-49). 

O problema do direito em Fichte

Na medida em que a autoconsciência individual tem como uma de 
suas condições a interação (Wechselwirkung) com outra vontade, abre-se 
com isso o registro da constituição intersubjetiva da liberdade individual.

O conceito de individualidade é ... um conceito recíproco (Wech-
selbegriff), isto é, um conceito que somente em relação a um outro 
pensar pode ser pensado, e que é condicionado, segundo a forma, pelo 
mesmo – e, na verdade, por um igual – pensamento ... Portanto, ele 
não é nunca meu, e sim, segundo minha admissão (Geständnis) e a 
admissão do outro, meu e seu, seu e meu. É um conceito comunitá-
rio (ein gemeinschaftlicher Begriff), no qual duas consciências são 
unifi cadas na unidade (FICHTE, 1971, III, p. 47-48).

Fichte introduz, portanto, a ideia de que o indivíduo somente alcança 
a consciência de sua liberdade sob a condição da interação “real” com 
outros indivíduos. O ser humano é um gênero e o indivíduo somente é 
livre e consciente de si como tal em meio a outros seres humanos.3 A 

3 “O ser humano ... só se torna ser humano entre seres humanos; e ... se devem haver de 
algum modo seres humanos, então tem de haver muitos.” “...isto é uma verdade que 
deve ser provada estritamente a partir do conceito de ser humano. Tão logo se determina 
completamente este conceito, é-se impelido do pensamento de um indivíduo à aceitação 
de um segundo, a fi m de se poder explicar o primeiro. O conceito de ser humano não 
é, pois, o conceito de um indivíduo – pois um tal ser é impensável –, mas o conceito de 
um gênero” (FICHTE, 1971, III, p. 39). 



359Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

posição de si é condicionada pela posição do outro. Para Fichte, a cons-
ciência da liberdade não é um estado em que a autorrefl exão revela uma 
faculdade previamente dada, ou um fato da razão, mas um processo de 
encontrar-se a si mesmo através do “choque” com outros seres humanos. 
Tal é a ideia central da concepção de intersubjetividade nos escritos de 
1794 a 1798 de Fichte, baseada no modelo Aufforderung/Anerkennung 
(Interpelação/Reconhecimento). 

Fichte pretende mostrar que a interação com o outro é condição ne-
cessária da “formação” prático-cognitiva da autoconsciência individual. 
“Ações necessárias, resultantes do conceito do ser racional, são somente 
aquelas através das quais é condicionada a possibilidade da consciência-de-
si” (FICHTE, 1971, III, p. 2). É na interação com o outro que a liberdade 
originariamente absoluta do eu é limitada para o eu fi nito, uma limitação 
intrínseca ao próprio conceito de liberdade. “O conceito de direito deve ser 
um conceito originário da razão pura” (FICHTE, 1971, III, p. 7). Assim, o 
direito se constitui, para Fichte, como uma coerção imanente4 à liberdade 
do indivíduo, a qual é por isso mesmo compreendida como condição da 
consciência-de-si individual. 

Encontra-se na intenvíduo, a qual é por isso mesmo compreendida 
como condição da consciência-de-si individual. itação intrínseca ao 
próprio concia-de-si, sem se pôr como indivíduo, como um dentre 
outros seres racionais, os quais ele supõe estarem fora de si, da mesma 
forma como ele supõe a si mesmo (FICHTE, 1971, III, p. 8).

Entender como Fichte vai obter, no quadro geral de sua fi losofi a trans-
cendental “reconstrutiva” das condições de possibilidade da consciência, 
o conceito de direito é compreender o que signifi ca para ele sua dedução 
fi losófi ca: a fi losofi a prova a necessidade racional do conceito de direito, 
mostrando que ele é uma condição necessária da possibilidade do saber-de-si 
de um sujeito efetivo. O que surge para a refl exão da consciência-de-si da 
ação pela qual o direito se efetiva é o “objeto total do conceito de direito, 

4 “Como eles são postos livres, então um tal limite não poderia encontrar-se fora da liber-
dade, pelo que ele seria suspenso (aufgehoben) e de forma alguma seria limitado como 
liberdade” (FICHTE, 1971, III, p. 8-9).



360 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

a saber: uma comunidade (Gemeinschaft) entre seres livres como tais” 
(FICHTE, 1971, III, p. 9). Para Fichte, a dedução corresponde à necessária 
maneira-de-agir da consciência-de-si efetiva pela qual este conceito surge 
para ela, maneira-de-agir cuja decomposição levará à determinação completa 
do conceito de direito e de sua aplicação. 

Deixa-se mesmo apresentar sensivelmente como a maneira-de-agir 
nesta posição (in diesem Setzen) o conceito de direito ... O conceito 
de direito é, portanto, o conceito das relações necessárias de seres 
racionais uns com os outros (FICHTE, 1971, III, p. 8).

Direito, razão teórica e ração prática

Fichte identifi ca o problema da autocertifi cação subjetiva da fi nitude e 
da autodeterminação com a possibilidade de o eu que refl ete ter a si mesmo 
como objeto de sua refl exão. Com efeito, no §1 do Naturrecht, Fichte compre-
ende que a possibilidade da autoconsciência fi nita está ligada, primeiramente, 
a uma forma de subjetividade na qual se vincule a limitação como “ser fi nito 
relacionado a outro” à noção de autodeterminação. A mera relação “teórica” 
ao mundo não basta para que o sujeito tenha a si mesmo como objeto; pois, 
enquanto capacidade teórica, o sujeito não pode se tornar consciente de ser 
autodeterminado, quando executa as atividades do intuir e do conhecer, uma 
vez que considera sua atividade como “coagida e constrangida” (gezwungen 
und gebunden) (FICHTE, 1971, III, p. 19) por alguma outra coisa que não 
por si mesmo: o objeto de conhecimento.5 

Tal insufi ciência da Weltanschauung, como relação simplesmente cog-
nitiva ao mundo, leva à defi nição da racionalidade intrínseca ao ser racional 
fi nito como sendo uma autorrelação prática, uma freie Selbstbestimmung 
zur Wirksamkeit, a qual, como posição orientada praticamente segundo o 
conceito da potencial efi cácia do ser racional no mundo sensível, caracteriza 
o tipo de relação entre o sujeito e a efetividade que é capaz de lhe render 
a consciência da própria subjetividade. A investigação das condições de 

5 O pensante é o ser racional, mas este que pensa livremente esquece de si mesmo neste 
exercício, ele não nota sua atividade livre. Mas isto tem de ocorrer, se se pretende elevar-
se até o ponto de vista da fi losofi a” (FICHTE, AA IV, 2, p. 29).



361Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

possibilidade da capacidade de agir pela representação de fi ns constitui o 
escopo da própria fi losofi a prática.6

Através da projeção de objetivos no mundo de suas ações – que inclui 
a capacidade de apreender os objetos, primeiramente considerados como 
independentes das “intenções”, na necessidade de serem superados pela 
atividade livre –, através deste “querer atuar” autodeterminante ou Wirke-
nwollen, o sujeito se torna consciente de sua atividade potencialmente livre, 
ou seja, apercebe-se imediatamente como ser racional. Desta forma, a “livre 
autodeterminação à efi cácia” (freie Selbstbestimmung zur Wirksamkeit) ori-
gina tanto a compreensão da liberdade fundamental à subjetividade, quanto 
a experiência da dependência em relação ao mundo e da fi nitude do eu: a 
posição prática de fi ns leva o sujeito à consciência-de-si e de sua possível 
autodeterminação, isto é, da possibilidade de submeter, por meio do agir, a 
efetividade representada como independente aos fi ns postos por si mesmo. 
Com efeito, segundo Fichte, um indivíduo concreto alcança a consciência 
de sua própria subjetividade fi nita, ao se perceber como ser fi nito que pre-
serva, no âmbito mesmo de seu caráter mundano, o signo da racionalidade: 
a capacidade de autodeterminação. E esta dupla autocompreensão ocorre 
na atividade prática de operar segundo fi ns. “Deste modouma tal atividade 
é admitida necessariamente, assim como é admitida a autoconsciência, e 
ambos conceitos são idênticos” (FICHTE, 1971, III, p. 20).

Fichte caracteriza esta atividade do sujeito prático como o “ato de 
formar o conceito de uma tencionada efi cácia fora de nós, ou o conceito de 
um fi m” (FICHTE, 1971, III, p. 20). Portanto, a atividade livre, da qual o 
sujeito se considera o fundamento último, é concebida, enquanto capacidade 
de se colocar fi ns, como uma atividade que faz referência, ao mesmo tempo, 
a um mundo que existe fora da consciência, pois colocar-se um fi m inclui 
uma determinação em agir de uma certa maneira.

6 “Agora ... está deduzido o princípio de toda fi losofi a prática ... Atividade absoluta é 
o único puro e imediato predicado a ser atribuído a mim: causalidade pelo conceito é 
a apresentação do mesmo forjada necessariamente pelas leis da consciência e a única 
possível ... Liberdade é a representação sensível da independência (Selbständigkeit), e 
a mesma surge pela oposição (durch den Gegensatz) com a vinculação ao objeto (Ge-
bundenheit des Objekts) e de nós mesmos como inteligência, na medida em que nós nos 
relacionamos a nós mesmos” (FICHTE, 1971, IV, p. 9).



362 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Afi rma-se que o eu pre livre, da qual o sujeito se considera o funda-
mento último, é concebida, enwahrnimmt) a si mesmo de maneira 
imediata somente no querer, e nidera o fundamento último, é conce-
bida, enquanto capacidade de se colocar fi ns, como uma atividssim 
sequer inteligência, se não fosse um ser prático. O querer é o caráter 
essencial próprio da razão [...] a capacidade prmaneira imediata 
somente noa do eu (FICHTE, 1971, III, p. 21).

Portanto, a capacidade de se colocar espontaneamente fi ns é uma 
condição da consciência teórica e da autoconsciência, pois é somente 
nesta atividade que o sujeito é imediatamente presente a si como simul-
taneamente fi nito e autodeterminante: ele é consciente de si como fi nito, 
pois o mundo sobre o qual tenciona agir é compreendido como indepen-
dente da atividade; mas ele se vê limitado por algo outro, na medida em 
que seus fi ns estão a realizar; fi nalmente, ele se torna consciente de sua 
capacidade autodeterminante, pois considera a si mesmo o fundamento 
último de seu fi m tencionado. 

Atuação sobre o mundo

Fichte complementa tal tese dizendo no Folgesatz (princípio decorrente) 
que “[a]través desta posição (Setzen) de sua faculdade da livre efetividade, 
o ser racional põe e determina um mundo sensível exterior a si” (FICHTE, 
1971, III, p. 24). Eis aí o preâmbulo para a consideração da intersubjetivida-
de como condição da autoconsciência efetiva. Fichte diferencia claramente 
os dois momentos da dedução da individualidade: as dimensões do mundo 
objetivo nas quais o sujeito individual se encontra em atuação causal e em 
interação7. Com respeito à “convicção acerca de um mundo sensível fora 
de nós”, Fichte parte do intelecto humano comum, reconhecendo nele a 
perspectiva tomada pelo ser racional fi nito, que é o objeto de análise fi lo-

7 “O indivíduo tem de ser deduzido a partir do eu absoluto. Para isso, a doutrina-da-ciência 
vai avançar, sem hesitação, para o direito natural. Um ser fi nito – deixa-se demonstrar 
por uma dedução – só pode pensar a si mesmo como ser sensível numa esfera de seres 
sensíveis, dos quais, sobre uma parte (que não são capazes de iniciar) ele tem causalidade, 
e com outra parte (à qual ele transfere o conceito de sujeito) ele está em interação; e 
nesta medida se chama indivíduo” (FICHTE, AA, III 2, p. 392).



363Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

sófi ca no Naturrecht. A intenção é deduzir fi losofi camente esta convicção. 
No fi nal do segundo “princípio doutrinário” (§3), Fichte retorna à questão 
sugerindo que a mesma encontra sua solução mais apropriada na dedução 
do alter ego como condição da autoconsciência.

Se há um ser humano, há então necessariamente um mundo, e ele de-
termina este mundo assim como é o nosso, que contém em si seres não 
racionais e racionais [...] a pergunta pelo fundamento da realidade dos 
objetos está então respondida [...]. A realidade do mundo...é condição 
da consciência-de-si, pois não podemos nos pôr a nós próprios sem 
pôr algo fora de nós, ao qual nós atribuímos a mesma realidade que 
delegamos a nós mesmos (FICHTE, 1971, III, p. 40).

Como o problema da convicção na realidade do mundo exterior se 
nutre da contraposição de algo ao sujeito não redutível à unilateralidade 
da causação, mas que entra com ele numa relação de interpelação (Auffor-
derung)?8 Fichte talvez pense aqui, antecipando Hegel, em algo como a 
dimensão intersubjetiva da validade objetiva, posições intersubjetivamente 
resgatáveis assumidas no “espaço das razões” (KNAPPIK, 2013, p. 11-15).

Sobre o estatuto da intersubjetividade nas Vorlesungen

Desde a segunda das Lições sobre a Destinação do Sábio, Fichte já 
problematizara a tese individualista da intersubjetividade9 e seu caráter pos-
terior em relação ao estabelecimento da consciência individual da liberdade 
(LAUTH, 1962, p. 325-344). “[C]om que autorização o ser humano ... chega 
a supor exteriormente a si seres racionais semelhantes a si e a reconhecê-los, 

8 Renaut desenvolve a tese de que o problema da representação, não tendo sido resolvido 
de maneira peremptória na doutrina-da-ciência de 1794, é fi nalmente desvendado pelo 
Naturrecht com a discussão acerca da realidade do mundo exterior vinculada à dedução 
da intersubjetividade (RENAUT, 1986). Merle critica a interpretação de Renaut: o direito 
conecta uma dimensão teórica com uma dimensão prática, mas a dedução fi chteana a 
partir da Tathandlung evita os problemas de unidade do sistema surgidos da doutrina 
kantiana dos dois mundos (MERLE, 2001). 

9 Sobre o papel deste texto no programa que culminará na Doutrina-da-Ciência de 1798 
(DÜSING, 1986, p. 205).



364 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

uma vez que os mesmos seres de maneira nenhuma são dados imediatamente 
em sua pura consciência-de-si?” (FICHTE, 1971, VI, p. 302)

Na Doutrina-da-Ciência de 1798, Fichte menciona a necessidade de 
o nexo intersubjetivo ser constitutivo para a consciência individual como 
condição para a universalidade do princípio moral:

[e]m Kant o princípio da suposição de seres racionais fora de nós não 
aparece como um fundamento de conhecimento (Erkenntnisgrund), 
mas como um princípio prático, tal como ele apresentou na fórmula 
de seu princípio moral: eu devo agir de tal modo que minha maneira 
de agir possa se tornar lei para todo ser racional. Mas aí eu preciso 
já supor seres racionais fora de mim, pois como eu pretenderia de 
outra maneira relacionar tal lei a eles? (FICHTE, AA IV, 2, p. 142). 

Numa carta a Reinhold,10 Fichte atenta, após a leitura da Fundamen-
tação, a uma insufi ciência nos princípios da fi losofi a prática kantiana que 
consiste em que o mundo moral11 é pressuposto sem uma prova. Para Fichte, 
o conceito de um reino de seres racionais, ou mesmo de um ser racional 
exteriormente a mim, não deve poder aparecer numa dedução pela qual 
primeiramente é obtida a validade universal. Com efeito, aquele conceito 
tem de ser deduzido da egoidade como tal. 

Fichte rejeita uma tese segundo a qual seria possível provar, através da 
experiência, a atribuição de racionalidade e liberdade a entes do mundo, a “ou-
tras mentes” (BEISER, 2002, p. 334-337). A “propriedade” da racionalidade 
enquanto tal jamais poderia ser percebida desta forma. Igualmente, se se pretende 
inferir pela experiência a racionalidade a partir da semelhança de efeitos perce-
bidos com aqueles que seriam esperados de um agente racional, isto não prova, 
contudo, a existência efetiva de tais seres racionais (FICHTE, 1971, VI, p. 303).

10 “Eu reconsiderei, nesta oportunidade, a Grundlegung de Kant e cheguei à conclusão 
de que, se, em algum lugar, [então aí] a insufi ciência dos princípios kantianos e a pres-
suposição de [princípios] mais elevados – feita sub-repticiamente por ele mesmo – se 
deixa demonstrar de maneira evidente” (FICHTE, AA III 2, p. 385).

11 A qualidade de membro do mundo inteligível fornece a requerida premissa não moral 
pela qual podemos pressupor a liberdade e daí inferir a submissão moral (pela identida-
de dos conceitos na autonomia), sem nos precipitarmos na objeção de círculo vicioso 
(ALLISON, 1990, p. 221).



365Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Somos nós que explicamos certas experiências a partir da existência de 
seres racionais fora de nós. Mas com que autorização explicamos algo 
desta maneira? Esta autorização (Befugnis) tem de ser demonstrada de 
maneira mais precisa antes de seu uso” (FICHTE, 1971, VI, p. 303).

A especifi cidade prático-moral da questão posta por Fichte é conden-
sada em um termo: reconhecer, isto é, compreender e dar aquiescência 
racionalmente motivada a pretensões de validez normativa. O problema 
do fundamento de legitimação da suposição de uma alteridade racional 
não pode ser resolvido pelo paradigma do conhecimento teórico, pois 
diz respeito à admissão da alteridade racional num sentido “ético”, isto 
é, no que concerne a reivindicações intersubjetivas de uso da própria 
liberdade. Uma vez que a existência de outros seres racionais, capazes 
de agir e julgar moralmente, é necessária para criar aquele estofo inter-
subjetivo (reino dos fi ns) que confere validade universal ao imperativo 
categórico, trata-se de uma questão que vai, segundo Fichte, de encon-
tro ao interesse prático da razão, uma “autorização” condizente com o 
primado da razão prática. 

“A todos os conceitos que se encontram em seu eu, deve ser dada 
uma expressão, um refl exo (Gegenbild) no não-eu”(FICHTE, 1971, VI, p. 
303). Este raciocínio constitui o fundamento do postulado da existência 
de um outro sujeito para o eu. “No homem é dado também o conceito de 
razão e do agir e pensar conforme a razão, e ele quer necessariamente 
realizar este conceito não somente em si mesmo, mas também vê-lo rea-
lizado fora de si. Figura entre suas necessidades (Bedürfnisse) que sejam 
dados seres racionais seus semelhantes exteriormente a ele” (FICHTE, 
1971, VI, p. 304). Portanto, para Fichte, constitui uma necessidade da 
razão, que se origina de um fundamento objetivo de determinação da 
vontade (a lei moral), que o ser racional, na medida em que possui uma 
vontade fi nita necessariamente determinada pelo impulso ético para a 
identidade consigo, depare-se com um “objeto-sujeito” racional e livre, 
isto é, algo que, na medida em que traz em si as propriedades da racio-
nalidade e da liberdade, é sujeito, um alter ego; mas que, na medida em 
que se lhe contrapõe no plano da ação, consiste em algo que é também 
um objeto: um refl exo seu, no qual ele “apreende” sua racionalidade e 
liberdade como efetiva e no qual se reconhece. 



366 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O postulado da existência do alter ego – com o qual cada um, de acordo 
com seu impulso ético para identidade, espera se deparar – precisa se limitar 
a determinados sinais que permitem a inferência da liberdade na alteridade12. 
O sujeito jamais pode se tornar imediatamente consciente de uma liberdade 
exterior, mas pode tentar excluir todas as causas naturais pensáveis para um 
fenômeno, a fi m de poder admitir para este novo fenômeno uma causalidade 
mediante uma liberdade que localiza na sua alteridade. 

Se agora [...] modifi ca-se a espécie de efeitos (Wirkungsart) de tal 
maneira que a situação resultante não seja mais explicável a partir da 
lei segundo a qual ela anteriormente decorria ... então nós somente 
podemos explicar esta determinação modifi cada pela pressuposição de 
que a causa daquele efeito seja igualmente racional e livre (FICHTE, 
1971, VI, p. 305-306).

A ideia de um outro ser racional livre não surge como um postulado 
a partir do interesse racional do eu prático. Portanto, eu posso esperar 
que, quando uma sequência de fenômenos, inexplicável pelas leis da 
natureza, surgir no mundo – sem que eu a tenha desencadeado – tenha 
sido um ser racional e livre semelhante a mim que a desencadeou a partir 
de sua livre vontade. 

Nos textos seguintes, Fichte atribui, na investigação acerca das con-
dições de possibilidade da consciência-de-si, um signifi cado ainda mais 
decisivo à intersubjetividade. Não é o eu já consciente de si mesmo como ser 
racional que se lança à admissão do alter ego como condição de seu impulso 
ético: ele o “encontra” no momento da gênese de sua consciência-de-si. O 
encontro de ambos se tornará condição recíproca para o encontrar-se a si 
mesmo como livre. Ainda assim, nas Vorlesungen, a intersubjetividade insi-
nua a incompletude do ser humano apartado da relação de reconhecimento 
recíproco, antecipando a tese da mediação intersubjetiva da consciência-de-si 
individual, a inviabilidade de sua gênese autárquica.

12 “A primeira característica da racionalidade a se apresentar, ainda que seja simplesmen-
te negativa, é a efi cácia segundo conceitos (Wirksamkeit nach Begriffen), a atividade 
segundo fi ns (Tätigkeit nach Zwecken). O que traz o caráter da conformidade a fi ns 
(Zweckmässigkeit) pode ter um autor racional” (FICHTE, 1971, VI, p. 304-305.) 



367Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Gênese intersubjetiva da individualidade

A teoria da intersubjetividade do Naturrecht de Fichte está desenvol-
vida nos §§ 3-4, mas também nos §§ 5-7, onde Fichte procura construir, a 
partir do conceito de corpo articulado, a liberdade individual na concretude 
fenomênica correspondente à sua teoria do reconhecimento. No § 3, o con-
ceito chave é o de Aufforderung, já no § 4 o fi o condutor é a dedução do 
reconhecimento como condição da autoconsciência fi nita, e do conceito de 
direito como fundamentado nesta relação.

Nas Vorlesungen, o que deve levar o indivíduo à suposição da alteridade 
racional não é uma exigência da experiência da consciência-de-si, mas exclusi-
vamente o impulso ético (sittlicher Trieb) de ter de assumir, na realidade efetiva 
exterior, um refl exo (Gegenbild) da própria racionalidade13. O conceito de Au-
fforderung defi ne o programa de mostrar que um ser racional fi nito somente é 
capaz de alcançar a consciência de si mesmo como um ser racional livre, se ele 
for interpelado ou solicitado, a partir do exterior, por outro ser racional. Com 
a teoria da “interpelação”, a intersubjetividade deixa de ser, defi nitivamente, a 
projeção de uma moralidade imanente ao eu formado, passando a constar como 
condição transcendental da constituição da consciência-de-si. 

“O ser racional fi nito não pode atribuir a si mesmo uma efi cácia livre no 
mundo sensível sem atribuí-la também aos outros e, com isso, sem também 
admitir outros seres racionais fi nitos exteriormente a si” (FICHTE, 1971, III, 
p. 30). Antecipando a incorporação da Aufforderung pela Wissenschaftslehre 
de 1798 no contexto da dedução da individualidade e de passagem entre o eu 
puro e o eu individual (ver §§13-18), o §3 enfatiza que a atividade racional 
dos outros seres deva ser atribuída e admitida pelo ser racional fi nito no 
processo de constituição de sua consciência-de-si.14

13 Podemos falar de uma modifi cação radical nas concepções de intersubjetividade (BAU-
MANNS, 1972, p. 175); (WEISCHEDEL, 1973, p. 14). Somente no § 3 do Naturrecht 
Fichte pode ter superado, ao vincular a possibilidade transcendental da consciência-de-si 
à pressuposição intersubjetiva da “interpelação” ou Aufforderung de outro sujeito, as 
limitações do argumento em 1794, segundo o qual “a existência de seres racionais foi 
compreendida somente como projeção necessária de uma consciência-de-si que se dirige 
ao aperfeiçoamento (als notwendige Projektion eines nach Vervollkommnung strebenden 
Selbstbewußtseins)” (HONNETH, 2001, p. 63-64).

14 Ou a “interpelação” tem de ser compreendida como ato eminentemente intersubjetivo, 
constituindo assim uma condição exterior da consciência-de-si; ou este conceito repre-
senta uma forma simplesmente projetiva da subjetividade transcendental.



368 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O fundamento da impossibilidade de se explicar a consciência-de-si, sem 
pressupô-la sempre como já existente, estava em que, para poder pôr sua 
efi cácia, o sujeito da consciência-de-si teria que ter posto anteriormente 
um objeto simples como tal; e assim nós sempre éramos impelidos do 
instante em que pretendíamos atar o fi o para um outro momento prece-
dente, onde ele já teria de estar atado (FICHTE, 1971, III, p. 32).

Permanece obscuro como seria possível para o sujeito fi nito chegar 
àquela forma de relação prática a si mesmo, segundo a qual ele se com-
preende em sua espontaneidade como causa da efetivação de um fi m. O 
problema reside na exigência de simultaneidade, se o indivíduo deve poder 
compreender a si mesmo como sujeito livre no agir pela representação de 
fi ns, o qual se dá no âmbito de uma contraposição entre sujeito e objeto, 
como pode ser possível que o indivíduo resolva-se espontaneamente pela 
efetivação de um objetivo praticamente consequente, se ele não possui ainda 
a consciência de si mesmo como ser racional autodeterminante? Trata-se, 
portanto, da possibilidade de conceber o indivíduo, no processo de efetivação 
de um fi m, como recorrendo à atividade espontânea de autodeterminação, 
a qual deveria ser engendrada pelo próprio exercício da posição do fi m. 
Neste sentido, não se pode assumir um instante originário em que o sujeito 
se compreenderia, através de sua capacidade prática de projetar fi ns, como 
simultaneamente livre e limitado, pois sempre a efetividade teria que estar 
já antecipadamente constituída, o que pressuporia uma posição anterior: “o 
momento em que ele é apreendido somente é possível sob a condição de um 
momento precedente, e assim até o infi nito. Nós não encontramos nenhum 
ponto possível ao qual nós poderíamos atar o fi o da consciência-de-si...” 
(FICHTE, 1971, III, p. 31).

Esta aporia,15 em que se precipita a argumentação, ameaça a “recons-
trução” da autoconsciência individual. Neste contexto, o sujeito não é capaz 
de se encontrar, por meio da autorrefl exão, como determinando-se à autoa-
tividade (sich als bestimmend zur Selbsttätigkeit fi nden), pois ele somente 
pode pressupor a livre autoposição, da qual tenta se certifi car refl exivamente.

15 “O que Fichte reproduz aqui na forma de um regresso infi nito se deixa apresentar também 
na fi gura de uma aporia, na qual toda aquela explicação da consciência-de-si, que se 
utiliza do modelo da refl exão autorreferente (Modell der selbstbezüglichen Refl exion), 
tem de cair” (HONNETH, 2001, p. 70).



369Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

É preciso ir além deste fundamento (dieser Grund muß gehoben 
werden). Mas isto somente é possível se for aceito que a efi cácia do 
sujeito esteja, num e no mesmo momento, unifi cada sinteticamente 
(synthetisch vereinigt) com o objeto. A efi cácia do sujeito é ela mesma 
o objeto percebido e concebido (das wahrgenommene und begriffene 
Objekt), e o objeto não é nada mais do que a efi cácia do sujeito, e 
assim ambos são o mesmo (FICHTE, 1971, III, p. 32).

Para escapar ao risco, Fichte vai então apelar à apreensão de um objeto 
que seja ele mesmo sujeito, de maneira que, ao apreender o objeto em sua 
relação de limitação intrínseca, o ser racional esteja apreendendo, na ver-
dade, sua própria faculdade prática incondicionada na fi gura de um outro: a 
intersubjetividade fornece signifi cado preciso à ideia de que, para ser livre, 
a consciência-de-si efetiva tem de “achar” a si mesma como livre, isto é, 
apreender sua liberdade como objeto. 

Somente por uma tal síntese nós deixaríamos de ser impelidos a uma 
[síntese] precedente; ela apenas conteria em si tudo o que condiciona 
a consciência-de-si e forneceria um ponto no qual o fi o da mesma se 
deixaria atar. Somente sob esta condição a autoconsciência é possível 
(FICHTE, 1971, III, p. 32).

Fichte opta então pela ideia de uma “constituição intersubjetiva da 
subjetividade”,16 inserida, entretanto, no programa Naturrecht: mostrar que 
o “vínculo jurídico” é uma condição necessária da consciência-de-si. 

 “A prova sintética estrita está assim completa, pois o que foi 
descrito está corroborado enquanto condição absoluta da consciência-
de-si” (FICHTE, 1971, III, p. 32). Fichte apresenta uma solução para o 
problema do regresso infi nito na forma de uma síntese segundo a qual o 
ato de autorrefl exão é concebido a partir de um objeto ao qual se atribui a 

16 Fichte vai procurar compreender a autocertifi cação da subjetividade como “reação a 
uma expectativa intersubjetivamente mediada, de maneira que a tarefa paradoxal de 
uma instantânea autorrefl exão como tal se torna obsoleta” (HONNETH, 2001, p. 71) A 
Aufforderung signifi ca que as condições de possibilidade da consciência-de-si têm de 
levar em conta a estrutura fundamental do encontro de seres racionais no mundo efetivo 
de suas ações (SIEP, 1992, p. 41-64). 



370 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

mesma característica da subjetividade: a livre efi cácia. Se se admite que o 
objeto que limita o indivíduo no processo de autocertifi cação prática, isto 
é, na sua corroboração de seu “querer-ser-efi ciente”, também é ele mesmo 
capaz de efi cácia, desaparece a indesejável exigência de se retroceder a 
uma posição prévia.

O que foi exposto através dela [a saber, da síntese E.C.L] deve ser 
um objeto; mas é o caráter do objeto que a livre atividade do sujeito 
seja posta, pela sua apreensão (Auffassung), como obstruída. Este 
objeto deve ser uma efi cácia do sujeito. Porém, é o caráter de uma tal 
efi cácia que a atividade do sujeito seja absolutamente livre e se deter-
mine a si mesma. Aqui ambos os caracteres devem ser conservados 
e nenhum deles ser perdido. Com pode ser isso possível? Ambos são 
completamente unifi cados, se nós pensarmos um ser-determinado do 
sujeito à autodeterminação, uma solicitação (Aufforderung) a ele em 
resolver-se por uma efi cácia (FICHTE, 1971, III, p. 32).

 É lícito inferir que deixamos o registro da simples causalidade 
(Kausalität) em direção a uma interação (Wechselwirkung) real. Ao de-
terminar um objeto, o ser racional sente sua livre efi cácia, primeiramente, 
como unilateral. Mas, diz Fichte, o sujeito está “a outros fenômenos em 
relação de interação. A fi gura (Gestalt) humana é, para os seres humanos, 
expressão do último tipo” (FICHTE, AA, III 2, p. 386). A caracterização da 
interpelação como “choque exterior” conduz à compreensão do conceito de 
Aufforderung como um nexo intersubjetivo que não pode ser reconduzido 
a uma gênese autorreferente da consciência, isto é, como indisponível para 
o indivíduo apartado. 

Como o sujeito é capaz de encontrar a si mesmo como um objeto? 
Para achar a si mesmo, ele podia apenas se encontrar como atuante 
por si (selbsttätig). Afora isso, ele não se encontra [...] para encontrar 
a si mesmo como objeto (da sua refl exão) ele não podia se encon-
trar como se determinando à autoatividade [...] mas somente como 
determinado a isto por meio de um choque exterior, o qual tem, 
todavia, de lhe deixar sua inteira liberdade para a autodeterminação 
(FICHTE, 1971, III, p. 33). 



371Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Ao fornecer ao sujeito uma primeira representação de sua própria li-
berdade, tornando o regresso infi nito desnecessário, um tal “objeto” somente 
pode ser um outro sujeito na tentativa de estabelecer com o primeiro, seguindo 
sua expectativa de uma resposta racional e lhe “concedendo” a prerrogativa 
de uma reação não coagida, uma “comunicação recíproca (wechselseitige 
Mitteilung)” (FICHTE, 1971, III, p. 81). Nesta forma de comunicação, que se 
pauta, em geral, pela não coação e que cria condições para uma cooperação 
futura, o sujeito original compreende-se, “pela primeira vez”, como solicita-
do pelo mundo circundante a demonstrar empiricamente sua autoatividade. 
A interpelação, “a forma particular desta efi cácia recíproca” (die besondere 
Form dieser freien Wechselwirksamkeit), é, de acordo com o argumento de 
Fichte, a “forma transcendental” da interação, já que qualquer outra postura 
do “objeto-sujeito”, redutível à simples contraposição ou à relação causal entre 
objeto e sujeito, estancaria uma interação propriamente dita.

Eis por que se poderia ver aqui a diretriz fundamental de uma fi losofi a 
social nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre, diretriz que recupera o 
que Fichte, ainda em 1794, chamava de sociedade, “uma ação recíproca 
segundo conceitos (eine Wechselwirkung nach Begriffen), uma comunida-
de conforme a fi ns (eine zweckmässige Gemeinschaft)” (FICHTE, 1971, 
VI, p. 305-306). O modelo da interpelação e reconhecimento tem de ser 
considerado, quando se trata de seres racionais dotados de arbítrio, a forma 
transcendental de relação societária: 

a toda interação arbitrária entre seres livres subjaz uma interação 
originária e necessária dos mesmos como fundamento, a seguinte: o 
ser livre necessita, através de sua simples presença no mundo sensí-
vel, sem mais, todo outro ser livre a reconhecê-lo como uma pessoa. 
Ele fornece o fenômeno determinado, o outro fornece o conceito 
determinado (FICHTE, 1971, III, p. 85-86).

Toda “relação social” possível é condicionada por uma relação recíproca 
de indivíduos mediante sua inteligência – enquanto faculdade de apreender 
a peculiaridade fenomênica da autoposição e de forjar um conceito desta 
posição – e liberdade, isto é, a faculdade de responder de maneira não coagida 
ao conceito desta posição. Isso revela um potencial cooperativo, implícito 
na noção de interpelação, na medida em que “ambos estão necessariamente 



372 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

unifi cados [...] conhecem (erkennen) um ao outro em seu interior” (FICHTE, 
1971, III, p. 85-86). Isto signifi ca, no mínimo, que relações sociais histori-
camente determinadas se referem imediatamente a práticas intersubjetivas 
de justifi cação pautadas pela autodeterminação.

Referências 

ALLISON, A. Kant´s theory of freedom. Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press, 1990. http://dx.doi.org/10.1017/CBO9781139172295 

BAUMANNS, p. Fichtes ursprüngliches System. Sein Standort zwischen 
Kant und Hegel, Frommann: Stuttgart, 1972.

BEISER, F. German Idealism. The Struggle Against Subjectivism. Lon-
don: Harvard University Press, 2002. 

D 2002. UniIntersubjektivität und Selbstbewußtsein. Kund, 1986. 

FICHTE, J. Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten, 42 Bände, hrsg. Von Reinhard Lauth, Erich Fuchs und Hans Gliwitzky. 
Frommann-Holzboog: Stuttgart-Bad Cannstatt (AA), 1962.

FICHTE, J. Werke. Berlin: Walter De Gruyter, 1971.

HONNETH, A. Die transzendentale Notwendigkeit von Intersubjektivität: 
(Zweiter Lehrsatz: § 3). In: MERLE, J. (Hg) en Johann Gottlieb Fichte, 
Grundlage des Naturrechts, Berlin: Akademie Verlag, p. 63-80, 2001.

KNAPPIK, F. Im Reich der Freiheit. Hegels Theorie autonomer Vernunft. 
Berlin: De Gruyter, 2013. http://dx.doi.org/10.1515/9783110299212 

MERLE, J. Johann Gottlieb Fichte, Grundlage des Naturrechts. Berlin: 
Akademie Verlag, 2001. 

NEUHOUSER, F. The Effi cacy of the rational Being (First Proposition 
§1). In: MERLE, J. (Hg) cy Johann Gottlieb Fichte, Grundlage des Natur-
rechts. Berlin: Akademie Verlag, p. 39-49.

PINKARD, T. German Philosophy 1760-1860: The Legacy of Idealism. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2002. http://dx.doi.org/10.1017/
CBO9780511801846



373Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.353-373, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

RENAUT, A. Système du droit: philosophie et droit dans la pensée de 
Fichte. Paris: P.U.F, 1986.

SEDGWICK, S. The Reception of Kant’s Critical Philosophy: Fichte, 
Schelling and Hegel. Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 
http://dx.doi.org/10.1017/CBO9780511527265

SIEP, L. Praktische Philosophie im deutschen Idealismus. Suhrkamp: 
Frankfurt am Main, 1992.

______. Der Weg der Phänomenologie des Geistes. Suhrkamp: Frankfurt 
am Main, 2000. 

WEISCHEDEL, W. Der frühe Fichte: Aufbruch der Freiheit zur Gemein-
schaft, Frommann-Holzboog: Stuttgart, 1973.

Data de registro: 23/05/2015

Data de aceite: 08/11/2015





375Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p375a403

INTERACIONISMO SIMBÓLICO, FORMAÇÃO 
DO SELF E EDUCAÇÃO: UMA APROXIMAÇÃO AO 

PENSAMENTO DE G. H. MEAD

Symbolic interactionism, the formation of the self and education: 
some approaches to G. H. Mead’s thinking

Interaccionismo simbólico, formación del self y educación: una 
aproximación al pensamiento de G. H. Mead

Cledes Antonio Casagrande*

Resumo: Este artigo versa sobre a educação e o processo de formação 
do self na perspectiva do “interacionismo simbólico”. Tem como objetivo 
principal esboçar uma aproximação ao pensamento de G. H. Mead, autor 
pouco conhecido na comunidade acadêmica brasileira, e estabelecer uma 
discussão teórica, com base em revisão de literatura, para o campo da teoria 
da educação. Para tanto, parte do seguinte problema: como podemos entender 
o processo de individuação do eu na perspectiva teórica de G. H. Mead e qual 
é a concepção de educação decorrente do “interacionismo simbólico”? Nossa 
opção pela teoria de G. H. Mead alinha-se à concepção de que nós, seres 
humanos, somos inscritos numa matriz intersubjetiva, interativa e simbólica 
por meio da qual, mediante processos de socialização e de aprendizagem, 
desenvolvemos uma identidade pessoal e estruturamos nossa personalidade. 

Palavras-chave: Interacionismo simbólico. Educação. Identidade. Self. G. 
H. Mead.

Abstract: This article is about education and the process of self-formation 
from “symbolic interactionism” perspective. It aims to sketch an approach 

* Doutor em Educação pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul. Pro-
fessor colaborador do Programa de Pós-Graduação em Educação do Centro Universitário 
La Salle de Canoas, RS. E-mail: cledes.casagrande@lasalle.org.br



376 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

to Mead”s thinking, yet little known in the Brazilian academic community, 
as well as establish a discussion within the fi eld of theory of education. 
Therefore, we start from the following problem: according to Mead, how 
can we understand the process of individuation of the self, and what is 
the conception of education deriving from his “symbolic interactionism”? 
Mead”s theory fi ts in the understanding that we, human beings, are inscribed 
in an intersubjective, interactive and symbolic matrix in which, through 
processes of socialization and learning, we develop a personal identity and 
structure our personality.

Keywords: Symbolic interactionism. Education. Identity. Self. G. H. Mead. 

Resumen: Este artículo aborda la educación y el proceso de formación 
del self desde la perspectiva del “interaccionismo simbólico”. Su principal 
objetivo consiste en esbozar una aproximación al pensamiento de G. 
H. Mead, autor poco conocido en la comunidad académica brasileña, y 
establecer una discusión teórica basada en la revisión de la literatura para 
el campo de la teoría de la educación. Por lo tanto, se basa en la siguiente 
cuestión: ¿Cómo es posible entender el proceso de individuación del yo en 
la perspectiva teórica de G. H. Mead y cuál es el concepto de educación 
derivado del “interaccionismo simbólico”? Nuestra opción por la teoría de 
G. H. Mead se alinea con la comprensión de que los seres humanos están 
inscritos en una matriz intersubjetiva, interactiva y simbólica a través de la 
cual, y por medio de los procesos de socialización y aprendizaje, desarrollan 
una identidad personal y estructuran la personalidad.

 
Palabras clave: Interaccionismo simbólico. Educación. Identidad. Self. 
G. H. Mead.

Introdução

O tema da formação do eu tem sido recorrente na literatura das Ciências 
Humanas, especialmente na sua interface com a Educação. Essa recorrência, 
longe de signifi car consenso ou unidade, denota que provavelmente estamos 



377Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

num campo de teorias múltiplas, antagônicas e, por vezes, contraditórias. 
Percebemos que essa multiplicidade de perspectivas enseja também certa 
crise conceitual, própria do contexto do pensamento pós-metafísico1, ca-
racterística marcante de nossa época. Além disso, observamos o surgimento 
de um quadro de desestabilização dos conceitos e modelos tradicionais de 
subjetividade e de identidade2 e, consequentemente, de alguns dos referen-
ciais que dão suporte aos processos formativos escolares. 

Entendemos que a abordagem de George Herbert Mead (1863-1931) 
acerca da constituição da identidade do eu, especialmente o conceito de self 
ou “si mesmo”3 e a noção de interação simbólica, representam um renovado 
potencial de compreensão do papel da educação na formação das pessoas 
e na constituição da personalidade. Denotam, também, possibilidades de 
compreensão dos processos formativos escolares não apenas pela perspec-
tiva da formação intelectual, abrindo espaço à interação, à socialização, ao 
brincar e à experiência estética. 

1 Por pensar pós-metafísico entendemos o empreendimento teórico despido das esperanças 
e das tentativas de fundamentação de caráter ontológico ou dedutivo; um modo pensar 
que renuncia o recurso ao transcendental e às Referências extramundanas de legitimação 
e de justifi cação do ser, do agir e do conhecer. Habermas (2002, p. 43) concebe o pensar 
pós-metafísico a partir de quatro características: suspensão do pensamento totalizador; 
destranscendentalização dos conceitos tradicionais e resgate das dimensões históricas 
da fi nitude e da contingência; desenvolvimento da fi losofi a da linguagem como crítica 
à fi losofi a da consciência; inversão do primado da teoria sobre a prática. 

2 Segundo Nunner-Winkler (2011, p. 59), atualmente, novos modos de compreensão da 
identidade pessoal são forjados em oposição às concepções mais estáveis, unitárias e 
tradicionais de identidade; eles são expressos em termos como “mentalidade artesanal, 
patchwork identity, o sujeito plural, identidade como collage”.

3 No presente texto optamos por manter o termo self em sua grafi a original no inglês. A 
melhor tradução, em nosso entender, seria “si mesmo”. Os textos que tivemos acesso 
em língua espanhola utilizam o termo “persona”, como no caso da tradução de “Mind, 
self and society” (MEAD, 1992), traduzido por “Espíritu, persona y sociedad” (MEAD, 
1973). Entretanto, percebemos que os termos correspondentes em português – pessoa, 
personalidade, eu, caráter e ego – não expressam integralmente o signifi cado original 
do termo self. Odair Sass (2004), um dos poucos autores brasileiros que estudaram com 
mais profundidade a obra de Mead, também optou por manter a grafi a original do termo 
em inglês, visto que expressa de modo mais adequado o signifi cado e o contexto no 
qual ele é aplicado. A tradutora do livro de Filipe Carreira da Silva (2009), Vera Pereira, 
também manteve a grafi a do termo self em inglês.



378 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Ressaltamos que o tema abordado neste artigo é um recorte de uma 
pesquisa mais ampla que desenvolvemos em anos anteriores (CASA-
GRANDE, 2012; 2014).4 Seguindo a mesma temática, embora com uma 
formulação distinta, este artigo buscará desenvolver o seguinte problema: 
como podemos entender o processo de individuação do eu na perspectiva 
teórica de G. H. Mead e qual a concepção de educação decorrente do “in-
teracionismo simbólico”?5 

Mead, autor pouco conhecido no meio acadêmico brasileiro e um dos 
fundadores do pragmatismo americano,6 destacou-se entre os pensadores 
do início do século XX por sua originalidade na abordagem da constituição 
social do self. O modelo dessa abordagem era o da interação simbólica, 
segundo o qual ao menos dois organismos reagem um ao outro por meio 
de ações e expressões comunicativas recíprocas. Esse modelo é comumente 
denominado “interacionismo simbólico”, designação cunhada por Herbert 
Blumer ao chamar de “interacionistas simbólicos”7 os autores pragmatistas 
que compartilhavam uma posição teórica similar em relação ao fenômeno 
da evolução da vida humana, da conduta dos indivíduos e da evolução da 
sociedade, compreendendo-os enquanto processos de interação simbólica8. 

4 Referimo-nos à Tese de Doutorado em Educação, orientada pela Professora Doutora. 
Nadja Hermann, intitulada “A formação do eu em Mead e em Habermas: desafi os e im-
plicações à educação” (CASAGRANDE, 2012), e ao livro “G. H. Mead & a Educação” 
(CASAGRANDE, 2014).

5 Agradecemos as contribuições e as sugestões recebidas dos revisores do texto, bem como 
a revisão ortográfi ca e gramatical realizada pela estudante Gisele Schmidt Moitoso, 
bolsista voluntária de iniciação científi ca, as quais muito qualifi caram este artigo.

6 O pragmatismo, em sua acepção original, possuía um tríplice pilar de estruturação: a 
doutrina da evolução biológica, a confi ança na ciência com seu método experimental e 
a tradição democrática. Para Biesta e Burbules (2003, p. 4), “o pragmatismo tem sido 
caracterizado como uma expressão fi losófi ca da típica mentalidade americana”, além de 
ser considerado o primeiro movimento fi losófi co original de pensadores americanos.

7 Ressaltamos que Herbert Blumer (1969, p. 1) assume ter cunhado o termo “interacionis-
mo simbólico”, em um artigo do ano de 1937, reconhecendo-o, posteriormente, como 
um “neologismo bárbaro”, que passou a ser amplamente utilizado. Odair Sass (2004, p. 
169), na nota 18, também dá ênfase a essa mesma ressalva. Ademais, conforme assevera 
Hans Joas (1997, p. 228), na nota explicativa 5, o termo “interacionismo simbólico” não 
foi, de fato, criado ou empregado por G. H. Mead em seus escritos. 

8 Uma primeira aproximação ao tema do “interacionismo simbólico” pode ser encontrada, 
em língua portuguesa, no texto denominado “Interacionismo simbólico” de Hans Joas 
(1999, p. 127-174). 



379Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Ao analisarmos a obra de Mead, a noção de self ou “si mesmo”, numa 
perspectiva pós-metafísica, destaca-se como um dos principais temas 
abordados. Para esse autor, a mente, a consciência e o self são constituídos 
na convivência social e estruturam-se simbolicamente, numa matriz 
intersubjetiva, o que aproxima o processo de individuação ao de socializa-
ção. Ele parte da oposição entre as teorias individualistas e sociais da pessoa 
humana, posicionando-se em favor de uma concepção social da emergência 
do self, sem relegar a um segundo plano a dimensão subjetiva. Supera, desse 
modo, a concepção de indivíduo e de sociedade enquanto entes fechados e 
mutuamente excludentes.

Com relação aos processos formativos e educacionais, constituem temas 
caros ao referido autor: o papel da comunicação na estruturação simbólica 
do eu, os processos de aprendizagem numa perspectiva social, enquanto 
catalisadores da formação da identidade individual e da possibilidade de 
reprodução de uma forma democrática de sociedade, e o progressivo de-
senvolvimento das estruturas internas, que ocorrem especialmente na etapa 
da infância e da adolescência (CASAGRANDE, 2014).

Tendo presente esse panorama inicial, e buscando responder ao proble-
ma proposto, estruturamos nosso texto a partir do seguinte esquema: uma 
aproximação ao conceito de “interacionismo simbólico” e suas implicações 
nos escritos de G. H. Mead [1], a gênese e a estrutura dialética do self, com 
ênfase na dinâmica do brincar e do jogar [2] e o papel da educação nos 
processos formativos [3].

1. Sobre o “interacionismo simbólico” e suas implicações em G. H. Mead

Mead parte do pressuposto de que a vida organiza-se e desenvolve-se 
sob um fundamento social e que o self possui estruturação simbólica. Isso 
implica considerar três premissas fundamentais:9 [i] o reconhecimento cate-
górico do caráter intersubjetivo e social da vida humana e a anterioridade da 
sociedade em relação ao indivíduo,10 [ii] a indissociabilidade entre o sujeito 

9 Essas três premissas foram trabalhadas, de modo mais detalhado, em outro texto do autor 
(CASAGRANDE, 2014, p. 21-53).

10 Na presente leitura da obra de G. H. Mead, alinhamo-nos à interpretação de Odair Sass 
(2004, p. 98), que ao acentuar o caráter social da vida humana optou por ressaltar a 
precedência do todo social em relação ao indivíduo, invertendo a lógica de exposição 



380 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

e a sociedade e [iii] a centralidade da comunicação simbólica enquanto ele-
mento responsável pela estruturação do self e pela evolução da comunidade 
humana. Essas três premissas, tomadas em seu conjunto, confi guram o que 
podemos denominar elementos constitutivos do “interacionismo simbólico”, 
como veremos na sequência.

[i] o reconhecimento categórico do caráter intersubjetivo e social da vida 
humana

A intersubjetividade possui papel relevante nos escritos de Mead, 
sendo apontada por Gert Biesta (1999, p. 203), como uma “intersubjetivi-
dade radical”, o que confi gura uma posição de destaque à dimensão social 
da vida humana. Mead entende que todos os organismos vivos são sociais 
por natureza e dependentes da vida social, pois “não há organismo vivo, de 
qualquer espécie, cuja natureza ou constituição seja tal que possa existir ou 
manter-se em completo isolamento de todos os demais organismos vivos” 
(MEAD, 1992, p. 228).11 O mesmo ocorre com o ser humano, que necessita 
de outros seres humanos para nascer, crescer, subsistir e se desenvolver 
enquanto pessoa.

Mead denomina sociabilidade (sociality) o caráter social inerente 
à vida, um conceito que contém a tentativa de situar a natureza e a 
evolução da vida humana a partir de bases sociais. A sociabilidade está 
relacionada a todos os níveis da vida do ser humano, desde o físico, o 
orgânico até o desenvolvimento da mente e do self. Para fundamentar o 
caráter originalmente social da vida do ser humano, Mead recorre a uma 
analogia entre a sociedade humana e outras sociedades animais, como 
as de insetos. Afi rma que todas as formas sociais de vida, inclusive as 
de animais inferiores, estão pautadas em relações sociais, as quais se 
constituem na base da emergência, da manutenção e da evolução dessas 
sociedades (MEAD, 1984; 1992).

presente em Mind, Self and Society (MEAD, 1992). David Miller (1973), Gert Biesta 
(1998) e Filipe Carreira da Silva (2009) também acentuam, em suas exposições, a pre-
cedência e a importância da dimensão social frente à dimensão individual no processo 
de formação do self.

11 Todos os textos em língua estrangeira utilizados neste artigo foram traduzidos, livremente, 
pelo autor deste artigo.



381Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A intersubjetividade, a linguagem e a capacidade de comunicação 
simbólica diferenciam os seres humanos dos outros animais. A diferença 
qualitativa da sociedade humana em relação às outras sociedades animais 
está pautada no desenvolvimento de um universo discursivo, no modo 
de comunicação simbólica e na participação cooperativa em atividades 
comuns, visto que “a sociedade humana depende, para sua forma de 
organização distintiva, do desenvolvimento da linguagem” (MEAD, 
1992, p. 235). 

[ii] a indissociabilidade entre o sujeito e a sociedade

O postulado da indissociabilidade entre indivíduo e sociedade é 
central na obra de Mead. Esse postulado nivela e correlaciona onto-
gênese e fi logênese e pressupõe que, ambos, indivíduo e sociedade, 
constituam-se mutuamente. Nessa perspectiva, a sociedade é condição 
de emergência do self, e este se constitui na base ou no pressuposto da 
evolução da sociedade. A história da espécie humana (fi logenia) e a 
história das pessoas individualmente (ontogenia) são processos indis-
sociáveis, pois a fi logênese e a ontogênese são dois aspectos distintos 
do mesmo processo evolutivo. 

Seguindo essa mesma argumentação, Silva (2009, p. 16) afi rma que 
“ontogênese e fi logênese são duas facetas do mesmo processo evolutivo”. 
Em outra passagem, Silva (2009, p. 162) esclarece que, em Mead, a “ex-
plicação genética da consciência baseou-se na ideia de que a história da 
espécie e a história do self são processos interligados”. Desse modo, se, 
por um lado, a existência da sociedade e, especialmente da comunicação 
simbólica, consiste na precondição do desenvolvimento da pessoa humana, 
por outro, são as pessoas que possibilitam a existência de uma sociedade 
distintivamente humana.

A indissociabilidade sujeito-sociedade implica, por consequência, o 
reconhecimento do caráter intersubjetivo da vida humana. Destarte, podemos 
dizer que uma das grandes contribuições de Mead consiste na afi rmação de 
que a subjetividade e a consciência são produtos da intersubjetividade e da 
interação simbólica, visto que “a interação social precede e produz cons-
ciência refl exiva” (BIESTA, 1998, p. 91). Ou seja, é na rede das relações 
simbólicas e intersubjetivas que o self e a sociedade encontram condições 
para estruturarem-se e desenvolverem-se. 



382 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

[iii] a centralidade da interação simbólica

Hans Joas (1997), ao analisar a teoria antropológica de Mead e sua 
relação com a linguagem e a comunicação, aponta a originalidade e o papel 
central que ocupa o conceito de “interação simbólica”. Para Mead (1992, 
p. 244), no ser humano, a diferenciação funcional por meio da linguagem 
“proporciona um princípio inteiramente diferente de organização, que produz 
não somente um tipo inteiramente distinto de indivíduo, mas também uma 
sociedade diferente”. Por intermédio do uso da linguagem e de símbolos 
signifi cantes, o indivíduo internaliza as atitudes do seu grupo social. Ado-
ta, em relação a si mesmo, a mesma atitude que a comunidade adota em 
relação a ele. Isso implica um processo de estruturação complexo, pautado 
na comunicação e na participação, que abre inúmeras possibilidades de 
organização da consciência e da sociedade. 

Conforme mencionamos anteriormente, o modelo de abordagem de 
Mead é o da interação simbólica, “um tipo de interação no qual se utilizam 
símbolos e gestos signifi cativos” (BLUMER, 2003, p. 22). Num elucidativo 
texto de 1969, intitulado Symbolic interactionism: perspective and method, 
Herbert Blumer (1969, p. 6-20) sintetiza as raízes conceituais do “intera-
cionismo simbólico” como fundamentadas nos seguintes temas: natureza 
da sociedade humana ou da vida do grupo humano; natureza da interação 
social; natureza dos objetos; o ser humano como um organismo de ação; 
natureza da ação humana e a interconexão das linhas de ação. Para Blumer, 
o termo “interação simbólica” refere-se primariamente às ações de interação 
linguística que envolvem palavras, símbolos verbais e signifi cados. Nesse 
sentido, podemos dizer que a teoria do “interacionismo simbólico” repousa 
sobre três premissas básicas: 

A primeira premissa é que os seres humanos agem em relação às coisas 
com base no signifi cado que essas coisas possuem para eles. Essas 
coisas incluem tudo o que o ser humano pode notar em seu mundo 
[...]. A segunda premissa é que o signifi cado de tais coisas deriva ou 
surge da interação social que cada um estabelece com seus semelhan-
tes. A terceira premissa é que esses signifi cados são manuseados e 
modifi cados pelas pessoas por meio de um processo interpretativo, 
no trato com as coisas que elas encontrarem (BLUMER, 1969, p. 2).



383Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Além do acento na noção de signifi cado como um produto oriundo 
da interação dos distintos sujeitos sociais, o “interacionismo simbólico”, 
na vertente consolidada por Herbert Blumer, possuía uma abordagem 
metodológica distinta em relação às ciências empíricas. Na perspectiva 
do “interacionismo simbólico”, a compreensão da realidade do mundo 
pressupõe a análise das ações e das interações dos sujeitos como seres 
implicados na investigação, diferente das ciências empíricas, para as quais 
apenas os dados empíricos e quantitativos que seguiam um protocolo 
tinham importância. O pesquisador é, como sujeito social, intérprete e 
partícipe de seu mundo, responsável pela exploração e pela inspeção da 
própria realidade. Segundo Blumer (1969, p. 46), a exploração e a inspeção, 
como opções metodológicas do interacionismo, “representam a descrição 
e a análise, constituindo-se no procedimento necessário para o exame do 
mundo empírico social”. Trata-se de um procedimento que salvaguarda e 
mantém o rigor teórico, mas que também implica o sujeito na análise da 
própria realidade social da qual ele é partícipe.

Como temos visto, Mead atribui à comunicação, enquanto interação 
simbólica, um papel central na emergência e na evolução do indivíduo e da 
sociedade. Entende que no gesto reside o princípio originário da comunicação 
humana. Por isso, ele diferencia os gestos simples dos gestos signifi cativos, 
aqueles gestos carregados de signifi cado. Para que um gesto seja signifi cativo, 
expresse um símbolo inteligível para mais de um indivíduo, é necessário que 
ele seja internalizado. Por conseguinte, cada ser humano necessita desen-
volver o mecanismo de internalização dos gestos e das atitudes dos outros. 

O mecanismo de “adotar a atitude do outro”, conceito largamente uti-
lizado, consiste numa chave para a compreensão da psicologia social e do 
esquema de desenvolvimento do self nos escritos de Mead. De acordo com 
Cook (1993, p. 92), é possível encontrar várias aplicações desse mecanismo: 

1) ele demarca a aquisição dos símbolos signifi cantes; 2) torna pos-
sível o diálogo interior do pensamento humano; 3) é o mecanismo 
comportamental por meio do qual o indivíduo obtém a autoconsci-
ência; 4) é o responsável pelo desenvolvimento da estrutura social da 
personalidade ou do self humano; 5) ele fornece o princípio distintivo 
da organização social humana; 6) habilita o indivíduo humano a par-
ticipar no mundo de objetos compartilhados ou públicos.



384 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O processo de adoção da atitude do outro pressupõe o desenvolvimento 
de um comportamento cooperativo e um alinhamento em relação aos projetos, 
anseios, desejos e discursos do grupo social no qual o sujeito está inserido. 
Ao tornar-se parte do grupo, o indivíduo assume um modo de linguagem, 
um universo discursivo específi co, passando a comunicar-se de modo seme-
lhante aos outros membros do grupo. Para Mead, esse é o mecanismo que 
instaura o processo que dá origem ao pensamento e à identidade individual.

2. A gênese e a estrutura interna do “self” 

Os escritos de Mead demonstram que a noção de self é construída sob 
a lógica dos processos de interação, numa matriz intersubjetiva e simbólica, 
pois “a individuação só é possível pela via da socialização” (HABERMAS, 
2012, p. 672). A gênese do self, enquanto uma autocompreensão refl exiva, 
ocorre no seio social, por meio da inserção do indivíduo nos processos de 
comunicação e da consequente internalização das estruturas simbólicas 
presentes na linguagem. 

Ao comentar a questão da gênese do self, Charles Morris (1992, p. 
XXIII) afi rma que a mediação da linguagem é que torna possível a emergência 
do self, uma vez que “o self, a mente, a “consciência de” e o símbolo sig-
nifi cante são, em certo sentido, precipitados juntos”. Ou seja, é na conduta 
social que os processos de individuação e socialização dos seres humanos 
são desenvolvidos. Ademais, é por meio da conduta social que as estruturas 
do self e da consciência de si têm a possibilidade de se estruturarem. 

As pessoas [selves] somente podem existir em relações defi nidas 
com outras pessoas. [...] O indivíduo possui um self somente em 
relação com os selves dos outros membros do seu grupo social; e 
a estrutura de seu self expressa ou refl ete o padrão geral de com-
portamento do grupo social ao qual pertence, assim como o faz a 
estrutura do self de todos os demais indivíduos pertencentes a esse 
grupo social (MEAD, 1992, p. 164). 

A citação anterior demonstra que o ser humano humaniza-se e indivi-
dualiza-se mediante processos de socialização. Dessa maneira, para Mead 
(1992, p. 140), “o self, enquanto objeto para si mesmo, é essencialmente uma 



385Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

estrutura social e surge da experiência social”, sendo impossível conceber 
essa noção de “si mesmo” desacoplada da vida em sociedade, da interação 
entre os diversos sujeitos e do processo de internalização das estruturas 
simbólicas presentes na linguagem. 

Ele [o indivíduo] se converte em um self na medida em que pode 
adotar a atitude de outro e atuar em direção a si mesmo como atuam 
os outros. [...] O que constitui um self é o processo social de infl uen-
ciar sobre outros num ato social e, em seguida, adotar a atitude dos 
outros, despertada pelo estímulo, e então reagir, por sua vez, a essa 
resposta (MEAD, 1992, p. 171).

Mead afi rma, como exposto na citação anterior, que a conexão entre 
sociedade e indivíduo se dá pela participação do ser humano nas atividades 
sociais, as quais implicam interação, comunicação simbólica e comparti-
lhamento de experiências. A participação social e a adoção da atitude do 
outro são dois elementos centrais para a gênese do self, já que “o self pode 
existir somente para o indivíduo se ele assume os papéis sociais dos outros” 
(MEAD, 1981, p. 284). 

A autoconsciência do “si mesmo” constitui-se numa construção inter-
subjetiva e simbólica, pois “um sujeito só pode adquirir uma consciência 
de si mesmo na medida em que ele aprende a perceber sua própria ação da 
perspectiva, simbolicamente representada, de uma segunda pessoa” (HON-
NETH, 2009, p. 131). Isto é, a autoconsciência é intersubjetiva porque a 
individuação se dá no recurso à socialização e, ao mesmo tempo, é simbó-
lica porque implica confi guração de sentidos e de signifi cados por meio da 
prática linguística. Ressaltamos que essa construção não é isolada no tempo 
e no espaço. Ela emerge no quadro determinado das ações e das relações do 
indivíduo com os outros e com o meio no qual vive. 

Mead entende que a consciência de “si mesmo” emerge da relação com 
os outros mediante a internalização dos papéis sociais e das expectativas 
generalizadas da comunidade à qual o sujeito pertence. Desse modo,

O self humano surge através da habilidade de adotar a atitude do 
grupo ao qual pertence – porque pode expressar-se a si mesmo em 
termos da comunidade à qual pertence e assumir as responsabilidades 



386 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

que pertencem à comunidade; porque pode reconhecer suas próprias 
obrigações como diferentes das de outros – isso é o que constitui o 
self como tal. [...] A estrutura da sociedade reside nesses hábitos so-
ciais e nos convertemos em nós mesmos somente na medida em que 
podemos adotar esses hábitos sociais (MEAD, 1984, p. 33).

Percebemos, portanto, que é necessário que cada ser humano desenvol-
va o mecanismo de adotar a atitude do outro para que o self se desenvolva. 
Ou seja, ao adotar a atitude ou o papel dos outros membros do grupo social, 
o indivíduo passa a compartilhar integralmente das experiências desse gru-
po. Adotar a atitude do outro implica colocar-se na perspectiva do outro, 
colocar-se no lugar do outro.12 

Para G. H. Mead, o caráter estruturante do self encontra-se no 
processo de comunicação simbólica mediante o qual um organismo 
reage ao gesto do outro, internalizando a atitude ou o papel social desse 
outro. Concomitante ao processo de comunicação, ele apresenta duas 
analogias ou etapas do processo de gênese do self: [i] o brincar (play) e 
o jogar (game). Tais atividades precedem a estruturação da noção de [ii] 
“outro generalizado”, que consiste numa espécie de cenário organizado 
de convivência e numa forma de convenção universalizada da vontade 
coletiva da comunidade, a qual necessita ser internalizada por parte do 
indivíduo para que ele desenvolva um self. Além disso, [iii] Mead con-
cebe o self enquanto uma estrutura dialética na qual o “eu” (I) reage ao 
“mim” (me), como veremos na sequência.

[i] O brincar (play) e o jogo organizado (game)

O brincar (play) constitui-se, para Mead (1992), numa ação funda-
mental da infância, que possibilita o surgimento de uma primeira percepção 
de si mesmo enquanto um eu, o desenvolvimento de comportamentos 
sociais, a inserção nas dinâmicas da vida em comunidade e a familiari-
zação com as atividades básicas do grupo social ao qual pertence. É, por 
esses motivos, uma atividade central à estruturação da autoconsciência e 

12 Para uma visão mais detalhada do processo de adoção da atitude do outro, sugerimos 
conferir o texto de Casagrande (2014, p. 65-69).



387Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

da identidade pessoal que mantém sua infl uência por todo o transcorrer 
da vida (CASAGRANDE, 2014).13 

Mead (1992) constatou que, por intermédio das brincadeiras, a criança 
adota vários papéis, um seguido de outro, de pessoas ou de animais presen-
tes em sua vida quotidiana. Essa experiência possibilita-lhe ultrapassar a 
barreira do próprio corpo, mesmo que de modo rudimentar, em direção às 
atividades sociais. Ao participar da dinâmica da comunidade social, a partir 
das brincadeiras, a centralidade no próprio ego começa a ser rompida pela 
emergência de uma noção de um “outro” e de um “nós”. Assim sendo, a fase 
do brincar, enquanto experiência do jogar com os papéis sociais disponíveis 
e conhecidos, representa a primeira experiência de saída de “si mesmo” e 
de apropriação de uma imagem de “outro” por parte da criança. 

É importante perceber que o brincar, que antecede os jogos organizados, 
consiste, sempre, num brincar “algo”, num brincar “alguma coisa”. 

A criança brinca de ser uma mãe, um professor, um policial; ou seja, 
como dizemos, adota diferentes papéis. [...] Por exemplo, brinca que 
está oferecendo algo e o compra; entrega-se uma carta e a recebe; 
dirige-se a si mesmo como um dos pais, como um professor; prende-
se como um policial. Tem uma série de estímulos que provocam nela 
os tipos de reações que provocam em outros. Toma esse grupo de 
reações e as organiza em um certo todo. Essa é a forma mais simples 
de ser outro para o próprio self (MEAD, 1992, p. 150-151).

Esse tipo de brincar livre, sem regras aparentes e por um período tem-
porário, possibilita a organização de uma estrutura de conversação interior. 
Ao dizer algo, assumindo uma personagem, e ao responder em outra per-
sonagem, a criança desenvolve certa estrutura organizada de papéis sociais, 
condição fundamental para uma segunda fase de internalização do “outro”, 
que se fundamenta em regras sociais e que possibilitará a estruturação da 
noção convencional de “outro generalizado”. 

A fase do jogo (game), por sua vez, refere-se às atividades com regras 
e com a participação de mais de um jogador. Podemos associar essa classe 

13 Sobre o papel do brincar e do jogar, é possível encontrar extenso material na obra de 
Mead (2006; 1992, p. 144-163; 1981, p. 267-293).



388 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de atividade aos esportes coletivos organizados, nos quais uma equipe 
compete com outra equipe. Ao jogar, cada participante deve ser capaz de 
representar exitosamente um papel. O êxito ou a vitória de uma equipe 
sobre a outra dependem, simultaneamente, da capacidade de organização 
e de coordenação de seus membros, do atendimento às regras do jogo e da 
articulação dos papéis de cada um dos envolvidos. 

A partir do jogo coletivo, a criança aprende a organizar o próprio com-
portamento, adequando-o ao dos outros jogadores, de modo que a atividade 
seja articulada e intencional. O jogador necessita adotar o papel que lhe é 
peculiar no jogo e, ao mesmo tempo, ser capaz de modifi car ou trocar de 
papéis, no seu decorrer, para que seja capaz de antecipar os possíveis movi-
mentos ou ações dos companheiros com fi ns de obter êxito ou, até mesmo, 
antecipar as jogadas e os papéis dos adversários, impedindo-os de vencer. 

Mead apresenta uma partida de beisebol como exemplo de um game, 
comentando que nela cada jogador deve saber o que farão todos os demais 
jogadores, a fi m de poder seguir seu próprio jogo. No beisebol, cada jogador 
precisa ser capaz de assumir seu papel em correlação com os demais e de 
acordo com regras já defi nidas.14 

O jogo, em equipe e com regras estabelecidas, confi gura um avanço 
em relação ao brincar individual, pois amplia o horizonte da participação, da 
cooperação social e do descentramento de si mesmo por parte das crianças 
envolvidas. Para Mead (1992), o jogar representa uma situação arquetípica 
do desenvolvimento da consciência de si, porquanto articula a assunção de 
papéis sociais, a vivência das regras convencionais e a necessidade de um 
controle pessoal do comportamento com vistas à consecução de uma ativi-
dade que envolve cooperação, interação e metas comuns. Por isso, 

No seu jogo, o jogador tem que ter uma organização desses papéis; 
do contrário, ele não pode jogar. O jogo representa uma passagem 
na vida da criança – da adoção dos papéis dos outros no jogo até a 
parte organizada – que é essencial para a consciência de si, na acepção 
completa do termo (MEAD, 1992, p. 152).

14 Para mais informações sobre o tema do “game”, sugerimos conferir o texto de Mead 
(1992, p. 151-152).



389Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Por meio do jogo, organiza-se uma espécie de unidade de ação entre 
os participantes, a qual articula e controla as reações do indivíduo. Essa 
unidade de ação representa, para Mead (1992), o processo de introdução 
de um “outro” no processo, uma convenção da coletividade dos jogadores. 
Não se trata de um novo indivíduo, mas uma organização de atitudes e de 
ações supraindividuais, que envolvem todos os competidores no mesmo 
processo. Com a internalização da fi gura desse “outro” forma-se, mediante 
um processo de universalização, o que Mead (1992) denomina “o outro 
generalizado”, como veremos na sequência.

[ii] O “outro generalizado” (generalized other)

O “outro generalizado” consiste numa representação simbólica da von-
tade coletiva organizada, que serve de orientação às atitudes dos distintos 
indivíduos implicados no processo social. Trata-se da dimensão normativa 
da comunidade social que se estrutura na forma de um horizonte de ação. 
Ou seja, “a atitude do outro generalizado é a atitude de toda a comunidade” 
(MEAD, 1992, p. 154) expressa em objetivos, valores, regras, costumes, 
sentidos e reações organizadas. 

Mead (1992) entende que a adoção da perspectiva universalizada da 
comunidade, enquanto “outro generalizado”, ocorre mediante um processo 
de internalização. A internalização constitui-se numa dinâmica formativa 
por intermédio da qual as instâncias controladoras do comportamento da 
sociedade migram do exterior para o interior do indivíduo.15 Ao internali-
zar a estrutura normativa do “outro generalizado”, o ser humano está apto 
a desenvolver e progredir no pensamento abstrato e na confi guração das 
estruturas do self. 

Somente na medida em que ele [indivíduo] adotar as atitudes do gru-
po social organizado ao qual pertence, em direção à atividade social 
organizada e cooperativa, ou direcionada à série de atividades na qual 

15 Entendemos que é fundamental distinguir dois conceitos que, no contexto da obra de 
G. H. Mead, são centrais: internalização e interiorização. Para tal, nos valemos de uma 
nota explicativa de Sass (2004, p. 260), nota número 27, que nos parece muito adequada: 
“Insistimos aqui que a diferença entre as noções de internalização – em que há um “sen-
tido pessoal” na organização das estruturas externas – e de interiorização – que enfatiza 
a importação para o interior do sujeito das estruturas externas tal como se apresentam 
na experiência – ajuda-nos a compreender melhor o que está sendo posto em questão”.



390 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

esse grupo está ocupado, somente nessa medida ele desenvolverá um 
self pleno ou possuirá o tipo de self pleno que desenvolveu (MEAD, 
1992, p. 155).

Percebemos no conceito de internalização do “outro generalizado” certa 
premência do processo socializatório em relação ao processo de individu-
ação. A internalização da vontade coletiva generalizada consiste, também, 
no modo mediante o qual a sociedade exerce controle sobre seus membros. 
Destarte, não basta ao indivíduo estar num espaço geográfi co defi nido, mas 
é necessário que viva como um membro de um grupo determinado, que 
se inculture, que corporifi que em si os valores, as crenças, as regras e os 
objetivos próprios da comunidade à qual pertence.

[iii] A estrutura dialética do self: o “eu” (I) e o “mim” (me)16

O desenvolvimento da consciência de “si mesmo” (self) pressupõe um 
processo de refl exibilidade do eu, o qual implica que o sujeito coloque a 
si mesmo enquanto objeto. Para detalhar esse processo, Mead postula uma 
bipartição do self, diferenciando o “eu” (I) do “me/mim” (me) e, ao mesmo 
tempo, explicitando a dinâmica dialética que se instala no interior da cons-
ciência do “si mesmo”, na qual “o “eu” (I) reage ao self, que se originou por 
meio da adoção das atitudes dos outros” (MEAD, 1992, p. 174). 

Na perspectiva apontada por Mead (1992), o que pode ser elevado à 
consciência é o “mim”, aquela consciência de si que se originou da interna-
lização das atitudes dos outros, especialmente da assunção da perspectiva 
generalizada do grupo social ou, em outros termos, do “outro generalizado”. 
Logo, o “mim” consiste numa internalização social. 

O “eu”, enquanto dimensão pessoal que se contrapõe ao “mim”, não é 
redutível à dimensão coletiva do “outro generalizado” que foi internalizada, 
tampouco é passível de captura pela consciência. 

O “eu” é a reação do organismo às atitudes dos outros; o “mim” con-
siste na série organizada de atitudes dos outros que cada um assume. 

16 Esse tópico específi co foi também abordado por nós em outro texto (CASAGRANDE, 
2014, p. 76-80), com algumas variações e nuances próprias. 



391Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

As atitudes dos outros constituem o “mim” organizado e, logo, um 
[indivíduo] reage frente a elas como um “eu” (MEAD, 1992, p. 175). 

Mead (1992) entende que o “eu” (I) constitui-se na dimensão não 
previsível do self, no elemento que nos identifi ca enquanto únicos e singu-
lares que não é dado diretamente na experiência. Isto é, o “eu” (I) não pode 
ser objeto da consciência. Ademais, o “eu” (I) emerge da ação criativa do 
indivíduo diante de uma situação social. Ele é uma reação que não pode ser 
prevista, tampouco antecipada, consistindo numa espécie de novidade do 
momento, do ineditismo da reação ao dado, sempre com uma orientação a 
um futuro indefi nido.

O “eu”, pois, nessa relação entre o “eu” e o “mim”, é algo que, por 
assim dizer, responde a uma situação social que se encontra dentro 
da experiência do indivíduo. É a resposta que o indivíduo tem às 
atitudes que outros adotam em direção a ele, quando ele adota uma 
atitude em relação a eles. Assim sendo, as atitudes que ele adota em 
relação a eles estão presentes em sua própria experiência, porém sua 
resposta a elas conterá um elemento de novidade. O “eu” proporciona 
a sensação de liberdade, de iniciativa (MEAD, 1992, p. 177).

Além disso, Mead (1992) afi rma que a ação ou a reação de alguém 
não podem ser previstas de antemão. Nessa perspectiva, a reação exata, a 
maneira específi ca como reagiremos diante de uma situação, somente pode 
ser evidenciada depois de sua consecução. Ou seja, a experiência do “eu” é 
completamente a posteriori, pois somente depois do ato concretizado e da 
sua consequente apreensão pela memória é que poderemos ter noção clara do 
realizado e, ao mesmo tempo, a consequência das ações e das reações do self. 

No tocante ao “mim” (me), podemos afi rmar que se trata do elemento 
consciente do self, visto sua existência imediata para o indivíduo na cons-
ciência. O “mim” permite a convivência social segundo os padrões estabe-
lecidos, visto que contempla as convenções e as atitudes generalizadas dos 
outros. É a dimensão que mantém a estabilidade das ações e das reações do 
self, pois está pautado nas convenções da sociedade.

É interessante perceber que, na pessoa, o “eu” e o “mim” aparecem de 
formas distintas, mas mutuamente dependentes, tal qual parceiros de um diálogo. 



392 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Não existiria um “eu”, no sentido em que usamos esse termo, se não 
houvesse um “mim”; não haveria um “mim” sem uma reação na forma 
do “eu”. Os dois, tal como aparecem em nossa experiência, constituem 
a personalidade. Somos indivíduos nascidos em certa nacionalidade, 
localizados em certo ponto geográfi co, com tais relações familiares 
e tais relações políticas. Tudo isso representa certa situação que 
constitui o “mim”; porém, isso envolve, necessariamente, uma ação 
contínua do organismo em direção ao “mim” dentro do processo no 
qual reside (MEAD, 1992, p. 182).

A partir da separação do “eu” e do “mim”, Mead (1992) procurou 
balancear a relevância das dimensões social e subjetiva no processo de es-
truturação da personalidade. Com isso, também resguardou a possibilidade 
da novidade, da criação e recriação de si e da comunidade e, ao mesmo 
tempo, excluiu qualquer tendência ao determinismo social, visto que o 
“eu” (I) mantém-se enquanto uma dimensão não redutível ao “mim” (me) 
convencional. Ficou protegida a responsabilidade de cada ser humano em 
relação aos seus próprios atos, pois somente pode ser imputável o sujeito 
que tem liberdade de escolha numa situação dada.

3. A educação e os processos de formação em G. H. Mead

Mead (1992) possui uma interessante história relacionada ao campo 
educacional. Em 1894, mudou-se para Chicago e passou a ocupar a função 
de professor no Departamento de Filosofi a e de Psicologia na Universida-
de de Chicago. Nessa universidade, construiu uma respeitada carreira de 
docente e pesquisador, compartilhando as perspectivas teóricas do pragma-
tismo com outros destacados pensadores, como William James, Charles S. 
Pierce e John Dewey.17 Nesse período, teve envolvimento concreto com o 
mundo da educação,18 aliando teoria e prática, especialmente com a intenção 

17 Sobre esse assunto, sugerimos consultar Pragmatism and Educational Research (BIESTA; 
BURBULES, 2003).

18 Biesta e Tröller (2008, p. 2) destacam o envolvimento prático de Mead com “a Escola 
Laboratório de Dewey”, bem como sua atuação como “presidente da Associação de 
Pais da Escola”, durante vários anos. Silva (2010, p. 185) aponta, entre as atividades 
ligadas ao mundo da educação concretizadas por Mead, seu envolvimento com a “Escola 



393Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

de resolver os problemas concretos que se apresentavam na sua tarefa de 
professor e pesquisador. 

Os escritos de Mead destacam a dimensão social como uma carac-
terística fundamental à estruturação da personalidade. Quando Mead 
refere-se à educação, isso também ocorre. Ele expõe essa compreensão 
ao afi rmar que “a situação implicada na instrução, e na psicologia dessa 
instrução, é uma situação social” (MEAD, 1981, p. 116). Ou seja, a 
educação possui caráter social, consistindo num processo interativo e 
simbólico, por meio do qual os educandos respondem a uma situação 
organizada de aprendizagem. O princípio fundamental da educação 
também respeita a concepção teórica de que a intersubjetividade prece-
de e constitui a subjetividade, ou, nas palavras de Mead (1981, p. 122), 
“[...] a criança não se torna social pela aprendizagem; ela deve ser social 
para aprender”.19 Entendemos que essa percepção de Mead quanto aos 
processos formativos continua fecunda para analisarmos o papel da 
educação em nossos dias.20

Além disso, de acordo com Mead, das interações sociais origina-se o 
material para a formação criativa de conceitos e signifi cados, uma tarefa 
fundamental da educação. Nessa perspectiva, a educação também consiste 
num processo de criação e de transformação de signifi cados mediante a in-
teração comunicativa de seus membros. No rol dos signifi cados necessários 
a serem desenvolvidos, inclui-se a aprendizagem de um método de pensar, 
a emergência da consciência refl exiva e a internalização das atitudes e dos 
papéis sociais que facultam ao indivíduo a formação de uma identidade de 
si mesmo. No que tange à instituição escolar, Mead (1992) atribui-lhe um 
papel privilegiado enquanto espaço e tempo de socialização, de interação e 
de formação das estruturas do eu. 

Hospital, que estava sob a supervisão do Departamento de Neurologia e Filosofi a da 
Universidade de Chicago, desde a sua criação em 1890 [...] para prover um adequado 
treinamento aos alunos com difi culdades de aprendizagem”.

19 Nesse texto, Mead (1981, p. 122) afi rma: “So far as education is concerned, the child 
does not become social by learning. He must be social in order to learn”. Omitimos, 
em nossa tradução, a parte inicial da primeira oração por considerá-la desnecessária ao 
entendimento do texto.

20 A relação entre educação e psicologia social na obra de G. H. Mead foi analisada por 
Odair Sass (2001, p. 133 – 138). Além disso, essa relação foi também abordada em Ca-
sagrande (2014, p. 81-119), embora com aspectos distintos daqueles aqui apresentados.



394 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Embora Mead (1992) não tenha escrito um tratado sistemático sobre 
teoria educacional, seus artigos e a transcrição de suas aulas de Filosofi a 
da Educação, na Universidade de Chicago, conformam um corpo teórico 
que contém vários insights originais.21 Nessas aulas, Mead (1992) dá 
destaque especial a três elementos que, sincronizados e conjuntamente, 
conformam um olhar diferenciado acerca da educação: a importância da 
dimensão social e da organização da vida da comunidade nos processos 
formativos, com seus valores, ritos de iniciação e de transmissão dos 
conteúdos culturais, a linguagem enquanto interação social e campo de 
produção e de reprodução de signifi cados, de sentidos e de conceitos, o 
processo de formação dos signifi cados e, correlativamente, da consci-
ência de si mesmo.

Essas primeiras ideias relativas à educação sinalizam o modo distinto 
a partir do qual Mead (1992) concebeu o processo formativo do ser huma-
no, considerando o destaque atribuído à interação, à construção coletiva de 
signifi cados e à mediação simbólica. Tendo presentes esses primeiros ele-
mentos, apresentaremos a seguir [i] o que Mead compreende por educação 
e a relação da educação com a formação de signifi cados. Na sequência, [ii] 
comentaremos a importância atribuída por Mead ao brincar e ao jogar como 
instâncias formativas.

[i] Educação, interação e o processo de formação de signifi cados 

Mead (1992) compreende a educação escolar enquanto uma ação sis-
temática, intencional simbólica e interativa. Ela constitui-se numa resposta 
organizada da comunidade humana com vistas à sua manutenção e ao seu 
processo evolutivo. Por meio da educação, uma sociedade pode ensinar aos 
seus novos membros maneiras de resolver problemas concretos que lhes 
advém, tanto na esfera da cultura e da ciência, quanto da moralidade e da 
política. Isto é, a instituição educacional é o instrumento privilegiado que 
o grupo humano lança mão para auxiliar no processo formativo das novas 

21 Referimo-nos, neste momento, à obra The Philosophy of Education (MEAD, 2008), 
organizada e introduzida por Gert Biesta e Daniel Tröhler. Trata–se de uma coletânea de 
38 aulas do curso de Filosofi a da Educação proferidas por G. H. Mead, na Universidade 
de Chicago, nos anos de 1910 e 1911, que foram transcritas por uma da aluna que assistiu 
ao curso (BIESTA; TRÖHLER, 2008, p. 3-4).



395Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

gerações, especialmente no que tange à aprendizagem de signifi cados, à 
socialização e à estabilização de identidades pessoais. 

Na Universidade de Chicago, Mead (1992) foi professor do curso de 
Filosofi a da Educação. Na ementa desse curso, afi rmou que sua intenção era 
tratar do problema da socialização gradual da criança e das implicações que 
a educação tinha nesse processo. Para tanto, uma das primeiras tarefas era 
recolocar uma concepção social de educação que reconhecesse a criança e a 
sociedade, ao mesmo tempo, sob o prisma da comunicação e da construção 
social de signifi cados.22 

Para Mead, na educação, a criação de signifi cados é possível por in-
termédio da interação e da resposta do educando a uma atitude, uma ação 
ou um papel do outro, pois “a consciência de signifi cados surge somente 
na interação com os outros” (MEAD, 2008, p. 152). É importante destacar 
que não se trata da ação de “descobrir” ou de “passar” um signifi cado de 
um sujeito para o outro, do educador ao educando, mas de um processo 
criativo, de construção comunicativa de conceitos comuns. É o educando 
que cria signifi cados a partir da interação que se estabelece no espaço e no 
tempo escolar, porquanto “a educação é intercâmbio de ideias, é conversação, 
ambas pertencentes ao universo do discurso” (MEAD, 1981, p. 118). Assim, 
podemos dizer que o educando cria signifi cados mediante suas reações e 
respostas às situações de aprendizagem com as quais é confrontado e pelas 
quais é desafi ado ou instigado por meio da ação mediadora do educador. 

Como temos visto, o processo de formação dos signifi cados é social e 
depende de situações interativas entre os sujeitos da educação. Nesse sentido, 
a organização das situações e dos espaços de experiência e de aprendizagem, 
na escola, torna-se fundamental. Por conseguinte, a escola necessita prover 
currículos e metodologias que privilegiem a criação de signifi cados por meio 
da interação, da mediação pedagógica e das experiências signifi cativas. Além 
disso, é necessário atenção ao papel desempenhado pelo educador que, entre 
outros aspectos, inclui a função de mediar e desafi ar os educandos para que 
refl itam e respondam aos estímulos de modo cada vez mais qualifi cado, 
tornando possível a emergência de novos conceitos ou de uma consciência 
de signifi cados diferenciada.

22 Conforme extrato do Registro Anual da Universidade de Chicago, para os anos de 1905-
1906, presente em Biesta e Tröhler (2008, p. 4-5).



396 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Nos escritos de Mead (1992) é possível encontrar uma distinção entre 
o que denomina “velha educação” e “educação atual”.23 Para Mead (1992), a 
“velha educação” negligencia a participação criativa da criança no processo 
de aprendizagem, pois privilegia a disciplina e a associação de ideias abstra-
tas e descontextualizadas em detrimento do contato direto da criança com 
objetos, experiências e vivências pedagógicas. Por outro lado, a “educação 
atual” necessária é aquela que possibilita experiências concretas, visto que é 
por meio do contato direto com os objetos e com o mundo que os processos 
de refl exão e de abstração originam-se. A percepção de Mead acerca dos 
processos educacionais leva Biesta e Tröhler (2008, p. 8) a esta afi rmação: 

Nós podemos ver em tudo isso uma teoria da educação na qual a crian-
ça não é, simplesmente, o lado receptor do processo. A educação não 
consiste em transferência de signifi cados do professor ao estudante, dos 
pais às crianças, da geração atual às próximas gerações. A educação é 
um processo de comunicação no qual as crianças são muito mais cria-
doras de signifi cados do que o são os adultos. Para Mead, as crianças 
não são um recipiente vazio que deve ser preenchido. As crianças são, 
em última instância, a fonte de renovação e de novos signifi cados.

 
Mead (1992) concebe a escola como uma instituição social.24 As insti-

tuições sociais cumprem importante papel social à medida que representam 
uma forma de organização de atitudes e atividades sociais, garantindo a 
experiência de uma comunidade, com valores, regras e momentos de inte-
ração. Essas instituições, entre as quais está a escola, constituem parte vital 
na evolução do indivíduo e da sociedade, pois se referem às manifestações 
formais do processo evolutivo, que garantem os processos de socialização 
e de individuação. Desse modo, a escola compartilha, igualmente, a função 
de garantir a integração social, a formação para a cidadania e para a parti-
cipação democrática. 

23 O termo empregado por Mead é “Old education” em oposição a “Our education” 
(MEAD, 2008, p. 92). A crítica se dirige especialmente aos seguidores da pedagogia de 
Herbart, “os quais possuem uma percepção apenas da dimensão intelectual do ensino, 
sem perceber a natureza e a base social do mesmo” (MEAD, 2008, p. 174).

24 Para Mead, uma instituição social “representa uma resposta comum por parte de todos 
os membros de uma comunidade a uma situação particular” (MEAD, 1992, p. 261).



397Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A escola é o mais importante instrumento de que dispõe uma co-
munidade se ela realmente quiser dotar seus jovens das aptidões 
cognitivas e morais necessárias para o exercício esclarecido da 
cidadania. Um cidadão atuante é um indivíduo capaz de enfrentar 
com racionalidade os problemas sociais, de levar em consideração 
todos os valores em jogo e de ser capaz de reconstruir essa situação 
problemática transcendendo a ordem específi ca da sociedade em que 
vive (SILVA, 2009, p. 197).

O ser humano, diferente de outras classes de animais, necessita que 
a sociedade, a partir de suas instituições, organize processos específi cos 
que objetivem o cuidado, a proteção e o ensino aos novos membros do 
grupo social, especialmente no longo período de infância. A educação, 
nesse sentido, emerge como elemento essencial da organização e da 
manutenção da vida dos indivíduos e dos distintos grupos sociais. Ao 
nascer, a criança não possui os instintos de sobrevivência já presentes 
em outras espécies, o que denota a necessidade de que a gerações adul-
tas organizem processos de ensino e de aprendizagem que capacitem os 
novos indivíduos a sobreviverem, reagirem e adaptarem-se ao mundo 
em que estão adentrando. 

É necessário destacar, novamente, a centralidade do papel da intersub-
jetividade e da interação como instâncias formativas nos textos de Mead. 
Nesse sentido, Biesta (1998, p. 93) entende que “a principal conclusão pe-
dagógica a ser extraída dos escritos de Mead é o argumento de que educação 
é interação social”. Ou seja, é no convívio social que a identidade do “eu” 
pode ser moldada, visto que a situação social é condição para a emergência 
da consciência, da racionalidade e do self. Assim, o espaço-tempo escolar 
tem importância fundamental ao possibilitar às crianças experiências de 
interação, convivência e socialização. 

[ii] A dimensão lúdica do processo formativo

As atividades lúdicas, como o brincar livre (play) e o jogar de forma 
organizada (game), confi guram-se em situações arquetípicas da formação e 
do desenvolvimento do self. A importância conferida à ludicidade decorre da 
centralidade atribuída por Mead (2006) aos gestos e às situações interativas 



398 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

espontâneas, características da fase infantil da criança e presentes, sobre-
maneira, nas atividades lúdicas. Isto é, o brincar e o jogar são considerados 
por Mead desde a perspectiva de seus efeitos socializadores e formativos.

Segundo Mead, “o brincar consiste na essência do ato da criança” 
(MEAD, 2006, p. 24). Ele percebe que no agir infantil, diferente do agir 
adulto, preponderam as dimensões afetivas e estéticas do ato, em detrimento 
da dimensão intelectual. Essa percepção, longe signifi car uma desvalorização 
da ação infantil, salienta que a realidade é aprendida, elaborada e vivida 
desde uma perspectiva diferenciada por parte da criança, que pode ser mais 
bem compreendida se associada às situações lúdicas.

O brincar tem um papel decisivo no comportamento da criança, sendo 
mais do que um estágio no desenvolvimento do self. O brincar é uma 
organizada e identifi cável atividade humana que começa na infância, 
sendo necessária no transcorrer de toda a vida. Tem um papel funda-
mental na infância, na conexão entre as emoções, o estético e as atitudes, 
em direção à sociedade. Ele permite que os símbolos se transformem 
em signifi cado e comportamento (DEEGAN, 2006, p. LVI). 

Para Mead, a dimensão lúdica representa um princípio-chave que neces-
sita ser incorporado à vida escolar, pois mediante essa classe de atividades, 
como as brincadeiras e os jogos, é possível a internalização dos diversos 
papéis sociais disponíveis. O brincar e o jogar são instâncias fundamentais ao 
processo de socialização, consistindo nos princípios pedagógicos a partir do 
quais a educação deve ser conduzida. Nesse sentido, afi rma Mead (2006, p. 42):

Com referência ao brincar, enquanto princípio a partir do qual a educa-
ção deveria ser conduzida, nós não entendemos que a criança deveria 
ser abandonada à própria infl uência em relação a si mesma, mas que 
nós deveríamos organizar esses estímulos para que eles respondam ao 
crescimento natural do organismo da criança, tanto com relação aos 
objetos pelos quais se interessa, quanto nas relações que ela possui 
com os outros no processo de vida que ela tem de pôr em prática.

 
Ao reafi rmar a importância do brincar e do jogar na infância, Mead 

(2006) realiza uma crítica contundente ao modelo escolar da sua época, um 



399Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

modelo tecnifi cado e por demais hermético, que não explorava adequada-
mente as dimensões lúdica e estética enquanto momentos formativos. A 
concepção educacional vigente estava mais alinhada ao modelo do mundo 
do trabalho que a uma compreensão que abarcasse integralmente a vida da 
criança, com a devida atenção ao brincar. Mead (2006), por sua vez, de-
fendia um método educativo de estimulação natural, no qual os interesses 
estariam direcionados aos objetos em si mesmos e não aos fi ns, como no 
caso do trabalho e da técnica. 

Devemos salientar que, para Mead (2006), o brincar, junto com o trabalho 
e a arte, enquadra-se no rol das atividades signifi cativas da vida humana. O 
brincar distingue-se de ambos pela absoluta espontaneidade e fascinação no 
imaginário da criança, não necessitando ser elevado à consciência para ter valor 
em si, pois “a completa espontaneidade, a fascinação e o valor do brincar esta-
riam perdidos se cada elemento fosse levado à consciência da criança” (MEAD, 
2006, p. 34). Por isso, o princípio do trabalho não pode ser aplicado como um 
modelo nos primeiros anos da infância, sob pena de sabotarmos a criatividade 
e a espontaneidade das crianças. Essa concepção leva Silva (2009) a apontar a 
noção do brincar como um princípio-chave na educação, nos seguintes termos:

Na opinião dele [Mead], a escola devia adotar a noção do brincar como 
princípio-chave, no sentido de que os estímulos provocados pelos 
objetos do ambiente devem ser dispostos de maneira a responderem 
ao desenvolvimento natural do organismo das crianças, tanto com 
respeito aos objetos pelos quais elas sucessivamente vão adquirindo 
interesse, quanto com as relações recíprocas que cada uma terá de 
levar adiante no processo de viver (SILVA, 2009, p. 189). 

Sendo o brincar um princípio natural do desenvolvimento dos indivíduos, 
é fundamental que a escola proponha um método de estimulação natural da 
criança, no qual os interesses estejam direcionados aos objetos em si mesmos 
e não nos fi ns que representam. Desde a perspectiva apontada por Mead, o 
brincar justifi ca-se, na educação inicial, por si mesmo, já que muito além da 
perspectiva do trabalho, da organização e da disciplina, o brincar possibilita a 
interação, a internalização de atitudes e papéis sociais, o desenvolvimento da 
criatividade e do espírito de cooperação no grupo, favorecendo a emergência 
da consciência de “si mesmo” e da identidade pessoal. 



400 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Considerações fi nais

Em consonância com o que argumentamos no decorrer deste artigo, foi 
possível perceber que a noção de “interacionismo simbólico”, nos escritos 
de Mead (2006), pressupõe o reconhecimento categórico do caráter social 
da vida humana e da anterioridade da sociedade em relação ao indivíduo. 
Ademais, a comunicação, a linguagem e a intersubjetividade possuem papel 
central na formação do ser humano e da sociedade, visto que a estruturação 
dos signifi cados, da inteligência, da racionalidade e do self se dão sob o 
fundamento da interação simbólica. 

Mead (2006), embora não tenha criado o termo “interacionismo sim-
bólico”, apresentou uma compreensão original da estruturação da identidade 
pessoal. Concebeu a formação do self mediante a inserção dos indivíduos 
em processos de socialização, por intermédio da interação, da cooperação 
e da comunicação. Desse modo, somente num contexto interativo o sujeito 
pode converter-se em self, em sujeito com consciência de “si mesmo”, 
pois o acesso ao “eu” é sempre mediado por um “mim”, uma consciência 
de “si mesmo” que advém da introjeção das demandas, dos papéis e das 
perspectivas generalizadas da comunidade. Nesse processo, o brincar e o 
jogar são analogias do modo mediante o qual o self se forma e desenvolve 
suas estruturas internas.

Sob a perspectiva da educação, entendemos que os pressupostos teóricos 
apontados nos escritos de Mead (2006) possuem fecundidade para embasar 
uma leitura diferenciada dos processos, das práticas e das intencionalidades 
que permeiam o campo educacional de nosso tempo. Chamamos a atenção 
especialmente ao valor fundamental da interação, da convivência social e dos 
processos de socialização que podem ser desenvolvidos no ambiente escolar. 
Além disso, cabe destacar o valor da dimensão lúdica no processo escolar, 
visto que, em atividades como o brincar e o jogar, é facultado à criança 
experimentar livremente a espontaneidade, a imaginação e a criatividade, 
além de fazer a experiência do intercâmbio de papéis sociais, fundamental 
para a internalização das estruturas sociais do self.



401Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Referências

BIESTA, G. J. J. Mead, intersubjectivity, and education: the early writings. 
Studies in Philosophy and Education. Springer Netherlands, v. 17, n. 2-3, 
p. 73-99, Jun. 1998. Disponível em: <http://www.metapress.com/content/
p2437140t885hh20/fulltext.pdf>. Acesso em: 08 maio 2010.

______. Radical Intersubjectivity: refl ections on the “different” foundation 
of education. Studies in philosophy and education. Dordrecht, v. 18, n. 
4, p. 203-220, Jul. 1999. Disponível em: <http://www.metapress.com/con-
tent/2rwhm9g9nqgy/?p=7ff1928 4626049d28e23b7c35523afea&pi=0>. 
Acesso em: 08 de maio 2010.

BIESTA, G. J. J.; BURBULES, n. C. Pragmatism and educational resear-
ch. Lanham: Rowman & Littlefi eld, 2003, 128p. 

BIESTA, G. J. J.; TRÖHLER, D. George Herbert Mead and the develop-
ment of a social conception of education. In: MEAD, G. H. The philosophy 
of education. Boulder: Paradigm Publishers, 2008, p. 1-16.

BLUMER, H. Symbolic interactionism: perspective and method. Berke-
ley: University of California Press, 1969, 208p.

______. George Herbert Mead and human conduct. Walnut Creek: Al-
tamira Press, 2003, 197p. 

CASAGRANDE, C. A. G. H. Mead & a educação. Belo Horizonte: Autên-
tica Editora, 2014, 127p.

CASAGRANDE, C. A.. A formação do eu em Mead e em Habermas: desa-
fi os e implicações à educação. 2012, 197f. Tese (Doutorado em Educação) 
– Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Programa de 
Pós-Graduação em Educação, Porto Alegre, 2012.

COOK, G. A. George Herbert Mead: The making of a social pragmatist. 
Urbana: University of Illinois Press, 1993, 231p.

DEEGAN, M. Jo. Play from the perspective of George Herbert Mead. In: 
MEAD, G. H. Play, school, and society. New York: Peter Lang Publishing, 
2006, p. XIX-CXII.



402 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

HABERMAS, J. Teoria do agir comunicativo: racionalidade da ação e ra-
cionalização social. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2012, v. 1. 704p.

______. Pensamento pós-metafísico: estudos fi losófi cos. 2. ed. Rio de Ja-
neiro: Tempo Brasileiro, 2002, 271p.

HONNETH, A. Crítica del agravio moral: patologías de la sociedad con-
temporánea. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2009, 464p.

JOAS, H. G. H. Mead: a contemporary re-examination of his thought. 
Massachusetts: The MIT Pres Cambridge, 1997, 268p.

______. Interacionismo simbólico. In: GIDDENS, A.; TURNER, J. Teoria 
social hoje. São Paulo: UNESP, 1999, p. 127-174. 

MEAD, G. H. Mind, self, and society: from the standpoint of a social be-
haviorist. Chicago: The University of Chicago Press, 1992, 401p. 

______. Espíritu, persona y sociedad: desde el punto de vista del conduc-
tismo social. Barcelona: Paidós, 1973, 403p.

______. Selected writings. Chicago: The University of Chicago Press, 
1981, 416p. 

______. On social psychology. Chicago: The University of Chicago Press, 
1984, 358p.

______. Play, school, and society. New York: Peter Lang Publishing, 2006, 
157p. 

______. The philosophy of education. Boulder, CO: Paradigm Publishers, 
2008, 196p.

MILLER, D. L. George Herbert Mead: self, language and the world. Aus-
tin: University Of Texas Press, 1973, 280p.

MORRIS, C. George H. Mead as social psychologist and social philos-
opher. In: MEAD, G. H. Mind, self, and society: from the standpoint of 
a social behaviorist. Chicago: The University of Chicago Press, 1992, p. 
IX-XXXV.



403Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.375-403, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

NUNNER-WINKLER, G. Formação da identidade em tempos de mudan-
ças velozes e multiplicidade normativa. Educação, Porto Alegre, v. 34, n. 
1, p. 56-64, jan./abr. 2011.

SASS, O. Crítica da razão solitária: a psicologia social segundo Geor-
ge Herbert Mead. Bragança Paulista: Universitária São Francisco, 2004, 
304p.

______. Psicología social y educación: la perspectiva pragmática de Ge-
orge Herbert Mead. Revista educación y pedagogía, Medellín, n. 26/27, p. 
123-140, 2001. Disponível em: <http://aprendeenlinea.udea.edu.co/revis-
tas/index.php/revistaeyp/article/view/11197/10264>. Acesso em: 23 nov. 
2015. 

SILVA, F. C. da. Em diálogo com os tempos modernos: o pensamento polí-
tico e social de G. H. Mead. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2009, 304p.

______. School and democracy: a reassessment of G. H. Meads education-
al ideas. Etica & Politica/Ethics & Politics. Edizioni Universitá di Tries-
te, XII, p. 181- 194, 2010. Disponível em: <http://www.openstarts.units.it/
dspace/bitstream/10077/4690/1/CarreiraDaSilva_E%26P_ XII _2010_1.
pdf>. Acesso em: 27 fev. 2012.

Data de registro: 08/02/2014

Data de aceite: 17/11/2014





405Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p405a424

A INVISIBILIDADE DA FILOSOFIA AFRICANA 
NO DISCURSO ACADÊMICO BRASILEIRO

The invisibility of african philosophy in the brazilian academic discourse

L’invisibilité de la philosophie africaine 
dans le discours académique brésilien

Luís Thiago Freire Dantas*

Resumo: O objetivo deste artigo é questionar a invisibilidade da fi losofi a 
africana no discurso acadêmico brasileiro. Para isso, o artigo refl etirá sobre 
a ideologia que é a causa da compreensão da falta de história no continente 
africano, em seguida o artigo apresentará a complexidade que há em atribuir 
uma identidade africana, assim como criticar a noção de Etnofi losofi a através 
do fi lósofo camaronês Marcien Towa. Finalmente, o artigo considerará tal 
invisibilidade como efeito de uma reprodução colonizadora que, para se 
desenvolver, necessita de legitimação europeia do próprio discurso.

Palavras-chave: Colonização. Filosofi a africana. Racismo.

Abstract: The purpose of this article is to question the invisibility of African 
philosophy in academic discourse. For this, the article will refl ect on the 
ideology that is the cause of this lack of understanding of the history on the 
African continent, and then the article will present the complexity of assigning 
an African identity, but also to criticize the concept of ethnophilosophy by 
philosopher Cameroon Marcien Towa. Finally, the article considers this 
invisibility as a colonizer read effect to develop, require very European 
legitimizing expression.

Keywords: African philosophy. Colonization. Racism.

* Mestre em Filosofi a pela Universidade Federal do Paraná (UFPR). Doutorando em 
Filosofi a: História da Filosofi a pela (UFPR). E-mail: fdthiago@gmail.com



406 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Résumé: Le objectif cet article est en questionner l’invisibilité de la 
philosophie africaine dans le discours académique. Pour ça, l’article refl échirá 
sur l’idéologie qui est la cause de ce manque de compréhension de l’histoire 
sur le continent africain, puis l’article présentera la complexité d’assigner 
une identité africaine, mais aussi de critiquer la notion de Etnofi losofi a par 
le philosophe camerounais Marcien Towa. Enfi n, l’article considère cette 
invisibilité comme un effet de lecture colonisatrice que pour développer, 
nécessite de légitimation européenne d’expression propre.

Mots-clés: Colonisation. Philosophie africain. Racisme.

1. Introdução

Um curso de fi losofi a tem em suas diferentes disciplinas uma série de 
fi lósofos que são cruciais para a formação discente, por exemplo, Platão, 
Aristóteles, Descartes, Kant, Hegel, Heidegger e alguns outros. A partir dessa 
gama de autores, decorre uma construção de ideia de fi losofi a que a carac-
teriza como uma formulação de pensamento em larga medida europeia que, 
em consequência, legitima a melhor maneira de escrever e analisar um texto 
fi losófi co. A partir disso, alguns aspectos são recorrentes e por mais que dife-
renças surjam nos autores, há um princípio comum que é reproduzido quase 
de maneira espontânea: os conceitos fi losófi cos têm sua origem grega. Isso 
pode ser observado nos conceitos: política, ética, técnica e natureza que são 
originados, respectivamente, das palavras gregas: pólis, ethos, techné, physis. 
Na compreensão dessa origem implica-se que o fazer fi losófi co apenas tem 
validade se há um diálogo com a tradição grega que, coincidentemente, na 
elaboração de aulas se recorre também fundamentar um conceito fi losófi co em 
um fi lósofo alemão, francês ou inglês, isto é, em um europeu. Por conseguinte, 
argumenta-se sobre o fazer fi losófi co como uma expressão grega e europeia, 
e a defi nição de uma fi losofi a ocidental-europeia seria uma tautologia:

A palavra philosophia diz-nos que a fi losofi a é algo que pela primeira 
vez e antes de tudo vinca a existência do mundo grego. Não só isto 
– a philosophia determina também a linha mestra de nossa história 
ocidental-europeia. A batida expressão ‘fi losofi a ocidental-europeia’ 



407Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

é, na verdade, uma tautologia. Por quê? Porque a ‘fi losofi a’ é grega 
em sua essência, e grego aqui signifi ca: a fi losofi a é nas origens de 
sua essência de tal natureza que ela primeiro se apoderou do mundo 
grego e só dele, usando-o para se desenvolver (HEIDEGGER, 1979, 
p. 212, grifos do autor). 

 
Essa passagem tenta justifi car o motivo da fi losofi a ser greco-europeia, 

de tal modo que o estranhamento em expressar uma fi losofi a fora desse lugar, 
por exemplo, uma fi losofi a africana, surge àquele pesquisador ou pesquisa-
dora que corrobora com a ideia de fi losofi a enquanto uma produção europeia. 
Assim, a impossibilidade de indicar a existência de uma fi losofi a africana 
não impede somente de pensar uma fi losofi a que tenha suas raízes nesse 
continente, ou seja, que há um modo de interpretar os conceitos diferentes 
do europeu, mas na medida em que a fi losofi a é uma atividade humana, 
dizer que há certos humanos que não fi losofam é defi ni-los como privados 
da própria humanidade. Dessa forma, Ramose argumenta o seguinte: 

Afi rmamos que não há nenhuma base ontológica para negar a exis-
tência de uma fi losofi a africana. Também argumentamos que, fre-
quentemente, a luta pela defi nição de fi losofi a é, em última análise, o 
esforço para adquirir poder epistemológico e político sobre os outros 
(RAMOSE, 2011, p. 14).

Diante dessa situação é que se pretende nesse artigo expor de que 
maneira a invisibilidade da fi losofi a africana manifesta-se no discurso aca-
dêmico brasileiro. Principalmente, porque se entende que problematizar a 
invisibilidade não diz respeito à produção de uma fi losofi a nacional, mas no 
fundo, está em jogo o modo afro-brasileiro de pensar, que permite construir 
princípios e possibilidades para os acontecimentos próximos a nossa própria 
história. Com isso, o artigo iniciará explicando como a discriminação aos 
africanos possui um discurso na fi losofi a europeia de modo que na importân-
cia de um fi lósofo, por exemplo, Heidegger, para a fi losofi a contemporânea, 
contém nessa fi losofi a um questionamento e afi rmação sobre a ausência de 
humanidade a certo grupo humano: os cafres. Para contrapor tal racialismo, 
o artigo descreverá dois temas da fi losofi a africana, a problematização da 
identidade de uma fi losofi a africana e a crítica à etnofi losofi a.



408 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A partir de tais refl exões, o artigo apontará para alguns aspectos que 
caracterizam a invisibilidade do pensamento africano no discurso acadê-
mico brasileiro. Enfocando em uma das características sobre a ideia de 
que a fi losofi a no Brasil necessita de subserviência a um modelo e a sua 
reprodução ainda continua por meio de comentários e não de uma fi losofi a 
com aspectos brasileiros.

2 – Heidegger e os cafres: a normatividade da história

Martin Heidegger foi um fi lósofo alemão do século XX de enorme 
infl uência em vários pensadores e em diferentes áreas das ciências huma-
nas. Tal infl uência foi motivada em grande parte pelas teses apresentadas 
no livro Ser e tempo (2012) que tem como eixo principal a pergunta: 
qual o sentido do ser? Tal questionamento mostrava-se necessário para 
Heidegger porque a palavra ser na tradição fi losófi ca caiu em uma série 
de pré-conceitos: i) universalidade, isto é, o ser consiste no conceito 
mais universal de todos podendo apresentar-se em diferentes modos; ii) 
indefi nibilidade, que decorrente da universalidade o ser não teria uma 
defi nição fi xa, podendo dessa forma ser defi nido, ou não, de maneiras 
diversas; iii) evidência, ou seja, fazemos uso do conceito de ser e o 
compreendemos sem necessitar de uma investigação precisa sobre o 
conceito (HEIDEGGER, 2012, p. 35-39). E precisamente por causa dessa 
ausência de investigação que Heidegger estabelece o questionamento 
sobre o sentido do ser como principal tema em Ser e Tempo e, por con-
sequência, radica esse livro como um clássico fi losófi co:

Para compreendermos a importância de Ser e Tempo na história da 
Filosofi a e, ainda, a consciência que Heidegger tinha dessa importân-
cia, poderíamos usar, sem temor, a palavra ecumenismo [...]. Todos 
os grandes autores foram convocados para um reexame da questão do 
ser, a começar por Platão. É assim que o ecumenismo heideggeriano 
revela independência em relação a respostas de autores clássicos, 
mas, ao mesmo tempo, os convida, mediante uma reinterpretação, 
para um novo modo de pensar a questão do sentido do ser (STEIN, 
2011, p. 47).



409Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Com essa proposta, como cita alguns comentadores (STEIN, 2011), a 
importância desse livro já era enorme antes mesmo de ser publicado e com 
sua publicação apenas confi rmou o autor como um dos maiores pensadores 
do século XX. A singularidade das teses heideggerianas em grande parte 
consolidou-se devido muitos interlocutores enfocarem mais no aspecto 
existencial de um ente, que Heidegger privilegiou na sua investigação, o 
Dasein. Esse enfoque decorre pelo fato de que o Dasein afi rma o ser humano 
como um ente situado, primordialmente, no mundo. Partindo dessa condição 
originária, a constituição de pessoa, de indivíduo, de ser social ou de sujeito 
seria subsequente ao Dasein:

Segundo Heidegger, é preciso mostrar que o ser do Dasein é total-
mente diferente daquele dos outros entes. Se a constituição do Dasein 
é completamente distinta da constituição dos outros entes, então é 
possível encontrar nele mesmo o acontecer transcendental (STEIN, 
2011, p. 65).

Além disso, uma das características desse ente é que ele é um ser 
histórico, ou seja, “o Dasein tem cada vez sua ‘história’ e pode tê-la porque 
o ser desse ente é constituído pela historicidade” (HEIDEGGER, 2012, p. 
1035), pois “O Dasein ‘é’ seu passado no modo do seu ser, o qual, para dizer 
rudemente, ‘se gesta’ (geschiet) cada vez a partir de seu futuro” (HEIDE-
GGER, 2012, p. 81, grifos do autor).

Diante desse caráter inovador presente em sua obra, a fi liação de Hei-
degger ao partido nacional-socialista de Hitler em 1933 e, na mesma época 
assumindo um cargo de reitor na universidade de Freiburg, não impediu de 
que sua fi losofi a tivesse uma enorme infl uência em diversas teorias1. Porém, 
nesse período conturbado, uma preleção importante para esse artigo diz 

1 “Nos anos 1930 encontramos Sartre trabalhando O ser e o nada sob o impacto direto 
de Ser e tempo. Jean Beaufret foi o elo e o intérprete principal de Heidegger depois da 
segunda Guerra, na França. E, desde então, a presença da Filosofi a heideggeriana tornou-
se tão forte naquele país que foi por meio dela que se retornou a Husserl. A. Camus, G. 
Marcel, M. M.-Ponty são autores que trabalharam sob a infl uência de Heidegger. Filósofos 
pós-modernos, como M. Foucault, J. Derrida, J.-F. Lyotard, G. Vattimo e P. Sloterdijk 
recorrem a Heidegger, sobretudo na sua crítica à subjetividade e ao iluminismo” (STEIN, 
2011, p. 42).



410 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

respeito à primeira ministrada por Heidegger após a renúncia ao reitorado 
em 1934: Lógica – a pergunta pela essência da linguagem. Essa preleção 
tinha outro título: O estado e a ciência, mas Heidegger a reformulou com 
intuito de apresentar a Lógica não como uma propedêutica na formulação 
de juízos, e sim como questionadora da própria linguagem. Diante disso, 
Heidegger expôs que a construção de um povo a partir de teses biológicas 
não consistiria em um caráter real de um povo, pois este se forma por meio 
da linguagem. Contudo, mesmo com essa advertência Heidegger não escapou 
de expressar um tipo de racismo, no sentido de avaliar um grupo humanidade 
a partir de uma ausência normativa, no caso, a história:

nomeadamente que a história é aquilo que distingue o ser dos humanos. 
Por outro lado, poder-se-ia objetar que há humanos e grupos huma-
nos (negros, como por exemplo, os cafres) que não têm história, dos 
quais nós dizemos que são a-históricos. Mas, por outro lado, a vida 
da fauna e da fl ora tem uma história de milhares de anos e cheia de 
peripécias. Os fósseis dão um testemunho instrutivo acerca disso. Não 
apenas a vida, sob a qual nós compreendemos os animais e as plantas, 
mas também toda a terra tem a sua história [...] Por conseguinte, há 
história também fora do âmbito do homem, por outro lado ela pode 
faltar no seio do âmbito humano, como entre os negros. Com isso, a 
história não seria nenhuma determinação distintiva do ser humano 
(HEIDEGGER, 2008, p. 141, grifos nossos).

Antes de analisar as implicações dessa passagem, é fortuito expli-
car quem seriam os cafres. Primeiramente, o termo “cafre” foi usado 
historicamente em correspondência aos povos nativos da África austral, 
contudo tal palavra foi adquirindo conotações racistas e ofensivas durante 
o período colonial (principalmente na África do Sul) e, originalmente, 
cafres seriam aqueles povos africanos não-muçulmanos o que os indica-
riam como infi éis. Nesse caminho, utilizar essa palavra não corresponde 
a uma ignorância de Heidegger frente ao seu signifi cado, mas somente 
intensifi ca o propósito do autor em avaliar quem, ou o quê, possuiria a 
designação de histórico. O mais impactante é que os estudiosos da fi loso-



411Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

fi a heideggeriana não cita essa passagem, exceto em momentos breves2. 
Facilmente entende-se que essa ausência de incômodo é consequência 
de uma consciência geral que a África é um país que não possui capaci-
dade de abstração e é permeada por um senso não-crítico, além do que 
as populações africanas estariam em um estágio anterior a civilização, 
como se lê na Filosofi a da história de Hegel:

A África não é parte histórica do mundo. Não têm movimentos, 
progressos a mostrar, movimentos históricos próprios dela. Quer 
isso dizer que a sua parte setentrional pertence ao mundo europeu ou 
asiático. Aquilo que entendemos precisamente pela África é o espírito 
a-histórico, o espírito não desenvolvido, ainda envolto em condições 
de natural e que deve ser aqui apresentado apenas como no limiar da 
história do mundo (HEGEL, 2001, p. 111).

Apesar de tal afi rmação hegeliana aproximar da passagem destacada 
na preleção de Heidegger, em compensação, muitos comentadores indicam 
a impossibilidade de deduzir do pensamento heideggeriano qualquer argu-
mento favorável a teorias eugenistas, porque “o Dasein não possui aqui 
nenhuma corporeidade originária e não pode consequentemente ser pensado 
a partir de algum primado genético específi co” (CASANOVA, 2009, p. 
151). Porém, na leitura destacada sobre os cafres, apreende-se que há uma 
exclusão propiciada pelo elemento histórico que Bernasconi (2010, p. 61, 
grifos nossos) adverte: “esta maneira de pensar sobre ‘o povo’ diferencia 
Heidegger de alguns dos teóricos biologicamente raciais do seu tempo, mas 
não há nada de inocente sobre o julgamento que apenas os povos históricos 
são verdadeiramente um povo”.

Por isso, para um melhor entendimento dessa problemática, é necessário 
investigar a descrição que Heidegger apresenta sobre os dois modos da história 

2 Essa passagem intriga ainda mais porque grande parte dos leitores e comentadores da 
obra do Heidegger não atentou sufi cientemente para implicações dessa passagem. Tanto 
que em um levantamento bibliográfi co sobre a citação dos cafres como grupos humanos 
ausente de história, foi encontrada apenas em Bernasconi (2010), Sonia Sikka (2003), 
Osongo-Lokadi (2006) e Faye (2012). Porém, vale destacar o trabalho de Osongo-Lokadi: 
Heidegger et l’afrique: reception et paradoxe d’un dialogue monologique, que realiza 
uma análise da compreensão heideggeriana acerca dos africanos.



412 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

manifestar-se: a história natural e a história como ingresso no futuro. O primeiro 
tipo diz respeito a um suceder do tempo em que os fatos são assinalados para 
que entrem no passado e “aí é indiferente em que domínio de fatos esta suces-
são ocorre” (HEIDEGGER, 2008b, p. 142). Com isso, vale destacar que para 
interpretar a história como natural, o autor interroga se as plantas ou animais 
contêm uma história e na resposta acerca da história às plantas ou aos animais, 
Heidegger indica a pertença do povo cafre à história natural, isto pelo fato de 
eles estarem próximos dos animais: “contudo, eles [os cafres] têm tanta história 
quanto os macacos e os pássaros” (HEIDEGGER, 2008b, p. 143) e, em conse-
quência, afi rmar que “mas nem toda e qualquer coisa que passa e pertence ao 
passado entrará na história” (HEIDEGGER, 2008b, p. 143).

Contudo, de acordo com Heidegger, a possibilidade de um povo a-histórico 
entrar na história só é passível de ocorrer quando isso corresponder a um ingresso 
não no passado, mas no futuro (este seria o segundo tipo dos dois modos em 
que a história pode se manifestar). O interessante é que essa possibilidade, ao 
que parece, ocorre por meio da eliminação da história (futuro): “um povo entra 
na história (passado), na medida em que ele é eliminado da história (futuro)” 
(HEIDEGGER, 2008b, p. 144). Assim, se a entrada na história, no caso exem-
plifi cado os cafres, deve-se pela eliminação da história (futuro), então é provável 
dizer que qualquer povo ausente de proximidade aparente com o “nós” só tem 
a eliminação como possibilidade para entrar em uma história. Dessa maneira, 
parte das problematizações de Heidegger sobre a história como elemento dis-
tintivo do humano tem relação com a instauração de um povo em conformidade 
a um de seus conceitos capitais: o acontecimento apropriativo (Ereignis), pois 
em contraste com aquela caracterizada pelo natural, a história como ingresso 
no futuro escapa de um encadeamento factual dos entes no mundo. Assim, 
“os povos não entram na história como se ela fosse um espaço pronto no qual 
encontram refúgio, [...] mas ‘fazer história’ signifi ca: criar primeiro o espaço 
e o solo” (HEIDEGGER, 2008b, p. 145, grifos do autor).

Perante essas observações, como se pode acompanhar, por mais que 
Heidegger tenha uma apresentação de que o não-histórico só é possível 
àqueles entes que têm na sua constituição o histórico (no caso, o humano), 
ainda há uma diferenciação de povos de maneira que os sem história são 
incluídos pela exclusão. E pelo fato de que a exclusão ainda permanece 
centrada como uma única perspectiva de compreender os povos a-históricos, 
ela permite que se discuta essa constituição de um povo histórico a partir 



413Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

do racismo. Porque, por mais que a questão sobre a raça seja tratada por 
Heidegger na preleção Lógica, no intuito de afastar a formação de povo a 
partir da ideia de corpo, para Bernasconi o tratamento da ideia de raça em 
Heidegger deve-se ao fato de que “o racismo e a fi losofi a ocidental estavam 
tão intimamente ligados que levou [a Heidegger] pensar diverso sobre o que 
até então havia chamado de ‘raça’” (BERNASCONI, 2010, p. 49).

Esse pensar diverso pode ser encontrado na preleção Lógica em que para 
questionar a defi nição de povo como corpo (Volk as Leib), Heidegger realiza 
um jogo semântico entre as palavras Rassisch e Rassige: “Racial no primeiro 
sentido não necessita de ser, de modo algum, de raça nobre e pode, antes pelo 
contrário, ser inteiramente destituído de raça” (HEIDEGGER, 2008, p. 121). 
Com isso, Franco de Sá (2009, p. 519) comenta que nesse ponto “Heidegger 
alude aqui a impossibilidade de determinar a essência do homem pela biologia 
ou pelo modo de ser da vida” e em consequência recusa que raça no termo 
biológico “tenha, por si só, a possibilidade de conferir algum valor, alguma 
qualidade relevante ou merecimento” (SÁ, 2009, p. 519). Em contrapartida, 
Maldonado-Torres (2008) argumenta que o afastamento heideggeriano do 
racismo biológico do nazi-fascismo não o distancia de outra forma de racismo: 
o epistêmico. Este está relacionado com a política e a sociedade, que o autor 
assim defi ne: “O racismo epistêmico descura a capacidade epistêmica de certos 
grupos de pessoas. Pode basear-se na metafísica ou na ontologia, mas o resultado 
acaba por ser o mesmo: evitar reconhecer os outros como seres inteiramente 
humanos” (MALDONADO-TORRES, 2008, p. 79).

Assim, ao formular uma justifi cativa que determina os cafres como 
aquele grupo humano ausente de história, Heidegger não distancia da tra-
dição europeia que reproduz(iu) a ideia de que no continente africano há 
uma humanidade ainda a ser construída. E através disso, há uma falta de 
atenção à produção fi losófi ca africana. Por isso, antes de explicar como tal 
ideologia ainda é presente no discurso fi losófi co brasileiro por meio da in-
visibilidade, este artigo pretende explicar a importância da fi losofi a africana 
para o pensamento humano e depois apresentar que esta é construída por 
princípios racionais capaz de dialogar com a europeia.

3 – Como se poderá reconhecer a importância da fi losofi a africana?

A difi culdade em refl etir sobre a fi losofi a africana é primeiramente pelo 



414 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

questionamento se há uma fi losofi a africana. Com certeza não há da mesma 
maneira que não há uma fi losofi a europeia, ou seja, uma uniformidade de 
pensamento no interior de um continente. Mas a pergunta pela existência 
de tal fi losofi a consiste em problematizar dois pontos: i) localizar geogra-
fi camente uma fi losofi a sugere-se um saber não restrito a um sistema ou a 
uma metodologia, mas está em sintonia com a própria formação de povos; 
ii) atribuir ao continente africano uma fi losofi a é afi rmar uma história cons-
truída por si mesmo e em diálogo com outras fi losofi as.

O primeiro ponto aproxima-se do questionamento sobre uma identi-
dade africana, que é teorizada por diversos pensadores, pela exigência de 
afi rmar-se diante dos outros: 

É verdade, é claro, que a identidade africana ainda está em processo 
de formação. Não há uma identidade fi nal que seja africana. Mas, ao 
mesmo tempo, existe uma identidade nascente. E ela tem certo con-
texto e certo sentido. Porque, quando alguém me encontra, digamos, 
numa loja de Cambridge, ele indaga: ‘Você é da África?’ O que signi-
fi ca que a África representa alguma coisa para algumas pessoas. Cada 
um desses rótulos tem um sentido, um preço e uma responsabilidade 
(ACHEBE apud APPIAH, 2010, p. 241, grifo do autor).

Tal signifi cado tem como resultado precisamente a invisibilidade que 
o africano tem no mundo, mas como pode ser invisibilidade se há uma 
visibilidade? Precisamente porque o que está visível, numa análise mais 
nítida, não é o africano em sua própria constituição, e sim a forma como 
o outro os vê e julga como eles devem ser. Isto signifi ca que a identidade 
africana é, principalmente para uma sociedade eurocêntrica, reduzida a um 
estereótipo que contribui para o esclarecimento daquela sociedade e nunca 
da africana. Esse “paradoxo” é um processo de racismo epistêmico em que 
se movimenta através de uma legitimação identitária e retira a possibilidade 
reconhecer a produção “não-ocidental” de conhecimento:

[O racismo epistêmico] opera privilegiando as políticas identitárias 
(identity politics) dos brancos ocidentais, ou seja, a tradição de 
pensamento e pensadores dos homens ocidentais (que quase nunca 
inclui as mulheres) é considerada como a única legítima para a pro-



415Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

dução de conhecimentos e como a única com capacidade de acesso 
à ‘universidade’ e à ‘verdade’. O racismo epistêmico considera os 
conhecimentos não-ocidentais como inferiores aos conhecimentos 
ocidentais (GROSFOGUEL, 2007, p. 32). 

Entretanto, a identidade africana deve ser compreendida não por um 
modelo correspondente a uma união, mas que reconheça na diversidade 
e na multiplicidade a constituição da identidade, uma vez que conforme 
explica Appiah (2010):

Se identidade é uma coalescência de estilos de conduta, hábitos de 
pensamento e padrões de avaliação mutuamente correspondentes 
(ainda que às vezes confl itantes), em suma, um tipo coerente de 
psicologia social humana – equivaleria a ‘dar a um nada etéreo um 
local de habitação e um nome’ (APPIAH, 2010, p. 243).

Da questão da identidade surge o segundo ponto: a atribuição de uma 
fi losofi a africana. Inicialmente, é necessário elucidar que ela não se manifestou 
somente contemporaneamente, mas contém consigo uma história que se inicia, 
até onde se sabe, com o Egito Antigo. A partir disso, produz-se uma tensão por 
interrogar sobre a própria origem da fi losofi a, porque há um debate no intuito 
de apresentar uma origem não grega de tal saber, já que houve uma contribuição 
egípcia e com o destaque inclusive para o fenótipo negro desta sociedade: “Atri-
buir falsamente à Grécia os valores de um Egito supostamente branco revela uma 
profunda contradição, que não é a menos importante prova da origem negra do 
Egito” (DIOP, 1974, p. 234). Atento a essa discussão, esse artigo problematiza 
que discursar a fi losofi a, enquanto não centrada em uma discussão europeia, 
propiciaria uma refl exão da fi losofi a extrapolando uma produção localizada, isto 
é, uma Geofi losofi a.3 Tanto mais pelo fato de que entende-se a fi losofi a como 
global e nessa “globalização” acarreta uma pluri-versalidade que tem como 
origem um diálogo entre Europa, África e povos do Oriente.

3 Deleuze e Guattari (2010) executam uma tese que a fi losofi a possui desenvolvimento 
não por um caráter histórico dos gregos, mas pela localização geográfi ca que permitiu 
a sua elaboração, assim como, posteriormente encontrou o campo necessário para sua 
permanência na Inglaterra, França e Alemanha. Diante dessa consideração ocorre o 
surgimento de uma Geofi losofi a.



416 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Para ilustrar esse debate, segue-se uma passagem escrita por Theophile 
Obenga (2004), em que descreve a tarefa da fi losofi a futura no mundo:

É mero preconceito acreditar que a época fi losófi ca da humanidade 
comece primeiro entre os gregos no quinto século A.C. Este 
preconceito implica que outro povo antigo não empreende um pen-
samento especulativo. (...) O espírito da fi losofi a Chinesa, fi losofi a 
Indiana, fi losofi a Africana, fi losofi a Europeia, e fi losofi a Maia pode 
diferir enormemente em seu tratamento do assunto, mas fi losofi a 
sempre se trata do conhecimento humano, e da elevação da mente. A 
fi losofi a futura do mundo deve tomar o cerne relato a grande sistema 
especulativo de toda humanidade (OBENGA, 2004, p. 31).

Desse modo, a fi losofi a não está no seu fi m, antes com essas atuais 
discussões questiona-se a geopolítica fi losófi ca, na perspectiva de trazer os 
conceitos formados a partir da contextualização em que o pensamento atua, 
enfocando nos meios em que um povo refl ete sobre princípios do mundo 
e, assim, constrói uma série de argumentos explicando o motivo de algo 
consistir de uma determinada forma e não de outra.

Porém, essa atitude não condiciona em um saber popular, na verdade, 
inúmeros fi lósofos africanos contrapõem a sugestão de a fi losofi a africana 
ser um etnofi losofi a, isto é, uma produção de conceitos permeados pelas 
máximas populares e invariavelmente situa-se dentro de uma hierarquia que 
os africanos fazem uma “fi losofi a popular”, enquanto a fi losofi a permanece 
sendo grega e com desenvolvimento na Europa. Diante desses aspectos, o 
próximo tópico tratará da crítica de Marcien Towa à etnofi losofi a.

4 – Marcien Towa: a fi losofi a africana não é uma etnofi losofi a

Se há um momento em que a África teve uma aparente nascença ao 
universo europeu, com certeza diz respeito à pesquisa etnográfi ca do mis-
sionário belga Placide Temples. Este reuniu as observações feitas ao grupo 
étnico banto e a partir disso escreveu o que seria denominado como Filosofi a 
Banto. Apesar da contribuição realizada pelo missionário, esse estudo et-
nográfi co situou tal fi losofi a ainda como ausente de protagonismo, isto é, a 



417Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

fi losofi a Banto ainda era permeada de noções populares e religiosas afastada 
de uma construção de princípios tal qual a fi losofi a tradicional é construída. 
Com isso, defi niu-se a fi losofi a banto como etnofi losofi a.

O problema da etnofi losofi a é que a sua legitimidade tornou possível 
não por meio do povo pertencente ao continente africano, mas necessitou 
da vinda de um europeu para poder apresentar a sua importância. Desse 
modo, a crítica, por exemplo, do beninense Paul Hountondji (2010) 
é que por meio da etnofi losofi a reforçava a ideia de que os africanos 
não compreendia que todo o pensamento ancestral seria uma fi losofi a: 
“normalmente, os autores partiam do princípio de que os africanos não 
tinham consciência da sua própria fi losofi a e que apenas os analistas 
ocidentais (...) poderiam traçar um quadro sistemático da sua sabedoria” 
(HOUNTONDJI, 2010, p. 133).

Outro crítico à etnofi losofi a consiste no fi lósofo camaronês Mar-
cien Towa (2009). Towa elabora teses fi losófi cas que tem a proposta de 
construir uma identidade à fi losofi a africana de maneira que esta não 
seja menor em relação à europeia, mas que tenha um diálogo forte e 
contenha outras perspectivas a questões tradicionais. Por isso, ao refe-
rir-se à etnofi losofi a, Towa explica que “ela residiu de fato em abraçar 
indiscriminadamente a civilização ocidental, de tomá-la totalmente como 
superior a nossa” (TOWA, 2009, p. 39). Quando o sentido principal para 
Towa em realizar uma fi losofi a africana seria: “nosso propósito principal 
deverá ser de alcançar uma crise e uma expressão fi losófi ca de nosso 
‘ser-no-mundo’ atual e uma determinação da forma de apoio e de refl etir 
uma direção defi nida” (TOWA, 2009, p. 35).

“Crise e expressão fi losófi ca” correspondem, dessa maneira, a uma 
forma de posicionar a própria identidade diante das subjugações que o con-
tinente africano sofreu com a colonização europeia. Principalmente através 
da ideologia que consolida a Europa enquanto engenho da história com o 
seu ápice na fi losofi a hegeliana:

O imperialismo ocidental trouxe uma de suas expressões ideológicas 
mais elaboradas na fi losofi a hegeliana da história, segundo a qual, a 
civilização moderna da Europa constitui a síntese universal de todos 
os valores produzidos para humanidade em curso de sua longa história 
(TOWA, 2011, p. 338).



418 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Assim, a importância da refl exão africana está em sintonia com os 
críticos da colonização que a Etnofi losofi a não realiza, apesar da intenção 
de recuperar a “antropologia própria” e a dignidade humana dos africanos 
(TOWA, 2009). Entre os críticos está o martiniquense Aimé Césaire que 
formulou o conceito originário de negritude que, para Towa, continha o 
propósito de reclamar o direito fundamental de independência política, 
ou seja, “o direito de iniciativa histórica”. Contudo, a difi culdade estaria 
no fato de que “Esse direito roubado pelo colonizador deve ser ofi cial-
mente reconhecido por este último” (TOWA, 2009, p. 36), no interior 
dessa refl exão, Césaire produz um pensar voltado para a condição do 
colonizado de maneira que tenta convencê-lo da possibilidade de liber-
tação por meio da luta e quanto ao colonizador resta persuadi-lo para 
realizar a descolonização.

Todavia, a difi culdade da descolonização diz respeito à legitimação 
do método fi losófi co, de tal modo que Towa levanta uma objeção a partir 
de uma diferença de conceitos entre o que seria o modelo europeu e o que 
seria o africano. Primeiramente, é preciso ter em mente que o fazer fi losó-
fi co não consisti num jogo etimológico de palavras, mas uma consideração 
sobre o mundo em seus princípios e, por consequência, refl etir acerca do 
absoluto: “Filosofi a existe. Apresenta-se como umas coleções de obras que 
se dizem fi losófi cas. A leitura dessas obras impõe a ideia de que a fi losofi a é 
a coragem de pensar o absoluto” (TOWA, 2012, p. 17). E, assim considera 
como tarefa do fi losofar africano contemporâneo:

 
A história de nosso pensar não deve se propor a exumação de uma 
fi losofi a que nos dispensariam de fi losofar, mas acima de tudo a 
determinação do que em nós é subversivo para que seja possível a 
subversão do mundo e da nossa atual condição no mundo (TOWA, 
2009, p. 75).

Precisamente pela subversão é que consiste na maneira de como o 
pensamento guia-se na perspectiva cosmopolita. Um tipo de subversão 
diz respeito à origem da fi losofi a, pois como escrito anteriormente sobre o 
questionamento da infl uencia egípcia à fi losofi a grega, Towa acompanha 
a crítica sobre a noção de “milagre grego”, por ressaltar o Egito antigo 
como a irmã mais velha da Grécia antiga e esta tendo em muitos aspectos 



419Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

reprodução de princípios já alicerçados entre os pensadores egípcios. Com 
isso, apresentar a fi losofi a como um discurso muito antes nômade em que as 
construções teóricas seriam efeitos de uma troca de saberes entre diversos 
pensadores em suas culturas é decorrente de que o Egito por muito tempo 
fora tratado pelos pensadores gregos como um estágio para desenvolver 
suas ideias, por exemplo, é documentado que Pitágoras passou 20 anos no 
Egito, Demócrito 5 anos e Platão 13 anos. 

Outro aspecto situa-se na passagem do mito à fi losofi a, de acordo com 
Towa esse afastamento entre mito e fi losofi a é aparente na medida em que 
um e outro estão interligados impossibilitando uma autonomia na correlação 
entre ambos. Principalmente porque a produção de uma fi losofi a não possui 
uma distância maior do mito se questionar acerca da condição instintiva aos 
humanos. Por isso, Towa escreve que “O homo philosophicus tem menos 
direito sobre o homo mythicus que ele sobre o animal, porque a lacuna é 
menos profunda entre a fi losofi a e o mito do que entre o mito e o instinto” 
(TOWA, 2009, p. 13).

Levando em conta que o importante dessas considerações não é in-
validar uma fi losofi a, mas questionar sobre o modo de ser fi losófi co, então 
se procura não restringir a fi losofi a em uma disciplina acadêmica, antes 
ter em mente que se trata de um projeto político em que ser fi lósofo é dar 
ao pensamento um espaço de atuação no mundo. Com isso, o mundo não 
se refere a uma totalidade que viria revelar um discurso harmônico e/ou 
universal, mas antes que o mundo seria uma série de fragmentos em que o 
múltiplo se funde no pensar.

5 – O caminho para uma fi losofi a afro-brasileira

Depois de apresentar alguns aspectos que formaram a ideia de África 
e como alguns fi lósofos africanos contradizem tal idealização. Agora se 
problematizará o caráter da invisibilidade da fi losofi a africana no Brasil 
por meio dos discursos acadêmicos que ainda permanecem centrados em 
uma perspectiva europeia.

Com isso, um dos aspectos da invisibilidade pertence a uma produção 
acadêmica reprodutora de uma linguagem eurocêntrica que não problematiza 
a própria condição. Isso se aproxima do que Frantz Fanon (2008) defi ne 
enquanto ser-colonizado, ou seja, uma condição de subordinação em que o 



420 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

colonizado procura afastar-se da própria cultura com a intenção de aproxi-
mar-se da pertencente ao colono, ou nas palavras de Fanon, da metrópole: 

Todo povo colonizado – isto é, todo povo no seio do qual nasceu um 
complexo de inferioridade devido ao sepultamento de sua originalida-
de cultural – toma posição diante da linguagem da nação civilizadora, 
isto é, da cultura metropolitana (FANON, 2008, p. 34).

Um bom exemplo de tal colonização diz respeito a seguinte advertência 
de Miguel Reale (1961) para a formação de uma fi losofi a brasileira:

Integrados que estamos nas coordenadas da civilização do Ocidente, 
como fi lhos da prodigiosa cultura europeia, dela só podemos nos eman-
cipar como se emancipam os fi lhos dignos, dignifi cando e potenciando 
a herança paterna, cientes e conscientes da nobreza de nossa estirpe 
espiritual. Não ignoro as contribuições das culturas ameríndia e africana 
na modelagem da que justamente se considera a maior ‘democracia 
racial’ do planeta, mas tais infl uências, mau grado a pretensão de certos 
‘africanistas’, não são de molde a afastar-nos das linhas mestras do 
pensamento oriundo das fontes greco-latinas (REALE, 1961, p. 117).

Assim, conforme descreve o autor, a presença da fi losofi a brasileira 
necessita de uma valorização das fontes greco-latinas e, posteriormente, 
destacar as infl uências europeias no exercício do fi losofar. E seguindo esse 
posicionamento ocorre o afastamento das possibilidades mais próprias da 
cultura brasileira, tudo com o sentido de tornar-se europeu. Essa transfor-
mação seria algo também destacado por Fanon enquanto busca de reco-
nhecimento daquele carregado de negritude para com os da branquidade:

O negro quer ser como o branco. Para o negro não há senão um 
destino. E ele é branco. Já faz muito tempo que o negro admitiu a 
superioridade indiscutível do branco e todos os seus esforços tendem 
a realizar uma existência branca (FANON, 2008, p. 188). 

Desse modo, a produção de uma fi losofi a que escape totalmente do 
modelo europeu seria muito antes uma construção não sistemática de sabe-



421Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

res populares, por consequência, se a fi losofi a brasileira ainda não é capaz 
de fazer uma fi losofi a, então resta fazer comentários acerca da europeia:

Certamente, não podemos esquecer o papel da missão francesa na 
Universidade de São Paulo, o trabalho de Gerard Lebrun, que ocupou 
a cadeira de Gilles Gaston Granger, o fato de que Foucault estava no 
Brasil (e não apenas São Paulo), quando escreveu As palavras e as 
coisas, e que ele entrou em debate com o mesmo Lebrun. Embora 
hoje em dia, a fi losofi a brasileira é menos amplamente voltada para 
a Europa, fi ca-se impressionado com a presença e importância de 
fi guras notáveis na fi losofi a contemporânea europeia, alemã, francesa 
e italiana, em particular, Hannah Arendt, Jürgen Habermas, Gilles 
Deleuze, Foucault, Toni Negri, Giorgio Agamben, etc... Seria um 
grande interesse em compreender os ‘usos brasileiros’ desses autores, 
à luz das questões atuais. Nossa preocupação ao propor esta questão é 
bem mais modesta (FIGUEIREDO; KIFFER; PUJOL, 2012, p. 1-2).

Assim, a “especifi cidade” da fi losofi a brasileira consistiria em uma 
apropriação de pensadores europeus, entretanto, apropriação que indicaria 
ainda uma exaltação de um modo de fazer fi losofi a e impede uma refl exão 
precisa sobre a história do pensamento brasileiro. Contudo, diante dessa 
especifi cidade, exercitar uma fi losofi a brasileira estaria dentro da proposta 
desse artigo em tratar o europeu somente como mais um interlocutor, não 
um normatizador. Para isso, entende-se que o importante seria trabalhar a 
ancestralidade, já que a possibilidade de construir uma fi losofi a brasileira 
invariavelmente circula-se com a entrada da ancestralidade como movimento 
para criar um pensamento que não necessite de uma legitimidade outrem, 
mas os próprios pensadores que afi rmam o estatuto fi losófi co de seus textos. 
Tal posicionamento aproximaria do que Hountodji explica como fi losofi a 
africana: “Eu falo de fi losofi a africana como um conjunto de textos: con-
junto, precisamente, de textos escritos por africanos e qualifi cados pelos 
próprios autores de fi losófi cos” (HOUTONDJI, 2013, p. 3, grifos do autor).

Além do que, a discussão da ancestralidade no âmbito fi losófi co seria 
não somente transformá-la em conceito, mas inclusive em agir eticamente 
com o nosso contexto:



422 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Aqui, Ancestralidade é, então, mais que um conceito ou categoria 
do pensamento. Ela se traduz numa experiência de forma cultural 
que, por ser experiência, é já uma ética, uma vez que confere sentido 
às atitudes que se desdobram de seu útero cósmico até tornarem-se 
criaturas nascidas no ventre terra deste continente metafórico que 
produziu sua experiência histórica, e desse continente histórico que 
produziu suas metonímias em territórios de além-mar, sem duplicar, 
mas mantendo uma relação trans-histórica e trans-simbólica com os 
territórios para onde a sorte espalhou seus fi lhos. Para além do conceito 
de ancestralidade, ela tornou-se uma categoria capaz de dialogar com 
a experiência africana em solo brasileiro (OLIVEIRA, 2012, p. 40).

Portanto, a partir da exposição realizada nesse artigo, tornar visível a 
fi losofi a africana no discurso acadêmico brasileiro não se limita a uma ma-
neira de interromper a produção de um pensamento para privilegiar outro, 
mas, ao contrário, pensar com a fi losofi a africana é repensar a condição de 
colonizado por meio de propor uma autonomia capaz de refl etir e dialogar 
sem necessariamente cair em uma reprodução de saberes.

Referências

APPIAH, Kwame Anthony. Na casa do meu pai: A África na fi losofi a da 
Cultura. São Paulo: Contraponto, 2010.

CASANOVA, Marco Antonio. Compreender Heidegger. Rio de Janeiro: 
Vozes, 2009.

DIOP, Cheikh-Anta. The African origin of civilization: myth or reality. 
Westport: Lawrence Hill, 1974. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

FAYE, Emmanuel. Ser, história e extermínio na obra de Heidegger. Educa-
ção e Filosofi a, Uberlândia, v. 26, n. 52, p. 613-640, jul./dez. 2012.

FIGUEIREDO, Vinícius; KIFFER, Ana; PUJOL, Stéphane. Comment 
peut-on être philosophe...au Brésil? Rue Descartes, Paris, v. 4, n. 76, p. 
1-6. 2012.



423Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

GROSFOGUEL, Ramón. Dilemas dos estudos étnicos norte-americanos: 
multiculturalismo identitário, colonização disciplinar e epistemologias des-
coloniais. Ciência e Cultura, São Paulo, v. 59, n. 2, p. 32-35, June, 2007. 

HEGEL, Friedrich. The philosophy of history. Ontario: Kitchener, 2001.

HOUTONDJI, Paul. Conhecimento de África, conhecimentos de africa-
nos: duas perspectivas sobre os estudos africanos. In: SANTOS, Boaven-
tura; MENESES, Maria Paula. Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 
2010, p. 131-144.

______. Sur la philosophy africaine: critique de l’ethnophilosophy. 
Mankon: Langaa RPCIG, 2013.

HEIDEGGER, Martin. O que é isto: a fi losofi a? In: ______. Os pensado-
res: conferências e escritos fi losófi cos. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

HEIDEGGER, Martin. Lógica: a pergunta pela essência da linguagem. 
Tradução de Helga Hidock Quadrado e Maria Adelaide PACHECO. Lis-
boa: Calouste Gulbekian, 2008.

______. Ser e tempo. Campinas: Unicamp; Petrópolis: Editora Vozes, 
2012.

MALDONADO-TORRES, Nelson. Topologia do ser e a geopolítica do 
conhecimento: modernidade, império e colonialidade. In: SANTOS, Boa-
ventura de Sousa; MENEZES, Maria Paula. Epistemologia do Sul. Coim-
bra: Almedina, 2009, p. 337-382.

OSONGO-LUKADI, Antoin. Heidegger et l’afrique: reception et parado-
xe d’un dialogue monologique. Paris: L’Hartmann, 2006.

OBENGA, Theophile. Egypt: ancient history of african philosophy. In: 
WIREDU, Kwasi. A companion to African philosophy. Massachustes: 
Blackwell Publish, 2004.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofi a da ancestralidade como fi losofi a 
africana: educação e cultura afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Fi-
losofi a e Educação, Brasília, n. 18, p. 28-47, maio/out. 2012.

REALE, Miguel. A fi losofi a como autoconsciência de um povo. Revista da 
Faculdade de Filosofi a do Direito. São Paulo: Edusp, 1961, p. 104-125.



424 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.405-424, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

SIKKA, Sônia. Heidegger anda Race. In: BERNASCONI, Robert. Race 
and racism in continental philosophy. Indiana: Indiana University Press, 
2003.

STEIN, Ernildo. Pensar e errar: um ajuste com Heidegger. Rio Grande do 
Sul: Unijuí, 2011.

TOWA, Marcien. Essai sur le problematique philosophique dans l’Afrique 
actual. Yaoundé: Editions Clé, 2009.

______. The idea of a negro-african philosophy. In: ______. Marcien 
Towa’s african  philosophy: Two Texts. Hdri Publishers, 2012.

Data de registro: 12/03/2013

Data de aceite: 1º/12/2015



425Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p425a446

NOTAS DE UMA PEDAGOGIA DA SINGULARIDADE1

Notes for a pedagogy of singularity

Note di una pedagogia della singolarità

Germano Nogueira Prado*

Resumo: O trabalho procura pensar uma pedagogia da singularidade. Ele 
consta de quatro seções e um adendo. A primeira seção caracteriza o modelo 
escolar de educação partindo dos conceitos de transmissão, desigualdade 
e controle e indicando como aí a “universalidade abstrata” do saber não 
coaduna com uma educação que se quer democrática. A segunda começa 
com a ideia (comum) de democracia como “governo de todos” e passa pela 
compreensão do poder nesse regime como de todos e de ninguém (como 
lugar de qualquer um) para chegar à ideia de singularidade. A terceira 
descreve da singularidade como fundamento e sentido da democracia. 
A quarta extrai algumas consequências da ideia de singularidade para a 
educação, opondo simetricamente comunidade a transmissão, igualdade a 
desigualdade, risco a controle, “universalidade concreta” do pensamento 
a “universalidade abstrata” do saber. O adendo esboça a aplicação de uma 
pedagogia da singularidade nos limites da (sala de) aula.

Palavras-chave: Pedagogia. Singularidade. Democracia.

1 Doutor em Filosofi a pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Professor do 
Colégio Pedro II. E-mail: echtnussbaum@yahoo.com.br.

* Devo às minhas aulas no Ensino Médio (em especial no Pedro II) e aos anos de univer-
sidade a experiência (de pensamento) no horizonte do qual o presente trabalho, ainda 
tateante, se tornou possível; e devo ao Círculo de Estudos da Ideia e da Ideologia (CEII) 
e ao Núcleo Pró-Federação Libertária de Educação (FLE) o pensamento (experimental) 
em que tal trabalho se enraíza – a ponto de arriscar dizer que, a rigor, trata-se de um 
trabalho (do) coletivo ou, antes, um trabalho (do/em) comum, como, por sinal, talvez 
seja qualquer obra que se preze. Last but not least, devo a Camila Prado, professora da 
Universidade Federal do Cariri (UFCA), a ocasião de (experimentar) pensar um texto 
em que aquela experiência e este pensamento se articulassem, ao me confi ar uma fala 
na V Semana de Filosofi a e seu Ensino da UFCA. Denken ist Danken.



426 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Abstract: The work aims to think a singularity’s pedagogy. It has 
four sections and one addendum. The fi rst section does a synthetic 
characterization of the traditional model of education from the concepts 
of transmission, inequality and control, indicating how the “abstract 
universality” of knowledge doesn’t go with an education that wants to 
be democratic. The second begins with the (common) idea of democracy 
as “government of everybody” and pass through the comprehension 
of the power in a democratic regime as of everybody and nobody (as 
place of any- and everyone) to arrive at the singularity’s idea. The third 
describes the singularity as ground and sense of democracy. The fourth 
extracts some consequences from the idea of singularity for the education, 
opposing community to transmission, equality to inequality, risk to 
control, “concrete universality” of thought to “abstract universality” 
of knowledge. The addendum sketches the application of singularity’s 
pedagogy in the class(room)’s limits. 

Keywords: Pedagogy. Singularity. Democracy.

Sommario: Il lavoro cerca di pensare una pedagogia della singolarità. 
Esso c’è quattro sezioni ed un’appendice. La prima sezione caratterizza il 
modello di educazione della scuola partendo dai concetti di transmissione, 
disuguaglianza e controllo e indicando come l’“universalità astratta” 
del sapere presente lì non si accorda con un’educazione che vuol esser 
democratica. La seconda inizia con l’idea (comune) di democrazia come 
“governo di tutti” e passando attraverso la comprensione del potere in 
questo regime come di tutti e di nessuno (como il luogo di qualunque) 
giunge all’idea di singolarità. La terza descrive la singolarità come 
fondamento e senso della democrazia. La quarta trae alcune consequenze 
dell’idea di singolarità per l’educazione, opponendo simmetricamente 
communità a transmissione, uguaglianza a disuguaglianza, rischio a 
controllo, “universalità concreta” del pensiero a “universalità astratta” 
del sapere. L’appendice abbozza un’applicazione di una pedagogia della 
singolarità nei limiti dell’aula.

Parole chiavi: Pedagogia. Singolarità. Democrazia.



427Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

A certa altura do Banquete de Platão, Sócrates, convidado a acomodar-
se ao lado de Agaton, o poeta por quem e a quem se dá o evento que nomeia o 
diálogo, diz o seguinte: “Como seria bom, Agaton, se o saber (sophia) fl uísse 
do mais pleno ao mais carente quando estamos juntos, à maneira da água 
que escorre do copo mais cheio ao mais vazio através do fi o de lã” (175d).

A hipótese e a imagem presentes nessa passagem ou, antes, uma de-
terminada compreensão desta e daquela sustenta uma concepção comum e 
corrente de educação. Tal concepção parece ser tão antiga quanto as críticas 
que a cercam, com maior ou menor razão. Com efeito, visto desde o contexto 
mais amplo do diálogo e da obra de Platão, a fala de Sócrates pode muito 
bem ser incluída como um episódio da crítica (platônica) a essa imagem da 
educação, ao menos na medida em que o “se” que a encabeça parece conter 
um “mas (infelizmente?) não é assim”.2 

Aqui, mais do que acrescentar outra crítica a essa longa série, meu 
propósito é me servir (1) de uma breve caracterização – antes, de uma 
breve caricatura3 – desse modelo de educação e (2) de sua crítica a partir 
d(e um)a ideia de democracia, para então (4) tratar de dois ou três as-
pectos do que poderia ser chamado de uma pedagogia da singularidade. 

2 Vide o discurso de Diotima no Banquete (201d ss.) e o livro VII da República (a edu-
cação como recondução do sentido do olhar, o que supõe uma revolução (no sentido 
astronômico, mas não só) da alma, sob os auspícios (ou não?) de um guia (518d ss.).

3 Caricatura não é entendida aqui como mera deturpação, mas sim de acordo com a teoria 
gilvânica (i.e., exposta pelo prof. Gilvan Fogel em suas aulas), a partir d’O riso, de 
Bergson. Segundo essa teoria, por caricatura entende-se a ideia de uma descrição que 
procura seguir o exemplo do caricaturista, que não inventa ou deforma, mas se limita a 
desenvolver, para torná-lo(s) nítido(s) e visível(eis), o(s) traço(s) que só não foi (foram) 
exagerado(s) por Deus por conta da intervenção de um anjo bom. Não obstante, esses 
traços fi cam ali insinuados na coisa, à espera do caricaturista, esse “anjo mal” que é 
capaz de ver e tornar visível esses traços. Numa boa caricatura, o resultado é um desenho 
que revela algo de muito próprio à coisa, sendo mais parecido com esta do que grande 
parte das fotografi as. Nas palavras de Bergson: “A caricatura, que tem algo de diabólico, 
ressalta o demônio que venceu o anjo. Trata-se sem dúvida de uma arte que exagera, 
e, no entanto, defi nimo-la muito mal ao lhe atribuirmos por objetivo uma exageração, 
porque existem caricaturas mais verossímeis que retratos, caricaturas que mal se per-
cebem, e inversamente podemos exagerar ao extremo sem obter um verdadeiro efeito 
de caricatura. Para parecer cômico, é preciso que o exagero não pareça ser o objetivo, 
mas simples meio de que se vale o desenhista para tornar manifestas aos nossos olhos 
as contorções que ele percebe se insinuarem na natureza” (BERGSON, 1983, p. 22).



428 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Para isso, será preciso, antes, (3) trocar três ou quatro palavras sobre a 
noção mesma de singularidade. 

1. Em linhas bem gerais, é possível caracterizar (ou “caricatur(iz)ar”) 
o modelo comum e corrente de educação a partir de três noções: desigual-
dade, transmissão, controle. De fato, o ponto de partida da situação didática 
básica parece ser a suposição de uma desigualdade entre os dois polos que 
a compõem: o professor e o aluno. O professor é representado como aquele 
que detém um determinado saber e o aluno, como o que não o detém. É 
essa desigualdade de saberes que fundaria (e/ou justifi caria), em primeiro 
lugar, a relação entre os dois.

Mas não só. Pois é preciso, ainda, se não a vontade, a necessidade, da 
parte do professor, de transmitir esse saber a quem não tem – assim como, 
da parte do aluno, a necessidade, se não a vontade, de receber isso que lhe 
é transmitido. Ao lado da desigualdade e fundado sobre ela, está a relação 
de transmissão do saber.

O vetor dessa relação vai primordialmente do professor ao aluno. Com 
efeito, trata-se de comunicar o conteúdo do que tem ao que não tem – como 
a água no fi o de Sócrates. Mas há aqui uma diferença fundamental: o vaso 
que comunica o líquido pelo fi o o perde para o outro vaso, no ato mesmo 
da comunicação; já o professor não se esvazia do saber quando o verte ao 
aluno. Há quem diga que, nesse último caso, se dá até mesmo o inverso: 
quanto mais saber um mestre comunica (ou quanto mais vezes comunica o 
sabido) mais ele o tem (ou mais seguro ele é do que tem).

Assim, não obstante se funde na desigualdade, a transmissão é uma rela-
ção que vai no sentido inverso daquela. Pois trata-se de, pela comunicação de 
conteúdos, ou bem mitigar a desigualdade (o que se daria no chamado “nível 
básico do ensino”) ou bem extingui-la (o que aconteceria no (sintomatica-
mente) denominado “Ensino Superior”). Neste último caso, o aluno, se não 
vem a ser ele mesmo professor, alcança o mesmo nível deste em termos de 
conteúdo de ser – como vasos comunicantes cujo nível de líquido se equivale.

Fundada na desigualdade (de saberes) e na transmissão (de conteúdos), 
aparece uma terceira característica da pedagogia predominante: o controle. 
Trata-se de um conjunto de procedimentos que visa assegurar a transmissão 
do saber. Nisso, assegura-se também a manutenção, no interior do processo 
de ensino-aprendizagem, da desigualdade.



429Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O controle se manifesta em uma série de protocolos didáticos e ins-
titucionais, que predefi nem e/ou orientam a função e o lugar do professor 
e do aluno. Ao professor, cabe transmitir o conteúdo. Do ponto de vista 
didático, isso signifi ca que ele pode usar uma série de métodos para fi ns de 
transmissão de conteúdos: a aula expositiva (com auxílio do velho “cus-
pe-e-giz” ou de tecnologias mais avançadas (lousas interativas, data show, 
etc.)), as dinâmicas, os debates, os estudos dirigidos e trabalhos em grupo, 
os seminários, etc. Ao longo de todo esse processo ou, como é mais comum, 
ao fi nal deste ou de uma etapa dele, é efetivada a avaliação do resultado 
nos alunos, em geral através de trabalhos e provas. Trata-se de calcular, de 
traduzir em números – ou em não menos uniformizantes e hierarquizantes 
“conceitos” – a efi cácia (ou não) da transmissão e, se for o caso, eliminar os 
ruídos que impediram que ela fosse feita a contento. Tais ruídos costumam 
ser localizados no aluno (em alguma “incapacidade” eventual ou inerente), 
embora não seja (mais) tão raro localizá-lo no método de transmissão do 
professor ou na relação mesma professor-aluno – tanto é assim que muitas 
escolas e faculdades fazem avaliações no sentido inverso: o professor e a 
aula são avaliados pelo aluno.

Em todo o processo didático-pedagógico de transmissão e verifi cação 
(da transmissão) de conteúdos, os elementos institucionais de controle da 
escola se fazem presentes. Reproduzindo o que seria a estrutura do saber 
(científi co), a escola o divide em disciplinas e atribui a cada uma o tempo 
que corresponderia ao seu “valor formativo”, medido em função de sua 
capacidade (presumida) de produzir um “cidadão consciente” e/ou, o que 
é mais comum e cada vez se tem menos vergonha de confessar, um aluno 
“preparado para o vestibular” (no nível médio) ou um produto pronto para 
atender às necessidades do mercado de trabalho (nos níveis básico e supe-
rior) ou, o que em parte quer dizer o mesmo, o corpo dócil, economicamente 
rentável e politicamente domado.45

Para cada disciplina, estabelece-se na medida do possível um conteúdo 
idêntico a ser transmitido em quantidade idêntica para cada uma das séries 
nas quais os alunos são divididos, de acordo com a idade e o histórico escolar. 
Este último registra não só quantidade de conteúdo acumulado, medido pelo 

4 FOUCAULT, 1987, p. 117 ss. 
5 FOUCAULT, 2011, p. 105 ss.



430 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

resultado das avaliações (determinando, assim, se o indivíduo tem ou não 
o acúmulo requerido por uma determinada posição na hierarquia escolar), 
mas também os antecedentes em termos de “ruídos de transmissão” (frequ-
ência na escola, desvios de comportamento, difi culdades de aprendizagem, 
doenças “cognitivas” em geral), interpretados e registrados não só por 
professores, mas por outros profi ssionais da instituição escolar: inspetores, 
diretores, psicólogos. 

Ao lado do registro do histórico de rendimento e comportamento do 
aluno, estão outros dispositivos de controle: os horários comuns e o con-
trole de entrada e saída; as salas idênticas e com uma disposição padrão, 
sublinhando os lugares de professor e de alunos; a constante vigilância de 
inspetores, ao vivo ou por câmeras; a identidade externa dos uniformes; as 
exclusões de sala por “mau comportamento”, as suspensões, as conversas 
com psicólogos, etc. Em linhas bem gerais, tudo isso está ordenado à efi -
cácia da transmissão de conteúdos ligada, como vimos, à produção de um 
determinado tipo de indivíduo, dócil e rentável.

Implícito nesse modelo de educação está uma determinada ideia de 
saber. O saber seria algo de universal ou, antes, de universalmente transmis-
sível. Colada a essa universalidade, estaria a ideia de que o saber é idêntico 
para todos e, nessa medida, impessoal. Assim, as peculiaridades de cada 
um são antes obstáculos que auxílios para a transmissão e (re)produção 
do saber: cabe considerá-las tão só em função da identifi cação homogênea 
pelo saber universal. Tais obstáculos costumam ser considerados ou bem 
contingentes e superáveis (como condições socioeconômicas, entrada tar-
dia na escola ou mesmo determinados graus de défi cit de atenção) ou bem 
(quase que) necessários e irremediáveis (defi ciências mentais, incapacidades 
presumidas, etc.). Assim, a desigualdade quantitativa de conteúdos (e, não 
raro, a desigualdade presumida de capacidade) convive com a identidade 
qualitativa do saber. A esta universalidade que desconsidera o pessoal ou, 
antes, o singular, chamaremos de universalidade abstrata.

A aposta aqui é simples: para dizer o mínimo, o modelo de educação 
cuja caracterização – ou a caricatura – acabamos de esboçar não é sufi cien-
te para uma educação que se quer autenticamente democrático e, nisso, 
emancipatória. Tentarei mostrar em que sentido partindo d(e uma cert)a 
ideia comum de democracia.



431Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

2. De acordo com a visão comum, a democracia é o “governo/poder 
do povo” e, como somos todos povo, é o governo/poder de todos. A história 
nos mostra que é perigoso compreender “povo” como um todo homogêneo 
e a ser conduzido por um porta-voz da sua vontade única. A emergência 
de regimes totalitários no século XX mostrou que isso leva à tentativa 
de eliminação violenta de quem aquela vontade não compreende como 
(devendo ser) parte do todo – os outros ou as (ditas) “minorias” (judeus, 
defi cientes, ciganos, etc.). Por outro lado, as lutas por direitos promovi-
das por esses outros, esses diferentes – negros, mulheres, homossexuais 
etc. – contra a hegemonia de certa identidade dominante e normativa 
– para muitos, o homem adulto heterossexual branco (cristão ocidental) 
– mostraram ainda mais claramente o quanto há de violento também em 
sociedades (autoproclamadas) democráticas: o quanto o todo forja uma 
identidade que esmaga o que, em relação a esta, se mostra diferente – e 
o faz, sobretudo, pela privação de direitos. Nesse sentido, a luta dessas 
“minorias” (e deixemos de lado o quanto pode haver de discurso da iden-
tidade hegemônica nessa expressão) se estruturou, em linhas gerais, na 
constituição de identidades contra-hegemônicas (movimento feminista, 
movimento negro, movimento GLBTT) que reivindicavam a ampliação 
e efetivação de direitos. A esse quadro, pode-se acrescentar ainda a luta 
por direitos sociais e pela justiça social, que visa à inclusão daqueles que 
estão separados dos que são “mais iguais que os outros” por outras bar-
reiras de diferenciação – a desigualdade social (a essa altura, à identidade 
de “homem branco, etc.”, deveríamos acrescentar algo como “capitalista” 
ou “de classe média” ou “burguês” ou...).

Assim, algo fundamental vem à tona nessas lutas: o fato de que aquele 
“todos” da democracia é composto por inúmeras diferenças e desigualdades. 
E se, por um lado, é desejável que estas, as desigualdades, sejam eliminadas, 
sejam elas de direitos ou desigualdades socioeconômicas – é verdade que, 
por outro lado, a eliminação das desigualdades está a serviço justamente da 
promoção das ou, ao menos, do dar espaço àquelas diferenças (de sexo, de 
cor, de gênero, de orientação sexual, de culto, de cultura). Assim, se a demo-
cracia é mesmo o governo de todos, são esses os “todos” que, igualmente, 
mas em sua diferença,6 tem que ter voz no diálogo que ela é.

6 BAKUNIN, s.d. p.27.



432 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Mais, ainda: se é verdade que a (auto-)afi rmação dos diferentes en-
quanto diferentes é estruturada como contra-identidade, e mesmo que este 
tipo de afi rmação seja estrategicamente fundamental para a luta contra uma 
identidade hegemônica, talvez seja preciso cumprir mais um passo para além 
da lógica de identidade e diferença (ao menos no que se refere à diferença 
que se defi ne por uma identidade constituída). E esse passo é justo o de uma 
“política da singularidade”, no âmbito da qual faz sentido uma pedagogia da 
singularidade, isto é: a ideia de que, radicalmente compreendida e exercida, 
a democracia “serve para” criar o âmbito ou os âmbitos em que a vida de 
todos e de cada uma possa se realizar livremente em sua singularidade.

Nesse sentido, a ideia de democracia levaria à ideia de singularidade. 
Vejamos esta última ideia mais de perto.

3. O tratamento da singularidade aqui só pode ser sumário. A singulari-
dade é o fundamento da democracia justamente porque aquilo em que todos 
(nós) nos encontramos é justamente a singularidade. Todos e cada um de nós é 
singular ou, antes, vive singularmente. Pois “singularidade” é uma propriedade 
não (primordialmente) de indivíduos, mas da vida ou, antes, dos âmbitos em 
que se dá vida: uma comunidade, um grupo de amigas, uma conversa, uma 
sala de aula, bem como nesse conjunto de relações consigo, com o próximo 
e com o diverso que cada um chama de “minha vida”. Como fundamento da 
democracia e da vida de todos e de cada uma (a rigor, fundamento da demo-
cracia porque fundamento da vida de todos e cada um), a singularidade é o 
passado da democracia, na medida em que ela é aquilo que, em sua ideia, a 
democracia sempre já pressupõe para vir a ser (o que é).

Mas, ao mesmo tempo, a singularidade é o sentido da democracia 
e, nessa medida, o seu futuro. Pois ser singular é o poder ser de múltiplas 
maneiras de cada um, de cada âmbito em que se dá vida. Esse caráter de 
possibilidade é o que dá a dimensão de impossível fechamento (pleno) da 
vida enquanto tal e, assim, sua dimensão de “eterno” porvir. Em correspon-
dência a isso, a democracia é ela mesma sempre porvir: nunca está acabada; 
é sempre, como a vida mesma pela qual ela se rege, uma tarefa, algo por 
cujos sentidos a cada vez respondemos, ainda que não esteja sempre (se é que 
está alguma vez) sujeita, como tal, à “vontade” de alguém. Os discursos que 
preferem “construção da democracia” e/ou “democratização” ao substantivo 
“democracia” talvez vislumbrem algo dessa dimensão. 



433Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Mesmo na nossa “democracia racionada”, para me apropriar de uma 
expressão de Marighella,7 talvez um sinal do caráter de abertura de uma 
democracia enraizada na singularidade possa ser visto no fato de que, ao 
menos quanto ao princípio, o poder é um lugar (de representação) aberto, 
vazio, que é de todos e de cada um, mas de ninguém desde sempre e 
sempre determinado (em contraste com a monarquia, por exemplo) – bem 
como na constatação, solidária a esta, de que um dos problemas está justo 
no fato de que tal princípio não tem efetividade: nas diversas sociedades, 
costumam ser bem determinadas as características que identifi cam o 
campo dos possíveis “representantes” de todos, à diferença dos que não 
podem sê-lo. E talvez o que a tão falada “crise da representação” que 
veio à tona nas ruas do Brasil e do mundo nos últimos tempos8 indique 
com clareza é que o problema não está no campo dos representantes, que 
deveria ser mudado, restruturado e/ou ampliado, mas no conceito mesmo 
de representação, na diferença (na desigualdade?) que este instaura e/
ou pressupõe no “todos” que perfaz a democracia enquanto tal, isto é, 
em sua ideia. Daí uma democracia direta poder ser, com pleno direito, 
uma democracia radical, porque fi ncada na raiz mesma da democracia: 
o fato de todos sermos igualmente (sob a condição de) singulares. Seja 
como for, o caráter aberto da democracia, que provém do singular e 
caminha para esta, o seu caráter de tarefa indica que, a rigor, ela nunca 
acaba de ser inventada. 

A singularidade é, pois, passado e futuro, fundamento e sentido da 
democracia como tal, pois (1) singular é o que todos somos e cada uma de 
nós é e a ideia de democracia é a do poder (a possibilidade e o governo) de 
todos (e de cada uma); (2) a singular é aberto e a democracia enquanto tal 
é o cuidado para que o político seja o espaço do aberto, “para todos e para 
ninguém (determinado)”.

7 SECCO, 2013. 
8 Os exemplos são abundantes: a recusa da presença de emblemas de partidos nas 

manifestações de 2013; o surgimento e a expansão, no bojo destas, dos mais diversos 
coletivos e assembleias horizontais e autogestionários; a greve dos garis e dos rodo-
viários no Rio de Janeiro, construídas à revelia dos sindicatos e contra a peleguice 
destes; a enorme abstenção nas eleições europeias de 2014, etc. E em tudo isso, a 
incapacidade da política partidária de produzir um emblema que “represente” as ruas, 
que “canalize” as suas demandas. 



434 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Assim, caso se queira uma educação para a democracia (e a emancipa-
ção), essa educação deve levar em conta a singularidade. É nesse horizonte 
que falamos, aqui, de uma pedagogia da singularidade. Vejamos mais de 
perto o que isso pode signifi car.

4. A singularidade é o que, em sua efetivação, pode tornar cada âmbi-
to da vida absolutamente diferente de um outro, sem que com isso este se 
estabeleça enquanto identidade estanque e defi nida desde sempre e sempre. 
Mas embora o sentido em que cada uma (grupo ou pessoa) é singular é a 
cada vez um assunto próprio e de certo modo “inefável” do um em questão, 
o fato mesmo da singularidade pertence a todos. Nessa medida, isto é, en-
quanto “princípio” da efetivação de todos e de cada uma, o ser singular é o 
que nos faz – e a cada âmbito da vida – iguais uns aos outros, sem que para 
isso tenhamos que compartilhar uma identidade estrutura nesse ou naquele 
predicado. À diferença do modelo corrente, fundado na desigualdade ligada 
a uma possível identidade quantitativa de conteúdos, uma pedagogia fundada 
na singularidade se basearia no princípio da igualdade.9

Não se trataria, assim, de fazer convergir, pela transmissão de saber, dois 
a princípio desiguais a um mesmo nível de conteúdo. Os (pelo menos) dois 
que, a princípio, estão em jogo na aprendizagem são igualmente singulares; 
podem partir, assim, não do que os separa, mas do que lhes é comum – que é 
não só a singularidade de cada pessoa, mas, antes, a relação mesma, singu-
lar, de educação. Ao partir da relação singular que compartilham, por cuja 
tarefa (de constituição) responde quem vive essa relação, temos a “relação 
ensino-aprendizagem” compreendida não mais como transmissão, mas como 
(a pressuposição de e a criação de) uma comunidade.

Como comunidade singular fundada pelo princípio da igualdade de 
singulares, a educação – ou, antes, o aprender – pode ser a cada vez diverso 
e, em todo caso, estará a cada vez exposto à tarefa de responder por e, nessa 
medida, decidir o seu sentido. Assim, são múltiplas e sempre imprevisíveis 
(e em última instância incompreensíveis10) as possibilidades de constitui-

9 Sobre a igualdade como princípio, como pressuposto, e não como resultado da educação 
(RANCIÉRE, 2002, p. 10 ss). 

10 Ao menos enquanto a compreensão tem a ver com predicação. Talvez o discurso próprio 
à singularidade – ou um deles – seja não o predicativo, mas o narrativo. Ver abaixo, 
notas 11 e 12. 



435Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

ção “concreta” do aprender. A tais possibilidades, a tal singularidade são 
possíveis, claro, múltiplas identidades e diferenças – mas ela(s) não se re-
duz(em) a estas. A singularidade se defi ne justamente por ser o que escapa 
à defi nição e, assim, é puro possível. O seu signo talvez seja justo o poder 
de surpreender – o que é também a possibilidade de não surpreender (o 
que, dependendo do que se espera, pode ser ainda mais surpreendente...). 

Assim, protocolos, métodos, procedimentos, instituições11 que pressu-
põem a constituição de diferenças (hierárquicas, funcionais, etc.) por meio 
de identidades fi xas, fundadas em predicações abstratas e defi nitivas (o aluno 
é isso e faz isso e isso; o professor é aquilo e faz aquilo outro; o conteúdo 
é x, y, z) e em cálculos, enfi m, tudo que compõe o controle do processo de 
transmissão de conteúdos entre desiguais tende, se não a trabalhar contra 
a singularidade, ao menos a se mostrar incapaz de levá-la em conta senão 
“negativamente”, como obstáculo a ser eliminado. A esse respeito, o mínimo 
se pode dizer da singularidade é que ela – para falar com Badiou – se subtrai 
e/ou atravessa diagonalmente os controles, crescendo nos seus interstícios 
como uma fl or no asfalto. Isso quando não se rebela e subverte desde dentro 
os mecanismos de segurança, seja como sintoma nas pequenas rebeliões mais 
ou menos conscientes de professores ou, mais comumente, de alunos (os 
“desvios de comportamento” ou mesmo os “défi cits de atenção”, por ex.), 
seja como reivindicação explícita de liberdade. De um jeito ou de outro, 
uma pedagogia que se queira da singularidade não se conforma ao e com 
uma pedagogia do controle e da segurança; ao responder, a cada vez, pela 
tarefa de decidir o que é aprender, ela é uma pedagogia do risco12 – “risco” 
cujo outro nome, o nome fi losófi co, é pensamento.

Como o mais comum e o que nos faz iguais ou nos perfaz igualmente 
(não obstante a e através da possível diferença absoluta); como o que nos faz 
“todos”, a singularidade é universal. Vimos que o saber também é universal, 

11 Creio que um dos grandes problemas de uma pedagogia (e de uma política) da singu-
laridade é: como instituir isso? É possível produzir protocolos organizativos práticos a 
partir de algo que, por defi nição, escapa à predicação? Se toda predicação supõe abs-
tração e se toda instituição supõe predicação, o ponto é: é possível uma instituição sem 
abstração? Uma instituição cujo princípio, em última instância, nega ela mesma? Uma 
instituição, pois, cujo princípio a sabota enquanto instituição – cujo princípio é, pois, a 
autossabotagem?

12 GALLO, 1995.



436 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

e o é na medida em que é impessoal, em que é constituído de juízos que 
defi nem e determinam conteúdos precisamente na medida em que abstraem 
do que é singular. Ora, na singularidade está em jogo justo o que há de mais 
“pessoal e intransferível”, aquilo de que nenhum de nós pode passar sem, de 
que não se pode, existencialmente, em última instância, abstrair. Assim, a 
singularidade, por defi nição, jamais pode ser defi nida por nenhum predicado 
(específi co, cabal). Mas ela tampouco é o Deus da teologia negativa, a quem 
pensamos pela negação de predicados. Ela não refuta os predicados, mas 
tampouco se reduz a eles; ela os atravessa e se subtrai a eles. Nesse sentido 
preciso, a singularidade é indiferente aos predicados a que, não obstante, 
ela (“generosamente”) dá lugar.13

13 Essa generosidade indiferente ou essa indiferença generosa, aberta está propriamente 
expressa no “Madrigal Melancólico”, de Manuel Bandeira, que bem poderia fi gurar entre 
as fi guras da singularidade qualquer recolhidas por Agamben em A comunidade que vem, 
sobretudo na medida em que esta é qualquer, isto é, amável (p.11); na medida, ainda, 
que ela é o je ne sais quoi que, tal qual é, é, no seu ser tal-(e-)qual, causa do Amor:

 “O que eu adoro em ti,
 Não é a tua beleza.
 A beleza, é em nós que ela existe.
 A beleza é um conceito.

E a beleza é triste.
Não é triste em si,
Mas pelo que há nela de fragilidade e de incerteza.

 O que eu adoro em ti,
Não é a tua inteligência.
Não é o teu espírito sutil,
Tão ágil, tão luminoso,
– Ave solta no céu matinal da montanha.
Nem a tua ciência
Do coração dos homens e das coisas.

 O que eu adoro em ti,
Não é a tua graça musical,
Sucessiva e renovada a cada momento,
Graça aérea como o teu próprio pensamento,
Graça que perturba e que satisfaz.

 O que eu adoro em ti,
Não é a mãe que já perdi.



437Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Ora, se o saber é constituído de predicados abstratos, determinativos 
e defi nitórios que constatam/produzem identidades e diferenças (mais ou 
menos estanques),14 a singularidade começa ali mesmo onde o saber acaba 
– ou, como dizem alguns, o singular é o que “faz furo” no saber (há quem 
vá mais longe e diga que esse momento do furo no saber é justamente o que 
se pode chamar propriamente de verdade). Que a singularidade esteja no 
limite – ou, mesmo, além do limite – do saber, não quer dizer que ela não 
pode ser pensada. Seguindo uma antiga tradição, pode-se dizer mesmo que 
o pensamento surge justo ali onde o saber (prévio) nos abandona, e algo nos 
causa espanto (espanto que é ainda maior, diz Aristóteles, quando voltamos 
ao (autêntico) saber desde (ess)a experiência15). Por sinal, o pensamento já 
tinha aparecido quando dissemos que a singularidade está exposta ao risco 
por responder por si.

No lugar do princípio da desigualdade o da igualdade; no lugar da 
transmissão comunidade; no lugar do controle o risco; no lugar do saber 

Não é a irmã que já perdi.
E meu pai.

 O que eu adoro em tua natureza,
Não é o profundo instinto maternal
Em teu fl anco aberto como uma ferida.
Nem a tua pureza. Nem a tua impureza.
O que eu adoro em ti – lastima-me e consola-me!
O que eu adoro em ti, é a vida.” (11 de junho 1920) 

14 Daí o problemão que é “saber” que discurso pode dar conta da singularidade, que “se-
mântica” suporta a singularidade. Aqui, eu tento me confi ar a uma espécie de “descrição 
do como do fenômeno”, do espaço mesmo que ele abre aos conteúdos, mas sem iden-
tifi car-se ela mesma a conteúdos ou se diferenciar de outros fenômenos por semelhante 
identifi cação. Em outras palavras, a fi gura da singularidade aqui em jogo implicitamente 
talvez seja sobretudo a matéria. Aí talvez esteja uma insufi ciência da caracterização – e 
o fato de que a diferença do existir seja a de que ele experimenta a singularidade como 
tarefa, que acontece singularmente, e não propriamente a de que ele “é” singular. Em 
todo caso, a “essência” de um singular não está dada pelos predicados do conceito de 
singularidade em geral, mas pelo como da instanciação da “forma” da singularidade. Um 
bom candidato para um discurso da singularidade me parece ser a narrativa enquanto 
existencial. Os diálogos de Platão podem ser exemplares de/quanto a isso.

15 ARISTÓTELES, I, 983a10 ss. À moda kantiana, poderíamos (algo jocosamente) dizer 
que, se o saber é do fenômeno, a singularidade é da ordem do nôumeno, do pensável. 



438 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

o pensamento – esses elementos delimitariam, em linhas gerais, o quadro 
onde buscar uma pedagogia da singularidade. Nesse sentido, esta seria uma 
pedagogia que se arrisca a criar uma comunidade singular de pensamento, 
fundada na igualdade de quem responde pelo laço de aprendizado que “dá 
liga” a essa comunidade. É nesse horizonte que ela procuraria, na medida 
do possível, contribuir para a eterna invenção da democracia – e, nisso, para 
a eterna invenção da vida como (bem) comum. 

4.1. Dentre os muitos problemas que se pode ver no que fi cou dito, um 
dos que pode aparecer de maneira mais imediata: “ok, tudo muito bonito (ou 
nem tanto), mas como aplicar isso em sala de aula?” É uma questão justa, 
mas não se pode tentar respondê-la de pronto sem fazer algumas considera-
ções sobre o horizonte desde o qual ela fala, ou costuma falar. Com efeito, 
se ao fi nal de uma crítica à estrutura do modelo tradicional de educação 
oferecêssemos um método pronto, com uma série de defi nições sobre como 
fazer e o que fazer na sala de aula, estaríamos abrindo mão, uma vez mais, 
do risco pelo controle. 

Por outro lado, devemos tentar não cair na má compreensão oposta: 
em nome de uma pretensa singularidade entendida como a de mônadas não 
comunicantes ou de átomos isolados em seu mundo, alegar que “cada caso 
é um caso” e que “vale tudo”, sendo ocioso pensar algo que possa servir 
não só para a experiência própria, mas para a “do outro”. Ora, se é verdade 
que a singularidade nos distancia tanto quanto nos aproxima; se é verdade 
que ela é o que temos de mais comum (ainda que isso seja uma tarefa e 
não uma “determinação”), então dela não se segue (necessariamente) um 
isolamento – pelo contrário: ela parece prescrever se não a necessidade, 
ao menos a possibilidade de ter em comum, de comun-icar experiências e 
pensamentos (e, diga-se de passagem, nessa comunicação mesma forjar um 
(outro) âmbito singular da vida em comum). 

Nesse sentido, arriscaria dizer que a uma pedagogia da singularidade 
não necessariamente é vedada a produção de métodos, nem tampouco ela 
está condenada a proceder ao acaso; o ponto é que ela desloca a questão. 
Não se trata de ou método ou acaso, mas de como, a cada vez, “localizar” 
a singularidade e organizar o aprender a partir desta (de cada uma das 
envolvidas, da mesma situação) – organização esta que pode passar por 
método e/ou acaso, pelo vasto campo entre os dois, ou por algo fora deles. 



439Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

O importante é o cuidado com a orientação pelo singular, orientação que 
prescreve antes uma tarefa de pensamento a ser cumprida como prática 
pedagógica do que uma fórmula “teórica” a ser aplicada na “prática”. Em 
outras palavras, trata-se de apostar em uma não cisão entre “teoria” e “prá-
tica” (cisão na qual o pensamento costuma ser posto do lado da primeira), 
em uma horizontalidade em que os impasses de uma reclamam a outra e 
vice-versa – e o pensamento é o que circula entre as duas.16

Para tentar esclarecer a coisa – ou torná-la mais palpável e, assim, 
propriamente singular –, tentemos analisar dois exemplos extremos, cor-
relatos de certa maneira ao binômio método-acaso ou, caso queiramos ser 
mais precisos, ao binômio “método controlado” e “método que conta com 
o acaso” – a saber, a aula expositiva e a aula interativa/dialógica. 

Mas não sem antes outra advertência: ao aceitar semelhante caminho, 
aceita-se uma (outra) limitação do horizonte da pergunta que ora discuti-
mos, a saber, o fato de que o espaço em que se desenvolverá a educação 
seguirá sendo a “sala de aula”. Ora, uma pedagogia da singularidade terá 
que enfrentar as questões que envolvem a eleição e a predominância deste 
espaço como lugar em que costuma se concentrar o processo educacional. 
Seja como for, esta (ainda) é o espaço em que o tal processo costuma se dar. 
Nesse sentido, convém pensar nesse e a partir desse espaço, ao menos se 
apostamos que nele o aprender possa ter lugar; que nele há um espaço para 
a “ação direta” e “revolucionária”; que nele, em todo caso, se desenrolam 

16 “deveríamos pensar a relação entre teoria e prática de outra forma, de uma forma “ho-
rizontal”. A esse respeito, poderíamos dizer que, quando a teoria se concentra em seu 
próprio domínio, ela começa a se confrontar com obstáculos, com muros que a impedem 
de avançar. Isso nos obriga a substituí-la por um outro tipo de discurso, uma prática 
que nos permita passar a um domínio diferente. Graças a essa passagem, poderemos 
resolver um problema na teoria, retornar a teoria em outro ponto, a partir de outro lugar. 
Da mesma forma, quando a prática se confronta com seu limite e parece não conseguir 
andar para a frente, é porque se faz necessário mudar de estrutura de discurso, ou seja, 
fazer teoria. Maneira de operar no ponto onde as diferenças entre teoria e prática se 
anulam para constituir uma estrutura horizontal de contínua imbricação e de passagens 
incessantes de um polo a outro. Assim, poderíamos dizer com Deleuze: “a prática é um 
conjunto de passagens (relais) de um ponto teórico a um outro, e a teoria, uma passagem 
de uma prática a outra. Nenhuma teoria pode se desenvolver sem encontrar uma espécie 
de muro e é necessário a prática para perfurar este muro”. O mesmo vale para a prática” 
(SAFATLE, 2010, p. ?). 



440 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

batalhas importantes da “guerrilha cotidiana” pela conquista e invenção de 
âmbitos de democracia e de diálogo e, nisso, de pensamento. Isso posto, 
vamos aos exemplos.

Por “aula expositiva” entendemos aquela aula em que a professora, 
se não exclusivamente, ao menos predominantemente, fala e a aluna 
escuta. As “aulas magistrais”, tradicionais nas universidades europeias, 
talvez sejam um exemplo extremo desse procedimento didático: as aulas 
são escritas sob a forma de “palestras” pela docente e lidas (de uma cá-
tedra) para os estudantes, que no geral se limitam a tomar notas do que 
foi dito.17 Todavia, não é necessário que não haja diálogo entre mestre e 
aluno: a nota característica fundamental aqui é, ainda que x alunx possa 
vez ou outra ter voz na aula, o vetor principal desta parte do mestre e 
vai em direção ax discípulx.

Pois bem, esse tipo de aula pode muito bem servir ao modelo tradicio-
nal de educação (e de fato tem servido). Com efeito, a ideia de transmissão 
impessoal de conteúdos pode ser posta em prática aí de maneira literal: x 
professorx verte seu saber diretamente nos ouvidos dxs alunxs, que o ar-
mazenam na sua cabeça e/ou nos seus cadernos. Os recursos técnicos que 
são colocados em jogo aí (do velho “cuspe-e-giz” às lousas eletrônicas) não 
são mais que facilitadores para uma tarefa que permanece sempre a mesma. 
(Por sinal, o fato de que x professorx – sobretudo nas aulas magistrais ou 
nos cursinhos pré-vestibulares – fi que de pé em uma cátedra acima dxs 
estudantes parece a expressão física, à moda de um comentário jocoso, da 
disposição material necessária para que o saber seja transmitido, como o 
líquido pelo fi o, de um recipiente a outro).

Contudo, não me parece necessário que seja assim. Em vez de umx 
professorx que transmite conteúdos impessoais (e, nessa medida, indiferentes 
a quem está em jogo na aprendizagem), é possível que a aula expositiva 
seja um lugar em que umx mestre pensa ou, ao menos, expõe seu pensar. 
Nesse caso, não se trataria da transmissão de um conteúdo em que quem 
o transmite não está implicado, mas um falar que procura pôr em questão 
aquilo mesmo de que se fala, de modo que quem está jogo no processo de 
aprendizado (quem fala e quem escuta, que não necessariamente se confun-
dem com professorx e alunx) esteja aí, a cada vez, implicado. Em uma lição 

17 PINHEIRO, 2015



441Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

desse tipo, x mestre, mais do que transmitir um conteúdo pronto, procura 
mostrar, ou mesmo encenar, de maneira exemplar, o processo mesmo do 
pensamento, que funda todo e qualquer saber. 

“Acompanhar a aula”, nesse caso, signifi ca poder repetir em si, a seu 
modo próprio (e, por isso, possivelmente diferente), o mesmo processo 
que está ali em jogo. Assim, “acompanhar a aula” seria a tarefa comum 
a mestre e alunx – cabe aos dois e a cada um, a cada vez, repetir em si, 
de modo possivelmente diferente, o pensamento mesmo. Nesse sentido, 
pode ocorrer aqui um diálogo radical entre mestre e discípulx, mesmo 
que eles não digam uma palavra um ao outro – “radical”, porque nele 
cada um, a sua maneira, compartilha do que está na raiz de qualquer 
aprendizado, a saber, o pensar.

Ora, essa repetição diferente do mesmo, esse apresentar-se de algo 
não pela sua defi nição estática mas pela proposição (problemática) de uma 
sua imagem, não é senão a estrutura de uma das fi guras da singularidade,18 
a saber, o exemplo. Este é um “caso” rigoroso de singularidade universal: 
trata-se de uma realização possível de um universal (exemplo é sempre 
exemplo de alguma coisa) que, justo por ser “uma”, ser “possível” e ser 
“realização”, por mais completa e perfeita que seja, não se reduz ao univer-
sal, mas o apresenta à distância, escapando dele esse mínimo de nada que 
faz com que eles não se confundam mas sejam o mesmo – apresentando-o, 
pois, de maneira problemática, como questão (a um exemplo sempre está 
ligada a questão de em que medida ele é exemplo de...). 

É nesse sentido que um mestre exemplar não é quem transmite um con-
teúdo de há muito sabido, ou que tem uma conduta segundo certos princípios 
morais, ou ainda aquele que segue à risca a/uma ética profi ssional, mas quem 
deixa agir sobre si a coisa mesma de que fala e exibe isso, fazendo, pois, no 
sentido mais rigoroso, aquilo que diz.19 Por tudo isso, poderíamos chamar 
esse modo de levar a cabo uma aula expositiva (ou, mais amplamente, toda 
aula centrada nesse dispositivo) de didática do exemplo.

18 AGAMBEN, 2013, p. 17 ss.
19 Nesse sentido, apropriando-nos de Badiou, talvez pudéssemos dizer que mestre é aquele 

que (literalmente) dá corpo a uma Verdade (cf., entre outros, Ética: ensaio sobre a cons-
ciência do Mal. Tradução de Antônio Transito e Ari Roitman. Rio de Janeiro: Relume-
Dumará, 1995.). Talvez esteja aí também o lugar para interpretar a frase de Guimarães 
Rosa: “Mestre não é quem ensina, mas quem de repente aprende”.



442 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Aposto que se cada um de nós olhar com cuidado para os mestres (ou 
os amigos) que tivemos poderá esbarrar com ocasiões em que uma tal didá-
tica teve lugar. Limito-me a mencionar onde ela talvez possa ser encontrada 
na fi losofi a: nas aulas de Heidegger, tal como descritas por quem assistiu 
suas preleções, em especial Hannah Arendt;20 na “concepção musical de 
curso” que parecia nortear as lições de Deleuze, cujo semblante, de início, 
era o de uma perfeita “aula magistral”, mas cujo movimento pretendia ser 
o mesmo de uma música: como esta, um tal curso não se interrompe, mas 
precisa ser escutado em sua inteireza, em todos os seus movimentos, para 
ser propriamente apreciado enquanto tal.21 Ou ainda, para voltar ao começo, 
nos diálogos de Platão, que encenam incessantemente a maestria exemplar 
de Sócrates (mas não apenas de Sócrates).

Vejamos agora o modelo de aula que, ao menos à primeira vista, se 
mostraria como o oposto do modelo expositivo: a aula interativa/dialógica. 
O vetor da aula aqui se inverteria: iria, de preferência ou em casos (não) 
raros exclusivamente, dx alunx ax professorx. É provável que todos já te-
nham participado de algo do gênero: xs alunxs em geral são colocados em 
círculo e x próprix professorx se coloca como “mais umx” desse círculo; 
estx lança um tema de discussão (normalmente polêmico ou “do momento”, 
ou ambas as coisas) e todos têm direito a voz e opinião; ax professorx cabe 
mediar a discussão, concedendo a palavra a quem quer falar; por vezes, cabe 
a elx, ao fi nal da aula, fazer um balanço do debate, sintetizando as opiniões 
apresentadas e, se for o caso, expondo as conclusões que se pode retirar daí.

Parece mais difícil fazê-lo (e concebê-lo), mas também aqui é possível 
imaginar uma aula cujo principal objetivo é a transmissão de um saber. 
A discussão pode ser conduzida de tal maneira que x alunx seja levado a 
absorver um conteúdo que x professorx pretende passar, seja nessa aula 
mesma, seja, como é mais comum, numa aula (expositiva) posterior ou 
anterior. Neste último caso, a discussão serve não raro como instrumento 
para mobilizar a atenção dx alunx para a importância do conteúdo e/ou 
diagnosticar o que a turma “já sabe” (quando a aula em que este é exposto 
vem depois da discussão) ou como instrumento para verifi car a absorção 
adequada deste, mediante sua aplicação “prática” (quando a aula vem antes). 

20 ARENDT, 2001, p. 130 ss. 
21 PINHEIRO, 2015.



443Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Seja como for, uma aula desse tipo, embora mais exposta ao acaso, raramente 
se confi a inteiramente a este, mas assegura seus resultados ao ser concebida 
no interior de um plano prévio maior.

Por outro lado, ao contar com a (possível) participação e a “opinião” de 
cada umx, a aula dialógica/interativa parece enquanto tal, em alguma medi-
da, contar com a singularidade. Mas isso pode ser uma ilusão: não raro, as 
opiniões servem apenas para encastelar cada pessoa em suas idiossincrasias 
sempre já constituídas e prevenir o indivíduo de se expor ao que outrx como 
outrx (o próximo) tem a dizer. Dessa maneira, o que haveria em “comum” 
entre os que estão em uma aula desse tipo é sua idêntica reivindicação do 
direito de “ter uma opinião” – e nada mais. 

Ora, a impessoalidade de um tal laço social tende a impedir a consti-
tuição (ou o vir à luz) da singularidade que parece estar em jogo aí, antes 
de mais nada: a singularidade da situação comum de aprendizado. Nesse 
sentido, me parece que a questão é procurar caminhos para que todos e cada 
um respondam, enquanto tais, pela constituição singular de uma comunidade 
de aprendizado de pensamento. Mas como fazer isso? 

Vejo pelo menos dois caminhos. O primeiro deles seria o de correr o 
risco de estruturar o curso totalmente a partir do que xs alunxs querem – ou 
do que elxs querem para aquela comunidade em que caem, muitas vezes, 
sem querer. As aulas dialógicas seriam então usadas como uma espécie de 
aproximação a si de cada umx dxs participantes, de modo a tornar claro o que 
interessa e o que pode interessar, a cada vez, a todos – e assim ir formulando 
um programa de estudos e atividades por cuja peculiaridade todos e cada 
umx, na medida do possível, tenham que responder ou estejam dispostos a 
responder. Um tal projeto livre e arriscado, na medida em que conta com o 
querer próprio e o querer dx outrx, e gira em torno do (im)possível encontro 
dos dois, poderia ser chamada de uma didática do desejo.

O segundo seria o de trazer para a conversa umx terceirx, ausente, mas de 
modo a “incitar” a que cada umx, (a princípio) segundo o que faz, pode e quer 
da vida, possa falar desde elx – tendo x professorx, na medida do possível, o 
lugar de mais umx entre xs alunxs. Essx terceiro – que pode ser um texto, um 
fi lme, um quadro, etc. – seria a “coisa” comum desde a qual, a cada vez, e em 
torno dos testemunhos e narrativas acerca dela, o aprendizado de todos e de 
cada umx se estruturaria. Por se estruturar em torno de umx outrx que (sempre) 
falta, talvez pudéssemos chamar esse procedimento de didática da ausência. 



444 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Mais uma vez, se cada um olhar para sua história com cuidado, apos-
taria que não há umx que não tenha aprendido algo seja através do desejo 
(dx outrx), seja através da sua ausência. O desejo, por sinal, ou uma de suas 
formas, está inscrito na própria palavra fi losofi a – sobretudo se esta se faz 
pelo diálogo com amigxs. E o que precisam ser xs fi lósofxs da tradição se não 
(amigxs) ausentes, a quem incessantemente dirigimos a questão (no fundo 
dirigida a nós mesmos): o que você quer (dizer)? Ademais, se a fi losofi a 
(ao menos na medida em que questiona explicitamente sua singularidade) 
começa com Platão, ela começa com uma dupla ausência, que dá o que 
pensar: a ausência de escritos de Sócrates e a ausência de Platão quando 
encena, nos seus escritos, conversas do mestre.

Não custa assinalar que esses dois caminhos didáticos não se excluem 
– nem tampouco excluem o aprendizado através do exemplo.22 Por certo, 
eles também não pretendem limitar outros tantos caminhos possíveis, que 
são tantos quanto os nomes próprios que existem no mundo. Além disso, 
no esforço (necessário) de delimitar com clareza uma possibilidade em um 
espaço limitado, talvez seja impossível fugir à abstração, e por certo muita 
coisa fi cou de fora – nesse caso, sobretudo, as difi culdades e os fracassos 
quase que inerentes a todas essas tentativas didáticas. Por tudo isso, e muito 
mais, o que foi dito aqui é questionável.

Mas o fracasso e o limite não são apenas negativos: sem fracasso, sem 
algo que emperra no correr comum das coisas, não há pensamento; e sem 
limite, o pensamento não ganha uma cara própria e tende a perder-se num 
mar de possibilidades indiferentes. Por isso, espero que o fi cou dito aqui seja 
questionável, sobretudo, em outro sentido: no sentido de dar o que pensar.

22 Temporalmente, uma didática do exemplo parece ter a ver com o caráter de passado da 
singularidade (o sendo sustentado pelo ter sido exemplar de um singular), enquanto o 
desejo parece temporalizar-se sobretudo a partir do futuro (o aberto do que há de vir) e a 
ausência, talvez, sobretudo a partir do presente (ou, antes, a abertura de passado e futuro 
a partir da presença do texto...; ou seria também do passado?). Por outro lado, pode ser 
apressado fazer esse tipo de associação, ainda mais quando a coisa aparece assim tão 
“encaixadinha”, como que num (mini)sistema sem fundamento (sufi cientemente claro) 
no fenômeno em questão. Por demandarem um cuidado específi co, a que não posso me 
dedicar aqui, deixo para outra ocasião o desenvolvimento dessas relações.



445Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. A comunidade que vem. Tradução e notas de Cláu-
dio Oliveira. Belo Horizonte: Autêntica, 2013.

ARENDT, Hannah; HEIDEGGER, Martin. Correspondência 1925-1975. 
Organização de Úrsula Ludz. Tradução de Marco Antônio Casa Nova. Rio 
de Janeiro: Relume Dumará, 2001.

ARISTÓTELES. Metafísica. Ensaio introdutório. Texto grego com tradu-
ção e comentário de Giovanni Reale. São Paulo: Loyola, 2002.

BADIOU, Alain. Ética: ensaio sobre a consciência do Mal. Tradução de 
Antônio Transito e Ari Roitman. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1995.

BAKUNIN, Mikhail. A instrução integral. In: ______. Novos Tempos 1. 
São Paulo: Imaginário, s.d. p.19-37.

BERGSON, Henri. O riso: ensaio sobre a signifi cação do cômico. Rio de 
Janeiro: Zahar Editores, 1983.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução de 
Raquel Ramalhete. Petrópolis: Vozes, 1987.

______. Microfísica do poder. Organização e tradução de Roberto Macha-
do. 29. reimp. Rio de Janeiro: Edições Graal, 2011.

GALLO, Silvio. Pedagogia do risco. Campinas: Editora Papirus, 1995.

PINHEIRO, Ulysses. As aporias da didática em Deleuze e Spinoza. Edu-
cação e Filosofi a, Uberlândia, v. 29, n. 57, p. 263-283, jan./jun. 2015.

PLATÃO. O banquete. Tradução, notas e comentários de Donaldo Schüler. 
Porto Alegre: L&PM, 2010.

_________. La repubblica. Introduzione, traduzione e note di Mario Ve-
getti. 3. ed. Milano: Bur, 2010. 

RANCIÉRE, Jacques. O mestre ignorante. Tradução de Lilian do Valle. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2002.

SAFATLE, Vladimir. Das Cinzas. Revista Cult, São Paulo, n. 118. Dis-
ponível em: <http://revistacult.uol.com.br/home/2010/03/das-cinzas/>. 
Acesso em: 30 dez. 2014.



446 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.425-446, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

SECCO, Lincoln. A democracia racionada. Le monde diplomati-
que, São Paulo, n. 108. Disponível em: <http://187.95.195.112/artigo.
php?id=1545>. Acesso em: 02 jan. 2015.

Data de registro: 02/01/2015

Data de aceite: 31/05/2015



447Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p447a466

UNAMUNO: LA UNIVERSIDAD Y 
LA AUTONOMÍA UNIVERSITARIA*

Unamuno: the university and university autonomy

Unamuno: a universidade e a autonomia universitária

Emanuel José Maroco Santos**

Resumen: Unamuno, en cuanto rector de la Universidad de Salamanca 
e intelectual comprometido con la realidad educativa y académica de su 
país, en sus ensayos y artículos periodísticos, no pudo dejar de analizar la 
universidad española de fi nales del siglo XIX y principios del XX. El presente 
estudio procura recuperar dicha refl exión unamuniana, sobre todo en lo que 
respecta a las características del contexto geográfi co e institucional de cada 
universidad, así como al deseo de autonomía universitaria. 

Palabras clave: Universidad. Contexto institucional. Contexto geográfi co. 
Autonomía universitaria.

Abstract: As rector of the University of Salamanca and intellectual committed 
to the educational and academic reality of his country, Unamuno could not 
stop analysing, in his essays and newspaper articles, the Spanish university 
in the late nineteenth and early twentieth centuries. The present study aims 
to recover such refl ection, especially with regard to the characteristics of 
the geographical and institutional context of each university, as well as the 
desired university autonomy.

Keywords: University. Institutional context. Geographical context. Uni-
versity autonomy. 

* Trabajo apoyado por la Fundação para a ciência e a tecnologia (FCT) de Lisboa, Portugal.
**  Doutor em fi losofi a pela Universidade de Salamanca (Espanha). Licenciado em fi losofi a 

pela Universidade de Coimbra (Portugal). E-mail: emanuel.ejms.santos@gmail.com



448 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Resumo: Unamuno, enquanto reitor da Universidade de Salamanca e 
intelectual comprometido com a realidade educativa e acadêmica do seu 
país, nos seus ensaios e artigos jornalísticos, não pôde deixar de analisar 
a universidade espanhola dos fi nais do século XIX e princípios do século 
XX. O presente estudo procura recuperar a referida refl exão unamuniana, 
nomeadamente no que respeita às características do contexto geográfi co 
e institucional de cada universidade, assim como o desejo de autonomia 
universitária. 

Palavras-chave: Universidade. Contexto institucional. Contexto geográfi co. 
Autonomia universitária. 

1. Introducción

El artículo está estructurado en torno a dos aspectos interdependientes 
de análisis y refl exión. En un primer momento, analizaremos las refl exiones 
de don Miguel a propósito del contexto institucional y geográfi co de las 
universidades, dando especial relieve a las ventajas y desventajas de las 
universidades ubicadas en pequeños y grandes centros urbanos, así como a 
sus características que le exigen universalidad e imparcialidad científi cas. Y, 
en un segundo momento, teniendo en consideración los análisis anteriores, 
desvelaremos los motivos de su crítica al deseo fi nisecular decimonónico 
de autonomía universitaria. 

2. La universidad: su contexto institucional y geográfi co 

(1) Nous avons dix Universités en Espagne : c’est peut-être trop : il y 
a des Facultés où les professeurs sont plus nombreux que les élèves. 
(UNAMUNO, 1914, p. 28)

A fi nales del siglo XIX y principios del XX, es decir, en la época de 
nuestro autor, la educación española reglamentada por la Ley Moyano deter-
minaba que la administración pública debería dividirse administrativamente 
en términos centrales y locales. La administración general debería ser gestio-



449Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

nada por el ministro de Fomento (art. 243), mientras que la administración 
local, distribuida por los diez distritos educativos correspondientes a las 
diez universidades españolas (art. 259), debería ser tutelada por sus rectores 
(art. 260). En el presente apartado, centrando nuestros análisis en la admi-
nistración local, intentaremos deslindar lo que debería ser una universidad, 
según las sui generis y bien fundamentadas propuestas antropagógicas* del 
insigne rector salmantino. 

Si se tiene en consideración el discurso que Unamuno pronunció en 
el Paran info de la Universidad de Salamanca el día 1 de octubre de 1931, 
percibimos que, para el bilbaíno, dos son las características esenciales 
de cada universidad, aunque en dicha ocasión las mencionase en estricta 
relación con su universidad de la ciudad del Tormes. Para Unamuno, toda 
universidad debería tener como características principales la universalidad 
y la imparcialidad. Debería ser universal, porque universal es la propia cul-
tura (UNAMUNO, 1971, p. 397). Y debería ser imparcial, también, porque 
era su deber estar más allá y más acá de todas las contingencias políticas 
(UNAMUNO, 1971, p. 398). Aquí, el hecho de que Unamuno haya sido 
rector, siendo vasco, como lo fue su antecesor, don Mamés Esperabé, siendo 
aragonés, de la Universidad de Salamanca ponía de relieve el hecho de que 
el espíritu que debería estructurar las universidades debería de ser el de la 
universalidad, ya que éstas deberían estar abiertas a alumnos y profesores 
oriundos de todas partes del país e, incluso, del extranjero (UNAMUNO, 
1971, p. 398). Y, en efecto, el saber y la cultura no tienen ni colores ni patrias, 
ya que son propiedad común de la humanidad. Por otro lado, como tuvo 
oportunidad de afi rmar también en el susodicho discurso, para Unamuno, 
las formas de gobierno, es decir, la monarquía y la república, no deberían 
condicionar ni la cultura ni la ciencia, ya que éstas «están por encima y por 
debajo», y ésta es su expresión, de dichas diferencias políticas.

(1) Esta Universidad nunca fué castellana, sino universal y española. 
La Universidad de Salamanca tuvo siempre un sentido de universali-
dad, fecundo e imperial, sin mezquinas diferencialidades. (UNAMU-
NO, 1971, p. 397-398).
(2) La Cultura, las Humanidades, la Ciencia, están por encima y 
por debajo de esas diferencias formales, y las superan en alteza y en 
profundidad […]. 



450 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

El Imperio abarca a la República y a la Monarquía; es a la vez mo-
nárquico y republicano. Recordad que en Roma los emperadores 
se llamaban emperadores de la República Romana. Aquí ocurrió lo 
mismo, y se formó la unidad, la universalidad y la imperialidad de 
España, en la cual colaboró como pocos la Universidad española, y 
dentro de las Universidades, como pocas, la Universidad salmantina 
(UNAMUNO, 1971, p. 396-397).

Unamuno, en cuanto intelectual comprometido con la realidad de su 
país, en sus ensayos «Descentralización de la cultura», de 1900, y «Se acabó 
el curso», de 1908, quiso analizar la efi cacia de las universidades a partir 
de su contexto geográfi co, es decir, a partir de su ubicación en pequeñas o 
grandes ciudades. Siendo cierto que Unamuno estuvo, por temperamento 
y convicción, a favor de las universidades ubicadas en pequeños centros 
urbanos, no es menos cierto también que no dejó de puntualizar lo que, a su 
juicio, constituían los puntos fuertes y fl acos de las universidades ubicadas 
en los mencionados contextos. Si se analiza el primer ensayo, que enuncia, 
desde sus fundamentos, una actitud señaladamente romántica, el que lleva por 
título «Descentralización de la cultura», percibimos que, en el año de 1900, 
Unamuno era un acérrimo defensor de las pequeñas ciudades universitarias. 
En el referido ensayo, Unamuno empieza su refl exión con el supuesto teórico 
de que las ciudades, con sus propias y distintas tipicidades, infl uyen de forma 
directa en el ambiente cultural de los centros académicos (UNAMUNO, 
1969b, p. 1.276); supuesto que reiterará en el segundo ensayo, como vere-
mos, pero con diferentes matizaciones. Y después de establecerlo, afi rmó 
que la Universidad de Madrid, la que se ubica en el mayor centro urbano 
del país, en vez de potenciar las grandes y «vigorosas personalidades» que 
ahí se han reunido, las esterilizó en un «individualismo de muerte» por falta 
de comunicación (UNAMUNO, 1969b, pp. 1.276-1.277). Para justifi carlo 
imputó responsabilidades a la propia Corte, que, a su juicio, se organizaba 
más como un «panteón» que como una «capilla» (UNAMUNO, 1969b, p. 
1.277). Empero, otro parecer le suscitaron, por aquel entonces, los pequeños 
centros académicos, ya que creyó que éstos eran los únicos capaces de crear 
escuelas de pensamiento. Para corroborar dicha toma de posición afi rmó, 
de forma tajante, que dentro de la literatura española las pequeñas universi-
dades, como las de Sevilla, Salamanca y Aragón, iban unidas a escuelas de 



451Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

pensamiento y que sólo no surgió, en su época histórica, una en Granada, 
en virtud de la muerte temprana de su amigo Ángel Ganivet (UNAMUNO, 
1969b, p. 1.276). Unamuno, después de analizar la realidad española, no 
quiso dejar de examinar, también, la realidad internacional. Y al hacerlo, 
puntualizó, en primer lugar, el hecho de que el fecundo desarrollo científi co 
y cultural de Italia –tanto de la moderna como la del Renacimiento– se debió 
a la diversidad de pequeños centros académicos, subrayando, después, que 
la realidad académica alemana era, en su opinión, un ejemplo a seguir, en 
la medida en que sus pequeñas universidades se agrupaban, por lo general, 
en torno a un único guía.

Una de las circunstancias, sin duda, que más han favorecido el desar-
rollo literario, artístico y científi co de la Italia moderna, como en el 
Renacimiento lo favoreció ya, es la diversidad de centros entre que se 
reparte. Son allí varios los focos de cultura; como Alemania, pulula 
de pequeñas universidades en que la juventud estudiosa se agrupa 
en torno de unos pocos, por lo común de un solo guía. En Alemania 
ocurre más; y es que, así como aquí trashuman los estudiantes de 
una en otra universidad en busca de aquellos profesores más blandos 
en el examen, averiguando cuál de las universidades es mejor para 
cada asignatura, trashuman allí, no pocos, en busca del maestro más 
eminente en la disciplina de que intentan enterarse (UNAMUNO, 
1969b, p. 1.276).

Ahora bien, si se analiza el segundo ensayo, «Se acabó el curso», ve-
rifi camos que Unamuno, en el año de 1908, es decir, ocho años más tarde, 
adoptó una actitud más existencialista que romántica, aunque implícitamente 
se declare de nuevo a favor de las universidades ubicadas en los pequeños 
centros urbanos. ¿Cuál es, pues, la diferencia que hay entre ambos ensayos? 
Si hay que contestar directamente a la mencionada cuestión, habremos de 
decir que Unamuno, en este segundo ensayo, no se limitó a afi rmar la supe-
rioridad de las universidades ubicadas en los pequeños centros urbanos sino 
que presentó lo que, en su opinión, constituye las ventajas y desventajas de 
ambos tipos de universidades. Unamuno empieza dicho ensayo planteando 
una cuestión que podríamos formular del siguiente modo: ¿qué es mejor para 
un alumno que quiere estudiar, una universidad ubicada en una pequeña o 



452 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

en una gran ciudad? (UNAMUNO, 1970, p. 257). Y después de formular 
dicho interrogante, presentó un dato que solía referir a menudo y es el que 
se refi ere al hecho de que «la invención de la imprenta mató a la antigua 
universidad», y este hecho obligaba, a su juicio, a que la universidad se 
concibiese como un centro de investigación (UNAMUNO, 1970, p. 257). Y 
al plantear de este modo el problema percibió que las universidades que se 
ubican en grandes centros urbanos, como la de Madrid, ofrecía a sus alum-
nos mejores condiciones para desarrollar sus investigaciones, ya que sólo 
estos centros podían ofrecer a sus alumnos los «laboratorios», «museos» y 
«bibliotecas» que aquéllos necesitaban para desarrollar sus investigaciones 
(UNAMUNO, 1970, p. 257-258). Por lo demás, en el caso de los estudiantes 
de medicina, y éste es su ejemplo, se percibe con claridad que sólo las grandes 
ciudades permiten las infraestructuras y «casos clínicos» esenciales para una 
provechosa investigación (UNAMUNO, 1970, p. 258). Sin embargo, a este 
aspecto sumamente positivo opuso otros de carácter negativo. En primer 
lugar, en las grandes ciudades, los profesores, siendo simultáneamente mé-
dicos, abogados y políticos, sólo de forma «muy secundaria» se preocupan 
de su cátedra, que, por general, era concebida como un trampolín para un 
puesto o profesión de mayor relieve o prestigio social, lo que implicaba un 
menor contacto entre los agentes del acto educativo (UNAMUNO, 1970, p. 
258). En segundo lugar, porque las grandes ciudades, como las capitales, al 
ofrecer a los jóvenes una vida más variada –el «teatro», el «Parlamento» y 
las «tertulias»– terminan por distraerlos de su estudio y quehacer universita-
rios (UNAMUNO, 1970, p. 258-259). Y en tercer lugar, porque las grandes 
universidades son las que daban origen al mayor número de suspensos, ya 
que sus profesores estaban imposibilitados, por su extenso número, de cono-
cer a todos sus alumnos (UNAMUNO, 1902). Ahora bien, para Unamuno, 
todas estas críticas inherentes a las universidades ubicadas en los grandes 
centros urbanos dejan de tener sentido dentro de las universidades ubicadas 
en pequeñas ciudades, como la de Salamanca, porque sus profesores, te-
niendo pocos alumnos, podían evitar los métodos expositivos de enseñanza, 
transformando la típica relación vertical profesor-alumno en una relación 
horizontal, donde todos son partícipes del acto educativo (UNAMUNO, 
1970, p. 258). Por otro lado, y ésta es la gran propuesta de Unamuno, para 
ambos tipos de universidad sólo una «vida colegiada» podría dar origen a 
una verdadera universidad, de que son ejemplo las de Oxford y Cambridge 



453Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

(UNAMUNO, 1970, p. 259), porque sólo así podría concretarse una educa-
ción de talante ético-normativo. Por lo demás, Unamuno cree que si llegase 
a prosperar la vida colegiada en España, a semejanza de las mencionadas 
universidades inglesas, podrían fl orecer las asociaciones de estudiantes que, 
en su España fi nisecular, nunca han prosperado (UNAMUNO, 1970, p. 259). 
Ahora bien, si se valoran dichas tesis unamunianas, nos parece obvio que 
Unamuno lleva razón en el hecho de considerar que hay argumentos a favor 
y en contra de las universidades ubicadas en pequeñas y grandes ciudades. 
Si las universidades ubicadas en grandes centros urbanos, desde un punto 
de vista científi co y tecnológico, están más capacitadas para ofrecer a sus 
alumnos mejores condiciones de investigación también es verdad que las 
mismas no permiten ni la vida asociativa ni una docencia cercana al alumno. 
Por otro lado, Unamuno percibe también que las universidades ubicadas en 
pequeñas ciudades tienen, por el contrario, la gran ventaja de potenciar la 
vida asociativa y una docencia interactiva así como favorecer la creación 
de escuelas de pensamiento. Sin embargo, este tipo de universidad, y este 
aspecto hay que subrayarlo, a la hora de potenciar la investigación científi ca, 
en áreas como las de la medicina, se revela, claramente, insufi ciente. Pues 
bien, si es cierto que Unamuno planteó de forma muy acertada el problema 
y percibió muy bien los factores que condicionan los mencionados tipos de 
universidad, no deja de ser igualmente cierto que, a nuestro juicio, no sacó 
todas las implicaciones de sus refl exiones, quizás en virtud de haber sido claro 
defensor de las pequeñas universidades. Pero ¿qué implicaciones se derivan 
de sus refl exiones y que Unamuno nunca llegó a concretar? La primera y 
más obvia es que las universidades ubicadas en las grandes ciudades son las 
más profi cuas para la investigación científi ca así como las ubicadas en las 
pequeñas ciudades para la investigación humanística. Y esto nos parece –hay 
que subrayarlo– un hecho difícil de cambiar: es así, porque el contexto, lo que 
no puede cambiarse, así lo implica y exige. Empero, hay aspectos negativos 
que Unamuno invocó que pueden combatirse, pese al hecho de que nuestro 
autor no nos dijese nada al respecto. Asimismo, y a título de ejemplo, con 
relación al problema del extenso número de alumnos por curso, inherente 
a las universidades ubicadas en grandes centros urbanos, bastaría con au-
mentar la plantilla de profesores de estas mismas universidades de tal forma 
que cada profesor tuviese el número ideal de alumnos para poder fomentar 
una docencia que no fuese meramente expositiva. Por otro lado, creemos 



454 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

que la defensa de la vida colegiada que Unamuno propone en sintonía con 
las susodichas universidades inglesas de Oxford y Cambridge podría tener 
implicaciones muy positivas dentro de nuestras universidades actuales no 
sólo en lo que concierne a la potenciación de la vida asociativa, sino también, 
y este aspecto creemos que Unamuno no lo vio sufi cientemente, en lo que 
concierne a la transversalidad del saber. La vida colegiada, al fomentar el 
contacto entre estudiantes de las más diversifi cadas áreas del conocimiento, 
puede potenciar visiones holistas e integradas del saber, porque es ineludible 
que todas las ramas de conocimiento, siendo específi cas, comparten entre 
sí el mismo modelo de inteligibilidad de lo real o paradigma, si queremos 
utilizar la terminología de Thomas Kuhn, que muchas veces es olvidado por 
los profesores universitarios. Y este aspecto, nos parece más que obvio que 
lo defendería el propio Unamuno. A continuación, trascribimos un fragmento 
del mencionado ensayo de 1908, donde Unamuno, de forma implícita, se 
muestra a favor de las universidades ubicadas en pequeños centros urbanos, 
lo que nos sugiere la continuidad de su intuición inicial, la que defendió en 
el año de 1900.

Todo esto es muy difícil sentirlo en una ciudad no universitaria, aun-
que tenga Universidad. Estudié yo en Madrid mi carrera, pero allí la 
Universidad resulta oscurecida y como anulada bajo el peso de otros 
institutos y sobre todo del Parlamento y de los teatros – que son una 
misma cosa – que absorben su vida social (UNAMUNO, 1970, p. 257).

Cabría puntualizar, tan sólo, en lo que concierne al contexto universi-
tario, las consideraciones que Unamuno hizo acerca de los estudiantes. Lo 
primero que hay que decir es que Unamuno es por defi nición un intelectual 
enamorado de la vida universitaria y del estudiante. Basta no pasar por alto 
lo que nuestro autor afi rmó, en el susodicho ensayo «Se acabó el curso», 
de 1908, para percibir su interpretación laudatoria de lo que defi nió como 
su alma inmortal: su anhelo eterno de amor y saber (UNAMUNO, 1970, 
p. 256-257). Sin embargo, aunque Unamuno sea un defensor del alumno 
universitario y tenga hacia él la mayor consideración y reconocimiento, 
lo cierto es que a la hora de valorarlo no dejó de cristalizar los males que 
corroían su esencia, en su época histórica. Asimismo, Unamuno, enamorado 
del estudiante, en general, no pudo dejar de entristecerse con el estudiante 



455Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

fi nisecular español, en particular, sobre todo en lo que concierne a su mala 
preparación científi ca (UNAMUNO, 1914, p. 28), a su tendencia a la anar-
quía y el desorden (UNAMUNO, 1970, p. 259), a su propensión a huelgas 
sin justifi cación plausible (UNAMUNO, 1914, p. 29) y a su disposición a la 
trashumancia en busca de aprobados a esta o aquella asignaturas (UNAMU-
NO, 1902). Porque, en el fondo, lo que Unamuno deseó fue que el estudiante 
universitario fuese un fi el cumplidor de sus obligaciones, esto es, que fuese un 
estudiante en la verdadera acepción de la palabra. Para ello debería estudiar 
con constancia y esfuerzo, ser un amante del orden académico y, claro, hacer 
huelgas sólo cuando estuviesen justifi cadas, es decir, cuando se le negaba 
su sagrado derecho a aprender. Sin embargo, Unamuno sabía que era muy 
difícil que el estudiante medio cambiase de mentalidad. Y lo sabía, porque ni 
los padres (UNAMUNO, 1966, p. 737-738) ni los profesores (UNAMUNO, 
1966, p. 736) ni la propia sociedad (UNAMUNO, 1966, p. 738), en general, 
creían en la enseñanza. Asimismo, si nadie creía en ella (UNAMUNO, 1966, 
p. 735), los alumnos, como hijos naturales de su contexto, tampoco podrían 
creer en la enseñanza (UNAMUNO, 1966, p. 738). El ambiente –lo sabe 
Unamuno– infl uye en los individuos y por ello mientras aquél no cambie 
tampoco cambiarán los individuos. Es un círculo vicioso que, todavía hoy, 
tristemente, perdura. En este aspecto, las palabras de Unamuno son, pues, 
más que actuales. Fue por ello que Unamuno sintió que la regeneración de 
su país sólo podría concretarse si se educasen, simultáneamente, las jóvenes 
y viejas generaciones, esto es, si al lado de la pedagogía se estableciese una 
verdadera demagogia. 

(1) Esto de la vida estudiantil, vida de ave ligera, tendrá un perenne 
encanto para cuantos por ella pasamos. Y siempre recordaremos con 
amor la ciudad en que seguimos nuestra carrera. Junto a estas doradas 
piedras de Salamanca, al pie de sus chapiteles, rozando los esplen-
dores de los follajes, arquitectónicos del Renacimiento, palpitan los 
recuerdos, dorados también, de los que aquí aprendieron más que a 
estudiar a amar y que en los lánguidos tedios del ocaso de su vida 
vuelven los ojos del alma a la ciudad en que se abrieron sus corazones 
al amor (UNAMUNO, 1970, p. 257).
(2) No he de pasar aquí por alto el hecho de que haya disminuido 
en esta Universidad de Salamanca el número de esos andariegos en 



456 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

exámenes, que trashuman a busca de aprobados, precisamente en los 
meses mismos en que las merinas lo hacen a busca de pastos, pues 
fi rmo más traslados de ésta a otras Universidades que los que de 
otras vienen acá. Aumenta aquí la emigración estudiantil y disminuye 
la inmigración, hecho que sirve de remache y añadido a lo que al 
principio de estas observaciones decía (UNAMUNO, 1902, p. 257).

Cabría afi rmar, a título de interés histórico, que Unamuno fue en contra 
de la distinción abusivamente formalista –así la defi ne– entre alumnos libres 
y ofi ciales, ya que ambos no se distinguían por la asistencia a clase sino por 
la época de matriculación. Por ello, y esto es su parecer, sólo los alumnos 
que no asistían a clase deberían ser distinguidos de los demás y, claro, tener 
una forma específi ca de aprobación.

Aquí y en las Universidades más recogidas y por decirlo así familiares, 
conocemos los profesores a todos y a cada uno de nuestros alumnos, 
su historia académica («curriculum»), y sus precedentes, y los más 
de los libres asisten por lo común a clase, siguiendo los cursos tan 
regularmente como los ofi ciales. En mi cátedra siempre he tenido 
un número de alumnos libres superior a las veces al de los ofi ciales. 
Como que tal distinción se reduce por lo común a ser más bien eco-
nómica –según la época del pago de la matrícula– que académica, y 
se ganaría creo, con hacerla desaparecer. Para un catedrático no puede 
haber más distinción que entre aquél a quien conoce, por haberle [sic] 
asistido a clase, sea ofi cial o libre, y aquel a quien no conoce, y a su 
juicio debiera dejarse, o al de los claustros, el modo de probar a los 
desconocidos. Nuestro sistema de matriculación es de un formalismo 
exagerado (UNAMUNO, 1902, p. 257).

En resumen, para Unamuno el contexto, en sus más diversas formas, 
infl uye de forma decisiva en la vida universitaria. Si por contexto se en-
tiende, en primer lugar, la ubicación de las universidades en pequeños o 
grandes centros urbanos, queda claro que la tipología de cada ciudad infl uye 
directamente en sus universidades. Fue a partir de este supuesto teórico que 
Unamuno percibió que sólo las grandes ciudades, como las capitales de cada 
país, podrían ofrecer a sus universidades, y por ende a los profesores y alum-



457Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

nos, las infraestructuras –laboratorios, museos y bibliotecas– efi caces para 
la investigación científi ca. Y si se conecta dicho supuesto con la sentencia 
carlyliana que Unamuno suele repetir a menudo, «la imprenta mató a la 
vieja universidad», se percibe con mayor profundidad la verdadera ventaja 
de dichos centros urbanos. Por otro lado, Unamuno percibe también que 
las universidades ubicadas en pequeñas ciudades, como la de Salamanca, 
tienen innúmeras ventajas. Dentro de las cuales destaca la posibilidad de 
formación de escuelas de pensamiento, la proximidad entre profesor y alumno 
y el ambiente propicio al estudio. Pues bien, si por contexto entendemos, 
también, la propia sociedad y su infl uencia en los alumnos, verifi camos que 
las sociedades culturalmente adelantadas o retrasadas tienen una infl uencia 
directa en los alumnos y en sus aprendizajes. Para el rector salmantino, que 
parte del hecho de que el ambiente infl uye en los individuos, los alumnos 
eran un refl ejo de la propia sociedad en que se insertaban. Asimismo, su falta 
de interés por el estudio y por el conocimiento partía de una sociedad para 
quien la educación no era, todavía, un factor determinante. He aquí, pues, la 
razón de que la pedagogía y la demagogia sean, en Unamuno, dos realidades 
correcíprocas. Era necesario obrar sobre el pueblo, es decir, educarlo, para 
que éste sintiese la necesidad de autorregenerarse y se hiciese a sí mismo 
guía de su propio destino.

3. La autonomía universitaria 

¡Cuidado!, que yo temo más que a la autonomía regional a la au-
tonomía universitaria. Llevo cuarenta años de profesor; sé lo que 
serían la mayor parte de nuestras Universidades si se dejara una plena 
autonomía, y cómo se convertirían en cotos cerrados para cerrar el 
paso a los forasteros (UNAMUNO, 1971, p. 403).

Si hay algún tema sobre el cual Unamuno se pronunció repetidas veces 
a lo largo de su extensa obra, y que sus comentadores han explorado hasta el 
último detalle, ése es sin duda el que se refi ere a la autonomía universitaria. 
Para Unamuno nunca hubo, ni podría haber en España, dicha autonomía, 
por lo menos mientras no hubiese un cambio radical en toda la sociedad 
española. Si se analizan su conferencia Autonomía docente, de 1917, y su 
ensayo «Algo sobre autonomía universitaria», de 1919, percibimos que, a 



458 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

su juicio, nunca hubo, en su país, una autonomía universitaria, incluso – y 
en este aspecto Unamuno se opone a la voz generalizada– en las univer-
sidades anteriores a la Ley Moyano de 1857. En primer lugar, porque las 
rentas y legislación que las reglamentaban no eran propias sino del Estado 
(UNAMUNO, 1971, p. 1.597-1.598) y, después, porque sus claustros, tanto 
ordinario como extraordinario, eran puramente mecánicos, no existiendo 
como tal (UNAMUNO, 1971, p. 341). Y claro, las universidades de su época 
histórica, las fundadas a partir del artículo 128 de la mencionada Ley Moyano 
(UNAMUNO, 1971, p. 341), tampoco eran autónomas. Y no lo eran porque, 
como lo subraya Unamuno, era el Estado el que nombraba y pagaba a sus 
profesores, decanos y rectores así como el que establecía el reglamento a 
partir del cual todas las universidades debían regirse (UNAMUNO, 1971, p. 
1.597). Aquí, el hecho de que se impartiesen en todas las universidades las 
mismas enseñanzas ponía de relieve la ausencia de la mencionada autonomía. 
Pues bien, fue precisamente este hecho, el de la centralización académica 
bajo la tutela del Estado, el que hizo que los intelectuales fi niseculares 
demandasen la mencionada autonomía universitaria. En este aspecto, los 
sugestivos estudios de Barros Dias (2002, p. 71-72) y Gómez Molleda (1986, 
p. 359-360) nos permiten percibir que el debate en torno a la mencionada 
autonomía universitaria se hacía a partir de dos instancias ideológicas. Si 
los conservadores, guiados por Menéndez Pelayo, Romanones, Alba y Bu-
rell, solicitaban la «descentralización académica y administrativa» de las 
universidades; los liberales, a los cuales se unían los nombres de Giner de 
los Ríos, Santamaría de Paredes y Silió, de forma más radical, demandaban 
su «desbloqueo ideológico» (GÓMEZ MOLLEDA, 1986, p. 359-360). 
Sin embargo, Unamuno, como tendremos oportunidad de observar, no se 
acercó a ninguna de dichas tendencias teóricas, asumiendo una posición 
radicalmente realista centrada en su experiencia como catedrático y rector 
(GÓMEZ MOLLEDA, 1986, p. 360-361). 

Ahora bien, determinadas razones según las cuales, a juicio de nues-
tro autor, nunca hubo autonomía universitaria en España, y circunscrito 
el debate ideológico en torno a dicho tema, cabría analizar, ahora, las 
razones que Unamuno invocó para que dicha autonomía nunca llegase 
a concretarse en su época histórica. La primera razón que invocó fue la 
económica. Para el rector salmantino, en un país económicamente pobre, 
como lo era la España fi nisecular, era completamente inviable la auto-



459Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

nomía universitaria, ya que las universidades no tenían ingresos propios 
sufi cientes para poder autofi nanciarse. Fue por ello que Unamuno afi rmó 
que si tal autonomía se concretase sólo podrían subsistir las universida-
des regionalistas o religiosas, como la catalana, vascongada y jesuítica, 
lo que sería un claro retroceso con respecto a la realidad académica de 
su época histórica (UNAMUNO, 1971, p. 1.597). Lo cual quiere decir, y 
en esto coincidimos con Gómez Molleda (1986, p. 368) y Herrero Castro 
(1991, p. 64-65), que, desde un punto de vista económico, la autonomía 
universitaria era claramente inviable. 

Veamos, ahora, si era factible una autonomía administrativa. La 
segunda razón que Unamuno señala para la suspensión de los conatos 
autonómicos universitarios es la que se relaciona con los claustros. Para 
Unamuno, los claustros de su época no estaban preparados para dicha 
autonomía. Y no lo estaban porque los catedráticos, en cuanto partícipes 
de los vicios de su propio pueblo, terminarían por utilizar la mencionada 
autonomía para sus propios intereses. Asimismo, según Unamuno, si las 
universidades llegasen a ser autónomas, administrativamente, se entiende, 
podrían suceder gravísimos peligros de entre los cuales destacan: (1) 
la posibilidad de verse «restablecido el índice inquisitorial para alguna 
biblioteca» (UNAMUNO, 1971, p. 309); (2) la posibilidad de que los 
catedráticos de mañana no fuesen sino los «hijos, sobrinos e yernos» de 
catedráticos de hoy (UNAMUNO, 1971, p. 343); y (3) la posibilidad de 
que jamás hubiese jubilaciones por incapacidad (UNAMUNO, 1971, p. 
343). Ahora bien, si se analizan los argumentos que Unamuno expuso para 
justifi car su posición en contra de la autonomía universitaria verifi camos 
que los mismos podrían esgrimirse, también, en nuestra época histórica. 
De hecho, las universidades no pueden ser autónomas ni económica ni 
administrativamente. No pueden ser autónomas económicamente, porque 
si lo fuesen no serían capaces de autofi nanciarse, ya que los alumnos 
que las frecuentarían no serían capaces de pagar sus matrículas. Y no 
pueden, tampoco, ser autónomas administrativamente, ya que aumenta-
rían exponencialmente los casos de nepotismo. Y a estas razones podría 
añadirse, todavía, el hecho de que dicha autonomía podría favorecer la 
no inspección técnica de los catedráticos. Por ello, concordamos con 
Gómez Molleda (1986, p. 368) cuando afi rma que la principal razón 
que llevó a Unamuno a oponerse a la autonomía administrativa de las 



460 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

universidades radica en la falta de preparación de los claustros, así como 
concordamos con Blanco Prieto (2011, p. 608) e Yvonne Turin (1982, p. 
92) cuando afi rman que dicha falta de preparación daría origen a casos de 
nepotismo. Pero hay dos razones más que Unamuno invocó en contra de 
la autonomía universitaria: (1) la primera es la que se refi ere a la muerte 
de la investigación pura (UNAMUNO, 1971, p. 1599) y (2) la segunda 
la que se vincula con la conversión de la universidad en una «academia 
preparatoria para […] los exámenes» (UNAMUNO, 1971, p. 1598). Para 
Unamuno, una autonomía universitaria tendría el efecto nefastísimo de 
colocar la investigación académica al servicio exclusivo del bienestar 
material de la sociedad, lo que supondría, a su juicio, la muerte de la 
investigación desinteresada, la que llevaron a cabo, por ejemplo, Cajal, 
Rey Pastor o Menéndez Pidal (UNAMUNO, 1971, p. 1600). Por otro 
lado, tendría el efecto igualmente funestísimo de convertir las, ya de por 
sí, odiosas «fábricas de licenciados» en «centros de preparación para 
exámenes», cuyos examinadores habrían de ser nombrados por el propio 
Estado. Dejando a un lado la trasformación de las universidades como 
academias de preparación para exámenes, que –afi rmémoslo– atenta, 
desde luego, contra su dignidad y naturaleza, nos parece evidente que la 
autonomía económica de la universidad mataría la investigación pura, en 
la medida en que las universidades no tendrían posibilidad de fi nanciar 
ningún tipo de investigación científi ca. Una universidad que desee ser 
un centro de investigación, como lo postula Unamuno, y no un «fábrica 
de licenciados» o una «academia preparatoria para […] los exámenes», 
tendrá que ser por fuerza fi nanciada por el Estado. Por ello, creemos que 
Unamuno tiene absoluta razón cuando afi rma que la autonomía económica 
de las universidades supone siempre un retroceso académico. 

(1) Yo llevo, señores diputados, cuarenta y dos años de profesor uni-
versitario; de estos cuarenta y dos, cerca de dieciocho he sido en tres 
etapas Rector de una Universidad española; sé a qué atenerme respecto 
a la autonomía universitaria; sigo sabiendo también a qué atenerme 
respecto a otras autonomías. Se habla de autonomía, y yo todavía 
no sé qué es. Yo, a la autonomía universitaria y a los Patronatos les 
tengo verdadero temor. Preferiría que la Universidad fuera dirigida 
políticamente sólo por el Estado español, sólo por la Generalidad, 



461Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

que no por un Patronato mixto o mestizo, que es una de las cosas 
más perniciosas que puede haber (UNAMUNO, 1971, p. 438-439).
(2) Acaba de concederse la autonomía, y por real decreto, a las univer-
sidades españolas. Y ¡es claro! Con universidades que no están hechas 
ni por claustros autónomos, ni para ellos, la autonomía universitaria 
puede resultar un verdadero desastre. No es tan fácil convertir un 
mecanismo en organismo, no es tan fácil infundir vida en un muñeco 
de relojería (UNAMUNO, 1971, p. 1.598).

¿Cuáles fueron, pues, las soluciones que Unamuno propuso para 
la optimización de las funciones de las universidades? Para vivifi car la 
enseñanza, y este es el parecer de Unamuno, no era necesario ningún tipo 
de autonomía, que supondría, desde luego, innúmeros malefi cios, sino 
la conjugación de dos sencillos factores: por un lado, la trasformación 
del espíritu que anima a los profesores y, por otro, el robustecimiento 
de la «ley», haciéndola más «moderna» y «adaptada». Y en este aspecto 
concordamos, también, con las investigaciones de Joaquín Madruga 
(2007, p. 47) y de Blanco Prieto (2011, p. 609). Si se analiza su ponencia 
La enseñanza universitaria, de 1905, percibimos que lo fundamental 
para la renovación de la enseñanza superior radicaba, según su autor, 
en trasformación del espíritu que anima a cada uno de los catedráticos 
(UNAMUNO, 1971, p. 138). Si cada profesor, el universitario, se en-
tiende, hiciese más de lo que está legalmente obligado, y ésta es una 
de las propuestas más características de Unamuno, no sería obviamente 
necesaria ninguna reforma, ya que cada profesor, a través de su acción 
universitaria y extrauniversitaria, supliría todas las defi ciencias de la 
legislación vigente. Sin embargo, en su conferencia Autonomía docente, 
de 1907, Unamuno consideró que sólo la trasformación del espíritu del 
profesorado no llegaba por sí sola para «vivifi car la enseñanza», defen-
diendo, por ello, la necesidad de la creación de una legislación que fuese 
más adecuada a las nuevas exigencias sociales e institucionales. Y en 
este aspecto volvemos a concordar con Unamuno. Lo que necesitan las 
universidades no es de la autonomía, sino de leyes más adaptadas a las 
cambiantes exigencias de los tiempos modernos y, claro, de profesionales 
dedicados a la enseñanza y a la investigación. 



462 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

(1) Dentro del actual régimen legal, y sin alterarlo (alteración de que, 
por mi parte, me siento poco partidario), cabe que el profesorado 
modifi que el espíritu que le anima o que, cuando menos, le anime 
algún espíritu. Es, en rigor, posible cualquier trasformación íntima 
sin necesidad de alterar la ley externa, y hasta creo el mejor medio 
para cambiar ésta cambiar primero el espíritu que ha de encarnar en 
ella. Tan sólo cuando el profesorado universitario haya conseguido 
verter nuevo vino de espíritu docente en el viejo odre de nuestras Uni-
versidades actuales, sólo entonces será posible una modifi cación de 
raíz en el régimen legal de la enseñanza (UNAMUNO, 1971, p. 138).
(2) Yo no creo que el remedio pueda ser la autonomía, tal como hoy 
están las cosas. El remedio es una legislación más moderna, más 
adaptada a las necesidades actuales, al mismo tiempo más amplia, no 
casuística, y que a la vez que limita una cierta irresponsabilidad que 
tenemos todos, que tiene su majestad el Catedrático, también cortapise 
las atribuciones indiscrecionales y arbitrarias del poder ministerial, 
robusteciendo la autoridad del Catedrático y de su inmediata autoridad 
académica, y dándoles una verdadera responsabilidad, y sobre todo, 
vuelvo a insistir porque esto es una cosa que nunca me cansaré de 
repetir, la inspección (UNAMUNO, 1971, p. 350).

En resumen, Unamuno, en cuanto intelectual comprometido con la 
realidad académica fi nisecular española, ya sea en cuanto catedrático de 
fi lología griega y castellana, ya sea en cuanto rector de la Universidad de 
Salamanca, era un decidido crítico de la autonomía universitaria. Para el 
rector salmantino, que parte de la pobre realidad económica y cultural de 
la España fi nisecular, la autonomía económica y administrativa de las 
universidades españolas acarrearía enormes problemas de entre los cuales 
destaca: (1) la imposibilidad de que se sostuviesen económicamente sino 
las universidades regionales y religiosas, como la vascongada, catalana 
y jesuítica y (2) la falta de preparación de los claustros. Para Unamuno, 
que ve de reojo la posibilidad de que los claustros se constituyesen como 
ejes de la vida administrativa de las universidades, si se concretase la 
autonomía universitaria podrían suceder tres cosas: (1) la trasformación 
de las universidades en cotos cerrados de dogmatismo doctrinario; (2) la 
imposición del nepotismo como único criterio de nombramiento de los 



463Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

catedráticos; y (3) la imposibilidad de que se concretase la inspección 
de los profesores. Asimismo, y a través de estas razones (a las cuales 
añadió, aún, (4) la posibilidad de la muerte de la investigación pura y (5) 
de la conversión de la universidad en una «academia preparatoria […] 
para exámenes») nuestro autor justifi có su posición claramente litigante 
contra la autonomía universitaria. Para Unamuno, y ésta es su íntima 
convicción, la vivifi cación de la universidad española no necesitaba 
de ninguna forma de la autonomía económica o administrativa, que a 
contrario sensu la condenaba, sino de una legislación más moderna y 
adaptada a las necesidades de su época histórica y, claro, de una actitud 
ética y proactiva de todos los profesores. 

4. Conclusiones

Dado que los problemas académicos de hoy, en lo que concierne a los 
temas analizados en el presente estudio, son fundamentalmente los mismos 
que los de ayer, la refl exión unamuniana, no perdiendo actualidad, nos hace 
mirar con mayor acuidad los problemas que le son inherentes. 

Las universidades continúan ubicándose en pequeños y grandes centros 
urbanos, con las ventajas y desventajas que dicho hecho aporta, así como 
continúa inculcando a sus profesores e investigadores el deseo de que las 
mismas, las públicas, se entiende, sean autónomas, a pesar de los innume-
rables problemas que plantea dicho deseo.

Asimismo, oír la voz de Unamuno, la voz de su extremo realismo 
educativo, que se ubica más acá y más allá de condicionantes de orden 
ideológico, nos permite (1) que nos prevengamos en contra de los riesgos 
que supone una autonomía económica y administrativa de las universidades, 
que colocaría en riesgo la propia investigación por falta de condiciones 
económicas, así como (2) que maximicemos o minimicemos las ventajas y 
desventajas que el contexto institucional y geográfi co de cada universidad 
impone a los estudiantes de las carreras de las ciencias del espíritu y de las 
ciencias de la naturaleza. 

Saber si nosotros, profesores y alumnos, inspirados por las palabras de 
Unamuno, somos capaces de hacer una universidad más justa y adaptada 
a la realidad académica, social, política y económica de cada país es una 
tarea que a todos nos incumbe. 



464 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Bibliografía
Fuentes

UNAMUNO, Miguel de, “Acerca de los exámenes”. El Imparcial, 
13.X.1902. Archivo CMU.

“L’instruction publique en Espagne”. Etudes Diplomatiques, may. 1914, p. 
27-29, Archivo CMU.

Obras Completas I. Madrid: Escelicer, 1966.

Obras Completas II. Madrid: Escelicer, 1967.

Obras Completas III. Madrid: Escelicer, 1968a.

Obras Completas IV. Madrid: Escelicer, 1968b.

Obras Completas V. Madrid: Escelicer, 1968c.

Obras Completas VI. Madrid: Escelicer, 1969a.

Obras Completas VII. Madrid: Escelicer, 1969b.

Obras Completas VIII. Madrid: Escelicer, 1970.

Obras Completas IX. Madrid: Escelicer, 1971.

Bibliografía secundaria

AGUILERA, Cesar. “Pensamiento educacional de D. Miguel de Unamu-
no”. Calasancia, v. 11, n. 44, (oct.-dic. 1965), p. 405-523.

BARROS DIAS, José M. Miguel de Unamuno e Teixeira de Pascoaes: 
compromissos plenos para a educação dos povos peninsulares. Lisboa: 
Imprensa Nacional Casa da Moeda, 2002.

BLANCO PRIETO, Francisco. Unamuno, profesor y rector en la Univer-
sidad de Salamanca. Salamanca: Hergar Ediciones Antema, 2011.

CARDWELL, Richard. A. “Miguel/Mijail: La (dia) lógica de Amor y pe-
dagogía”. In: FLÓREZ MIGUEL, Cirilo. (coord.) Tu mano es mi destino. 
Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, 2000, p. 47-58.



465Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

CIFO GONZALEZ, Manuel. “Amor y pedagogía o el problema de la edu-
cación visto por Miguel de Unamuno”. In: CHAGUACEDA TOLEDA-
NO, Ana. (ed.) Miguel de Unamuno. Estudios sobre su obra. II. Salaman-
ca: Ediciones Universidad de Salamanca, 2005, p. 329-347.

CRUZ HERNÁNDEZ, Miguel. La misión socrática de Unamuno. Cuader-
nos de la Cátedra Miguel de Unamuno, vol. 3, 1952, p. 41-53. 

DELGADO CRIADO, Buenaventura. Unamuno educador. Madrid: Edito-
rial Magisterio Español, 1973.

ESPINO GUTIÉRREZ, Gabriel. El maestro Fray Luis de León y el ma-
estro Unamuno. Boletín de la Universidad Compostelana, fasc. 2, vols. 
73-74, 1965-1966, p. 107-117. 

FLÓREZ, Ramiro. Sistema de pensamiento y razón educativa en Unamu-
no. Cuadernos Hispanoamericanos, vols. 440-441, 1987, p. 187-204.

FORGIONE, José D. Miguel de Unamuno: sus ideas pedagógicas. Unamu-
no y la Universidad de Salamanca. Buenos Aires: Imp. Asiática, 1920.

FRAYLE DELGADO, Luis. La dialéctica del eros en ‘Amor y Pedagogía’. 
AZAFEA, vol. 3, 1990, p. 265-283.

GARCÍA BLANCO, Manuel. Amor y pedagogía, nívola unamuniana. La 
torre, año IX, vols. 35-36, jul.-dic. 1961, p. 443-478.

GIL, Miguel L. La educación como materia novelesca. Paul Bourget – 
Unamuno – Pérez de Ayala. Cuadernos Hispanoamericanos, vol. 348, jun. 
1979, p. 596-608. 

GÓMEZ DE LA TORRE, Ignacio B. Unamuno y la Universidad: rector 
e intelectual. In: FLÓREZ MIGUEL, Cirilo. (coord.), Tu mano es mi des-
tino. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, (2000), p. 47-58.

GÓMEZ MOLLEDA, María D. Unamuno, rector regeneracionista. Revis-
ta de educación, no. extra., 1997, p. 137-147. 

GÓMEZ MOLLEDA, María D. Unamuno y la polémica sobre la autono-
mía universitaria. In: AA.VV., Perspectivas de la España Contemporánea. 
Estudios en homenaje al profesor V. Palacio Atard, Guthersa, S. A., Ma-
drid, 1986, p. 359-360.



466 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.447-466, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

HERRERO CASTRO, Santos. Pensamiento socio-educativo de Miguel de 
Unamuno: estructura y cambio social en la España del primer tercio del 
siglo XX. Studia Paedagogia, vol. 22, 1991, p. 55-79.

MADRUGA MÉNDEZ, Joaquín. Miguel de Unamuno: profesor y políti-
co. Salamanca: Gráfi cas Cervantes, 2007.

MORALEJO LASO, Abelardo. Don Miguel de Unamuno, profesor de 
griego y de historia de la lengua castellana: impresiones y recuerdos de un 
alumno. In: AA.VV. Homenaje al Prof. Alarcos. Valladolid: Universidad 
de Valladolid, 1966, p. 329-352. 

MORASVERDES, El Chico (pseudónimo). Páginas pedagógicas. Unamu-
no catedrático. La Iberia. Semanario Independiente, año 4, vol. 159, 
05.V.1906, p. 4. 

ROBERTS, Stephen. Miguel de Unamuno o la creación del intelectual 
español moderno. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, 2007.

RUBIO LATORRE, Rafael. Unamuno educador. Cuadernos de la Cátedra 
Miguel de Unamuno, vol. 23, 1973, p. 27-47. 

TURIN, Yvonne. Miguel de Unamuno Universitaire. Paris: S.E.V.P.E.N, 
1982.

VALDÉS, Mario J. “‘Amor y pedagogía’ y lo grotesco”. Cuadernos de la 
Cátedra Miguel de Unamuno, vol. 13, 1963, p. 53-62.

Data de registro: 01/11/2015

Data de aceite: 21/01/2016



Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801 467
DOI:  http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n59a2016-p467a478

RESENHA CRÍTICA DO LIVRO INCÓGNITO – AS VIDAS 
SECRETAS DO CÉREBRO, DAVID EAGLEMAN

The tricks and traps of Eagleman’s book Incognito: a critical review

Reseña crítica del libro Incognito – Las Vidas Secretas 
Del Cerebro, David Eagleman

Carlos Eduardo Batista de Sousa*

Resumo: Incógnito – As vidas secretas do cérebro é um livro de divulgação 
neurocientífica escrito pelo neurocientista David Eagleman. O autor 
apresenta, de forma acessível ao público leigo, achados neurocientífi cos 
sobre a relação entre o comportamento consciente e o cérebro. A abordagem, 
apesar de introdutória ‒ devemos considerar que o livro é de divulgação 
científi ca −, transmite a mensagem principal, a saber: o cérebro faz coisas 
que não sabemos e é o responsável pelo comportamento consciente. No 
entanto, alguns pontos aparentemente simples possuem uma profundidade 
que requer discussão fi losófi ca não considerada pelo autor. O conhecimento 
neurocientífi co usado por Eagleman tem diversas falhas já discutidas na 
literatura da área. Além disso, parece prematuro defender certas posições 
sobre a agência humana baseada em experimentação problemática e escassa. 
Este texto avalia os argumentos do autor e aponta algumas difi culdades que 
precisam ser encaradas pelas neurociências.

Palavras-chave: Neurociências. Filosofi a da ciência. Causação. Explicação 
científi ca.

Abstract: Incognito: The secret lives of the brain, is a science book 
about neurosciences written by the neuroscientist David Eagleman. The 

* Doutor em Filosofi a (Epistemologia) pela Universidade de Konstanz, Alemanha. Pro-
fessor de Epistemologia, Laboratório de Cognição e Linguagem, Centro de Ciências do 
Homem, Universidade Estadual do Norte Fluminense (UENF), Rio de Janeiro. E-mail: 
cdesousa@uenf.br



468 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

author explains in a simple way neuroscientifc fi ndings concerning the 
relationship between conscious behavior and the brain. Eagleman writes 
his message in fresh and clear prose: the brain makes things that we are 
not aware of and it is responsible for the conscious behavior. However, 
there are several claims seemingly uncomplicated that conceal deep 
philosophical problems. The author ignores problematic issues about the 
experiments and takes them for granted. The neuroscientifc enterprise 
presents several fl aws pointed out by many authors. Furthermore, the 
arguments about the human agency based on few and problematic 
experimentation is controversial and highly disputable. This review 
assesses various critical points and it addresses some questions that 
should be taken into account by the neurosciences.

Keywords: Neuroscience. Philosophy of science. Causation. Scientifi c 
explanation.

Resumen: Incognito – Las vidas secretas del cerebro es un libro 
de divulgación neurocientífica escrita por el neurocientífico David 
Eagleman. El autor presenta, de forma accesible al público no especialista, 
descubiertas neurocientífi cas sobre la relación entre el comportamiento 
consciente y el cerebro. El abordaje, a pesar de introductorio – debemos 
considerar que el libro es de divulgación científi ca –, transmite el mensaje 
principal: el cerebro hace cosas que no sabemos y es el responsable por el 
comportamiento consciente. Sin embargo, algunos puntos aparentemente 
simples poseen una profundidad que requiere discusión fi losófi ca no 
considerada por el autor. El conocimiento neurocientífi co usado por 
Eagleman tiene diversas fallas ya discutidas en la literatura del área. 
Adicionalmente, los argumentos sobre la agencia humana basados en 
experimentos escasos y problemáticos son controvertidos y fuertemente 
discutibles. Este texto evalúa los argumentos del autor y apunta algunos 
asuntos que deben ser considerados por las neurociencias.

Palabras clave: Neurociencias. Filosofía de la Ciencia. Causalidad. Expli-
cación Científi ca.



Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801 469

Em livro traduzido pela Editora Rocco, Incógnito – As vidas secretas 
do cérebro, o neurocientista David Eagleman apresenta, de forma acessível 
ao público leigo, achados neurocientífi cos sobre a relação entre o comporta-
mento consciente e o cérebro. A abordagem, apesar de introdutória ‒ devemos 
considerar que o livro é de divulgação científi ca ‒, transmite a mensagem 
principal, a saber: o cérebro faz coisas que não sabemos e é o responsável 
pelo comportamento consciente. Logo nas páginas iniciais, Eagleman (2012) 
introduz o argumento baseado em estudos empíricos sobre o cérebro: 

A primeira lição que aprendemos no estudo de nossos circuitos é 
simples: a maior parte do que fazemos e sentimos não está sob nosso 
controle consciente. A vasta selva de neurônios opera seus próprios 
programas. O você consciente – o eu que ganha vida quando você 
acorda pela manha – é a menor parte do que se revela de seu cérebro. 
Embora sejamos dependentes do funcionamento do cérebro em nossa 
vida interior, ele cuida de seus próprios negócios. A maior parte de 
suas operações está acima do espaço de segurança da mente cons-
ciente. O eu simplesmente não tem direito de entrar. (...) o cérebro 
opera na coleta de informações e guia o comportamento de maneira 
conveniente. Não importa se a consciência está envolvida na tomada 
de decisão. E, na maior parte do tempo, não está. Quer estejamos fa-
lando de olhos dilatados, ciúme, atração, gosto por comida gordurosa 
ou a ótima ideia que você teve na semana passada, a consciência é 
o participante menos importante nas operações do cérebro. (...) O 
cérebro cuida de seus negócios incógnito (p.12-15).

O objeto do texto é defender a proposta de que processos total-
mente inconscientes e inacessíveis ao sujeito são responsáveis pelas 
ações cotidianas. Para justifi car sua argumentação, Eagleman reúne 
evidências empíricas sobre diversos achados neurocientífi cos recentes e 
afi rma que a ideia da mente consciente cuja tarefa principal é deliberar 
e decidir livremente, é equivocada e será destronada. Segundo o autor, 
concepções tradicionais sobre liberdade e racionalidade seriam meras 
ilusões e, em breve, serão substituídas por uma visão neuronal do ho-
mem a partir do conhecimento produzido pela nova ciência do cérebro, 
a saber, a neurociência.



470 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Eagleman (2012) invoca a história das ciências em sua narrativa neu-
rocientífi ca. O autor mostra que na maioria das vezes, nossas intuições estão 
equivocadas, e cita resultados de estudos sobre como intuições conduzem 
a erros. A conclusão de Eagleman é imediata: a história das ciências revela 
como crenças baseadas em intuições se mostraram falsas e, por isso, foram 
destronadas por concepções científi cas modernas. Analogamente, o mesmo 
processo está acontecendo agora a partir dos novos achados das neurociên-
cias sobre como o cérebro produz e controla o comportamento consciente.

Por exemplo, danos ou anomalias no cérebro geralmente estão correla-
cionados com modifi cações na personalidade dos sujeitos e, de acordo com 
Eagleman (2012), isto é prova sufi ciente para defender a ideia de que não 
somos responsáveis por nossas ações. O livro culmina com a argumentação 
dúbia de que o fator biológico (genes e organização neural) condiciona o 
agir moral, e como tal, deve ser considerado por tribunais em julgamentos 
de criminosos. A justiça não pode mais ser baseada em intuições, mas sim 
no conhecimento das neurociências. Eagleman (2012) usa um estudo es-
tatístico do Departamento de Justiça dos Estados Unidos sobre crimes que 
aponta uma relação entre a média de crimes violentos cometidos com a 
manifestação de determinado conjunto de genes (TABELA 1):

Tabela 1 – Média de crimes violentos cometidos anualmente nos Estados Unidos

Crime Portadores dos genes Não portadores dos genes

Agressão com agravantes 3.419.000 435.000

Homicídio 14.196 1.468

Assalto à mão armada 2.051.000 157.000

Ataque sexual 442.000 10.000

Fonte: (EAGLEMAN, 2012, p. 171).

A interpretação dos dados acima sugere que os portadores destes genes 
têm alta probabilidade de cometer agressões e crimes violentos. O mais 
intrigante nestes números é que cerca de metade da população é portadora 
destes genes. Eagleman (2012, p. 174) prossegue com sua argumentação 
dizendo que 98,4% dos prisioneiros do corredor da morte possuem estes 



Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801 471

genes (DAT 1, DRD2, MAO-A e MAOA-2) e afi rma que “parece bem claro 
que os portadores são fortemente predispostos a um comportamento dife-
rente”. Ou seja, os portadores dos genes violentos não teriam a capacidade 
de escolha, pois estariam pré-determinados a agir violentamente devido à 
manifestação de certos genes. Sob este prisma, nenhum sistema normativo 
serviria de ferramenta constrangedora de ações criminosas, uma vez que a 
biologia não permitiria o controle consciente de ações. O próprio Eagleman 
(2012, p. 171) reconhece uma tensão entre biologia e lei, porque “somos 
impelidos a ser quem somos pelas vastas e complexas redes biológicas”.

A solução proposta por Eagleman (2012) é a introdução do diagnóstico 
neurocientífi co que deve ser usado em tribunais, porque é capaz de revelar a 
causa real dos desvios normativos. Ele apresenta alguns casos de julgamentos 
nos EUA onde os “contraventores” possuíam ou um gene relacionado com 
a violência ou sofriam de algum dano ou anomalia cerebral. O caso Charles 
Whiteman é citado como exemplo de determinação do comportamento pela 
neurobiologia. Whiteman tinha 25 anos e postou-se no alto de uma torre no 
Texas, EUA, com uma mala repleta de armas e munição. Lá de cima, iniciou 
o abate de pessoas. Ao fi nal da ação, 13 morreram – incluindo Whiteman – e 
33 fi caram feridos. Antes do tiroteio, Whiteman havia assassinado a mãe e a 
mulher a facadas. Aparentemente uma ação criminosa intencional cometida 
por um homem comum, caixa de um banco e chefe voluntário dos escoteiros 
da cidade de Austin, no Texas.

Todavia, segundo seu médico, Whiteman vinha se sentindo estranho 
ultimamente com “pensamentos incomuns e irracionais”. Após a necrópsia, 
revelou-se a “causa” do comportamento criminoso: Whiteman tinha um 
tumor do tamanho de uma moeda (um glioblastoma) abaixo do tálamo se 
expandindo para o hipotálamo até a amídala. A amídala está envolvida na 
regulação das emoções e controla comportamentos de medo e agressividade. 
O tumor provocou mudanças na estrutura neuroanatômica do cérebro de 
Whiteman, o que, por sua vez, implicou na mudança de seu comportamento, 
especifi camente, em sua capacidade de autocontrole.

Para Eagleman, este é o ponto central: “quando a biologia muda, podem 
mudar sua tomada de decisão, seus apetites e seus desejos” (2012, p. 167). 
O livre-arbítrio, para o autor, é condicionado pela neurobiologia e, caso a 
neurobiologia do cérebro mude, concomitantemente muda o comportamento 
consciente. Ou seja, a biologia determinaria o comportamento dos sujeitos que 



472 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

possuem ou um gene relacionado com agressividade ou anomalia cerebral. 
Um tumor, por exemplo, pode ser o responsável pela ausência de controle. 

Partindo dessas premissas, a proposta de Eagleman é mudar o sistema 
jurídico e legal introduzindo a neurociência nos tribunais. O cerne do argu-
mento é que a questão do livre-arbítrio não importa, pois mesmo que seja 
provada sua existência, o comportamento não mudará, e a razão é simples: 
neurobiologia. A biologia condiciona o comportamento; a causa de um 
ato criminoso não se basearia na intenção deliberada do agente, mas sim 
em mutações genéticas, pequenos danos cerebrais causados por derrame 
ou tumor, desequilíbrios nos níveis dos neurotransmissores ou hormonais. 

As neurociências, por meio do emprego de instrumentos como resso-
nância magnética e tomografi a por emissão de pósitron, podem detectar estas 
anomalias e antecipar o comportamento violento. Contudo, o autor salienta 
que esta ideia não implica em absolvição do criminoso. Eagleman propõe 
que sentenças customizadas sejam usadas em diagnósticos neurocientífi cos, 
visto que através da neuroimagem poder-se-ia revelar a causa real do ato 
criminoso (por exemplo, um dano no córtex frontal). 

Eagleman afi rma que as neurociências mostram, através dos achados 
neurocientífi cos, que não somos responsáveis por nosso comportamento 
consciente. Contudo, se este enunciado estiver correto, então a fortiori juízes 
também não estariam em condição de julgar o comportamento daqueles que 
desviam das normas sociais porque as decisões penais estariam baseadas 
em intuições falhas. Juízes não deliberariam, visto que o cérebro faria este 
serviço, selecionando o veredicto antes de o magistrado pensar no mesmo. 
A conclusão parece pouco plausível, porque implicaria em uma reviravolta 
no sistema jurídico que poderia entrar em colapso. Além disso, mesmo as 
intuições dos neurocientistas seriam falhas e, como tal, comprometeriam 
o empreendimento neurocientífi co, algo paradoxal. Portanto, tem de haver 
algum controle ou uma racionalidade mínima que seja capaz de julgar.

Prosseguindo com a avaliação do livro, a proposta de Eagleman é 
desenvolver estudos personalizados de criminosos. Potenciais assassinos, 
pedófi los e comportamentos desviantes de normas podem ser detectados 
a partir do neuroimageamento e mapeamento genético para estabelecer a 
melhor punição. Por exemplo, no caso de sujeitos adultos com mais de 30 
anos com cérebros danifi cados ou portadores de genes que estão relacionados 
com a violência, a sentença proposta deveria ser o trancafi amento perpétuo. 



Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801 473

Mas se os criminosos forem jovens, as sentenças emitidas deveriam visar 
fi ns de reeducação através de treinamento neuronal. 

Eagleman adota o princípio da neuroplasticidade como meio de mo-
difi car a atividade neuronal e, com isso, converter potenciais assassinos, 
pedófi los e criminosos em pessoas controladas. Estes potenciais criminosos 
passariam por reeducação e sessões de terapia eletromagnética, além da in-
gestão de substâncias químicas que agem diretamente em áreas relacionadas 
com a produção de tal comportamento.

O livro contém descrições sobre mudanças de comportamento causadas 
por danos no cérebro ou desequilíbrios na produção e liberação de hormônios 
e neurotransmissores, além da introdução de narcóticos no cérebro. Segundo 
Eagleman (2012), estas mudanças modifi cam radicalmente a personalidade 
e, consequentemente, o comportamento dos indivíduos. A fi m de fundamen-
tar sua argumentação pró-neurocientífi ca, o autor apresenta um caso bem 
conhecido da literatura neurocientífi ca, a história de Phineas Gage, operário 
da empresa ferroviária americana que teve uma barra de metal atravessada 
na cabeça após um acidente. Gage sobreviveu, mas a barra danifi cou parte 
do córtex frontal esquerdo produzindo uma mudança comportamental. Este 
caso serve de paradigma na defesa do reducionismo neurocientífi co atual. 

Há ainda descrições de como mutações epigenéticas podem desen-
cadear mudanças comportamentais (doença de Huntington), e até a con-
taminação por vírus e bactérias podem modifi car o estado consciente de 
um indivíduo, por exemplo, a contaminação pelo vírus da raiva. Em geral, 
grande parte do livro consiste em uma reunião de achados neurocientífi cos 
que demandam replicações e discussão crítica, mas sob a concepção do 
autor, são considerados conhecimento assegurado, o que é um erro meto-
dológico e epistemológico.

A narrativa otimista e positiva de Eagleman ressalta que conhecer 
os meandros do cérebro levará ao entendimento da natureza humana. A 
mensagem é sonora: entender a relação “causal” entre genes e o cérebro é 
sufi ciente para se entender a natureza humana. Contudo, esta abordagem 
aparentemente pluralista propalada nas publicações da área parece impor 
sérios obstáculos às neurociências, que como a maioria das ciências adota 
a postura reducionista de investigar as partes que compõem o sistema, i.e., 
empregando a estratégia bottom-up (de baixo-para-cima). Em outras pala-
vras, investigar um fenômeno equivale a entender como as partes compo-



474 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

nentes, geralmente localizadas em níveis mais baixos, estão organizadas. No 
caso em tela, investigar atividade neuronal, níveis de neurotransmissores e 
hormônios, atividade celular e molecular e presença de genes relacionados 
com anomalias podem explicar o comportamento consciente.

No entanto, a estratégia reducionista de identifi car uma parte como a 
responsável pelo comportamento global do sistema e atribuir a ela certos 
predicados é falacioso. O córtex pré-frontal não toma decisão, mas é o 
agente quem decide, assim como estômagos não se alimentam; organis-
mos se alimentam. O cérebro não representa, decide, considera, pensa etc. 
Pessoas decidem, pensam, raciocinam, emocionam-se etc. O cérebro é um 
órgão. Seria um erro atribuir ao estômago o predicado “alimenta-se”, assim 
como seria um erro atribuir ao cérebro o predicado “consciente”. Este erro 
é recorrente em neurociências. A falácia mereológica é confundir a parte 
com o todo ou confundir a função de uma parte com o telos (fi m) do todo. 
Eaglamen (2012) comete este erro em várias partes do livro.

O comportamento consciente não se explica através da identifi ca-
ção de partes do cérebro que supostamente o causam; o comportamento 
consciente se explica em virtude do trabalho em conjunto de partes que 
compõem o cérebro que interagem de diversas formas dando origem a 
propriedades emergentes como estados conscientes. O cérebro não é uma 
estrutura modular rígida (um canivete suíço como sugerem alguns autores). 
O cérebro é um órgão com funções específi cas de alta complexidade com 
vários níveis de organização e que demanda explicações de níveis que 
considerem propriedades emergentes presentes nestes níveis que estão 
ausentes dos níveis mais básicos.

Reduzir o comportamento a partes do cérebro é um reducionismo 
ingênuo e grosseiro, um erro mereológico em desconsiderar vários fatores 
causais que participam da produção do comportamento consciente. O cérebro 
e suas partes não trabalham isolados, pelo contrário, o cérebro é um sistema 
dinâmico acoplado a um corpo em interação com o meio ambiente. A inte-
ração gene-cérebro-corpo dá origem a pessoas. Pessoas tomam decisões, 
pessoas são conscientes, pessoas agem.

Apesar da tentativa de transmitir confi ança, Eagleman comete erros 
recorrentes nas neurociências, o principal é ignorar problemas conhecidos 
da fi losofi a da ciência. O autor toma experimentos neurocientífi cos como 
assentes e reveladores do maquinário subjacente ao comportamento, igno-



Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801 475

rando controvérsias envolvidas neste empreendimento. Há questionamentos 
concernentes à garantia e confi abilidade de alguns destes experimentos que 
são altamente controversos e possuem vieses comuns presentes em expe-
rimentos científi cos. A falha central é identifi car correlação com causação. 

David Hume legou um problema sem solução para as ciências: a na-
tureza da causação. Segundo Hume, não há necessidade entre a causa e seu 
efeito (por exemplo, entre um evento A e outro evento B), haja vista que 
os relata da causação permanecerem invisíveis. A partir de observações 
particulares detectamos certas correlações e traçamos algumas conclusões 
sobre as supostas relações causais. Contudo, as correlações não indicam 
que haja necessariamente uma relação causal. Este é o problema de tentar 
identifi car causas onde existem meras correlações. Enunciados correlacio-
nais geralmente são simétricos (ser um homem fumante está positivamente 
correlacionado em ser um fumante, e ser um fumante está positivamente 
correlacionado em ser um homem), já enunciados causais são assimétricos 
(fumar causa câncer de pulmão, mas câncer não causa o fumar). 

Enquadrando o tema no contexto neurocientífi co, o problema fi ca vi-
sível: se a neuroimagem produzida no tempo T, no aparelho A, no ambiente 
experimental E, no sujeito S, revela que o córtex órbito-frontal está ativo 
durante o ato de apertar um botão verde, então o apertar do botão verde 
está causalmente correlacionado com a atividade do córtex órbito-frontal. 
Contudo, não há necessidade causal entre esta relação, pois a neuroimagem 
não revela a totalidade de neurônios ativos durante o ato de escolher apertar 
o botão verde, mas apenas uma parte isolada do cérebro que supostamente 
participa causalmente da produção do ato voluntário. A neuroimagem serve 
no máximo como sugestão para traçar o histórico da complexa rede causal 
relacionada com o ato e, como tal, não vale como causa. As interpretações 
das neuroimagens baseiam-se em causação linear isolada e não citam a 
complexa rede de relações causais que podem ser de vários tipos (retro-
causação, bidirecional, multidirecional, recíproca) e inclusive não-linear. 

Além disso, as entidades causais que participam da produção de certo 
efeito seguem uma cadeia de eventos passados, algo previsto nas correntes 
de Markov em que estados de um sistema sofrem transições de um estado 
para o outro, dentro de um contexto fi nito de possíveis estados. Neurocien-
tistas tentam identifi car certas partes do cérebro como sendo causadoras 
de comportamentos, no entanto, o cérebro não parece se comportar como 



476 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

uma estrutura linear com variáveis defi nidas. O cérebro é um órgão dinâ-
mico adaptativo que se modifi ca de acordo com o estado de coisas no meio 
ambiente. Em outras palavras, há diversas formas de ativação neuronal 
condicionadas ao estímulo ambiental. As correlações identifi cadas pelos 
neurocientistas em estudos de neuroimagem parecem ser contingentes e não 
necessárias, porque é difícil isolar uma parte do sistema e atribuir a mesma 
papel causal único, visto que outras partes podem e devem estar participando 
da produção de certo efeito. A tentativa de reduzir um sistema complexo às 
partes é incorrer na falácia mereológica.

Outro problema é justifi car o uso de conhecimento neurocientífi co 
em questões jurídicas, algo que parece forçoso, porque as neurociências 
encontram-se ainda em estágio experimental (fase pré-paradigmática em 
busca de uma teoria robusta), requerendo replicações e discussão crítica. 
Eagleman ignora as discussões recentes envolvendo questões epistemológi-
cas, metodológicas e ontológicas sobre a atividade neurocientífi ca. Alguns 
estudos mostram que muitos experimentos neurocientífi cos são simplistas 
e limitados e supervalorizam aspectos de baixo fator estatístico. 

Por exemplo, em um artigo publicado na Nature Neuroscience, Kathe-
rine S. Button (2013) e seu grupo mostraram que as conclusões de grande 
parte das publicações biomédicas são provavelmente falsas. A razão apontada 
é a política do Publish or Perish em que muitos cientistas são obrigados a 
publicar a qualquer custo para poderem continuar em evidência e receber 
mais investimentos públicos e privados. Como “ligeireza” não é sinonímia de 
“fi abilidade”, experimentos neurocienífi cos não estão sendo bem conduzidos, 
resultando em conhecimento pouco fi ável. 

Button (2013) evidenciou várias falhas presentes em experimentos 
neurocientífi cos, como ambiente experimental simplista, pouca ou nenhuma 
replicação, conclusões apressadas baseadas em dados estatísticos pouco prová-
veis, supervalorização de dados com baixa probabilidade de serem verdadeiros 
(low statistical power), e supervalorização de amostras pouco efetivas. Em 
suma, Button revelou as controvérsias envolvendo metodologia, epistemologia, 
ontologia, lógica e axiologia na prática neurocientífi ca, questões ignoradas 
pela maioria dos neurocientistas como o próprio Eagleman. O autor assume 
a veracidade dos estudos empíricos sem lançar dúvida sobre eles.

Apesar de o autor passar ao largo dos questionamentos críticos e ser um 
“neuro-otimista”, é possível admitir que Eagleman cumpre com o prometido, 



Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801 477

isto é, comunicar como o cérebro de forma incógnita, controla e produz certos 
tipos de comportamentos. Embora a ideia de que não há um agente racional 
livre no comando das ações ir contra nossas intuições mais fundamentais, 
devemos ter em mente que esta ideia pode vir a se confi rmar. No entanto, a 
confi rmação exigirá um exame crítico da prática neurocientífi ca. A hipótese 
de que o cérebro de fato é o responsável pelo comportamento precisa ser 
testada e confi rmada. Mas até que se reúnam evidências garantidas em favor 
desta hipótese, a discussão está aberta. 

As razões motivadoras dos neurocientistas precisam ser avaliadas. 
Aceitar as alegações de Eagleman e de outros neurocientistas pressupõe 
discussão fi losófi ca. Do contrário, devemos manter o princípio norteador 
da concepção de agência racional, a saber, de que somos agentes racio-
nais livres e autônomos. Argumentos baseados em evidências empíricas 
incipientes têm apelo para convencer parte da opinião pública. Por ou-
tro lado, fi lósofos e cientistas sociais devem efetuar análise crítica do 
empreendimento neurocientífi co. Substituir ou destronar a concepção 
tradicional de agência racional livre pressupõe a realização de um de-
bate racional. Somente evidências empíricas dúbias não contam como 
argumento racional. Eagleman e colegas precisam ser confrontados com 
a discussão da fi losofi a da ciência.

Referências

BUTTON, K. S. et al, J. P. A. IOANNIDIS, C. Mokrysz, B. A. Nosek, J. 
Flint, E. S. J. Robinson and M. R. Munafo. Power failure: why small sam-
ple size undermines the reliability of neuroscience. Nature Review Neuro-
science, Londres, v. 14, n. 5, p. 365-376, 2013.

BEAVER, K. M. et al. Exploring the association between the 2-repeat al-
lele of the MAOA gene promoter polymorphism and psychopathic person-
ality traits, arrests, incarceration, and lifetime antisocial behavior. Person-
ality and Individual Differences, Londres, v. 54, n. 2, p. 164-168, 2013.

CASES, O. et al. Aggressive behavior and altered amounts of brain sero-
tonin and norepinephrine in mice lacking MAOA. Science, Washington, v. 
268, n. 5218, p. 1763-1766, 1995.



478 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.467-478, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

DE SOUSA, C. E. B. Redução nas ciências especiais: O Caso Da Neuro-
ciência. In: DUTRA, L. H. de A.; LUZ, A. M. (Org.). Temas de Filosofi a 
do Conhecimento. Florianópolis: NEL/UFSC, 2011. Disponível em: <http://
www.cfh.ufsc.br/~nel/rumos-vol11-ebook.pdf>. Acesso em: 10 maio 2014.

FERGUSSON, D. M. et al. Moderating role of the MAOA genotype in 
antisocial behaviour. The British Journal of Psychiatry, London, v. 200, n. 
2, p. 116-123, 2012. http://dx.doi.org/10.1192/bjp.bp.111.093328 

GALLARDO-PUJOL, D.; ANDRÉS-PUEYO, A.; MAYDEU-OLIVA-
RES, A.. MAOA genotype, social exclusion and aggression: an experi-
mental test of a gene–environment interaction. Genes, Brain and Behavior, 
Bethesda, v. 12, n. 1, p. 140-145, 2013.

HASLER, F. Neuromythologie. Heidelberg: Transcript Verlag, 2012. http://
dx.doi.org/10.14361/transcript.9783839415801 

SALMON, W. Causality and explanation. Oxford University Press: Ox-
ford, 1998. http://dx.doi.org/10.1093/0195108647.001.0001 

SPOHN, W. Causation, coherence, and concepts. Heidelberg: Springer 
Verlag, 2009.

UTTAL, W. R. Reliability in cognitive neuroscience: A Meta-Meta-A-
nalysis. Cambrigde: The MIT Press, 2012. http://dx.doi.org/10.7551/mi-
tpress/9780262018524.001.0001

SULLIVAN, J. The Multiplicity of experimental protocols: a challenge 
to reductionist and non-reductionist models of the unity of neuroscience. 
Synthese, Heidelberg, v. 167, p. 511-539, 2009. http://dx.doi.org/10.1007/
s11229-008-9389-4

Data de registro: 17/07/2014

Data de aceite: 06/11/2014



FORMAS DE DISTRIBUIÇÃO:

1. Permutas com periódicos nacionais

2. Permutas com periódicos internacionais

3. Doações nacionais

4. Doações internacionais





481Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.481-486, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

PERMUTAS NACIONAIS 

1. Aisthe: revista de estética. Universidade Federal do Rio de Janeiro. 
Rio de Janeiro – RJ.

2. Análise & Síntese. Faculdade São Bento da Bahia. Salvador, 
BA.

3. Analytica. Universidade Federal do Rio de Janeiro. Seminário Filosofi a 
da Linguagem. Rio de Janeiro – RJ. 

4. Aprender: caderno de filosofia e psicologia da educação. 
Universidade Estadual do Sudoeste. Vitória da Conquista – BA.

5. Arius. Universidade Federal de Campina Grande. Centro de 
Humanidades. Campina Grande – PB.

6. Bolema. Universidade Estadual Paulista. Instituto de Geociências e 
Ciências Exatas. Departamento de Matemática. Rio Claro – SP.

7. Boletim Paulista de Geografi a. Associação dos Geógrafos Brasileiros. 
Seção Regional de São Paulo. São Paulo – SP.

8. Caderno de Educação. Universidade do Estado de Minas Gerais. 
Biblioteca da Faculdade de Educação. Belo Horizonte – MG.

9. Cadernos de Estudos Sociais. Fundação Joaquim Nabuco. Recife – 
PE.

10. Cadernos de Filosofi a Alemã. Universidade de São Paulo. Faculdade 
de Filosofi a Letras e Ciências Humanas. Departamento de Filosofi a. 
Grupo de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP.

11. Cadernos de História e Filosofi a da Ciência. Universidade Estadual 
de Campinas. Centro de Lógica, Epistemologia e História da Ciência. 
Campinas – SP.

12. Cadernos de Tradução. Universidade de São Paulo. Faculdade de 
Filosofi a Letras e Ciências Humanas. Departamento de Filosofi a. 
Grupo de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP.

13. Cadernos IPPUR/UFRJ. Universidade Federal do Rio de Janeiro. 
Instituto de Pesquisa e Planejamento Urbano e Regional. Rio de 
Janeiro – RJ.

14. Cadernos Nietzsche. Universidade de São Paulo. Faculdade de 
Filosofi a Letras e Ciências Humanas. Departamento de Filosofi a. 
Grupo de Estudos Nietzsche. São Paulo – SP.



482 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.481-486, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

15. Ciência & Educação. Universidade Estadual Paulista, Faculdade de 
Ciências, Programa de Pós-Graduação em Educação para a Ciência. 
Bauru – SP.

16. Ciência & Trópico. Fundação Joaquim Nabuco. Recife – PE.
17. Coletânea. Faculdade São Bento. Rio de Janeiro – RJ.
18. Comunicarte. Pontifícia Universidade Católica de Campinas. 

Campinas – SP.
19. Conjectura. Universidade de Caxias Do Sul. Caxias do Sul – RS.
20. Consciência. Centro Pastoral Educacional e Assistencial Dom Carlos. 

Palmas – PR.
21. Direito & Paz. Centro UNISAL; Biblioteca. Lorena – SP.
22. Discurso. Universidade de São Paulo. Faculdade de Filosofi a, Letras e 

Ciências. Humanas. Departamento de Filosofi a. São Paulo – SP.
23. Dois Pontos. Universidade Federal do Paraná. Curitiba – PR.
24. Eccos. Centro Universitário Nove de Julho. São Paulo – SP.
25. Educação e Pesquisa. Universidade de São Paulo. Faculdade de 

Educação. São Paulo – SP.
26. Educação e Realidade. Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 

Faculdade de Educação. Porto Alegre – RS.
27. Educação em Debate. Universidade Federal do Ceará. Fortaleza – 

CE.
28. Educação em Foco. Universidade do Estado de Minas Gerais. Belo 

Horizonte – MG.
29. Educação em Foco. Universidade Federal de Juiz de Fora. Juiz de 

Fora – MG.
30. Educação em Questão. Universidade Federal do Rio Grande do Norte. 

Departamento de Educação. Natal – RN.
31. Educação em Revista. Universidade Federal de Minas Gerais. 

Faculdade de Educação. Belo Horizonte – MG.
32. Educar em Revista. Universidade Federal do Paraná. Curitiba – PR.
33. Em Aberto. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais. 

Brasília – DF.
34. Episteme. Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Grupo Interdisciplinar 

em Filosofi a e História das Ciências. Porto Alegre – RS.
35. Espaço Pedagógico. Universidade de Passo Fundo. Passo Fundo – 

RS.



483Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.481-486, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

36. Espaço. Instituto Nacional de Educação de Surdos. Rio de Janeiro – 
RJ.

37. Estudos Avançados. Universidade de São Paulo. Instituto de Estudos 
Avançados. São Paulo – SP.

38. Estudos em Avaliação Educacional. Fundação Carlos Chagas. São 
Paulo – SP.

39. Estudos Filosófi cos. Universidade Federal de São João Del-Rei. São 
João Del Rei – MG.

40. Estudos Teológicos. Escola Superior de Teologia. São Leopoldo – 
RS.

41. Ethica. Universidade Gama Filho. Rio de Janeiro – RJ.
42. Filosofi a UNISINOS. Universidade do Vale do Rio dos Sinos. São 

Leopoldo – RS.
43. Fragmentos de Cultura. Universidade Católica de Goiás. Goiânia – 

GO.
44. História da Educação. Universidade Federal de Pelotas. Pelotas – 

RS.
45. Humanidades. Universidade de Brasília. Brasília – DF.
46. Humanistas. Universidade Federal do Pará. Centro de Filosofi a e 

Ciências Humanas. Belém – PA.
47. Hypnos. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo – 

SP.
48. Ícone. UNITRI Centro Universitário do Triangulo. Uberlândia – 

MG.
49. Idéias. Universidade Estadual de Campinas. Instituto de Filosofi a e 

Ciências Humanas. Campinas – SP.
50. Ilha do Desterro. Universidade Federal de Santa Catarina. Biblioteca. 

Florianópolis – SC.
51. Impulso. Universidade Metodista de Piracicaba. Piracicaba – SP.
52. Inter Ação. Universidade Federal de Goiás. Faculdade de Educação. 

Goiânia – GO.
53. Intermeio: revista do Mestrado em Educação. Universidade Federal 

de Mato Grosso do Sul. Campo Grande – MS.
54. Kriterion. Universidade Federal de Minas Gerais. Faculdade de 

Filosofi a e Ciências Humanas. Belo Horizonte – MG.



484 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.481-486, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

55. Leitura: Teoria e Prática. Universidade Estadual de Campinas. 
Faculdade de Educação. Biblioteca. Campinas – SP.

56. Leopoldianum. Universidade Católica de Santos. Santos – SP.
57. Linhas Críticas. Universidade de Brasília. Faculdade de Educação. 

Brasília – DF.
58. Logos. Universidade Luterana do Brasil. Canoas – RS.
59. Lumen Veritatis. Faculdade Arautos do Evangelho. São Paulo – 

SP.
60. Manuscrito. Universidade Estadual de Campinas. Centro de Lógica, 

Epistemologia e História da Ciência. Campinas – SP.
61. Matraga. Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro 

– RJ.
62. Mimesis. Universidade do Sagrado Coração. Bauru – SP.
63. Momento. Fundação Universidade Federal do Rio Grande. 

Departamento de Educação e Ciências do Comportamento. Rio Grande 
do Sul – RS.

64. Multiciência. Associação das Escolas Reunidas. São Carlos – 
SP.

65. Numen. Revista de Estudos e Pesquisa da Religião. Universidade 
Federal de Juiz de Fora. Programa de Pós-graduação em Ciência da 
Religião. Juiz de Fora – MG.

66. Perspectiva Filosófica. Universidade Federal de Pernambuco. 
Departamento de Filosofi a. Recife – PE.

67. Philosophica. Universidade Federal de Sergipe. São Cristóvão – 
SE. 

68. Principia. Universidade Federal de Santa Catarina. Núcleo de 
Epistemologia e Lógica. Florianópolis – SC.

69. Princípios. Universidade Federal do Rio Grande do Norte. 
Departamento de Filosofi a. Natal – RN.

70. Quaestio. Universidade de Sorocaba. Sorocaba – SP.
71. Refl exão. Pontifícia Universidade Católica de Campinas. Campinas 

– SP.
72. Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos. Instituto Nacional de 

Estudos e Pesquisas Educacionais. Brasília – DF.
73. Revista Brasileira de Estudos Políticos. Universidade Federal de 

Minas Gerais. Faculdade de Direito. Belo Horizonte – MG.



485Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.481-486, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

74. Revista Brasileira de Filosofi a. Instituto Brasileiro de Filosofi a. São 
Paulo – SP.

75. Revista da FACED. Universidade Federal da Bahia. Faculdade de 
Educação. Salvador – BA.

76. Revista da Faculdade de Educação. Universidade do Estado de Mato 
Grosso. Cáceres – MT.

77. Revista de Educação do COGEIME. Conselho Geral das Instituições 
Metodistas de Educação. São Paulo – SP.

78. Revista de Educação Pública. Universidade Federal do Mato Grosso. 
Curso de Mestrado em Educação Pública. Cuiabá – MT.

79. Revista de Estudos Universitários. Universidade de Sorocaba. 
Sorocaba – SP.

80. Revista de Filosofi a: AURORA. Pontifícia Universidade Católica do 
Paraná. Biblioteca Central – Setor de Intercâmbio. Curitiba – PR.

81. Revista de Informação Legislativa. Senado Federal. Brasília – 
DF.

82. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros. Universidade de São 
Paulo. Instituto de Estudos Brasileiros. São Paulo – SP.

83. Revista Econômica do Nordeste. Banco do Nordeste do Brasil. 
Fortaleza – CE.

84. Revista Educação Especial. Universidade Federal de Santa Maria. 
Santa Maria – RS.

85. Revista Filosofazer. Instituto Superior de Filosofi a Berthier. Passo 
Fundo – RS.

86. Scintilla. Revista de Filosofi a e Mística Medieval. Campo Largo – 
PR.

87. Serie-Estudos. Universidade Católica Dom Bosco. Campo Grande – 
MS.

88. Síntese. Faculdade de Filosofi a da Companhia de Jesus. Belo Horizonte 
– MG.

89. Sitientibus. Universidade Estadual de Feira de Santana. Feira de 
Santana – BA.

90. Sofi a: Revista de Filosofi a. Universidade Federal do Espírito Santo. 
Vitória – ES.

91. Studium: Revista de Filosofi a. Instituto Salesiano de Filosofi a. 
Biblioteca. Recife – PE.



486 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.481-486, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

92. Symposium. Universidade Católica de Pernambuco. Biblioteca 
Central. Recife – PE.

93. Tabulae. Faculdade Vicentina. Curitiba, PR.
94. Tempo da Ciência. Universidade Estadual do Oeste do Paraná. Toledo 

– PR.
95. Teocomunicação. Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 

do Sul. Porto Alegre – RS.
96. Teoria e Pratica da Educação. Universidade Estadual de Maringá. 

Departamento de Teoria e Prática da Educação. Maringá – PR.
97. Terra e Cultura. Centro Universitário Filadélfi a. Londrina – PR.
98. Transformação. Universidade Estadual Paulista. Faculdade de 

Filosofi a e Ciências. Marília – SP.
99. Universidade e Sociedade. Universidade Estadual de Maringá. Pró-

Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação. Maringá – PR.
100. Zetetike. Universidade Estadual de Campinas. Faculdade de Educação. 

Campinas – SP.



487Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.487-491, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

PERMUTAS INTERNACIONAIS 

1. Acontecimiento. Instituto Emmanuel Mounier. Madrid, Espanha.
2. Allgemeine Zeitschrift für Philosophie. Universitat Hildesheim, 

Institut fur Philosophie. Stuttgart, Alemanha.
3. Anales del Seminario de Historia de la Filosofía. Servicio de Canje, 

Biblioteca de la Universidad Complutense. Madrid, Espanha.
4. Análise Social. Universidade de Lisboa. Lisboa, Portugal.
5. Analogia Filosofi ca; Revista de fi losofi a. Revista Analogia/Revista 

Anamnesis. México, DF.
6. Anamnesis: Revista de Teologia. Revista Analogia/Revista 

Anamnesis. México, DF.
7. Anthropos. Instituto Universitario Salesiano Padre Ojeda. Los Teques, 

Venezuela.
8. Arquipélago. Série Filosofi a. Universidade dos Açores. Açores, 

Portugal.
9. Brasilien Dialog. Institut Fur Brasilienkunde. Mettingen, 

Alemanha.
10. Communication & Cognition. Ghent, Belgium.
11. Communio: Commentari Internationales de Ecclesia et Theologia. 

Sevilla, Espanha.
12. Concordia: internationale zeitschrift fur philosophie. 

Lateinamerikareferat. Missionswissenschaftliches Institut Missio 
e.V. Postfach, Aachen.

13. Contextos. Universidad de León. León, Espanha.
14. Contrastes: revista interdisciplinar de fi losofi a. Universidad de 

Málaga. Málaga, Espanha.
15. Convivium. Universitat de Barcelona. Barcelona, Espanha.
16. Crítica. Instituto de Investigaciones Filosófi cas - UNAM. México, 

DF.
17. Cuadernos Hispanoamericanos. Agencia Espanola de Cooperacion 

Internacional. Madrid, Espanha.
18. Cuadernos Salmantinos de Filosofi a. Universidad Pontifi cia de 

Salamanca. Salamanca, Espanha.
19. Cultura. Revista de Historia e Teoria das Idéias. Universidade Nova 

de Lisboa, Centro de Historia da Cultura. Lisboa, Portugal.



488 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.487-491, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

20. Deutschland. Deutschland, Frankfurter Societaets-Druckerei GmbH. 
Frankfurt, Germany.

21. Dialógica. Centro de Informacion y Documentacion; Instituto 
Pedagogico de Maracay. Maracay,Venezuela.

22. Dialogo Filosofi co. Dialogo Filosofi co. Madrid, Espanha.
23. Diálogo Político. Fundación Konrad Adenauer. Buenos Aires, 

Argentina. 
24. Diánoia. Anuario de Filosofía. Instituto de Investigaciones Filosófi cas 

– UNAM. México, DF.
25. Educación. Universidad de Costa Rica, Sistema de Bibliotecas, 

Documentacion e Informacion; Unidad de Selección y Adquisiones 
- Seccion de Canje. San José, Costa Rica.

26. El Ciervo. Publicaciones de El Ciervo AS. Barcelona, Espanha.
27. Espacios En Blanco: Serie Indagaciones. Universidad Nacional del 

Centro de la Provincia De Buenos Aires. Buenos Aires, Argentina.
28. Espiritu. Instituto Filosofi co de Balmesiana. Barcelona, Espanha.
29. Estudios Filosofi cos. Instituto Superior de Filosofi a de Valladolid. 

Valladolid, Espanha.
30. Extramuros. Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educacion; 

Sistema de Bibliotecas. Santiago de Chile, Chile.
31. Florensia. Bollettino del Centro Internazionale di Studi Gioachimiti. 

Florensia, Italia.
32. Graswurzel Revolution. GWR-Vertrieb. Nettersheim, Alemanha.
33. Harvard Educational Review. Cambridge, MA, Estaods Unidos.
34. Horizons philosophiques. College Edouar-Montpetit. Quebec, 

Canadá.
35. Iberoamericana. Ibero-amerikanisches Institut. Berlin, Alemanha.
36. Ideas y Valores. Universidad Nacional de Colombia. Bogotá, 

Colombia.
37. Ila Latina. Ila Zeitschrft der. Bonn, Deutschland.
38. International Review of Education. Unesco Institute for Education. 

Hamburg, Germany.
39. Isegoría. Instituto de Filosofía. Madrid, Espanha.
40. Isidorianum. Centro de Estudios Teologicos de Sevilla. Sevilla, 

Espanha.



489Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.487-491, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

41. Journal of Indian Council of Philosophical Research. Indian Council 
of Philosophical Research. New Delhi, India.

42. Journal of the Faculty of Letters. University of Tokyo.Tokyo, 
Japão.

43. Journal of Third World Studies. Association of Third World Studies. 
Americus, Georgia, EUA.

44. Letras de Deusto. Universidad de Deusto. Bilbao, Espanha.
45. Logos: anales del Seminario de Metafísica. Servicio de Canje, 

Biblioteca de la Universidad Complutense. Madrid, Espanha.
46. Logos. Universidad La Salle. Mexico, D.F.
47. Luso-Brazilian Review. Luso-Brazilian review. Madison, WI.
48. Matière I’esprit. Universite de Mons-Hainaut. Mons, Belgica.
49. Miscelánea Comillas. Universidad Pontifi cia Comillas. Madrid, 

Espanha.
50. Noein. Revista de la Fundación Decus. La Plata, Argentina.
51. Paedagogica Historica. Universiteit Gent. Gent, Belgica.
52. Pensamiento; revista de investigación e información fi losófi ca. 

Libreria Borja. Barcelona, Espanha.
53. Perfi les Educativos. Universidad Nacional Autonoma De Mexico. 

Mexico, D.F.
54. Primary Science Review. Association For Science Education. 

Hatfi eld, Inglaterra.
55. Quest Philosophical Discussions. Quest. Eelde, Netherlands.
56. Relaciones. Colegio de Michoacán. Michoacán, México.
57. Relea: Revista Latinoamericana de estudios avanzados. Universidad 

Central de Venezuela, Facultad de Ciencias Economicas Y Sociales. 
Caracas, Venezuela.

58. Religión y Cultura. Religión y cultura. Madrid, Espanha.
59. Review. Fernand Braudel Center.Binghamton, n. Y.
60. Revista Agustiniana. Revista agustiniana. Madrid, Espanha.
61. Revista Ciencias de la Educación. Universidad de Carabobo. 

Carabobo,Venezuela.
62. Revista Critica de Ciências Sociais.Coimbra, Portugal.
63. Revista Cubana de Educación Superior. Universidad de la Habana. 

La Habana, Cuba.



490 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.487-491, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

64. Revista da Faculdade de Letras. Universidade do Porto. Porto, 
Portugal.

65. Revista de Filosofía. Servicio de Canje, Biblioteca de la Universidad 
Complutense. Madrid, Espanha.

66. Revista de Filosofía. Universidad del Zulia, Centro de Estudios 
Filosófi cos Adolfo Garcia Diaz. Maracaibo, Venezuela.

67. Revista de Filosofía. Universidad Iberoamericana. Mexico, D.F.
68. Revista de Filosofía de la Universidad de Costa Rica. Universidad 

de Costa Rica. San Jose, Costa Rica.
69. Revista de Historia das Idéias. Instituto de Historia e Teoria das 

Idéias. Coimbra, Portugal.
70. Revista de Orientacion Educacional. Universidad de Playa Ancha 

de Ciencias de la Educacion. Valparaiso, Chile.
71. Revista de Pedagogia. Universidad Central de Venezuela. Caracas, 

Venezuela.
72. Revista Educacion y Pedagogia. Universidad de Antioquia, Facultad 

de Educación. Medellín, Colombia.
73. Revista Española de Pedagogía. Instituto Europeu de Iniciativas 

Educativas. Madrid, Espanha.
74. Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe. 

CEDLA Library. Amsterdam, The Netherlands.
75. Revista Filosofi ca de Coimbra. Universidade de Coimbra. Porto, 

Portugal.
76. Revista Interamericana de Educación de Adultos. CREFAL – Centro 

de Cooperación Regional para la Educación de Adultos en América 
Latina y el Caribe. Michoacán, México.

77. Revista Irice. Instituto Rosario de Investigaciones en Ciencias de la 
Eduacion. Rosário, Argentina.

78. Revista Portuguesa de Educação. Universidade do Minho. Braga, 
Portugal.

79. Revista Portuguesa de Filosofi a. Universidade Católica Portuguesa. 
Braga, Portugal.

80. Revue des Sciences de L’ Éducation. FCAR-CRSH. Quebec, 
Canada.

81. Saber y Tiempo. Asociación Biblioteca José Babini. Buenos Aires, 
Argentina.



491Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.487-491, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

82. Salesianum. Universita Pontifi cia Salesiana. Roma, Italia.
83. Schede medievali. Ofi cina di Studi Medievali. Palermo, Italia.
84. School Science Review. Association For Science Education. Hatfi eld, 

Inglaterra.
85. Segni e Comprensione. Dipartimento di Filosofi a. Universitá degli 

Studi. Lecce, Itália.
86. Studi Sciacchiani. Studi Editorial di Cultura. Genova, Itália.
87. Suplemento antropológico. Universidad Católica Nuestra Señora de la 

Asunción. Asunción, Paraguai.
88. Synaxis. Catania, Itália.
89. Synthesis Philosophica. Filozofski Fakultet. Zagreb, Croasia.
90. Taula. (quaderns de pensament). Universitat de les Illes Balears. 

Palma, Illes Balears, Espanha.
91. Teoria de la educación. Universidad de Salamanca. Salamanca, 

Espanha.
92. Theoria. Universidad del País Vasco. San Sebastián, Espanha.
93. Topicos. Cadernos Brasil-Alemanha. Bonn, Deutschland.
94. Tópicos: Revista de Filosofi a. Universidad Panamericana. Mexico, D.F.
95. Universidades. Union de Universidades de America Latina. Coyoacan, 

Mexico.
96. Universitas Philosophica. Pontifi cia Universidad Javeriana, Facultad 

de Filosofía. Bogotá, Colombia.
97. Utopía y Praxis Latinoamericana. Universidad del Zulia. Consejo 

de Desarrollo Cientifi co. Maracaibo, Venezuela.
98. Varona. Instituto Superior Pedagogico Enrique J. Varona. Ciudad de 

la Habana, Cuba.
99. Vocês. Universidad Intercontinental. Escuela de Teología. Tlalpan, 

México.
100. Volubilis: Revista de Pensamiento. Centro Asociado de la Uned. 

Melilla, Espanha.
101. Yachay. Universidad Católica Boliviana. Cochabamba, Bolivia.
102. Zeitschrift fur Kritische Theorie. Zuklampen Verlag. Luneburg, 

Alemanha.
103. Zona Abierta. Editorial Pablo Iglesias. Madrid, Espanha.





493Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.493, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

DOAÇÕES NACIONAIS

Bibliografi a Brasileira de Educação
Inep/MEC 
Brasília – DF

Biblioteca do Senado Federal
Brasília – DF

Biblioteca Nacional
Rio de Janeiro – RJ

CEDOC – Centro de Documentação 
Recife – PE

Centro de Documentação do Pensamento Brasileiro
Salvador – BA

Conselho de Reitores das Universidades Brasileiras
Brasília – DF

Library of Congress Offi ce
Rio de Janeiro – RJ

Membros dos Conselhos Editorial e Consultivo

Sumários de Revistas Brasileiras
Fundação de Pesquisa Científi ca de Ribeirão Preto
Ribeirão Preto – SP

Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
Associação Nacional de Pós-graduação em Educação – ANPEd 
(UERJ)
Rio de Janeiro – RJ





495Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.495-496, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

DOAÇÕES INTERNACIONAIS

Academia Colômbiana de Investigacion y Cultura
Bogotá – Colômbia

Boletín Bibliográfi co do Instituto Aleman de Ultramar
Deutsches Übersee-Institut 
Hamburg – Alemanha

Brasilien Dialog 
Institut Für Brasilien Kunde
Mettingen – Alemanha

Centro de Estudios Regionales Andinos
“Bartolomé de las Casas”
Cusco – Peru

CIAFIC – Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofi ca y Cultural 
 Buenos Aires – Argentina

FLACSO – Facultad Latinoamericana de Ciências Sociales
Buenos Aires - Argentina

Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca 
Cuenca - Equador

IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana
Coyoacán – México

Librería Editorial Salesiana S.A.
Los Teques – Venezuela

Maison des Sciences De L’homme
Paris – França

Repertoire Bibliographique de la Philosophie
Institut Supérieur de Philosophie
Louvain-la-Neuve – Bélgica



496 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.495-496, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

SEX – Population and Politics
Madri – Espanha

SHS/DC – Unesco Social and Human Sciences Documentation Centre
Paris – France

The Philosopher’s Index 
Philosopher’s Information Center
Ohio – U.S.A

Universidade Nacional de Córdoba
Facultad de Filosofi a y Humanidades
Córdoba – Argentina



497Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.497-500, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

INDEXAÇÃO EM REPERTÓRIOS

Artigos publicados em “Educação e Filosofi a” são repertoriados no:

1. “Repertoire Bibliographique de la Philosophie” – Louvain, Bélgica 
(www.rbif.ucl.ac.be) 

2. “Boletin Bibliográfi co” do Instituto Aleman de Ultramar” – Ham-
burgo, Alemanha (www.duei.de) 

3. “The Philosopher’s Index”, do “Philosophy Documentation Cen-
ter”- Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org)

4. CIAFIC – “Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofi ca 
y Cultura” - Buenos Aires, Argentina (www.ciafi c.edu.ar )

5. SHS/DC – “Unesco Social and Human Sciences Documentation 
Centre”- Paris, França (www.portalunesco.org)

6. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 
Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie)

7. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx)

8. “Refdoc” do INIST/CNRS – Vandoeuvre-lès-Nancy, França (www.
inist.fr)

9. Biblioteca Brasileira de Educação – Brasília, Brasil (www.inep.
gov.br/pesquisa/bbe-online/default.asp)

10. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil (www.
sumarios.org)

11. DIADORIM – Diretório de Políticas de Acesso Aberto das Revistas 
Científi cas Brasileiras – Brasília, Brasil (http://diadorim.ibict.br/
handle1/90).

12. EDUC@ – Publicações online de educação – metodologia SciELO, 
da Fundação Carlos Chagas – São Paulo, Brasil (http://educa.fcc.
org.br)

13. PhilPapers Journal – Philosophical research online – Ontario, 
Canada (http://philpapers.org/)



498 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.497-500, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Artikel, die in “Educação e Filosofi a” erscheinen, werden aufgenommen 
in dem:

1. “Repertoire Bibliographique de la Philosophie” – Louvain, Bélgica 
(www.rbif.ucl.ac.be) 

2. “Boletin Bibliográfi co” do Instituto Aleman de Ultramar” – Ham-
burgo, Alemanha (www.duei.de) 

3. “The Philosopher’s Index”, do “Philosophy Documentation Cen-
ter”- Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org)

4. CIAFIC – “Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofi ca 
y Cultura” - Buenos Aires, Argentina (www.ciafi c.edu.ar )

5. SHS/DC – “Unesco Social and Human Sciences Documentation 
Centre”- Paris, França (www.portalunesco.org)

6. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 
Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie)

7. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx)

8. “Refdoc” do INIST/CNRS – Vandoeuvre-lès-Nancy, França (www.
inist.fr)

9. Biblioteca Brasileira de Educação – Brasília, Brasil (www.inep.
gov.br/pesquisa/bbe-online/default.asp)

10. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil (www.
sumarios.org)

11. DIADORIM – Diretório de Políticas de Acesso Aberto das Revistas 
Científi cas Brasileiras – Brasília, Brasil (http://diadorim.ibict.br/
handle1/90).

12. EDUC@ – Publicações online de educação – metodologia SciELO, 
da Fundação Carlos Chagas – São Paulo, Brasil (http://educa.fcc.
org.br)

13. PhilPapers Journal – Philosophical research online – Ontario, 
Canada (http://philpapers.org/)



499Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.497-500, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Articles appearing in “Educação e Filosofi a” are indexed in the :

1. “Repertoire Bibliographique de la Philosophie” – Louvain, Bélgica 
(www.rbif.ucl.ac.be) 

2. “Boletin Bibliográfi co” do Instituto Aleman de Ultramar” – Ham-
burgo, Alemanha (www.duei.de) 

3. “The Philosopher’s Index”, do “Philosophy Documentation Cen-
ter”- Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org)

4. CIAFIC – “Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofi ca 
y Cultura” - Buenos Aires, Argentina (www.ciafi c.edu.ar )

5. SHS/DC – “Unesco Social and Human Sciences Documentation 
Centre”- Paris, França (www.portalunesco.org)

6. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 
Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie)

7. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx)

8. “Refdoc” do INIST/CNRS – Vandoeuvre-lès-Nancy, França (www.
inist.fr)

9. Biblioteca Brasileira de Educação – Brasília, Brasil (www.inep.
gov.br/pesquisa/bbe-online/default.asp)

10. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil (www.
sumarios.org)

11. DIADORIM – Diretório de Políticas de Acesso Aberto das Revistas 
Científi cas Brasileiras – Brasília, Brasil (http://diadorim.ibict.br/
handle1/90).

12. EDUC@ – Publicações online de educação – metodologia SciELO, 
da Fundação Carlos Chagas – São Paulo, Brasil (http://educa.fcc.
org.br)

13. PhilPapers Journal – Philosophical research online – Ontario, 
Canada (http://philpapers.org/)



500 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.497-500, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Articles publiés dans la revue “Educaçâo e Filosofi a” sont repertoriés dans le:

1. “Repertoire Bibliographique de la Philosophie” – Louvain, Bélgica 
(www.rbif.ucl.ac.be) 

2. “Boletin Bibliográfi co” do Instituto Aleman de Ultramar” – Ham-
burgo, Alemanha (www.duei.de) 

3. “The Philosopher’s Index”, do “Philosophy Documentation Cen-
ter”- Ohio, U.S.A. (www.philinfo.org)

4. CIAFIC – “Centro de Investigaciones en Antropologia Filosofi ca 
y Cultura” - Buenos Aires, Argentina (www.ciafi c.edu.ar )

5. SHS/DC – “Unesco Social and Human Sciences Documentation 
Centre”- Paris, França (www.portalunesco.org)

6. IRESIE – Banco de Dados sobre Educación Iberoamericana – 
Coyacicán, México (www.unam.mx/cesu/iresie)

7. LATINDEX – UNAM – México (www.latindex.unam.mx)

8. “Refdoc” do INIST/CNRS – Vandoeuvre-lès-Nancy, França (www.
inist.fr)

9. Biblioteca Brasileira de Educação – Brasília, Brasil (www.inep.
gov.br/pesquisa/bbe-online/default.asp)

10. Sumários de Revistas Brasileiras – Ribeirão Preto, Brasil (www.
sumarios.org)

11. DIADORIM – Diretório de Políticas de Acesso Aberto das Revistas 
Científi cas Brasileiras – Brasília, Brasil (http://diadorim.ibict.br/
handle1/90).

12. EDUC@ – Publicações online de educação – metodologia SciELO, 
da Fundação Carlos Chagas – São Paulo, Brasil (http://educa.fcc.
org.br)

13. PhilPapers Journal – Philosophical research online – Ontario, 
Canada (http://philpapers.org/



501Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.501-504, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

NORMAS PARA ENVIO DE COLABORAÇÕES

Natureza das Colaborações
Educação e Filosofi a aceita para publicação trabalhos originais de 
autores brasileiros e estrangeiros, desde que doutores, nas áreas de 
Educação e Filosofi a, que serão destinados às seções de artigos, dossiês, 
resenhas e entrevistas. Traduções serão eventualmente solicitadas ou 
aceitas pelo Conselho Editorial.

Idiomas
Educação e Filosofi a publica em português, alemão, espanhol, francês, 
inglês e italiano.

Identifi cação do(s) autor(es)
É obrigatória a supressão de qualquer identifi cação ou de qualquer for-
ma de auto-remissão no arquivo que contém o trabalho a ser avaliado.
Em arquivo separado (como documento suplementar: passo 4 do 
processo de submissão) deverão constar o título do trabalho, o nome 
completo do autor ou, quando for o caso, do autor principal e do(s) 
co-autor(es), com a informação da qualifi cação acadêmica mais alta 
e a descrição da instituição na qual a obteve; descrição da ocupação 
e vinculação profi ssional atual; o endereço completo para contato, 
conforme exemplo abaixo:

Exemplo: A Questão Paradigmática da Pesquisa em Filosofi a da 
Educação. António Gomes da Silva. Doutor em Educação: História e 
Filosofi a da Educação pela Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo. Professor de Filosofi a da Educação do Curso de Pedagogia da 
Universidade Federal de Uberlândia. Endereço: Rua Afonso Pena, n” 
20, apto. 102, Bairro Brasil, Uberlândia, Minas Gerais. CEP:22.222.222. 
Telefone: (34) 3333-3333. Fax: (34) 5555-5555. E-mail:antonio.go-
mes@udi.com.br

Todos os autores e coautores devem ser informados e cadastrados no 
ato da submissão. Não são aceitas inclusões de coautoria durante o 
trâmite de avaliação do documento submetido.



502 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.501-504, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Apresentação dos originais
A submissão será feita na página eletrônica da Revista no seguinte 
endereço: www.seer.ufu.br.
O texto deverá ser encaminhado sem a identifi cação do autor ou dos 
autores, feito em uma versão recente do programa Word for Windows.
O texto deve ser confi gurado em formato A4, com entrelinhas duplo, ali-
nhamento justifi cado e fonte Times New Roman, com corpo tamanho 12.
Os textos deverão conter três resumos. São obrigatórios os resumos em 
português e em inglês; o terceiro resumo poderá ser em espanhol, em 
francês, ou na língua do autor. Cada resumo deverá ter no mínimo 50 
e no máximo 150 palavras. Além disso, deve-se indicar de três a cinco 
palavras-chave nos respectivos idiomas. 
Os textos deverão conter título em três idiomas; sendo obrigatórios os 
títulos em português e em inglês e o terceiro título no mesmo idioma 
do terceiro resumo.
Extensão máxima dos originais: artigos, entrevistas e traduções/30 
páginas; resenhas/08 páginas.
É vedado que o autor submeta um texto concomitamente à Revista 
Educação e Filosofi a e a outro periódico, sob pena de não aceitação 
de futuras contribuições suas.

Ilustrações
As ilustrações (fotos, tabelas e gráfi cos), quando forem absolutamente 
indispensáveis, deverão ser enviados em alta resolução em documentos 
suplementares, preferencialmente em preto e branco, acompanhadas 
das respectivas legendas e fontes.

Orientações específi cas para o envio de colaborações relacionadas a 
pesquisas envolvendo seres humanos

Os artigos que comuniquem resultado de pesquisa com conteúdo que 
esteja vinculado aos termos das “Diretrizes e Normas Regulamenta-
doras de Pesquisas Envolvendo Seres Humanos” (Resolução 196/96, 
de 10 outubro de 1996, do Conselho Nacional de Saúde) e suas nor-
mas complementares, deverão anexar à colaboração encaminhada, 
obrigatoriamente, o protocolo de pesquisa devidamente revisado por 



503Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.501-504, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Comitê de Ética em Pesquisa legalmente constituido, no qual conste 
o enquadramento na categoria de aprovado e, quando necessário, pela 
Comissão Nacional de Ética em Pesquisa (CONEP/MS).
Quando oriundos de países estrangeiros, artigos que comuniquem 
resultados de pesquisa envolvendo seres humanos deverão seguir as 
normas quanto às questões éticas em pesquisa que vigorem no país da 
instituição à qual esteja vinculado o autor – ou autor principal, no caso 
de publicação coletiva.

Referências bibliográfi cas
Devem conter, no mínimo, os autores e textos citados no trabalho e 
ser apresentadas ao fi nal do texto, em ordem alfabética, obedecendo às 
normas atualizadas da ABNT ou de outro sistema coerente e reconhe-
cido pela comunidade científi ca internacional. Colaborações que não 
contenham as referências bibliográfi cas ou que as apresentem de forma 
incorreta não serão consideradas para exame e publicação.

Notas de Rodapé
As notas de rodapé, caso utilizadas, deverão ser numeradas e inseridas 
pelo Word for Windows e aparecer no pé de página.

Avaliação dos textos
Os originais serão avaliados anonimamente por especialistas, cujo 
parecer será comunicado imediatamente ao(s) autor(es). Os originais 
recusados não serão devolvidos. Todo material destinado à publicação, 
encaminhado e já aprovado pela revista, não mais poderá ser retirado 
pelo autor sem a prévia autorização do Conselho Editorial.

Direito autoral e responsabiliadade legal
Os trabalhos publicados são de propriedade dos seus autores, que 
poderão dispor deles para posteriores publicações, sempre fazendo 
constar a edição original (título original, Educação e Filosofi a, volume, 
nº, páginas).
Todos os artigos desta revista são de inteira responsabilidade de seus 
autores, não cabendo qualquer responsabilidade legal sobre seu con-
teúdo à Revista ou à EDUFU.



504 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.501-504, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Exemplares do (s) autor(es)
Cada trabalho publicado dará direito ao recebimento gratuito de dois 
exemplares do respectivo número da Revista, não sendo este quantum 
alterado no caso de contribuições enviadas conjuntamente por mais 
de um autor.

Contato
Universidade Federal de Uberlândia
Revista Educação e Filosofi a
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131
Campus Santa Mônica
38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil
Página na Internet: www.seer.ufu.br

Correio Eletrônico: revedfi l@ufu.br

Telefone: (55) (34) 3239-4252

Exceções e casos omissos serão resolvidos pelo Conselho Editorial



505Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.505-507, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

NORMS FOR SUBMISSIONS

Kind of Submissions
Educação e Filosofi a/ Education and Philosophy accepts for publica-
tion original works by Brazilian and foreign authors who have a doctoral degree in 
the areas of Education and Philosophy, which will be directed to the 
sections of articles, dossiers, reviews, translations and interviews. 
Translations may be requested or accepted by the Editorial Board. The 
journal Educação e Filosofi a only receives and considers one text at a 
time for each author or co-author.

Languages
Education and Philosophy publishes in Portuguese, German, Spanish, 
French, English and Italian.

Identifi cation of author(s)
The main electronic fi le should bring no identifi cation nor indirect clues 
that can lead do recognition of the author(s).
In a separate electronic fi le – Step 4. Upload supplementary fi les –, 
contributors should give the following information: the title of the work, 
full name of the author or authors, with a description of profession 
occupation and current institutional connection, the highest academic 
qualifi cation and its corresponding university, as well as complete 
address for contact, following the example below:
Example: The Paradigmatic Question of Research in Philosophy 
of Education. Antonio Gomes da Silva. Professor of Philosophy of 
Education in the Faculty of Education at the Federal University of 
Uberlândia. Doctor of Education: History and Philosophy of Educa-
tion from the Pontifi cal Catholic University of São Paulo. Address: 20 
Afonso Pena St., apt. 102, Uberlândia, Minas Gerais, Brazil. Postal 
Code: 22.222.222. Telephone: (34) 3333-3333. Fax: (34) 5555-5555. 
E-mail: antonio.gomes@udi.com.br

All authors and co-authors should be informed and registered at the 
time of submission. Inclusions of co-authoring are not accepted during 
the evaluation procedure of the submitted document.



506 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.505-507, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Presentation of originals
Material for publication should be sent by electronic means in the site 
www.seer.ufu.br. The main fi le should contain only the originals, with 
no identifi cation of the author or authors. The text must be presented in 
a recent version of the program Word for Windows and confi gured as A4 
paper page size, double-spaced, justifi ed margins and type font size 12.
The texts should bring summaries, one in the original language and 
another in English and/or French, each having a minimum of 50 and 
maximum of 150 words. Authors should also point out from three to 
fi ve key words in the original language and in the translation in English 
and/or French, as may be the case.
Originals should have a maximum extension of: 30 pages for articles, 
interviews and translations; 8 pages for reviews.
It is prohibited for an author to submit a text to Revista Educação e 
Filosofi a and to another periodical at the same time under penalty of 
non-acceptance of future contributions. 

Illustrations
Illustrations (photos, tables and graphs), when absolutely indispensable, 
should be of good quality, preferentially in black and white, accompa-
nied by respective captions.

Ethics and research with human beings 
Foreign contributors who bring results of their own researches in which 
human beings had been employed are expected to follow the norms 
and regulations concerning research ethics of the country where they 
work and live in. In the case of collective papers, this stand for the 
main author. 

Bibliographic references
Should contain at least the authors and texts cited in the work and 
presented at the end of the text in alphabetical order, following the 
current norms of ABNT or other coherent system recognized by the 
international scientifi c community. Collaborations that do not contain 
such bibliographical references or that present them in an incorrect form 
will not be considered for examination and publication.



507Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.505-507, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Footnotes
Footnotes, when used, should be numbered and inserted by Word for 
Windows and appear at the foot of the page.

Evaluation of texts
Originals will be evaluated anonymously by specialists, whose judgment 
will be immediately communicated to the author(s). Rejected originals 
will not be returned. Ali material destined for publication delivered and 
already approved by the magazine, will not be able to be withdrawn 
by the author without previous authorization by the Editorial Board.

Copyright and legal responsibility 
The authors appearing in Education and Philosophy are the owners 
of their copyrights and are allowed to publish the same texts in another 
journal, under the condition of mentioning the reference to our original 
issue. Our Journal and its publisher are exempt of legal responsibility 
for the content of the texts, which falls to the author(s). 

Complementary issues
Contributors will receive free of charge two copies for each issue con-
taining their article. This ammount of free copies is the same when two 
or more persons fi gure as co-authors of one text. 

Contacts
Originals should be delivered by mail to:
Universidade Federal de Uberlândia
Revista Educação e Filosofi a
Caixa Postal 593
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131 - campus Santa 
Mônica
Bairro Santa Mônica 38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais - Brasil
Internet page: www.seer.ufu.br E-mail: revedfi l@ufu.br Telephone: 
(55) (34) 3239-4252

Exceptional situations and omissions will be decided by the Editorial 
Board





509Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.509-512, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

NORMES POUR ENVOYER DES COLLABORATIONS.

Nature des collaborations 
La Revue Éducation et Philosophie accepte pour publication des 
travaux originaux d’auteurs brésiliens et étrangers, docteurs, dans les 
domaines de l’éducation et de la philosophie sous forme d’articles, des 
dossiers, des critiques, des traductions et d’interviews. Le comité de 
rédaction, accepte ou demande, éventuellement, des traductions.  La 
revue Educação e Filosofi a ne reçoit et ne traite qu’un seul texte par 
auteur ou co-auteur à la fois.

Idiomes 
La Revue Éducation et Philosophie publie en portugais, en allemand, 
en espagnol, en français, en anglais et en italien. 

L’Identifi cation de l’auteur(s) 
Le travail qui devra être évalué ne doit contenir aucune mention de 
l’auteur de manière directe ou indirecte ( auto-référence dans les fi -
chiers joints ou archives envoyées).
A l’étape quatre du processus d’inscription, l’auteur devra présenter 
un document supplémentaire (à part), en précisant le titre de l’article 
ainsi que le nom et prénom de l’auteur principal et/ou des éventuels 
coauteurs de cette contribution décrivant son status professionnel, son 
adresse (pour l’éventuel contact) et les renseignements relatifs à la 
qualifi cation académique la plus haute constant le nom de l’institution 
ayant délivré son diplôme.
On cite par exemple: La Question paradigmatique de la recherche en 
philosophie de l’éducation - Monsieur Antonio GOMES DA SILVA – 
professeur de philosophie de l’éducation du cours de pédagogie de 
l’Université de Paris docteur en philosophie de l’Éducation par l’Uni-
versité de Paris IV – Paris- Fr. 
Adresse complète: 22, Rue d’Alsace - 25000 Besançon – FRANCE. 
Téléphone: fi xe: 0033-03.81.44.11.52 – portable – 0033.6.87.88.12.10 
– Fax – 0033. 03.44.52.52.66
adresse mail : antonio.gomes@gmail.com.



510 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.509-512, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Tous les auteurs et co-auteurs doivent être informés et enregistrés au 
moment de la soumission. Inclusions d’ coauteurs ne sont pas acceptées 
lors de la procédure d’évaluation du document présenté.

Présentation des originaux
L’envoi des textes se fait à l’adresse de la Revue Éducation et Philo-
sophie : www.seer.ufu.br.
Le texte doit être envoyé sans l’identifi cation de l’auteur saisit en ver-
sion récente du logiciel WORD FOR WINDOWS. 
Le texte doit être présenté en format, A-4, en double interligne, justifi é, 
et taille de police 12. 
En complément, il doit être accompagné de deux résumés: l’un en lan-
gue d’origine et l’autre en langue étrangère, au choix, dont le nombre 
de mots oscillera entre 50 et 150 chacun en indiquant 3 à 5 mots clés. 
Longueur maximale des travaux: Les articles, interviews et traductions 
sont limités à 30 pages, les comptes rendus sont limités à 8 pages.
La Revue Education et Philosophie exige exclusivité pour l’évaluation 
des travaux que lui sont présentés. L’auteur ne doit pas, à la fois, les 
envoyer à un autre périodique. S’il y a irrespect à cette norme, la Revue 
Education et Philosophie n’acceptera plus de contributions de cet auteur. 

Illustrations 
Les illustrations ( photos, tableaux et graphiques), si elles sont absolu-
ment indispensables, devront être de très bonne qualité, de préférence, 
en noir et blanc et accompagnées des sous titres et légendes. 

Orientations spécifi ques pour envoyer des collaborations concernant 
des recherches sur les « êtres humains. »

Les articles de recherche en provenance des pays étrangers qui commu-
niquent des conclusions à propos des êtres humains, devront respecter 
les normes étiques en vigueur du pays où se situe l’institution à laquelle 
les chercheurs sont rattachés. Cet engagement moral concerne l’auteur 
de l’article ou, l’auteur principal, dans le cas d’une publication collective



511Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.509-512, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Références bibliographiques
Les références bibliographiques devront contenir, au minimum, les 
noms des auteurs et des textes cités dans le travail. Ces données devront 
être présentées à la fi n du travail, par ordre alphabétique, obéissant 
aux normes en vigueur de l’ABNT ou d’un autre système cohérent et 
reconnu par la communauté scientifi que internationale.

Notes de bas de page
Les notes doivent apparaître en bas de la page et être numérotées et 
mises à jour par WORDS FOR WINDOWS.

Évaluation des textes
Les textes seront évalués, anonymement, par des spécialistes dont le 
rapport sera, immédiatement, communiqué à ou aux auteur(s).
 Les originaux refusés ne seront pas rendus aux auteurs. Le matériel 
déjà envoyé, étant approuvé pour publication dans la Revue, ne pourra 
pas être retiré sans l’autorisation du Conseil d’édition de la Revue.

Droits d’auteur 
Les travaux publiés restent la propriété des auteurs: pour de futures 
publications ou citations de ce travail il faudra, nécessairement, citer 
l’édition de la Revue Éducation et Philosophie en indiquant le titre 
original, le numéro de la revue et les pages.
L’auteur ou/ et des coauteurs se responsabilisent totalement pour le 
contenu de leurs articles. En cas litigieux, la Revue et L’Edufu n’y 
répondent aucunement.

Exemplaires des auteurs 
Chaque travail publié donnera droit à deux exemplaires du numéro 
respectif de la revue Éducation et Philosophie indépendamment du 
nombre d’auteurs. 



512 Educação e Filosofi a, v.30, n.59, p.509-512, jan./jun. 2016. ISSN 0102-6801

Contact 
Université Fédérale d’Uberlândia
Revue Éducation et Philosophie
Boîte Postale – 593
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco U, Sala 1U131
campus Santa Mônica – Bairro Santa Mônica
38408-144 - Uberlândia - Minas Gerais – Brasil
Page sur L’ Internet: www.seer.ufu.br
Adresse électronique: revedfi l@ufu.br
Téléphone: (55) (34) 3239-4252

Les exceptions seront considérées et résolues par le Conseil d’Édition.





Av. João Naves de Ávila, 2121 - Campus Santa Mônica Bloco U - Sala 131  - 38408-144 - Uberlândia - MG – Brasil  
Telefone: (34) 3239.4252      Email: revedfil@ufu.br Home page: www.seer.ufu.br/index.php/EducaçãoFilosofia

REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA

PROPOSTA DE ASSINATURA DE REVISTAS PARA O(S) ANO(S) 201___  A 201___

NOME:.............................................................................................................CPF:.....................................................

ENDEREÇO:...............................................................................................................................................................

CIDADE:.................................................................................................... CEP:.................................UF:...............

TELEFONES:...................................................... E-mail............................................................................................

INSTITUIÇÃO À QUAL ESTÁ VINCULADO(A): ...........................................................................................................

FUNÇÃO EXERCIDA:...............................................................................................................................................

FORMA DE PAGAMENTO:   via GRU - Guia de Recolhimento da União
Link para emissão de GRU’s referentes a pagamentos de assinaturas da revista Educação e Filosofia da UFU: 
http://www.gru.ufu.br/gru_simples.php?codigo_favorecido=154043&gestao=15260&codigo_recolhimento=28818-
7&nro_referencia=2001

Ou pode ser gerada no site: www.ufu.br / Serviços UFU / GRU / SERV COMERC LIVROS,PERIOD,MAT ESC ED E 
PUBLIC / VENDA REVISTA EDUCAÇÃO E FILOSOFIA.

1 ano - 2 nºs   R$25,00 e ganhe 2 cortesias                   2 anos - 4 nºs   R$40,00 e ganhe 4 cortesias

Esta proposta só terá validade de termo de assinatura após a comprovação do pagamento da GRU. 
Marque os exemplares de seu pedido: n° avulsos de edições anteriores, assinatura (edição atual e futuras)

Venda avulsa: R$15,00 cada exemplar a partir do número 41 / R$10,00 cada exemplar anterior ao número 41

NÚMERO QT. SUB-
TOTAL

NÚMERO QT. SUB-
TOTAL

NÚMERO QT. SUB-
TOTAL

NÚMERO QT. SUB-
TOTAL

01 Ediç. esgotada 21/22 Ediç. esgotada 41 56
02 Ediç. esgotada 23 Ediç. esgotada 42 Esp.v.28
03 Ediç. esgotada 24 Ediç. esgotada 43 57 Ediç. esgotada

04 Ediç. esgotada 25 44 58 Ediç. esgotada

05/06 Ediç. esgotada 26 Ediç. esgotada 45 Esp.v.29 Ediç. esgotada

07 Ediç. esgotada 27/28 46 59
08 29 47 60
09 30 48 Esp.v.30

10/11 31 49 61
12 32 50 62
13 33 Esp.v.25 Esp.v.31
14 34 51 63
15 35/36 52 64
16 Esp.v.18 Esp.v 26 Ediç. esgotada Esp.v.32
17 37 53 65
18 38 54 66
19 39 Esp.v.27 Esp.v.33
20 40 55

VALOR TOTAL DO PEDIDO: R$ _______________ Data da assinatura: ______ / ______ / _______

Volume(s) assinado(s): ___________________ Ano(s): ____________ Exemplares de cortesia: _________________ 

Assinante: ___________________________________________         Revista Educ. e  Filos. ___________________

Importante: Após o pagamento bancário favor nos enviar o comprovante por email ou pessoalmente na secretaria da Revista.



EDUCAÇÃO E
FILOSOFIAFILOSOFIA

E
D

U
C

A
Ç

Ã
O

 E
 FILO

SO
FIA

Vol. 30  N. 59  jan./jun. 2016

ISSN 0102 6801Vol. 30   N
. 59   jan./jun. 2016

ci
an

om
ag

en
ta

am
ar

el
op

re
to

_F
2 

so
ln

a4
25

PRESERVAR ESTA PARTE

Dossiês 
Dossiê Arquivos e fontes para a história da educação católica

Apresentação
Evelyn de Almeida Orlando
Paula Leonardi

A atuação da Congregação do Sagrado Coração de Maria de Berlaar em Minas Gerais, Brasil (1907-1971): 
apontamentos históricos e historiográficos da educação a partir de arquivos e fontes
Geraldo Gonçalves de Lima 
Décio Gatti Júnior

A fabricação dos destinos das alunas do Colégio Notre-Dame de Sion
Ângela Xavier de Brito

Marcas da modernidade pedagógica no ensino religioso dos anos 1930: uma leitura do livro a pedagogia do 
catecismo do padre Álvaro Negromonte
Evelyn de Almeida Orlando
Sergio Roberto Azevedo Junqueira

“Escrever-te-ei sem demora”! O epistolário de Chiara Lubich: estratégias e práticas
Maria José Dantas
Judith Povilus

De documento religioso a fonte histórica: as atas do I Concílio Plenário da América Latina
Paula Leonardi
Agueda Bernardete Bittencourt

Artigos 
Alegria e pensamento: repensando nossos afetos com Deleuze, Espinosa e Lacroix
Paola Sanfelice Zeppini

Angústia da influência e desleitura na filosofia da educação pragmatista: Dewey, Rorty e Lipman
Heraldo Aparecido Silva

O conceito de saúde no livro IV da República: Platão contra os hipocráticos?
Sussumo Matsui
Gabriele Cornelli

Educação moral no Encheirídion de Epicteto
Nadir Antonio Pichler

Entre gregos e troianos: culturas escolares nas memórias de infância de Francisco Macedo (Campo 
Largo-Paraná, 1883)
Juarez José Tuchinski dos Anjos

Felix Mikhailov: a life devoted to the self-other, individual-society dialectis
Wolff-Michael Roth
Erika Germanos

Habermas leitor de Marx: análise dos escritos dos anos de 1960
Marcelo Lira Silva

O homo faber, de usuário de ferramentas a objeto tecnológico
Jelson Roberto de Oliveira

“Individualidade é um conceito recíproco e comunitário”: Fichte e as diretrizes de uma filosofia social segundo 
a Wissenschaftslehre
Erick Lima

Interacionismo simbólico, formação do self e educação: algumas aproximações ao pensamento de G. H. Mead
Cledes Antonio Casagrande

A invisibilidade da filosofia africana no discurso acadêmico brasileiro
Luís Thiago Freire Dantas

Notas de uma pedagogia da singularidade
Germano Nogueira Prado

Unamuno: la universidad y la autonomía universitária
Emanuel José Maroco Santos

Resenhas
Resenha do livro Incógnito – As vidas secretas do cérebro, David Eagleman, Editora Rocco, Rio de Janeiro
Carlos Eduardo Batista de Sousa




