
Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  O ato de filosofar como resistência 

emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo 

Freire e Matthew Lipman 

 

Yasmin Christie Ueno Fernandes* 

Leoni Henning** 

 

Resumo: Este artigo propõe uma aproximação dos pensamentos de Paulo Freire e 

Matthew Lipman, com o objetivo de refletir sobre o ato de filosofar como prática 

de resistência emancipatória no contexto educacional. Em um cenário marcado 

por políticas que silenciam o pensamento crítico, como a reforma do Novo Ensino 

Médio, defender o filosofar como direito torna-se um posicionamento ético e 

político. A pesquisa, de caráter teórico e bibliográfico, busca evidenciar os pontos 

de convergência entre Freire e Lipman em torno dos conceitos como diálogo, 

pergunta, autonomia, educação e postura do professor. Ambos defendem uma 

educação centrada na escuta, na problematização do mundo e na construção 

emancipadora do conhecimento, reconhecendo nas crianças sujeitos ativos e 

capazes de pensar filosoficamente. Assim, o texto argumenta que o filosofar, ao 

provocar perguntas e estimular a curiosidade, fortalece a criticidade e contribui 

para uma formação que liberta e emancipa. Em tempos de reconstruções 

curriculares, pensar a Filosofia como experiência viva e necessária desde os 

primeiros anos escolares é também resistir às formas de ensino que desvalorizam o 

pensamento e a liberdade. 

 

Palavras-chave: Paulo Freire; Matthew Lipman; Ato de Filosofar; Educação; 

Filosofia para Crianças.  

 

* Doutoranda em Educação pela Universidade Estadual de Londrina (UEL). Professora da 

Rede Municipal de Cambé (SMEC). E-mail: yasmin.christie@uel.br. Lattes: 

https://lattes.cnpq.br/9354181014141239. ORCID: https://orcid.org/0009-0006-0145-513X.  

** Doutora em Educação pela Universidade Estadual Paulista (Unesp). Docente e 

pesquisadora em Universidade Estadual de Londrina (UEL). E-mail: 

leoni.henning@yahoo.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/8165332587246727. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-8004-2371. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-79413  

  

mailto:yasmin.christie@uel.br
https://lattes.cnpq.br/9354181014141239
https://orcid.org/0009-0006-0145-513X
mailto:leoni.henning@yahoo.com
http://lattes.cnpq.br/8165332587246727
https://orcid.org/0000-0001-8004-2371
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-79413
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-79413


O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

  

The act of philosophizing as 

emancipatory resistance: approaches to 

the thought of Paulo Freire and 

Matthew Lipman 

 

Abstract: This article proposes an 

approximation between the thoughts of 

Paulo Freire and Matthew Lipman, aiming 

to reflect on the act of philosophizing as a 

practice of emancipatory resistance within 

the educational context. In a scenario 

marked by policies that silence critical 

thinking, such as the reform of the New 

High School in Brazil, defending 

philosophizing as a right becomes an 

ethical and political stance. This theoretical 

and bibliographic research seeks to 

highlight the points of convergence 

between Freire and Lipman around 

concepts such as dialogue, questioning, 

autonomy, education, and the teacher’s 

role. Both advocate for an education 

centered on listening, problematizing the 

world, and building emancipatory 

knowledge, recognizing children as active 

subjects capable of philosophical thought. 

Thus, the text argues that philosophizing, 

by provoking questions and stimulating 

curiosity, strengthens critical thinking and 

contributes to a liberating and 

emancipatory formation. In times of 

curricular reconstruction, conceiving 

Philosophy as a living and essential 

experience from the early school years is 

also a way of resisting educational models 

that devalue thinking and freedom.  

 

Keywords: Paulo Freire; Matthew 

Lipman; Act of Philosophizing; Education; 

Philosophy for Children. 

 El acto de filosofar como resistencia 

emancipadora: aproximaciones al 

pensamiento de Paulo Freire y Matthew 

Lipman 

 

Resumen: Este artículo propone una 

aproximación entre los pensamientos de 

Paulo Freire y Matthew Lipman, con el 

objetivo de reflexionar sobre el acto de 

filosofar como una práctica de resistencia 

emancipadora en el contexto educativo. En 

un escenario marcado por políticas que 

silencian el pensamiento crítico, como la 

reforma del Nuevo Bachillerato en Brasil, 

defender el filosofar como derecho se 

convierte en una postura ética y política. La 

investigación, de carácter teórico y 

bibliográfico, busca evidenciar los puntos de 

convergencia entre Freire y Lipman en torno 

a conceptos como diálogo, pregunta, 

autonomía, educación y el rol del docente. 

Ambos defienden una educación centrada en 

la escucha, en la problematización del 

mundo y en la construcción emancipadora 

del conocimiento, reconociendo a los niños 

como sujetos activos y capaces de pensar 

filosóficamente. Así, el texto sostiene que 

filosofar, al provocar preguntas y estimular 

la curiosidad, fortalece la criticidad y 

contribuye a una formación que libera y 

emancipa. En tiempos de reconstrucción 

curricular, pensar la Filosofía como 

experiencia viva y necesaria desde los 

primeros años escolares también es una 

forma de resistir a las formas de enseñanza 

que desvalorizan el pensamiento y la 

libertad.  

 

Palabras clave: Paulo Freire; Matthew 

Lipman; Acto de Filosofar; Educación; 

Filosofía para Niños. 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

Em tempos marcados pela vasta padronização do ensino e pela 

perda de espaço da reflexão crítica, repensar o papel do filosofar na 

educação básica já se torna um gesto de resistência. O ato de filosofar 

como resistência aqui é proposto como problematização acerca do mundo 

e da própria realidade, o que também pode ser entendido como busca da 

própria humanização dos sujeitos, num mundo que crescentemente vem 

desacreditando no humanismo enquanto proposta para o entendimento 

filosófico-antropológico. Enquanto isso, se reforça uma visão sistêmica 

que desloca os interesses para a manutenção de uma estrutura garantidora 

de maior eficiência e tecnificação das sociedades. 

Desta forma, podemos compreender o ato de filosofar sendo 

também uma prática dialógica, um caminho para a libertação dos sujeitos, 

o que pode e deve se iniciar desde a educação infantil. Para Pimenta e 

Pimenta (2011, p. 19) esse percurso pode ser descrito quando o sujeito 

passa a “[...] compreender as coisas que o cercam. Na tentativa de 

compreender melhor o mundo, o homem coloca suas interpretações em 

textos orais ou escritos. Assim, ele começa filosofar”. Nesse sentido, a 

libertação opera diante das amarras alienantes que obstruem a consciência 

do lugar e papel que cada um ocupa e deve realizar no mundo. 

O presente artigo propõe uma reflexão sobre o tema numa 

aproximação da perspectiva de Paulo Freire e Matthew Lipman a partir da 

concepção do ato de filosofar como prática libertadora, contra-hegemônica 

e emancipatória. 

Parece curioso, à primeira vista, se tentar aproximar autores cujas 

miradas objetivam primeiramente os adultos, no caso de Freire, e as 

crianças, no caso de Lipman. No entanto, entendemos que suas visões e 

propostas se expandem adiante das aparentes linhas segmentárias, pois 

ambos objetivam a formação humana para além do etarismo, atuando em 

vista da transformação do mundo, tornando-o melhor compreendido, 

absorvido por consciências menos ingênuas e mais críticas. Assim, desde 

as décadas deste milênio vemos se ampliar o terreno pedagógico freiriano 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

em pesquisas e estudos numa consideração também da infância; enquanto, 

se observa que a proposta de Filosofia para Crianças de Lipman diz 

respeito à educação básica, constituída por crianças, adolescentes e jovens. 

Apesar de encontrarmos poucos registros de uma experiência que Lipman 

realizou com adultos em situação escolar, sabemos que ele publicou uma 

versão da sua primeira novela dedicada a quinta série do ensino 

fundamental, Harry Stottlemeyer’s Discovery, originalmente publicada em 

1971, para adultos, Harry Prime, de 1987, com o objetivo de aquisição do 

Certificado de Equivalência do Ensino Médio nos Cursos Noturnos. 

Paralelamente à busca pela humanização dos sujeitos, sua 

libertação e democratização do ensino que Freire defende, o Programa de 

Lipman sustenta a ideia de que o ato de filosofar não é exclusividade da 

juventude ou da vida adulta, do ensino médio ou da vida acadêmica. Nas 

palavras do autor: 

 

Mas agora que foi firmemente estabelecido que há 

fundamentos escolares seguros para a 

institucionalização da filosofia como parte integrante 

do ensino de primeiro e segundo graus, não podemos 

recusar o fato de que a questão da liberdade 

acadêmica não pode mais ser limitada ao campus da 

universidade (Lipman, 1990, p. 218). 

 

Trazendo para a nossa realidade, é possível verificar pela reforma 

do Novo Ensino Médio, no entanto, uma desvalorização do espaço 

filosófico nas escolas, ou seja, o questionar, o refletir, o argumentar estão 

perdendo cada vez mais sua importância para abrir espaço a uma linha 

tecnicista de educação voltada ao mercado de trabalho. Este fato torna-se 

evidente com a pesquisa realizada por Adelino Francklin a respeito da 

redução da carga horária do ensino de filosofia, que assim conclui: 

“Entretanto, verifica-se que a quantidade de aulas de Filosofia no terceiro 

ano do NEM está muito reduzida ou inexistente” (Francklin, 2023, p. 160). 

Soma-se a isto a visão de Gabriel et al. Que afirmam: “[...] a redução da 

carga horária dessas disciplinas [filosofia e outras] proporciona grandes 

problemas futuros na formação das futuras gerações” (Gabriel, et al., 2022, 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

p. 14). Assim, com a diminuição do espaço destinado à filosofia nas 

escolas, não apenas há uma perda quantitativa de aulas, mas também um 

empobrecimento qualitativo da criticidade dos sujeitos.  

Mas, o que seria esta criticidade que se reclama como sendo um 

papel dos mais importantes que a escola realizaria no espaço formativo que 

a constitui? Freire coloca, para isso, um eixo articulador entre o pensar 

ingênuo ou saber da experiência espontânea com o conhecimento 

organizado, permitindo que os indivíduos se entendam como sujeitos 

históricos e fazedores da cultura em cujo processo de construção também 

se fazem humanos. A criticidade se desenvolve graças ao pensar certo e 

fomenta os sonhos, o planejamento, a análise, as proposições para o 

engrandecimento pessoal e social. A desumanização é confrontada pelo 

pensar certo, vetor da transformação e libertação das amarras que 

obstaculizam os homens e as mulheres na realização de sua vocação 

ontológica de ser mais. Lipman (1990, p. 59) se refere ao pensar melhor, a 

saber, “[...] colocar a filosofia nas séries iniciais do 1º grau é um meio de 

causar um melhor pensamento – mais lógico, mais coerente, mais 

produtivo, mais bem-sucedido do que os tipos de pensamento que 

predominam nesse nível [...]”, caso abordagens não-filosóficas sejam 

empregadas. O autor salienta o papel pedagógico autocorretivo da 

ensinagem da filosofia desde a infância, ou seja, além de se aprender a se 

tornar um insistente investigador, o educando aprende desde cedo “[...] a 

pensar autocorretivamente sobre o nosso próprio pensar”. Assim também, 

diante da cultura acumulada, o aprendiz adquire o comportamento de 

tomar “[...] o pensamento de qualquer filósofo para a reinspeção e 

reinterpretação”. (Lipman, 1990, p. 59).  

Considerando que tanto Freire quanto Lipman atribuem a 

centralidade ao diálogo, à escuta e à formação do pensamento crítico, 

busca-se evidenciar os pontos de convergência entre as suas propostas, a 

fim de contribuir com a construção de práticas pedagógicas que 

reconheçam o sujeito, desde sua infância, como aquele capaz de refletir 

sobre o mundo e intervir nele. 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Em nossa investigação partimos da análise teórica dos principais 

conceitos desenvolvidos pelos autores, propondo o ato de filosofar como 

caminho possível para resistir à lógica da domesticação educativa. 

Compreendemos por domesticação os mecanismos de controle e 

uniformização presentes em muitas das práticas educacionais atuais, 

incluindo as sugestões propostas pelo Novo Ensino Médio. Concordamos 

com Barbosa quando afirma: 

 

[...] a Reforma do Ensino Médio promove novas 

possibilidades para a plataformização da educação 

que, analogamente, sinalizam para o horizonte de 

subordinação da educação a novos dispositivos de 

controle, padronização e mercantilização, que afetam 

e reconfiguram as dinâmicas da organização da última 

etapa da Educação Básica (Barbosa, 2023, p. 3).  

 

Entendemos que os autores aqui em tela confrontam tais ideias 

enfatizadas neste excerto, com seus posicionamentos filosófico-

educacionais. Para Paulo Freire, a educação deve ser um processo de 

libertação, e não domesticação, um processo no qual aprendemos a estar 

no mundo e com o mundo de modo não alheios e acomodados. Nas 

palavras freirianas encontramos: 

  
O fato de me perceber no mundo, com o mundo com 

os outros me põe numa posição em face do mundo 

que não é de quem nada tem a ver com ele. Afinal, 

minha presença no mundo não é a de quem a ele se 

adapta, mas de quem nele se insere (Freire, 2022a, p. 

53). 

 

 Freire critica a educação bancária, que deposita conteúdos prontos 

nos educandos e automaticamente anula a sua autonomia, constituindo-se 

num espaço onde existem narradores e dissertadores que limitam seus 

educandos a meros depositários de conteúdo, de maneira que “[...] implica 

um sujeito – o narrador – e objetos pacientes, ouvintes – os educandos” 

(Freire, 2021, p. 79). 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

O ato de questionar o porquê, o para quê, o como, quando, onde, 

etc, é revolucionário, pois é um rompimento com a lógica da obediência da 

educação tradicional. Neste cenário, a pedagogia da pergunta de Freire 

une-se com o filosofar para crianças de Lipman, tornando o processo 

formativo um ato de resistência do ato de filosofar em oposição à reforma 

do ensino médio que torna tais processos quase que nulos no contexto 

escolar. Lipman enfaticamente estabelece: 

 

Se tanto a filosofia como a educação estão [estariam] 

dividindo a racionalidade como uma meta comum, 

não pareceria de todo ultrajante argumentar que, 

fundamentalmente, toda verdadeira filosofia é 

educacional e que toda verdadeira educação é 

filosófica (Lipman, 1990, p. 62). 

 

 A aproximação entre a filosofia para crianças e a resistência do 

ato de filosofar frente às barreiras que a reforma do Novo Ensino Médio 

propõe, é exatamente a luta que ambas as sugestões pretendem na busca 

incansável da pedagogia da pergunta, do diálogo e da autonomia. 

Podemos considerar que quando o comportamento filosófico se 

transforma em uma prática pedagógica concreta e intencional, nos termos 

propostos pelos nossos autores aqui em pauta, temos o ato de filosofar 

acontecendo em sala de aula, uma prática que estimula a linguagem, o 

pensamento e o diálogo em direção à compreensão crítica da existência. 

Para Lipman, o comportamento filosófico pode ser caracterizado da 

seguinte forma: 

 

Procurar expor suposições subjacentes é, 

naturalmente, apenas um dos muitos movimentos que 

são característicos do comportamento filosófico; 

poderíamos especificar outros como solicitar razões, 

procurar determinar a validade das inferências, 

elaborar argumentos, interpretar significados, 

clarificar conceitos, avaliar a coerência e a força 

exploratória das teorias e assim por diante (Lipman, 

1990, p. 200). 

 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Neste sentido, cultivar o comportamento filosófico, sobretudo na 

infância, é criar condições para que o ato de filosofar emerja como 

expressão autêntica do sujeito que pensa, sente, pergunta e transforma. 

O presente artigo organiza-se em três principais momentos: a 

discussão do ato de filosofar como resistência libertadora, a apresentação 

das ideias centrais de Freire e Lipman, e, por fim, a reflexão e o diálogo 

entre ambos.  

O objetivo principal da pesquisa é analisar o ato de filosofar como 

prática de resistência libertadora, a partir das aproximações entre a 

pedagogia de Freire e a proposta de filosofia para crianças de Lipman. Em 

específico, o artigo pretende compreender o sentido do filosofar como ato 

de resistência e emancipação no contexto educacional; identificar os 

princípios da educação libertadora na obra de Paulo Freire relacionados ao 

pensamento crítico e dialógico; investigar os fundamentos da proposta de 

filosofia para crianças desenvolvidos por Lipman com foco no diálogo, na 

escuta e no pensamento autônomo; e, por fim, estabelecer convergências 

entre Freire e Lipman que apontem para uma prática pedagógica filosófica 

desde a educação infantil, considerando a construção do sujeito em 

processo de contínuo crescimento. 

 

 

O filosofar como ato de resistência  

 

Em contextos marcados pela quase ausência dos momentos de 

escuta, pela padronização do conhecimento e pela depreciação da dúvida, 

da curiosidade e da pergunta, o ato de filosofar assume uma dimensão 

transformadora. 

Para além de um exercício teórico e acadêmico, filosofar se 

constitui como prática de resistência, especialmente quando emerge do 

cotidiano escolar como expressão da liberdade de pensamento e autonomia 

dos sujeitos. No campo educacional, essa prática torna-se ainda mais 

significativa ao se contrapor às lógicas de repetição e memorização, 

daquilo que Freire denomina como ensino bancário:  



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

Na visão “bancária” da educação, o “saber” é uma 

doação dos que se julgam sábios aos que julgam nada 

saber. Doação que se funda numa das manifestações 

instrumentais da ideologia da opressão – a 

absolutização da ignorância, que constitui o que 

chamamos de alienação da ignorância, segundo a qual 

esta se encontra sempre no outro. O educador, que 

aliena a ignorância, se mantém em posições fixas, 

invariáveis (Freire, 2021, p. 81). 

 

Podemos destacar que quando, ainda crianças, os estudantes já são 

convidados a pensar, a perguntar e a dialogar, rompe-se o ciclo da 

reprodução passiva do saber e abre-se espaço para a formação crítica. 

Diante disto, buscamos refletir sobre o ato de filosofar como gesto 

de resistência libertadora, compreendendo-o como movimento essencial 

que afirma a potência do pensamento como prática de liberdade. Propõe-se 

assim, reconhecer o filosofar como elemento fundamental para a 

construção de uma educação voltada à emancipação dos sujeitos e à 

transformação da realidade.  

O ato de filosofar é, antes de tudo, um exercício de liberdade. 

Trata-se de um movimento que rompe com o senso comum e desafia ainda 

a padronização do que a educação tem se apresentado. A atitude filosófica, 

marcada pela dúvida, pela pergunta, pela inquietação, pela curiosidade e 

pelo desejo do conhecimento, tensiona a ordem estabelecida e 

desestabiliza os padrões implantados. Por padrões, podemos destacar 

exatamente a configuração de uma educação que se firma pela ordem 

tradicionalista, pela memorização e repetição.  

Nesse sentido, o ato de filosofar carrega um potencial subversivo, 

pois exige que o sujeito se posicione diante do real de forma crítica e 

criativa, vislumbrando novas possibilidades, fazendo surgir o novo. A 

criticidade e a criatividade, segundo Lipman, possuem uma ligação direta 

com a filosofia. Para o autor: 

 

A filosofia é uma forma de arte; comportamento 

filosófico é portanto, comportamento artístico, e 

comportamento artístico produz obras de arte que 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

revelam criatividade; as crianças podem comportar-se 

filosoficamente e, quando assim o fazem, segue-se 

que o produto de tal comportamento revelará 

criatividade (Lipman, 1990, p. 196). 

 

Pensar filosoficamente é, portanto, resistência. Resistência às 

imposições de ideias e conhecimentos prontos, ao silenciamento, e à 

fragmentação do conhecimento. Ao ser compreendido como ato de 

resistência libertadora, o filosofar se alinha a uma concepção de educação 

comprometida com a transformação social e com a formação de sujeitos 

autônomos e conscientes.  

Paulo Freire já apontava para a necessidade de uma pedagogia que 

rompesse com a lógica da opressão e promovesse a emancipação dos 

educandos por meio da problematização da realidade, de maneira que: 

 

 A educação que se impõe aos que verdadeiramente se 

comprometem com a libertação não pode fundar-se 

numa compreensão dos homens como seres “vazios” 

a quem o mundo “encha” de conteúdos; não pode 

basear-se numa consciência especializada, 

mecanicistamente compartimentada, mas nos homens 

como “corpos conscientes” e na consciência como 

consciência intencionada ao mundo. Não pode ser a 

do depósito de conteúdos, mas a da problematização 

dos homens em suas relações com o mundo (Freire, 

2021, p. 94). 

 

Ao falarmos sobre o ato de filosofar, é fundamental destacar uma 

distinção apresentada em nosso estudo, uma vez que não se trata 

especificamente do componente curricular de filosofia constituído pelo 

ensino de história da filosofia e vida dos filósofos. O que discutimos como 

ato de filosofar, é o próprio exercício do pensar, do questionar, do duvidar, 

do imaginar e dialogar. Filosofar, neste sentido, é um movimento humano 

fundamental para essas práticas.  

Conforme Pimenta e Pimenta (2011), o ensino de filosofia deve 

promover uma relação harmônica com o pensamento crítico e 

emancipatório, de maneira que enriqueça o processo formativo. Para os 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

autores, o filosofar nasce de inquietações pessoais, mas, ao buscar 

justificá-la e torná-las compreensíveis, o sujeito realiza um movimento em 

direção ao universal. Como concluem “Para isso, cada filósofo possui um 

método ou uma apropriação muito particular de métodos e de conceitos já 

existentes, pois cada situação requer uma maneira diferente de filosofar” 

(Pimenta; Pimenta, 2011, p. 19). 

Trata-se da capacidade que todo sujeito possui de se questionar 

sobre o sentido da vida, sobre justiça, sobre o outro e sobre si. É um ato 

que emerge da experiência, da estranheza diante do que é aparentemente 

comum, da inquietação e da curiosidade. Assim, partimos da ideia de que o 

ato de filosofar pode ser um modo de se relacionar com o mundo. Em uma 

sociedade marcada pela mercantilização do conhecimento, esse tipo de 

pensamento torna-se cada vez mais raro e, justamente por isso, mais 

necessário.  

Filosofar é resistir à indiferença, é questionar as normas, as 

verdades estabelecidas e impostas, as estruturas de poder, e, neste sentido, 

o pensamento filosófico se torna uma ferramenta de libertação das 

verdades cristalizadas pelo hábito, pelo espontaneísmo, pela falta de rigor. 

É inegável que, se os educandos ainda tiverem uma disciplina de filosofia 

ao seu dispor na escola, terão ferramentas argumentativas adicionais para 

fazerem uso nos momentos das alegações. Contudo, a educação, quando 

filosófica, tem fortes possibilidades para despertar e cultivar a admiração, 

o espanto, a curiosidade gnosiológica própria do humano, desde o 

florescimento do mundo infantil, mas como um ponto de partida a ser 

aproveitado por um projeto formativo. Porém, se deixados ao 

espontaneísmo, a história, grosso modo, se encarrega a se movimentar na 

mesmice, cujas forças dos vencedores concorrem para o abafamento das 

potencialidades indistintamente presentes nas escolas e na sociedade como 

um todo.  

Ao falarmos sobre libertação dos sujeitos, é inquestionável a 

contribuição da pedagogia freiriana. Em Educação como Prática da 

Liberdade Paulo Freire compreende este movimento como um ato de 

coragem e destaca: 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

Daí a necessidade de uma educação corajosa, que 

enfrentasse a discussão com o homem comum, de seu 

direito àquela participação. De uma educação que 

levasse o homem a uma nova postura diante dos 

problemas de seu tempo e de seu espaço. A da 

intimidade com eles. A da pesquisa ao invés da mera, 

perigosa e enfadonha repetição de trechos e de 

afirmações desconectadas das suas condições mesmas 

de vida (Freire, 2022b, p. 122). 

 

Assim, o ato de filosofar é uma prática corajosa de transformação 

ao pensamento crítico, resistência frente à normatização do pensamento, da 

simples reprodução de conteúdo e ao silenciamento. E, ainda, a mudança 

de atitude dos sujeitos frente às barreiras impostas pela massificação do 

conhecimento. 

Nesse contexto, o filosofar aparece como ferramenta potente para 

a construção da consciência crítica e do engajamento com o mundo. 

Assim, a resistência libertadora promovida pelo filosofar não se dá apenas 

em nível teórico, mas concretamente na escuta das perguntas, na 

valorização da dúvida e nas práticas que se mostram revolucionárias em 

uma educação que ainda insiste no silenciamento. Quanto a este danoso 

fator, é necessário pontuar alguns pontos importantes a serem 

considerados. O Novo Ensino Médio, instituído pela lei n. 13.415/2017, 

tem sido amplamente criticado por promover uma lógica tecnicista e 

mercadológica da educação, comprometida com interesses econômicos em 

detrimento da formação integral dos sujeitos. Piolli e Sala (2020, p. 83) 

afirmam que “O que se desenha é um processo de formação desigual e 

combinada da formação de trabalho para um mercado de trabalho 

heterogêneo”. Ao reorganizar a estrutura curricular com foco nos 

“itinerários formativos” e na flexibilização dos componentes curriculares, 

essa reforma tem, na prática, reduzido o espaço de disciplinas que 

promovem o pensamento crítico e o debate público, como filosofia e 

sociologia. Nesse contexto, fala-se em silenciamento, pois há um 

rebaixamento intencional da formação reflexiva dos estudantes, 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

priorizando competências técnicas e habilidades operacionais exigidas pelo 

mercado de trabalho.  

O portal do Ministério da Educação (MEC) define que a escolha 

dos itinerários formativos dentre as áreas de conhecimento, além da 

atribuição dos componentes curriculares ofertados pela Formação Geral 

Básica (FGB), permitirá atender “[...] as novas demandas e complexidades 

do mundo do trabalho e da vida em sociedade” (MEC, 2024). Porém, o 

que se pode compreender é que, no lugar de formar sujeitos críticos e 

conscientes, o Novo Ensino Médio preocupa-se em formar indivíduos 

funcionalmente adaptados aos interesses hegemônicos, o que entra em 

confronto com a proposta de uma educação libertadora comprometida com 

a resistência, com a emancipação do sujeito e com o direito à palavra.  

Diante desse cenário de restrição curricular e esvaziamento do 

debate crítico, o ato de filosofar assume um papel ainda mais urgente. Se a 

nova proposta não dá espaço necessário para a reflexão crítica e limita a 

experiência educativa ao atendimento das demandas instrumentais, 

filosofar torna-se uma prática fundamental de educadores e educandos que 

percebem a necessidade de mudanças.  

Ao propor essa prática libertadora, o ato de filosofar introduz-se 

como um resgate ao direito à palavra e ao pensamento autônomo e dá 

abertura à criticidade. Assim, o ato de filosofar não é apenas uma atividade 

escolar, mas um gesto de resistência libertadora que rompe com o 

silenciamento imposto e cria possibilidades de emancipação em contextos 

marcados pela negação do diálogo. 

Criar espaço para o pensamento crítico e dialógico, é respeitar a 

profundidade do conhecimento como um tempo de descoberta da própria 

realidade. Assim, o pensamento filosófico se revela como um direito de 

todos os sujeitos, tornando-os mais conscientes, críticos, corajosos e 

sensíveis à complexidade da realidade do mundo que os cercam.  

Nesse horizonte, o ato de filosofar pode ser compreendido como o 

próprio exercício da práxis freiriana, isto é, o movimento entre reflexão e 

ação capaz de transformar a realidade. Em Freire, pensar criticamente 

significa perceber-se no mundo com os outros e comprometer-se 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

eticamente com sua transformação (Freire, 2022a). Já quando Lipman 

descreve o comportamento filosófico como a capacidade de expor 

suposições subjacentes (Lipman, 1990, p. 200), está igualmente indicando 

um modo de pensamento que interroga a realidade para reconstruí-la.  

Assim, o filosofar, em ambos, constitui uma prática política e 

criativa de resistência, pois desloca o sujeito da condição de mero 

espectador para a de autor de sentido e de ação no mundo. 

 

 

Reflexões sobre a educação libertadora e a comunidade investigativa 

 

Pensar o ato de filosofar como resistência libertadora requer 

revisitar experiências pedagógicas que valorizam a escuta, a pergunta e o 

diálogo como fundamentos da formação humana. Nesse sentido, os 

pensamentos de Paulo Freire e Matthew Lipman oferecem contribuições 

potentes para a compreensão do filosofar como prática educativa 

emancipadora. 

Embora situados em contextos culturais distintos, ambos os 

autores compartilham a crença de que a educação deve ser um espaço de 

construção do pensamento crítico, da autonomia e da participação ativa 

dos sujeitos. Freire com sua pedagogia do oprimido e Lipman com a 

proposta de filosofia para crianças propõem caminhos em que o educando 

é reconhecido como sujeito epistêmico. 

Os autores Andrade e Miranda (2022) consideram que é 

impossível filosofar sem perguntas e discutem a sua importância para uma 

educação eficaz, reflexiva, crítica e criativa. Eles consideram Freire e 

Lipman como autores de suporte teórico que evidenciam a pergunta como 

meio fundamental para o processo de aprendizagem. Andrade e Miranda 

apontam as seguintes aproximações: 

 

Lipman enfatiza a importância da problematização 

desde a infância, por meio da vivência de uma 

comunidade de investigação filosófica nas escolas. 

Freire defende o uso de perguntas para a eficiência do 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

diálogo nos círculos de cultura, no grupo de 

trabalhadores, nas escolas e em outros espaços 

sociais. Ambos defendem a curiosidade como 

caminho para a formulação de perguntas e as 

perguntas como caminho para o exercício do diálogo 

(Andrade; Miranda, 2022, p. 80). 

 

A propósito dos procedimentos sugeridos pelos autores é mister 

diferenciarmos a comunidade de investigação de Lipman do círculo de 

cultura proposto por Freire. No primeiro caso, lembramos a origem da 

expressão suscitada por Charles Peirce relativa aos profissionais da 

investigação científica que se envolviam no interesse de busca comum, e 

que ganhou proporções ampliadas a investigações também de natureza 

não-científica. No caso da investigação filosófica em sala de aula, trata-se 

de enveredar o pensamento no decurso das discussões coletivas em torno 

de um problema de interesse comum para o debate, dentro da comunidade, 

sendo possível expor opiniões, trocar ideias, apresentar razões, fazer 

inferências e agrupar similitudes e distinguir pontos de vista. Neste 

contexto, a racionalidade é temperada pelo julgamento, criatividade e 

eticidade. É “[...] um diálogo que busca harmonizar-se com a lógica [...]” 

e, quando internalizado pelos participantes, “[...] estes passam a pensar em 

movimentos que se assemelham aos procedimentos. Eles passam a pensar 

como o processo pensa” (Lipman, 1995, p. 31-32). É importante lembrar 

que John Dewey, um dos grandes inspiradores de Lipman, trouxe o 

modelo de comunidade de investigação do seu colega pragmatista para o 

ambiente educacional, formulando o entendimento de que, se 

investigativos e experimentais, os seres humanos são instigados a pensar 

reflexivamente a partir das suas experiências. E se isso for feito desde o 

ambiente escolar, em comunidade de educandos interessados na resolução 

coletiva de um problema comum, saberão enfrentar o que pode obstruir o 

seu crescimento e a vida democrática ampliada para além dos muros 

escolares. 

Na mesma década de 1960, temos no Brasil um movimento 

revolucionário de Educação de Adultos liderado por Freire, em cuja 

propositura o círculo de cultura se configura como procedimento 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

pedagógico central. Assim, originado na educação popular e vertentes a ela 

relacionadas como as ações sociais, trabalhos em comunidades, dentre 

outros, sustentados nas ácidas críticas à educação tradicional como o 

enfileiramento das carteiras em frente a um educador-narrador, no 

contexto da chamada educação bancária. Nesse sentido, uma outra 

organização pedagógica era requerida pela nova proposta, a pedagogia 

libertadora, constituída pela horizontalidade pedagógica, pela construção 

do saber compartilhado e construído pelo diálogo, em que todos assumem 

o seu lugar de protagonista na roda de discussão, numa vivência educativa 

conscientizadora e trabalho de equipe em vista da transformação do mundo 

tomado como problema. Tal pedagogia propõe a formação de uma 

consciência crítica que supere a consciência ingênua, espontânea de 

mundo. Para o autor, educar é um ato amoroso que exige o compromisso 

com a ética e a estética para a transformação do mundo, de maneira que: 

 

A necessária promoção da ingenuidade à criticidade 

não pode ou não deve ser feita à distância de uma 

rigorosa formação ética ao lado sempre da estética. 

Docência e boniteza de mãos dadas. Cada vez me 

convenço mais de que, desperta com relação à 

possibilidade de enveredar-se no descaminho do 

puritanismo, a prática educativa tem de ser em si, um 

testemunho rigoroso de decência e pureza (Freire, 

2022a, p. 34).  

 

Apesar das fontes em que se nutriram os autores em pauta, 

observamos pontos importantes de convergência. Lipman propõe as 

comunidades de investigação onde os educandos possam refletir 

criticamente sobre questões existenciais, éticas e sociais extraídas das suas 

experiências retratadas em suas novelas filosóficas. Calcado na filosofia 

pragmatista, como já referendado, o autor oportuniza aos educandos a 

problematização do mundo apresentada nas narrativas ficcionais de 

conteúdo filosófico, criadas a partir das experiências vividas na idade dos 

educandos-leitores permitindo a sua identificação com os personagens da 

novela. Seu ineditismo é o de transformar a comunidade de investigação – 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

inicialmente originada na ciência – para o trabalho filosófico desde o 

mundo infantil. Lipman vê no diálogo filosófico um caminho para o 

desenvolvimento de um pensamento autônomo, crítico, cuidadoso e 

criativo, promovendo não somente habilidades cognitivas, mas também 

relações democráticas.  

 

A filosofia nunca pode estar separada do diálogo 

porque, essencialmente, implica questionar – e 

questionar é um aspecto do diálogo. Quando Filosofia 

para Crianças entra na sala de aula, esta se converte 

num fórum aberto para todos os tipos de idéias. Mas 

não se trata apenas de uma sessão de debate em que 

os participantes dão suas opiniões de maneira acrítica. 

A discussão filosófica leva ao conhecimento de uma 

grande variedade de pontos de vista presentes em 

qualquer grupo e do igualmente amplo conjunto de 

diferenças entre opiniões e crenças (Lipman; 

Oscanyan; Sharp, 1998, p. 232). 

 

Assim, ao aproximar as ideias de Freire e Lipman, vislumbra-se a 

possibilidade de articular uma prática pedagógica que valorize a infância e 

a consciência crítica. Nas próximas seções procuraremos explorar com 

maior detalhamento os fundamentos da educação relativos, 

respectivamente, à educação libertadora e círculo de cultura das obras 

freirianas, e aos princípios da comunidade de investigação filosófica 

propostos por Lipman, com o intuito de evidenciar como suas 

contribuições convergem para uma educação que liberta, transforma e 

resiste ao silenciamento imposto por modelos autoritários e tecnicistas de 

ensino.  

 

 

A educação libertadora e círculo de cultura em Paulo Freire  

 

Ao pensarmos a educação como prática da liberdade, Paulo Freire 

nos convida a compreender o processo de conhecer como um movimento 

profundamente humano, histórico e ético. A pedagogia freiriana rompe 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

com a lógica da transmissão de conhecimentos prontos e propõe uma 

pedagogia dialógica, em que educadores e educandos se encontram como 

sujeitos inacabados, mas capazes de se posicionar criticamente no mundo. 

Segundo ele, “Na verdade, o inacabamento do ser ou sua inconclusão é 

próprio da experiência vital. Onde há vida, há inacabamento. Mas só entre 

mulheres e homens o inacabamento se tornou consciente” (Freire, 2022a, 

p. 50). Nesse contexto, podemos considerar que o filosofar não aparece 

como uma exclusividade reservada a poucos, mas como uma possibilidade 

concreta de todo o ser humano que se dispõe a perguntar, refletir e agir 

sobre a realidade. Daí a necessidade que o autor enfatiza a respeito da 

superação da consciência e curiosidade ingênua para uma consciência e 

curiosidade epistemologicamente crítica. De maneira que: “A presença 

maior de ingenuidade no momento da conjectura vai cedendo espaço a 

uma inquieta e mais segura criticidade” (Freire, 2000, p. 21). 

Para o autor, o diálogo, a problematização, a pergunta, a 

curiosidade epistemológica são conceitos fundamentais para que os 

sujeitos possam caminhar para o processo de sua luta pela libertação. Na 

pedagogia freiriana, o diálogo concretiza-se ainda a partir do amor, da 

humildade, da fé nos homens, da confiança e da esperança, que criam uma 

relação horizontal entre os sujeitos. 

Uma das indignações de Paulo Freire são as práticas e 

contradições da educação tradicionalista denominadas por ele como 

bancárias, que oprimem os sujeitos a continuarem presos na realidade 

opressora. Toda padronização, silenciamento, tecnificação, anulação da 

criatividade, do pensamento crítico e da curiosidade que são amplamente 

difundidos a partir da mera narração de conteúdo e memorização, são para 

o autor, formas de desumanização e violência. Em suas palavras: 

 

Há uma quase enfermidade da narração. A tônica da 

educação é preponderantemente esta – narrar, sempre 

narrar. Falar da realidade como algo parado, estático, 

compartimentado e bem-comportado, quando não 

falar ou dissertar sobre algo completamente alheio à 

experiência existencial dos educandos, vem sendo, 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

realmente, a suprema inquietação desta educação 

(Freire, 2021, p. 79). 

 

A crítica freiriana a essa enfermidade da narração, desvela uma das 

marcas mais profundas da educação bancária: o distanciamento entre o 

conteúdo e a experiência vivida pelos educandos. Quando a prática 

pedagógica se limita a narrar um mundo já dado, fixo e compartimentado, 

ela reduz o estudante à condição de ouvinte passivo, que é incapaz de 

intervir na realidade. Essa lógica, por sua vez, nega todo o ato de filosofar, 

de os educandos serem curiosos, de duvidarem e, também, interferem no 

seu pensamento criador. Ao denunciar essa educação que fala sobre o 

mundo e não com o mundo, Freire nos convoca a uma ruptura 

epistemológica, a de que a educação precisa ser um encontro dialógico de 

escuta, da pergunta e problematização. Nessa perspectiva, o filosofar 

aparece não como um adorno do currículo, mas como uma atitude 

fundamental de resistência aos modelos de silenciamento, domesticação e 

alienação, partindo para a libertação dos sujeitos. 

Recuperemos a noção de círculo de cultura, anteriormente 

mencionado como o procedimento pedagógico par excellence concebido 

por Paulo Freire nas experiências de alfabetização popular. Constituindo-

se como espaço dialógico onde educadores e educandos se reúnem em 

círculo para refletirem criticamente sobre a realidade a partir de suas 

próprias experiências de vida, o círculo de cultura rompe com a hierarquia, 

mediada pela palavra narrada, no contexto organizacional da pedagogia 

bancária. Em contrapartida, no ambiente da pedagogia libertadora a 

linguagem deixa de ser mero instrumento de comunicação para tornar-se 

meio de conscientização. 

Para Tomelin e Rausch (2021, p. 7) “[...] o círculo de cultura 

estabelece entre os participantes uma profunda reflexão crítica sobre suas 

realidades e vivências cotidianas, a qual pode subsidiar ações educativas”. 

As manifestações feitas por meio do diálogo entre os sujeitos, onde 

se reconhecem como detentores, comunicadores e produtores participantes 

do círculo de cultura, faz com que tal procedimento pedagógico não seja 

apenas um método para a efetividade educativa, mas um ato político e 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

filosófico numa aprendizagem que acontece como prática de liberdade 

através do desenvolvimento de um pensar crítico que emerge como gesto 

de resistência. 

Para Freire, toda ação educativa e cultural baseia-se no diálogo, 

que viabiliza a práxis pedagógica. Nesse sentido, o círculo de cultura 

fundamenta a ênfase destacada por Paulo Freire de que ninguém educa 

ninguém. Em Educação como Prática da Liberdade (2022) Freire explica 

que: 

 

O ponto de partida para o trabalho no círculo de 

cultura está em assumir a liberdade e a crítica como o 

modo de ser do homem. E o aprendizado 

(extremamente rápido, pois não são necessários mais 

de trinta dias para alfabetizar um adulto segundo a 

experiência brasileira) só pode efetivar-se no contexto 

livre e crítico das relações que se estabelecem entre os 

educandos e entre estes e o coordenador. O círculo de 

cultura se constitui assim em um grupo de trabalho e 

de debate. Seu interesse central é o debate da 

linguagem no contexto de uma prática social livre e 

crítica. Liberdade e crítica que não podem se limitar 

às relações internas do grupo, mas que 

necessariamente se apresentam na tomada de 

consciência que este realiza de sua situação social 

(Freire, 2022, p. 13). 

 

Ao afirmar que o ponto de partida do trabalho no círculo de cultura 

está em assumir a liberdade e a crítica, Freire revela que o processo 

educativo, mais do que um conjunto de técnicas, é um ato de consideração 

da afirmação ontológica do sujeito. A liberdade e a crítica não são 

objetivos a se alcançar, mas condições necessárias para que a 

aprendizagem aconteça.  

No contexto do círculo de cultura, a posse real da palavra se 

transforma em gesto de autonomia, e o diálogo em meio de humanização. 

Quando Freire observa que o aprendizado se efetiva neste contexto de 

liberdade, ele sublinha que a educação libertadora não floresce na 

obediência, mas sim na democracia. 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

O círculo, portanto, constitui-se como espaço de trabalho e debate, 

de troca e de criação coletiva de sentidos, em que a prática do diálogo 

substitui a verticalidade do ensino bancário. Nesse ambiente, o pensar se 

torna uma forma de agir, e o ato de filosofar, entendido como questionar, 

problematizar e pronunciar o mundo, manifesta-se como resistência e 

possibilidade concreta de emancipação. 

 

 

A comunidade investigativa e a filosofia para crianças de Lipman 

 

Retomando algumas importantes informações sobre Lipman 

mencionadas anteriormente, lembramos que o professor de filosofia 

realizou seu primeiro experimento com as crianças no final da década de 

1960 ao escrever histórias que instigavam problemas filosóficos 

relacionados com as experiências infantis. Logo, desde que o currículo e o 

material estejam adequados à idade da criança-leitora, nos termos 

mencionados, a filosofia pode tornar-se acessível ao educando de tenra 

idade. 

O autor defende que a educação filosófica será mais exitosa 

quando o professor incentiva e capacita seus estudantes, sendo ele o 

estimulador, provocativo e questionador. Para o autor: 

 

Os componentes mínimos de um ambiente adequado 

para incentivar uma criança a pensar filosoficamente 

são um professor questionador e um grupo de 

estudantes preparados para discutir aquelas coisas que 

realmente interessam a eles (Lipman; Oscanyan; 

Sharp, 1998, p. 144). 

 

A concepção de educação presente na obra de Lipman ultrapassa 

os limites da transmissão de conteúdos e se inscreve como uma 

experiência de encontro com o inusitado, com o imprevisível e com o 

possível. Quando Lipman afirma que “Embora não se ensinem temas 

filosóficos às crianças, é possível extrair a reflexão e o questionamento 

característicos do comportamento filosófico em qualquer idade” (Lipman; 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Oscanyan; Sharp,1998, p. 145), ele nos convida a reconhecer a infância 

não como um estágio inferior da vida, mas como um modo legítimo de 

estar no mundo. 

Kohan (2002), que é um autor interessado nesta discussão, destaca 

que a infância deve ser vivida como uma novidade. E, Lipman, ao propor 

uma educação que acolha a criança, abre caminho para o filosofar frente ao 

espanto infantil diante do mundo. 

A descoberta de que as crianças são capazes de filosofar de 

maneira competente e prazerosa desestabiliza concepções adultocêntricas 

que subestimam suas capacidades cognitivas, sensíveis e reflexivas. 

Lipman é muito claro em seus textos a respeito desta subestimação que os 

adultos impõem diante “da falta de experiência vivida pelas crianças” – o 

que se configura como uma crença equivocada. Pois, a experiência é 

própria a todo o organismo vivo presente na natureza, o que permite a sua 

ação e reação diante da dinamicidade do mundo. Tais lições deweyanas 

oferecem as trilhas para gerar a forte importância da educação para 

Lipman, especialmente no que tange à valorização da filosofia desde a 

infância, pois é no ambiente da escola que são oferecidas as ferramentas 

indispensáveis ao aprimoramento da experiência existencial, possibilitando 

a conquista das etapas cognitivas na busca pelo pensamento reflexivo, 

crítico, cuidadoso e criativo, capaz de controlar o processo de pensar e agir 

humanos. A filosofia pode oferecer contribuição importante no avanço do 

pensamento excelente junto a uma ação consciente dos seus objetivos e 

conexões estabelecidas no mundo em que se vive.  

Essa descoberta sobre a capacidade filosófica das crianças, longe 

de ser apenas uma curiosidade pedagógica, impõe à educação o 

compromisso ético de cultivar a filosofia desde a infância, uma vez que, se 

a criança é um ser pensante, curioso, aberto ao espanto à invenção, então, 

silenciar seu pensamento é um ato de negação do seu direito de pensar. 

Desenvolver a filosofia para as crianças significa, portanto, construir 

espaços educativos em que a escuta, a pergunta e o diálogo estejam no 

centro das práticas educativas, reconhecendo a infância como campo de 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

potência filosófica e não como fase de mera preparação para a vida adulta. 

Segundo Lipman: 

 

A hipótese seria que, com a ajuda de um currículo 

especialmente preparado e professores especialmente 

treinados, as crianças poderiam ser incentivadas a se 

engajarem confiantemente num comportamento 

filosófico- criativo (Lipman, 1990, p. 206). 

 

Nesse sentido, a prática filosófica em sala de aula, tal como o autor 

propõe, não se reduz a um exercício de exposições de opiniões, mas 

convida à escuta atenta, à problematização coletiva e ao exercício da 

argumentação. O diálogo filosófico rompe com a lógica da imposição de 

verdades prontas e cria um ambiente em que as crianças podem confrontar 

diferentes perspectivas, reconhecer e corrigir seus próprios modos de 

pensar e, sobretudo, construir sentidos em relação às suas experiências e 

em colaboração com os outros. Essa abertura ao múltiplo e ao diverso, é, 

em si mesma, um ato de resistência frente aos modelos escolares baseados 

na repetição, na padronização e na passividade intelectual. Ao transformar 

a sala de aula em um espaço democrático de pensamento vivo, a filosofia 

para crianças desafia a cultura do silêncio e fomenta uma educação que 

liberta ao invés de domesticar. 

Diante do exposto, entendemos que a comunidade de investigação 

configura-se como um espaço coletivo de pensamento e diálogo, no qual 

as crianças são convidadas a investigar ideias, questionar conceitos e 

construir significados de forma colaborativa. O diálogo filosófico para 

Lipman é o centro da prática educativa, pois é nele que os educandos 

aprendem a argumentar, a escutar e a reformular suas próprias 

compreensões sobre o mundo. Nesse contexto, o professor atua como 

facilitador e incentivador da formação e desenvolvimento do pensamento 

infantil, de cuja qualidade, se espera, ações de igual natureza.  

Considerando que assim como no círculo de cultura de Freire, a 

palavra é ponto de encontro capaz de transformar o aprendizado em 

experiência compartilhada e consciente da realidade que expressa, a 

comunidade de investigação de Lipman é também um espaço de 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

emancipação no que diz respeito ao exercício ético de liberdade e auto-

correção. Pensar com o outro por meio do diálogo, resistir à passividade e 

à domesticação intelectual, permite a prática problematizadora da filosofia 

frente às experiências narradas pelos personagens identificados na leitura 

realizada pelas crianças reais. No primeiro caso, busca-se a transformação 

da realidade como retorno da conscientização; no segundo caso, o 

aprimoramento humano intelectual, ético e estético para o enfrentamento 

das questões que afligem a vida democrática.  

 

 

Aproximações entre Freire e Lipman  

 

Apesar de atuarem em contextos distintos, Freire e Lipman 

compartilham uma visão profundamente humanista da educação. Ambos 

reconhecem no diálogo o caminho privilegiado para a construção do 

conhecimento e para o exercício da autonomia.  

A comparação entre Freire e Lipman se torna mais rigorosa 

quando se reconhece o enraizamento filosófico de suas concepções. Freire 

vincula-se à filosofia da práxis, inspirada no humanismo marxista 

composto por uma variedade de pensadores, e que compreende a educação 

como ação transformadora e o conhecimento como movimento dialógico 

dos sujeitos no mundo, na busca pela totalidade. Assim, o conceito de 

práxis revela uma síntese entre teoria e ação, pensar e ser, visando uma 

unidade dialética e a plenitude da atividade humana. No perfil freiriano se 

encaixam, contudo, uma forte carga filosófica proveniente dos 

ensinamentos cristãos, do existencialismo, da fenomenologia, dos notáveis 

encontros com personalidades propiciados por suas viagens pelo mundo, 

incluindo, suas experiências latino-americanas e africanas, dentre tantas 

outras localidades preocupadas com o binômio opressão-libertação, 

acompanhado pela esperança na força da educação. Muitos autores 

brasileiros estão impressos na elaboração teórica de Freire como é o caso 

de Alceu de Amoroso Lima (1893-1983), Alvaro Vieira Pinto (1909-

1987), Anísio Teixeira (1900-1971), e outros.  



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

Lipman, em seu livro autobiográfico intitulado A life teaching 

thinking (2008) nos conta sobre sua trajetória intelectual da qual 

participaram importantes autores norte-americanos, dentre os quais 

citamos seu admirado professor e orientador de doutorado na Universidade 

de Columbia, Meyer Shapiro (1904-1996), mas destacamos o já citado e 

proeminente intelectual desta instituição, John Dewey (1859-1952), do 

qual aproveita as sugestões sobre o conceito de experiência, pensamento 

como instrumento de sua reconstrução, perspectiva estética da experiência, 

etc. Ainda, como bolsista da Fulbright segue os seus estudos à Sorbonne 

onde conhece Gabriel Marcel (1889-1973), Emmanuel Levinas (1906-

1995), Maurice Merleau-Ponty (1908-1961), e muitos outros filósofos que 

são acrescidos em sua experiência filosófica quando expande sua formação 

à Viena. Temos, portanto, dois intelectuais de uma mesma época, Freire e 

Lipman, com uma larga experiência intelectual de grande erudição, 

atravessando as fronteiras de seus países no confronto dos problemas de 

uma modernidade colapsada pela descrença no racionalismo e ameaça à 

democracia, impondo saídas novas para um mundo invadido pela 

desesperança na força da educação emancipadora.  

Assim, quando ambos afirmam a centralidade do sujeito ativo, o 

fazem a partir de matrizes distintas: para Freire, o sujeito é histórico e 

comprometido com a libertação e transformação da sua realidade; para 

Lipman, é investigativo e voltado à reconstrução do significado da 

experiência. Essa distinção se desdobra em outras ramificações e confere 

densidade à aproximação entre suas propostas.  

O estudo de Sofiste (2010) intitulado Freire e Lipman: 

Possibilidades e Limites de uma Aproximação oferece uma importante 

contribuição ao propor um diálogo entre os dois autores a partir das noções 

de diálogo, emancipação e formação crítica. Segundo sua pesquisa: 

 

Em se tratando das convergências entre os autores, a 

coisa parece mais tranquila. Se tomarmos, por 

exemplo, os saberes necessários à prática educativa 

indicados por Paulo Freire na Pedagogia da 

Autonomia, podemos afirmar que das vinte e sete 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

exigências, talvez, apenas três apresentariam 

divergência em relação a Lipman, justamente aquelas 

que, diretamente, estão relacionadas à dimensão 

política da educação (Sofiste, 2010, p. 83). 

 

Essa análise oferece um apontamento interessante em relação aos 

autores em pauta, pois revela que, apesar de partirem de tradições 

multifacetadas, ambos compartilham uma compreensão ética e humanista 

do ato educativo. A divergência apontada pelo autor não implica oposição, 

mas complementariedade. A convergência se manifesta a partir da 

autonomia do sujeito que, em ambos, constituem condições para a 

construção do pensamento crítico e da aprendizagem significativa, como 

veremos na sequência desta seção. 

Para os autores, o diálogo ocupa um lugar central, não como uma 

mera técnica, mas como uma postura ética frente ao outro, uma forma de 

construir conhecimento que reconhece o educando como sujeito de saberes 

e experiências.  

Paulo Freire aborda o tema da dialogicidade em grande parte de 

suas obras e, reconhece que o caminho para a libertação dos sujeitos 

através da educação libertadora, acontece pelo diálogo. A relação dialógica 

defendida na pedagogia freiriana proporciona abertura ao mundo que se 

confirma pela inquietação e pela curiosidade que desperta a postura crítica 

dos sujeitos. Freire nos alerta que não é possível a prática educativa no 

mundo do silenciamento, de maneira que: 

 

A existência, porque humana, não pode ser muda, 

silenciosa, nem tampouco pode nutrir-se de falsas 

palavras, mas de palavras verdadeiras, com que os 

homens transformam o mundo. Existir, naturalmente, 

é pronunciar o mundo, é modificá-lo. O mundo 

pronunciado, por sua vez, se volta problematizado aos 

sujeitos pronunciantes, a exigir deles novo pronunciar 

(Freire, 2021, p. 108). 

 

  



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

Acrescenta ainda que: 

 

Sem ele não há comunicação e sem esta não há 

verdadeira educação. A que, operando a superação da 

contradição educador-educandos, se instaura como 

situação gnosiológica, em que os sujeitos incidem seu 

ato cognoscente sobre o objeto cognoscível que os 

mediatiza (Freire, 2021, p. 115). 

 

Para Lipman, o diálogo também carrega um papel importante na 

sua proposta de comunidade de investigação, sendo o método investigativo 

o caminho para o tratamento dos problemas filosóficos. O diálogo, que 

possibilita a disposição de escuta do outro, se insere nas relações 

interpessoais para a construção do conhecimento. A importância do 

diálogo se dá exatamente em torno dos temas explorados pelo conjunto de 

educandos na comunidade de investigação. Para o filósofo: “Quando 

encontramos crianças em comunidades de investigação, envolvidas 

intensamente no diálogo filosófico, deveríamos ser sensíveis ao quão 

próximo elas se aproximam daquele paradigma socrático” (Lipman, 1990, 

p. 203).  Para Sharp e Splitter (1999), o diálogo dentro destas comunidades 

é uma conversação estruturada bem diferente da mera conversação 

ordinária. Porém, reconhecem que muitas conversações filosóficas infantis 

podem resultar em um diálogo genuíno, se bem orientado pelo 

professor(a). Segundo os autores: 

 

O diálogo é intrínseco à comunidade de investigação. 

Mais que qualquer outra característica, é o que 

procuramos para determinar em que extensão a 

comunidade cresceu como uma comunidade de 

investigação. O diálogo traz uma vitalidade à 

comunidade, que de outra maneira perderia forma e 

direção (Sharp; Splitter, 1999, p. 52).  

 

Tanto para Freire quanto para Lipman, suspeitamos o 

reconhecimento de que dialogar é filosofar, e filosofar é resistir ao 

silenciamento. Para eles, não se trata de um debate competitivo, mas de 

uma escuta ativa e reflexiva, em que todas as vozes importam. O diálogo, 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

portanto, é o espaço onde a autonomia começa a ser cultivada, a saber, ao 

se sentirem ouvidas as crianças compreendem que pensar é uma atividade 

coletiva entre professor e participantes e que suas ideias têm valor. Nesse 

horizonte dialógico, o papel do professor se transforma profundamente, 

uma vez que o professor deixa de ser a figura autoritária que deposita os 

saberes prontos, para tornar-se mais um participante ou colaborador no 

círculo de cultura ou na comunidade de investigação onde todos se 

encontram mediatizados pela realidade, embora em Lipman essa realidade 

é “representada” nas novelas. O professor é, nesse contexto, um instigador 

que estimula o pensamento das crianças, alguém que também aprende ao 

ensinar. Para ambos os autores, o educador não detém o monopólio do 

conhecimento, mas compartilha com os educandos a aventura do pensar, 

do perguntar e do construir sentidos. O professor torna-se, assim, um 

facilitador do diálogo, alguém capaz de criar um ambiente de escuta, 

respeito e investigação mútua, alguém que dará valor aos questionamentos 

e dúvidas dos estudantes. 

Para Freire, o professor deve respeitar os saberes dos educandos, 

deve oportunizar o diálogo e a construção do conhecimento, abrindo 

espaço para que os educandos possam problematizar sua própria realidade. 

O educador deve ser dialógico, problematizador, crítico e amoroso, deve 

ser aquele que irá em comunhão com seus educandos pensar criticamente. 

Quanto a este ponto, Freire destaca que: 

 

Daí que, para esta concepção como prática da 

liberdade, a sua dialogicidade comece, não quando o 

educador-educando se encontra com os educandos -

educadores em uma situação pedagógica, mas antes, 

quando aquele que pergunta em torno do que vai 

dialogar com estes (Freire, 2021, p. 115).  

 

Nesse horizonte dialógico, o papel do professor autoritário é 

superado.  

Em Lipman, essa mudança é central para o projeto de filosofia 

para crianças. O educador deve assumir o papel de facilitador de 

comunidades de investigação filosófica, deve ser provocativo, 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

questionador e impaciente com o pensamento descuidado, ele incentiva e 

capacita os seus estudantes a se envolverem no questionamento crítico, 

criando condições para que as crianças exercitem sua capacidade de 

perguntar, de argumentar e refletir. Segundo Lipman: 

 

O professor é uma figura cuja autoridade deve se 

manifestar principalmente no sentido de ser o árbitro 

do processo de discussão. Mas, além de ser o árbitro, 

o professor deve ser visto como um facilitador, cuja 

tarefa é estimular as crianças a raciocinarem sobre 

seus próprios problemas por intermédio das 

discussões em sala de aula (Lipman; Oscanyan; 

Sharp, 1998, p. 144). 

 

Diante do que até aqui foi exposto, ao aproximarmos os dois 

autores, evidenciamos que o ato de filosofar torna-se urgentemente 

necessário no campo educacional, pois compreendem a educação como um 

processo de formação humana que exige o diálogo, a escuta, a 

problematização e a participação ativa dos sujeitos, enfrentando a 

imposição, muitas vezes velada, das conduções politicas atuais. Ao 

colocarem a pergunta no centro da experiência educativa, reconhecem nas 

crianças a capacidade de pensar criticamente e de se posicionar diante do 

mundo. Assim, o filosofar se apresenta como um caminho de resistência 

frente às práticas escolares que silenciam, oprimem e mecanizam.  

Podemos considerar que existem muitos outros aspectos que 

poderiam aproximar os pensamentos freirianos com o projeto de filosofia 

para crianças de Lipman, no entanto, a pergunta, o diálogo e o papel do 

professor puderam apresentar como ambos, os posicionamentos, partilham 

de importantes aspectos. 

Com base nas considerações apresentadas, torna-se possível 

compreender que as aproximações entre Freire e Lipman vão além de 

afinidades metodológicas, ambas as propostas partem de uma visão 

dialógica e humanizadora da educação, em que o pensar crítico se constrói 

na relação com o outro. 



O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Ainda que Freire enfatize a dimensão sociopolítica da educação e 

Lipman privilegie o exercício investigativo e reflexivo, especialmente, 

pela filosofia, podemos considerar que ambos concebem o filosofar como 

uma prática compartilhada, nascida do encontro e da palavra. 

É justamente a partir dessa compreensão comum de diálogo e 

investigação que emergem os espaços pedagógicos de cada autor, o círculo 

de cultura e a comunidade de investigação, nos quais a aprendizagem se 

realiza como experiência coletiva de escuta, de construção de sentido e 

para nós, de resistência ao silenciamento. 

A partir das aproximações apontadas, percebe-se que tanto o 

círculo de cultura quanto a comunidade de investigação materializam uma 

concepção de educação que se fundamenta na relação de diálogo ligado ao 

pensar junto, numa dinâmica que a escuta e a palavra são atos de 

reconhecimento mútuo. Essa perspectiva desloca o centro do processo 

educativo da mera transmissão de conteúdos para a cooperação, exigindo 

uma profunda ressignificação do papel do professor.  

Em lugar da autoridade que impõe verdades absolutas, o educador 

torna-se, em ambos os casos, colaborador do processo de aprender 

provocando perguntas, cultivando a curiosidade e fomentando o 

pensamento crítico, além de ajudar na transformação da prática pedagógica 

naquilo que defendemos desde o início deste trabalho: um autêntico ato de 

filosofar.  

 

 

Considerações finais 

 

Neste artigo, defendemos o filosofar como ato de resistência 

libertadora desde o contexto da infância e educação básica. Percebemos 

atenção específica de cada um dos autores em diferentes estágios da vida 

humana. No entanto, suas obras em seu conjunto, representam uma 

perspectiva global da formação humana e da educação em particular. 

Nesse sentido, ao aproximarmos os pensamentos de Freire e Lipman, 

identificamos convergências fundamentais que afirmam a potência do 



Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

pensamento filosófico como uma prática emancipatória promissora já nos 

primeiros anos escolares. 

Tanto Freire quanto Lipman sustentam uma concepção de 

educação comprometida com o desenvolvimento da criticidade, da 

reflexão e autonomia, valorizando a escuta, o diálogo e a capacidade de 

perguntar, como elementos essenciais para a formação de sujeitos críticos 

e conscientes da sua própria realidade. 

Em tempos marcados pelas reformas educacionais que tendem ao 

esvaziamento curricular e à padronização das práticas escolares, como é 

possível observar que vem acontecendo no Novo Ensino Médio, o filosofar 

para as crianças emerge como uma prática capaz de resgatar o direito ao 

pensamento, à curiosidade, à dúvida e à pergunta.  

Por fim, afirmar a filosofia como um espaço necessário para a 

resistência e permanência do pensamento crítico e legítimo desde a 

educação básica, voltada para a libertação dos sujeitos, é sobretudo 

reafirmar o compromisso de educar para a emancipação e não para 

domesticação ou silenciamento. Tudo isto proposto em bases éticas e 

formativas para o convívio de todos numa sociedade pautada no 

crescimento e aperfeiçoamento pessoal e coletivo. Assim o ato de filosofar 

se mostra não apenas como resistência ao silêncio imposto, mas como 

possibilidade concreta de reivindicação do mundo pela palavra, pela escuta 

e pela pergunta tendo como anseio a construção de um mundo mais justo e 

acolhedor aos seus integrantes.  

 

 

Referências 

BARBOSA, Renata Peres. Das promessas de liberdade às novas formas de 

controle, padronização e mercantilização: a Reforma do Ensino Médio e a 

plataformização da educação. In: SIMPÓSIO BRASILEIRO DE POLÍTICA E 

ADMINISTRAÇÃO DA EDUCAÇÃO, XXXI, Goiânia, Anais..., 2025. 

Disponível em: https://simposiosbrasileiros-anpae.com.br/SIMPOSIO/Numero3-

2023/Eixo6/E6_Renata_Peres_Barbosa.pdf. Acesso em: 4 nov. 2025. 

https://simposiosbrasileiros-anpae.com.br/SIMPOSIO/Numero3-2023/Eixo6/E6_Renata_Peres_Barbosa.pdf
https://simposiosbrasileiros-anpae.com.br/SIMPOSIO/Numero3-2023/Eixo6/E6_Renata_Peres_Barbosa.pdf


O ato de filosofar como resistência emancipadora: aproximações do pensamento de Paulo Freire e 

Matthew Lipman 

32  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 

BRASIL. Ministério da Educação (MEC). 2024. Disponível em: 

https://www.gov.br/mec/pt-br/novo-ensino-medio-descontinuado/perguntas-e-

respostas. Acesso em: 3 ago. 2025.  

FRANCKLIN, Adelino. A carga horária do ensino de filosofia no novo ensino 

médio. Griot: Revista de Filosofia, Amargosa, v. 23 n. 3, p. 156-166, 2023. DOI: 

https://doi.org/10.31977/grirfi.v23i3.3462. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação: Cartas pedagógicas e outros escritos. 

São Paulo: Editora Unesp, 2000. DOI: https://doi.org/10.1590/S1414-

32832001000100016. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e terra, 2021. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia. Rio de Janeiro: Paz e terra, 2022a. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. São Paulo: Paz e terra, 

2022b. 

GABRIEL, Fábio Antonio; PEREIRA, Ana Lúcia; GABRIEL, Ana Cássia. 

Redução da carga horária de Artes, Filosofia e Sociologia: Paraná, 2021. Linhas 

Críticas, Brasília, v. 28, p. 1-16, 2022. DOI: 

https://doi.org/10.26512/lc28202243033. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/43033.Acesso em: 4 

nov. 2025. 

KOHAN, Walter. Uma educação da filosofia através da infância. In: KOHAN, 

Walter (Org.). Ensino de Filosofia - perspectivas. Belo Horizonte: Autêntica, 

2002. p. 233-242. 

LIPMAN, Matthew. A filosofia vai à escola. 2. ed. Trad. Maria Alice de 

Brzezinski Prestes e Lucia Maria Silva Kremer. Summus: São Paulo, 1990.  

LIPMAN, Matthew. O pensar na educação. Trad. Ann Mary Fighiera Perpétuo. 

Petrópolis: Vozes, 1995.  

LIPMAN, Matthew; OSCANYAN, Frederick; SHARP, Ann Margaret. Filosofia 

na sala de aula. Trad. Ana Luiza Fernandes Falcone. São Paulo: Nova Alexandria, 

1998.  

LIPMAN, Matthew. A life teaching thinking. Montclair, New Jersey: The Institute 

for the Advancement of Philosophy for Children, 2008. 

PIMENTA, Danilo; PIMENTA, Alessandro. O ensino de Filosofia e o ato de 

filosofar. Evidência, Araxá, v. 7, n. 7, p. 13-24, 2011. 

RODRIGUES, Erica; SANTOS, Franciele Soares dos. Padronização, alinhamento 

e controle da formação e do trabalho docente no novo ensino médio em Santa 

https://www.gov.br/mec/pt-br/novo-ensino-medio-descontinuado/perguntas-e-respostas
https://www.gov.br/mec/pt-br/novo-ensino-medio-descontinuado/perguntas-e-respostas
https://doi.org/10.31977/grirfi.v23i3.3462
https://doi.org/10.1590/S1414-32832001000100016
https://doi.org/10.1590/S1414-32832001000100016
https://doi.org/10.26512/lc28202243033
https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/43033


Yasmin Christie Ueno Fernandes; Leoni Henning 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 79413, p. 1-33, 2025. e-ISSN 1982-596X 33 

Catarina. Revista Pedagógica, Chapecó, v. 27, p. 1-25, 2025. DOI: 

https://doi.org/10.22196/rp.v27i1.8153.  

TOMELIN, Nilton Bruno; RAUSCH, Rita Buzzi. O legado de Paulo Freire ao 

desenvolvimento profissional docente para uma educação decolonial: o Círculo de 

Cultura como possibilidade. Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 16, p. 1-17, 2021. 

DOI: https://doi.org/10.5212/PraxEduc.v.16.16429.057. 

SPLITTER, Lawrence; and SHARP, Ann Margaret. Uma nova Educação. São 

Paulo: Nova Alexandria, 1999. 

 

 

Data de registro: 20/08/2025 

Data de aceite: 29/10/2025 

 

https://doi.org/10.22196/rp.v27i1.8153
https://doi.org/10.5212/PraxEduc.v.16.16429.057

