
Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

 Um estudo sobre a abordagem histórica do 

ensino: o caso da filosofia 

 

Daniel Benevides Soares * 

Eduardo Ferreira Chagas ** 

 

Resumo: O presente artigo propõe um estudo de caso sobre a abordagem histórica 

no ensino e sua comparação com outros dois modelos. Toma-se como objeto o 

caso da filosofia. A metodologia consiste em análise documental e bibliográfica 

concernente ao objeto. Partindo dessa análise, delimitam-se as principais 

influências no modelo de ensino brasileiro segundo uma abordagem histórica da 

filosofia. São analisadas três formas de abordar o ensino da filosofia: histórico, 

temático e por problemas. São apresentadas as limitações e vantagens das 

abordagens. Em seguida é proposta uma forma de ensinar filosofia que leve em 

conta o que a filosofia tem de intrínseco. Chega-se a um ensino da filosofia que 

supera a abordagem histórica, sem que isso signifique descartar a história da 

filosofia, composta de mais de 2500 anos.  

 

Palavras-chave: Abordagem Histórica; Ensino; Problemas; Filosofia.  

 

* Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Professor na 

Universidade Estadual do Maranhão (UEMA). E-mail: benevides.soares@gmail.com. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/6170128656717100. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-

7275-9217. 

** Doutor em Filosofia pela Universität Kassel (Uni-Kassel). Bolsista de Produtividade em 

Pesquisa do CNPq – Nível 2. Professor na Universidade Federal do Ceará (UFC). E-mail: 

ef.chagas@uol.com.br. Lattes: http://lattes.cnpq.br/2479899457642563. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-1957-6117.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-78403  

  

mailto:benevides.soares@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6170128656717100
https://orcid.org/0000-0001-7275-9217
https://orcid.org/0000-0001-7275-9217
mailto:ef.chagas@uol.com.br
http://lattes.cnpq.br/2479899457642563
https://orcid.org/0000-0003-1957-6117
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-78403
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-78403


Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

A study on the historical approach to 

teaching: the case of philosophy  

 

Abstract: This paper proposes a case study 

on the historical approach in teaching. The 

case of philosophy is taken as an object. 

The methodology consists of documental 

and bibliographical analysis concerning the 

object. Based on this analysis, the main 

influences on the Brazilian teaching model 

are delimited according to a historical 

approach to philosophy. Three ways of 

approaching the teaching of philosophy are 

analyzed: historical, thematic and by 

problems. The limitations and advantages 

of the approaches are presented. Next, a 

way of teaching philosophy is proposed 

that takes into account what philosophy has 

in particular. It arrives at a teaching of 

philosophy that surpasses the historical 

approach, without this meaning discarding 

the history of philosophy, composed of 

more than 2500 years. 

 

Keywords: Historical Approach; 

Teaching; Problems; Philosophy. 

 Une étude sur l’approche historique de 

l'enseignement: le cas de la philosophie 

 

Résumé: Cet article propose une étude de 

cas sur l’approche historique en 

enseignement et sa comparaison avec deux 

autres modèles. L'objet de l'étude est 

l'enseignement de la philosophie. La 

méthodologie repose sur une analyse 

documentaire et bibliographique de cet objet. 

À partir de cette analyse, les principales 

influences sur le modèle pédagogique 

brésilien sont délimitées selon une approche 

historique de la philosophie. Trois approches 

de l'enseignement de la philosophie seront 

analysées : historique, thématique et par 

problème. Les limites et les avantages de 

chaque approche sont présentés. Une 

approche d'enseignement de la philosophie 

tenant compte de la nature intrinsèque de la 

philosophie est ensuite proposée. Nous 

arrivons à un enseignement de la philosophie 

qui va au-delà de l’approche historique, sans 

pour autant écarter l’histoire de la 

philosophie, vieille de plus de 2500 ans. 

 

Mots clés: Approche Historique; 

Enseignement; Problématique; Philosophie. 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução 

 

Tendo por escopo realizar um estudo de caso sobre as implicações 

da abordagem histórica no ensino escolhendo como objeto o ensino da 

filosofia, busca-se analisar os modelos históricos que influenciaram nessa 

formação para em seguida propor modelos pedagógicos alternativos. Para 

esse fim, a pesquisa se vale de uma metodologia qualitativa que alia 

análise documental com revisão bibliográfica. Serão discutidos os 

documentos referentes ao ensino da disciplina em estudo (filosofia) em 

paralelo com a bibliografia específica que oferece os aportes necessários, 

como são exemplos Arantes (1994) e Goldschimidt (1963). A revisão 

crítica desses autores e documentos terá por base os trabalhos de Gallo, 

Kohan, Cerletti, Alves e Freire. A partir desses autores, também serão 

propostas possibilidades didáticas para o ensino que levam em conta uma 

abordagem histórica de modo crítico, ou seja, sem reduzi-la ao 

conteudismo. 

Dessa maneira é importante indicar a valoração da dimensão 

metodológica do estudos de caso. Primeiro, a escolha dos documentos é 

consoante com a divisão proposta por Gallo entre educação maior e menor, 

ou seja, entre as diretrizes partilhadas pelos documentos oficiais e a prática 

cotidiana do educador em sala de aula. Além disso, a bibliografia busca 

rever criticamente autores clássicos, como Goldschimidt e Arantes, 

explicitando a importância da reflexão sobre a educação, o que caracteriza 

esse esforço como eminentemente filosófico. Essa revisão crítica – 

aplicação da metodologia qualitativa em pesquisa – é feita a partir de 

autores atuantes na área da filosofia da educação: Alves (2009, 2016), 

Cerletti (2009), Gallo (2021, 2013, 2012) e Kohan (2013). A atualidade do 

estado da arte testemunha que a reflexão sobre esse tema não está de forma 

alguma ultrapassada e nem pode ser considerada menor. Além disso, a 

abordagem do tema em quadro “democracia” traz uma novidade quando se 

acompanha também o estado da arte respeitante à temática, como indicam 

as obras de Bignotto (2022), Stanley (2019) e Paxton (2007). Aliás, a obra 

de Bignotto também traz uma discussão contemporânea aliada ao 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

tratamento dos clássicos – como Rousseau e Montesquieu -, dos quais, 

como alertam os teóricos contemporâneos brasileiros, não é possível 

prescindir. A abordagem aqui está naquilo que chamaremos uma 

metarelação: os filósofos brasileiros contemporâneos da educação aludem 

à importância da história da filosofia, que não pode ser preterida em prol 

de uma abordagem erroneamente anticonteudista. Ora, o apagamento do 

passado, como sabemos, é uma característica das correntes que 

chamaremos aqui avessas à democracia. 

 

 

Antecedentes históricos 

 

Ao longo da história, a filosofia pode ser relacionada com o 

ensino, o que atesta o seu componente duplamente educacional: enquanto 

aquele que estuda a filosofia – primeiro componente - e depois ensinará 

aos outros – segundo componente. A filosofia forma quem entra em 

contato com ela e este formará outros (Kohan, 2003)1. Dando 

prosseguimento a essa tradição que se espraia ao longo do tempo, podemos 

trazer à tona dois exemplos: o caso francês e o italiano. Justificamos a 

escolha desses casos pela influência que exerceram no ensino brasileiro de 

filosofia. 

A França foi um dos primeiros países do mundo a introduzir o 

ensino da filosofia no nível básico e não apenas no Ensino Superior. A 

forma organizacional da educação francesa exerceu influência em vários 

países, entre eles o Brasil. O modelo de abordagem histórica da Filosofia, 

por exemplo, como uma análise estrutural da história da filosofia segundo 

o método estruturalista de Victor Goldschimidt (1963), é um dos casos 

dessa influência (Alves, 2009). Esse modelo tradicional francês concebia 

 

1 A gênese do ensino de filosofia como voltado para uma formação (Paidéia) encontra-se 

n’A República de Platão: educa-se para desenvolver certas disposições que, se considera, 

existem em potência e educa-se para com-formar, para dar forma a um modelo prescritivo 

já previamente estabelecido. Essa educação formativa se dá como uma tarefa política 

(Kohan, 2003). 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

três finalidades para o ensino da Filosofia. A primeira delas advoga que a 

filosofia deve estabelecer vínculos e sínteses entre saberes dispersos (por 

exemplo, científicos e literários). Já a segunda confere à filosofia a função 

de criticar o senso comum, fundamenta-se na dúvida metódica de 

Descartes2. A terceira encarrega a filosofia de elaborar um julgamento da 

prática, com a consciência de direitos e deveres. É a função da Filosofia 

como ensino da cidadania (Alves, 2009). Esse modelo é marcado pelo 

paradigma histórico, ou seja, estudar a história das idéias, conforme uma 

pedagogia conteudista. A partir de maio de 1968 e, sobretudo na década de 

1990, sob influência de Piaget e Vygotsky, instaura-se um modelo 

problematizante. Esse modelo considera importante o desenvolvimento de 

competências, tais como a argumentação, a problematização e a análise 

dos conceitos (Alves, 2009). 

Na Itália, a filosofia como matéria de ensino, é centrada em uma 

concepção de História da Filosofia que tem em Hegel sua principal 

referência filosófica. Na educação de nível básico, a disciplina não é 

denominada Filosofia, mas História da Filosofia. Isso se dá por conta da 

reforma realizada por Giovanni Gentile3 em 1923, fortemente influenciado 

pela concepção hegeliana de história da filosofia. Essa corrente não 

apresenta grande preocupação metodológica (Alves, 2009). A partir da 

década de 1990, essa concepção vertical (história da filosofia baseada em 

sucessão cronológica de pensadores, partindo inicialmente de Tales) é 

associada a uma concepção horizontal (a comparação entre diferentes 

pensadores a partir de determinados temas, como felicidade, amor, justiça, 

direito, concepção de Estado, etc.). Procura-se relacionar, a partir dos 

textos clássicos, os pensamentos dos filósofos com problemas 

contemporâneos e a realidade dos estudantes. Essa concepção também é 

focada nas habilidades, com os conceitos servindo para aprimorar o 

desenvolvimento da capacidade argumentativa dos discentes. Através da 

noção hegeliana do ensino da filosofia como apreensão da visão própria de 

 

2 A esse respeito, cf. Silva, 1993. 

3 O filósofo oficial de Mussolini. Cf. a esse respeito Hobsbawm, 1995. 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

uma época, do “espírito do tempo”, surge a competência da filosofia de 

compreender as diferentes disciplinas do currículo, como arte e ciência 

(Alves, 2009). Os problemas variaram dos campos disciplinares clássicos 

(metafísica, moral, lógica) para os eixos temáticos (como justiça, 

liberdade, trabalho) (Alves, 2009). 

Munidos dos exemplos francês e italiano, podemos passar à 

discussão do ensino de filosofia brasileiro, o estudo de caso sobre a 

abordagem histórica do ensino. 

 

 

Abordagens do estudo de filosofia 

 

De acordo com Gallo, os documentos governamentais brasileiros 

concernentes à introdução da filosofia no ensino médio, desde a década de 

1980, no bojo do movimento pela redemocratização, pôs o acento na 

concepção de aula de filosofia como um vetor tanto para a criticidade 

quanto para a formação da cidadania na educação (Gallo, 2012). Algumas 

questões surgem perante essa situação. A primeira é qual a concepção de 

cidadania que é tida como adequada, se uma cidadania dócil aos interesses 

de uma sociedade capitalista neoliberal. A segunda é se o ensino de 

filosofia foi pensado de acordo com alguma metodologia própria. Gallo 

considera que, devido ao aspecto específico da filosofia, seu ensino não 

pode ser abarcado por uma didática geral e equacionado unicamente como 

uma questão pedagógica. O ensino da filosofia, portanto, carece de um 

tratamento filosófico. E esse tratamento é o que levará a uma didática 

específica, para além de toda questão estritamente pedagógica (2012). 

Gallo et al. (2013) consideram que há três possibilidades de pensar 

o ensino de filosofia brasileira em torno das quais pode se construir um 

currículo de filosofia. A primeira é a abordagem histórica estrita. Os 

conteúdos de filosofia no ensino são organizados segundo uma cronologia 

histórica, o que apresenta como problema a possibilidade de cair num 

ensino enciclopédico (desfile de nomes, pensamentos e datas); no contexto 

de um ensino conteudista, faz da filosofia apenas um conteúdo a mais. No 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

Brasil, a abordagem histórica foi marcada pela ênfase na interpretação dos 

textos filosóficos influenciado pelo método do professor francês Victor 

Goldschmidt, – no contexto da missão francesa que funda o Departamento 

de Filosofia da USP4. A prática filosófica era restrita à estrutura da obra, a 

compreensão do sistema filosófico estando circunscrita aos seus aspectos 

formais e à sua estrutura interna. Esse método estruturalista foi repassado 

para o ensino secundário, separando o ensino da filosofia das 

peculiaridades da faixa etária e situação dos indivíduos aos quais se destina 

esse ensino. Além disso, a metodologia estruturalista se torna ainda mais 

inadequada em um contexto em que os estudantes, em sua maioria, não 

pretendem ingressar em um curso superior de filosofia, no qual impera a 

necessidade da iniciação científica (Gallo et al., 2013). Esse método 

estruturalista centrado em dissecar o chamado tempo lógico do texto tem 

como conseqüência o isolamento do texto no sentido de uma ausência de 

conexão do clássico com os problemas que afloram na realidade social, 

limitando o trabalho filosófico à esfera interpretativa dos sistemas 

filosóficos, o que separa a interpretação da atividade filosófica criativa. O 

método estruturalista deve ser um dentre outras possibilidades que servem 

como uma ferramenta e repertório para a atividade, não figurar com essa 

atividade em uma relação reducionista de identidade (Gallo et al., 2013). 

A segunda possibilidade de se pensar o ensino da filosofia 

constitui um enfoque temático. Esse enfoque elege temas de natureza 

filosófica, como liberdade ou morte, podendo ou não tratá-los em uma 

abordagem histórica. Algumas temáticas podem ser consideradas mais 

especificamente filosóficas. É uma tentativa de tornar os conteúdos mais 

próximos da realidade vivida pelos alunos. Nesse enfoque elege-se um 

eixo temático principal que é subdividido em temas e subtemas. Tomemos 

o seguinte exemplo simplificado:  

  

 

4 Cf. a esse respeito Arantes, 1994. 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Eixo temático: A democracia 

Tema 1: A democracia grega. 

Subtema: A agorá e assembléia5: 

isonomia6. 

Subtema: Excluídos da democracia: o 

escravo7, a mulher8 e o estrangeiro9. 

Tema 2: A formação da democracia 

contemporânea. 

Subtema: A partição do poder: 

Aristóteles10, Locke11 e Montesquieu12. 

Subtema: A soberania popular: 

Rousseau13. 

Tema 3: O avesso da democracia Subtema: O fascismo clássico14. 

 Subtema: Fascismo contemporâneo: 

neo e protofascismo15. 

 

O enfoque por temas permite o trabalho com a História da 

Filosofia, abrindo espaço para possibilidades didáticas distintas: aulas 

expositivas, seminários, estudos de texto, pesquisas orientadas, debates em 

 

5 Agorá constitui tanto o espaço físico onde se reúne a assembléia quanto a própria 

assembléia, que exercem papéis, apresenta formas de recrutamento censitário e aparece 

com denominações distintas em cada cidade: ekklesía em Esparta, haliaía em Argos-, não 

obstante, nenhuma cidade grega existe sem sua assembléia (Via, 2013). 

6 É a igualdade formal perante a lei (cf. Via, 2013). 

7 Sobre a situação do escravo grego, cf. Guthrie, 2007. A respeito da condenação da 

escravidão, cf. Rousseau, 1999. 

8 A respeito da situação da mulher na cidade grega, cf. Lessa, 2004 e Jaeger, 1995. 

9 A esse respeito, cf. Guthrie, 2007. 

10 A divisão entre os poderes já aparece n’A Política de Aristóteles. O Estagirita apresenta 

uma tripartição dos Poderes na forma de um Poder Deliberativo, um Poder Executivo e um 

Poder Judiciário. Cf. Aristóteles, 1988. 

11 Na teoria política de Locke (1994) há três Poderes que se convertem em dois, pois se o 

Poder Legislativo e o Poder Federativo frequentemente andam juntos, enquanto o Poder 

Executivo permanece separado. 

12 Sobre os Poderes Executivo, Legislativo e Judiciário e seu regime de contrapesos em 

Montesquieu, cf. 167-178. Ver também Bobbio, 2017. 

13 Sobre a soberania cf. Rousseau (1999). 

14 Cf. sobre esse tema Paxton (2007). 

15 A esse respeito, remetemos a Stanley, 2019 e Bignotto et al., 2022. 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

grupo, etc., ou seja, permite a escolha entre duas grandes possibilidades 

metodológicas: a) um ensino mais calcado na transmissão da tradição 

filosófica ou b) um ensino que invista mais diretamente no trabalho do 

estudante, em que o estudante pense por si mesmo para construir seu 

próprio pensamento. Não obstante, a mesma crítica dirigida à abordagem 

histórica pode ser endereçada à abordagem temática, reduzindo-se ao 

conteudismo (Gallo et al., 2013). Nesse caso optamos pelo tema 

“democracia” por sua proximidade e atualidade, sendo um tema bastante 

debatido na filosofia política contemporânea. O tratamento desse tema 

permite visitar o cânone de forma dinâmica e crítica. Por exemplo, 

criticando a concepção clássica de democracia que excluía parte da pólis, 

como as mulheres. Visitar criticamente a democracia moderna também 

permite observar o conceito de cidadão proprietário. Ambos os estudos 

fornecem luzes para a consideração de problemas atuais, como a violência 

política contra mulheres e a aporofobia. Outro fruto dessa abordagem 

temática é a atual discussão a respeito do ressurgimento dos regimes de 

inspiração fascista na contemporaneidade. Portanto, o cânone, quando 

adequadamente trabalhado, fornece material profícuo para discussões 

dramaticamente contundentes, em articulação com a melhor autoria 

nacional hodierna. Importa, pois, conhecer bem – o que se faz estudando – 

a história da filosofia, pois o horror à ela é traço do avesso da democracia. 

Finalmente, a terceira possibilidade de se pensar o ensino da 

filosofia defende um ensino orientado pela resolução de problemas 

filosóficos. Os conteúdos são organizados em torno dos problemas 

filosóficos, que por sua vez podem ou não ser recortados em temas e 

abordados historicamente, ou seja, acolhe ainda as possibilidades 

anteriores ao passo que avança para além delas, compreendendo a filosofia 

como uma ação, por se organizar em torno daquilo que motiva o filosofar: 

o problema (Gallo et al., 2013). A abordagem por problemas tem sido 

utilizada desde a década de 1990 na organização curricular da disciplina 

Filosofia oferecida nos três últimos anos da educação secundária no 

Uruguai. Seu fundamento está na seguinte premissa: o pensamento 

filosófico é produzido a partir de problemas, são eles que mobilizam o 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

pensamento para a criação de conceitos. Essa abordagem procura 

organizar os conteúdos a serem trabalhados de modo a explicitar 

problemas que fizeram os filósofos produzir conceitos; qual era seu 

movimento de criação. Assim, uma experiência problemática é sentida, 

vivenciada, para ser pensada como um problema. O problema é fruto de 

um encontro que coloca elementos distintos em relação aos outros e gera o 

problemático. Pensar busca então construir algo que nos possibilite 

enfrentar o problema que mobilizou o pensamento. O problema é 

multiplicidade no sentido em que é composto por um conjunto de 

singularidades. Em oposição aos teoremas na matemática que são 

generalizantes, o problema se destaca pela singularidade, não permitindo 

uma fórmula pré-determinada. Nessa abordagem, o problema não é um 

método ou etapa metodológica a ser superada, ele é um agenciador da 

experiência do pensamento. Nessa abordagem, mais importante do que 

resolver o problema é experimentá-lo, pois o problema não comporta 

apenas uma solução. Essa abordagem pede uma pedagogia do conceito, 

para a qual o problema desempenha importância fundamental (Gallo et al., 

2013). 

 

São os arranjos dos componentes singulares do 

problema, por seus encontros e por suas vizinhanças, 

que possibilitarão que se invente uma solução que, se 

já está presente no problema por seus componentes, 

não está dada, mas precisa ser inventada. Do mesmo 

modo, como todo problema é multiplicidade, é 

composto por diversos elementos singulares distintos, 

arranjos são possíveis, distintas soluções podem ser 

inventadas (Gallo et al., 2013, p. 124).  

 

Gallo considera que o ensino da filosofia no Brasil se dá, de modo 

geral, segundo a abordagem histórica, em algum grau, entrelaçada com a 

abordagem temática: de modo que se constitua de forma sistemática e 

metódica como transmissão de um corpo de conhecimentos construídos ao 

longo da história (2012). Não obstante, por sua especificidade, o ensino da 

filosofia não apenas enseja como em alguns casos exige certos ajustes 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

metodológicos. E nesse sentido, experiências de outros países podem se 

mostrar instigadoras para o exercício de uma criatividade metodológica. 

 

Os professores de filosofia uruguaios, perseguindo na 

didática da filosofia o objetivo de trabalhá-la como 

atividade, já estruturaram o currículo de seu ensino 

secundário em torno de problemas filosóficos, 

deixando para trás a discussão em torno de articular o 

currículo de filosofia por temas ou pela história. 

Penso que nessa experiência está a chave para se 

trabalhar a filosofia como criação conceitual. O 

professor deverá selecionar alguns problemas 

filosóficos, de preferência que tenham uma 

significação existencial para os alunos, pois 

filosofamos quando sentimos os problemas na pele. 

Em torno desses problemas, será possível com temas 

filosóficos, com a história da filosofia, com diferentes 

filósofos e seus textos e conceitos, mas tudo isso 

deverá ser tomado como instrumental que permita a 

compreensão daqueles problemas e, mais que isso, 

matéria básica para a criação de conceitos que possam 

equacioná-los (Gallo, 2012, p. 93- 94). 

 

No caso da realidade brasileira, Gallo aponta que, nas últimas 

quatro décadas, não há um currículo especializado que aborde o ensino da 

filosofia como um problema filosófico. Esse problema surge da 

experiência de vida do autor, que concluiu uma licenciatura e mesmo 

assim se sentia despreparado para a sua primeira vivência em sala de aula. 

Gallo (2012) busca “Tomar o ensino de filosofia como problema 

genuinamente filosófico”. 

 

 

Ensino por problemas 

 

É com base na constatação da realidade da trajetória histórica do 

ensino da filosofia que Gallo divide a educação em dois tipos: “maior” e 

“menor”. Essa divisão, por sua vez, é inspirada na distinção elaborada por 

Deleuze entre literatura “maior” e “menor” na obra Kafka: por uma 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

literatura menor; a primeira sendo aquela produzida em uma língua 

estabelecida, segundo os padrões culturais de um povo; a segunda sendo a 

que é produzida nessa língua, mas que a subverte, traçando resistências. 

Partindo dessa distinção de Deleuze, Gallo denomina “educação maior” 

aquela dada no âmbito das políticas de ensino que, segundo o autor, desde 

a década de 90 tratam o ensino da filosofia no Brasil a partir de grandes 

políticas. A “educação menor” na definição de Gallo é aquela que se 

pratica na sala de aula, nas suas quatro paredes, na realidade do professor. 

Ainda segundo o autor, a primeira é voltada para a instrumentalização da 

atividade filosófica, por isso a segunda deve se portar como uma 

resistência a essa tendência, militando por uma aula de filosofia como uma 

atividade criativa. A “educação maior” da Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional determina que a filosofia presente no ensino médio 

seja instrumentalizada, mas ela deve ser atividade criativa. E se cabe a 

“educação maior” tornar a filosofia possível, o papel da “educação menor” 

é torná-la viva. Devem-se buscar formas de trabalhar a filosofia que não 

sejam meramente exposição enciclopédica de conceitos nem meramente 

debate de opiniões. A “educação menor” permite questionar e mesmo 

criticar as diretrizes da “educação maior”. Como exemplo, Gallo cita o 

conceito de cidadania que é fomentado pela “educação maior”: o status de 

consumidor em um mercado global. Em seguida o autor questiona se essa 

definição é suficiente para a produção da autonomia (Gallo, 2012). 

Gallo (2012) defende que a autonomia na aula de filosofia tem o 

objetivo de fazer o aluno se desprender do mestre, sendo mestre de si 

mesmo e ganhando uma relação direta com a filosofia. É nesse sentido que 

ele afirma que o professor de filosofia deve desaparecer após o ensino. 

Segundo Cerletti (2009), o ensino da filosofia mostra duas 

dimensões que devem estar entrelaçadas: a objetiva (que implica 

repetição; informação histórica, os textos dos comentadores, as técnicas 

argumentativas) e a subjetiva (que trata da criação; a apropriação das 

fontes e recriação dos problemas; o elemento da novidade). As duas 

dimensões quando não separadas ou seja, quando devidamente 

entrelaçadas, constituem o que o autor denomina uma repetição criativa. 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

Com a primeira, Cerletti abrange em sua proposta os eixos históricos & 

temáticos; com a segunda, dá conta do eixo problemático, este, por sua 

vez, capaz de articular os dois primeiros enquanto ferramentas didáticas. 

O sujeito desse processo educativo entrelaçado (dimensão objetiva 

e subjetiva) é tanto o professor-filósofo como o aluno-filósofo, mas é, 

também e, sobretudo, o vínculo entre ambos, o que faz do sujeito 

educativo-filosófico um sujeito coletivo, pois envolve um saber 

compartilhado (Cerletti, 2009). 

Cerletti problematiza o que ele chama de um esquema fechado de 

aula de filosofia e que consiste em: um momento de exposição/explicação 

seguido da verificação (repetição) do “aprendido”. 

 

Esquema fechado de aula de filosofia 

Momento 1 Momento 2 

Exposição/explicação Verificação/repetição. 

 

O modelo acima é restrito, não vai além de si, consistindo apenas 

de dois momentos. Não apresenta criação, nem da parte dos educandos, 

nem dos educadores. A verificação apenas explora a memória. Os 

conteúdos históricos não são ferramentas para o exercício da criação ou 

facilitadores da experiência filosófica, mas apenas fins em si mesmos. 

 Cerletti opõe a esse modelo um esquema básico, uma didática 

mínima, que consiste em quatro características elementares. A primeira 

concebe o professor como filósofo, ou seja, como quem não é apenas 

reprodutor, mas pesquisador, criador e adapta o ensino às múltiplas 

variáveis circunstanciais. A segunda característica consiste em tomar 

seriamente a pergunta/problema filosófico/a enquanto possibilidade 

didática. A terceira característica da didática mínima considera o “que” 

ensinar unido ao “como” ensinar; é o caso de conceber o ensino da 

filosofia a partir de uma filosofia ela mesma e passá-la adiante. 

Finalmente, a quarta característica consiste no convite ao filosofar/pensar. 

Nessa etapa o movimento se encerra com o aluno-filósofo, como um 

pensador por si mesmo (2009). 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Esse esquema de didática mínima dá margem a um que é aberto, 

dado na forma de: problematização compartilhada → tentativa de 

resolução → nova problematização compartilhada → nova tentativa de 

resolução... (Cerletti, 2009).  

Esse esquema não é fechado em si, mas permanece aberto e 

prestativo às novas problematizações. O essencial é o tratamento dos 

problemas, o que realoca o lugar da história da filosofia. 

Tradicionalmente o ensino da filosofia não era enfocado, em si 

mesmo, como um problema filosófico, mas apenas um caso de didática. 

Nesse contexto, os conteúdos filosóficos seriam ensinados como quaisquer 

outros e o “que” ensinar (a filosofia) não influiria no “como” fazê-lo. 

Como consequência para a formação docente, seria possível ensinar a 

ensinar “em geral” para em seguida suprir de conteúdos filosóficos 

específicos essa formação geral, unindo duas instâncias geradas de 

maneira isolada: os saberes filosóficos e os saberes didáticos (Cerletti, 

2009). Na atualidade, o “como” se ensinará não será independente do 

“que” será ensinado, de modo que o ensino da filosofia se tornou um 

campo de problematização filosófica (Cerletti, 2009). 

Essa preocupação também é compartilhada por Kohn, para quem é 

necessário pensar o ensino da filosofia como a promoção de uma 

experiência do pensamento (2003). 

 

Uma experiência de pensamento é uma prática 

teórica, intersubjetiva, irrepetível, intransferível, uma 

forma de exercer o pensar que chamamos de 

“filosófica” quando dá ênfase à crítica, à criação, à 

diferença, à resistência e a uma interlocução com uma 

história de pensamentos que no ocidente tem mais de 

26 séculos (Kohan, 2003, p. 45). 

 

Segundo Gallo, o ensino da filosofia no Brasil deve ser ativo, 

compreendido como “poder de começo”, partindo da afirmação do 

filosofar como ato e processo, da relação com a história da filosofia e da 

necessidade da criatividade. Concordando com Kohan, no que diz respeito 

às condições históricas sobre o ensino da filosofia, deve-se atentar, 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

segundo Gallo, que ela se trata de um tipo de saber dotado de uma história 

de mais de dois mil e quinhentos anos e que segue vivo e ativo. Seu ensino 

precisa estar aberto à sua vitalidade e história. Para tanto, Gallo fornece 

três alertas nesse sentido. O primeiro alerta exige uma atenção ao filosofar 

como ato/processo. Mais do que um conjunto de conteúdos históricos 

passados de geração para geração, ao ensinar a filosofia deve-se procurar 

ensinar o processo da produção filosófica. O segundo alerta pede atenção à 

história da filosofia. Para que se possa aprender o ato de filosofar é preciso 

conhecer a história da filosofia. Não se trata, portanto, no seu ensino, de 

negligenciar a importância da história da filosofia. Finalmente, o terceiro 

alerta demanda atenção à criatividade. O ensino da filosofia é também um 

ato de emergência do novo; nesse sentido, ensinar filosofia também é 

ensinar “poder de começo” (2006). 

Gallo considera que na tradição ocidental, a educação tem sido 

pensada sob a matriz platônica, que afirma o aprender como recognição, o 

conhecimento como uma função da alma racional. Pode-se controlar o que, 

como, quanto alguém aprende, o processo educativo sendo tomado em 

uma perspectiva científica, oferecendo ao professor os meios seguros não 

só de ensinar, mas de avaliar o aprendizado de cada aluno. Esse controle 

do ensino leva à sua homogeneização: o objetivo é que todos aprendam as 

mesmas coisas, da mesma maneira. Para Gallo, o pensamento é motivado 

por um acontecimento problemático. Nesse diapasão, aprender não é 

recognição, mas criação de algo novo, um acontecimento singular do 

pensamento. Segundo Gallo, aprender conserva um elemento de 

imprevisibilidade (não é possível controlar como se aprende) e 

singularidade (o aprender acontece de modo singular com cada um). A 

ênfase, para Gallo, deve estar no aprender como acontecimento. Gallo 

também considera que aprender não é fazer como (imitar o outro), mas 

fazer com o outro. O exemplo é o do nadador. É possível imitar todos os 

gestos de um nadador, mas se não se entra na piscina, não se aprende a 

nadar (2012). 

Alves considera que uma metodologia para o ensino da filosofia 

focada na dimensão formativa (ensinar a fazer filosofia) não pode estar 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

dissociada de uma dimensão informativa (pois precisa da história da 

filosofia não como uma repetição morta, mas como uma exposição ela 

mesma filosófica, entendida como uma apresentação dessa história que é 

ao mesmo tempo um estudo crítico, incluindo as relações que podem ser 

feitas entre autores diversos e conceitos, extraindo assim e lapidando um 

desenvolvimento nesse processo histórico). Isso porque o aprender a 

filosofar não é uma criatividade puramente espontânea, ex nihilo (Alves, 

2016). 

Segundo Kohan, em relação ao ensino de filosofia, há aspirações 

distintas: a) a interdisciplinaridade e b) a formação para a ética & 

cidadania. Para Kohan, a filosofia é problema e conceito; ela vive de 

enfrentar problemas e criar conceitos para responder a esses problemas. 

Assim, ela problematiza o que antes era considerado natural e busca pensar 

conceitualmente essa problematicidade da experiência humana. Assim, 

para Kohan, o ensino da filosofia, em resposta a: a) não é o ensino de uma 

questão técnica ou instrumental e b) não é instrução de uma norma 

formativa para o exercício de uma cidadania. O ensino de filosofia deve 

ser a instauração de um espaço na sala de aula para problematizar e criar 

conceitos que procurem proporcionar a experiência do pensamento a partir 

desses problemas. O ensino da filosofia é assim concebido como uma 

prática filosófica (2013). 

Gallo propõe pensar a Filosofia da Educação como uma atividade, 

uma experiência, que visa não somente a reprodução, mas a criação de 

conceitos. Essa perspectiva fornece as condições para criticar duas 

posturas de Filosofia da Educação: a) Filosofia da Educação como reflexão 

sobre a educação & b) Filosofia da Educação como um dos fundamentos 

da educação.  

 

a) A filosofia não é “reativa (reflexão sobre)”, mas criativa. A 

reflexão é um mecanismo do qual a filosofia se vale para a criação 

de conceitos, mas não é esse mecanismo que faz com que a 

filosofia seja filosofia. Além disso, a reflexão não garante a 

singularidade da filosofia, pois a reflexão pode ser feita por 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

qualquer um. A limitação da filosofia ao ato de refletir a 

despotencializa enquanto empreendimento criativo: se a filosofia 

se limita a refletir, ela nada cria. A educação deve buscar 

possibilidades para fazer emergir o novo, tanto para a filosofia 

como para a educação (Gallo, 2007). 

 

b) Busca-se resgatar conceitos produzidos ao longo da história 

para aplicá-los aos problemas educacionais, procurando construir 

um saber educacional que teria tais conceitos como base. Essa 

atitude é despotencializadora, pois inibe a produção de novos 

conceitos. É preciso que os conceitos, deslocados para o campo da 

educação, sejam novos e produzam dimensões e cenários antes 

insuspeitos (Gallo, 2007). 

 

Em oposição a ambas as concepções, Gallo pensa a Filosofia da 

Educação como uma tarefa com definições a serem criadas tendo como 

base problemas educacionais. 

O problema, enquanto objeto para a pedagogia, é o 

reconhecimento da história como possibilidade. É pelo fato do futuro 

apresentar problemas para sua resolução que o futuro não é determinismo 

(Freire, 2014). Para Freire, “ensinar não é transferir conhecimento, mas 

criar as possibilidades para a sua produção ou sua construção” (Freire, 

2014, p. 24). O ensino não deve colocar na condição de objeto um do outro 

professor e aluno, o aprendizado sendo uma construção coletiva e de 

mútua implicação: ensinar inexiste sem aprender e vice-versa (Freire, 

2014). O autor faz oposição ao chamado ensino bancário, no qual o 

estudante é visto como mero receptáculo onde são depositados 

conhecimentos. Segundo Freire, a educação bancária se caracteriza pelo 

depósito nos educandos de conteúdos alheios à experiência existencial 

deles, desconectados da maneira como ganhariam significação. Isso 

conduz e se circunscreve à dimensão da memorização mecânica dos 

conteúdos. Nessa concepção, os alunos são meras incidências, a única 

habilidade requerida e exercitada é a memória, na medida em que não se 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

faz aceno à criatividade, invenção, reinvenção e transformação do saber 

(1994), Freire opõe a esse ensino bancário uma pedagogia da autonomia 

em que o estudante, movido por uma curiosidade crescente, se torna cada 

vez mais criador. A Pedagogia da Autonomia, em oposição ao educador 

bancário, concebe o educador como problematizador (2014). 

O papel do educador na pedagogia da autonomia também é 

criador; deve poder relacionar os conteúdos com problemas da sua 

realidade (Freire, 2014). Para isso, ele deve estimular a passagem do que o 

autor denomina curiosidade ingênua – aquela exercida desrigorosamente e 

pertencente ao senso comum – para a curiosidade epistemológica, mais 

rigorosa e crítica (Freire, 2014). O professor não tem como tarefa 

depositar o conhecimento, mas estimular o aluno a produzir sua 

compreensão do que se comunica (Freire, 2014).  

Em oposição à educação bancária, Freire propõe uma educação 

problematizadora, que, por se caracterizar como dotada de uma 

dialogicidade, rompe com a verticalidade presente na relação educador-

educando (1994). A educação problematizadora é uma prática; nela os 

educandos desenvolvem o poder de captação e compreensão do mundo 

que lhes aparece, estabelecendo uma forma autêntica de pensar (Freire, 

1994). 

Utilizar como ponto de partida para a problematização o próprio 

universo dos educandos é o que Freire denomina universo temático ou 

temas geradores ou temáticas significativas (1994). É a capacidade de 

problematização que, segundo Freire, faz com que o homem exista em um 

mundo que é histórico e que por isso pode transformar, ao contrário do 

animal que vive em um suporte que é a-histórico (1994). Os temas 

geradores/universo temático/temáticas significativas são assim chamados 

pela capacidade de se desdobrarem em outros temas, motivando mais ação 

(Freire, 1994), abrindo e pavimentando o caminho para novas 

possibilidades, aquilo que Freire denomina de inédito viável (1994, p. 54). 

Na investigação dos temas geradores devem atuar como sujeitos tanto o 

educador quanto os educandos, o que explica a denominação utilizada pelo 

autor ao caracterizá-los, respectivamente como educador-educando e 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

educando-educador, pois todos participam coletivamente da construção do 

saber (Freire, 1994).  

Gallo et al. (2021) consideram que uma educação crítica e 

problematizadora exige pensar e produzir subjetividades geradoras. Trata-

se de uma forma de trânsito para outras condições existenciais e devires 

possíveis de vida bem como de mundos outros. Essa subjetividade 

geradora assume três campos problematizadores que interagem entre si. O 

primeiro compreende a relação de si mesmo com a alteridade como 

condição: o outro é encarado aqui como possibilidade para o 

desenvolvimento individual, o estar em contato com a diferença 

proporcionando o ganho para a experiência pessoal. O segundo entende a 

ascese filosófica como forma política da vida social; essa ascese incorpora 

a dimensão do diálogo; é pelo diálogo que a comunidade se anuncia; o 

diálogo é ascético, pois pressupõe a horizontalidade dos falantes, sendo 

assim a primeira forma de ação política; trata-se de uma ascese relacional, 

pois o diálogo pressupõe a pergunta que quebra a imobilidade e 

descristaliza as relações de poder destinadas à dominação. O terceiro 

destina-se a produção de verdades para além dos cenários condicionantes 

do pensamento e do agir educadores, para propiciar outras subjetividades 

geradoras, distintas daquelas que naturalizam os cenários de poder e 

opressão. Partindo da noção freireana do não acabamento do ser humano, 

trata-se de notar que interessa à educação a problematização do mundo do 

trabalho, das convicções, da arte, do mundo da cultura, resultando em 

novas relações ser humano-mundo e inviabilizando uma concepção de 

verdade inclinada ao fechamento da condição humana. Importa aqui 

mencionar que as subjetividades geradoras se contrapõem à noção de 

filosofia como formação para uma cidadania dócil a uma concepção de 

subjetividade neoliberal. Essa descrição das subjetividades geradoras pode 

ser dimensionada nos termos de Paulo Freire quando o autor menciona em 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Medo & Ousadia: o Cotidiano do Professor que é preciso existencializar a 

filosofia16. 

Para Gallo (2012) a filosofia tem o problema como seu motor. O 

problema está relacionado com o acontecimento (que é caótico e 

imprevisível); o problema é composto por um agenciamento de 

singularidades. O problema é oposto ao teorema (uma regra possível de ser 

aplicada a todos os casos sob sua jurisdição; é generalizante) por ser 

sempre singular e não apresentar solução de acordo com uma fórmula 

fechada predeterminada. Ele move, obriga o pensamento porque não pode 

ser compreendido de antemão; para o problema, a resposta deve ser 

construída. Mais importante do que dar uma resposta é cada um 

experimentar o problema como seu de acordo com sua singularidade. 

Experimentar o problema em filosofia é mobilizar o pensamento para o seu 

enfrentamento (2012). Na perspectiva de Gallo, aprender, em filosofia é 

“O nome que convém aos atos subjetivos operados em face da objetividade 

do problema” (Deleuze, apud Gallo, 2012, p. 236). 

Gallo apresenta duas possibilidades didáticas para que a aula de 

filosofia seja mais do que uma simples transmissão de conhecimentos, mas 

um exercício do pensamento conceitual: I) Partir de um problema 

filosófico para se chegar aos conceitos; II) Partindo da identificação dos 

conceitos na leitura de textos filosóficos, buscar os problemas que levaram 

à sua formulação (2012).  

I) Gallo considera que uma pedagogia do conceito envolve 4 

passos: sensibilização,  problematização, investigação, conceituação. 

Sensibilização: busca fazer com que os  alunos  sintam, sejam afetados por 

um problema filosófico a partir de um elemento não-filosófico. 

Problematização: transforma o tema em problema, fazendo com 

que os alunos busquem soluções, propondo soluções de diferentes ângulos 

e sob seus diferentes aspectos. Investigação: procura na História da 

 

16 “Isto é, o professor aprende como existencializar a filosofia, enquanto os alunos 

aprendem como filosofar a existência” (Freire; Shor, 1986, p. 96). 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

Filosofia conceitos para lidar com os problemas, o que faz da visita à 

História da Filosofia não uma visita panorâmica, mas sim interessada. 

Conceituação: pode incluir tanto a criação de  conceitos novos como a 

recriação de conceitos que equacionem o problema  deslocando-os do 

seu contexto (2012). 

II) Outra forma de apresentar essa pedagogia do conceito é o 

inverso do método anterior: “A partir de um conceito ou conjunto de 

conceitos criados por um filósofo, regredir ao problemaou problemas que 

levou (aram) a criá-lo” (Gallo, 2012, p. 107). É o que o autor denomina de 

método regressivo. Essa forma da pedagogia do conceito também é um 

ensino ativo que intenta oferecer as ferramentas para que o aluno pense por 

si mesmo (Gallo, 2012). Para o método regressivo de ensino da filosofia, 

Gallo fala também de quatro etapas. O primeiro é a escolha de um texto ou 

parte de um texto filosófico. O segundo é a leitura do texto selecionado em 

conjunto com os estudantes. O terceiro é tentar evidenciar o conceito 

proposto ali pelo filósofo pela  demanda da participação dos estudantes. O 

quarto envolve investigar conjuntamente o problema ou problemas que 

mobilizam o filósofo a criar esse conceito (2012). Para Gallo, o professor 

de filosofia deve ser um intercessor, um elemento que possibilita e catalisa 

a criação de conceitos para além da opinião (2012). 

 

 

Considerações finais 

 

Os autores analisados no presente estudo de caso – Kohan, 

Cerletti, Gallo, Alves e Freire – concordam que uma metodologia para o 

ensino da filosofia envolve o aspecto criativo. Nesse sentido, se mostra o 

embate entre uma educação maior e uma educação menor, conforme 

panorama descrito por Sílvio Gallo. Se a educação maior é aquela que vem 

a bordo dos documentos oficiais e a educação menor é aquela efetivamente 

realizada no cotidiano do professor na realidade da sala de aula, esta, 

segundo nossa conclusão, deve incluir também uma metodologia própria 

para o ensino da filosofia. Conforme nossa interpretação, a educação maior 



Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

compreende as funções atribuídas ao ensino da filosofia, como a formação 

para a cidadania e para o desenvolvimento da criticidade. Entretanto, 

quando consideradas do ponto de uma educação menor, essas funções 

podem ser problematizadas. A criticidade não é algo sem importância, mas 

outras disciplinas – como História e Sociologia – também são capazes de 

desenvolver uma visão crítica da realidade, de modo que isso, por si só, 

não é o específico do ensino da filosofia. A formação para a cidadania 

também pode ser problematizada como a formação de uma subjetividade 

dócil aos propósitos de uma economia neoliberal, com o cidadão se 

enxergando apenas como consumidor o que caracteriza uma cidadania 

passiva, ao invés de ativa e combativa. 

O estudo de caso tomou a abordagem histórica enquanto 

metodologia preponderante para o ensino da filosofia. Entretanto, se é 

preciso evitar as armadilhas dessa abordagem – como o conteudismo -, 

também é importante ficar atento para evitar cair em uma conclusão 

drástica: a de que os conteúdos históricos seriam supérfluos para o ensino 

da filosofia. Isso evita uma colocação apressada da abordagem histórica no 

bojo da educação maior. A conclusão do estudo de caso não é essa. Mas 

sim que é necessário levar em conta o específico da filosofia enquanto 

criação de conceitos para o seu ensino. E nesse horizonte, não é possível 

abrir mão dos conceitos disponíveis pela via do estudo da história da 

filosofia. Entretanto, é possível concluir também pelo papel que esse 

estudo deve desempenhar: como uma ferramenta metodológica para um 

ensino da filosofia que leve em conta sua especificidade e possibilite a 

quem toma contato com ela a experiência filosófica da criação dos seus 

próprios conceitos. O estudo de caso aqui conclui que é possível, tornando 

o próprio ensino da filosofia como uma ação filosófica, fazer do ensino 

algo afim ao que é ensinado. O estudo de caso aqui apresentado pode 

servir de exemplo para que algo semelhante ocorra em outras áreas do 

conhecimento.  

Entre as novidades contidas no presente estudo está a articulação 

entre o tema da educação por eixo histórico/temático/problemático e os 

conceitos propostos por Gallo de educação maior e menor. 



Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

Compreendendo os documentos oficiais selecionados no bojo da educação 

maior, observa-se a tendência de docilizar o ensino da filosofia enquanto 

formação para a cidadania aos propósitos de uma cidadania restrita à ideia 

de consumo. Soma-se a essa contribuição o tratamento dos conceitos da 

educação freireana como possibilidade para o eixo problemático. Os 

conceitos de Paulo Freire de curiosidade ingênua/epistemológica e 

educação bancária, entre outros, permitem pensar e estimular o aspecto 

radical e eminentemente filosófico da educação por problemas. 

Finalmente, o caso da “democracia” não foi escolhido inadvertida e 

aletoriamente para o presente estudo, sendo este um dos problemas mais 

urgentes da política contemporânea e que faz rima temática com o eixo 

problemático: refletir filosoficamente sobre a democracia e sobre os 

perigos do seu avesso são tarefas urgentes. 

 

 

Referências  

ALVES, Dalton José. Metodologia da Filosofia e do ensino da Filosofia: tensões e 

confluências. EccoS – Revista Científica, n. 39, p. 41-53, 2016. DOI: 

https://doi.org/10.5585/eccos.n39.6183. 

ALVES, Dalton José. A filosofia como matéria de ensino: história e questões 

metodológicas. Publicatio Humanit, v. 17, n. 2, p. 177-187, 2009. DOI: 

https://doi.org/10.5212/PublicatioHum.v.17i2.177187. 

ARANTES, Paulo Eduardo. Um departamento francês de ultramar: estudos sobre 

a formação da cultura filosófica uspiana (uma experiência nos anos 60). Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1994. 

ARISTÓTELES. A política. Trad. Mário da Gama Kury. Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 1988. 

BIGNOTTO, Newton et al. Linguagem da destruição: a democracia brasileira em 

crise. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

BOBBIO, Norberto. As teorias das formas de governo. Trad. Luiz Sérgio 

Henriques. São Paulo: Edipro, 2017. 

BRASIL. Lei n 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 

bases da educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília, 1996. 

https://doi.org/10.5585/eccos.n39.6183
https://doi.org/10.5212/PublicatioHum.v.17i2.177187


Um estudo sobre a abordagem histórica do ensino: o caso da filosofia 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular: Educação é a base – Ensino Médio. 

2018. Disponível em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br/abase/. Acesso em: 

16 fev. 2023. 

CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. Belo 

Horizonte: Editora autêntica, 2009. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2019. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2014. 

FREIRE, Paulo; SHOR, Ira. Medo e ousadia: o cotidiano do professor. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 2013. 

GALLO, Sílvio et al. Paulo Freire e as subjetividades geradoras: um modo de vida 

filosófico para a educação contemporânea. Revista Pro- Posições, v. 32, p. 1- 21, 

2021. DOI: https://doi.org/10.1590/1980-6248-2021-0076. 

GALLO, Sílvio. Filosofia: construindo os caminhos do ensinar e aprender. In: 

MATOS, Junot Cornélio; COSTA, Marcos Roberto Nunes (Orgs.). Filosofia: 

construindo caminhos do ensinar e aprender. Recife: Editora Universitária UFPE, 

2013. 

GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino da filosofia: uma didática para o ensino 

médio. Campinas: Papirus Editora, 2012. 

GALLO, Sílvio. Deleuze e a educação. Belo Horizonte: Editora autêntica, 2008. 

GALLO, Sílvio. Filosofia da educação no Brasil do século XX: da crítica ao 

conceito. EccoS – Revista Científica, v. 9, n. 2, 2007, p. 261 – 284. DOI: 

https://doi.org/10.5585/eccos.v9i2.1083 

GALLO, Sílvio. A filosofia e seu ensino: conceito e transversalidade. Ethica, Rio 

de janeiro, v. 13, n. 1, p. 17-35, 2006. 

GALLO, Sílvio. Ética e cidadania no ensino da filosofia. In: GALLO, Sílvio et al. 

(Orgs.). Filosofia do ensino de filosofia. Rio de Janeiro: Vozes, 2003. 

GOLDSCHMIDT, Victor. Tempo histórico e tempo lógico na interpretação dos 

sistemas filosóficos. In: GOLDSCHMIDT, Victor. A religião de Platão. São 

Paulo: Difusão Européia do Livro, 1963. 

HOBSBAWM, Eric. Era dos extremos: o breve século XX: 1914-1991. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

JAEGER, Werner Wilhelm. Paidéia: a formação do homem grego. Trad. Artur M. 

Pereira. São Paulo: Martins Fontes, 1995. 

http://basenacionalcomum.mec.gov.br/abase/
https://doi.org/10.1590/1980-6248-2021-0076
https://doi.org/10.5585/eccos.v9i2.1083


Daniel Benevides Soares; Eduardo Ferreira Chagas 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78403, p. 1-25, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

KOHAN, Walter Omar et al. Princípios e possibilidades para a metodologia 

filosófica do ensino de filosofia: história, temas, problemas. In: CORNELLI, 

Gabriele; CARVALHO, Marcelo (Orgs.). Ensinar filosofia. vol. 3. Cuiabá: 

Central de Texto, 2013. 

KOHAN, Walter Omar. Como ensinar que é preciso aprender? Filosofia: uma 

oficina de pensamento. In: CORNELLI, Gabriele; CARVALHO, Marcelo 

(Orgs.)Ensinar filosofia. vol. 2. Cuiabá: Central de Texto, 2013. 

KOHAN, Walter Omar. O ensino da filosofia frente à educação como formação. 

In: GALLO, Sílvio et al. (Orgs.). Filosofia do ensino de filosofia. Rio de Janeiro: 

Vozes, 2003. 

LESSA, Fábio de Souza. O feminino em Atenas. Rio de Janeiro: Mauad/Faperj, 

2004. 

LOCKE, John. Segundo tratado sobre o governo civil: ensaio sobre a origem, os 

limites e os fins verdadeiros do governo civil. Trad. Magda Lopes e Marisa Lobo 

da Costa. Petrópolis: Vozes, 1994. 

MONTESQUIEU, Charles de Secondat. O espírito das leis. Trad. Cristina 

Murachco. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

PAXTON, Robert Owen. Anatomia do fascismo. Trad. Patrícia Zimbres. São 

Paulo: Paz e Terra, 2007. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. O contrato social. Trad. Antonio de Pádua Danesi. 

São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

SILVA, Franklin Leopoldo e. Descartes e a metafísica da modernidade. São 

Paulo: Editora Moderna, 1993. 

STANLEY, Jason. Como funciona o fascismo: a política do “nós” e “eles”. Trad. 

Bruno Alexander. Porto Alegre: L&PM, 2019. 

VIAL, Claude. Vocabulário da Grécia antiga. Trad. Karina Jannini. São Paulo: 

Mtyins Fontes, 2013. 

 

 

Data de registro: 31/05/2025 

Data de aceite: 03/12/2025 

 


