
Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

   Transmissão e autoridade: perspectivas 

arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

 

 

Gian Eligio Soliman Ruschel * 

Vânia Lisa Fischer Cossetin ** 

 

Resumo: Por meio de pesquisa qualitativa e recorte crítico-hermenêutico, o 

presente texto problematiza a relação entre educação e política à luz do 

pensamento arendtiano, considerando uma relação entre as atuais abordagens 

educacionais e os novos modos de expressão e expansão do fascismo, que têm 

colocado em risco a continuidade e a renovação do projeto republicano e 

democrático. Para tanto, as noções de transmissão e de autoridade ganham atenção 

especial, particularmente quando se parte, primeiramente do suposto da educação 

como encontro geracional em favor do cuidado com o mundo e, em segundo 

lugar, do declínio dessas noções no âmbito educacional e mesmo político. O 

artigo, assim, objetiva resguardar o papel da transmissão e da autoridade no 

cuidado com o mundo humano criado e compartilhado. 

 

Palavras-chave: Hannah Arendt; Educação Republicana; Cuidado com o Mundo.  

 

* Doutor em Educação nas Ciências pela Universidade Regional do Noroeste do Estado do 

Rio Grande do Sul (Unijuí). Professor de Filosofia na rede de cursos preparatórios pré-

vestibulares Totem. E-mail: gian.ruschel@gmail.com Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/1734682567859528. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6436-4303.  

** Doutora em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUC-

RS). Professora em Ciências pela Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio 

Grande do Sul (Unijuí). E-mail: vania.cossetin@unijui.edu.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/6579568245153815. ORCID: http://orcid.org/0000-0001-8722-9235. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-78108  

  

mailto:gian.ruschel@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1734682567859528
https://orcid.org/0000-0001-6436-4303
mailto:vania.cossetin@unijui.edu.br
http://lattes.cnpq.br/6579568245153815
http://orcid.org/0000-0001-8722-9235
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-78108
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-78108


Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

Transmission and Authority: Arendtian 

Perspectives on Caring for the World 

 

Abstract: Through qualitative research and 

a critical-hermeneutic approach, this text 

problematizes the relationship between 

education and politics in light of Arendtian 

thought, considering a connection between 

current educational approaches and new 

modes of expression and expansion of 

fascism, which have endangered the 

continuity and renewal of the republican 

and democratic project. To this end, the 

notions of transmission and authority 

receive special attention, particularly when 

starting, firstly, from the assumption of 

education as a generational encounter in 

favor of caring for the world, and secondly, 

from the decline of these notions in the 

educational and even political spheres. The 

article thus aims to safeguard the role of 

transmission and authority in caring for the 

human world that is created and shared. 

 

Keywords: Hannah Arendt; Republican 

Education; Care for the Worlds. 

 

 Transmisión y Autoridad: Perspectivas 

Arendtianas sobre el Cuidado del Mundo 

 

Resumen: A través de una investigación 

cualitativa y un enfoque crítico-

hermenéutico, este texto problematiza la 

relación entre educación y política a la luz 

del pensamiento arendtiano, considerando 

una relación entre los enfoques educativos 

actuales y las nuevas formas de expresión y 

expansión del fascismo, que han puesto en 

riesgo la continuidad y renovación del 

proyecto republicano y democrático. Para 

ello, las nociones de transmisión y autoridad 

reciben especial atención, particularmente 

cuando se parte, en primer lugar, del 

supuesto de la educación como encuentro 

generacional a favor del cuidado del mundo 

y, en segundo lugar, del declive de estas 

nociones en el ámbito educativo e incluso 

político. Así, el artículo tiene como objetivo 

resguardar el papel de la transmisión y la 

autoridad en el cuidado del mundo humano 

creado y compartido. 

 

Palabras clave: Hannah Arendt; Educación 

Republicana; Cuidado del Mundo. 



Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

Os textos que compõem a obra Entre o Passado e o Futuro (2016) 

são potenciais para pensar a educação como um encontro geracional capaz 

de dar continuidade ao mundo, isto é, de promover sua renovação. Desde 

esta perspectiva, e mesmo admitindo o campo educacional como instância 

pré-política como quer Arendt (2016), estes escritos pretendem 

problematizar a relação entre educação e política como pauta de primeira 

ordem a ser assumida diante dos novos modos de expressão e expansão do 

fascismo e, em sua contramão, da defesa e implementação de um projeto 

republicano e democrático. Retomamos, para isso, o sentido de educação 

republicana segundo as Luzes, também destacado nos termos de Adorno 

(2020): a educação que proporcione autonomia é exigência política se 

queremos sociedades democráticas. 

Encontramos no pensamento de Arendt duas noções chaves que 

balizam o modo como temos enfrentado, hodiernamente, os desafios 

infligidos pelo perverso e multifacetado discurso neoliberal de cunho 

fascista: a noção de cuidado do mundo. Daí, por óbvio, a importância de 

levarmos tão a sério também os conceitos de transmissão e autoridade há 

tempos expulsos dos debates pedagógicos e, atualmente, recuperados sob a 

égide de um discurso ultraconservador e reacionário. É, pois, à luz do 

pensamento arendtiano e sob enfoque crítico-hermenêutico que buscamos 

desenvolver argumentos que permitam, a partir das noções de autoridade e 

de transmissão, recuperar o sentido profundo da escola e da docência como 

resistência ante este fenômeno nada novo, mas que tem produzido efeitos 

devastadores antes nunca vistos sobre a educação e o projeto de um mundo 

partilhado.  

 

 

O que é transmissão e o que se transmite afinal? 

 

Olga Pombo (2008) retoma a noção de transmissão a partir das 

duas partes que compõem esta expressão, a saber: trans, que significa 



Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

através de, e mitir, que vem do verbo latino mitto, misi, missium, 

significando atirar, deixar ir, soltar, largar, enviar. Assim, a transmissão 

seria algo que é enviado através de, ou que se envia do ponto A ao ponto 

B. Daí concluímos que transmitimos diversas coisas, desde genes, bens e 

propriedades em forma de herança, até saberes do tipo saber-ser, que 

envolvem a coerção sobre comportamentos por meio de valores morais, e 

saber-fazer, que remetem à habilidades técnicas como costurar, cortar, 

construir e, também saberes teoréticos que são de um tipo especial e não 

devem ser confundidos com os demais (Pombo, 2008). 

Quando Olga Pombo (2008) fala em transmissão observando sua 

relação com a teoria se reporta aos saberes de ordem conceitual, 

lembrando-nos que palavra teoria, “[...] vem do étimo grego theoria, que 

significa visão, contemplação” (Pombo, 2008, s.p.). Assim, o conjunto de 

saberes teoréticos, conceituais, são “[...] exactamente esses saberes que 

introduzem uma visibilidade do mundo e dos seres que o habitam, 

visibilidade essa que tem como característica fundamental poder ser 

objecto de transmissão discursiva” (Pombo, 2008, s.p.).  

Tais saberes tornam-se objeto de transmissão via discurso, através 

do qual instaurou-se na humanidade uma forma de fala específica dedicada 

ao exercício de sua transmissão. Uma fala “[...] não normativa, não 

persuasiva, mas mostrativa e demonstrativa” (Pombo, 2008, s.p.) capaz de 

transmitir saberes que dão a ver o mundo. Esse tipo de fala é o ensino, 

aquilo que é próprio da escola, enquanto algo que lhe diz exclusivamente 

respeito, ou seja, transmitir saberes teoréticos e dar visibilidade ao mundo, 

e que não pode ser efetuado por alguém que não seja um professor. Sem 

estas duas dimensões constituintes da dinâmica transmissional, segundo 

Pombo (2008) viveríamos numa longa espera: a de que cada nova pessoa a 

ingressar o mundo poderia ser capaz de ver por si próprio aquilo que os 

outros já viram antes. Algo muito próximo ao que considerou Michael 

Young, ao afirmar que sem escolas “[...] cada geração teria que começar 

do zero ou, como as sociedades que existiram antes das escolas, 

permanecer praticamente inalterada durante séculos” (2007, p. 1.288). 



Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

E isso por uma simples razão: porque o ensino é tarefa específica 

da escola. Pombo (2008) reforça entre ensino e educação. Para ela, há uma 

diferença fundamental entre educação e ensino1. Para ela, a educação 

implica transmissão de valores, é um evento difuso e que acontece por 

todo o lado, enquanto o ensino implica transmissão de mundo, 

 

É uma coisa específica que tem figuras próprias (os 

professores) e um lugar próprio (a escola), desde há 

2.500 anos. Instituição que foi inventada pelas 

sociedades humanas num determinado momento da 

sua história, quando a ciência se constituiu, para que 

ela se constituísse simultaneamente, porque ela se 

havia já constituído (Pombo, 2008, s.p., grifo da 

obra). 

 

Ao marcar a distinção, o que a autora faz não é outra coisa senão 

um elogio à transmissão e não uma depreciação da educação. Sua posição 

aponta para a inegociabilidade da tarefa escolar de ensinar, visto que a 

transmissão seria esse processo linguístico por meio do qual o mundo pode 

ser visto pelas novas gerações por meio da geração anterior na figura de 

seus professores e das áreas a que se dedicam e das disciplinas que 

ministram. O mundo em suas diversas facetas, seja pela filosofia, pela 

matemática, pela história ou mesmo por intermédio de uma outra língua 

como o inglês e o espanhol. Fazemos simplesmente porque somos 

humanos e, enquanto tais, somos mortais. É o modo que encontramos de 

lidar com a nossa finitude, “passando o bastão” para os que chegam 

depois. O contrário disso, explica Pombo (2008, s.p.), 

 

Se fôssemos imortais, então, sim, não precisaríamos 

da transmissão. Cada um de nós teria uma vida 

imortal e, em conjunto, poderíamos viver vidas 

paralelas, uns ao lado dos outros. Cada um teria o seu 

 

1 Essa diferenciação específica da autora não será seguida no decorrer do texto, visto que 

será utilizado o termo educação para se referir de forma mais abrangente à ação específica 

da instituição escolar. Educação escolar é aquela que tem como tarefa específica o ensino, 

ou seja, a transmissão de mundo. 



Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

percurso igualmente imortal. Encontrar-nos-íamos no 

acaso das nossas vidas eternas e não precisávamos de 

fazer nenhum elogio da transmissão. Mas, sendo nós 

mortais, condenados a articulações apenas 

horizontais, para fazer passar alguma coisa de geração 

em geração, para garantir alguma verticalidade, 

tivemos que inventar e instituir diversificadas formas 

de transmissão (dos sons, da fala, dos nomes, da 

propriedade, dos bens, da fortuna, dos mitos, dos 

ritos, dos saberes). A partir do momento em que 

somos mortais – e essa condição parece ser 

irrecusável, irremediável, incontornável – por muito 

que nos custe, não há como não fazer o elogio da 

transmissão. Ou melhor, o que é estranho é termos 

ainda que fazer esse elogio. 

 

Para Arendt (2016), a educação, como tarefa de ensinar e de dar a 

ver o mundo, visa a conservação deste mundo por meio da sua 

apresentação aos recém-chegados. Implica, portanto, uma dinâmica que é 

própria do encontro entre gerações e cuja riqueza e imprevisibilidade 

requer que seja levado em alta conta o trabalho de transmissão e de 

sustentação da autoridade. Sem isso mundo algum torna-se perene, e não 

pode ser entregue à nova geração a fim de que nele se vincule e possa 

renová-lo. 

O mundo humano não é fundado pelos que chegam, mas herdado. 

Daí o fato de um adulto ser “[...] representante de todos os habitantes 

adultos, apontando os detalhes e dizendo à criança: — Isso é o nosso 

mundo” (Arendt, 2016, p. 239). Sendo assim, cuidar o mundo é, em termos 

arendtianos, garantir a sua preservação e continuidade, não pela sua 

reprodução, mas pela sua renovação. Este mundo precisa ser transmitido e 

os novos precisam nele ser inseridos inicialmente por meio da sua 

aceitação, não sendo, por isso, fruto de uma escolha livre, senão de uma 

necessidade. Esta é a condição para que o mundo seja, ulteriormente, 

ressignificado. “O mundo no qual são introduzidas as crianças [...] é um 

mundo velho, isto é, um mundo preexistente, construído pelos vivos e 

pelos mortos [...]” (2016, p. 226) e a educação implica justamente o 

trabalho de inserção dos novos nesse universo preexistente. 



Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

Masschelein e Simons (2014) afirmam a escola como uma 

“instituição de ‘portaria’”, ou seja, aquele lugar de passagem por meio do 

qual o mundo antigo, inscrito obviamente numa certa tradição, é entregue 

simbólica e publicamente aos mais novos para ser apreendido. Nessa 

perspectiva é que podemos afirmar o caráter conservador da instituição 

escolar: na medida em que, mesmo em meio a um mundo de mudanças, 

todo aquele que vem ao mundo por seu nascimento, chega em um mundo 

em pleno “funcionamento”. Encontra uma rede de códigos, normas, 

signos, acordos e sentidos já, mais ou menos, alinhados e em operação, e 

que precisam ser transmitidos sempre de novo, toda vez que uma geração 

vem ao mundo. Os mais velhos, encarnados aqui na figura da instituição 

escolar, apresentam os feitos e conquistas humanas consolidados aos 

recém-chegados. Segundo Carvalho (2017, p. 16), 

 

[...] para que a vida de um indivíduo da espécie 

humana possa se transformar na existência de um 

alguém – em sua unicidade incontornável –, é preciso 

que ao processo circular da natureza se sobreponha a 

condição especificamente humana de pertencimento a 

um mundo, de vinculação existencial a um universo 

durável de objetos criados pela fabricação e de 

inserção numa teia de relações humanas. 

 

Esse logos herdado tem a marca da publicidade, já que é um objeto 

da cultura. Para o autor, esse domínio público surge da constituição de um 

conjunto interligado de feitos artificialmente concebidos pelos humanos a 

partir dos quais o mundo humano é formatado e dentro do qual os novos 

serão introduzidos. É isso o que fazem os pais, eles  

 

[...] não apenas trouxeram seus filhos à vida mediante 

a concepção e o nascimento, mas simultaneamente os 

introduziram em um mundo. Eles assumem na 

educação a responsabilidade, ao mesmo tempo, pela 

vida e desenvolvimento da criança e pela 

continuidade do mundo (Arendt, 2016, p. 235). 

 



Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

A todo aquele que chega, o mundo é mais uma vez reafirmado 

como coisa de domínio público, justamente por ser um objeto comum à 

humanidade, algo que lhe é entregue como algo de direito e também exido 

o seu dever de dar-lhe continuidade. Direito e dever estão aí em jogo 

simplesmente porque não há garantias de que os novos receberão a herança 

e dela se ocuparão cuidando e preservando. Não por outra razão Arendt 

(2016) vai dizer que é preciso proteger as crianças do mundo e o mundo 

das crianças.  

No caso da necessidade de protegermos as crianças do mundo, a 

autora lembra da exposição à qual são sujeitos os filhos de pais famosos, 

ocasião em que o mundo público inunda a vida privada, negando às 

crianças um lugar seguro onde possam crescer. Arendt (2016) alega, 

inclusive, que toda vez que as crianças são forçadas a se expor à luz 

pública, estamos privando estes seres em formação de um momento que 

deveria preservar-lhes do mundo externo, encontrando no universo privado 

proteção e refúgio. Meirieu (2005, p. 34) vai defender que a escola deveria 

ser simplesmente isso: “Um meio de colocá-los em quarentena para 

protegê-los dos tocadores de flauta de toda espécie”. Uma analogia à 

narrativa do Flautista de Hamelin2, indicativa de que os perigos rondam a 

infância. Lembrando que, no contexto europeu, até cerca do século XV, as 

crianças viviam soltas e desamparadas – o que teria facilitado o seu rapto 

pelo flautista misterioso. Hoje, porém, elas não sofrem menor perigo 

quando ficam expostas, por exemplo, aos dispositivos eletrônicos e são 

seduzidas pelos aplicativos e recursos de multimídia. Meirieu (2005) 

sugere que a escola teria sido criada para proteger as crianças, de modo 

 

2 Escrito pelos irmãos Grimm, este conto narra um episódio ocorrido na cidade alemã de 

Hamelin que sofria com uma infestação de ratos. Eis que um estranho flautista surge e se 

autodenomina “caçador de ratos”. O prefeito e a população lhe prometeram uma 

recompensa se desse fim às pestes. Com sua flauta, o caçador encantou todos os ratos da 

cidade, levando-os até o Rio Weser, onde morreram afogados. Ao retornar para a cidade, o 

flautista vê seu acordo rompido pela população, que decide não o pagar e como resposta ele 

se vale da mesma tática, tocando a sua flauta para hipnotizar as crianças da cidade que o 

seguem até desaparecerem. A cidade de Hamelin, assim, se viu livre dos ratos e de todas as 

crianças. 



Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

que a desatenção com o cuidado acerca delas e do mundo inclusive via 

ciberespaço, afiguram como um grande perigo. 

Quando falamos de proteger o mundo das crianças partimos da 

ideia de que a educação escolar é um entreposto entre o âmbito privado da 

família e o âmbito público da sociedade, entre o que está já operando e o 

que está por ser feito. Além disso, que cada geração que chega pode 

colocar em risco o que a civilização trabalhou arduamente para construir e 

preservar. Freud (2010/1930-1936, p. 313) chegou a afirmar que “[...] 

crianças revolucionárias não são desejáveis de nenhum ponto de vista”, 

permitindo-nos compreender que também o mundo precisa ser preservado 

de cada nova geração. Coisa que se faz entregando-lhes o mundo em 

pequenas doses e demonstrando o quanto o amamos. Para Philippe Meirieu 

(2005, p. 35) também “[...] quando os adultos tomam consciência de seu 

imperioso dever em relação às novas gerações”. Em boa medida, tem a ver 

com o equilíbrio entre deixar “[...] um futuro para nossos filhos e um 

futuro para o mundo” (Meirieu, 2005, p. 35). Isso nos permite dizer que 

ensinar aquilo que foi constituído historicamente, dentro de uma tradição, 

é condição para conservarmos o mundo, para podermos afirmar que 

cuidamos dele e das próprias crianças que o herdarão. Assim, dar a ver o 

mundo aos mais novos, como afirma Olga Pombo (2008), é a maneira 

humana de conservá-lo vivo, oferecendo às crianças condições para 

recebê-lo e se prepararem para atuar nele como protagonistas. 

Uma forma de devolver à escola este lugar de ser espaço e tempo 

de preparação é justamente recuperando o seu sentido mais fundamental 

que, para os pensadores belgas Masschelein e Simons (2023), pode ser 

encontrada na noção grega de skholé. Segundo eles, trata-se de conceber a 

escola como tempo livre, tempo de pensar, estudar e exercitar. É tempo 

que não precisa ser produtivo, mas que possa ser livre de obrigações 

específicas relacionadas ao trabalho, aos familiares ou à organização 

social. 

Nessa concepção, a educação buscaria isentar as crianças e jovens, 

em tempo escolar, das ocupações cotidianas e das demandas externas à 

própria escola. Lembrando que tempo livre não é tempo para não se fazer 



Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

nada, nem para satisfazer necessidades, tampouco para desenvolver 

talentos. Tempo livre é tempo para que a criança possa se empenhar em 

algo sem finalidade imediata. Nesta perspectiva, a escola passa a implicar 

um momento de suspensão, colocando-se como uma espécie de portaria do 

mundo, no qual a criança experimenta, não um tempo específico produtivo 

ou para a sua diversão ou satisfação de prazeres, e sim “[...] um tempo para 

prestar atenção no mundo, para respeitar, para estar presente, para 

encontrar, para aprender e para descobrir” (Masschelein; Simons, 2023, p. 

98-99). Educar, assim, é fazer com que o mundo fale de forma gradual 

com as crianças, sendo a escola o lugar especial em que isso pode 

acontecer e o interesse e o amor pelo mundo possam surgir (Masschelein; 

Simons, 2023). 

Daí podermos afirmar que protegemos os novos quando lhes 

oferecemos uma escola que se vê comprometida com a preservação da 

criança das demandas de adaptação, consumo e produtividade e também 

quando dela protegemos o mundo, manifestando amor por ele e que se 

expressa no desejo de entregar-lhes um mundo em condições de ser 

habitado e partilhado, no qual possam se sentir em casa. É assim que 

demonstramos o quanto nos sentimos responsáveis tanto pelo mundo, 

como pelas crianças. 

Nisso encontramos o caráter conservador3 da educação: conservar 

o que, dentro de certa tradição se fez e se faz importante e necessário, 

aquilo do que não podemos abrir mão tanto no que atine à formação 

humana, como à preservação do mundo. É por isso que Arendt (2016, p. 

242) vai alegar que “[...] o conservadorismo, no sentido de conservação, 

faz parte da essência da atividade educacional, cuja tarefa é sempre abrigar 

e proteger alguma coisa [...]”. O filósofo espanhol Fernando Savater (2000, 

p. 178) também lembra que “a educação transmite porque quer conservar; 

 

3 Discussão que pode ser conferida também no artigo “A dimensão conservadora da 

educação republicana” (Ruschel; Cossetin, 2024). Nele, refletimos acerca da educação 

republicana, considerando alguns dos pressupostos fundamentais que estão em sua base, 

relacionados à sua própria especificidade. 



Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

e quer conservar porque valoriza certos conhecimentos, certos 

comportamentos, certas habilidades e certos ideais”. 

As crianças, por óbvio, estão desprovidas de recursos para bem 

entenderem o valor do que recebem em transmissão. O que torna 

compreensível a rejeição que muitas vezes apresentam aos conteúdos 

escolares e as investidas parentais e docentes em termos do esforço 

formativo-humanizante. Sempre é bom lembrar que elas são estrangeiras 

nesse mundo. O desejo de ser educada não é inato à criança, senão que foi 

consensuado pelo conjunto dos adultos como uma tarefa de primeira 

ordem a ser realizada por eles. A intenção educativa está do lado do adulto 

e não da criança. Encontrar o equilíbrio entre este interesse adulto e a 

disposição da criança para receber tal investimento é um dos grandes, 

senão o maior, desafio educativo. 

Em nome dessa dinâmica intergeracional e da continuidade do 

mundo o equacionamento entre o “velho” e o “novo” precisa ser 

empreendido. Por isso, os conteúdos escolares, por exemplo, como 

representantes de uma tradição, de uma cultura, não podem e nem devem 

ser ensinados conforme o interesse daqueles que ainda não os conhecem, 

razão pela qual torna-se um equívoco a adesão a discursos que professam 

uma educação centrada na figura do estudante, em suas preferências e em 

seu prazer, e que tendem justamente a pôr em questão a autoridade adulta. 

 

 

Do que se autorizam os adultos na relação com a criança? 

 

A referida transmissão e a sua consequente conservação, cuidado e 

renovação dependem, necessariamente, da pressuposição de que a relação 

entre adultos e crianças é sempre assimétrica. Inicialmente é esta diferença que 

instaura a autoridade adulta, condição de todo aquele que chegou antes no 

mundo e tem responsabilidade por ele. Vemos que a responsabilidade 

primeira do adulto, então, não é pela criança e sim pelo mundo, o acaba 

deslocando a criança do centro. E, para Arendt (2016, p. 239), “Na educação, 

essa responsabilidade pelo mundo assume a forma de autoridade”. Esta 



Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

relação pressuposta ajuda a compreender a dialética entre o velho e o novo, 

entre o mundo dos adultos e o das crianças, entre a tradição e a novidade, 

enfim, entre o passado e o futuro. 

Sabemos que a aproximação inadvertida entre autoridade e política, 

induz-nos imediatamente às nossas históricas e traumáticas experiências com 

governos totalitários. Contudo, a autoridade a qual nos reportamos aqui não se 

confunde com autoritarismo ou formas violentas de poder, inclusive está 

“Tanto em contraposição à coerção pela força como à persuasão através de 

argumentos” (Arendt, 2016, p. 129). E isso a tal ponto que quando precisamos 

nos valer destes recursos é porque a própria autoridade já ruiu. Cabe lembrar, 

portanto, que a noção de autoridade que resgatamos do pensamento arendtiano 

estaria justamente em contraposição a formas totalitárias de governo e em 

resistência às formas de dominação violentas ou carismáticas (afetivas) 

evidenciadas no fascismo. 

Arendt (2016), por isso, lembra que, diferentemente da tirania, a 

limitação política que se dá pela autoridade se faz por meio de leis, 

comumente não elaboradas pelo representante do poder, por um indivíduo 

apenas, mas por “Uma força externa e superior a seu próprio poder” (Arendt, 

2016, p. 134), vindo daí sua legitimidade. Da mesma forma, tampouco 

podemos falar de autoridade em educação por meio da persuasão. Quando 

precisamos convencer o outro por meio de argumentos, também aí a 

autoridade já foi comprometida. Isso porque a argumentação é um recurso a 

ser usado pelos iguais, em contextos políticos – isegoria –, nos âmbitos nos 

quais as relações intersubjetivas são feitas por cidadãos supostamente já 

formados e, por isso, em situação de horizontalidade. Uma igualdade que é 

fruto de um longo processo capaz de potencializar as relações políticas 

intersubjetivas e que inexistem entre adultos e crianças ou jovens, ou seja, com 

sujeitos ainda em formação. 

Se a educação parte da interação entre os que vieram antes e os que 

chegaram depois, é preciso que alguém ou um grupo assuma o lugar de 

representante da autoridade, que represente o mundo e fale em nome dele, 

como afirmam Masschelein e Simons (2014, p. 173). Estamos falando, pois, 

de um lugar de exceção, de uma posição fundada na anterioridade e marcada 



Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

pelo simbólico. A distinção platônica entre doxa e episteme e entre aqueles 

que sabem e os que ainda não, tão bem ilustrado pela Alegoria da Caverna, 

pode ser aqui lembrada como um exemplo dessa necessidade de dois lugares 

distintos nessa relação de interação educacional. Ou ainda, a condição 

ignorante dos iniciantes, como afirmada na máxima socrática “só sei que nada 

sei”, é condição para que alguém, obviamente, se coloque na posição de poder 

aprender algo com alguém.  

Esta relação assimétrica dada pela anterioridade na relação com o 

saber é que convoca o adulto/educador a se responsabilizar por aqueles que 

ainda não sabem, tal como o filósofo platônico que, depois de ter saído da 

caverna, sente-se eticamente compelido a voltar para a caverna a fim de alertar 

aqueles que nela permanecem em ignorância. Apesar de parecer arrogante e 

até pretensioso, o que mobiliza o sujeito neste retorno é esta distinção, que 

inaugura o próprio campo da pedagogia. Conforme Brayner (2015, p. 29, 

grifos do autor), “Está inaugurada, a propriamente falar, a Pedagogia, não 

como uma ‘teoria’ que reflete sobre uma ‘prática social’ – a educação, ou a 

orienta mas como um discurso [...]”que estabelece essa relação assimétrica 

que se dá em nome de uma realização da condição humana sempre na 

dependência de um outro alguém. Aqui a pedagogia “[...] define e qualifica a 

carência do Outro” (Brayner, 2015, p. 30, grifo do autor). 

Autores como Immanuel Kant (2023) seguem um caminho 

semelhante quando propõe, por exemplo, que não se chega à autonomia sem 

antes passar pela heteronomia, ou seja, pela lei do outro – ideia contida de 

forma implícita em seus escritos e reflexões acerca do Esclarecimento 

[Aufklärung]. A condição de tutela é a primeira a se impor à criança para que 

chegue à maioridade, evidentemente porque, como afirma Lebrun (2008, p. 

183), “[...] a criança não é capaz de se separar da tutela da figura de exceção se 

não a tiver encontrado antes [...]”, sendo “[...] forçosamente a partir dessa 

dependência que ela deverá construir sua autonomia que não lhe é dada de 

imediato” (Lebrun, 2008, p. 183). A visão equivocada de conceder, deliberada 

e sumariamente, a autonomia à criança significa a recusa – ou preguiça e 

covardia, conforme Kant (2023) – diante do lugar de autoridade exigido do 

adulto.  



Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Por tal razão,  

 

Não podemos pôr no mesmo plano um ‘ainda não’ 

sujeito e um ‘já’ sujeito. Para o primeiro, o lugar Outro, a 

alteridade, ainda tem que se inscrever nele. Assim, ele 

tem que encontrar um outro que consista em ocupar 

efetivamente para ele o lugar de exceção para permitir 

essa inscrição. Anterioridade, alteridade e autoridade 

caminham aqui juntas. Se esse outro faltar à chamada, é 

a transmissão entre gerações que está comprometida 

(Lebrun, 2008, p. 182). 

 

A assimetria garantida pelo lugar de exceção, isto é, a autoridade, é o 

que sustenta a lógica educativa e a transmissão do cuidado pelo mundo, assim 

como a sua renovação. Do ponto de vista da preservação fica entendido que a 

anterioridade é um fato indelével e que é sempre indicativa de que a primeira 

geração possui um saber acerca do mundo que se deve ao fato de ter vivido 

antes e mais tempo do que aqueles que chegam depois. Do ponto de vista da 

renovação podemos afirmar que a primeira geração também precisa 

reconhecer os limites, considerando que, depois de ter recebido o mundo das 

mãos dos velhos, a nova geração carrega consigo a potência de ir mais além.  

O desafio, portanto, encontra-se no equilíbrio entre o excesso de 

controle e a interdição e o abandono. Reações que expressam o medo adulto 

diante do novo e que se pronunciam toda vez que uma nova geração chega no 

mundo e quando a velha recusa o ocupar lugar adulto. A esse fenômeno 

Arendt (2016) denominou de crise de autoridade e que tem se apresentado 

também em contextos pré-políticos, como é o caso da educação: 

 

O problema da educação no mundo moderno está no fato 

de, por sua natureza, não poder abrir mão nem da 

autoridade, nem da tradição, e ser obrigada, apesar disso, 

a caminhar em um mundo que não é estruturado nem 

pela autoridade nem tampouco mantido coeso pela 

tradição (Arendt, 2016, p. 245).  

 

Arendt (2016, p. 229) critica o sistema educacional estadunidense, 

como se antecipasse o que hoje tem se revelado em escala mundial: a 



Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

tendência a “[...] igualar ou apagar tanto quanto possível as diferenças entre 

jovens e velhos, entre dotados e pouco dotados, entre crianças e adultos e, 

particularmente, entre alunos e professores”. Para ela, a confusão na relação 

entre gerações é ponto nodal para o declínio da autoridade e da transmissão na 

educação. Uma tendência que não faz outra coisa senão supor que “[...] existe 

um mundo da criança e uma sociedade formada entre crianças autônomas, e 

que se deve, na medida do possível, permitir que elas governem” (Arendt, 

2016, p. 229). E se elas se bastam a si mesmas e podem governar, é natural 

que os adultos sejam dispensados, de modo que a autoridade recusada pelos 

adultos “[...] somente pode significar uma coisa: que os adultos se recusam a 

assumir a responsabilidade pelo mundo ao qual trouxeram as crianças” 

(Arendt, 2016, p. 240). Evidentemente, essa suposta “autoridade” da criança 

ou do seu grupo só pode ser concebida na medida em que se dispensa o 

adulto.  

Lebrun (2008, p. 182-183) lembra que a geração que recusou a 

autoridade “[...] não ‘sustentando’ mais o encontro com a geração seguinte, ela 

não se obriga mais ao trabalho de subjetivação4 e a abandona à própria sorte. 

A criança é como que entregue a si mesma”. Em não havendo tendência inata 

a tal ponto de ser possível que se desenvolvam espontaneamente por si 

mesmos, é preciso admitir que educar requer investimento adulto intermitente, 

e no conjunto de um esforço humanizante que “[...] se dá à contrapelo da 

condição inata de nossa espécie, que é precariamente instintivo-animal” 

(Cossetin, 2021, p. 21). Em outras palavras, educar e humanizar é um 

processo contra a natureza. 

Arendt (2016) advertiu também que tão grave quanto largar as 

crianças à sua própria sorte é abandoná-las à tirania do grupo ou da maioria. É 

o próprio processo de subjetivação que está aqui em jogo, ajudando a entender 

como algumas formas de subjetividade estariam, de certo modo, mais aptas à 

identificação aos grandes coletivos, consequentemente à homogeneização. 

Nesse sentido, se estabelece uma relação entre essa adaptação às sociedades 

 

4 Vale lembrar que educação no pensamento arendtiano é sempre um tornar-se alguém. É o 

que destaca Brayner (2015, p. 98) ao afirmar que “todo projeto educativo [...]” de uma 

forma ou outra, “[...] é igualmente projeto de subjetivação”. 



Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

de massas, fundamentais aos sistemas totalitários e às novas formas de 

fascismo, e uma educação que produza exatamente o tipo de sujeitos dóceis e 

pouco afeitos à autonomia do pensamento. 

Em Origens do Totalitarismo, Arendt (2012) demonstra como a 

queda da noção de Estado-nação e a consequente ascensão de fascismos e 

totalitarismos se plasmou de forma concomitante a um declínio da autoridade 

do Estado como instituição democrática. Essa visão política aparece também 

em outros estudos, a exemplo do livro Era dos Extremos: o Breve Século XX, 

1914–1991 de Eric Hobsbawm (1995). Assim, é na ausência de uma 

autoridade que não se dá na força e na persuasão (carismática, nesse caso), ou 

nas lacunas deixadas por esse modo de autoridade da qual fala Arendt (2016), 

que outras formas de controle social se estabelecem, especialmente o 

totalitarismo e o fascismo. Mas, é importante atentar-se à relação existente 

entre a ausência de autoridade e a perda da noção de transmissão que existe no 

âmbito da educação e seus efeitos na esfera política. 

 

 

Considerações finais 

 

A transmissão se afigura como um modo específico de relação 

intergeracional capaz de dar a ver o mundo a partir das experiências 

acumuladas por aqueles que chegaram antes. Essas experiências, organizadas 

de forma curricular, constituem aquilo que denominamos de especificidade da 

escola, e que coloca o professor diante da tarefa de ensinar. Coisa que ele faz 

enquanto transmite o mundo às novas gerações. Assim entendemos a ação 

educativa em toda sua abrangência: contando com a interação entre os que 

vieram antes e os recém-chegados. Nesta perspectiva, o papel da autoridade e 

do cuidado merecem atenção, visto que é necessário que alguém assuma o 

zelo pelo mundo para entregá-lo aos que chegam. Cuidar o mundo, nesse 

sentido, é justamente buscar o equilíbrio entre proteger o mundo da criança e 

protegê-la do mundo, para cuja introdução e operação ainda não possuem 

recursos suficientes. 



Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

O descompasso nessa dinâmica é o que podemos chamar de crise de 

autoridade na educação, considerando, inclusive, o excesso de futuro ofertado 

à criança, infligindo-lhe uma rotina escolar de treinamento e adaptação para 

um mundo hipotético, ou negando-lhe o sonho e a esperança de encontrar um 

futuro em devir e do qual poderá ser agente na sua construção, à luz de seus 

desejos e expectativas. Do contrário, o grande risco é o de a criança não ser 

mais nem incitada, nem chamada a crescer psiquicamente, logo, impedida de 

assumir seu lugar na trama social. Ou então de ser convocada a assumir o 

lugar de adulto, responsabilizando-se pela própria vida quando ainda não 

dispõem de recursos para isso (Lebrun, 2008). 

Importante lembrar, inclusive, que os discursos que advogam em 

nome do protagonismo infanto-juvenil têm sugerido exatamente uma forma 

escolar proporcional e simétrica, igualando uma relação que deveria operar 

sob o signo da diferença. Sem essa diferença de lugares, isto é, sem lugar de 

exceção, a autoridade fica corroída e a transmissão se perde diante do relevo e 

centralidade concedidos à criança, dificultando, ou mesmo inviabilizando o 

cuidado com o mundo. Defendemos, portanto, que há uma certa relação no 

desaparecimento de algumas noções comuns que já ocuparam lugar de 

referência e de balizador de uma convivência baseada na democracia e na 

dignidade da vida humana, bem como o apagamento de uma esfera pública, 

com uma noção educacional tomada pelos discursos neoliberais 

desumanizantes adornados pela retórica da liberdade, da flexibilização e do 

protagonismo dos mais novos, num mundo que foi projetado pelos mais 

velhos. Mundo esse que, em termos de sua própria continuidade e 

durabilidade, ainda exige uma função de portaria pelos que vieram antes. 

 

 

Referências 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. Trad. Mauro W. Barbosa. São 

Paulo: Perspectiva, 2016. 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo: antissemitismo, imperialismo, 

totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 



Transmissão e autoridade: perspectivas arendtianas sobre o cuidado com o mundo 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 

ADORNO, Theodor. Educação e emancipação. Trad. Wolfgang Leo Maar. São 

Paulo: Paz e Terra, 2020. 

BRAYNER, Flávio. Fundamentos da educação: crise e reconstrução. Campinas: 

Mercado das Letras, 2015. 

CARVALHO, José Sérgio Fonseca de. Educação, uma herança sem testamento: 

diálogos com o pensamento de Hannah Arendt. São Paulo: Perspectiva: FAPESP, 

2017. 

COSSETIN, Vania Lisa Fischer. Moral Asepsis in Education. Educação e 

Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 73, p. 393-422, 2021. DOI: 

https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n73a2021-54953. Disponível em: 

https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/54953 . Acesso em: 

22 jul. 2024.  

FREUD, Sigmund. O mal-estar na civilização, novas conferências introdutórias à 

psicanálise e outros textos (1930-1936). Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2010. 

HOBSBAWM, Eric. Era dos extremos: o breve século XX: 1914-1991. Trad. 

Marcos Santarrita. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

KANT, Immanuel. “Resposta à Questão: o que é Esclarecimento?”. Trad. Márcio 

Pugliesi. Cognito, São Paulo, v. 13, n. 1, p. 145-154, 2012. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/issue/view/806. Acesso em: 

20 nov. 2023. 

LEBRUN, Jean Pierre. A perversão comum: viver juntos sem o outro. Trad. 

Procopio Abreu. Rio de Janeiro: Campo Matêmico, 2008. 

MASSCHELEIN, Jan; SIMONS, Marteen. A pedagogia, a democracia, a escola. 

Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2014. 

MASSCHELEIN, Jan; SIMONS, Maarten. Em defesa da escola: uma questão 

pública. Trad. Cristina Antunes. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2023. 

MEIRIEU, Philippe. O cotidiano da escola e da sala de aula: o fazer e o 

compreender. Trad. Fátima Murad. Porto Alegre: Artmed, 2005. 

POMBO, Olga. Elogio da transmissão. Jun. 2008. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/267156022_Elogio_da_Transmissao_Pr

aise_of_the_Transmission. Acesso em: 25 jun. 2024. 

RUSCHEL, Gian Eligio Soliman; COSSETIN, Vânia Lisa Fischer. A dimensão 

conservadora da educação republicana. Revista Ibero-Americana de Estudos em 

Educação, Araraquara, v. 19, p. 1-14, , 2024. DOI: 10.21723/riaee.v19i00.16587. 

Disponível em: 

https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v35n73a2021-54953
https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/54953
https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/issue/view/806
https://www.researchgate.net/publication/267156022_Elogio_da_Transmissao_Praise_of_the_Transmission
https://www.researchgate.net/publication/267156022_Elogio_da_Transmissao_Praise_of_the_Transmission
https://doi.org/10.21723/riaee.v19i00.16587


Gian Eligio Soliman Ruschel; Vânia Lisa Fischer Cossetin 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 78108, p. 1-19, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

https://periodicos.fclar.unesp.br/iberoamericana/article/view/16587. Acesso em: 1 

jul. 2024. 

SAVATER, Fernando. O valor de educar. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

YOUNG, Michael. Para que servem as escolas. 2007. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S0101-73302007000400002.Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/es/v28n101/a0228101.pdf. Acesso em: 20 nov. 2023.  

 

 

Data de registro: 13/05/2025 

Data de aceite: 03/12/2025 

 

https://periodicos.fclar.unesp.br/iberoamericana/article/view/16587
https://doi.org/10.1590/S0101-73302007000400002
http://www.scielo.br/pdf/es/v28n101/a0228101.pdf

