
Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

 

   A noção de cultura na obra de John Dewey 

 

Rodrigo Augusto de Souza* 

 

Resumo: Este artigo reporta um estudo sobre a noção de cultura na obra de John 

Dewey (1859-1952). A delimitação do objeto de investigação se concentrou nas 

obras Liberalismo, Liberdade e Cultura e Democracia e Educação. O tema cultura 

em Dewey é apresentado como um objetivo da educação, ao lado da eficiência 

social. O filósofo, para forjar a sua concepção de cultura, convergiu a atenção na 

análise de ideias e conceitos de renomados pensadores, tais como: Rousseau, 

Kant, Hegel, Hobbes e Jefferson, os quais foram apropriados, interpretados e 

criticados por Dewey. Para este, as condições culturais são imprescindíveis para a 

transformação da natureza humana por meio da educação; a cultura livre e a 

liberdade política são fundamentais para garantirem uma sociedade 

autenticamente democrática. Portanto, não há democracia sem uma cultura 

democrática formada nos indivíduos e na sociedade pela escola pública. Dewey 

ainda, atento ao contexto histórico da década de 1930, examinou a manipulação da 

cultura e das artes pelo totalitarismo, pelas ditaduras e pelos regimes autoritários. 

Além disso, as condições culturais são indispensáveis para formar e preservar a 

democracia, estabelecendo limites para as pretensões do totalitarismo, das 

ditaduras e do autoritarismo.  

 

Palavras-chave: John Dewey; Cultura; Educação; Democracia; Natureza 

Humana.  

 

* Doutor em Educação pela Universidade Federal do Paraná (UFPR). Professor em 

Univeersidade Federal de Mato Grosso do Sul (UFMS). E-mail: 

rodrigoaugustobr@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/7979978778208457. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-8797-9367.  

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77937  

  

mailto:rodrigoaugustobr@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7979978778208457
https://orcid.org/0000-0002-8797-9367
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77937
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77937


A noção de cultura na obra de John Dewey 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

The notion of culture in the work of 

John Dewey 

 

Abstract: This article reports a study on 

the notion of culture in the work of John 

Dewey (1859-1952). The delimitation of 

the object of investigation focused on the 

works Liberalism, Freedom and Culture 

and Democracy and Education. The theme 

culture in Dewey is presented as an 

objective of education, alongside social 

efficiency. The philosopher, to forge his 

conception of culture, focused his attention 

on analyzing the ideas and concepts of 

renowned thinkers, such as: Rousseau, 

Kant, Hegel, Hobbes and Jefferson, which 

were appropriated, interpreted and 

criticized by Dewey. For him, cultural 

conditions are essential for the 

transformation of human nature through 

education; free culture and political 

freedom are fundamental to guaranteeing 

an authentically democratic society. 

Therefore, there is no democracy without a 

democratic culture formed in individuals 

and society by public schools. Dewey still, 

attentive to the historical context of the 

1930s, examined the manipulation of 

culture and the arts by totalitarianism, 

dictatorships and authoritarian regimes. 

Furthermore, cultural conditions are 

essential to form and preserve democracy, 

setting limits to the intentions of 

totalitarianism, dictatorships and 

authoritarianism.  

  

Keywords: John Dewey; Culture; 

Education; Democracy; Human Nature. 

 La notion de culture dans l’œuvre de John 

Dewey  

 

Résumé: Cet article présente une étude sur la 

notion de culture dans l’œuvre de John 

Dewey (1859-1952). La délimitation de 

l’objet de recherche s’est centrée sur les 

œuvres Liberalism, Freedom and Culture et 

Democracy and Education. Le thème de la 

culture chez Dewey est présenté comme un 

objectif de l’éducation, aux côtés de 

l’efficacité sociale. Le philosophe, pour 

forger sa conception de la culture, a 

concentré son attention sur l’analyse des 

idées et concepts de penseurs renommés tels 

que Rousseau, Kant, Hegel, Hobbes et 

Jefferson, qui ont été appropriés, interprétés 

et critiqués par Dewey. Pour lui, les 

conditions culturelles sont essentielles à la 

transformation de la nature humaine par 

l’éducation ; une culture libre et la liberté 

politique sont fondamentales pour garantir 

une société authentiquement démocratique. 

Ainsi, il n’y a pas de démocratie sans une 

culture démocratique formée chez les 

individus et dans la société par l’école 

publique. Dewey, attentif au contexte 

historique des années 1930, a également 

examiné la manipulation de la culture et des 

arts par les régimes totalitaires, les dictatures 

et les régimes autoritaires. De plus, les 

conditions culturelles sont essentielles pour 

former et préserver la démocratie, en posant 

des limites aux intentions du totalitarisme, 

des dictatures et de l’autoritarisme. 

 

Mots-clés: John Dewey; Culture; Éducation; 

Démocratie; Nature humaine. 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

Este estudo sobre a noção de cultura na obra de John Dewey 

(1859-1952) está fundamentado, por ordem de importância, nos seguintes 

livros do filósofo norte-americano, publicados no Brasil: Liberalismo, 

Liberdade e Cultura e Democracia e Educação. A primeira edição de 

Liberalismo, Liberdade e Cultura foi publicada em 1970, com tradução e 

apresentação de Anísio Teixeira, como parte da Coleção Cultura, 

Sociedade e Educação, dirigida pelo educador baiano, em colaboração com 

a Universidade de São Paulo. Oportuno ressaltar que esta obra consiste em 

uma reunião de dois livros de Dewey publicados nos Estados Unidos: 

Liberalism & Social Action, de 1935, e, Freedom and Culture, de 1939, 

que formam, respectivamente, a primeira e a segunda partes da edição 

brasileira. A versão utilizada para Democracia e Educação é a quarta 

edição, de 1979, traduzida por Godofredo Rangel e Anísio Teixeira e 

acrescida por um estudo preliminar de Leonardo Van Acker, que integrou 

o volume 21 da Coleção Atualidades Pedagógicas, sob a direção de J. B. 

Damasco Penna, embora a primeira edição desta obra no Brasil date de 

1936. Cabe esclarecer que ambas as obras foram publicadas pela 

prestigiosa Companhia Editora Nacional.  

Entre os filósofos citados por Dewey (1970; 1979a), que serviram 

para forjarem a sua noção de cultura, estão Hegel, Rousseau, Hobbes e 

Kant. A maior atenção dada pelo filósofo norte-americano foi às ideias de 

Rousseau. Dewey (1970) considerou relevantes os argumentos do filósofo 

genebrino, que, em sua opinião, teria sido o primeiro a problematizar o 

antagonismo entre natureza e cultura. Na visão deweyana, Rousseau 

(1989; 2006) foi um crítico da cultura estabelecida na sua época. O autor 

Do Contrato Social, de acordo com Dewey, teria demonstrado que a 

cultura, bem como a sociedade e a educação poderiam corromper a 

natureza humana acarretando-lhe danos irreversíveis. Seria com o intuito 

de reverter essa situação que Rousseau teria proposto uma reforma 

educacional baseada no naturalismo pedagógico.  



A noção de cultura na obra de John Dewey 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Por sua vez, Dewey foi, ao mesmo tempo, adepto e um crítico das 

ideias de Rousseau. Foi-lhe adepto porque assumiu vigorosamente a defesa 

do naturalismo, embora fundamentado pelas ideias de Darwin e do 

pragmatismo. Além de ter demonstrado adesão ao seu ideário pedagógico. 

No entanto, também foi um crítico, pois o filósofo estadunidense defendeu 

que a sua filosofia fosse considerada um tipo naturalismo, certamente 

diverso do rousseauniano.  

De fato, o naturalismo de Dewey foi permeado de suas 

consistentes leituras e interpretações de Kant (2009; 2003) e Hegel (2008; 

2013). Isso lhe impediu de incorrer em certo romantismo sobre a natureza 

humana. Dewey foi capaz de notar os limites do pensamento de Rousseau 

e essa percepção foi resultado de suas leituras da filosofia germânica, 

principalmente de Kant e Hegel, de cujas obras foi exímio conhecedor. 

Dewey mostrou apreço pelo criticismo e o idealismo, isso ofereceu marcas 

originais e peculiares ao seu naturalismo. Sua defesa do naturalismo não 

lhe levou à glorificação do estado de natureza hobbesiano tampouco à 

exaltação do espírito “roto” ou “embotado”, criticado por Kant (2009), que 

seria característico do homem rude, entregue à sua própria natureza. 

Contudo, outros filósofos como Jefferson, Smith, Lenin e Nietzsche são 

citados com menor incidência entre os demais.  

 Na primeira parte do estudo se investigará a cultura como o 

objetivo da educação tendo por referência o livro Democracia e Educação. 

Nas seções subsequentes serão desenvolvidos os temas do dualismo 

natureza versus cultura, que afrontará as teses de Rousseau, da cultura livre 

e da liberdade política; trará uma crítica a Hobbes; e uma análise da noção 

de cultura forjada por Dewey. A última parte deste trabalho privilegiará 

uma interlocução com a obra Liberalismo, Liberdade e Cultura. 

 

 

A cultura como o objetivo da educação 

 

Dewey (1979a, p. 132) iniciou sua reflexão indagando se a 

eficiência social poderia ser considerada um objetivo da educação coerente 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

com a cultura. No intuito de responder à sua questão, o filósofo 

compreendeu duas concepções divergentes de cultura. A primeira versou 

sobre a cultura como “coisa tratada” e “amadurecida”. A segunda, por sua 

vez, seria a oposição baseada na cultura com o “bruto” ou o “cru”, que se 

sustentaria na identificação do “natural” com a bruteza. Nessa parte da 

análise, Dewey pareceu afrontar os argumentos de Rousseau (2006) sobre 

a pedagogia naturalista, questionando principalmente a ideia de natureza. 

Para Dewey (1979a, p. 132), “A cultura se opõe ao que chamamos 

desenvolvimento natural”. Isso acarretou o antagonismo entre cultura e 

natureza, que se tornou o foco da atenção do importante filósofo 

estadunidense.  

No desenvolvimento dos seus argumentos sobre as noções de 

cultura e eficácia social como objetivos da educação Dewey (1979a, p. 

132) aprofundou sobretudo a sua interpretação da cultura. Para o filósofo, 

a cultura é entendida como algo pessoal; é o cultivo da apreciação das 

ideias; da arte e dos interesses humanos mais gerais. Esta foi a definição de 

cultura elaborada por Dewey, que parece ser herdeira dos estudos 

deweyanos sobre Hegel. A tese de que a cultura é algo pessoal supõe o seu 

processo de assimilação pelos indivíduos. A cultura precisa ser efetiva na 

vida do indivíduo.  

Mais adiante, apresentar-se-á a rejeição deweyana da cultura como 

algo meramente espiritual e sua aproximação com a ideia de natureza, sob 

outras perspectivas. Ainda, de acordo com Dewey, a cultura é a capacidade 

da apreciação de ideias. De novo, a herança hegeliana pareceu repercutir 

nas formulações de Dewey. O filósofo comparou a cultura com uma 

capacidade de desenvolver o pensamento e, ainda mais, compreender e 

apreciar o significado das ideias. Desse modo, a cultura pode ser 

investigada com uma espécie de atividade intelectual e reflexiva.  

Para Dewey (2010), a cultura ainda estaria associada com a arte. 

Neste sentido, o pedagogo e filósofo norte-americano foi um grande 

estudioso da arte e da estética compreendidas como formas de experiência 

para os indivíduos. O último aspecto defendido por Dewey compreende a 

concepção de cultura como o cultivo dos interesses humanos mais gerais. 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Mais uma vez seria possível recorrer a Hegel na sua definição de que o 

verdadeiro é o todo, ou ainda, que de que o verdadeiro conhecimento é 

aquele que aspira o universal. Neste ponto reside a vinculação entre cultura 

e eficácia social. A cultura presente no indivíduo supõe uma ética social 

que o leva a se associar com os outros a fim de melhorar a vida social com 

base em suas capacidades e habilidades.  

 Após apresentar aspectos da sua concepção de cultura, Dewey 

(1979a) procurou deter-se na análise da ideia de eficiência social. Por 

conseguinte, mostrou duas visões divergentes. De acordo com a primeira 

proposição, a eficiência seria entendida como restrita a uma série de atos 

ou operações, numa visão subsidiada pelos fundamentos do Naturalismo, 

Positivismo e Materialismo. Essa é a percepção é rejeitada por Dewey. 

Segundo suas reflexões a eficiência deve identificar-se com o espírito e a 

significação da atividade. A eficiência estaria ligada com a atividade em 

seu espírito e significação, ou seja, em sua intencionalidade e no seu 

sentido para a vida do indivíduo e da sociedade. Por isso, a eficiência 

social não seria medida por critérios meramente quantitativos.  

 Segundo Dewey, a cultura se opõe à eficiência (Dewey, 1979a, p. 

132). Assim, sua filosofia seria também uma tentativa de superação do 

dualismo entre cultura e eficiência. Numa outra possibilidade de 

conceituação, Dewey considerou que a cultura pode ser o desenvolvimento 

completo da personalidade do indivíduo. Desse modo, Dewey aproximou-

se de uma compreensão psicológica do tema cultura ao associá-lo ao 

desenvolvimento completo da personalidade. O resultado da cultura se 

identifica com a “Verdadeira significação da eficiência social” (Dewey, 

1979a, p. 132). A cultura procuraria formar o indivíduo. Formaria, 

igualmente, personalidades distintas. Há, então, um aspecto formativo na 

cultura ao contribuir com a educação de diferentes personalidades. A 

dimensão psicológica e formativa da cultura foi ressaltada por Dewey. 

Além disso, a função da cultura não é uniformizar ou padronizar a vida e o 

comportamento dos indivíduos. Ao contrário, a intenção da cultura não é 

normatizar a personalidade a um padrão, mas favorecer a formação de 

personalidades distintas. Portanto, a diferença não é posta como obstáculo 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

ao desenvolvimento da sociedade, visto que viver numa sociedade 

democrática requer aprender a conviver com personalidades distintas e 

indivíduos diferentes.  

 Ao formar indivíduos distintos, a cultura favoreceria “Esperanças 

de serviços sociais bem maiores do que o simples fornecimento 

quantitativo de utilidades materiais” (Dewey, 1979a, p. 132). Os 

indivíduos distintos, isto é, com diferentes aptidões, habilidades, 

capacidades e profissões contribuiriam com serviços sociais 

proporcionalmente distintos que, por extensão, enriqueceriam a eficiência 

social. Dewey (1979a) rejeitou a eficiência social como um simples 

fornecimento quantitativo de utilidades materiais. Em simultâneo, o 

filósofo recusou as perspectivas quantitativas, utilitaristas e materialistas 

para o entendimento da eficiência social. Em face disso, Dewey precisou 

argumentar que a cultura não resulta de quantidade nem utilidade material. 

A consequência da união da cultura com a eficiência social seria uma 

sociedade digna, a qual seria formada de indivíduos de significativas 

qualidades pessoais.  

 Dewey percebeu algumas consequências maléficas da oposição 

entre o “Alto valor de uma personalidade” e a “Eficiência social” (Dewey, 

1979a, p. 133). Ao combater uma visão de cultura aristocrática, 

desinteressada e elitista, Dewey propôs uma função social para a cultura. 

Ao insistir na separação entre os indivíduos de “alto valor” e a eficiência 

social se teria como efeito “Uma sociedade organizada ‘feudalmente’ com 

sua rígida divisão entre superiores e inferiores” (Dewey, 1979a, p. 133). 

Aqui temos as conhecidas críticas de Dewey à herança medieval presente 

na modernidade. A intenção de Dewey seria a formação de uma sociedade 

sem superiores e inferiores, radicalmente democrática, composta por 

indivíduos com personalidades distintas a desempenharem funções sociais 

diferentes. Com efeito, isso se aproximaria daquilo que Cunha (2001) 

chamou de utopia democrática.  

Nessa sociedade democrática, de acordo com Dewey (1979a), a 

cultura não deveria ser um privilégio dos superiores. Não há o 

engrandecimento da cultura erudita em detrimento da cultura popular. Essa 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

oposição seria sintoma de uma sociedade autoritária, desigual e propensa à 

aristocracia. Na sociedade, com a oposição entre cultura e eficiência social, 

os indivíduos “superiores” têm tempo e oportunidade para se 

desenvolverem como seres humanos. Por seu turno, os indivíduos 

“inferiores” se limitam a fornecer produtos materiais pelo trabalho. Aqui a 

cultura permaneceria como um privilégio das elites. As classes populares 

seriam privadas do acesso aos bens culturais e, principalmente, impedidas 

no desenvolvimento da personalidade e da própria humanização dos 

indivíduos, pois estariam obrigadas e condenadas ao trabalho.  

Dewey aprofundou suas críticas a uma visão elitista da cultura. 

Asseverou que a sociedade não deve ser uma comunidade aristocrática. A 

sociedade deve ser democrática. Quando somente os tidos como 

“superiores” têm acesso à cultura se pratica a estimação depreciativa das 

massas. Ou seja, dar aos “superiores” o monopólio da posse da cultura 

significa depreciar as classes populares. Além de ser uma injustiça, é uma 

forma de violência e desigualdade que contribui com uma sociedade 

deficitária. Não se mede a eficiência social por produtos nem se considera 

a produção como o ideal de uma sociedade democrática. É possível 

entrever uma crítica indireta de Dewey (1979a) à sociedade industrial. A 

eficiência de uma sociedade não se mede pela produção, pois não se deve 

considerar a produção como garantia de eficiência em uma sociedade 

democrática. O grau de eficiência de uma sociedade democrática não é 

medido por critérios produtivistas.  

Na obra de Dewey, a democracia tem uma significação moral e 

ideal. Neste sentido, ela é parte da formação ética e intelectual dos 

indivíduos. Quando Dewey afirmou que a democracia possui uma 

significação moral e ideal se pode depreender que ela não é uma apenas 

uma imposição externa aos indivíduos, mas, sobretudo, uma escolha moral 

resultado do pensamento. Os indivíduos, movidos por suas escolhas éticas 

baseadas em suas ideias, livremente optam pela democracia como a forma 

de vida mais digna dos seres humanos. Assim, a democracia não é uma 

abstração, um conceito vazio, sem efetividade, mas possui significado 

prático na vida dos indivíduos. A democracia exige de todos a retribuição 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

social. O indivíduo deve contribuir com a sociedade que ele integra, da 

qual ele mesmo é parte.  

Na óptica deweyana, a democracia proporcionaria a todos a 

oportunidade para o desenvolvimento das suas aptidões distintivas. O 

movimento da contribuição individual com a sociedade não é unilateral. 

Em uma dinâmica de reciprocidade, a sociedade deveria favorecer aos 

indivíduos desenvolverem também suas aptidões e habilidades peculiares.  

A cultura não objetiva uniformizar os indivíduos. A separação da 

retribuição social e do desenvolvimento dos indivíduos é fatal para a 

democracia. Isso geraria indivíduos descomprometidos com o bem 

comum, sem responsabilidade social, favorecendo a desigualdade. A 

sociedade deveria proporcionar meios, recursos e possibilidades para o 

desenvolvimento dos indivíduos. Quando a sociedade nega aos indivíduos 

o desenvolvimento de suas aptidões, ela fomenta o seu descrédito e se 

deslegitima. O dualismo indivíduo versus sociedade supõe a sua superação 

para que ambos possam colaborar entre si.  

Contudo, não se deve ter um entendimento restrito da eficiência 

social nem reduzi-la à produção de materiais. O nível de eficiência de sua 

sociedade não é medido pelos produtos materiais que ela é capaz de 

produzir, por mais sofisticados que eles sejam. A eficiência social seria 

medida pelo nível de colaboração recíproca entre os indivíduos e a 

sociedade que eles integram. Isso seria uma sociedade autenticamente 

democrática, onde indivíduo e sociedade estão implicados entre si.  

A eficiência social, ao lado da cultura, é um objetivo educacional. 

Por isso, ela também deve ser incluída no processo de experiência. Aqui é 

importante compreender a noção de experiência em Dewey (1979b), a qual 

possui peculiaridades em relação à tradição filosófica do empirismo. Sob 

este enfoque, a noção deweyana de experiência é um modo de superação 

dos dualismos e antagonismos que marcaram a história do pensamento 

filosófico. Desse modo, além de incluir a vida individual e social, as 

questões gnosiológicas e epistemológicas, a experiência para Dewey 

(1959) pretenderia uma reforma, ou melhor, uma reconstrução do ato de 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

pensar. Isso significaria não pensar mais por meio de dualismos e 

antagonismos, mas com base na unidade da experiência.  

  Dewey (1979a) considerou que se deve evitar a concepção 

materialista de eficiência social. A medida da eficiência seria feita pela 

realização de uma experiência qualitativamente valiosa, ou seja, a 

eficiência social poderia ser medida em termos qualitativos e não 

meramente quantitativos. O filósofo não rejeitou os eventuais benefícios 

materiais da eficiência social, contudo, considerou-os inferiores à 

dimensão qualitativa. Os resultados das utilidades materiais da eficiência 

social, provenientes de uma personalidade eficiente, seriam considerados 

subprodutos da educação.  

 A cultura, em Dewey (1979a, p. 133), não deveria ser vista como 

algo apenas interior, visto que “Há uma falsa concepção de cultura, como 

coisa exclusivamente interior”. A afirmação do pensador foi categórica: 

“A cultura espiritual é um bem inútil” (Dewey 1979a, p. 133). Desse 

modo, rejeitava a ideia de uma cultura elitista desinteressada, sem 

incidência social e prática na vida do indivíduo e da sociedade. A cultura 

não seria algo exclusivamente interior ou espiritual, confinada às esferas 

do subjetivismo radical, pois, para Dewey, tal abordagem teria algo de 

maléfico. Segundo sua visão, a cultura não é algo interior, íntimo e 

exclusivo do homem.  

 De acordo com Dewey (1979a), a cultura se relaciona com outras 

pessoas, deve ser livre e de plena comunicação. Isso quer dizer que a 

cultura seria um algo interpessoal, que supõe a liberdade, interior (de 

pensamento) e exterior (individual, social e política). Ainda, estaria 

baseada na plena comunicação, isto é, a cultura fomenta a formação da 

identidade de uma comunidade e a socialização dos indivíduos. Para 

Dewey (1979a), a cultura não é um solitário requinte e um polimento, visto 

que essa leitura seria nociva para o desenvolvimento social.  

 A “vocação” dos indivíduos, nos termos defendidos por Dewey 

(1979a), seria proporcionar resultados úteis para outrem num processo de 

experiência que tem valor em si mesmo. A realização plena de um 

indivíduo, na sua dimensão vocacional ou profissional, não se encerraria 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

em si mesma. É preciso que o trabalho eficiente individual beneficie 

também o outro. Não se trata de formar indivíduos egoístas unicamente 

dedicados ao próprio interesse. Mas, antes, os indivíduos seriam 

profissionais altruístas, conscientes da função social do seu trabalho. 

 

Erraram sua vocação todos os indivíduos, sejam 

lavradores, médicos, professores ou estudantes, que 

não compreenderam que as realizações de resultados 

úteis para outrem acompanham um processo de 

experiência que tem valor por si mesmo. Porque, 

então, pensar-se que a pessoa deve escolher entre 

sacrificar-se para fazer coisas úteis aos outros ou 

sacrificar esses outros para demandar seus próprios e 

exclusivos fins, quer sejam a salvação da própria alma 

ou a edificação interior de uma vida e personalidade 

espirituais? Não há maior tragédia do que o fato de 

terem as concepções espirituais e religiosas do 

mundo dado tanto relevo aos dois ideais do sacrifício 

pessoal e do autoaperfeiçoamento espiritual, em vez 

de combater este dualismo na vida. Esse dualismo já 

se arraigou muito profundamente para ser facilmente 

extirpado; mas, por esta razão, a tarefa especial da 

educação nos tempos atuais é lutar em prol de uma 

finalidade em que a eficiência social e a cultura 

pessoal sejam coisas idênticas e, não, antagônicas 

(Dewey, 1979a, p. 133, grifos nossos). 

 

 A ênfase de Dewey (1979a) na educação vocacional evidenciou a 

valorização da psicologia educacional sobre as demais áreas do 

conhecimento que compõem a pedagogia. Por sua vez, Dewey (1979a), 

numa abordagem naturalista, consideraria a existência de aptidões naturais 

e, ao mesmo tempo, levaria em conta os interesses individuais presentes na 

constituição daquilo que ele chamou de vocação. Ao defender a educação 

vocacional, Dewey não reforçou uma compreensão aristocrática da 

formação escolar, tampouco insistiu numa educação individualista ou 

egoísta, na qual o indivíduo está desconectado da sociedade e dos 

interesses sociais de contribuir com outrem na realização do seu trabalho 

profissional.  



A noção de cultura na obra de John Dewey 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 Ao argumentar em favor da superação do dualismo entre eficiência 

social e cultura pessoal, Dewey (1979a) aproveitou para criticar o ideário 

do sacrifício individual ou comunitário em favor de fins próprios ou 

espirituais. A educação ou o desenvolvimento da cultura não é um tipo de 

sacrifício. Ao contrário, a educação em Dewey é também prazerosa porque 

está vinculada com as aptidões e os interesses individuais e coletivos. 

Neste aspecto, Dewey esteve mais próximo do epicurismo do que do 

estoicismo, por exemplo. Deve-se fazer coisas úteis aos outros não para 

garantir a salvação fora do mundo ou o aperfeiçoamento espiritual, mas 

porque isso incorre em satisfação e benefício ao indivíduo e à sociedade. 

Então, a educação baseada no sacrificar-se pelos outros ou no sacrificar os 

outros em benefício individual seria inócua por não ser plenamente 

vocacional nem estar sintonizada com as aptidões, não favorecendo o 

interesse pessoal e coletivo. Além disso, os fins desse sacrifício seriam 

individualistas ou egoístas, no fundo, porque objetivariam a salvação 

pessoal ou o próprio aperfeiçoamento espiritual, ignorando a utilidade 

social como objetivo principal. Nesse ponto de sua reflexão, Dewey 

(1979a) realizou a crítica das concepções religiosas e espirituais. 

 O esforço de Dewey (1979a) procurou demonstrar que a cultura 

pessoal e a eficiência social deveriam ser coisas idênticas e não 

antagônicas. Na pedagogia do autor seriam objetivos e tarefas da 

educação: o desenvolvimento de acordo com a natureza; a eficiência 

social; e a cultura ou enriquecimento mental e pessoal. 

 

Mas a eficiência social, como finalidade educativa, 

deve significar o cultivo de participar-se livre e 

plenamente das atividades comuns. Isto é impossível 

sem a cultura e, ao mesmo tempo, nos recompensa 

[sic] com mais cultura, porque não podemos 

colaborar com outrem sem aprendermos com isso 

alguma coisa – sem nos alçarmos a um ponto de mais 

largo descortino e perceber coisas que, se não fosse 

isso, ignoraríamos. Por essa causa não há talvez 

melhor definição de cultura do que dizer-se que é a 

capacidade de expansão contínua da quantidade e 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

profundidade de nossas percepções e ideias (Dewey, 

1979a, p. 135, grifos nossos). 

 

 A definição deweyana de cultura se aproximou de uma abordagem 

psicológica e filosófica, particularmente de inspiração hegeliana. A 

dimensão psicológica foi ressaltada quando Dewey (1979a) definiu a 

cultura como uma percepção, quase em uma acepção fenomenológica do 

assunto. De outra parte, a cultura também é a produção de ideias. Essa 

ênfase nas ideias revela uma herança hegeliana de Dewey. Ao sustentar 

seu argumento, Dewey não defendeu, como já se demonstrou, uma 

concepção idealista ou meramente espiritual de cultura, mas mostrou que a 

cultura, além da eficiência social, permite o desenvolvimento do 

pensamento e das ideias nos indivíduos.  

 A cultura, para Dewey, ainda suporia uma expansão da capacidade 

contínua da quantidade e da profundidade ao tratar das percepções e das 

ideias. Os aspectos da quantidade e da profundidade favorecem a junção 

das nuances quantitativas e qualitativas no plano da cultura. A cultura não 

seria apenas um fazer material, a produção de coisas úteis. Embora isso 

também seja cultura, ela é muito mais. A profundidade indicaria uma 

capacidade de reflexão que vai aos fundamentos, à radicalidade do 

conhecimento. Sendo assim, a cultura seria uma forma de reflexão 

profunda, não baseada na superficialidade e muito menos em preconceitos. 

Não há eficiência social sem cultura. 

 

 

O dualismo natureza versus cultura 

 

A ideia de que a cultura se oporia à natureza já tinha sido 

problematizada por Dewey na obra Democracia e Educação, de 1916. O 

filósofo pareceu adotar uma posição conciliatória em face do antagonismo 

natureza e cultura. Defendeu que o antagonismo deveria ser superado e 

que ambas as dimensões possuem o seu contributo indispensável à 

definição de cultura. Dewey (1970) não realizou isso sem antes afrontar 

pensadores relevantes para a constituição do seu pensamento, a saber: 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Jean-Jacques Rousseau, Immanuel Kant, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, 

Thomas Hobbes e Thomas Jefferson, como mencionado anteriormente. A 

atenção principal recaiu sobre Rousseau, autor determinante na formulação 

das concepções e ideias deweyanas. Ao tentar estabelecer um equilíbrio 

entre natureza e cultura e evitar esse dualismo, Dewey procurou unificá-los 

na forma da reconstrução da experiência.  

 Na obra Liberalismo, Liberdade e Cultura, na edição brasileira de 

1970, a cultura foi discutida por Dewey junto aos temas liberdade, política 

e sociedade. A tradição do liberalismo, especialmente nos Estados Unidos, 

foi evocada por Dewey (1970) para investigar as nuances da cultura, pois, 

para Dewey (1970, p. 100), a “cultura livre é capaz de gerar a liberdade 

política”. É interessante perceber que Dewey (1970, p. 100) defendeu uma 

cultura “tão livre” que fosse capaz de gerar a liberdade política, ou seja, 

não caberia nenhum tipo de censura nem controle sobre a cultura. Seria 

preciso que ela se desenvolvesse sob os pressupostos de absoluta 

liberdade. Dewey se referiu a uma intensidade de liberdade para a cultura. 

A cultura livre, na visão deweyana, concebe e gera a liberdade política. Por 

sua vez, a liberdade política seria uma consequência e um 

acompanhamento da cultura livre. Esses dois termos, cultura livre e 

liberdade política estão imbricados e se retroalimentam na dinâmica da 

vida social. 

 A importância da cultura livre pode ser medida pelo estado das 

ciências, dos saberes, das artes, da convivência humana, da vida familiar e 

da vida econômica em uma sociedade. Por isso, a liberdade e a cultura 

estariam intrinsecamente vinculadas para Dewey. São fatores 

determinantes, para isso, a liberdade política, a cultura livre e as 

instituições democráticas. 

 

Qual, nessa cultura, o estado da ciência e do saber; 

das artes, belas e tecnológicas; da amizade e da vida 

de família; dos negócios e da finança; das atitudes e 

disposições criadas no dar e receber do dia a dia da 

vida associada? Seja qual for a constituição inata da 

natureza humana, suas atividades funcionais, aquelas 

que respondem pelas instituições e regras e, em suma, 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

moldam o padrão destas últimas, são criadas por todo 

o corpo de ocupações, interesses, habilidades, 

crenças que constituem uma dada cultura (Dewey, 

1970, p. 100, grifos nossos). 

 

 A cultura possui uma função fundamental sobre a constituição 

inata da natureza humana. Com isso, Dewey (1970) evitou o determinismo 

naturalista que afirmava o primado da natureza sobre a cultura. A famosa 

tese rousseauniana de que a sociedade e a cultura corrompem a natureza 

humana representa esse tipo de determinismo. Não há a defesa de uma 

metafísica naturalista no pensamento de Dewey. Trata-se do contrário, a 

cultura contribui favoravelmente com o desenvolvimento e o 

aprimoramento da natureza humana. Na opinião de Dewey (1970), a 

cultura molda os padrões para as atividades funcionais por meio das 

ocupações, habilidades e crenças. As instituições e as regras surgem e 

representam uma dada cultura, que não é fechada nem estanque, mas antes 

se encontra em contínua expansão e transformação. 

 Com base na interpretação de Dewey (1970), Rousseau teria um 

posicionamento filosófico em defesa da natureza humana e, por isso, 

intentou liberar o ser humano das opressões realizadas principalmente pelo 

Estado e pela Igreja, que detinham o monopólio da cultura na sua época e 

eram pessimistas em relação à natureza humana. 

 

O erro primário foi o de formular as questões como se 

fossem questões da estrutura dos seres humanos, de 

um lado, e, do outro, da própria natureza da 

autoridade e das regras sociais, quando na realidade a 

questão fundamental era a da relação entre o “natural” 

e o “cultural”. O ataque de Rousseau às artes e 

ciências (como também ao governo e leis existentes) 

chocou seus contemporâneos do século XVIII, porque 

as coisas que ele clamava estarem operando para 

corromper a natureza humana, criando a 

desigualdade, eram as próprias coisas em que 

confiavam para produzir o indefinido progresso 

humano. Contudo, pondo toda ênfase sobre a 

natureza humana e lhe dando todas as vantagens, 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

desde que, para ele, a despeito da condição dessa 

natureza ser ainda primitiva e não refinada, 

conservava ela a sua natural bondade, enquanto a 

perda da igualdade original não produzisse as 

condições que a corrompiam; Rousseau, de certo 

modo, levantou o problema da natureza versus cultura 

(Dewey, 1970, p. 122, grifos nossos). 

 

 Ensejou Dewey (1970) dirigir suas críticas a Rousseau a respeito 

da noção de natureza humana. Sagaz leitor de Kant, Dewey classificou 

como “primitiva” e “não refinada” a concepção de natureza humana de 

Rousseau, cujo mérito estaria em lançar luzes sobre o dualismo natureza e 

cultura, justamente esse antagonismo que Dewey procurou superar, entre 

outros. Já Kant, tempos depois, ainda no curso do Iluminismo, posicionou-

se mais ao lado da cultura, conforme a tradição filosófica baseada no 

emprego da palavra alemã Kultur (Dewey, 1970, p. 123). Dewey, por sua 

vez, tentou encontrar uma solução conciliatória, que previa a união dos 

dois pares antagônicos: natureza humana e cultura. 

 

Kant e seus sucessores germânicos, tomando o 

desafio lançado pelos impopulares paradoxos de 

Rousseau, tentaram inverter a sua posição e 

interpretaram toda a história como o contínuo 

processo da cultura, pelo qual a natureza animal 

original do homem se refinou e se transformou de 

natureza animal em natureza distintamente humana 

(Dewey, 1970, p. 123, grifos nossos). 

 

Dewey (1970) pareceu compartilhar da distinção realizada por 

Kant sobre a ideia de natureza. Ao distinguir a natureza animal da 

natureza humana, este último chamou a atenção para o papel crucial 

exercido pela cultura na formação dos seres humanos. Como o excerto 

citado supõe, o filósofo alemão tentou inverter a posição de Rousseau 

dando ênfase na função desempenhada pela cultura e pela história na 

transformação da natureza animal em natureza humana. Essa 

transformação, que se dá pela apropriação da cultura presente na história, 

chama-se educação.  



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

Neste sentido, Kant foi além de Rousseau, cuja visão a respeito da 

natureza humana era um tanto simplista. Desse modo, Kant separou a 

natureza animal da natureza humana e concluiu que a primeira é rude, 

embotada, primitiva e não-civilizada, portanto, ela não poderia ser 

naturalmente boa. A bondade, por exemplo, é resultado da formação ética 

de um indivíduo e não uma atitude espontânea e gratuitamente natural. A 

formação transforma a vida de um indivíduo modificando-lhe a natureza, 

ou melhor, transformando-a efetivamente em natureza humana. 

A posição de Dewey (1970) no debate de ideias, presente na sua 

obra, entre Kant e Rousseau pareceu ser ambígua e contraditória. Ao lado 

de Rousseau, Dewey assumiu as críticas aos agentes corruptores da 

“natureza humana”, ampliando-as para novas perspectivas. Contudo, 

mostrou a insuficiência e a visão simplista de sua ideia de natureza 

humana. Isso porque sua interpretação de Rousseau foi mediada pela 

leitura de Kant. A compreensão deweyana da natureza humana se 

distanciou do determinismo naturalista de Rousseau. Embora a filosofia de 

Dewey também fosse um tipo de naturalismo, ela não incorreu na defesa 

de um naturalismo vulgar segundo o qual a bondade humana é algo natural 

e a cultura e a sociedade são totalmente agentes corruptores da natureza.  

Ao adotar uma atitude mais reformista ou de transformação, 

Dewey assumiu a centralidade da cultura para a formação humana, uma 

herança da filosofia kantiana. Mas essa cultura não seria a “Cultura 

dominante” (Dewey, 1970, p. 101). Válido notar como Dewey utilizou a 

expressão cultura dominante para distinguir suas ideias de qualquer 

perspectiva aristocrática ou elitista. A cultura em Dewey não significa 

apenas a cultura erudita da aristocracia e das elites, pois a cultura popular 

também encontrou espaço e lugar em seu pensamento. Aproximando a 

ideia de cultura das contribuições da antropologia e da sociologia, Dewey 

(1970, p. 119) não reforçou a dominação cultural para as classes populares 

e defendeu a legitimidade de suas expressões culturais. A educação não é 

uma forma de violência simbólica, de imposição da cultura dominante para 

as classes populares. 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Dewey (1979a, p. 360) asseverou que “Estas filosofias caseiras são 

legítimas e muitas vezes adequadas [....], mas não resultam em sistemas 

filosóficos”. A respeito da separação entre a filosofia popular e a filosofia 

das elites, considerou o filósofo: “Não se pode esperar que uma casta 

dominante e que vive em meio ao conforto conceba uma filosofia de vida 

igual à casta que luta penosamente pela sua subsistência” (Dewey, 1979a, 

p. 360). A partir dessas premissas, pode-se inferir que Dewey defendeu a 

legitimidade dos saberes, da filosofia e da cultura popular.  

 Segundo Dewey, Rousseau teria o mérito de ter chamado a atenção 

para o problema filosófico da relação entre a natureza e a cultura. Embora 

se posicionasse ao lado da natureza humana, proporcionou uma proveitosa 

discussão filosófica sobre as tensões e os embates envolvidos nesse 

antagonismo. Ao realizar sua crítica social e cultural Rousseau pretendia 

libertar a natureza humana da corrupção e da opressão realizada 

principalmente pelo Estado e pela Igreja. Dewey se apropriou dessa crítica 

rousseauniana e mostrou que existiriam outros agentes corruptores e 

opressores da natureza humana no contexto do século XX, tais como as 

instituições sociais e políticas, associações, o próprio capitalismo, entre 

outros. De certo modo, Dewey renovou a crítica de Rousseau ampliando-a 

para outros pressupostos. 

 

 

Cultura, liberdade e democracia 

 

Dewey (1970) concentrou-se nas relações entre a cultura e a 

liberdade com o intuito de favorecer o desenvolvimento da democracia. 

Buscava uma cultura que fosse livre em si própria. O grande problema 

afrontado por Dewey foi: que tipo de cultura é livre para conceber e gerar 

a liberdade política? Em face disso, o filósofo dispôs o problema da 

liberdade anteriormente à elaboração de sua noção de cultura. Somente um 

indivíduo que goza de liberdade no seio de uma sociedade livre pode 

fomentar uma cultura capaz de conceber e gerar a liberdade política.  



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

Essa liberdade individual não seria absoluta nem superior ao poder 

das instituições livres e democráticas. Em sua reflexão sobre a cultura, a 

liberdade e a democracia, Dewey recorreu a pensadores como Thomas 

Jefferson, entre outros “[Pais] Fundadores (Founding Fathers)” (Dewey, 

1970, p. 101), da tradição dos primeiros republicanos dos Estados Unidos; 

Thomas Hobbes, de quem analisou a ideia de contrato social e criticou a 

concepção de natureza humana; e, ainda, investigou a situação da cultura 

na antiga União Soviética, particularmente citando Vladimir Lenin. Some-

se a isso, a preocupação do filósofo sobre o estado da cultura ante o 

crescente nacionalismo alemão, o estado totalitário e os agentes 

considerados opressores da natureza humana e monopolizadores da 

cultura.  

Na opinião de Dewey (1970), a cultura concebe e gera a liberdade 

política. Isto é, não haveria liberdade política espontaneamente, seria 

preciso que a formação cultural, por meio da educação, incutisse no 

indivíduo e na sociedade o valor da democracia. Não haveria, por 

conseguinte, democracia sem cultura e educação. A cultura, para Dewey, 

teria o poder modelar os padrões de pensamento e ação, por isso, ocupou 

lugar de destaque na obra do filósofo. Ao mesmo tempo, a liberdade 

política é acompanhamento por fomentar o desenvolvimento e a 

democratização da cultura num ambiente de liberdade e consequência da 

cultura; também é consequência, pois, a formação advinda da cultura e da 

educação promove a emancipação humana. 

Dewey (1970) contestou aquilo que chamou de posição extrema de 

Hobbes. A completa liberdade destinada à natureza humana seria algo 

negativo para o filósofo. O estado de natureza, em seu estágio bruto e rude, 

levaria à barbárie. Neste sentido, Dewey criticou a ideia de natureza 

humana de Hobbes e rejeitou-lhe a tese segundo a qual a natureza humana 

é vista estritamente como antissocial. 

 

Poucos são hoje os que sustentam a posição extrema 

de Hobbes, segundo a qual a natureza humana é tão 

inerentemente antissocial, que somente a experiência 

das más consequências da guerra de todos contra 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

todos, que reinou quando a natureza humana teve 

completa liberdade, leva os homens sob o motivo de 

medo, a se submeter à autoridade – a natureza 

humana mesmo então permanecendo tão intratável 

que a única garantia de segurança contra seus 

instintos de pilhagem é a sujeição à soberania. Mas 

não é raro encontrar em livros de sociologia o 

problema básico formulado como se fosse o de 

catalogar e analisar agências pelas quais o indivíduo 

é domesticado, ou “socializado”. A principal 

diferença entre tais escritores e Hobbes está no fato 

de que se dá menor ênfase à simples pressão política, 

reconhecendo-se que há tendências na natureza 

humana original que a tornam dócil a regras e 

regulações sociais [...]. Cada um é livre enquanto 

suas ações não restringirem a liberdade de outros [...]. 

Era resolvida por um princípio formal da lei, como do 

igual direito de qualquer indivíduo mentalmente são 

de certa idade a entrar em relações contratuais com 

outros – pouco importando se as condições 

estabelecidas davam a ambas as partes igual liberdade 

de ação, ou faziam do contrato “livre” uma forma de 

prisão (Dewey, 1970, p. 120-121, grifos nossos). 

 

Hobbes, na análise de Dewey (1970), propugnava que a natureza 

humana deveria ser educada pela guerra e violência. A submissão à 

autoridade e a sujeição à soberania são apresentadas como as alternativas 

disponíveis aos indivíduos se verem livres da barbárie. A concepção de 

natureza humana hobbesiana foi vista como algo intratável, bruta e não 

transformada.  

Indagou-se Dewey (1970) sobre como “domesticar” e socializar os 

indivíduos sem recorrer à sujeição e à submissão. Ao rejeitar os 

argumentos de Hobbes, Dewey não compartilhou da sua visão sobre a 

natureza humana nem de seu incentivo à sujeição e à submissão dos 

indivíduos. A filosofia de Hobbes se converteu numa defesa da autoridade 

e da soberania, cerceando, desse modo, a liberdade dos indivíduos. A 

alternativa de Dewey para responder à pergunta seria pela via da educação 

e da cultura. Dewey questionou até mesmo a legitimidade do contrato 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

social de Hobbes. O contrato social seria realmente livre? Ou melhor, ele 

seria uma expressão da liberdade plena dos indivíduos? Frequentemente os 

indivíduos não estão movidos pela sua liberdade quando da firma dos seus 

contratos. Por isso, Dewey (1970) criticou o contrato social por não 

representar a liberdade de ação dos indivíduos, mas a sua dominação.  

John Dewey (1970) examinou os chamados fatores que seriam 

determinantes para a cultura. Constatou que, na modernidade, havia se 

estabelecido um monismo em relação à cultura. Isso consistia em 

compreender o determinismo econômico sobre todas as dimensões da vida 

humana, inclusive o aspecto cultural. Nas palavras de Dewey (1970, p. 

107), “O exemplo atual mais óbvio é o da crença de que as condições 

econômicas são em última análise as forças que governam as relações 

humanas”. No Iluminismo, por exemplo, acreditava-se que “A opinião 

dominante dava a supremacia final à razão, ao avanço da ciência e da 

educação” (Dewey, 1970, p. 107).  

A obra de Adam Smith, Wealth of Nations, foi citada por Dewey 

para rejeitar o argumento em defesa da economia política. De certa forma 

seria correto sustentar que Smith favoreceu o argumento da “Moda da 

explicação econômica” (Dewey, 1970, p. 107). Coube a Smith, de acordo 

com Dewey, “Acabar com a subordinação [da economia à política]” 

(Dewey, 1970, p. 107). Desse modo, Smith, na visão deweyana, contrapor-

se-ia ao 

 

Período grego, [pois], vemos que Aristóteles dá ao 

fator político tal poder de controle, que todas as 

atividades econômicas normais são relegadas para a 

casa da família, de modo que toda a prática 

econômica moralmente justificável é literalmente 

doméstica (Dewey, 1970, p. 108). 

 

Smith mostrou como a economia passou a ser o fator determinante 

da vida humana em todas as suas dimensões. Mas, principalmente, o autor 

citado por Dewey indicou que a economia não se sujeitava aos ditames da 

política. Com efeito, a economia determina a política e não o contrário. 

Isso certamente acarretou implicações para a cultura e para a democracia. 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

A cultura e a democracia, segundo as ideias deweyanas, estão 

intrinsecamente conectadas, por isso, “Devemos nos libertar das ideias que 

nos levam a crer que as condições democráticas mantêm-se 

automaticamente por si mesmas, ou podem ser identificadas ao 

cumprimento de prescrições postas numa constituição” (Dewey, 1970, p. 

127).  

Neste prisma, a democracia, para ser efetiva, depende de certas 

condições culturais. Dewey (1970, p. 128) se deteve na análise do estado 

totalitário, do fascismo e daquilo que chamou “fé nazista”. Mostrou ter 

sido um movimento de descrédito da democracia que ludibriou e 

manipulou de forma hábil as massas populares com o favorecimento do 

totalitarismo e das ditaduras. A democracia foi substituída pelo ódio e por 

outras crenças. O totalitarismo foi comparado por Dewey (1970, p. 128) a 

uma “Doença da qual não estamos inumes”. Os valores democráticas 

estariam sendo minados. Portanto, a causa da erosão dos valores 

democráticos, “Leva-nos até a não ver argueiros em nossos próprios olhos 

tais como nossos próprios preconceitos raciais” (Dewey, 1970, p. 128). A 

permanência dos indivíduos em seus preconceitos raciais, às vezes, 

inconscientes, mostra a instalação de crenças baseadas no ódio que 

constituem o indício do declínio dos valores democráticos e o germe do 

totalitarismo e das ditaduras baseadas no autoritarismo. O contexto 

histórico da década de 1930, período no qual Dewey publicou os textos em 

questão, recebeu reflexões elaboradas pelo filósofo.  

Lenin foi citado por Dewey para examinar os temas revoluções e 

práticas políticas autoritárias. Argumentou: “Nada mais exasperante e mais 

ressentido do que despertar certos impulsos e tendências [especialmente 

nos jovens], e depois, procurar frear-lhes a manifestação” (Dewey, 1970, 

p. 128). Dewey se referia à transformação do ideário revolucionário numa 

prática política autoritária. Ao citar textualmente Lenin endereçou sua 

análise à revolução bolchevique que originou a União Soviética. A 

revolução traria como consequência a reação. Não se pode pensar numa 

revolução que não trouxesse consigo a sua reação ou aquilo que 

comumente se chamou de contrarrevolução. Representando os contrários à 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

revolução, os partidários da reação lutariam para instalar uma nova ordem 

social, política, cultural, artística e econômica.  

Esse movimento seria uma reação à ordem revolucionária 

instalada que abrangeria, igualmente, todos os setores da vida social, 

particularmente a cultura. Dewey (1970, p. 130) concordou com a 

afirmação de Lenin de que “as revoluções são autoritárias”, pois para 

conter adversários e opositores e sustentar-se politicamente, a revolução 

precisaria recorrer ao autoritarismo. Então, nesse aspecto, Dewey 

concordou com Lenin, embora tenha discordado das razões leninistas. A 

revolução seria autoritária, para Dewey, pois que trairia a si mesma, 

demonstrando não ser possível viver numa desordem permanente e, 

sobretudo, porque pretendia controlar a vida social e a liberdade dos 

indivíduos aproximando-se, assim, do totalitarismo ou da ditadura.  

A esse respeito é interessante assinalar como a revolução russa 

procurou criar uma cultura e uma arte revolucionárias, controlando, desse 

modo, essas dimensões da vida social e individual. A arte e a cultura 

precisariam estar de acordo com o arbítrio dos líderes revolucionários. Por 

exemplo, isso levou à rejeição da “arte degenerada” pelos nazistas e da 

“arte burguesa” pelos comunistas. Em particular, sobre o caso da 

revolução russa, o documentário Revolution: a New Art for a New World, 

dirigido e produzido por Margy Kinmonth, representa um valioso recurso 

para compreender como a União Soviética procurou criar uma arte, que 

transmitisse os valores revolucionários, em defesa da criação de uma 

ordem social, econômica e política. Tal arte pretensamente objetivava se 

contrapor à arte burguesa do capitalismo e difundir os valores comunistas. 

Para Dewey, a democracia depende de condições culturais, a ponto 

de ter afirmado: 

 

Poderia facilmente encher páginas com Thomas 

Jefferson insistindo sobre a necessidade de uma 

imprensa livre, de educação geral, de grupos de 

vizinhança locais a conduzir, por meio de reuniões e 

discussões íntimas, a direção dos próprios negócios – 

para que a democracia se tornasse segura (Dewey, 

1970, p. 132). 

https://en.wikipedia.org/wiki/Margy_Kinmonth
https://en.wikipedia.org/wiki/Margy_Kinmonth


A noção de cultura na obra de John Dewey 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

Neste viés, a democracia não pode ser vista como uma “simples 

teoria” defendida por “ingênuos devotos” (Dewey, 1970, p. 132), pois que 

supõe a existência de instituições democráticas garantidoras da sua 

efetivação. Dentre as quais nenhuma se equipararia à importância da 

escola pública, que seria a principal instituição a fomentar a democracia 

como valor universal para a vida social. 

 

Depois de um século da crença de que o sistema de 

Escola Pública, pela própria natureza de seu trabalho, 

estava destinado a ser o que seus primeiros apóstolos 

chamavam um ‘pilar da república’ – estamos 

verificando que tudo a respeito das escolas públicas – 

seus órgãos oficiais de administração, organização e 

controle, a condição do magistério, as matérias 

ensinadas e os métodos desse ensino – cria problemas, 

e que esses problemas, no que diz respeito às relações 

da escola com as instituições democráticas, têm sido 

esquecidos. Na realidade a atenção que lhes tem sido 

dada, de vários pontos de vista técnicos, é uma razão 

para se obscurecer a questão central (Dewey, 1970, p. 

134). 

 

 Dewey argumentou sobre o fato de a escola pública ter sido 

concebida como sistema de ensino e como uma força motriz para a 

república. Apesar da sua importância para a efetivação da democracia, ela 

tem sido esquecida e negligenciada pelo poder político. Como se pode ter 

uma república que seja verdadeiramente democrática se a escola pública, 

com seus importantes problemas, permanece ignorada? O esquecimento 

dos problemas que afetam a escola pública é um sintoma do quão distante 

está a sociedade de uma autêntica democracia. Quanto mais a escola 

pública é ignorada, menos próxima está a república de ser uma verdadeira 

democracia.  

 Como já se afirmou, segundo Dewey (1970, p. 103), “A literatura, 

a música, a pintura, o teatro, a arquitetura têm qualquer íntima conexão 

com as bases culturais da democracia”. Mesmo os pretensos democratas se 

recusam a admitir que a cultura e as artes têm uma função importante para 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

a democracia. As artes não podem ser consideradas apenas “Adornos de 

cultura” (Dewey, 1970, p. 103), visto que “São coisas de cujo gozo todos 

devemos partilhar, se a democracia é real” (Dewey, 1970, p. 103). A 

efetivação da democracia depende de partilhar as artes, isto é, de torná-las 

acessíveis a todos. Mais do que isso, partilhar as artes levaria ao gozo 

estético de todos. Isso supõe dizer que as classes populares poderiam se 

apropriar dos bens culturais e artísticos, decifrando-os e extraindo-lhes o 

significado.  

Essa orientação se contrapõe ao entendimento aristocrático da arte. 

Ser capaz de compartilhar os bens culturais e artísticos, de democratizá-

los, é uma característica de uma democracia real. Por outro lado, a 

concentração da cultura nas mãos de uma elite indica o quão distante se 

está de uma democracia. Para avaliar se um estado é realmente totalitário 

bastaria investigar sobre o estado das artes e da cultura na sua sociedade. 

Pois, nos regimes totalitários, 

 

O teatro, o cinema, a sala de música, até a galeria de 

pintura, a eloquência, as paradas populares, os 

esportes comuns, as agências de recreação, todos 

foram postos sob controle, como parte dos serviços de 

propaganda, pelos quais a ditadura se conserva no 

poder sem ser considerada opressora pelas massas 

(Dewey, 1970, p. 103). 

 

Portanto, deve-se evitar que os meios culturais e artísticos sejam 

controlados pelo Estado. Antes do estado totalitário monopolizar todas as 

esferas da vida social, incluindo as artes e a cultura, a Igreja o fazia. O 

estado totalitário substituiu o lugar ocupado pela Igreja medieval, por 

exemplo. Da mesma forma como o estado totalitário e as ditaduras 

procuraram controlar as canções e censurar as artes, a Igreja também o 

realizou para defender sua influência social e o seu controle sobre as 

classes populares (Dewey, 1970, p. 104).  

Após o predomínio da “Escola clássica da teoria econômica” 

(Dewey, 1970, p. 110) que defendia o  



A noção de cultura na obra de John Dewey 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Interesse próprio como a principal força motivadora 

do comportamento humano; ideia ligada, no seu 

aspecto técnico, com a noção de que prazer e dor são 

as causas e os fins em vista de toda conduta humana 

consciente, pelo desejo de obter uma e evitar a outra.  

 

Nota-se o retorno do papel da economia e do Estado. Conforme 

Dewey (1970, p. 110), no contexto histórico de suas publicações, havia um 

“amor ao poder”. Neste sentido, a busca pelo sucesso e pelo aumento de 

poder levou a ascensão dos estados nacionais, do nacionalismo e da força 

militar.  

A política daquela época foi entendida como a “política de força” 

(Dewey, 1970, p. 110). Dessa forma, a “ética do poder” passava a se 

sobrepor “A uma suposta ética cristã do sacrifício” (Dewey, 1970, p. 110). 

Diante do exposto, Dewey encontrou a justificação da passagem do ideário 

da ética cristã do sacrifício para a ética do poder em autores como Darwin 

e Nietzsche. A ética do poder era “Uma interpretação da luta darwiniana 

pela existência e sobrevivência do mais apto [que] foi usada como apoio 

ideológico” (Dewey, 1970, p. 110). No que concerne ao filósofo, alegou: 

“Alguns escritores, notavelmente Nietzsche (embora não na forma 

frequentemente alegada), propuseram uma ética do poder em oposição a 

uma suposta ética cristã do sacrifício” (Dewey, 1970, p. 110). Portanto, no 

contexto da produção deweyana com a hegemonia da ética do poder, 

baseada na potência do indivíduo, na sua busca pelo prazer e pela 

sobrevivência do mais forte, percebia-se uma afirmação da natureza 

humana e de interação com condições culturais que favorecessem a sua 

transformação de acordo com seus interesses e propósitos.  

Dewey confrontou a tradição liberal norte-americana e inglesa 

fundada no valor da liberdade e do indivíduo com o pensamento de Hegel. 

Para Dewey, havia uma diferença entre “a fonte e o fundamento” da 

liberdade na tradição anglo-saxônica, que se encontrava na “Própria 

natureza da individualidade” e na tradição da Europa continental segundo 

a qual a ideia de liberdade se fundava nas “ideias de racionalidade” 

(Dewey, 1970, p. 117). A filosofia de Dewey sobre a natureza humana 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

evidenciou uma posição intermediária entre essas duas tradições, como 

explicou: “São livres os que se governam pelos ditados da razão; aqueles 

que seguem as solicitações do apetite e dos sentidos são de tal modo 

governados por eles, que não são livres” (Dewey, 1970, p. 117). A 

liberdade, na abordagem deweyana, não é uma benesse da natureza do 

indivíduo, mas uma árdua conquista da razão. Ponderou o filósofo: 

 

Por isto foi que Hegel na mesma ocasião em que 

estava a glorificar o Estado, escreveu uma filosofia da 

história, de acordo com a qual a marcha dos 

acontecimentos históricos partia do Estado despótico 

do mundo oriental, em que apenas um era livre, para a 

era que alvorecia na Alemanha, no mundo ocidental, 

na qual todos eram livres (Dewey, 1970, p. 117, grifo 

do autor). 

 

A Alemanha totalitária foi contraposta por Dewey (1970) em 

relação aos Estados democráticos. A liberdade, na análise deweyana, 

desapareceu no totalitarismo alemão. Mais do que isso, Dewey alegou o 

uso da “tradição continental”, da “liberdade dentro da lei”, da “tradição 

clássica” e da “lei e razão” para justificar a perda da liberdade na 

Alemanha totalitária, “nada tem a ver com a liberdade”, pois “afirma a 

impossibilidade de condições livres para determinarem a própria lei” 

(Dewey, 1970, p. 118). Essas características presentes na Alemanha da 

época apontavam na direção do “Estado totalitário” (Dewey, 1970, p. 118).  

Segundo Dewey (1970), a cultura deve ser livre para que as 

instituições políticas também sejam livres e democráticas. Toda a visão de 

cultura compartilha de uma compreensão sobre a natureza humana, a qual, 

por sua vez, tem a forma determinada pela interação com as condições 

culturais. Ademais, a natureza humana não é estanque: ela é parte inata e 

parte modificada pelas condições culturais. A natureza humana interage, 

isto é, modifica e é modificada por estas condições. Portanto, é preciso não 

só examinar os conflitos e acordos entre a natureza humana e as condições 

cultuais, assim como verificar os efeitos dessas interações sobre a natureza 

humana e as condições culturais. 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Considerações finais 

 

A noção de cultura elaborada por Dewey foi analisada neste estudo 

com base em duas obras de peso do filósofo norte-americano: Democracia 

e Educação e Liberalismo e Liberdade e Cultura. Na primeira parte da 

investigação se abordou o tema cultura como objetivo da educação. Ao 

lado da eficiência social, a cultura figura como um importante objetivo 

educacional no bojo da pedagogia deweyana. Para tratar do assunto, 

Dewey afrontou as ideias de pensadores que o influenciaram, como 

comentado, Rousseau, Hobbes, Kant, Hegel, Jefferson, Smith e Darwin. A 

preocupação central foi com as ideias Rousseau, de quem Dewey extraiu a 

formulação do dualismo natureza humana versus cultura. Tais ideias 

rousseaunianas foram confrontadas com as formulações de Kant e 

enriquecidas com o instrumental de análise advindo dos conceitos dos 

referidos filósofos.  

 Simultaneamente, Dewey incorporou e criticou algumas ideias de 

Rousseau, embora tenha concordado com este ao identificar a presença de 

agentes corruptores da natureza humana, com destaque para o Estado e a 

Igreja. Assumiu, por isso, que esses agentes seriam fatores que 

inviabilizariam e até mesmo corromperiam a natureza humana. Apesar 

desta consonância, Dewey não assumiu o endosso rousseauniano à 

natureza humana com algo “rude”, “cru”, ou “não elaborado”. Para 

Dewey, a natureza humana transforma e é transformada pela cultura. 

Portanto, não é algo monolítico ou estanque, mas em contínua interação 

com a cultura, promovendo uma transformação mútua. Por essa razão, a 

cultura não pode ser investigada à parte da natureza humana.  Na visão 

deweyana, coube a Rousseau o mérito de jogar luzes pela primeira vez no 

antagonismo entre natureza humana e cultura. Mas Dewey não chegou a 

uma negação radical da cultura, como fez Rousseau. A leitura deweyana 

de Rousseau foi mediada pela apropriação e interpretação das ideias de 

Kant e Hegel, isso fez com que Dewey recuperasse o papel da cultura na 

formação humana e na política. 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

 A cultura, para Dewey, estaria inserida em uma dinâmica de 

eficiência social. Dito de outro modo, ela serviria para melhorar a vida do 

indivíduo e da sociedade. A natureza humana dependeria de interações 

com as condições culturais para se transformar e se desenvolver. Não se 

trata de defender a natureza humana encerrada em si mesma, mas em 

interações permanentes com a cultura. A partir dessa premissa, Dewey 

rejeitou a tese de Hobbes segundo a qual não restaria ao indivíduo uma 

alternativa que não se submeter e a se sujeitar à autoridade que usaria a 

violência e a guerra para evitar a barbárie do estado de natureza.  

 Neste sentido, para Dewey, a transformação da natureza humana 

ocorre por intermédio da cultura e da educação e não pela submissão e 

sujeição à autoridade. A cultura não seria um privilégio das elites, algo 

estritamente espiritual e intimista, para o deleite e a fruição das classes 

abastadas por ser uma necessidade para a vida de todos os indivíduos e da 

sociedade. O dualismo da cultura erudita e cultura popular também foi 

rejeitado por Dewey. Embora seja possível constatá-lo na vida social, os 

bens culturais e artísticos deveriam ser partilhados entre todos os 

indivíduos. Com isso, há uma rejeição de uma concepção elitista e 

aristocrática de cultura enquanto a cultura popular também é defendida em 

sua legitimidade. Por seu turno, a cultura não seria algo inerte e fixado, 

mas estaria numa transformação contínua por meio da interação humana. 

 Algumas implicações políticas das condições culturais podem ser 

extraídas para a democracia. Para Dewey, a cultura deve ser livre e 

igualmente ser causa e consequência da liberdade política, a qual seria 

gerada e sustentada pela cultura livre. Por isso, a noção de cultura forjada 

por Dewey contrasta com toda forma de elitismo e aristocracia. Além de 

ter salvaguardado a importante função das instituições democráticas como 

garantidoras da cultura livre e da liberdade política. A liberdade não seria 

absoluta ou irrestrita, mas uma consequência do uso da razão e de escolhas 

éticas e morais bem fundamentadas em leis garantidoras da democracia e 

da própria liberdade.  

 A manipulação da cultura e das artes pelo estado totalitário e pelas 

ditaduras também foi denunciada por Dewey. Ao promover vínculos e 



A noção de cultura na obra de John Dewey 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 

associações entre os indivíduos em uma sociedade, a cultura e as artes 

podem ser utilizadas como formas de justificação do totalitarismo e da 

ditadura. Ao atuarem para convencer as massas populares, o estado 

totalitário e as ditaduras usam a cultura e as artes como meios de 

propaganda do regime. Isso é o contrário do preconizado por Dewey, para 

saber o grau de democracia ou de falta dela em uma sociedade bastaria 

inquirir sobre o estado da cultura e das artes no seu interior. Por outro lado, 

a escola pública, no projeto da pedagogia deweyana, seria uma agência 

cultural indispensável para a vida democrática. Neste espaço, os indivíduos 

seriam formados em uma cultura democrática. 

Em um tempo de crise da democracia, em que novas gerações se 

sentem seduzidas por ideias autoritárias, ditatoriais e até mesmo 

totalitárias, revisitar a obra de Dewey compreende um exercício inspirador 

que pode revitalizar a crença nos valores democráticos. A democracia não 

é algo automático ou espontâneo em uma sociedade, pois depende de 

condições e de instituições para a sua efetivação. Mais do que isso, a 

democracia requer uma cultura democrática em que todos se 

responsabilizem por ela e a assumam como a única forma de vida digna 

dos seres humanos. 

 

 

Referências 

CUNHA, Marcos Vinicius. John Dewey: a utopia democrática. Rio de Janeiro: 

DP&A, 2001. 

DEWEY, John. Arte como experiência. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

DEWEY, John. Democracia e educação: introdução à filosofia da educação. 4. ed. 

São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1979a.  

DEWEY, John. Experiência e educação. 3. ed. São Paulo: Companhia Editora 

Nacional, 1979b. 

DEWEY, John. Liberalismo liberdade e cultura. São Paulo: Companhia Editora 

Nacional, 1970. 

DEWEY, John. Reconstrução em filosofia. 2. ed. São Paulo: Companhia Editora 

Nacional, 1959. 



Rodrigo Augusto de Souza 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77937, p. 1-31, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espírito. 8. ed. Petrópolis: 

Vozes, 2013.  

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Filosofia da história. 2. ed. Brasília: Ed. UnB, 

2008.  

KANT, Immanuel. Antropologia de um ponto de vista pragmático. São Paulo: 

Iluminuras, 2009. 

KANT, Immanuel. Ideia de uma história de um ponto de vista cosmopolita. São 

Paulo: Martins Fontes, 2003. 

REVOLUTION: a new art for a new world. Direção: Margy Kinmonth. Produção: 

Margy Kinmonth; Maureen Murray. London: Foxtrot Films, 2016. Disponível em: 

https://youtu.be/H60d5cuEnI4?si=vv_A9rU9X9n39M-. Acesso: 11 mar. 2025. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem e os fundamentos da 

desigualdade entre os homens. Brasília: Ed. UnB, 1989.  

ROUSSEAU, Jean-Jacques. O contrato social: princípios do direito político. 4. ed. 

São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

 

 

Data de registro: 29/04/2025 

Data de aceite: 24/09/2025 

 

https://youtu.be/H60d5cuEnI4?si=vv_A9rU9X9n39M-

