
Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  Max Weber, György Lukács e a Literatura 

Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

 

Luis Felipe Martins de Salles Roselino* 

 

Resumo: Nessa primeira parte do presente artigo, serão apresentados elementos 

éticos e políticos discutidos por Max Weber e o jovem Lukács entre 1914 e 1920. 

O objetivo desta revisão é iluminar as evidências de uma possível influência dos 

escritos de Dostoiévski sobre esses temas em meio à discussão sobre a 

irracionalidade ética da realidade. Após revisar suas diferentes perspectivas sobre 

o conflito entre a ética da convicção e a ética da responsabilidade, identificaremos 

as imposições dos imperativos práticos derivados do contexto histórico-político: o 

desfecho da Primeira Grande Guerra consecutivo a Revolução Russa. Ao final, 

pretende-se expor os paralelos entre a obra de Dostoiévski, Os Irmãos Karamázov, 

e as considerações de Max Weber desse período. Nesse artigo também serão 

indicados elementos para uma investigação futura sobre os desenvolvimentos 

desses mesmos temas nos escritos de Lukács e nas notas para seu livro sobre 

Dostoiévski, elaboradas no mesmo período. 

 

Palavras-chave: Max Weber; György Lukács; Dostoiévski; Ética da Convicção; 

Ética da Responsabilidade; Irracionalidade Ética.  

 

* Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCar). Professor em 

Universidade do Estado de Minas Gerais (UEMG). E-mail: luis.roselino@uemg.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/2801476327105905. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2512-5681. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77871  

  

mailto:luis.roselino@uemg.br
http://lattes.cnpq.br/2801476327105905
https://orcid.org/0000-0002-2512-5681
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77871
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77871


Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

Max Weber, György Lukács and 

Russian literature: Ethical Irrationality 

and Responsibility in Dostoevsky 

 

Abstract: At the first part of the present 

paper, we shall introduce the ethical and 

political elements further discussed by 

Max Weber and the young Lukács from 

1914 to 1920. The aim of this review is to 

illuminate the evidence of a possible 

influence from the writings of 

Dostoyevsky on the theme in between their 

polemics on the ethical irrationality of 

reality. After reviewing both authors 

approach on the conflict between the ethics 

of conviction and the ethics of 

responsibility, we shall identify the 

practical imperatives rose by their 

historical-political context: the end of 

World War I in the context before and after 

the Russian Revolution. The article intends 

to expose the parallels between the work of 

Dostoyevsky: The Brothers Karamazov 

facing the considerations of Max Weber. In 

future research, the developments of these 

same themes will be reviewed in the 

writings of Lukács and in the notes for his 

book on Dostoyevsky. 

 

Keywords: Max Weber; György Lukács; 

Dostoevsky; Ethics of Conviction; Ethics 

of Responsibility; Ethical Irrationality. 

 Max Weber, György Lukács y la 

literatura rusa: Irracionalidad ética y 

responsabilidad en Dostoievski 

 

Resumen: En la primera parte de este 

trabajo, se presentarán los elementos éticos y 

políticos que Max Weber y el joven Lukács 

abordaron en detalle al transcurso entre 1914 

y 1920. El objetivo de esta revisión es aclarar 

la posible influencia de los escritos de 

Dostoievski en este tema, en sus polémicas 

sobre la irracionalidad ética de la realidad. 

Habiendo revisado el enfoque de ambos 

autores acerca del conflicto entre la ética de 

la convicción y la ética de la responsabilidad, 

identificaremos los imperativos prácticos que 

surgen de su contexto histórico-político: la 

conclusión de la Primera Guerra Mundial 

consecuente a la Revolución Rusa. Al cabo, 

se pretende exponer los paralelismos entre la 

obra de Dostoievski: Los hermanos 

Karamazov y las reflexiones de Max Weber 

de ese período. En futuras investigaciones, se 

revisará el desarrollo de estos mismos temas 

en los escritos de Lukács y en las notas para 

su libro sobre Dostoievski. 

  

Palabras clave: Max Weber; György 

Lukács; Dostoievski; Ética de la Convicción; 

Ética de la Responsabilidad; Irracionalidad 

Etica. 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Vivo en un país libre, cual solamente puede 

ser libre, 

 en esta tierra, en este instante y soy feliz, 

porque soy gigante  

[...] Soy feliz, soy un hombre feliz y quiero 

que me perdonen 

 por este día los muertos de mi felicidad.  

(Sílvio Rodrigues, Pequeña Serenata Diurna) 

 

Os dilemas éticos em torno da ação política incitaram discussões 

entre Max Weber e György Lukács que marcaram presença em vários de 

seus escritos; em especial, analisaremos as discussões que se desenrolaram 

sob efeito da literatura russa e das impressões causadas pelos “santos de 

Dostoiévski” entre os anos de 1914 e 1920. Em grande parte, diante do 

reconhecimento de uma irracionalidade ética da realidade e do particular 

peso da responsabilidade na ação política, veremos problematizações 

convergirem e destacarem-se nas reflexões éticas desses dois pensadores. 

Da parte de Weber, como já sugeria Paul Honigsheim (2003, p. 

115):  

Ambos, Dostoiévski e Max Weber, sofriam com o 

aspecto trágico da vida e, sensíveis à inescapável 

inferioridade e culpabilidade dos homens, a 

experimentaram em um grau que raramente 

encontramos dentre os que vieram antes deles. 

 

Somado a esse paralelo, temos a conferência “Uma Nota Sobre 

Weber e Lukács” de Zoltan Tarr durante o Simpósio Internacional sobre 

Lukács, de 1985, em que compartilha a seguinte suspeita: “Irei sugerir que 

Lukács forneceu o modelo para a discussão de Weber sobre a ‘ética da 

convicção’” (Tarr, 1989, p. 131). Verificaremos em que sentido essas duas 

citações convergem e se podem ultrapassar o status de uma mera suspeita.  

Dada a extensão do desenvolvimento de alguns temas dos autores, 

recorreremos ao recorte temporal que definiu-se com base nas seguintes 

cartas: a de Max Weber a Ernst Frick de 1914 em que Weber sugere a 

leitura de Irmãos Karamázov junto a um escrito de Lukács, carta esta 

redigida pouco menos de um ano depois da carta de György Lukács a Paul 

Ernst, na qual registrava a decisão de interromper a elaboração de sua 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Estética para dedicar-se ao estudo de Dostoiévski; poucos anos depois, em 

1916, Weber toma notícia dessa mudança de foco e questiona o perfil 

intelectual de Lukács sugerindo que sua “Guinada [Abschwenken] 

repentina para Dostoiévski confirmaria a visão de Lask” (Weber, 2019 

MWGII/9, p. 495-496), isto é, de que ele seria um ensaísta inapto para o 

trabalho científico sistemático, ainda que o esboço de sua Estética 

sugerisse, para Weber, o contrário. Os temas das discussões aparecerão 

ainda na carta escrita no último ano de vida de Weber, 1920, em que tenta 

persuadir Lukács a abandonar seu envolvimento com a breve revolução 

húngara de 1918.  

Há, por fim, um testemunho bastante citado sobre esse debate, da 

parte de Paul Honigsheim: “Não me lembro de uma única discussão 

dominical em que o nome de Dostoiévski não viesse à tona” (Honigsheim, 

2003, p. 207). Embora a autora Edith Hanke considere essa afirmação 

passível de algum tom hiperbólico (teilweise übertriebenen, cf. Hanke, 

1993, p. 175), também recorre a esta fonte para discutir a recepção da 

literatura russa no círculo weberiano (Weber-Kreis) e, emrelação a 

Dostoiévski, reforça a participação de Nikolai von Bubnoff que além de 

especialista em mística russa, após a morte de Weber, ofertará seminários 

sobre Tolstói e Dostoiévski (p. 176-177) reproduzindo interpretações 

muito próximas às de Weber em relação ao meio intelectual russo, 

caracterizado pelo conflito decorrente do que chamou “relativismo” da 

cultura secularizada contra a cultura religiosa orientada por elementos 

éticos absolutos. Dentre os demais participantes que fomentavam a 

presença da literatura russa no Weber-Kreis, a autora destaca a 

participação de Lukács como sendo a “mais importante” (Zum wichtigsten) 

(Hanke, 1993, p. 177). 

Como será investigado, essas discussões parecem culminar nos 

escritos do ano de 1919 marcado tanto pela “conversão” de Lukács à ação 

bolchevique (Tática e Ética) como pela conferência de Weber:“A Política 

como Vocação/Profissão”, em que discute o desfecho da guerra segundo o 

primado da ética da responsabilidade. Como veremos, nesses paralelos 

encontram-se ecos das discussões do círculo de Heidelberg sobre a 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

literatura russa e suas respectivas formas de problematização da 

irracionalidade ética e da responsabilidade pela ação orientada por ideais 

ético-políticos.  

Cabe agora verificar o teor da mudança de posicionamento desses 

autores ao longo desse recorte temporal e em que medida o desfecho da 

Primeira Guerra consecutivo à Revolução Bolchevique representaria 

alguma alteração nas orientações desses dois intelectuais. Nessa primeira 

abordagem, focaremos na recepção de Weber desses temas literários para, 

futuramente, no desenvolvimento da segunda parte do presente artigo, 

aprofundarmos alguns desses paralelos e apresentar, nesse mesmo recorte 

temporal, “Lukács como leitor de Dostoiévski”. A sugestão inicial é que 

entre os escritos de Lukács “Bolchevismo como problema moral” e 

“Tática e Ética” verifica-se um divisor de águas marcado pela mudança 

repentina de posicionamento do jovem húngaro que haveria 

impossibilitado a continuação do diálogo mantido pelos dois intelectuais, 

em particular, pelo desencontro dos postulados originalmente 

estabelecidos. A interpretação que será proposta é que a partir do segundo 

escrito, a posição assumida por Lukács já não poderia ser reduzida às 

tipologias éticas weberianas. 

 

 

Do contexto biográfico aos temas éticos literários 

 

Vários autores colocam a data da formulação da oposição entre a 

ética da convicção e a ética da responsabilidade no intervalo dos anos de 

1911 e 1913 (Hanke, 1993, p. 189-190). No entanto, o problema das 

consequências e a contraposição entre o senso de reponsabilidade e a ética 

kantiana podem ser retraçados bem antes. Esses termos já se encontravam 

no texto Sobre a Objetividade de 1904: 

 

Nenhuma forma de autoconsciência [Selbstbesinnung] 

dos homens que agem com responsabilidade 

[verantwortlich handelnder Menschen] pode passar 

por cima da ponderação [ou de pesar] entre fins e 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

consequências [Zweck und Folgen] das respectivas 

ações, uma ante a outra, e possibilitar isso é uma das 

funções essenciais da crítica técnica de que tratamos 

até o momento. Mas tomar a livre decisão em 

consideração dessas ponderações já não é mais uma 

tarefa possível para a ciência, ela cabe aos homens 

dotados de vontade: é ele que escolhe e pesa dentre os 

valores do respectivo agir segundo sua própria 

consciência moral [Gewissen] e sua visão de mundo 

pessoal. A ciência pode lhe auxiliar a tomar 

consciência [Bewußtsein] de que toda a ‘ação’ e 

também, naturalmente, conforme as circunstâncias, a 

‘não-ação’ equivale, no tocante às consequências, a 

tomar partido em benefício de determinados valores, e 

com isso, em regra geral colocar-se contra outros – 

algo que hoje muitos buscam desconsiderar. Chegar a 

essa escolha, cabe a você (Weber, 2018 MWG I/7, p. 

147-148; A26). 

 

Como o trecho sugere, parte fundamental da problematização 

desses elementos conceituais já estavam dados antes de nosso recorte 

temporal. A recepção do problema neokantiano da liberdade da vontade 

(Windelband, 1904) já introduziria no escrito editorial sobre “A 

objetividade do conhecimento” (Weber, 1904) a questão da 

responsabilidade junto ao problema das consequências. Embora não tenha 

assumindo a forma conceitual definitiva de uma antinomia entre duas 

éticas, ou não seja patenteada como “ética da responsabilidade”, nessa 

apresentação dos tipos ideais, Max Weber já problematizava a ação nos 

termos da consciência no seu sentido moral, intelectual e histórico, que se 

resume na conclusão de que “Uma ciência empírica não pode querer 

ensinar a ninguém o que ele deve [soll], tão somente o que lhe é possível 

[kan] e – diante das circunstâncias – o que se quer [will]” (Weber, 2018 

MWG I/7, p. 149; A27). Esses limites entre a consciência moral e a 

consciência reflexiva acharão paralelo nas discussões posteriores de 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

Lukács1, que embora ainda mais emblemáticas, escapam ao recorte 

temporal aqui visado. 

Semelhantemente, além da recepção da discussão de Windelband 

sobre a responsabilidade possivelmente datar de 1904 (ver Roselino, 

2013), o mesmo ocorre com sua provável fonte do conceito da “ética da 

convicção”, cuja recepção deve ter se dado a partir de 1902, “É bastante 

provável que Weber tenha derivado seu conceito [...] de Toeltsch que o 

utiliza pela primeira vez em 1902, na resenha do livro de ética de Wilhelm 

Hermann”, conforme Hanke (1993, p. 182). 

O presente ponto de partida está na referida carta de abril de 1914. 

Nela, Max Weber narra à sua esposa sua impressão de Ernst Frick (1881-

1956), um anarquista suíço cuja biografia remete aos temas de 

Dostoiévski:  

 

Frick tem profundidade2. Mas lhe falta, agora, a 

capacidade de expressar até mesmo os mais simples 

pensamentos. A prisão teve tal efeito sobre ele que 

nada parece pôr termo à sua cisma com o sentido da 

‘bondade’ [‘Guten’]. O fato tão frequente de que as 

consequências [Erfolg] das ações boas são totalmente 

irracionais e que resultados [Folgen] maus procedem 

de alguém que age de forma ‘boa’ causaram-lhe uma 

desorientação [irre] sobre o fato de que se deve 

realmente agir ‘bem’ [gut]: Uma valoração da ação 

ética a partir de consequências [Erfolg], ao invés de 

 

1 Em seus últimos escritos, na Ontologia do Ser Social, ainda encontraremos ecos dessa 

discussão “Refiro-me simplesmente ao dilema entre ética da convicção e ética das 

consequências [Gesinnungsethik und Folgeethik] tantas vezes posto por Max Weber e que 

hoje figura no interior das análises ético-políticas” e ao final do parágrafo conclui: “Trata-

se do mesmo caso frequente no desenvolvimento social que a partir das contradições entre 

motivos que a ele pertencem, desatem-se conflitos segundo cada peso e consequências que 

carregam” (Lukács, 1986, p. 371). Nessa discussão tardia, o modelo ético kantiano está 

presente como prova monumental de que uma ética da convicção acaba tendo que 

considerar a responsabilidade sempre que é discutida em condições minimamente 

concretas. Antes dessa versão, também encontramos um longo desenvolvimento desse tema 

no manuscrito “A responsabilidade social do filósofo” que embora permaneça inédito, 

atesta o longo e contínuo desenvolvimento da questão em Lukács. 

2 Uma descrição que pode remeter à oposição de Goethe sobre ser núcleo ou apenas casca. 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

valores íntimos! A princípio ele não vê que existe aí 

um equívoco, quero ver se consigo os ‘Irmãos 

Karamázov’ para ele e mais tarde também o diálogo 

de Lukács em que ele aborda esse problema (Weber, 

2019, MWG II/8, p. 595-96) 

 

Essa passagem sintetiza e confirma a importância das discussões 

prévias sobre esse tema e, ainda, o reconhecimento dessa abordagem nos 

ensaios e primeiros escritos do jovem Lukács. Foi precisamente isso que 

identificou Löwy, que analisou uma versão da carta modificada pela 

biógrafa, Marianne Weber, e com base nessa versão considerou: “Não é 

por acaso que Weber, que leu com grande interesse o ensaio de Lukács, 

apresentou-o a um de seus amigos situando-os no mesmo nível de Os 

Irmãos Karamázov” (Löwy, 1998, p. 130). Essa versão omitia o nome 

verdadeiro do “amigo de Weber” e reforçava a comparação das obras, o 

que pode não passar de um exagero a que fora induzido. A versão da carta 

reproduzida por Marianne Weber trazia uma alteração do original, 

bibliograficamente correta, inseria na carta o título do diálogo de 1912: 

“Sobre os pobres em espírito” ou “Da pobreza de espírito” que estava de 

fato omitido. Na versão original que citamos não aparecia o título, mas 

apenas “o diálogo de Lukács”3 e não é difícil identificar por que Weber 

sugeriu essa leitura, nesse ensaio já se encontrava a seguinte 

problematização ética em referência aos “santos de Dostoiévski”:  

 

Se a arte pudesse dar forma a vida, se a bondade 

pudesse efetivar-se, nós seríamos deuses. ‘Por que me 

chamaste bom? Ninguém é bom, senão o único 

Deus’4 disse Cristo. Recorda-se de Sônia, do Príncipe 

 

3 Apesar do possível exagero, em seus textos, Weber de fato citava escritos inacabados de 

Lukács. O que hoje chamamos Estética de Heidelberg é citada em sua conferência A 

Ciência como Vocação/Profissão de 1917. A referência da carta de Weber ao “diálogo de 

Lukács” tem relação com o subtítulo presente no original: “Ein Gespräch und ein Brief”, 

embora Weber chame de “Dialog” e não “Gespräch”.  

4 Essa expressão dos evangelhos já demandou reflexões teológicas, o sentido ético a ela 

atribuído por Lukács é mais coerente que muitas interpretações como, por exemplo, a de 

que Jesus estaria desafiando o interlocutor a reconhecer sua divindade em contraste com o 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

Michkin, Aliexei Karamázov em Dostoiévski? Você 

havia me perguntado onde estão os homens bons, pois 

aí estão eles. E veja você mesma, como sua bondade é 

infrutífera, desnorteante e carente de resultados [ohne 

Folge]. Ergue-se por sobre a vida, incompreensível e 

malcompreendida – bem assim, como uma grandiosa 

solitária obra de arte. Quem foi ajudado pelo Príncipe 

Michkin? Não saiu ele semeando ainda mais tragédias 

por todos os lados? (Lukács, 2018, p. 394; 1912, p. 6). 

 

Esses elementos foram observados tanto por Mitzman como por 

Löwy, que o cita a esse respeito: “Em 1912, Lukács escreveu um conto, 

Von der Armut am Geiste, que provavelmente revela o gênero das 

discussões que aconteciam no Weber-Kreis nessa época” (Mitzman, 1971 

apud Löwy, 1998, p. 128). A carta de 1914 é consonante à hipótese de 

Zóltan Tarr sobre o papel central de Lukács no início da formulação da 

oposição entre a ética da responsabilidade e da convicção, ao menos entre 

1912 e 1914, período que parece marcar uma forte convergência na 

problematização ética dos dois autores. Além dessa importante referência, 

a carta de Weber antecipa o tema de um trecho bastante emblemático, 

proferido em A Política como Vocação/Profissão:  

 

Os primitivos cristãos sabiam muito corretamente que 

o mundo é governado por demônios, e que se 

envolver com política significa se envolver com poder 

e com suas práticas violentas, seus meios, o que é o 

mesmo que realizar um pacto com os poderes 

diabólicos (Weber, 1992 MWG I/17, p. 241-242, 

B59-60). 

 

Em seguida Weber complementava “Sabiam que não é verdade 

que do bem só pode seguir o bem e do mal apenas o mal, mas que, ao 

 
tratamento como “Rabi” e não como messias ou profeta. Os próprios discípulos se referiam 

a Jesus assim, sem serem corrigidos. Lukács ressalta a própria fonte da bondade como 

sendo dissociada dos atos humanos com esse propósito. Para Lukács, é como se Jesus 

dissesse “o bem não pode provir de mim, homem, mas de Deus”, veja como no início da 

citação essa lógica foi explicitada.  



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

invés disso, com frequência ocorria o contrário” (Weber, 1992 MWG I/17, 

p. 241-242; B59-60).  

Contudo, no contexto da conferência de 1919, a postura 

problematizada por Lukács dá lugar a outro escrito, de um colega de 

Weber, o educador e pacifista, Friedrich W. Foerster: “do bem só pode 

seguir o bem e do mal apenas o mal”5, Weber contrapõe essa máxima à 

antiga consciência religiosa do problema da teodiceia; nesse mesmo texto 

que já se iniciara com a provocação contra o fato de o próprio Trotsky 

reconhecer que “todo Estado se funda a partir da força” (Weber, 1992 

MWG I/17 B4), combinados esses recortes, chegamos a reflexão 

weberiana sobre o contexto geopolítico em que a Revolução Russa 

antecipa a interrupção da guerra, ao seu ver, prejudicando a Alemanha de 

então e havendo produzido tanto tentativas de reprodução dessa 

experiência como as reações violentas que, como sabemos hoje, munidas 

dosentimento de “revanchismo” culminariam no uso reacionário dos 

dispositivos legais previstos pela constituição de Weimar.  

A edição alemã mais recente das obras completas aponta o 

paralelo com as anotações de Weber e indica que o problema do mal 

produzir o bem ou, muitas vezes, o bem produzir o mal estava voltada 

especificamente contra Foerster. No entanto, seus desdobramentos podem 

ser regredidos até várias influências diretas como as de Frick e as de 

Lukács. Na interpretação de Thomas Kemple, o paralelo dessa formulação 

mais abrangente apresenta-se pela síntese do problema da irracionalidade 

ética da realidade dentro da sociologia da religião weberiana, em especial, 

na análise da solução hinduísta segundo sua visão do karma. A sociologia 

da religião estaria provavelmente no quadro mais amplo da contestação 

dessa ideia de seu colega, pois na conferência Weber de fato a coloca 

diante da generalidade de seus tipos de teodiceia e todas as mais diversas 

tradições metafísicas que buscaram lidar com o pressuposto contrário ao 

postulado ético de Foerster (Kemple, 2014, p. 141-142). Conclui-se que o 

 

5 A edição crítica cita a expressão original de Foerster: “Em primeiro lugar, cabe esclarecer 

a verdade fundamental de que do bem, nenhum mal pode vir, nem do mal, nenhum bem”, 

diferente da versão de Weber que era afirmativa (cf. Weber, 1992, p. 241).  



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

texto de Lukács poderia estar em um desses quadros de análise, mas não 

seria nem o mais amplo nem o mais pontual nesse momento de sua fala.  

Diferentemente do que ocorre na conferência sobre a Política 

como Profissão/Vocação de 1919, na carta de 1914, o quadro geral da 

problematização ética refletia, muito provavelmente, a formulação 

lukacssiana da irracionalidade ética. Nessa carta, Weber parece apresentar 

a Frick o problema acerca do bem com referência a esse diálogo de 1912. 

Antes do fim da guerra, Weber mostrava-se em plena sintonia com a 

problematização ética do jovem intelectual húngaro:  

 

A alma dos bons vai se tornando esvaziada de todo 

conteúdo psicológico, dos motivos [Gründen] e das 

consequências [Folgen]; converte-se em uma simples 

folha em branco sob a qual o destino escreve seu 

ditado [Befehl] absurdo, e esse ditado é levado a cabo 

cega, impetuosa e cruelmente (Lukács, 2018, p. 396; 

1912 p. 10).  

 

Weber sugere esses escritos para despertar em Ernst Frick a 

consciência da irracionalidade ética, pois ele havia sido sentenciado a um 

ano de pena em 1912 por participar de um atentado contra a polícia de 

Zurique em 1907 com o fim libertar um anarquista, o russo, Kilaschitzki 

que estava por ser extraditado6.  

Essa contextualização foi baseada em um trabalho jornalístico de 

1º de novembro de 2019 que reúne informações sobre o acontecimento 

advindo de outros jornais da época e da biografia de 2014, Ernst Frick 

1881-1956: Anarquista em Zurique, Artista e Pesquisador em Ascona, 

Monte Verità de Esther Bertschinger-Joos e Richard Butz. Diferente da 

opinião de Edith Hanke que considerava “O papel de Frick [...] no atentado 

à bomba na noite de 3 de junho Zurique, tão obscuro” quanto os rumores 

 

6 A princípio, ele foi inocentado com ajuda do álibi de uma amiga, mas que depois foi 

considerado falso, quatro anos depois, quando um outro anarquista preso acaba por 

confessar e confirmar a participação de Frick no atentado malsucedido, que só produzira 

alguns ferimentos nos guardas envolvidos. Assim, ao final, ele acaba sentenciado por 

participar da tentativa de liberação do preso político (cf. Bochsler, 2019). 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

de que ele já havia participado de roubos à banco, ao menos enquanto 

vigia (Hanke, 1999, p. 147-148), esta reportagem ressalta, com certa 

segurança, o envolvimento de Frick na ação terrorista voltada para libertar 

o preso político, embora amenize os resultados dessa ação que motivou sua 

prisão, por não haver ferimentos graves e pela estratégia da bomba ser 

apenas uma distração para facilitar a fuga.  

Antes dessas publicações mais recentes, a fonte mais completa 

desse contexto encontrava-se na obra Max Weber e a Cultura Anarquista 

de 1999, organizada por Sam Whimster, na qual se sugere essas outras 

participações do anarquista em ações políticas violentas. Nessa obra, tanto 

na apresentação do editor como em vários capítulos elaborados por 

diferentes pesquisadores, Frick recebe um grande destaque. Duas 

discussões permitem uma análise que confirma e reforça a presente linha 

de investigação. No capítulo “Max Weber, Liev Tolstói e a Montanha da 

Verdade” a pesquisadora já citada Edith Hanke discute a possível 

influência das ideias de Tolstói na visão ético-política do anarquista suíço. 

Embora sua análise não seja conclusiva, ela apresenta a própria ação 

terrorista de que supostamente participou como algo incongruente com o 

pacifismo e a máxima de não-violência (“não resistir ao perverso”) do 

meio anarquista orientado pelos princípios éticos de Tolstói. 

 Além disso, a autora destaca a visão radicalmente liberal sobre 

relacionamentos íntimos que estreitaram seus laços com Frieda Gross-

Schloffer, esposa de Otto Gross, vínculo esse que aproximou Weber do 

anarquista suíço e que já foi tema de várias investigações. Esse segundo 

aspecto de sua vida íntima claramente o afasta dos ideais celibatários 

defendidos por Tolstói nos seus últimos anos. Esse tema justifica o 

enfoque principal da autora, uma vez que nas cartas e na Biografia de 

Marianne Weber, o próprio Weber parecia interessar-se pela 

“profundidade” de Frick para identificar os limites práticos e afetivos 

desse tipo de ética de abnegação e de renúncia radical aos padrões 

mundanos (acosmismo), tanto na esfera política como na vida erótica.  

Essa versão da discussão da autora apresenta alguns avanços 

investigativos pontuais em relação a sua abordagem de 1993, Profeta dos 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

Não-Modernos, que reforçavam a conclusão provisória da análise em 

desenvolvimento. Partimos aqui do pressuposto de Paul Honigsheim de 

que “Ambos, Dostoiévski e Max Weber” eram igualmente “Sensíveis à 

inescapável inferioridade e culpabilidade dos homens” (Honigsheim, 2003, 

p. 115), isto é, que aquilo que torna Dostoiévski um escritor excepcional, 

sua sensibilidade artística e habilidade em captar a profundidade anímica 

de diferentes sujeitos encontraria um paralelo na qualidade de Weber 

enquanto intérprete do sentido ético-valorativo da ação, enquanto cientista 

e analista crítico da cultura moderna. Talvez encontremos motivos para 

corrigir essa analogia sobre a “sensibilidade” comum aos dois intelectuais, 

mas se dermos crédito ao paralelo defendido pelo autor, estaríamos 

caracterizando Weber pela qualidade que Nikolai Tchirkóv atribuiu aos 

principais personagens de Dostoiévski, “A capacidade de tudo 

compreender e tudo vivenciar com sua natureza de ‘homem-universo’” 

(Tchirkov, 2022, p. 291). 

Edith Hanke está de certo modo propensa a estabelecer essa 

qualidade empático-artística, essa sensibilidade de Weber com relação à 

condição anímica da cultura intelectual do Monte Veritá em Ascona. 

Segundo a autora, o próprio Weber sugeria que Frick deveria chegar à 

conclusão de que o ideal ascético de Tolstói seria o “único caminho 

possível” diante da questão “Como será possível para um homem viver 

externamente ao mundo moderno no qual prevalecem e mantêm-se o 

capitalismo e a visão de mundo burguesa?” (Hanke, 1999, p. 145). A 

autora observa que na atuação editorial de Frick e, posteriormente, em suas 

publicações na revista anarquista de que participara, apesar de seu meio 

intelectual estar fortemente influenciado pelo pacifismo e antimilitarismo 

de Tolstói, suas alusões a esses princípios parecem muito mais 

circunstanciais do que as dos demais autores desse meio. Após uma 

extensiva revisão de fontes que expunham suas impressões de Frick, o que 

prevalece é o quadro descrito por Weber, aquilo que havíamos identificado 

como “desorientação ética” e que a autora expõe nos seguintes termos: 

 

Para resumir, é verdade que podemos detectar alguns 

traços do antimilitarismo de Tolstói em Ernst Frick, 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

muito embora encontremos uma mescla criada a partir 

de Bakunin, Kropotkin, Nietzsche e Freud (ou 

melhor, Gross). Não sabemos se Ernst Frick 

conseguiu em algum momento encontrar sentido em 

tudo isso, ou antes se permaneceu ‘muito confuso por 

suas leituras anarquistas, filosóficas e psicoanalíticas’ 

(Hanke, 1999, p. 152),  

 

Essa conclusão da autora que recorta testemunhos dos 

contemporâneos de Frick antecede, nesse capítulo, sua análise da carta em 

que Weber recomenda o texto de Lukács e Os Irmão Karamázov. Como o 

foco da autora estava na influência de Tolstói, sua análise da 

recomendação acaba não sendo desenvolvida, a única breve consideração 

que faz reforça o paralelo dos dois textos, da parte de Lukács, que seu 

escrito refletia “As consequências do suicídio de sua amiga Irma Seidler” 

com quem se recusou a casar7; quanto ao livro de Dostoiévski, que ele 

“Aborda o aspecto absurdo da existência [the absurdity of being]” (Hanke, 

1999, p. 155). Embora a autora não se refira à intertextualidade presente no 

texto de Lukács, ela ressalta alguma relação tanto com os dois tipos de 

ética como com o paradoxo da irracionalidade prática decorrente de ações 

boas, mantendo o rigor de não extrapolar os elementos textuais mais 

explícitos nas cartas. 

Há, contudo, um claro paralelo que reforça a escolha de Weber em 

indicar Os Irmão Karámazov, que possivelmente ainda não foi 

devidamente analisado, trata-se da atitude final de Aliócha frente à prisão 

de seu irmão. Esse final episódico serve como uma luva à origem da 

condição “desorientada” (irre) dessa personalidade que Weber conhecera 

no estrangeiro e sobre a qual Weber afirmava que a “prisão teve tal efeito 

sobre ele que nada parece pôr termo à sua cisma com o sentido do ‘bem’” 

(Weber, 2019, MWG II/8, p. 595).  

 

7 Há um paradoxo trágico entre esse acontecimento real e o desenrolar da tragédia de A 

Dócil (Dostoiévski, 2003), a atitude oposta do narrador personagem de pedir em casamento 

uma jovem para salvá-la de um destino infeliz que, após manipular seus sentimentos, 

culmina também no suicídio, acaba produzindo o mesmo efeito, mesmo partindo da escolha 

oposta à de Lukács. 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

Além da prisão do personagem, temos a prisão persecutória e o 

falso fuzilamento do próprio Dostoiévski que produziu traumas profundos 

e inspirou diversos de seus temas. Esse paralelo poderia somar-se à 

hipótese altamente provável de que Max Weber tenha optado pela obra Os 

Irmãos Karamázov diante da temática da prisão “injusta” de Mítia. No fim 

do livro, esse acontecimento motiva um plano para libertá-lo, tal qual se 

dera no crime de que Frick fora acusado e que envolvia a libertação do 

anarquista russo Kilaschitzki. Em consonância à vida do próprio Frick, 

lemos ao final da obra recomendada, o seguinte diálogo entre Kátia e 

Aliócha sobre a necessidade de convencer o próprio Mítia de concordar 

com um plano para livrá-lo da sentença. Kátia questiona Aliócha: “Mandei 

chamá-lo hoje para que o senhor mesmo me prometesse convencê-lo. Ou, 

a seu ver, fugir também é desonesto, inglório, ou sei lá o quê... será que 

não é coisa de cristão?” e em evidente desafio a incondicionalidade de seu 

próprio senso moral, Aliócha, responde que “Não, não é nada disso” 

(Dostoiévski, 2012, p. 1059), mostrando-se decidido a executar o plano 

para libertar seu irmão e aventurar-se na missão que o falecido stariétz lhe 

profetizara como o final de sua vida ascética8. 

Apartir da revisão bastante completa da autora, identifica-se como 

Weber sugeria para Frick que seu radicalismo implicava um acosmismo 

viável apenas na vida ética de renúncia defendida por Tolstói. Porém, na 

carta, a recomendação da obra de Dostoiévski acaba iluminando outro 

aspecto do paradoxo: a opção pela açao política, identificável na passagem 

final em que Alíocha aceita a proposta de Kátia e abandona sua vida 

ascética desafiando os princípios de sua moral cristã. Apesar do efeito 

 

8 O irmão preso sempre provocou a fé de Aliócha descrevendo atitudes de perversidade 

contra crianças para desafiar suas convicções, tentando provar que a moral cristã é muitas 

vezes insustentável. Junto ao tema dos valores cristãos do personagem que pareciam 

impraticáveis em determinadas circunstâncias, ressoa, na interpretação de Tchirkóv, algo 

que se opõe a Teodiceia, e que também Lukács chamará em sua Estética de “antiteodiceia”. 

Não é o caso, como em Machado de Assis, da moral ser negociável ou ser frequentemente 

dissimulada, mas de ser humanamente impraticável em determinadas circunstâncias, 

quando se está entre a ação e a omissão ou quando a realidade impõe dilemas inescapáveis. 

 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

polifônico da pergunta retórica de Kátia, possivelmente, Weber a 

responderia negativamente.  

A problematização que abordaremos adiante circunda essa 

reflexão inspirada na literatura e na vida de Frick, antes da Revolução 

Bolchevique e antes de seus ecos na Revolução Bávara, e pretende 

identificar se a inclinação de Weber a contemporizar com posicionamentos 

políticos mais radicais se manteria intacta. Para Mommsen, com o 

desfecho da guerra, Weber é impactado pelos acontecimentos ao ponto de 

brincar com a ideia de que a humilhação da Alemanha não chegara ainda 

ao fundo do poço, mas poderia chegar e havendo nisso algo de proveitoso, 

seria a possibilidade de varrer totalmente as influências pacifistas de seu 

solo, fundando uma cultura nacionalista com o mesmo ímpeto popular 

revolucionário, mas voltada ao heroísmo de resistir a qualquer tentativa de 

ocupação inimiga. (cf. Mommsen, 1974, p. 335-38) 

 Apesar do paralelo entre a revolução de 1917 e a de 1918, temos 

uma revolução vitoriosa e uma fracassada, o olhar de Weber para a 

experiência russa provém da perspectiva alemã, segundo Edith Hanke, “a 

destruição da Revolução Bávara não representa meramente a falha do 

diletantismo político” ponto que parecia central à crítica de Weber tanto ao 

contexto alemão quanto ao russo, “mas também o colapso do ideal 

tolstoiniano de um pacifismo ético” (Hanke. 1999, p. 152). 

 Assim, na conferência de Max Weber de 1919, o compromisso 

ético interior mais radical é concebido como incompatível com qualquer 

ação com motivação política:  

 

Há uma contradição abismal entre alguém que age 

segundo a seguinte máxima [...] ‘o cristão age 

retamente e deixa as consequências [Erfolg] nas mãos 

de Deus’ ou sob a ética da responsabilidade: temos de 

pagar o preço pelos resultados (previsíveis) da ação 

(Weber, 1992, MWG I/17, p. 237; B56-57).  

 

Apesar da aparente ambivalência de princípios, para ele, uma ética 

que, como a de Kant, parte de postulados com validade universal, 

independente das circunstâncias, pode muito bem manter-se válida na 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

teoria, mas na prática, ela não se sustenta politicamente: “Para os que 

buscam a salvação de sua alma e redenção dos demais, os caminhos da 

política não lhes cabe” (Weber, 1992 MWG I/17, p. 247; B63). 

Se inicialmente, na carta, Weber sugeria que o problema de Frick 

era sua “Valoração da ação ética a partir de consequências [Erfolg], ao 

invés de valores íntimos!” (Weber, 2019 MWG II/8, p. 596), no texto de 

1919, a ação política passa a pesar mais no outro lado da balança. A forma 

monadológica da consciência moral do homem que se orienta por valores 

inegociáveis (ética da convicção), não condiz muito bem com as 

qualidades do homem político, “O que se espera de um homem para que 

lhe seja permitido colocar suas mãos nos raios da roda da história?” 

(Weber, 1992 MWG I/17, p. 226-227; B49). Embora Weber demonstrasse 

profundo respeito à ética da convicção no plano privado, para o líder 

político seria inevitável ter de reconhecer os dilemas de uma ética da 

responsabilidade, tanto a sobriedade reflexiva mais particular 

(Selbstbesinnung) como a Bewusstsein, a consciência histórica da tradição 

idealista alemã, imputariam um maior peso à Gewissen, isto é, à 

consciência moral em consideração da responsabilidade pelos atos. 

No último ano de sua vida, 1920, encontramos o segundo 

documento que merece breves considerações, antes de nos voltarmos à 

hipótese principal. Por sugestão do pai de Lukács (Weber, 2019 MWG 

II/10-2, p. 882), em uma carta, Max Weber confiará uma respeitosa crítica 

sobre sua virada em prol da luta armada, recorrendo à noção kantiana de 

uma orientação segundo valores dados por princípio (aufgegeben) ao invés 

da apreciação mais sensata e consequente sobre possíveis efeitos 

indesejados, isto é, da responsabilidade e imputabilidade das escolhas: 

 

Caríssimo amigo, naturalmente estamos separados por 

nossas visões da política (eu estou absolutamente 

convencido de que essas experiências só poderão 

resultar em uma coisa, um descrédito ao socialismo 

pelos próximos 100 anos) devo ser totalmente franco, 

independente da resposta a essa questão ou ainda 

mesmo dessa segunda questão: Seria isso para você 

algo que está ‘previamente dado’ [‘aufgegeben’] ou o 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

que seria afinal? (Weber, 2019, MWG II/10-2, p. 

961). 

 

A data, no caso dessa carta, não condiz com a ordem cronológica 

do que hora abordamos (1919), pois virá um ano depois, contudo, o teor 

dessa carta confirma como Weber apelava, na última fase de sua reflexão, 

para o sentimento de responsabilidade contra os riscos da aventura política 

e previa, com uma certa precisão, o risco de descrédito do socialismo 

soviético diante da iniciativa prematura de “queimar etapas” históricas 

introduzindo elementos capitalistas, como sistema produtivo taylorista 

para esse fim (Weber, 1992, MWG I/17, p. 198; B31).  

Não é somente a resposta de Lukács que já estava pronta. Weber 

repetiu o mesmo argumento que havia originalmente elaborado em sua 

carta a Otto Neurath de 4 de outubro de 1919 em que questionava sua 

defesa da Revolução Bávara de outubro de 1918. Neurath ajudou a 

popularizar a ideia de se viabilizar o socialismo como uma economia 

planificada e a revolução que ocorria em solo alemão deveria fortalecer os 

ideais internacionalistas da revolução bolchevique. Weber reprovava essa 

ideia: “Considero a ‘economia planificada’ um plano para o ato mais 

impiedoso dotado de um nível sem precedentes de diletantismo e falta de 

responsabilidade” e acrescentava a mesma advertência que reformulará 

contra a posição de Lukács, “O socialismo poderá vir a ser desacreditado 

por mais de 100 anos, e tudo que até agora poderia ser feito será lançado 

ao abismo de uma estúpida reação” (Weber, 2012, MWG II/10-2, p. 799-

800). 

Apesar da semelhança no argumento do descrédito do socialismo, 

o tom da carta endereçada a Lukács é incomparavelmente mais respeitoso, 

recorria ao que parecia para Weber um entendimento mútuo nas questões 

éticas. Ambas as cartas remetem ao senso de responsabilidade, mas na 

carta de 1920, vemos um apelo à forma ético-valorativa kantiana, para 

lembrar Lukács de como ela mostra-se infrutífera, carente de resultados, 

apesar de seu elevado status moral. Como será destacado na passagem de 

“Bolchevismo como problema moral” para “Tática e Ética”, essa postura 

eticamente orientada por valores dados de antemão e independente das 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

circunstâncias, que se resume na expressão kantiana “aufgegeben”, já 

havia se distanciado do ideal ético defendido no segundo escrito. Embora o 

formalismo kantiano ainda lhe servisse de base para dar autoridade à ideia 

de “necessidade” de escolha, a discussão não mais se pautaria pela validez 

incondicional9. 

Se voltarmos à primeira abordagem de Lukács, embora não 

possamos vincular essa análise prévia ao alerta mais tardio de Weber, o 

jovem intelectual húngaro já remetia a questão da escolha aos temas de 

Dostoiévski. Na primeira versão de seu escrito sobre o bolchevismo, ele 

sustentou que a postura mais cautelosa social-democrática não 

representava uma convicção abalada no ideal de transformar a realidade, 

ao contrário, caminharia no sentido de fugir do paradoxo ético, 

subentendido em sua crítica ao posicionamento de Razumíkhin no diálogo 

do qual participa o próprio Raskolnikov: “Ora, sabes o que mais dá raiva? 

Não é o fato de mentirem; sempre se pode perdoar a mentira; a mentira é 

uma coisa simpática, porque conduz à verdade. Não, o deplorável é que 

mentem e ainda reverenciam a própria mentira” (Dostoiévski, 2009, p. 

148). Esse tema de Crime e Castigo referia-se à condução das 

investigações policiais e à indignação de Razumíkhin que estava convicto 

de que por meio de métodos investigativos prendiam as pessoas erradas, os 

investigadores estavam inclinados a aceitar uma falsa confissão. A mentira 

será então apresentada nesses termos, seria simpática e perdoável aquela 

que conduz a indícios ou mesmo a uma confissão verdadeira, ao contrário 

daquela que serviria à pura conveniência, isto é, para “Reverenciar a 

própria mentira”. 

Nesse posicionamento provisório, Lukács afirmava que “O 

bolchevismo repousa sobre a hipótese metafísica de que o bem pode surgir 

do mal, e que é possível, como o diz Razumíkhin em Raskolnikov [Crime e 

 

9 Tihanov (1999, p. 613-614) sugere, por exemplo, que no Ensaio A Pobreza em Espírito 

Lukács já criticava a “tradicional ética kantiana do dever”, mas deixa “a possível solução 

ainda insuficientemente desarticulada”, para o autor, somente nas notas sobre Dostoiévski, 

rascunho de seu livro, Lukács chegaria a “Lúcida diferenciação entre a ética formal e a 

ética fundamentada na ‘vida da alma’”. Esse tema será desenvolvido na sequência desse 

artigo. 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Castigo], alcançar a verdade mentindo” (Lukács, 1976, p. 312). A 

oposição dessa primeira análise de Lukács, ao que parece, inclinava-se em 

direção a uma típica postura kantiana, contrária à opção pela mentira 

justificável10. Aproximando-se de um racionalismo ético que não relativiza 

os valores, o autor iria defender de início que o dilema ético só é insolúvel 

no caso em que se escolhe semelhantes meios, ignorando que seria 

possível evitá-lo na consecução dos mesmos fins. Lukács conclui assim 

seu escrito “Bolchevismo como problema moral”:  

 

O autor destas linhas é incapaz de partilhar essa 

crença, e isto porque ele vê um dilema moral 

insolúvel na própria raiz da atitude bolchevique, ao 

passo que na democracia – crê ele – tal coisa não é 

exigida àqueles que desejam realizá-la até o fim, tão 

somente, conscientemente e honestamente, uma 

renúncia sobre-humana e o sacrifício de si. E, 

contudo, mesmo que esta solução exija uma força 

sobre-humana, não é insolúvel em seu fundamento, 

como ocorre ao problema moral posto pelo 

bolchevismo (Lukács, 1976, p. 312). 

 

Pouco tempo depois, divergindo do teor de seu próprio escrito, em 

“Tática e ética”, verifica-se a mudança radical de compromisso ao assumir 

a opção política antes descartada, citando, desta vez, um segundo escritor 

russo que fará ecoar os temas éticos de Dostoiévski no contexto do terror 

revolucionário Narodnik. Apesar da clara mudança de adesão ou de 

posicionamento, deve-se observar como a problematização ética quase não 

se alterou de um escrito para o outro, ambos partiam do pressuposto de 

uma renúncia, apresentada na forma do autossacrifício. Se na primeira 

versão Lukács defendia o “sacrifício de si” junto a renúncia do dilema 

ético, na segunda versão passará a reconhecer que o problema central 

permaneceria presente independente dos meios escolhidos, o sacrifício do 

 

10 Como na famosa resposta de Kant a Benjamin Constant de 1797 (cf. Kant, 2008, p. 173-

179). Alguém que mente para tentar livrar um amigo das mãos de um facínora, não pode 

prever as consequências práticas do ato, pode, sem querer, colocá-lo nas mãos do assassino. 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

eu como o preço moral dos meios bolcheviques seria outra forma de 

sacrifício igualmente inevitável e não havendo salvação, a forma mais 

trágica de autossacrifício valeria como sinal da escolha da ação com valor 

ético mais elevado. Nessa segunda abordagem, ao reformular a questão 

sob o primado político da ética da responsabilidade, nos deparamos com 

desdobramentos antes ignorados, nos dois casos impõe-se o peso da 

responsabilidade e da culpabilidade tanto para quem escolhe meios 

amorais como para quem os rejeita. Weber não havia acompanhado que 

nesse momento Lukács abandona o primado da ética da convicção e já 

adota a perspectiva da responsabilidade política da ação: 

 

Quem nega as encruzilhadas [Verzweigung] que 

resultam da colocação da questão ética nega também a 

própria possibilidade ética, entrando em contradição 

com fatos anímicos mais primitivos e universais: a 

consciência moral [Gewissen] e a consciência 

[reflexiva] da responsabilidade [Verantwortungs-

bewußtsein]. [...] A ética orienta-se segundo os 

indivíduos, a necessária consequência desse 

posicionamento está dada diante da sua consciência 

[moral] e da consciência [reflexiva] da 

responsabilidade do indivíduo segundo o seguinte 

postulado: o de que ele tem [müsse] de agir como se 

de sua ação ou de sua inação dependesse a orientação 

do destino do mundo (Lukács, 1967, p. 7). 

 

Ao reconsiderar o tema da responsabilidade, Lukács permanece 

crítico ao simplismo ético de algumas análises dos intelectuais marxistas de 

então, essa conclusão parte, especificamente, da crítica à concepção 

intelectual derivada, não da condição política, mas de um postulado de 

filosofia da história presente na interpretação de Karl Kautsky (Lukács, 

1967, p. 6), nela, não estaria presente nenhuma ética autêntica, e os objetivos 

finais, sendo socialmente benéficos, justificariam qualquer tática. Apesar do 

jovem Lukács haver se afastado das ideias morais kantianas e de seus 

respectivos predicados, isto é, da ideia de que a razão orienta o agir 

independentemente das condições históricas, ele manteve-se fiel à forma da 

proposição kantiana e apresentou a condição histórica do agir como fonte 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

para formulação de um postulado ético apodítico: age como se o destino do 

mundo dependesse de sua ação ou inação. Trata-se de um formalismo nos 

moldes de um imperativo prático kantiano, na forma de postulado, mas que 

não é incondicional, sua necessidade depende do reconhecimento de 

condições históricas, avançando em relação às críticas de que esse 

formalismo desprezaria o sentido coletivo das ações. Uma engenhosa 

solução formal para problemas práticos de outra natureza, isto é, histórico-

políticos. Há nesse texto um rigorismo conceitual que destoa dos anteriores. 

Semelhante a problematização inicial de Weber de 1904, a questão 

aparecerá desdobrada segundo os vários sentidos da consciência e da ação, 

da consciência moral que sentimos pesar (Gewissen) e da consciência no 

sentido histórico-filosófico (geschichtsphilosophische Bewußtsein), aquela 

que é capaz de fazer o agente aperceber-se do sentido político e social de sua 

ação, tema que será aprofundado em um de seus futuros escritos mais 

debatidos, Geschichte und Klassenbewußtsein de 1923.  

A carta de Weber parecia não reconhecer que em “Tática e Ética” o 

agente não pode isentar-se da responsabilidade individual pelo destino 

político tanto em termos de ação como de omissão. O Lukács de então já 

reconhecia o sentido histórico da responsabilidadede modo bastante severo: 

estar do lado da revolução é “Assumir o dever [verpflichtet] de suportar 

individualmente a responsabilidade por cada vida humana que morre em seu 

lugar na luta, como se ele tivesse matado todas elas”, a imputação da ação; 

estar do lado da política de Estado vigente, “Defender o capitalismo” 

significa “Suportar a mesma responsabilidade individual pelo aniquilamento 

[Vernichtung] que será produzido nas novas guerras imperialistas e em suas 

revanches e por toda opressão futura” (Lukács, 1967, p. 6-7), a imputação 

igualmente severa da inação. Em 1919, Lukács já havia dado sua resposta à 

carta de 1920, embora ela apareça, anacronicamente, antes da carta. A 

interpretação de que esses dois artigos representam um progressivo 

distanciamento das posições de Max Weber também foi sugerido por Edith 

Hanke, como um processo que concomitantemente representa uma 

“Apropriação [crítica] da contraposição entre ética da convicção e da 

responsabilidade” (1993, p. 179-180). 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

Diante das guerras imperialistas, o termo “paz” no lema “pão, paz 

e terra” mostra aqui seu apelo ético historicamente assertivo. Não serviu 

apenas para adesão das massas de camponeses russos, e dos que mais 

sofriam com o peso da guerra, mas para a própria legitimação dos meios 

violentos como uma forma de estancar, em parte imaginariamente, a 

violência já em curso durante o período das guerras imperialistas, não 

podemos negligenciar esse componente ético popularizado entre as massas 

nem muito menos reduzi-lo a um mero conteúdo da retórica de Lenin. 

Ao partir do foro íntimo para o plano político, como também 

enfatizou Hanke (1999, p. 153-157), Weber já não expressaria a mesma 

consideração sem ressalvas pela ética da convicção que demonstrava em 

relação a Frick. Identificaremos agora de forma mais conclusiva alguns 

contrastes entre Rússia e Alemanha para buscar identificar os diferentes 

efeitos do pacifismo no final da Primeira Guerra e da consequente 

Revolução Bolchevique na última fase de sua reflexão. 

Verificaremos agora como esse contraste entre a Revolução Russa 

e a Revolução Bávara ocasionou parte central da mudança de perspectivas 

que impossibilitaria uma compreensão mútua entre Weber e Lukács, por 

mais que os dois intelectuais partissem de uma problematização ética 

comum e ainda que ambos identificassem que a ação política violenta se 

impunha no momento histórico em que viviam, suas visões já não 

convergiam e a discordância entre os dois autores pautava-se menos em 

torno do tema da “revolução” e mais na possibilidade de adesão ética ao 

humanismo e pacifismo radicais. Para Weber, a opção pela violência era 

imprescindível, seja diante de fins nacionalistas ou revolucionários. Para o 

jovem Lukács, esse sacrifício moral poderia ser medido de acordo com o 

valor do autossacrifício ético, mesmo que o agente político esteja 

indistintamente condenado às consequências inelutáveis de ferir os 

princípios morais sagrados, há uma escolha moral.  

Um dos antecedentes mais claros do posicionamento de Weber 

encontra-se na carta de 13 de novembro de 1918 ao seu colega psiquiatra 

Kurt Goldstein. Além de apresentar paralelos evidentes com a conferência 

de 1919, essa carta apresenta o posicionamento valorativo pessoal de 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Weber por trás de suas análises ético-políticas. Weber vai se expressar nos 

termos do “ou – ou” (“Entweder – oder!”) como no título da obra de 

Kierkegaard, isto é, por decisões mutuamente excludentes. 

O primeiro “Ou [Entweder]” consiste em “Não se contrapor ao 

perverso com violência em caso algum, e assim, porém, ter de viver tal 

qual São Francisco e Santa Clara, um monge hinduísta, ou mesmo como 

um Navordnikc russo” (Weber, 2012, MWG II/10-1, p. 301). Sobre esse 

último termo, as notas dos editores sugerem que Weber se referia aos 

Narodniks11 apesar desse movimento recorrer ao terror e Weber conhecer 

tanto sua origem no comunitarismo rural como seus meios políticos mais 

radicais. Independente da expressão russa que Weber buscou designar, ele 

estava antecipando sua contraposição entre um determinado ideal de 

santidade e a imposição dos meios políticos. Assim, ou se escolhe dar a 

outra face ou se faz a segunda escolha: 

O segundo ou “[Oder]” consiste em “Voluntariamente contrapor-

se ao perverso com violência, pois que senão, serás corresponsável 

[mitverantwortlich] do que ele faz”. Essa síntese antecede a passagem, 

provavelmente a mais clara, para esquematizar as posturas de Weber e 

Lukács como mutuamente excludentes: “Que a guerra civil ou qualquer 

atentado violento – como em toda Revolução [...] – devam ser ‘santos’ em 

contraposição direta à necessidade de defesa na guerra que não o pode ser, 

é e continua sendo para mim um completo enigma” (Weber, 2012, MWG 

II/10-1, p. 301). 

 

 

Max Weber leitor de Dostoiévski  

 

Charles Turner apresentou, em um capítulo, uma proposta muito 

semelhante a da presente discussão: “Weber e Dostoiévski sobre Igreja, 

Seita e Democracia”. Contudo, seu enfoque estava na discussão de Weber 

 

11 Edith Hanke cita essa carta na nota de rodapé n. 112 e não arrisca um sentido para a 

expressão, mantendo-a junto a uma interrogação: “Navordnik (?)” (Hanke, 1993, p. 188). 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

sobre a apresentação de Troeltsch nos primeiros encontros da Sociedade 

Sociológica Alemã. Essa discussão antecede o presente recorte temporal, 

ocorreu em 21 de outubro de 191012, e marca provavelmente a primeira 

referência de Weber aos Irmãos Karamázov.  

Nessa ocasião, a referência de Weber a Dostoiévski serviu como 

exemplo para ilustrar a particularidade da religiosidade russa, isto é, esse 

ideal coletivo fraternal como um marco de uma religiosidade que se 

dissociou das demais formas de racionalização do cristianismo ocidental, a 

autoridade papal no Catolicismo Romano e a autoridade das Escrituras no 

Protestantismo. Diferente das duas tradições ocidentais:  

 

Vive na igreja ortodoxa uma mística muito específica, 

que tem por base [...] o amor fraternal, o amor ao 

próximo, [...] trata-se do caminho para o 

entendimento do sentido do mundo, para uma relação 

mística com Deus. Conhecemos a partir de Tolstói 

como essa crença mística foi por ele esmiuçada. Caso 

se deseje compreender a literatura russa em toda sua 

grandeza, deve-se então atentar ao subsolo sobre o 

qual tudo se construiu (Weber, 1911, p. 199-200).  

 

Turnerdestacará como esse ideal russo que deu forma às relações 

comunitárias campesinas também limitou o avanço das formas de 

associação modernas segundo ideais políticos liberais: “A atração de 

Weber pela intensidade do anarquismo e niilismo russo dava-se ao mesmo 

tempo que desdenhava seu equivalente alemão” o mesmo movimento 

intelectual que enraizado na cultura russa produzia uma postura contra-

política consistente e politicamente profícua, resultava no contrário na 

Alemanha, em uma postura anti-política inócua; o pacifismo cristão, o 

pietismo que “baseado em tradições não-políticas ou pré-políticas” 

desembocaram apenas em “Formas ético-sociais irrelevantes e 

inapropriadas” (Turner, 1999, p. 167). A influência da literatura russa no 

meio intelectual e no debate público alemão apresentaria, para Weber, essa 

 

12 Turner cita o ano de 1911, data da publicação e não da fala de Weber. 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

limitação. Diferente da sociedade alemã, partindo do subsolo da cultura 

russa, essa ética se mostraria mais arraigada, 

 

Quando se lê romances russos como, p. ex., “Os 

irmãos Karamázov” de Dostoiévski; “Guerra e Paz” 

de Tolstói ou outro semelhante, tem-se então a 

impressão de uma absoluta falta de sentido nos 

acontecimentos, uma sucessão de afecções 

desencadeadas sem propósito algum. Este efeito não é 

absolutamente acidental, não procede de que esses 

romances foram escritos para gazetas e que o autor 

aos escrevê-los não dispunha da menor noção de 

como terminariam [...] o que as torna 

extraordinariamente difíceis de se captar é algo que 

nos ocorre por que elas se fundam no singular e muito 

antigo pensamento cristão, que Baudelaire denominou 

a “santa prostituição das almas”, ou seja, de amar ao 

próximo indistintamente, sem se importar com quem, 

de dedicar-se ao máximo ao próximo (Weber, 1911, 

p. 200). 

 

Em 1919, no entanto, o Grande Inquisidor virá a servir a Weber 

para expor indistintamente os limites dos ideais humanistas mais radicais 

diante de todas as tentativas revolucionárias, independentemente de seu 

solo. Todas subestimavam a limitação ética interna de que partiam, 

independendo do papel do ethos religioso servir para tornar a sociedade 

mais ou menos receptiva. Weber fez alusão ao poder de persuasão de 

palavras de ordem dessa natureza, isto é, em nome da paz e do 

humanismo, justamente nessa segunda rara passagem que cita diretamente 

Os Irmãos Karamázov e não podemos subestimar o paralelo desses 

antecedentes diante do sentido imanentemente utópico do Grande 

Inquisidor:  

 

No mundo real, vemos renovar-se a experiência em 

que o adepto da ética da convicção se converte, 

repentinamente, em profeta quiliasta; este é o caso, p. 

ex., daqueles que haviam pregado: “o amor contra a 

violência” e num piscar de olhos apelam à violência – 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

no caso, ao último ato violento com o qual se 

estabelecerá a condição para promover o 

aniquilamento de todo estado de violência 

[Gewaltsamkeit] – são como nossos militares dizendo 

aos soldados antes de cada ofensiva: ‘Esta será a 

última; ela nos trará a vitória, e com ela, a paz’. O 

adepto da ética da convicção não suporta a 

irracionalidade ética do mundo. É adepto de um 

cosmos ético [kosmisch-ethischer] ‘racionalista’. 

Todos que conhecem Dostoiévski recordarão da cena 

com o grande inquisidor e como ele encontrou-se 

oportunamente diante desse problema. Não é possível 

conciliar a ética da convicção e a ética da 

responsabilidade debaixo de um mesmo teto [unter 

einen Hut zu bringen] (Weber, 1992, MWG I/17, p. 

240, B58-59). 

 

O sentido da interpretação que Weber faz da passagem dos Irmãos 

Karamázov não está aqui totalmente explicitado, mas pode ser somado à 

discussão anterior e ainda à alusão desse texto aos “santos de Dostoiévski” 

(Weber, 1992, MWG I/17, p. 247, B63), que analisaremos a seguir. Juntas, 

essas passagens sugerem, com certa segurança, em que sentido a 

abordagem do escritor russo converge com esse momento da análise ético-

política weberiana e com sua sociologia da dominação, neste segundo 

caso, no que se refere ao tema da rotinização do carisma13. Por já não 

poder manter a chama de seu líder carismático, o Inquisidor toma 

 

13 Esse tipo de dominação, o carismatismo, está fadado a morrer “por asfixia” quando os 

valores das orientações práticas de renúncia aos valores mundanos circundantes, a vida 

orientada à negação das ordens políticas, econômicas e sociais vigentes enfrentam as 

necessidades materiais e a própria rotinização chocando-se com poderes (e valores) 

imanentes que a dissolvem ou contaminam a pureza de sua existência lábil: “Neste percurso 

a vida tempestuosamente emotiva [stürmisch-emotionale] e alheia ao econômico é 

conduzida a uma lenta morte por asfixia, sob o peso impositivo dos interesses materiais [...] 

Invariavelmente, do séquitos carismáticos de um herói guerreiro se originará um Estado, do 

comunitarismo carismático de um profeta, artista, filósofo [...] um igreja, uma seita, uma 

academia, uma escola [...] Do apostolado carismático ocorrerá inevitavelmente aquilo que 

também temia o apóstolo ‘não deixar apagar a chama do espírito’, daí provirá o dogma, a 

doutrina, a teoria, regulamento, estatuto legal ou qualquer conteúdo de uma tradição 

petrificada [versteinernden]” (Weber, 2005, MWG I/22-4, p. 488-489, A761-62). 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

assumidamente para si o fardo legado pela liberdade carismática irruptiva. 

Assim, ocultando seu ateísmo, o personagem entende que deve sequestrar 

a liberdade outorgada pelo Cristo, pois a humanidade não suportaria o peso 

dessa responsabilidade. “A multidão deveria ser guiada por aqueles poucos 

que são fortes o suficiente para carregar o fardo da liberdade”, a própria 

ideia de que tudo é permitido14. Assim interpretava Žižek, apartando-se das 

leituras mais convencionais: “Não seria essa a versão de Dostoiévski do 

‘se Deus não existir, então tudo é permitido?’ Se a dádiva da liberdade de 

Cristo é nos tornar radicalmente livres, então essa liberdade traz consigo o 

fardo da responsabilidade total” (Žižek, 2016, p. 42-43) discussão que 

fundamentará o sentido específico de sacrifício que é apresentado segundo 

um viés teológico e psicanalítico que foge ao presente tema. Também 

interpretando o tema do Grande Inquisidor, segundo as reflexões 

weberianas, Charles Turner chega a uma síntese muito apropriada: “Para o 

Grande Inquisidor, o homem não conhece fardo maior do que a liberdade 

de consciência e nem prova [trail] maior que as exigências da fraternidade 

universal” (Turner. 1999, p. 168). 

Que mais se poderia extrair do original? Será proposto aqui que 

Weber trilhou uma leitura de O grande Inquisidor algo distinto da leitura 

lukacsiana do sacrifício ético-político, o reconhecimento da condição 

histórica que apresenta os cálculos de custos e danos já como adesão ao 

poder diabólico, ao caminho que conduz a Smiérdiakov, isto é, como 

opção ética diametralmente oposta a dos ideais desses santos, antigos 

como Abraão e modernos como Platão Karataev: “‘O espírito terrível e 

inteligente, o espírito da autodestruição e do nada – continuou o velho –, o 

grande espírito falou contigo no deserto, e nos foi transmitido nas 

escrituras que ele te haveria ‘tentado’. É verdade?” (Dostoiévski, 2012, p. 

358). Weber leu Dostoiévski segundo a contaminação ética da ordem 

carismática que abnegando sua origem pactua com poderes profanos. O 

grande inquisidor se refere de forma dúbia ao poder diabólico do tentador, 

 

14 Cf. 1 Coríntios 10:23,24 “Todas as coisas me são lícitas, mas nem todas as coisas 

convêm; todas as coisas me são lícitas, mas nem todas as coisas edificam”. 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

sugerindo que a própria religião em sua trajetória cede paulatinamente a 

todas as três tentações desse espírito. O personagem, Ivan Karamázov, 

compreende que as tentações de Cristo simbolizam o recurso religioso-

dogmático ao milagre, ao mistério e à autoridade15, para Weber, uma 

adesão ao daemon oposto à ética cristã. O Inquisidor confessará ao próprio 

Cristo sua lógica e enfim, como aderiu à proposta do espírito do caos, da 

destruição e do nada: 

 

Faz muito tempo que já não estamos contigo, mas 

com ele, já se vão oito séculos. Já faz oito séculos que 

recebemos dele aquilo que rejeitaste com indignação, 

aquele último dom que ele te ofereceu ao te mostrar 

todos os reinos da Terra: recebemos dele Roma e a 

espada de César, e proclamamos apenas a nós 

mesmos como os reis da Terra, os únicos reis, embora 

até hoje não tenhamos conseguido dar plena 

conclusão à nossa obra. Mas de quem é a culpa? Oh, 

até hoje isto não havia saído do esboço, mas já 

começou. Ainda resta esperar muito por sua 

conclusão, e a Terra ainda há de sofrer muito, mas nós 

o conseguiremos e seremos os Césares, e então 

pensaremos na felicidade universal dos homens. 

Entretanto, naquele momento ainda podias ter tomado 

a espada de César. Por que rejeitaste esse último 

dom? (Dostoiévski, 2012, p. 366). 

 

Aliócha questionará a narrativa de seu irmão e buscará defender a 

ortodoxia russa dessa provocação, pois para ele sua narrativa só se 

aplicaria ao catolicismo romano e aos “jesuítas”, mas Ivan reitera, com um 

tom que ainda soa profético, o sentido de uma mera imagem poética, 

fazendo com que, por vezes, Aliócha oponha-se a ela como se seu próprio 

irmão estivesse em defesa do Inquisidor. Weber que estudou os primeiros 

movimentos Narodniks da Rússia czarista, já compreendia o quanto a 

oposição da Igreja Ortodoxa ao Cesaropapismo não a impediu de ser 

 

15 “Muitos me dirão naquele dia: 'Senhor, Senhor, não profetizamos em teu nome? Em teu 

nome não expulsamos demônios e não realizamos muitos milagres?' Então eu lhes direi 

claramente: Nunca os conheci” (Mateus 7:22-23). 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

recorrentemente cooptada por projetos políticos e pela garantia do status 

quo e outros fins políticos,16 ela apresenta-se, não raramente, como um 

instrumento de dominação identitário, tal como ocorre hoje sob o comando 

político de Vladimir Putin: “Cristo triunfou sobre o inferno e a Rússia 

também triunfará”, i.e., contra os poderes ocidentais, slogan atual da 

política de alistamento russa. 

Em Os Irmãos Karamázov, esse posicionamento eslavófilo 

aparece, por exemplo, nas considerações do Padre Paísi:  

 

Pelo contrário, é o Estado que se converte em Igreja, 

que se eleva até ela e torna-se uma Igreja sobre a terra 

inteira, o que é diametralmente oposto a Roma, ao 

ultramontanismo, à vossa interpretação, e não é senão 

a missão sublime reservada à ortodoxia no mundo. É 

no Oriente que essa estrela começará a resplandecer 

(Dostoiévski, 2021, p. 103). 

 

Paul Honigsheim interpretava essa mesma realidade russa com seu 

“povo-messiah” nos termos do paralelo weberiano “Os russos grego-

ortodoxos não eram apenas uma nação, eram um povo, escolhido por 

Deus, o messias coletivo dotado dessa capacidade de sentir-se diante da 

salvação do mundo, tomando-o sob seu controle” e foi além, igualando 

essa lógica de forma direta à própria experiência soviética, “Os sucessores 

secularizados do czarismo grego-ortodoxo, os soviéticos, que parecem em 

todo lugar assumir o papel do Messias coletivo, valendo-se da violência” 

(Honigsheim, 2003, p. 116). Entretanto, sob a forma de uma ética da 

convicção, os elementos valorativos carismáticos já não se salvariam nesse 

pacto com os meios políticos impositivos ou mesmo com a 

instrumentalização da religião como meio de dominação: 

 

16 “Os ortodoxos autoritários e os eslavófilos imperialistas viram neles [camponeses russos] 

a garantia para manter uma duradoura unidade interna dos russos sob o cetro do Czar: os 

humildes mujiques representavam para eles o tipo futuro da humanidade russa vitoriosa, 

igualmente submissos a igreja e ao Czar. Os radicais do anarcossocialismo viam neles, ao 

contrário, o tipo de homem que trilharia a sofrida passagem sobre o progresso ocidental 

segundo o Slogan: ‘camponeses tomai as terras; trabalhadores tomais as fábricas’” (Weber, 

2019, MWG I/10, p. 201, A302).  



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

 

Os grandes virtuosos do amor acósmico humanista e 

da bondade, venham eles de Nazaré, de Assis ou de 

castelos da realeza indiana, não trabalhavam por meio 

do instrumento político: a violência; seu reino não era 

“deste mundo”, ainda que eles tenham agido e ainda 

interajam com este mundo; deles temos nas figuras de 

Platão Karataev e dos santos de Dostoievski as 

reconstruções mais adequadas que alguém poderia 

fazer. Quem busca a salvação de sua alma e a 

redenção das demais almas não as busca pelos 

caminhos da política, pois ela possui tarefas 

totalmente distintas: as que só se resolvem com a 

violência. O gênio, ou o demônio da política vive em 

uma tensão interna com o Deus do amor e também 

com o Deus cristão em sua característica forma 

eclesiástica, estão em um estado de conflito insolúvel 

e sempre prestes a eclodir (Weber, 1992, MWG I/17, 

p. 247, B63). 

 

Até mesmo essa referência ao reino que “não é desse mundo”17 

poderia mostrar-se, também, segundo um paralelo com um dos “grandes 

diálogos” do qual participa Ivan, Miússov – parente mais abastado da 

primeira esposa de Fiódor Karámazov –o stáriets e outros personagens que 

buscam perspectivar, à sua maneira, uma “grande ideia” debatida, como é 

o caso do padre Paísi. Foi esse último personagem que inseriu no diálogo o 

tema do artigo de Ivan sobre a relação da igreja com o Estado, dando 

origem a um conjunto de imagens e problemas que prefigurarão, em parte, 

o teor de seu esboço poético, O Grande Inquisidor. Esse paralelo seria 

improvável se não fosse a referência direta aos “santos de Dostoiévski” 

(Dostojewskischen Heiligen) nessa passagem. 

  Nesse diálogo que prepara a discussão central visada por Weber, o 

padre comenta: “Li esse livro ao qual o senhor faz objeções – voltou-se 

para Ivan Fiodórovitch – e fiquei surpreso com as palavras do clérigo de 

que ‘a Igreja não é um reino deste mundo’”. Essa afirmação do evangelho 

 

17 Como também a um dos panfletos dos últimos escritos de Tolstói.  



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

32  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

parecia-lhe afrontar seu ideal eclesiástico, pois afirmará: “A Igreja é, em 

verdade, um reino, foi determinada a reinar, e no fim das contas deverá 

aparecer como reino em toda a face da Terra, incontestavelmente – isto nos 

foi prometido...” (Dostoiévski, 2012, p. 88). Aliócha acompanhará 

admirado todo esse debate. Nessa altura da discussão o padre não 

compreende ainda a posição defendida por Ivan, que muitas vezes 

permanece calado diante de semelhantes interpretações sem as negar ou 

ratificar. Como o artigo de Ivan defendia um ideal em que o Estado 

ascenderia a forma da igreja, Paísi julgava estar convergindo com a 

posição de Ivan; não via ambiguidade ou contradições na sua declaração. 

Esse mal-entendido só seria perceptível havendo compreendido o 

teor de O Grande Inquisidor que será apresentado muitas páginas depois. 

Contudo, trata-se de um diálogo que demonstra a maestria da construção 

polifônica do autor, nenhum personagem, nem mesmo Ivan, fecha a forma 

argumentativa da ideia debatida, mesmo a forma argumentada 

posteriormente, permanecerá aberta a ressignificações18, como podemos 

observar, podem ser interpretadas diferentemente pela construção 

polifônica dos personagens dessa obra e pelos intelectuais, leitores de 

Dostoiévski, Weber e Lukács.  

A referência de Weber aos santos de Dostoiévski nos permite 

delinear com mais clareza o sentido que ele buscava recortar a partir de sua 

alusão ao “Grande inquisidor”. Soma-se a essa figura o personagem do 

outro grande escritor russo, Platão Karataev, um típico camponês de 

Guerra e Paz19 que caracterizava-se pelo que Weber denominava “A arte 

de Tolstói” (Tolstojschen Kunst, apud Weber, 1992, A17); ele é 

apresentado diante do desfecho em que foi narrado seu destino, isto é, pela 

 

18 Leonid Grossman teria sido um dos primeiros a defender que “Cada opinião se torna de 

fato um ser vivo e é inseparável da voz humana materializada” (Bakhtin, 1981, p. 11). 

19 Em mais de uma tradução para o português, verificamos um erro editorial ao acrescentar 

uma vírgula entre o primeiro nome e o sobrenome do personagem Platão Karataev. Weber 

não se referia aqui a Platão. 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 33 

construção monológica20 em que o personagem representa o próprio ideal 

de uma ética da convicção que se sobrepõe individualmente e tragicamente 

em todos os momentos à realidade imperialista violenta da Era 

Napoleônica.  

O destino do personagem simboliza a nova forma do heroísmo 

trágico21 que na modernidade se encerra na forma pessoal, 

problematizando a possibilidade individual e ético-imperativa segundo sua 

fragilidade diante das condições histórico-políticas inconciliáveis com sua 

existência. Esse personagem pode ser colocado dentro das ideias de Tolstói 

de duas formas, a lukacssiana que a contrapõe às antigas epopeias, pois na 

versão burguesa há a impossibilidade de um sentido comunitário para dar 

significado ao sacrifício do herói, ou a forma weberiana, como veremos, 

que busca conservar algo do heroísmo antigo, embora o reinscreva em uma 

realidade politicamente indiferente às escolhas éticas individuais. 

 Edith Hanke caracterizava o personagem por esse sentido 

recorrente, embora nem sempre central, da poética de Tolstói, “retrato de 

seu amor pelo povo russo, em especial, aos camponeses russos”, mas 

acrescenta algo relativo à fase das ideias de Tolstói, o destino de Platão 

Karataev permitia observar uma visão mística que era então menos cristã e 

mais voltada ao sentido natural da vida, “O céu se torna o símbolo do 

cosmos. Diante de sua vastidão, a diferença entre a morte do Príncipe 

André Bolkonski e do simples soldado Platão Karataev se torna desprovida 

de significado” (Hanke, 1993, p. 15-16). Para essa alma que permanece 

eticamente inabalável, a adesão radical a valores últimos e inegociáveis 

representa o sacrifício que não pode produzir a menor interferência nos 

destinos políticos e, diferente do que identificava Lukács, essa construção 

de Tolstói irá convergir, na análise de Weber, com o tema dos santos de 

Dostoiévski. Como no comentário à fala de Troeltsch da conferência de 

 

20 No sentido consagrado por Bakhtin (1981, p. 59-62) e que foi aplicado especificamente 

ao tema da morte em Tolstói. 

21 Infelizmente não há como abordar aqui o paralelo dessa noção em Kierkegaard e sua 

provável recepção no jovem Lukács.  



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

34  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

1910, Weber unificava os temas de Tolstói e Dostoiévski diante do 

problema da irracionalidade ética da realidade. 

 

Quanto ao Sermão da Montanha – cujo sentido 

corresponde à ética absoluta do Evangelho – eis algo 

da maior severidade, muito além do que creem os que 

hoje citam seus mandamentos. Com eles não se 

brinca. E para eles vale aquilo que já se disse acerca 

da causalidade na ciência: ela não é um fiacre que 

alguém pode deter quando bem quiser e no qual se 

pode embarcar e sair à vontade. Ao contrário, é tudo 

ou nada, este é mais diretamente seu sentido, algo um 

tanto distinto das trivialidades que buscaram extrair 

dele. Como foi também, p. ex., para o jovem rico: 

“então saiu ele entristecido dali, pois possuía muitos 

bens” (Weber, 1992, MWG I/17, p. 234, B55). 

 

Essa passagem também recobra outro possível paralelo, a própria 

adesão de Aliócha à vida religiosa, que é contraposta ao jovem da 

parábola:  

 

A Aliócha pareceu estranho e até mesmo impossível 

viver como antes. Está escrito: “Se queres ser 

perfeito, vai, vende teus bens, dá aos pobres... e 

segue-me”. Aliócha disse de si para si: “Eu não posso 

em vez de ‘tudo’ dar dois rublos, e em vez de ‘segue-

me’ ir apenas à missa”. 

 

Sua adesão representa o oposto dessa do jovem rico. Mas a ele 

sobrevirá um destino indiferente a esse compromisso, quase à maneira das 

tragédias antigas, pois tudo ocorrerá tal qual havia sido “profetizado”, ele 

se verá diante da decisão de cumprir uma missão no limiar dessa adesão e 

no momento oportuno, quando o stáriets Zóssima, autor da profecia, partir 

desta vida terrena, deverá ele abandonar o mosteiro para cumprir uma 

missão mundana, como vimos, a carta de Weber a Frick provavelmente 

remetia a esse desfecho. 

 

 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 35 

Considerações finais 

 

Tanto Dostoiévski como Weber abordaram as necessidades 

humanas em geral, a condição humana e suas pretensões, segundo a 

imposição de uma realidade que impera contrapondo-se ao destino 

individual daqueles que se sacrificam no altar dos valores mais elevados 

do amor à humanidade. Weber empregava essa figura do “fiacre”, um 

veículo em que supostamente embarcamos e pagamos para nos levar aonde 

queremos ir, para ilustrar como os posicionamentos ético-políticos dessa 

natureza não podem alterar o destino histórico, trata-se de uma metáfora 

sobre a fantasia intelectual dos que se orientam por valores previamente 

dados (aufgegeben) e não reconhecem ou sucumbem à semelhante 

imposição do destino político já em curso, essa imagem converge com o 

destino dos referidos personagens de Tolstói e Dostoiévski. Seu propósito 

era metaforizar o fato de que ao reconhecer essas imposições do destino, 

muitos acabam por desembarcar, abandonar seus ideais, quando convêm e 

que seria ingenuidade crer em um destino “a contrapelo”22 das 

transformações políticas já em curso. Nesse ponto, ressalta-se por que em 

1920, Weber ainda recorria à noção kantiana de valores previamente dados 

para dissuadir Lukács. Mas estaria Lukács sendo ingênuo nesses termos?  

Verificamos que não, Lukács reconhecia estar diante dessa mesma 

dificuldade, semelhante retórica caberia mais a Foerster que a Lukács, pois 

como vimos, o jovem húngaro já se distanciava dos postulados de uma 

ética com elementos dados de forma incondicional (aufgegeben) e passou 

a defender uma ação condicionada pela própria época imperialista: age 

como se o destino histórico universal dependesse de sua escolha. Seria um 

“como se” nos termos do imperativo categórico kantiano (age como se a 

ação pudesse converter-se em lei da natureza) e assim como Kant sabia 

perfeitamente que a ação ética não tem esse poder de converter-se em lei 

natural, Lukács sabia muito bem que a ação individual não tem o menor 

 

22 Seguindo a tradução que consagrou em português essa aproximação entre marxismo e 

messianismo de Walter Benjamin (2012, p. 13, frag. VII). 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

36  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

impacto no curso político da história mundial, por isso a pressupunha 

segundo o ideal do autossacrifício.  

Se essa interpretação identificou adequadamente as divergências 

das leituras de Weber e Lukács sobre a irracionalidade ética da realidade e 

suas consequências políticas, a maneira como Weber reutiliza os 

argumentos que apelam ao descrédito do socialismo sugerem uma 

qualidade intelectual mais distante da sensibilidade artística de 

Dostoiévski, em sua capacidade de reconstruir uma pluralidade de vozes 

que responde a profundidade anímica de cada sujeito e segundo uma 

condição interior indeterminada. Sua posição final o coloca mais próximo 

da frieza analítica do cientista que buscava a redução intencionalista da 

subjetividade e, ainda, poder esquadrinhar os conflitos do sentido ético e 

social da existência em tipologias predefinidas. Weber estaria distante da 

qualidade do “homem universo” e mais próximo daquilo que Mítia e 

Fiódor Pavlovitch apelidavam de “um Bernard”. 

 Escapou a Weber essa indeterminação que fez com que em um 

breve lapso de tempo Lukács aderisse a um novo métron para responder ao 

seu “enigma” e escolher o sacrifício mais elevado, uma régua moral, algo 

próximo do sacrifício que encontramos na vocação de Aliócha e que 

deveria igualmente se aplicar a um socialista, tal como suspeitava 

Dostoiévski ao apresentar ao leitor, seu herói: 

 

Era aquele rapaz da época mais recente [...] ávido da 

verdade, [...] querendo realizações e pronto a tudo 

sacrificar com esse fim, até mesmo a vida. Entretanto, 

esses rapazes não compreendem, desgraçadamente, 

que sacrificar sua vida é a coisa mais fácil em muitos 

casos, ao passo que consagrar, por exemplo, cinco ou 

seis anos da bela mocidade ao estudo e à ciência [...] é 

um sacrifício que os ultrapassa. Alíocha só fizera 

escolher a via oposta a todas as outras, mas com a 

mesma sede de realização imediata. Logo que se 

convenceu, após sérias reflexões, de que Deus e a 

imortalidade existem, disse a sim mesmo, ‘quero 

viver para a imortalidade, não admito compromissos’. 

Igualmente, se tivesse concluído que não há nem 



Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 37 

Deus nem a imortalidade, ter-se-ia tornado 

imediatamente ateu e socialista (Dostoiévski, 2021, p. 

50). 

  
No momento do debate em que Weber ainda estava vivo, Lukács 

constrói sua interpretação do tema do sacrifício em Dostoiévski sob forte 

influência de Vania, personagem de Sávinkov em O Cavalo Pálido. Esse 

autor, ligado ao movimento Narodnik, lhe forneceu inicialmente a síntese 

trágica do problema colocado pelo escritor russo. Do enigma de Weber 

resultaria que tanto o patriota como o revolucionário terão sangue em suas 

mãos, a diferença é que o primeiro justifica para si esse ato que fere a 

moral humanista como um destino alheio aos seus poderes; o 

revolucionário jamais aceita interiormente e nem politicamente a 

continuidade dessa condição política, embora sua ação ainda se reproduza 

pela limitação presente inescapável à qual está preso. 

 Este tema, ainda por ser analisado, ecoará tanto em seu projeto de 

estudo sobre Dostoiévski como em sua versão tardia da Estética e nas 

polêmicas contra o existencialismo. Nessa última obra referida, sua visão 

sobre Sávinkov parece abalada. 

No capítulo “A ética existencialista e a responsabilidade 

Histórica”, o autor recorre aos personagens de Dostoiévski, uma vez mais, 

agora para condenar Sávinkov junto aos demais intelectuais que foram 

desorientados pelo niilismo: “Sávinkov-Ropschin converteu-se de um 

social-revolucionário em um líder de bando antirrevolucionário partindo 

desse tom sentimental niilista da irracionalidade do mundo”. Nessa 

discussão mais tardia, Sávinkov perde sua auréola, como no poema 

baudelairiano, tal como outros intelectuais que julgavam o ato de liberdade 

segundo uma imposição subjetiva e que, ao final, abdicam da fé na 

revolução por não suportar as consequências de estar condenado a 

escolher, “Eles certamente possuem hoje a liberdade, mas também a 

responsabilidade [Verantwortlichkeit] histórica da decisão” (Lukács, 1951, 

p. 125). Como esse escrito parece atestar, até 1949 Lukács manteve-se 

coerente à sua fórmula ética do agir político, ao “como se” o destino do 

mundo dependesse da ação ou inação. Ainda que ela não se mostre 



Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

38  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

suficiente para realizar as pretensões dessa máxima, para ele, somente esse 

sacrifício da alma que reconhece a responsabilidade e o seu fardo nos 

permite orientar uma liberdade, por mais impotente que seja, para a 

escolha politicamente e tragicamente ética. 

 

 

Referências 

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 1981.  

BENJAMIN, Walter. O anjo da história. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. 

BOCHSLER, Regula. Zürich riecht den Rauch des Roten Terrorismus. SWI 

Swissinfo, 1, 2019. Disponível em: https://www.swissinfo.ch/ger/serie--

anarchisten-in-der-schweiz---7_zuerich-riecht-den-rauch-des-roten-terrorismus-

/45322604.  

DOSTOIÉVSKI, Fiodor. Crime e Castigo. São Paulo: Editora 34, 2009. 

DOSTOIÉVSKI, Fiodor. Duas Narrativas Fantásticas. A Dócil e O Sonho de um 

Homem Ridículo. São Paulo: Editora 34, 2003. 

DOSTOIÉVSKI, Fiodor. Os Demônios. São Paulo: Editora 34, 1993. 

DOSTOIÉVSKI, Fiodor. Os Irmãos Karámazov. São Paulo: Editora 34, 2012. 

DOSTOIÉVSKI, Fiodor. Os Irmãos Karámazov. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2021. 

HANKE, Edith. Prophet des Unmodernen. Leo N. Tolstoi als Kulturkritiker in der 

deutschen Diskussion der Jahrhundertwende. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 

1993. DOI: https://doi.org/10.1515/9783110934953. 

HANKE, Edtih. Max Weber, Leo Tolstoy and the Mountain of Truth. In: 

HIMSTER, Sam (Org.). Max Weber and the Culture of Anarchy. London: 

Macmillan Press, 1999. DOI: https://doi.org/10.1007/978-1-349-27030-9_7. 

HONIGSHEIM, Paul. The Unknown Max Weber. New Brunswick: Transaction 

Publishers, 2003. 

KANT, Immanuel. Sobre um suposto direito de mentir por amor à humanidade. 

In: KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Lisboa: Edições 70, 

2008. p. 173-179. 

https://www.swissinfo.ch/ger/serie--anarchisten-in-der-schweiz---7_zuerich-riecht-den-rauch-des-roten-terrorismus-/45322604
https://www.swissinfo.ch/ger/serie--anarchisten-in-der-schweiz---7_zuerich-riecht-den-rauch-des-roten-terrorismus-/45322604
https://www.swissinfo.ch/ger/serie--anarchisten-in-der-schweiz---7_zuerich-riecht-den-rauch-des-roten-terrorismus-/45322604
https://doi.org/10.1515/9783110934953
https://doi.org/10.1007/978-1-349-27030-9_7


Luis Felipe Martins de Salles Roselino 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 39 

KEMPLE, Thomas. Intellectual Work and the Spirit of Capitalism. London: 

Palgrave Macmillan, 2024. 

LÖWY, Michael. A Evolução Política de Lukács de 1909-1929. São Paulo: Cortez 

Editora, 1998. 

LUKÁCS, Georg. Existentialismus oder Marxismus? Berlin: Aufbau Verlag, 1951 

LUKÁCS, Georg. Georg Lukács Werke. Bielefeld: Aisthesis Verlag, 2018. 

LUKÁCS, Georg. Georg Lukács Werke. Band 14 Prolegomena Zur Ontologie des 

gesellschaftlichen Seins. 2. Halbband. Darmstadt: Luchterhand Verlag, 1986. 

LUKÁCS, Georg. Le Bolchevisme comme Problème Moral. In: LÖWY, Michael. 

Pour une sociologie des intellectuels révolutionnaires. Paris: PUF, 1976. p. 308-

312. 

LUKÁCS, Georg. Schriften zur Ideologie und Politik. Werkauswahl Band 2. 

Darmstadt: Luchterhand Verlag, 1967. 

MOMMSEN, Wolfgang. Max Weber und die deutsche Politik, 1890-1920. 

Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1975. 

ROSELINO, Luis F. Salles. Sobre a recepção do conceito de Verantwortlichkeit 

de Wilhelm Windelband na antinomia das éticas da convicção e da 

responsabilidade de Max Weber. Seara Filosófica, n. 7, p. 1-12, 2013. DOI: 

https://doi.org/10.15210/sf.v0i7.3029.  

SÁVINKOV, Bóris. O Cavalo Pálido. São Paulo: Grua, 2019. 

SÁVINKOV, Bóris. Das fahle Pferd. Roman eines Terroristen. Berlin: Verlag 

Galiani. 2015. 

SIMMEL, George; TÖNNIES, Ferdinand et al. Verhandlungen des Ersten 

Deutschen Soziologentages. vol. 19. Frankfurt M. Reden und Vorträge Tübingen: 

J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1911. Recuperado de: 

https://archive.org/details/verhandlungendes00deut. 

TARR. Zoltan. A Note on Weber and Lukacs. International Journal of Politics, 

Culture, and Society, v. 3, n. 1, 1989. DOI: https://doi.org/10.1007/BF01430693. 

TCHIRKÓV, Nikolai. O estilo de Dostoiévski. Problemas, ideias, imagens. São 

Paulo: Editora 34, 2022. 

TIHANOV, Galin. Ethics and Revolution: Lukács's Responses to Dostoevsky. 

Modern Humanities Research Association, vol. 94, n. 3, p. 609-625, 1999. DOI: 

https://doi.org/10.2307/3736988. 

https://doi.org/10.15210/sf.v0i7.3029
https://archive.org/details/verhandlungendes00deut
https://doi.org/10.1007/BF01430693
https://doi.org/10.2307/3736988


Max Weber, György Lukács e a Literatura Russa: Irracionalidade Ética e Responsabilidade em 

Dostoiévski 

40  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77871, p. 1-40, 2025. e-ISSN 1982-596X 

TURNER, Charles. Weber and Dostoyevsky on Church, Sect and Democracy In: 

WHIMSTER, Sam (Org.). Max Weber and the Culture of Anarchy. London: 

Macmillan Press Ltd., 1999. DOI: https://doi.org/10.1007/978-1-349-27030-9_8. 

WEBER, Max. Max Weber Gesamtausgabe. MWG I/7 Zur Logik und Methodik 

der Sozialwissenschaften. Tübingen: Mohr Siebeck, 2018. 

WEBER, Max. Max Weber Gesamtausgabe. MWG I/10 Zur Russischen 

Revolution von 1905. Tübingen: Mohr Siebeck, 2019.  

WEBER, Max. Max Weber Gesamtausgabe. MWG I/17 Wissenschaft als Beruf; 

Politik als Beruf. Tübingen: Mohr Siebeck, 1992. 

WEBER, Max. Max Weber Gesamtausgabe. MWG I/22-4 Wirtschaft und 

Gesellschaft. Herrschaft. Tübingen: Mohr Siebeck,2005. 

WEBER, Max. Max Weber Gesamtausgabe. MWG II/8 Briefe 1913-1914. 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2019. DOI: https://doi.org/10.1628/978-3-16-158357-5. 

WEBER, Max. Max Weber Gesamtausgabe. MWG II/9 Briefe 1915-1917. 

Tübingen: Mohr Siebeck,2019. DOI: https://doi.org/10.1628/978-3-16-158357-5. 

WEBER, Max. Max Weber Gesamtausgabe. MWG II/10-1 Briefe 1918-1920. 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2012. 

WEBER, Max. Max Weber Gesamtausgabe. MWG II/10-2 Briefe 1918-1920. 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2012. 

WHIMSTER, Sam (Org.). Max Weber and the Culture of Anarchy. London: 

Macmillan Press Ltd., 1999. DOI: https://doi.org/10.1007/978-1-349-27030-9. 

WINDELBAND, Wilhelm. Über Willensfreiheit. Tübingen: J.C.B. Mohr, 1904. 

ŽIŽEK, Slavoj; GUNJEVIĆ, Boris. O Sofrimento de Deus. Inversões do 

Apocalipse. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 

 

 

Data de registro: 25/04/2025 

Data de aceite: 29/10/2025 

https://doi.org/10.1007/978-1-349-27030-9_8
https://doi.org/10.1628/978-3-16-158357-5
https://doi.org/10.1628/978-3-16-158357-5
https://doi.org/10.1007/978-1-349-27030-9

