
Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

   O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: 

tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância1 

 

Daniela de Azevedo* 

Andrea Cristina Versuti** 

Giovana Scareli*** 

 

Resumo: Este artigo explora as relações entre o belo e o feio, buscando compreender 

como o grotesco opera como uma categoria estética autônoma que se reconfigura no 

ambiente digital. As principais perspectivas filosóficas sobre o belo e o feio, partindo 

da Filosofia Clássica e avançando até os debates estéticos contemporâneos, 

fundamentam a compreensão de como o grotesco se estabelece como uma linguagem 

que tensiona os limites entre ordem e disformidade, harmonia e ruptura. No contexto 

digital, essa estética se manifesta, dentre outras formas, em imagens grotescas do 

feminino, que questionam padrões hegemônicos de beleza e convenções culturais. O 

filme A Substância (2024), dirigido por Coralie Fargeat é utilizado como objeto de 

análise para examinar essas dinâmicas, fundamentando-se em conceitos como o 

realismo grotesco (Bakhtin, 1987), o corpo grotesco feminino (Russo, 2000) e o corpo 

abjeto (Kristeva, 1982). Os resultados apontam que o grotesco feminino no digital 

oscila entre contestação e reprodução de normas, revelando tensões entre subversão e 

conformidade. Ao articular o grotesco com a educação estética, a análise evidencia seu 

potencial crítico, levando o espectador a refletir sobre os mecanismos de opressão que 

moldam o corpo feminino na contemporaneidade. 
 

Palavras-chave: Filosofia; Educação Estética; Artes no Digital; Realismo Grotesco.  

 

1 Este artigo é um desdobramento de pesquisa de doutorado em Educação – Tecnologias e 

Comunicação, em andamento, com o apoio financeiro da Fapemig. 

* Doutoranda em Educação pela Universidade de Brasília (UnB). Professora na Universidade 

Estadual de Montes Claros (Unimontes). E-mail: dannyazef@yahoo.com.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/3217523296094786. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9163-6562. 

** Doutora em Educação pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). Professora 

na Universidade de Brasília (UnB). E-mail: andrea.versuti@gmail.com. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/2114435598225058. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3150-5015. 

*** Doutora em Educação pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp). Professora na 

Universidade Federal de São João del-Rei (UFSJ). E-mail: giovana_scareli@ufsj.edu.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/6602683272664282. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8976-5901. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77606  

  

mailto:dannyazef@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/3217523296094786
https://orcid.org/0000-0001-9163-6562
mailto:andrea.versuti@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2114435598225058
https://orcid.org/0000-0002-3150-5015
mailto:giovana_scareli@ufsj.edu.br
http://lattes.cnpq.br/6602683272664282
https://orcid.org/0000-0002-8976-5901
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77606
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77606


O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

The beautiful, the ugly and the feminine 

grotesque in the digital: aesthetic tensions 

and body regulation in The Substance 

 

Abstract: This article explores the 

relationship between beauty and ugliness, 

seeking to understand how the grotesque 

operates as an autonomous aesthetic 

category that is reconfigured in the digital 

environment. The main philosophical 

perspectives on beauty and ugliness, from 

Classical Philosophy to contemporary 

aesthetic debates, provide the foundation for 

understanding how the grotesque emerges as 

a language that destabilizes the boundaries 

between order and deformity, harmony and 

rupture. In the digital context, this aesthetic 

manifest itself, among other forms, in 

grotesque representations of the feminine, 

which question hegemonic beauty standards 

and cultural conventions. The film The 

Substance (2024), directed by Coralie 

Fargeat, serves as the central object of 

analysis in examining these dynamics, 

drawing on concepts such as grotesque 

realism (Bakhtin, 1987), the female 

grotesque body (Russo, 2000), and the 

abject body (Kristeva, 1982). The results 

indicate that the feminine grotesque in 

digital spaces oscillates between 

contestation and the reproduction of norms, 

revealing tensions between subversion and 

conformity. By connecting the grotesque 

with aesthetic education, the analysis reveals 

its critical potential, inviting viewers to 

reflect on the oppressive mechanisms that 

define the female body in contemporary 

society. 

 

Keywords: Philosophy; Aesthetic 

Education; Arts in the Digital; Grotesque 

Realism. 

 Lo bello, lo feo y lo grotesco femenino en 

lo digital: tensiones estéticas y regulación 

del cuerpo en La Sustancia 

 

Resumen: Este artículo explora las 

relaciones entre lo bello y lo feo, buscando 

comprender cómo lo grotesco opera como 

una categoría estética autónoma que se 

reconfigura en el entorno digital. Las 

principales perspectivas filosóficas sobre lo 

bello y lo feo, desde la Filosofía Clásica 

hasta los debates estéticos contemporáneos, 

fundamentan la comprensión de cómo lo 

grotesco se configura como un lenguaje que 

tensiona los límites entre orden y 

deformidad, armonía y ruptura. En el 

contexto digital, esta estética se manifiesta, 

entre otras formas, en representaciones 

grotescas de lo femenino, que cuestionan los 

estándares hegemónicos de belleza y las 

convenciones culturales. La película La 

Sustancia, dirigida por Coralie Fargeat, 

(2024) se adopta como corpus de análisis 

para examinar estas dinámicas, basándose en 

conceptos como el realismo grotesco 

(Bakhtin, 1987), el cuerpo grotesco femenino 

(Russo, 2000) y el cuerpo abyecto (Kristeva, 

1982). Los resultados indican que lo grotesco 

femenino en el ámbito digital oscila entre la 

contestación y la reproducción de normas, 

revelando tensiones entre subversión y 

conformidad. Al vincular lo grotesco con la 

educación estética, el análisis evidencia su 

potencial crítico, llevando al espectador a 

reflexionar sobre los mecanismos de 

opresión que moldean el cuerpo femenino en 

la actualidad. 

 

Palabras clave: Filosofía; Educación 

Estética; Artes en lo Digital; Realismo 

Grotesco. 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

A estética, como campo de investigação filosófica sobre a arte e a 

beleza, historicamente aborda a relação entre o belo e o feio. Desde os 

diálogos platônicos até as reflexões contemporâneas, essas categorias 

costumam ser tratadas como polos opostos que delimitam o que se entende 

por harmonia ou deformidade. É nesse intervalo de contrastes que o 

grotesco irrompe como zona de ambiguidade, revelando o que a tradição 

estética buscou conter. Na atualidade, sobretudo no espaço digital, o 

grotesco emerge como uma categoria que transcende as simples 

classificações de beleza e feiura. 

O espaço digital, enquanto ambiente de produção e circulação de 

imagens, promove a criação coletiva e o remix cultural, desconstruindo 

noções clássicas de beleza. Essas práticas de compartilhamento e 

reconstrução de sentidos não se restringem ao campo artístico, pois 

envolvem modos de convivência, interação e pertencimento que 

transformam as formas de estar no mundo (Horst; Miller, 2012). Dessa 

forma, mais do que um meio tecnológico, o digital constitui uma ecologia 

social e estética, em que as práticas culturais e afetivas se expandem e se 

transformam.  

Nesse cenário, as definições de belo e feio, que outrora estavam 

ancoradas em padrões formais e estáveis, se tornam insuficientes para dar 

conta da complexidade e da efemeridade das produções digitais. Obras de 

arte e criações estéticas não se limitam a um único meio ou formato; elas 

fluem por diferentes plataformas, assumindo novas formas e significados 

conforme são adaptadas, remixadas e reinterpretadas, coletivamente. 

Assim, o digital intensifica processos já presentes em práticas artísticas 

anteriores, reconfigurando relações entre arte, estética e recepção. 

Esta fluidez do ambiente digital é caracterizada por conexões e 

reconexões que configuram o rizoma, uma estrutura horizontal de relações 

múltiplas e não lineares (Deleuze; Guattari, 1995), que permite que as 

criações digitais assumam o caráter de “arte viva”, sendo constantemente 

reelaboradas e ressignificadas à medida que circulam por diferentes 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

plataformas e são reinterpretadas pelos usuários em rede. O conceito de 

rizoma exemplifica como essas produções não possuem origem ou destino 

fixos, operando em contínuo movimento e desafiando noções tradicionais 

de estabilidade e linearidade estética. 

Desde Platão (2008), que vinculava o belo à proporção e à ordem, 

até Aristóteles (2003), que o definiu como harmonia entre as partes, as 

noções clássicas de beleza sempre se apoiaram em critérios formais 

estáveis. Hoje, esses critérios mostram-se insuficientes diante da fluidez 

estética do digital, em que essas categorias são constantemente 

reconfiguradas pela lógica algorítmica, pela remixagem de linguagens e 

pela circulação incessante de imagens em rede, que dissolvem fronteiras 

entre o belo e o feio, o erudito e o popular, o humano e o artificial, abrindo 

caminho para o grotesco como uma nova forma de arte, capaz de capturar 

as tensões e as mutações da cultura contemporânea.  

A filosofia, desde a Antiguidade, preocupou-se em estabelecer os 

parâmetros que definem o belo como uma expressão de harmonia, de 

ordem e de proporção, ao passo que o feio foi frequentemente associado à 

desordem, ao caos e à deformidade. O grotesco, porém, não se limita a 

essa dualidade, pois ele emerge no trânsito entre formas, revelando que tais 

categorias não são excludentes, mas partes de um mesmo campo de forças 

estéticas em constante reconfiguração. 

Este artigo examina as principais perspectivas filosóficas sobre o 

belo e o feio, da Filosofia Clássica aos debates estéticos contemporâneos, 

para compreender como o grotesco opera no digital. A partir da categoria 

“beleza difícil”, buscamos ampliar a experiência estética do grotesco, 

evidenciando que o grotesco pode ser considerado uma categoria estética 

autônoma porque não se define pela simples negação do belo nem pela sua 

identificação com o feio, mas por estruturas próprias de percepção, 

representação e afeto, articulando o riso e o horror, o humano e o 

monstruoso, o real e o imaginário (Bakhtin, 1987; Eco, 2007; Kayser, 2013). 

No âmbito do grotesco feminino, o artigo analisa como essa 

estética se manifesta nas dinâmicas socioculturais e nas imagens digitais 

contemporâneas, especialmente nas representações do corpo feminino e 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

em suas transposições audiovisuais no filme A Substância (Fargeat, 

2024)1, classificado com um filme de terror corporal, dirigido pela cineasta 

francesa Coralie Fargeat e estrelado por Demi Moore e Margaret 

Qualley. Trata-se de um longa-metragem que, por sua potência disruptiva 

marcada por representações grotescas do corpo feminino, fornece 

elementos para compreender como o grotesco opera em espaços de 

transgressão estética e social, desafiando o espectador a confrontar 

concepções tradicionais de beleza e a reconfigurar as formas de percepção 

do corpo feminino. 

Por meio dessa análise, esperamos evidenciar o impacto do 

grotesco como categoria estética no ambiente digital, especialmente nas 

representações do feminino. Como observa Schiller (2017), a educação 

estética é fundamental na formação integral do ser humano, ao articular 

razão e sensibilidade para promover o desenvolvimento moral e cultural. 

No entanto, ao introduzir o grotesco nesse debate, questionamos os valores 

que tradicionalmente estruturam a percepção estética. No contexto digital, 

caracterizado pela fluidez e pela experimentação, o grotesco feminino 

emerge como uma estética que desestabiliza esses valores, abrindo 

caminho para um olhar crítico sobre os processos de subjetivação 

mediados pela arte e pela cultura contemporânea. 

 

 

A noção de estética como ponto de partida 

 

Do grego aisthésis, a estética refere-se à percepção, sensação e 

experiência sensível. Tradicionalmente, é entendida como a investigação 

filosófica sobre o belo, a arte e as sensações que moldam nossa relação 

com o mundo (Trotta, 2021). Durante o período Clássico, os conceitos de 

beleza, arte e experiência sensorial não constituíam um campo autônomo, 

mas estavam integrados a investigações mais amplas em metafísica, ética e 

epistemologia. Termos como “filosofia da arte” ou “teoria da beleza” eram 

 

1 Oscar de Melhor Maquiagem e Penteado em 2025. 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

utilizados para descrever reflexões que, a partir do século XVIII, seriam 

formalizadas como estética, especialmente com a contribuição de 

Alexander Baumgarten2 (Suassuana, 2018). 

Baumgarten foi o primeiro a usar o termo estética no sentido 

moderno, ao defini-la como a “Ciência do modo sensível de conhecimento 

de um objeto” (Sodré; Paiva, 2014, p. 35). Ele diferenciou a estética da 

lógica, ao postular que esta última se preocupa com a faculdade de pensar 

e raciocinar, enquanto a estética se dedica à reflexão sobre objetos que 

afetam as sensações e as percepções estéticas (Trotta, 2021, p. 161). A 

partir do século XIX, a estética deixou de ser apenas uma “Filosofia da 

arte”, incorporando categorias como o feio, o sublime, o trágico, o risível e 

o grotesco. Assim, o campo estético passou a compreender não apenas o 

belo, mas uma ampla gama de expressões sensíveis e artísticas. 

No pensamento contemporâneo, Deleuze e Guattari (1992) 

relacionam a estética à criação de “blocos de sensações”, compostos por 

perceptos e afectos. Para esses filósofos, a arte não é uma representação do 

mundo, mas uma criação autônoma que engendra novas formas de senti-lo 

e percebe-lo. Os perceptos são percepções puras, independentes do 

observador, que capturam a essência do que é percebido. Já os afectos são 

estados de potência que atravessam o corpo e a mente, não sendo 

sentimentos pessoais, mas forças que nos movem e transformam. A arte, 

nesse sentido, transcende o subjetivo e o objetivo, produzindo realidades 

sensíveis que mobilizam afetos e transformam a experiência humana. 

Para Canevacci (2008), o estético é um campo de forças onde se 

produzem subjetividades e afetos permeados por escolhas éticas. O autor 

afirma que a arte e a comunicação visual nas metrópoles tornam-se 

espaços privilegiados para repensar a ética do olhar, pois cada imagem 

carrega um gesto de exposição, sedução ou resistência. Canevacci (2008) 

também destaca que, atualmente, a experiência estética é inseparável das 

relações éticas que se tecem entre corpos, imagens e desejos. Assim, 

 

2 Baumgarten aborda a estética em seu livro Meditações filosóficas sobre alguns tópicos 

referentes à essência do poema (1735). 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

integrar o pensamento de Canevacci (2008) à perspectiva de Deleuze e 

Guattari (1992) permite compreender que a criação estética é também um 

ato ético: ela envolve responsabilidade diante do outro, do corpo e das 

formas de visibilidade que produzimos e compartilhamos. O estético, 

portanto, é vivificado pelo ético, pois é o ético que lhe dá sentido e 

existência, transformando a experiência sensível em exercício de 

alteridade. 

A partir dessa articulação entre ética e estética, observa-se que as 

transformações contemporâneas da arte, impulsionadas pelas tecnologias 

digitais, reconfiguram os modos de produção, circulação e recepção das 

imagens. No cinema contemporâneo, o grotesco é usado como recurso 

estético que tensiona a ética das normas sociais que buscam estabilizar 

corpos, comportamentos e sensibilidades. Filmes de gêneros como o horror 

e a ficção científica, por exemplo, frequentemente utilizam elementos 

grotescos para evidenciar as tensões entre corpo, tecnologia e identidade, 

como é o caso do filme A Substância (Fargeat, 2024). De acordo com 

Jardim e Oliveira (2024), a estética do cinema provoca o pensamento ao 

articular imagem e movimento, forçando o espectador a refletir a partir da 

sensibilidade. Assim, o cinema não apenas apresenta imagens em 

movimento, mas também estimula o pensamento em movimento, 

ampliando as possibilidades de experiência estética, intelectual e sensorial. 

Nessa perspectiva, abordar a estética grotesca por meio da 

linguagem cinematográfica amplia o entendimento sobre as múltiplas 

formas de expressão artística e sua relação com as sensibilidades humanas.  

No diálogo com a cultura digital, o cinema torna-se também um 

espaço de circulação e reinterpretação de imagens, em que o grotesco se 

atualiza em novas materialidades e experiências sensoriais, desafiando-nos 

a explorar territórios que revelam a complexidade das experiências 

humanas e a construir novos significados e valores. 

 

 

  



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Considerações filosóficas: o grotesco como tensão estética entre o belo 

e o feio  

 

O belo e o feio mobilizam reflexões filosóficas desde a 

Antiguidade, revelando valores culturais, históricos e modos de percepção 

do mundo de cada época. Etimologicamente, o belo (bellus) relaciona-se 

ao encanto e ao prazer, enquanto o feio (foedus) remete à ausência de 

harmonia (Suassuna, 2018). 

Eco (2004) descreve o belo como algo agradável, sublime e 

maravilhoso, sustentando a conexão histórica e cultural entre o belo e o 

bom; contudo, ele adverte que “as coisas feias também compõem a 

harmonia do mundo por meio de proporção e contraste” (Eco, 2004, p. 85). 

Essa perspectiva sugere que a experiência estética se enriquece pela 

coexistência de elementos contrastantes, onde o feio pode acentuar a 

beleza, criando equilíbrio e profundidade. Dessa interação dinâmica 

emerge o grotesco, em que o feio não apenas contrasta, mas desestabiliza a 

harmonia tradicional do belo, tensionando a percepção do espectador, 

como se observa nas estéticas híbridas do ambiente digital, exemplificadas 

pelo filme A Substância (Fargeat, 2024), que provoca o olhar entre o 

fascínio e a repulsa diante de corpos em transformação. 

Platão (2008) define o belo como reflexo das Formas3 eternas e 

transcendentais, vinculadas ao divino e ao verdadeiro. Para ele, a beleza é 

uma via de acesso ao eterno, e não um atributo da arte: “[...] assim como a 

arte não pode produzir a verdade, também não poderia produzir beleza, 

que é atributo da ideia” (Dias, 2020, p. 4). Portanto, Platão apresenta o 

belo como uma via para a compreensão das verdades suprassensíveis, 

transcendendo o domínio material e artístico. 

Aristóteles (2003) distancia-se da transcendência platônica ao 

situar a beleza no mundo físico, compreendendo-a como a harmonia entre 

as partes de um objeto. O feio também possui valor estético, especialmente 

 

3 Teoria da forma ou das ideias: na metafísica de Platão, o mundo físico é um mero reflexo 

ou imitação de um reino superior e não material conhecido como o mundo das Formas (ou 

ideias) (Dias, 2020). 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

na comédia, onde a desarmonia pode gerar prazer pela representação 

artística: “Nós contemplamos com prazer as imagens mais exatas daquelas 

mesmas coisas que olhamos com repugnância” (Aristóteles, 2003, p. 107). 

Dessa forma, o grotesco e o disforme não são excluídos da experiência 

estética, mas incorporados como elementos que ampliam suas 

possibilidades. A visão aristotélica fornece uma base para compreender o 

grotesco como estética do contraste e da ruptura, onde a desarmonia 

adquire um papel expressivo e crítico. Essa percepção é importante para 

compreender o modo como o grotesco atua em A Substância (Fargeat, 

2024), no qual o conforto visual gerado por formas equilibradas é 

constantemente atravessado por elementos de desconforto e deformidade, 

reafirmando a função estética da desarmonia. 

No século XVIII, o Iluminismo introduziu uma nova abordagem à 

experiência estética. David Hume e, principalmente, Immanuel Kant 

deslocam a estética para a subjetividade. Para Hume (2004), a beleza, 

mesmo sendo subjetiva, revela-se diversa entre os indivíduos, pois a 

“Variedade de gostos é evidente até mesmo para o observador mais 

descuidado, [...] uma demonstração atenta evidenciará que ela é ainda 

maior na realidade que na aparência” (Hume, 2004, p. 328). No entanto, 

essa diversidade não impede que certos juízos estéticos adquiram alguma 

estabilidade, especialmente quando orientados por observadores com 

discernimento apurado, capazes de reconhecer qualidades que transcendem 

preferências particulares. É nesse sentido que Hume (2004) introduz a 

noção de “padrão do gosto”, associando-o ao julgamento daqueles cuja 

percepção foi refinada pela prática, pela comparação e pela ausência de 

preconceitos. 

Kant (2016) integra a estética ao sistema filosófico ao propor que a 

beleza emerge da interação entre sujeito e objeto. O prazer desinteressado 

manifesta-se no gosto pelo belo que “[...] seria a única satisfação 

desinteressada e livre; pois não há nenhum interesse, seja dos sentidos ou 

da razão, coagindo ao assentimento” (Kant, 2016, §5, p. 106). Essa 

concepção sugere que a verdadeira apreciação estética decorre de uma 

harmonia livre entre imaginação e entendimento, proporcionando uma 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

finalidade sem fim que, “[...] procuramos naturalmente em nós mesmos 

[...] naquilo que constitui o fim último de nossa existência, a saber, a 

destinação moral” (Kant, 2016, §42, p. 198), conectando sensibilidade e 

racionalidade e antecipando a dimensão ética que será retomada por 

Schiller em sua reflexão sobre a educação estética. 

Schiller (2017) propõe que a experiência do belo vai além da 

harmonia entre imaginação e entendimento, assumindo também uma 

dimensão formativa e ética. Para ele, a estética equilibra os impulsos 

racional e sensível, favorecendo o desenvolvimento moral e cultural sem 

perder de vista a subjetividade do juízo estético kantiano. Nesse sentido, a 

educação estética torna-se o caminho para o pleno desenvolvimento 

humano, pois “É mediante a cultura ou educação estética, quando [...] 

contemplando o belo, que o homem poderá desenvolver-se plenamente, 

tanto em suas capacidades intelectuais quanto sensíveis” (Suzuki, 2017, p. 

14). Assim, a estética não se limita ao campo artístico, pois ela constitui 

um meio de formação integral, orientando valores éticos e culturais 

(Schiller, 2017).  

É nesse horizonte que Schiller (2017) introduz o conceito de 

“impulso do lúdico”, no qual a experiência estética equilibra os aspectos 

sensíveis e racionais da natureza humana e permite ao indivíduo 

transcender os limites da razão. Essa concepção reforça que a estética vai 

além da simples apreciação do belo, abrangendo as sensações, percepções 

e expressões, incluindo categorias como o grotesco.  

A concepção de harmonia e equilíbrio defendida por Schiller 

(2017) é tensionada nos séculos seguintes, quando a arte e a filosofia 

passam a reconhecer a relevância estética do dissonante, do imperfeito e 

do desmedido. O ideal de beleza como síntese entre razão e sensibilidade 

abre espaço para a valorização de experiências que escapam à ordem e à 

proporção clássicas. Nesse movimento, a reflexão estética se volta também 

para o feio, compreendendo-o não mais como simples negação do belo, 

mas como dimensão constitutiva da sensibilidade e da criação artística. 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

O interesse teórico pela feiura surgiu no século XIX entre 

pensadores idealistas alemães, como Karl Rozenkranz4, autor do primeiro 

estudo sobre o feio, e Bernard Bosanquet5. Esses filósofos investigaram 

como a feiura poderia ser estetizada e idealizada artisticamente, e como 

suas variantes poderiam ser integradas a uma noção mais complexa de 

beleza.  

Para Rozenkranz (2015) a arte também deve desvelar a feiura em 

toda a sua negatividade, mas com a mesma idealidade com que trata o 

belo. Ele chama a atenção para uma investigação sistemática sobre o feio – 

um aspecto inseparável do estudo estético da beleza – que deve ser 

compreendido a partir de suas especificidades, pois, assim como outros 

conceitos de conotação negativa, como o pecado e a injustiça, o feio faz 

parte da experiência humana e não é, simplesmente, a ausência do belo, 

mas a sua negação positiva. Isso sugere que o feio possui uma existência 

própria, não sendo apenas o oposto do belo, mas uma categoria distinta.  

  A concepção tradicional de feiura como simples oposição à beleza 

é redefinida no século XX, quando se estabelece como uma categoria 

estética, sendo utilizada nas artes e na literatura para questionar e redefinir 

os conceitos tradicionais de beleza. Eco (2007) argumenta que a feiura não 

é apenas a ausência de beleza, mas um conceito subjetivo com significados 

simbólicos, sociais e culturais. O autor destaca como valores estéticos se 

entrelaçam com ideologias, poder e práticas culturais, mostrando que a 

feiura reflete padrões de uma época e pode atuar como ferramenta de 

exclusão ou resistência, reforçando ou desafiando hierarquias sociais. 

Eco (2007) classifica a feiura em três categorias: “feiura em si 

mesma”, “feiura formal” e “feiura artística”. A “feiura em si mesma” 

 

4 Em Estética do Feio, Rosenkranz (1853)desenvolve uma teoria sistemática do feio como 

categoria estética, analisando suas manifestações e sua relação dialética com o belo. Seu 

estudo influencia discussões posteriores sobre o grotesco e a estética da imperfeição. 

5 Em Three Letters on Aesthetics, Bernard Bosanquet (1915) entende que o feio pode 

integrar a arte quando contribui para uma unidade estética superior, sendo redimido pela 

forma e pelo significado. Essa concepção idealista vê a arte como expressão do espírito e da 

totalidade da experiência humana, e não apenas como representação do belo. 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

engloba elementos da realidade, reconhecidos como repulsivos, como 

decomposição, doenças ou deformidades físicas. A “feiura formal” 

caracteriza-se pela quebra de padrões estéticos, como desproporções e 

incoerências. Já a “feiura artística” ou intencional é utilizada na arte para 

desafiar convenções estéticas e questionar normas sociais Essa última 

revela como as outras duas podem ser expressas artisticamente e teria 

como função provocar a ruptura do que é socialmente normatizado (Eco, 

2007). O grotesco frequentemente combina esses tipos de feiura, criando 

uma estética que tensiona normas culturais e desperta reflexão crítica. Essa 

tensão também estrutura as imagens de A Substância (Fargeat, 2024), as 

quais transformam o corpo feminino em campo de disputa entre o belo e o 

repulsivo, o erótico e o monstruoso.  

Parret (2011) interpreta a feiura na estética contemporânea como 

uma categoria que ultrapassa o aspecto descritivo e visual para se 

constituir como experiência avaliativa e afetiva. Segundo o autor, a feiura 

adquire valor estético legítimo ao romper normas e parâmetros tradicionais 

de gosto. Embora ainda pertinentes, o belo e o feio cedem espaço ao 

“interessante” como principal critério de avaliação, especialmente em 

obras que buscam engajar cognição, moralidade e afeto. Assim, o feio e o 

grotesco tornam-se forças produtivas que expandem o campo estético e 

ético, evidenciando uma sensibilidade atravessada por tensões e afetos – 

uma ideia que ajuda a compreender o impacto sensorial e moral das 

imagens corporais dissonantes no filme analisado. 

Sodré e Paiva (2014), em consonância com Parret (2011), afirmam 

que, na contemporaneidade, a experiência estética é caracterizada pela 

fragmentação de valores, criando uma “esteticidade difusa”. Essa 

fragmentação, amplificada no espaço digital, influencia as 

experimentações do belo e do feio. Os autores rejeitam a visão tradicional 

da feiura como mera oposição ao belo, propondo-a como uma categoria 

estética, que frequentemente se manifesta como um reflexo do grotesco, 

mas que possui características próprias, as quais demandam uma produção 

específica.  



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

As reflexões sobre o belo e o feio evidenciam as nuances da 

experiência estética, enfatizando que beleza e feiura são aspectos 

existenciais da condição humana (Palmer, 2009). Nesse contexto, emerge 

o conceito de “beleza difícil”, uma categoria estética que transcende a 

simples distinção entre o belo e o feio. A beleza difícil desafia o 

observador ao combinar elementos que geram tensão, estranhamento ou 

desconforto, mas que, paradoxalmente, ainda evocam apreciação estética. 

Essa forma de beleza confirma que a experiência estética é multifacetada e 

subjetiva, permitindo que o feio se integre à dinâmica estética como 

elemento essencial na reflexão sobre o grotesco e suas tensões. 

Até o início do século XX, embora o termo “beleza difícil” ainda 

não fosse conhecido, a ideia já permeava discussões filosóficas sobre o 

belo e o feio, especialmente com o advento de movimentos artísticos como 

o Expressionismo, que contestaram a estética tradicional (Palmer, 2009). 

Bosanquet (1923) explora essa noção na estética moderna a partir de obras 

de arte que poderiam parecer desagradáveis ou desarmônicas, e exigiam 

um esforço do observador para serem apreciadas. Para ele, enquanto o belo 

clássico é facilmente reconhecido, a beleza em meio à desarmonia – 

presente em gêneros como o trágico, o terrível, o grotesco e o sublime – 

requer uma visão estética apurada6. No senso comum, a beleza difícil 

poderia ser facilmente classificada como feiura, pois esta seria uma falha 

de expressão quando se trata de apreciação estética (Palmer, 2009).  

Para Verschaffel (2019), as reflexões acerca da beleza difícil giram 

em torno da ideia de que a feiura não é meramente a ausência de beleza, 

mas sim um conceito complexo e multifacetado com múltiplas camadas 

simbólicas, históricas e culturais, podendo ser abordado a partir de 

diferentes perspectivas. Um aspecto chave destacado por ele é a distinção 

entre dois tipos de feiura: a primeira sendo as qualidades inerentes de um 

objeto ou entidade tradicionalmente consideradas feias; e a segunda 

inerente à representação intencional da feiura na arte para fins expressivos 

 

6 Importante destacar que Bosanquet (1923) não delimita explicitamente esses gêneros, mas 

eles se encaixam na ideia de beleza difícil porque desafiam as concepções clássicas de 

harmonia e perfeição. 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

ou estéticos. É possível afirmar que essa distinção reforça o potencial 

transgressor e expressivo do grotesco, que transcende a oposição simplista 

entre o belo e o feio, evidenciando a relação dinâmica e interdependente 

entre ambas as categorias. 

A beleza difícil incorpora o feio e o disforme como elementos 

constitutivos da experiência estética, tornando-se um ponto de 

convergência entre o belo e o grotesco, a qual é essencial na análise do 

corpo híbrido e decadente em A Substância (Fargeat, 2024). Essa forma de 

beleza, que nasce da tensão e do desconforto, anuncia uma estética própria 

da contemporaneidade, que é fragmentada, ambígua e permeada por afetos 

contraditórios. Ao expandir os limites da sensibilidade e questionar a 

supremacia do belo, a beleza difícil pavimenta o caminho para a 

compreensão do grotesco, especialmente o grotesco feminino, como 

categoria estética e política, pois atua como dispositivo de resistência e 

reconfiguração simbólica que permite imaginar outros modos de ser e de 

estar no mundo (Russo, 2000). 

A partir dessa perspectiva, a próxima seção tem por objetivo 

examinar como o grotesco, especialmente no contexto digital, se configura 

como força crítica capaz de desestabilizar regimes de visibilidade e 

desafiar os padrões normativos do corpo e da imagem. 

 

 

A estética do grotesco: do clássico ao digital 

 

O grotesco, como manifestação artística e cultural, oferece uma visão 

provocativa da experiência humana, transcendendo tempo e espaço. Santos 

(2009) afirma que o grotesco apresenta uma teorização complexa, sujeita a 

diferentes definições conforme a perspectiva adotada e a época em que é 

observado. Essa instabilidade conceitual reflete tanto a diversidade das formas 

artísticas quanto as mudanças nos modos de recepção ao longo dos séculos:  

 

Variando de acordo com os valores estéticos de período 

histórico para período histórico, de artista para artista, e 

mesmo no âmbito da fruição estética de espectadores 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

particulares, o grotesco mostra-se como uma categoria 

mutável; portanto, seu conceito é um terreno movediço 

para os que buscam uma sentença universal para a 

definição do que ele seja (Santos, 2009, p. 135-136). 

 

A dificuldade em estabelecer uma definição clara para o termo se 

deve à natureza variável do grotesco, que se manifesta de diferentes formas: 

trágico, horrível, monstruoso, cômico, fantástico, estranho, bizarro, etc.; e em 

diferentes áreas de expressão artística e cultural, parecendo ser quase 

impossível mapear a variedade e a complexidade dos elementos que o 

constituem. A esse respeito, Harpham (1976) afirma que o grotesco é a mais 

escorregadia das categorias estéticas, e que sua definição “[...] quase tão fluida 

quanto a da beleza, serve para uma época – ou até para um único indivíduo – 

de cada vez” (Harpham, 1976, p. 461, tradução nossa)7. 

Sodré e Paiva (2014) chamam a atenção para a importância da 

estética como meio para identificar as formas grotescas antes do surgimento 

do termo grotesco:  

 

Por meio da categoria estética, pensadores e críticos 

puderam identificar formas grotescas [...] antes do 

aparecimento da palavra e de sua associação a um juízo 

de gosto [...]. Figuras mitológicas como a hidra de sete 

cabeças, os ciclopes, as harpias são assim identificadas 

por Victor Hugo no prefácio da peça Cromwell (Sodré; 

Paiva, 2014, p. 33). 

 

Popularmente, o termo grotesco8 é usado como sinônimo de bizarro, 

estranho, feio, anormal, extravagante, irônico. Etimologicamente, “a 

‘grotesca’, isto é grotesco, e os vocábulos correspondentes em outras línguas 

 

7 “[…] almost as fluid as that of beauty, is good for one era-even one man-at a time” 

(Harpham, 1976, p. 461).  

8 Em sua origem, o termo “grotesco” designava afrescos com figuras híbridas inspirados 

nas Metamorfoses de Ovídio e descobertos nas grutas das Termas de Tito, em Roma, no 

século XV. Esse estilo decorativo, marcado por temas humorísticos e fantásticos como 

mulheres-colunas, criaturas híbridas e carrancas (mascheroni), recebeu o nome grotesco em 

alusão a essas grutas (grotte) (Kayser; 2013; Bakhtin, 1987). 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

são empréstimos tomados do italiano. La grottesca e grottesco, como 

derivações de grota (gruta)” (Kayser, 2013, p. 17).  

Russo (2000) faz uma analogia entre a etimologia do termo grotesco – 

derivado de grotta, que significa gruta ou caverna – e o corpo feminino, 

frequentemente associado à ideia de cavernoso. Segundo a autora, a fisiologia 

interna do corpo da mulher, assim como as cavernas, remete a cavidades, 

profundidades e espaços ocultos, características que evocam tanto fascínio 

quanto desconforto. Essa metáfora sugere uma relação simbólica entre o 

grotesco e as representações do corpo feminino como um espaço de mistério, 

transgressão e diferença, desafiando os padrões normativos e expondo as 

contradições das construções culturais sobre gênero e corpo. Ela também 

aponta como essas associações, muitas vezes impregnadas de ambivalência, 

reforçam o potencial disruptivo do feminino grotesco, especialmente em 

narrativas culturais que oscilam entre a veneração e a aversão ao corpo 

feminino como espaço simbólico de criação e caos (Russo, 2000). 

Bakhtin (1987) foi o primeiro a relacionar o grotesco ao corporal e ao 

mundano, associando-o ao carnaval a partir da análise do romance Gargântua 

e Pantagruel9, que utiliza elementos grotescos na representação de 

personagens, situações e imagens corporais como forma de crítica social e 

cultural. Essas imagens, marcadas pela comicidade típica das eras medieval e 

renascentista, manifestam-se em festivais carnavalescos, rituais e encenações 

com anões, bufões, gigantes e monstros, além da literatura satírica. Tais 

expressões da cultura popular emergente negavam os ideais clássicos da 

estética greco-romana que sustentavam a arte renascentista, centrada na ideia 

de um corpo acabado, isolado e perfeito, sem vínculos com a coletividade. 

Nessa tradição, elimina-se tudo o que sugira crescimento, transformação ou 

relação com o corpo popular: “Retiram-se as excrescências e brotaduras, 

apagam-se as protuberâncias [...], tapam-se os orifícios” (Bakhtin, 1987, p. 

26). Na perspectiva bakhtiniana, essas manifestações populares representam a 

 

9 Obra do escritor francês François Rabelais, do século XVI, composta por cinco romances 

que narram, em tom cômico e satírico, as aventuras dos gigantes Gargântua e Pantagruel. 

Considerado precursor do grotesco, Rabelais inspirou autores como Victor Hugo, que mais 

tarde associou o conceito à modernidade (Mazzocut-Mis; Rozzoni, 2018). 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

ruptura com valores convencionais dominantes, os quais a sociedade impõe 

sobre si mesma.  

O “carnaval” de Bakhtin é caracterizado pela inversão temporária das 

normas, pela celebração do corpo e do profano, e pela presença do grotesco. 

Esse corpo é um corpo social, cujo princípio não se encontra no corpo 

biológico, mas no povo, que como unidade se transforma continuamente 

(Bakhtin, 1987). A noção de carnavalesco é o cerne do realismo grotesco de 

Bakhtin, pois o carnaval permite a fusão de oposições – alto e baixo, cultura 

popular e erudita, vulgaridade e refinamento – que encontram novas maneiras 

de se combinar. No realismo grotesco as imagens são caracterizadas por dois 

traços construtivos: o tempo, que se manifesta por meio da constante 

transformação, “[...] de metamorfose ainda incompleta, no estágio da morte e 

do nascimento, do crescimento e da evolução” (Bakhtin, 1987, p. 21); e a 

ambivalência, “[...] os dois polos da mudança – o antigo e o novo, o que 

morre e o que nasce, o princípio e o fim da metamorfose – são expressados 

em uma ou outra forma” (Bakhtin, 1987, p. 22, grifos do autor). 

Essas imagens destacam os processos corporais, como “O coito, a 

gravidez, o parto, o crescimento corporal, a velhice, a desagregação e o 

despedaçamento corporal com toda a sua materialidade imediata [...]” 

(Bakhtin, 1987, p. 22). Bakhtin (1987) evidencia essas características nas 

estatuetas de terracota da antiga cidade de Kertch, na Rússia, que retratam 

velhas grávidas, “[...] um tipo de grotesco muito característico e expressivo, 

um grotesco ambivalente: é a morte prenhe, a morte que dá à luz [...] 

combinam-se ali o corpo decomposto e disforme da velhice e o corpo ainda 

embrionário da nova vida” (Bakhtin, 1987, p. 23). Esses corpos metamórficos 

representam tempo e ambivalência; uma semiótica da carnavalização, da festa 

e do riso, e convergem para a comparação moderna entre o corpo feminino e o 

grotesco que, metaforicamente, é grotesco (Russo, 2000).  

O realismo grotesco, cujo princípio material e corporal se manifesta 

de forma universal, festiva e utópica, integra-se a todos os outros aspectos da 

vida, sejam positivos ou negativos, espirituais ou materiais, nobres ou 

vulgares, e aplica-se a diferentes contextos excludentes, em que dualidades 

como vida e morte, sagrado e profano emergem de maneira visceral. Não há 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

prevalência de um sobre o outro, mas sim uma integração completa, 

assemelhando-se a um verdadeiro evento carnavalesco (Bakhtin, 1987).  

O corpo do realismo grotesco é caracterizado pelo disforme, 

monstruoso, horrendo e exagerado, “É um corpo que não tem lugar dentro da 

‘estética do belo’ forjada na época moderna” (Bakhtin, 1987, p. 26). 

Dialogando com Bakhtin (1987), Russo (2000) enfatiza a presença constante 

de elementos corporais no grotesco, como “Sangue, lágrimas, vômito e 

excrementos – todos os detritos do corpo que são separados e colocados com 

horror e repugnância [...]” (Russo, 2000, p. 14). Isso ajuda a explicar por que o 

termo grotesco se associou, ao longo do tempo, à deformidade, à estranheza e 

à aceitação do imperfeito, entre outros caminhos de compreensão e apreciação 

do termo na contemporaneidade. 

Essa materialidade excessiva encontra eco nas imagens do filme A 

Substância (Fargeat, 2024), em que o corpo feminino se deforma, se duplica e 

se degrada em uma estética de repulsa e fascínio, evidenciando o grotesco 

como transgressão das fronteiras entre o belo e o abjeto, cujo conceito também 

dialoga com o realismo grotesco. De acordo com Kristeva (1982), o abjeto 

refere-se à reação humana de horror ou nojo diante de algo que ameaça a 

quebra da distinção entre o eu e o outro, ou entre o sujeito e o objeto. “Não é a 

falta de limpeza ou de saúde que causa o abjeto, mas aquilo que perturba a 

identidade, o sistema, a ordem. O que não respeita fronteiras, posições, regras. 

O entrelugar, o ambíguo, o composto” (Kristeva, 1982, p. 4, tradução nossa)10. 

Em outras palavras, é a nossa reação física e psicológica a algo que ameaça 

nossa identidade ou as regras e fronteiras estabelecidas como normais.  

Kristeva (1982) associa o abjeto a aspectos repulsivos do corpo, na 

medida em que ele materializa o colapso entre vida e morte. “O cadáver, visto 

sem Deus e fora da ciência, é o grau máximo do abjeto: é a morte que 

contamina a vida” (Kristeva, 1982, p. 4, tradução nossa)11. Nesse sentido, a 

 

10 “It is thus not lack of cleanliness or health that causes abjection but what disturbs 

identity, system, order. What does not respect borders, positions, rules. The in-between, the 

ambiguous, the composite” (Kristeva, 1982, p. 4). 

11 “The corpse, seen without God and outside of science, is the utmost of abjection. It is 

death infecting life” (Kristeva, 1982, p. 4). 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

abjeção emerge daquilo que é profundamente ligado ao próprio eu – fluidos, 

feridas, secreções e restos corporais –, mas que precisa ser expulso para que o 

sujeito e a cultura mantenham sua integridade. Assim como o grotesco, o 

abjeto transgride fronteiras e perturba a ordem simbólica, revelando o que é 

excluído para que a identidade se mantenha estável. 

Se no realismo grotesco o corpo é celebrado como parte do ciclo vital 

e, em Kristeva (1982), o abjeto revela sua face inquietante ao expor o limite 

entre o eu e o outro, em Kayser (2013) o grotesco adquire contornos mais 

sombrios, voltando-se para o monstruoso e o não humano. Kayser (2013) 

compreende o grotesco como uma categoria estética que articula contradição e 

dualidade e enfatiza o monstruoso como figura de inquietação. Ao se afastar 

do tom festivo do grotesco popular e da corporeidade do abjeto, Kayser (2013) 

concebe o grotesco como expressão da cisão entre o homem e o mundo, em 

que o estranho e o terrível se tornam centrais à experiência moderna. 

Inicialmente tratado como subclasse do riso, do baixo ou do burlesco, 

o grotesco assume novo sentido entre o Neoclassicismo e o Romantismo, 

quando o olhar moderno substitui o tom alegre medieval (Bakhtin, 1987) por 

uma visão trágica e introspectiva da existência. Nesse “grotesco romântico”, o 

riso torna-se sarcástico e irônico, revelando a desordem e o absurdo do 

mundo. Essa transformação histórica evidencia o afastamento do grotesco de 

suas raízes populares, e reflete o mal-estar da modernidade, na qual a 

fragmentação do sujeito e a perda de unidade entre homem e mundo 

consolidam o grotesco como uma estética da ambiguidade e do desconcerto 

(Kayser, 2013).  

Sodré e Paiva (2014) analisam a complexidade do grotesco sob uma 

perspectiva filosófica e sociológica, caracterizando-o como uma categoria 

estética fluida que se adapta e se manifesta de maneiras distintas na atualidade. 

Para os autores, o grotesco não se limita a uma definição estática ou universal, 

mas emerge como um fenômeno dinâmico, influenciado tanto por contextos 

culturais quanto por transformações sociais, incorporando elementos de 

excesso, ambiguidade e subversão que ressoam com as tensões da 

modernidade. Essa fluidez ecoa em expressões artísticas que misturam humor 

negro, corporalidade exagerada e críticas à ordem social, evidenciando a 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

potência do grotesco como reflexo das contradições e rupturas próprias do 

nosso tempo. 

Desse modo, como um princípio de deformação, o grotesco nos 

permite combinar, por meio da imaginação, o que nunca se une no mundo 

real, como também separar o que na realidade está sempre junto, instaurando 

uma estética que desestabiliza as fronteiras rígidas do pensamento clássico e 

amplia a percepção da experiência humana. Sua natureza polimorfa, volátil e 

fluida desafia a tendência de ver o mundo de maneira simplista, rejeitando 

categorias opostas e absolutas e promovendo uma estética da ambiguidade e 

da multiplicidade (Mazzocut-Mis; Rozzoni, 2018).  

Destacamos, mais uma vez, que a potência do grotesco não se limita 

ao campo do estético, pois está imbricado em dimensões éticas e políticas 

(Canevacci, 2008), constituindo um campo de experiências onde valores e 

afetos circulam inseparáveis das formas visuais (Deleuze; Guattari, 1992). 

Essa compreensão do estético sempre atravessado pelo ético permite ampliar a 

leitura do grotesco como experiência que extrapola padrões formais e alcança 

práticas culturais mais amplas. 

A fluidez e potência transgressora do grotesco dialogam com a 

distinção entre espaço liso e espaço estriado (Deleuze; Guattari, 1997). O 

espaço estriado, ligado ao sedentário, ao aparelho de Estado (Deleuze; 

Guattari, 1997) e à organização, é um espaço delimitado, com fronteiras 

definidas e estruturas fixas, que busca organizar e delimitar o território da 

experiência estética. Neste espaço, o belo e o feio são categorizados dentro da 

rigidez de padrões normativos. Já o espaço liso – aberto, sem limites claros, 

onde o movimento é livre e fluido –, é associado ao nômade, à máquina de 

guerra e à experimentação. É o espaço que valoriza a continuidade, a fluidez e 

a multiplicidade, permitindo a circulação de formas e significados sem a 

necessidade de enquadramento fixo. O grotesco, ao desestabilizar normas e 

transitar entre categorias, insere-se no espaço liso e promove uma estética da 

metamorfose, do excesso e da transgressão.  

Na cultura digital, essa interação entre espaço estriado e liso é 

intensificada pela natureza remixável da arte. A digitalização permite que 

obras de arte sejam facilmente manipuladas, combinadas e redistribuídas, 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

rompendo as fronteiras entre o liso e o estriado. A cultura digital também 

amplifica a acessibilidade e a disseminação dessas interações, como nas 

performances digitais ou nas narrativas visuais de novas mídias, permitindo 

que um público mais amplo participe da criação e do consumo de arte. As 

novas mídias, como plataformas de streaming social – YouTube, Instagram, 

TikTok, e outras – são terrenos férteis para essa fusão de estilos, onde os 

usuários remixam conteúdos de maneira contínua e colaborativa.  

Segundo Manovich (2001), as novas mídias são definidas por 

características como a modularidade (estrutura fragmentada que permite 

recombinações); a variabilidade (capacidade de gerar múltiplas versões de um 

mesmo objeto); e a automação (processo que facilita a manipulação criativa). 

Essas propriedades potencializam a hibridização estética: vídeos que 

combinam técnicas de animação clássica com efeitos visuais grotescos criam 

uma experiência que desafia as categorizações tradicionais, mesclando 

harmonia e deformidade em uma estética modular e variável. 

Assim, o grotesco e o clássico coexistem em uma dança contínua de 

transgressão e reafirmação, refletindo não apenas a potência criativa da arte 

contemporânea, mas também a complexidade e a multiplicidade da 

experiência humana na era digital, onde a automação e a participação coletiva 

reconfiguram os limites do discurso visual. 

 

 

O grotesco feminino no digital: visibilidades e tensões em A Substância 

 

Han (2016) identifica na cultura moderna o predomínio de uma 

positividade visual lisa, agradável e imediata que reprime o negativo e o 

disforme, instaurando um regime de beleza polida e superficial, em que o “[...] 

o sujeito da modernidade faz do belo alguma coisa de positivo, tornando-o 

objeto de agrado” (Han, 2016, p. 27). A estética do liso e do polido configura 

um fenômeno genuinamente contemporâneo, pois, como observa o autor, “[...] 

a estética moderna do belo começa com a estética do liso. [...] o belo é 

sobretudo liso” (Han, 2016, p. 28). 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Na estética do liso não há espaço para o imperfeito, para o rugoso; o 

liso se isola em expressões positivas do sujeito, sem a presença da contradição 

e da negatividade que enriquecem a beleza. A estética do liso, portanto, habita 

o espaço estriado (Deleuze; Guattari, 1997), em que as superfícies são 

controladas, ordenadas e previsíveis, configurando uma forma de escapismo 

da realidade com toda a sua rugosidade. Inserida na cultura digital, essa 

estética se traduz em um modo de ser e de se relacionar que privilegia a 

homogeneidade e a ausência de atrito, a qual se manifesta em objetos 

tecnológicos, corpos, espaços e discursos que privilegiam a homogeneidade e 

a ausência de atrito. Nesse sentido, a busca pela perfeição e pelo conforto leva 

à negação do rugoso e da diferença, resultando em homogeneização cultural e 

superficialidade das relações humanas e da experiência estética (Han, 20216). 

No ambiente digital, a predominância da estética do liso molda a 

percepção de beleza, associando uniformidade visual a padrões idealizados. 

Essa busca incessante pela perfeição, no entanto, pode resultar no grotesco: 

procedimentos estéticos extremos e edições digitais distorcem a naturalidade 

do corpo, criando um ideal artificial que se afasta da harmonia. Assim, 

enquanto a estética digital define novos padrões de beleza, também evidencia 

as contradições e excessos de uma cultura obcecada pela perfeição. 

Han (2016) contrapõe essa transformação ao distinguir o belo natural 

do belo digital, marcado pela homogeneidade e pela polidez. Ele argumenta 

que a estética digital elimina a alteridade, criando um espaço de 

autocontemplação onde os indivíduos se agradam apenas em si mesmos. O 

belo requer opacidade e sombras, pois o completo desvelamento pode dissipar 

seu encanto e destruir sua essência. Dessa forma, o digital não apenas redefine 

os padrões estéticos, mas também altera a relação com o belo, ao ignorar o 

papel do encobrimento como elemento fundamental na experiência estética. 

No digital, a celebração do corpo feminino pelo viés da estética do 

liso e do polido cria um palco virtual para as manifestações do grotesco 

feminino, que se manifesta tanto na busca pela perfeição quanto em sua forma 

crítica, de caráter educativo (Sodré; Paiva, 2014). Ao representar o feminino 

de maneira distorcida e provocativa, o grotesco configura-se como uma 

estratégia de resistência, uma linha de fuga (Deleuze; Guattari, 1997), que 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

desafia padrões patriarcais e reconfigura as noções de belo e feio. Por meio de 

produções coletivas, remixagem e redistribuição de imagens, o digital 

potencializa essas representações, combinando materialidades virtuais e 

simbólicas que desestabilizam narrativas hegemônicas sobre corpo e 

identidade feminina, questionando diretamente as expectativas visuais 

contemporâneas. 

Segundo Eco (2007), o grotesco transcende o campo visual, 

adentrando o simbólico e o cultural, funcionando como um espelho que reflete 

as expectativas e as angústias sociais contemporâneas. Imagens grotescas do 

feminino, criadas por Inteligência Artificial, filtros ou remixagens de obras 

clássicas, frequentemente exploram a tensão entre o humano e o monstruoso, 

o belo e o repulsivo, revelando o impacto dos padrões de beleza e de conduta 

aos quais a mulher é submetida, ora corroborando ora denunciando esses 

padrões.  

Releituras de figuras clássicas como Medusa exemplificam esse 

movimento: algumas enfatizam traços exagerados e híbridos, que fundem o 

humano ao monstruoso e expõem o “excesso” como crítica à racionalidade 

estética; outras, embora incorporem elementos grotescos, mantêm diálogo 

com os ideais de beleza, oscilando entre os espaços estriado e liso (Deleuze; 

Guattari, 1997). 

 

Figura 1 - Medusa: entre os espaços estriado e liso 

Fonte: Gerada por IA, 202312. 

 

12 https://pixabay.com/pt/illustrations/ai-gerado-medusa-mitologia-monstro-8413791/. 

https://pixabay.com/pt/illustrations/ai-gerado-medusa-mitologia-grego-8258753/. 

https://pixabay.com/pt/illustrations/ai-gerado-medusa-mitologia-monstro-8413791/
https://pixabay.com/pt/illustrations/ai-gerado-medusa-mitologia-grego-8258753/


O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

No panorama atual da cultura visual, as imagens grotescas do 

feminino revelam que a fluidez e a efemeridade das relações 

contemporâneas também se refletem na busca incessante por uma imagem 

idealizada e mutável, evidenciando a fragmentação e a reconfiguração de 

identidades visuais e culturais. Assim, essas imagens não apenas 

explicitam as pressões impostas ao corpo feminino, mas também assumem 

uma dimensão política ao tornarem-se territórios de contestação que 

expõem dinâmicas de exclusão e controle que regulam os corpos 

femininos. Essas representações confrontam as violências simbólicas e 

materiais historicamente associadas ao gênero feminino, tensionando as 

fronteiras entre subversão e normatividade na estética contemporânea 

(Russo, 2000). 

Sob outra chave conceitual, o corpo grotesco pode ser pensado 

como potência de desterritorialização, análoga à máquina de guerra de 

Deleuze e Guattari (1997). A máquina de guerra representa as forças 

criativas e disruptivas que desafiam as estruturas estabelecidas, é “Exterior 

ao aparelho de Estado” (Deleuze; Guattari, 1997, p. 7), ou seja, é uma 

força de invenção que destrói, mas também cria mundos possíveis, e opera 

fora das normas e sistemas hierárquicos convencionais. Ao introduzir 

excessos e desproporções, o grotesco desfaz codificações do aparelho de 

Estado e produz uma micropolítica do olhar, própria da máquina de guerra 

(Deleuze; Guattari, 1997), deslocando o espectador do conforto visual da 

estética do liso. Em A Substância (Fargeat, 2024), essa micropolítica se 

manifesta quando o corpo feminino, antes idealizado, se desorganiza em 

imagem e sentido, fazendo o olhar oscilar entre fascínio e repulsa. 

No escopo deste estudo, interessa-nos a micropolítica que se 

processa nas intensidades, nos afetos e nas forças imanentes que 

atravessam o corpo e a imagem, pois é neste plano micro que o grotesco 

atua, desorganizando os códigos hegemônicos e instaurando pequenas 

resistências nos modos de ver e sentir. Nesse sentido, o grotesco emerge 

como possibilidade de visibilizar corpos outros, fora dos padrões estéticos 

já consolidados, abrindo brechas para novas formas de existir e representar 

o feminino. Como potência estética e política, o grotesco reorganiza afetos 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

e desloca o olhar, fazendo do corpo grotesco feminino uma força 

insurgente que recusa a passividade da imagem domesticada e faz emergir 

o excesso, o erro e o desvio.  

Estrelado por Demi Moore, A Substância (Fargeat, 2024) explora 

temas como beleza, velhice, identidade e autoaceitação por meio do 

grotesco, levando o espectador a refletir sobre o impacto das expectativas 

sociais e da obsessão pela perfeição, que impõem às mulheres um alto 

custo emocional e psicológico. 

O filme narra o dilema de Elisabeth Sparkle, uma celebridade em 

declínio demitida por seu produtor por ser considerada “velha demais”. 

Desesperada para recuperar sua fama, Elisabeth recorre a uma droga do 

mercado negro – “a Substância” – que promete rejuvenescimento extremo 

e imediato, cujos efeitos colaterais são inesperados e assustadores. Essa 

droga, a partir da própria Elizabeth, cria uma versão mais jovem e 

idealizada dela mesma, levando a uma complexa e intensa luta interna 

entre suas duas identidades. A atuação de Demi Moore traz profundidade à 

personagem, tornando o filme uma crítica contundente à indústria da 

beleza e à busca implacável pela juventude. 

Embora esse filme seja um produto audiovisual tradicional, sua 

produção, circulação e recepção estão intrinsecamente conectadas ao 

ambiente digital, especialmente por meio de plataformas de streaming e 

redes sociais, onde a obra alcança seu público e gera debates. Sua 

narrativa, centrada no culto à beleza e na transformação do corpo 

feminino, dialoga com dinâmicas digitais onde corpos são editados, 

filtrados e espetacularizados. As plataformas digitais formam um 

ecossistema onde as pessoas “fazem” o digital ao mesmo tempo em que o 

consomem (Horst; Miller, 2012), reconfigurando recepções, comentários e 

remixagens do corpo feminino em narrativas como A Substância (Fargeat, 

2024). 

Nesse contexto, A Substância (Fargeat, 2024) exemplifica como a 

estética do grotesco opera como uma crítica ao ideal de beleza hegemônico 

ao expor as contradições entre o humano e o tecnológico. A narrativa 

traduz visualmente as disputas simbólicas próprias da cultura digital – um 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

espaço em que a imagem do corpo é incessantemente moldada, 

aperfeiçoada e replicada segundo normas sociais e expectativas estéticas. 

Assim, o grotesco emerge como estratégia de resistência à lógica da 

perfeição e da transparência, revelando as fissuras entre o real e o virtual 

na construção do feminino. 

O conceito de bodyscape (Canevacci, 2008) contribui para 

compreender esse dispositivo visual: o corpo como paisagem editável e 

cenografada pela câmera, pela montagem, pelos filtros, em que a “Estética 

do liso” (Han, 2016) convive com fissuras e excessos grotescos (Bakhtin, 

1987; Russo, 2000). Nesse corpo-paisagem, a estética se converte em 

campo ético, pois expõe as escolhas do olhar: o que deve ser polido, o que 

deve ser revelado, e o que é deliberadamente ocultado. No filme, o corpo 

feminino é transformado em um campo de forças onde o realismo grotesco 

(Bakhtin, 1987), a corporeidade (Russo, 2000) e o abjeto (Kristeva, 1982) 

se entrecruzam, expondo a obsessão contemporânea pelos padrões de 

beleza que culmina em uma transformação que desconstrói completamente 

o corpo feminino, revelando sua vulnerabilidade, fluidez e capacidade de 

metamorfose.  

Essa transformação grotesca evoca não apenas a ruptura estética, 

mas também a simbólica, ao desafiar os limites do humano e expor a 

relação entre o natural e o artificial. Fundindo contrários em um híbrido ou 

colagem, o grotesco dá origem a um fenômeno em transformação, uma 

metamorfose ainda inacabada, de morte e nascimento, crescimento e devir. 

É correto dizer que a própria natureza do grotesco reside na metamorfose 

perpétua e interminável de uma forma em outra (Bakhtin, 1987). A 

assertiva de Bakhtin (1987) se concretiza no filme A Substância (Fargeat, 

2024), que coloca em evidencia as tensões contemporâneas entre os ideais 

de beleza e a deformação grotesca do corpo feminino. A narrativa aborda a 

obsessão por padrões estéticos inalcançáveis e os extremos a que esses 

ideais podem levar, retratando corpos que se tornam verdadeiras 

caricaturas de si mesmos após sucessivos procedimentos estéticos.  

No limiar entre o biológico e o tecnológico, o grotesco questiona o 

próprio significado de ser humano no digital. Horst e Miller (2012) 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

afirmam que o conceito de ser humano é construído culturalmente e 

regulado por normas sociais. “Podemos empregar tecnologias para moldar 

nossa concepção do que significa ser humano, mas é a nossa definição de 

ser humano que medeia o que a tecnologia é, e não o contrário” (Horst; 

Miller, 2012, p. 108, tradução nossa)13. Em A Substância (Fargeat, 2024), 

essa relação aparece na forma como a cultura normaliza e define 

humanidade e feminilidade, orientando o que a tecnologia revela ou oculta. 

Essa leitura reforça que a cultura orienta os usos e as significações do 

tecnológico, inclusive na representação do corpo grotesco, o qual expressa 

a potência humana de moldar visibilidades e controle. 

O filme também dialoga com a ideia de que o grotesco é uma 

crítica ao corpo idealizado da modernidade. Han (2016) observa que a 

obsessão contemporânea pelo “liso” e pela perfeição elimina as marcas da 

negatividade, do erro e da humanidade. Assim, A Substância inverte essa 

lógica ao mostrar corpos que, em sua busca por uma perfeição inatingível, 

se tornam irreconhecíveis, grotescos e desprovidos de identidade.  

Bakhtin (1987) destaca que o grotesco também tem uma função 

regenerativa e libertadora: ele destrói para reconstruir, dissolve hierarquias 

e abre espaço para novas possibilidades de existência. No caso de A 

Substância (Fargeat, 2024), a transformação grotesca não é apenas um 

colapso do corpo idealizado, mas também uma metáfora para a resistência 

contra os padrões de beleza impostos. O corpo grotesco, com suas 

imperfeições evidentes, recusa a ordem e desafia as convenções, criando 

um espaço onde o humano e o monstruoso coexistem. 

A cena em que uma versão jovem de Elisabeth Sparkle emerge das 

suas costas dialoga com a concepção bakhtiniana do grotesco. Segundo 

Bakhtin (1987), o corpo grotesco é sempre situado em momentos 

limítrofes da existência, próximos ao nascimento ou à morte, ressaltando a 

conexão entre o ventre e o túmulo, o início e o fim da vida. 

 

 

13 “We may employ technologies to shape our conceptualization of what it means to be 

human, but it is our definition of being human that mediates what the technology is, not the 

other way around” (Horst; Miller, 2012, p. 108). 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

O corpo é sempre de uma idade tão próxima quanto 

possível do nascimento ou da morte: a primeira 

infância e a velhice, com ênfase posta na sua 

proximidade do ventre ou do túmulo [...], os dois 

corpos se reúnem em um só. A individualidade é 

mostrada no estágio de fusão: agonizante já, mas 

ainda incompleta: é um corpo simultaneamente no 

umbral do sepulcro e do berço, não é mais um único 

corpo nem são tampouco dois; dois pulsos batem 

dentro dele: um deles, o da mãe, está prestes a parar 

(Bakhtin, 1987, p. 23). 

 

Trazendo a reflexão de Bakhtin (1987) para o contexto do filme, 

os dois corpos na cena não representam uma separação completa, mas uma 

coexistência paradoxal de duas vidas que dependem de um único corpo: a 

individualidade da mulher jovem que emerge e da mulher madura 

encontram-se em um estado de transição, simultaneamente em dissolução 

e em renovação. Essa duplicidade ecoa a lógica do corpo grotesco, sempre 

inacabado e em expansão, que incorpora o novo sem eliminar o antigo. 

 

Figura 2 - O “nascimento” do eu idealizado 

 
Fonte: A Substância, 27:27min. e 27:42min., 2024. 

 

Russo (2000) também compara a constante metamorfose do 

grotesco com o corpo da mulher, cuja capacidade de gestação e 

transformação simboliza a alteridade e a potencialidade de mudança. 

Desse modo, a associação do feminino com o grotesco revela tanto as 

ansiedades culturais em torno do corpo e do poder das mulheres quanto a 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

capacidade destas representações em desafiar e reimaginar essas 

ansiedades.  

O “nascimento” da versão jovem de Elizabeth destaca essa 

proximidade com o ventre, simbolizando o renascimento, enquanto a 

separação grotesca de sua “geradora” aponta para a fragmentação e a 

morte de uma parte do que existia antes. No limite dessa fusão, o corpo 

deixa de ser único ou plenamente individual e assume um estado liminar, 

sendo, ao mesmo tempo, um e dois. Essa representação de um corpo em 

constante transformação evidencia a fluidez do grotesco como categoria 

estética, em que o ciclo da vida e da morte se sobrepõem de forma 

inseparável (Bakhtin, 1987). 

Sob uma outra perspectiva, Deleuze e Guattari (1997) permitem 

ler esse “nascimento” como linha de fuga em que o duplo que emerge não 

é mera réplica, mas uma força de desterritorialização, um movimento 

próprio da máquina de guerra que desfaz as segmentações da identidade e 

abre um entrelugar onde o corpo é, ao mesmo tempo, um e dois. A imagem 

visceral e abjeta do corpo que dá vida a outro corpo funciona como 

metáfora visual de resistência, celebrando o grotesco como expressão de 

vulnerabilidade e potência, capaz de transgredir a normatização e propor 

novos significados para o feminino no contemporâneo. 

A conexão entre o grotesco e os fluidos corporais é central para 

esta discussão. Bakhtin (1987) e Russo (2000) veem o corpo grotesco 

como aquele que se expande e transborda, simbolizando tanto o excesso 

quanto a fusão com o mundo. No filme, os fluidos que escorrem e se 

acumulam em torno do corpo são uma rejeição visual da ideia de controle 

e contenção que define o corpo clássico. Eles representam a vida em sua 

forma mais crua, visceral e mutável, conectando o corpo à natureza e à 

condição humana em sua essência (Russo, 2000). Essa perspectiva ressalta 

como o grotesco, ao invés de meramente chocar ou repelir, pode 

configurar novas formas de interpretar e compreender os corpos e suas 

representações culturais. 

Na cena em que a protagonista aparece envelhecida, negligenciada 

e insana, somos confrontados com uma representação do corpo feminino 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

decadente e rejeitável. O abjeto emerge quando Elizabeth é confrontada 

com aquilo que ameaça as fronteiras do eu, o que não pode ser assimilado, 

mas que também não pode ser ignorado. O grotesco e o abjeto convergem 

naquilo que perturba a ordem simbólica por meio da deformidade e da 

fragmentação do corpo (Kristeva, 1982). Nessa perspectiva, o corpo 

envelhecido pode ser interpretado como uma manifestação do abjeto, que 

se refere a algo que perturba a ordem e provoca repulsa ou rejeição, pois 

representa o que não está em conformidade com os padrões.  

 

Figura 3 - A velhice como manifestação do abjeto 

 
Fonte: A Substância, 92:27min. e 98:20min., 2024. 

  

Sob a ótica patriarcal e romantizada, o corpo feminino envelhecido 

desafia as expectativas culturais e simbólicas atribuídas ao feminino. É um 

corpo idealizado como símbolo de fertilidade, juventude e beleza e que 

perde essa conexão com os ideais hegemônicos de feminilidade quando 

envelhece, tornando-se um espaço de desconforto cultural e psíquico. A 

personagem é retratada de forma monstruosa e abjeta porque seu corpo 

reflete uma ruptura com o idealizado: ela não se conforma ao arquétipo de 

feminilidade jovem, bela e desejável. Pelo contrário, seu estado físico e 

mental simboliza a deterioração, a decadência e a negação da vitalidade 

que a cultura espera do corpo feminino.  

A negação do corpo envelhecido, como representado no filme, 

alinha-se com a tendência de rejeição cultural que Kristeva (1982) também 

associa ao abjeto. É como se a sociedade dissesse que esse corpo é “outro”, 

algo que não deve ser visto, mas sim escondido ou ignorado. Dessa forma, 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

o corpo feminino envelhecido é um lembrete incômodo da finitude e da 

vulnerabilidade humana. O corpo abjeto representado no filme nos atrai e 

nos repele; ele nos afecta por estar associado a elementos que lembram a 

fragilidade da existência: a degradação, a morte e o colapso da integridade 

física. A repulsa ao corpo envelhecido reflete o medo social da perda de 

forma e vitalidade, funcionando como uma forma de abjeção cultural que 

reafirma os ideais de juventude, beleza e produtividade. Ao ser retratada de 

forma negligenciada e insana, a personagem simboliza esse limite entre o 

humano e o abjeto, onde a sociedade exclui o que ameaça sua integridade 

simbólica. 

Essa representação também revela um mecanismo cultural de 

controle sobre o feminino, em que a mulher, ao envelhecer, é 

simbolicamente exilada do espaço público. “As mulheres e seus corpos, 

certos corpos, em certos sistemas públicos, em certos espaços públicos, já 

são sempre transgressores – perigosos e em perigo” (Russo, 2000, p. 77). 

A cena, ao retratar a personagem de maneira grotesca, escancara como as 

narrativas culturais reforçam a exclusão do corpo feminino envelhecido, ao 

invés de celebrá-lo como algo natural e inerente à condição humana. Essa 

exclusão não é apenas social, mas também psíquica, pois o abjeto ameaça 

o senso de identidade e integridade do sujeito, sendo, por isso, rejeitado e 

condenado ao esquecimento (Kristeva, 1982). 

O corpo feminino envelhecido retratado no filme também pode ser 

compreendido à luz das reflexões de Schiller (2017) sobre educação 

estética e moral. O processo que o autor chama de “impulso lúdico”, 

conduz o indivíduo a uma compreensão mais profunda de valores morais. 

No filme, o envelhecimento do corpo revela uma falha social e cultural na 

integração da dimensão estética ao reconhecimento moral da humanidade 

inerente a esses corpos. Grotesca, seria, então, toda mulher que não está 

em conformidade com o estereótipo imposto pela sociedade e, por isso, ela 

sofre as consequências dessa não conformidade? O tratamento do 

envelhecimento como algo abjeto e grotesco revela a ausência de um olhar 

estético e moral equilibrado, sendo substituído por uma lógica excludente 

que desumaniza e marginaliza. Esse tratamento perpetua valores 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

32  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

superficiais, onde o belo é restrito aos padrões de juventude e harmonia 

física em detrimento de uma apreciação mais ampla da condição humana. 

No desfecho do filme, ocorre uma transformação radical da versão 

jovem da personagem. Um corpo jovem e belo se transforma em grotesco 

monstruoso, rompendo completamente com os limites da forma humana. 

Por meio de uma composição híbrida, incluindo a técnica de colagem, os 

corpos são reconstruídos com elementos díspares, sugerindo a perda de 

identidade e de unidade corporal. Essa possibilidade de misturar e 

hibridizar elementos distintos é também uma condição das novas mídias, 

que favorecem a fusão de materiais heterogêneos e a criação de novas 

formas estéticas. A criação de um corpo grotesco e fragmentado evidencia, 

portanto, não apenas os danos físicos e simbólicos impostos pela busca 

incessante pela perfeição, mas também a desconexão entre a aparência e a 

essência. 

 

Figura 4 - A metamorfose 

 
Fonte: A Substância, 119:03min., 118:45min., e 120:02mim., 2024. 

 

O realismo grotesco celebra o corpo como um processo em 

constante mutação, que rompe com os ideais de perfeição e completude 

típicos das representações clássicas. O corpo grotesco é aberto ao mundo e 

transgride suas fronteiras físicas por meio de orifícios, deformações e 

excessos, conectando-se à natureza cíclica da vida, à degradação e à 

regeneração (Bakhtin, 1987).  



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 33 

Em A Substância (Fargeat, 2024), a metamorfose final do corpo 

feminino – o antigo e o novo, o que morre e o que nasce, o início e o fim 

da metamorfose que se manifesta de diferentes formas (Bakhtin, 1987) – é 

uma representação da degradação do ideal de beleza, onde o corpo é 

literalmente reconstruído através de colagens disformes, com superfícies 

que escorrem, rompem e se misturam. A presença de fluidos corporais – 

suor, sangue, secreções – intensifica a sensação de vulnerabilidade e 

transformação, revelando a fragilidade e a plasticidade da forma humana.  

Nesse sentido, o filme destaca o potencial disruptivo do corpo 

feminino (Russo, 2000), simbolizando quebra de barreiras e contestação 

cultural. Tal metamorfose revela um corpo em expansão e ruptura, 

aproximando-se do conceito de bodyscape (Canevacci, 2008): 

 

O corpo na sua totalidade, dilatação ou fragmentação 

extrema, se expõe como bodyscape, um corpo-

panorama [...] que difunde segundo modalidades 

crescentes, móveis e vaporosas um cruzar-se e 

perseguir-se de faticidades e estupores (Canevacci, 

2008, p. 27).  

 

Assim, o grotesco que atravessa o corpo fílmico abala normas 

estéticas e também tensiona a própria dimensão ética da representação, 

pois ao expor o corpo como paisagem expandida e fragmentada, coloca em 

jogo os modos de olhar, os afetos mobilizados e as responsabilidades 

culturais implicadas no ato estético. 

A transformação final, que mistura carne, fluidos e formas 

desproporcionais, também é uma abjeção (Kristeva, 1982), pois confronta 

os limites entre o humano e o não humano. O corpo, nessa interseção entre 

o grotesco e o abjeto, ultrapassa o campo da estética para adentrar o da 

monstruosidade, tornando-se uma representação visual da violência 

estrutural que recai sobre as mulheres no contexto contemporâneo.  

A metamorfose da personagem não apenas expõe a obsessão 

cultural com a perfeição estética, mas também escancara as violências 

simbólicas que recaem sobre corpos considerados “inadequados” ou 

“anormais”. A abjeção, nesse contexto, força o espectador a refletir 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

34  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

criticamente sobre aquilo que a sociedade marginaliza, sejam os corpos 

que rejeitam o padrão, sejam as normas que perpetuam essa exclusão. Essa 

transformação também denuncia as consequências da padronização 

estética, transformando o corpo em um espaço de sofrimento e alienação. 

A colagem, elemento constitutivo da metamorfose da personagem, 

é uma técnica estética que reforça a ideia de que o corpo feminino foi 

destituído de sua inteireza e transformado em um mosaico de partes 

desconectadas, reminiscente das pressões fragmentadoras da modernidade. 

“A colagem se faz enigma exatamente como cada forma da comunicação 

corpórea [...]” (Canevacci, 2008, p. 67), sendo uma técnica que gera 

conflito entre formas heterogêneas, sem buscar síntese ou harmonia. No 

filme, essa “colagem-enigma” encarna a própria condição do corpo 

feminino contemporâneo, que é simultaneamente construído e desfeito, 

desejado e repelido, produto e resistência.  

A fragmentação do corpo, portanto, não se reduz a um gesto 

estético, mas reflete a lógica de um mundo que fragmenta identidades e 

afetos, expondo a violência simbólica que sustenta a idealização da beleza. 

No contexto do filme, a colagem também atua como máquina de guerra, 

desmontando os códigos do corpo único, recombinando superfícies e 

materiais em um agenciamento que resiste à captura pelo liso (Deleuze; 

Guattari, 1997). 

A presença de diferentes tipos de grotesco no filme – escatológico, 

teratológico, chocante e crítico (Sodré; Paiva, 2014) – para abordar temas 

como envelhecimento, obsessão pela beleza e identidade no mundo 

contemporâneo, expõe problemas subjacentes aos padrões hegemônicos de 

beleza que, ao invés de celebrarem a diversidade e a singularidade dos 

corpos, promovem uma uniformidade desumanizadora. Han (2016) associa 

essa busca pela homogeneidade à estética do liso e do polido. No entanto, 

a beleza no filme transita entre o liso e o estriado (Deleuze; Guattari, 

1997), subvertendo essa lógica e revelando as contradições da perfeição, 

que, levada ao extremo, produz corpos aterrorizantes em sua desproporção 

e artificialidade. 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 35 

Essa transição do liso ao estriado se manifesta como movimento 

de forças entre contenção e fuga, ordem e desordem, em que o grotesco 

opera como campo de tensão e resistência. Em síntese, o filme torna 

visível a tensão entre máquina de guerra – que opera por linhas de fuga, 

instaurando resistências micropolíticas por meio do grotesco –, e aparelho 

de Estado – que tenta recapturar e domesticar essas forças, reafirmando os 

padrões hegemônicos de beleza e controle (Deleuze; Guattari, 1996; 1997). 

É a partir desse embate entre dominação e criação que se abre 

espaço para uma leitura ética e estética do grotesco. Sob a perspectiva de 

Schiller (2017), a apreciação estética deveria ser uma via para transcender 

preconceitos e alcançar uma compreensão mais profunda do que significa 

ser humano. Aplicar as ideias de Schiller ao contexto do filme A 

Substância (Fargeat, 2024) significa argumentar que o corpo grotesco 

feminino se configura como uma oportunidade estética para provocar 

reflexões críticas e morais sobre a experiência humana. O filme, ao 

explorar o grotesco crítico – aquele que revela publicamente aspectos 

ocultos da natureza humana e possui um caráter educativo (Sodré; Paiva, 

2014) –, dialoga diretamente com a educação estética schilleriana, pois 

desafia concepções normativas de beleza e identidade, promovendo um 

engajamento reflexivo do espectador.  

Dessa forma, o grotesco, como articulado no filme, não deveria ser 

visto apenas como algo abjeto, mas como uma categoria estética que pode 

instigar uma educação moral e estética, ampliando nossa percepção sobre 

os corpos, os afectos e as dinâmicas sociais que os atravessam. 

 

 

Conclusão 

 

Na atualidade, a arte e as expressões culturais, especialmente no 

ambiente digital, questionam a validade da oposição entre o belo e o feio. 

Nesse sentido, o belo, o feio e o grotesco, quando observados no contexto 

digital, não devem ser entendidos como categorias fixas, mas como 

conceitos em constante movimento histórico e cultural. O grotesco 



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

36  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

configura-se como uma categoria estética complexa e multifacetada, visto 

que carrega em si elementos do belo, não podendo ser reduzido ao 

disforme, ao feio ou ao monstruoso. Essa ambiguidade é que torna o 

grotesco uma estratégia para questionar e desestabilizar normas culturais e 

estéticas. 

Representações grotescas no ambiente digital se configuram como 

dispositivos que simultaneamente desafiam e reforçam normas, revelando 

as contradições inerentes à construção da feminilidade na 

contemporaneidade, tornando o corpo feminino um território de 

negociação e disputa, onde o poder se exerce e se desestabiliza. O 

grotesco, ao expor os limites e as tensões das categorias estéticas 

tradicionais, amplia as possibilidades de compreender a experiência 

humana em sua complexidade e diversidade. 

Conforme Bakhtin (1987) e Russo (2000) enfatizam, o grotesco 

opera em um espaço de instabilidade e vulnerabilidade, subvertendo 

normas e celebrando a multiplicidade e a impermanência. Por sua natureza 

híbrida e ambígua, o grotesco evidencia os conflitos de ideias e valores em 

um mundo cada vez mais mediado por tecnologias. Ele permite que 

fragmentos culturais se entrelacem e se realinhem, revelando contradições 

e possibilitando novas interpretações sobre o que constitui o humano.  

No digital, essa estética é particularmente evidente nas 

representações grotescas do feminino, que desconstroem padrões 

hegemônicos de beleza e questionam as normatividades culturais. No 

entanto, essas representações no ambiente digital também suscitam 

questões éticas importantes. A estética existe em diálogo contínuo com o 

ético (Canevacci, 2008). Mas, afinal, que tipo de reflexão política, ética e 

estética um corpo grotesco pode provocar? Um corpo grotesco provoca 

uma reflexão ética porque expõe o limite do julgamento moral sobre o que 

é aceitável ver; uma reflexão estética porque desorganiza o que se entende 

por belo; e uma reflexão política porque, ao deslocar a imagem do corpo 

feminino do campo da docilidade para o da invenção, ele transforma o 

olhar em gesto de resistência. Sob essa ótica, o grotesco atua como uma 

máquina de guerra (Deleuze; Guattari, 1997), uma força que abre fissuras 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 37 

nos regimes de visibilidade, faz vacilar as hierarquias do gosto e denuncia 

os mecanismos de poder que controlam o corpo e o desejo. Desse modo, 

embora o grotesco possa servir como uma via para desconstruir ideais 

normativos e promover uma visão mais inclusiva das representações 

corporais, ele também pode, como alerta Russo (2000), ser apropriado de 

forma sensacionalista ou mercadológica, reforçando preconceitos e 

desigualdades. Assim, a estética do grotesco exige um olhar crítico sobre 

as intenções e os efeitos dessas representações no ambiente digital.  

A escolha do filme A Substância (Fargeat, 2024) como objeto de 

análise permitiu abordar como o grotesco, ao transitar entre o belo e o feio, 

subverte os valores estéticos e culturais hegemônicos, desafiando os 

limites impostos pelas noções tradicionais de simetria e ordem. Dessa 

forma, o filme se apresenta como um produto cultural representativo do 

grotesco e, também, como um catalisador para reflexões mais amplas 

sobre as transformações da estética no digital. 

As imagens perturbadoras da transformação da personagem 

Elisabeth e a luta interna entre suas duas identidades expõem as 

contradições e os sacrifícios envolvidos na busca por um ideal estético 

inatingível. Ao enfatizar o lado sombrio e excessivo dessa busca, o filme 

convida os espectadores a questionarem os valores e as expectativas que a 

sociedade impõe sobre as mulheres em relação à beleza e juventude, 

mostrando como essas fronteiras se tornam arenas políticas de controle e 

resistência. 

Nesse contexto, a educação estética de Schiller (2017) configura-

se como pilar para compreender a função crítica do grotesco em A 

Substância (Fargeat, 2024). O filme destaca a arbitrariedade dos padrões 

de beleza e como eles são instáveis e adaptáveis, exigindo do indivíduo um 

esforço contínuo de conformidade com normas em constante 

transformação. Essa dinâmica reflete a lógica de uma sociedade que 

valoriza o efêmero, onde o corpo, assim como os relacionamentos e os 

valores, é tratado como algo descartável e passível de constante 

reconfiguração para atender às demandas de aceitação social.  



O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

38  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Ao articular o grotesco com a educação estética, a análise do filme 

sugere que a experiência estética pode ser um caminho para a 

conscientização e a emancipação, levando o espectador a um olhar mais 

crítico sobre os mecanismos de opressão que moldam o corpo feminino na 

contemporaneidade, além de evidenciar como o grotesco pode funcionar 

tanto como ferramenta de resistência quanto como meio de reforço das 

normatividades culturais, sendo necessário um olhar crítico e 

contextualizado sobre suas manifestações.  

O percurso ético, estético e político delineado neste trabalho 

apresenta o corpo como paisagem em disputa, um território de criação e de 

resistência onde se cruzam as forças do belo, do feio e do grotesco. Nesse 

espaço, o corpo se configura como campo de micropolíticas do olhar, em 

que padrões, afetos e modos de ver são negociados, contestados e 

reinventados. Pensar o grotesco, portanto, é pensar o corpo como máquina 

de guerra que desestabiliza os mecanismos de dominação e amplia as 

possibilidades de existir e sentir no digital. 

 

 

Referências 

A SUBSTÂNCIA. Direção: Coralie Fargeat. Produção: Pascal Caucheteux, 

Noëmie Devide. Estados Unidos: Universal Pictures, 2024. Filme. 

ARISTÓTELES. Poética. Trad. Eudoro de Sousa. 7. ed. Imprensa Nacional, 2003. 

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na idade média e no renascimento: o 

contexto de François Rabelais. Trad. Yara Frateschi Vieira. São Paulo: Hucitec, 

1987. 

BOSANQUET, Bernard. Three lectures on aesthetic. London: Macmillan and Co., 

Limited, 1923. 

CANEVACCI, Massimo. Fetichismo visual: corpos erópticos e metrópole 

comunicacional. Trad. Osvando J. De Morais, Paulo B. C. Schettino, Célio Garcia 

e Ana Rezende. São Paulo: Ateliê Editorial, 2008. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Trad. Bento Prado Jr. 

e Alberto Alonso Munoz. São Paulo: Ed. 34, 1992. 



Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 39 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrênia. 

vol. 1. Trad. Aurélio Guerra Neto et al. 1. ed. São Paulo: Editora 34, 1995. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrênia. 

vol. 3. Trad. Aurélio Guerra Neto et al. São Paulo: Editora 34, 1996. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrênia. 

vol. 5. Trad. Peter Pál Pelbart e Janice Caiafa. 1. ed. São Paulo: Editora 34, 1997. 

DIAS, Luciana da Costa. Platão e a Arte: algumas observações sobre as origens da 

Teoria da Arte no ocidente em perspectiva hermenêutica. DAPesquisa, 

Florianópolis, v. 15, p. 1-13, 2020. DOI: 

https://doi.org/10.5965/18083129152020e0003. Disponível em: 

https://revistas.udesc.br/index.php/dapesquisa/article/view/18083129152020e0003. 

Acesso em: 18 dez. 2023.  

ECO, Umberto (Org.). História da beleza. Trad. Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: 

Editora Record, 2004. 

ECO, Umberto (Org.). História da feiura. Trad. Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: 

Editora Record, 2007. 

HAN, Byung-Chul. A salvação do belo. Trad. Miguel Serras Pereira. Lisboa: 

Relógio D’Água Editores, 2016. 

HARPHAM, Geoffrey. The Grotesque: first principles. The Journal of Aesthetics 

and Art Criticism, Oxford, v. 34, n. 4, p. 461-468, 1976. DOI: 

https://doi.org/10.1111/1540_6245.jaac34.4.0461. Disponível em: 

https://www.jstor.org/stable/430580. Acesso em: 10 out. 2023.  

HORST, Heather A.; MILLER, Daniel. Normativity and materiality: a view from 

digital anthropology. Media International Australia, v. 145, n. 1, p. 103-111, 

2012. DOI: https://doi.org/10.1177/1329878X1214500112. Disponível em: 

https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1329878x1214500112. Acesso em: 8 

out. 2025. 

HUME, David. Do padrão do gosto. In: HUME, David. Ensaios morais, políticos 

e literários. Rio de Janeiro: Topbooks, 2004, p. 328-345. 

JARDIM, Alex Fabiano Correia; OLIVEIRA, Adhemar Santos de. Um olhar 

histórico-filosófico do encontro do cinema com a educação e sua utilização nas 

salas de aulas. Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, p. 1-31, 2024. 

DOI: 10.14393/REVEDFIL.v38a2024-68790. Disponível 

em: https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/68790. Acesso 

em: 16 fev. 2025. 

https://doi.org/10.5965/18083129152020e0003
https://revistas.udesc.br/index.php/dapesquisa/article/view/18083129152020e0003
https://doi.org/10.1111/1540_6245.jaac34.4.0461
https://www.jstor.org/stable/430580
https://doi.org/10.1177/1329878X1214500112
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1329878x1214500112
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v38a2024-68790
https://seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/68790


O belo, o feio e o grotesco feminino no digital: tensões estéticas e regulação do corpo em A Substância 

40  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 

KANT, Immanuel. Primeira parte: crítica da faculdade de julgar estética. In: 

KANT, Immanuel. Crítica da faculdade de julgar. Trad. Fernando Costa Mattos. 

Petrópolis: Ed. Vozes, 2016. p. 99-254. 

KAYSER, Wolfgang. O grotesco: configuração na pintura e na literatura. Trad. J. 

Guinsburg. São Paulo: Perspectiva, 2013. 

KRISTEVA, Julia. Approaching abjection. In: KRISTEVA, Julia. Powers of 

horror: an essay on abjection. Trad. Leon S. Roudiez. New York: Columbia 

University Press, 1982. p. 1-31. 

MAZZOCUT-MIS, Maddalena; ROZZONI, Claudio. Grotesque. International 

lexicon of aesthetics, 2018 Edition. Disponível em: 

https://lexicon.mimesisjournals.com/archive/2018/spring/Grotesque.pdf. Acesso 

em: 10 ago. 2023. 

PALMER, Christine Anne. Beauty, ugliness, and meaning: a study of difficult 

beauty. Provo, Utah: Brigham Young University, 2009.  

PARRET, Herman. On the beautiful and the ugly. Trans/Form/Ação, Marília, v. 

34, p. 21-34, 2011. DOI: https://doi.org/10.1590/S0101-31732011000400003. 

Disponível em: https://www.scielo.br/j/trans/a/NbCdp5D8CRkjyBrfG7stFxt/. 

Acesso em: 10 fev. 2024.  

PLATÃO. The Symposium. Trad. M. C. Howatson. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2008.  

ROSENKRANZ, Karl. Aesthetics of ugliness. Edited and translated by Andrei Pop 

and Mechtild Widrich. London: Bloomsbury Publishing, 2015. 

RUSSO, Mary. O grotesco feminino: riso, excesso e modernidade. Trad. Talita M. 

Rodrigues. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 

SANTOS, Fabiano Rodrigo da Silva. Grotesco: um monstro de muitas faces. In: 

SANTOS, Fabiano Rodrigo da Silva. Lira dissonante: considerações sobre 

aspectos do grotesco na poesia de Bernardo Guimarães e Cruz e Sousa. São Paulo: 

Editora UNESP, 2009. DOI: https://doi.org/10.7476/9788579830266. Disponível 

em: https://books.scielo.org/id/m2ys3/pdf/santos-9788579830266-05.pdf. Acesso 

em: 10 dez. 2023.  

SCHILLER, Friedrich. A educação estética do homem. 4. ed. Trad. Roberto 

Schwarz e Márcio Suziki. São Paulo: Iluminuras, 2017. 

SHIFMAN, Limor. Memes in digital culture. Cambridge, MA: MIT Press, 2014. 

DOI: https://doi.org/10.7551/mitpress/9429.001.0001. 

SODRÉ, Muniz; PAIVA, Raquel. O império do grotesco. 2. ed. Rio de Janeiro: 

MAUAD, 2014.  

https://lexicon.mimesisjournals.com/archive/2018/spring/Grotesque.pdf
https://doi.org/10.1590/S0101-31732011000400003
https://www.scielo.br/j/trans/a/NbCdp5D8CRkjyBrfG7stFxt/
https://doi.org/10.7476/9788579830266
https://books.scielo.org/id/m2ys3/pdf/santos-9788579830266-05.pdf
https://doi.org/10.7551/mitpress/9429.001.0001


Daniela de Azevedo; Andrea Cristina Versuti; Giovana Scareli 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77606, p. 1-41, 2025. e-ISSN 1982-596X 41 

SUASSUNA, Ariano. Iniciação à estética. 15. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2018.  

SUZUKI, Márcio. O belo como comparativo. In: SCHILLER, Friedrich. A 

educação estética do homem. 4. ed. Trad. Roberto Schwarz e Márcio Suzuki. São 

Paulo: Iluminuras, 2017. p. 9-17.  

TROTTA, Wellington. Estética – conceitos e elementos. Cadernos Zygmunt 

Bauman, v. 11, n. 25, p. 160-189, 2021. Disponível em: 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/bauman/article/view/16638/8925. 

Acesso em: 3 jan. 2024. 

VERSCHAFFEL, Bart. On the aesthetic gaze, beauty and the two sources of 

ugliness. In: FORSEY, Jane; AAGAARD-MOGENSEN, Lars. On the Ugly: 

aesthetic exchanges. Cambridge Scholars Publishing, 2019. p. 3-16. 

  

 

Data de registro: 29/03/2025 

Data de aceite: 24/09/2025 

 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/bauman/article/view/16638/8925

