
Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

   Corporeidade humana: uma problematização a 

partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

 

Marcel Farias de Sousa* 

 

Resumo: O presente trabalho reflete sobre a corporeidade humana a partir da obra 

marxiana e lukacsiana. Problematiza a tradução do termo para corporeidade ou 

corporalidade. Fundamentado no estudo teórico-bibliográfico doutoral (Sousa, 

2020) e posteriormente desenvolvido na pesquisa que investiga o estatuto 

ontológico no debate contemporâneo na Educação Física brasileira sobre o corpo, 

o estudo avança na leitura de O Capital (2018) e de Para uma Ontologia do Ser 

Social (2012; 2013), cotejando as edições brasileiras com as obras na língua 

original para a análise da palavra e conceito de corporeidade. Conclui-se que a 

tradução para corporeidade é assumida na mais recente edição brasileira da obra 

marxiana e lukacsiana para manter a coerência com o sentido original do termo na 

língua alemã. Por fim, no trato recebido por estes autores, torna-se possível 

afirmar que a corporeidade, para além de ser um conceito, é uma categoria, uma 

forma de ser e determinar a existência. 

 

Palavras-chave: Corporeidade; Corporalidade; Ontologia; Ser Social; Educação 

Física.  

 

* Doutor em Educação Física pela Universidade de Brasília (UnB). Professor na 

Universidade Federal de Goiás (UFG). E-mail: marcelfs@ufg.br. Lattes: 

http://lattes.cnpq.br/4457644382969986. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0865-2965. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77475  

  

mailto:marcelfs@ufg.br
http://lattes.cnpq.br/4457644382969986
https://orcid.org/0000-0002-0865-2965
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77475
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77475


Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

Corporeity: a problematization from 

marxian-lukacsian social theory 

 

Abstract: This paper reflects on human 

embodiment based on Marxist and 

Lukacsian works. It problematizes the 

translation of the term into embodiment or 

corporeality. Based on the theoretical-

bibliographical doctoral study (Sousa, 

2020) and subsequently developed in the 

research that investigates the ontological 

status in the contemporary debate in 

Brazilian Physical Education about the 

body, the study advances in the reading of 

Capital (2018) and Towards an Ontology 

of Social Being (2012; 2013), comparing 

the Brazilian editions with the works in the 

original language for the analysis of the 

word and concept of embodiment. It is 

concluded that the translation into 

embodiment is assumed in the most recent 

Brazilian edition of the Marxist and 

Lukacsian work to maintain coherence 

with the original meaning of the term in the 

German language. Finally, based on the 

treatment given to this subject by these 

authors, it becomes possible to affirm that 

corporeity, in addition to being a concept, 

is a category, a way of being and 

determining existence. 

 

Keywords: Embodiment; Corporeity; 

Ontology; Social Being; Physical 

Education. 

 

 

 Corporeidad humana: uma 

problematización desde la teoría social 

marxiana-lukacsiana 

 

Resumen: Esta obra reflexiona sobre la 

corporeidade humana a partir del trabajo 

marxista y lukacsiano. Se problematiza la 

traducción del término en corporeidad o 

corporalidad. Basado en el estudio teórico-

bibliográfico de doctorado (Sousa, 2020) y 

posteriormente desarrollado en la 

investigación que indaga el estatuto 

ontológico en el debate contemporáneo en la 

Educación Física brasileña sobre el cuerpo, 

el estudio avanza en la lectura de El Capital 

(2018) y Para una Ontología del Ser Social 

(2012; 2013), comparando las ediciones 

brasileñas con las obras en lengua original 

para el análisis de la palabra y el concepto de 

corporalidad. Se concluye que la traducción 

por corporaeidad es asumida en la más 

reciente edición brasileña de la obra marxista 

y lukácsiana para mantener la coherencia con 

el significado original del término en la 

lengua alemana. Finalmente, a partir del 

tratamiento dado a este tema por estos 

autores, se hace posible afirmar que la 

corporeidad, además de ser un concepto, es 

una categoría, una forma de ser y determinar 

la existencia.  

 

Palabras clave: Corporeidad; Corporalidad; 

Ontología; Ser Sociale; Educaccíon Física. 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

Na reconstrução histórica do debate sobre a corporeidade-

corporalidade na Educação Física, observa-se que a tentativa de sua 

conceituação se tornou um importante marco para esta prática pedagógica 

e social. Também para a demarcação das correntes teórico-sociais que 

fundamentaram o debate para o desenvolvimento de uma práxis social 

vinculadas a essas correntes. 

Isso acontece especialmente a partir das transformações 

ocasionadas pelo debate ocorrido nas décadas de 1980-1990 (denominado 

posteriormente de movimento(s) renovador(es) da Educação Física1) e 

ancoradas na profusão de diversas matrizes epistemológicas, a autocrítica 

que daí emergiu portava, em certa medida, uma mesma intencionalidade. 

A principal intenção de ruptura se encontrava justamente no 

questionamento do paradigma cientificista de modelo embasado nas 

ciências da natureza e na abordagem positivista, assim como também visou 

à materialização de novas proposições teórico-pedagógicas ocorridas na 

década de 1990. 

Desse fértil período, surgiram as pertinentes reflexões e 

proposições de abordagens teórico-metodológicas que dialogavam com as 

teorias sociais e pedagógicas provindas das áreas da Educação, Filosofia, 

das Ciências Humanas e Sociais e que traziam importantes considerações 

quanto aos fundamentos do ser humano. 

Pode-se afirmar que algumas destas teorias e abordagens se 

constituíram sem um reconhecimento de uma fundamentação ontológica, 

ainda que as tematizações sobre a relação natureza-história-sociedade-

indivíduo-corporeidade possuíssem significativos indicativos de 

determinações ônticas. 

Dentre as teorias crítico-progressistas desenvolvidas na Educação 

Física, em específico, sob a orientação teórica marxista, encontra-se uma 

 

1 É necessário distinguir os momentos das transformações ocorridas neste recorte histórico: 

um Movimento de Renovação Conservadora e um Movimento Renovador Progressista da 

Educação Física brasileira. Para saber mais, ver Castellani Filho (2019). 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

importante contribuição para este debate (Coletivo de Autores, 1992) que 

portava o intuito de construção de uma práxis pedagógica transformadora e 

que traz a corporeidade, manifestada nas atividades da cultura corporal, 

como objeto de ensino da Educação Física. 

Diante dessas breves observações e visando somar e contribuir 

para a reflexão a partir do materialismo histórico-dialético, o presente 

trabalho foca nas considerações acerca da corporeidade humana presentes 

na obra de Karl Marx (1818-1883), Friedrich Engels (1820-1895) e 

György Lukács (1885-1971)  

Oriundo da tese doutoral cunhada numa pesquisa teórico-

bibliográfica que tratou da corporeidade humana nos fundamentos da 

constituição do ser social presentes na teoria marxiana e na obra madura de 

György Lukács (Sousa, 2020), desdobra-se na atual pesquisa de revisão 

bibliográfica e de literatura focada na produção acadêmica brasileira e que 

estuda o estatuto ontológico na produção acadêmica da Educação Física. 

Esse estudo é focado na questão do corpo e a síntese aqui apresentada se 

atém na palavra, portadora de um conceito que, ainda que não tenha sido 

um tema central na obra dos autores citados, a teoria social e método de 

investigação desenvolvido oferece sólidos fundamentos para a reflexão do 

ser humano-social e sua corporeidade singular, mas também genérica. 

A reflexão segue: 1) inicialmente assentada no pressuposto de que 

ainda que o foco da análise seja sobre o termo, entende-se primeiramente 

que a constituição de sistemas e signos por qual a humanidade 

desenvolveu suas formas de se comunicar são expressões, exteriorização e 

objetivação da consciência do gênero humano que se desenvolveu 

assentada no trabalho e na práxis social; 2) nas considerações sobre o 

debate desenvolvido na Educação Física acerca do tema da corporeidade; 

3) na obra marxiana (Marx, 2018) para tratar do termo, conceito e 

categoria da corporeidade humana, bem como revisa, através do 

cotejamento das edições na língua alemã, francesa e portuguesa, o sentido 

da palavra em questão. 

 

 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

Práxis humana, a reprodução do ser social e o complexo social da 

linguagem 

 

Aqui se afirma – desde o início – o trabalho como categoria 

fundante do ser social e como o arcabouço – nas palavras de Lukács, como 

protoforma (Lukács, 2012; 2013) – que sustenta a práxis humana. 

Entende-se a práxis como atividade concreta e transformadora que, alçada 

ao centro da formação humana, adquire plena inteligibilidade quando o 

trabalho é reconhecido como a categoria nodal do ser social (Marx; 

Engels, 2007). 

Nos sistemas filosóficos hegeliano e feuerbachiano, a práxis ainda 

não assumia um papel de protagonismo: em Hegel, a práxis é apenas um 

momento do processo de autoconsciência do absoluto, apresentada 

enquanto trabalho humano na Fenomenologia do Espírito ou como ideia 

prática na Ciência da Lógica. Não vislumbra uma orientação para uma 

prática revolucionária (elemento este essencial para a compreensão da 

divergência entre Marx e a filosofia idealista, em geral). 

Em Lüdwig Feuerbach, o próprio materialismo contemplativo 

desse filósofo era incompatível com uma real e verdadeira filosofia da 

práxis, e isso aparece em sua concepção (ainda abstrata) sobre o ser 

humano, conforme sintetiza Sánchez-Vásquez (2007), cujas reflexões 

possuem similaridades – e distinções2 – com as considerações de Lukács 

em Para uma Ontologia do Ser Social (2012, 2013). 

 

2 No estudo realizado, foi possível observar uma pequena distinção entre Sánchez-Marques 

e Lukács: para Lukács, o acaso-casualidade-espontaneidade (que causam repercussões 

relevantes na vida social humana que nem sempre é algo controlado por ela) associado à 

necessidade-causalidade é um momento integrativo do fluxo da práxis social: são 

considerados determinações-da-reflexão que compõem o ato da consciência e que 

constituem as formas de ser, as categorias ontológicas (Lukács, 2013; Oldrini, 2013; Lessa, 

2015). Já Sánchez-Vásquez (2007) observa a práxis como constituída pelo ato da 

consciência que age intencionalmente e que tal ato adequa-se aos fins desejados e 

estabelecidos. Tais atos da consciência correspondem às dimensões possíveis e concretas da 

causalidade, cuja realização em uma finalidade gera o movimento da práxis. Contudo, 

parece que tal movimento não permite espaço (ou o autor não desenvolveu considerações 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Sánchez-Vázquez (2007) observa que, na perspectiva marxiana, a 

práxis se configura como uma atividade material e transformadora, voltada 

tanto à alteração do mundo quanto à autoconstituição humana. Tal 

atividade, embora enraizada na objetividade do real, preserva 

simultaneamente uma dimensão ideal, subjetiva e consciente. Dessa forma, 

ele reafirma a necessária unidade entre teoria e prática: unidade que, sem 

suprimir distinções, admite uma autonomia relativa entre esses dois 

momentos da ação humana. 

Lukács demonstrou que, das diferentes práxis surgidas do trabalho, 

o conjunto de pores teleológicos possibilitou a constituição de complexos 

derivados desse ato primordial presente desde os tempos em que o gênero 

humano se encontrava mudo, ainda em sua inicial constituição. O trabalho 

se torna o principal modelo de toda a práxis social, “[...] de qualquer 

conduta ativa” (Lukács, 2013, p. 83). Nos estágios posteriores da 

processualidade do ser social, essa práxis age sobre outros seres humanos, 

assim como age no interior dos processos de divisão do trabalho. 

Os pores teleológicos aparecem no interior do complexo relacional 

das categorias teleologia-causalidade. Quando o ser humano exerce 

domínio sobre as causalidades dadas do seu objeto de ação; quando a 

consciência desvenda os nexos causais e atua sobre e a partir dele, são 

postas nesta ação, novas propriedades que visam a uma finalidade 

(teleologia). O trabalho é expressão objetiva da consciência que controla 

os objetos de sua ação e que se põe, se assenta na mesma realidade que 

existe, atua e visa transformá-la. 

Os pores teleológicos possuem duas formas: as formas primárias é 

o trabalho imediato, que apreende e intervém diretamente sobre os objetos 

naturais atuando a partir e sobre as suas propriedades, mas a intervenção 

do trabalho não se deu somente na esfera inorgânica-orgânica. Os pores 

teleológicos passaram então, “[...] a provocar essas intervenções por parte 

de outros homens [e mulheres]” (Lukács, 2013, p. 84). Trata-se de 

posições teleológicas secundárias que agem sobre outros homens e 

 
mais aprofundadas acerca disso) para outros tipos de casualidades que possam influenciar 

os homens em determinadas condições históricas. 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

mulheres, são ações sobre as relações sociais que ocasionam tentativas de 

induzir outros seres humanos a realizarem outros pores teleológicos 

(Lukács, 2013; Lara, 2015). Essas formas secundárias se encontram mais 

próximos dos estágios mais evoluídos da socialidade humana e suas 

formas de produção. Os pores teleológicos secundários desdobram – de 

modo gradual – novas cadeias de ação que podem entrecruzar-se, 

sobrepor-se ou mesmo adquirir relativa autonomia, ainda que 

frequentemente se imiscuam umas nas outras. 

O ato primordial do trabalho, orientado teleologicamente, 

engendra contínua e incessantemente formas superiores de práxis. 

Contudo, nesse processo, desponta a complexa relação com falsas 

representações – míticas, mágicas ou ideológicas – que emergem desses 

mesmos pores secundários e intervêm de maneira decisiva na vida 

humana. Em certos casos, podem desviar tanto a ação quanto o próprio 

sentido do trabalho. 

Se forem observados os traços contemporâneos, das formas de 

desenvolvimento da produção material e não-material, estas expressões se 

encontram materializadas nas formas alienadas-estranhadas de trabalho, 

assim como nas formas ideológicas presentes e dominantes sobre o ser 

social. No entanto, cabe ressaltar que não se pode realizar uma associação 

imediata e direta das consequências dos pores teleológicos primários com 

as formas secundárias surgidas (Lukács, 2013). 

 Este aspecto se encontra nas relações entre a teoria e a práxis; 

deste movimento dialético presente no trabalho, as formas de 

conhecimento também emergem dessa complexidade. A estrutura do 

trabalho, que exige constante avaliação do processo – pela própria 

consciência, das cadeias causais e do resultado dos pores teleológicos – 

possui o impulso para a generalização dentro da atividade, como também 

na subjetividade, ocorrendo, assim, o aparecimento e a sustentação do 

devir como principal característica do ser social. 

Dois cuidados são necessários para tratar da relação teoria e 

práxis: a) é possível afirmar que a estrutura do trabalho, no exame dos 

pores teleológicos, das causalidades postas, fornece um importante critério 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

para a distinção do que seja certo ou errado. Ou seja, significa “[...] no 

trabalho tomado em si mesmo, é a práxis que estabelece o critério absoluto 

da teoria” (Lukács, 2013, p. 95); b) no entanto, torna-se também 

igualmente necessário distinguir os conhecimentos surgidos na prática 

cotidiana: uma teoria não pode se fundamentar em práticas imprecisas e 

em outras teorias que se demonstrem falsas. 

Lessa sintetiza da seguinte forma:  

 

Segundo Lukács, essa é a razão de fundo para que a 

prática cotidiana, enquanto tal, não possa servir de 

critério último e imediato para a teoria. Sem dúvida, 

não pode ser verdadeira uma teoria que 

cotidianamente se demonstre falsa. Todavia, isso não 

significa que a compreensão do real possa se dar 

apenas e no interior da restrita esfera que compõe a 

vida cotidiana de cada indivíduo. A teoria científica 

ou, no plano mais geral, uma ontologia não fictícia 

requer uma retificação de curso, uma correção 

generalizadora dos fenômenos singulares que está 

para além da mera cotidianidade (Lessa, 2015, p. 39). 

 

Essas considerações realizadas visam referenciar a noção de que o 

trabalho – inclusive o mais simples, que cria valor – é o início genético do 

devir humano do gênero humano, mas que contém, em cada um dos seus 

momentos, o germe com tendências que se sobrepõem ao seu caráter mais 

simples. O trabalho como modelo da práxis humana possui contornos, 

enquanto pores teleológicos, compostos no e pelo âmbito social em 

diversas formas, e que são resultado e resultantes da reprodução social 

decorrida do ato de produção da vida. E a práxis social só é possível 

quando a relação com a realidade se torna algo socialmente geral (Lukács, 

2013).  

Se é permitido falar que a reprodução do ser social possui uma 

essência, essa é alicerçada no desenvolvimento contínuo (não linear) e 

processual que parte do metabolismo do ser humano com a natureza, cujas 

consequências se materializam no afastamento da humanidade de suas 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

barreiras naturais através da elevação das formas de socialidade daí 

surgidas (Lara, 2015).  

Vê-se – então – que o impulso inerente ao trabalho, sua tendência 

a maiores alcances e generalização, também funda, na reprodução do ser 

social, novos complexos sociais. A sociedade – assim – é um complexo de 

complexo sociais (Lukács, 2013). O próprio ser humano é um complexo 

em si e que não pode ser tratado de forma decomposta da socialidade à 

qual pertence. Sempre a partir da ontologia marxiana-lukacsiana, autores 

como Lessa (2012), Lara (2015), entre outros(as), apontam a divisão do 

trabalho, a linguagem, a sexualidade, da alimentação, educação e do 

direito como formas de complexos sociais. Para fins da discussão aqui 

apresentada, foca-se no complexo da linguagem. 

Uma das consequências que se tornou uma importante 

determinação para o ser social foi a linguagem como expressão de carência 

de comunicação e instrumento responsável por seu intercâmbio. Tal 

instrumento, consciência real prática surgida, quase ao mesmo tempo em 

que a própria consciência (Marx; Engels, 2007), é considerada a própria 

objetivação da consciência surgida da carência-necessidade de intercâmbio 

entres os seres pertencentes à mesma generidade. A linguagem é “[...] 

órgão e medium da continuidade do ser social” (Lukács, 2013, p. 212).  

Os pores teleológicos, quando assentados, são responsáveis pelo 

surgimento da relação sujeito-objeto quando a realidade se distancia (mas 

mão se separa) da consciência através do espelhamento da primeira na 

subjetividade humana. Os momentos do distanciamento e do nascimento 

da relação sujeito-objeto “[...] implicam simultaneamente o surgimento da 

apreensão conceitual dos fenômenos da realidade e sua expressão 

adequada através da linguagem” (Lukács, 2013, p. 84). O distanciamento 

necessário, por meio do espelhamento da consciência, opera a distinção 

entre o sujeito e o objeto, criando a linguagem como um órgão 

semiautônomo, mas com potencial de ação sobre a humanidade.  

Tal aspecto tem decisiva influência na reprodução social: 

 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Desse modo, a reprodução realizada através do signo 

linguístico se separa dos objetos designados por ele e, 

por conseguinte, também do sujeito que o expressa, 

tornando-se expressão intelectual de um grupo inteiro 

de fenômenos determinados, que podem ser aplicados 

de maneira similar por sujeitos inteiramente diferentes 

em contextos inteiramente diferentes (Lukács, 2013, 

p. 126). 

 

Se a linguagem é também a expressão do distanciamento 

intelectual dos objetos, é também por ela que é possível que aquilo que 

surja do trabalho seja devidamente fixado como patrimônio comum de um 

grupo ou de uma sociedade em geral. Como diz Lukács, toda palavra 

proferida só tem ou ganha algum sentido necessário para ser comunicada 

no contexto da linguagem a que pertence, “[...] constituindo um som sem 

sentido para quem não conhece a linguagem em questão” (Lukács 2013, p. 

127). Como outros pores teleológicos, seu desenvolvimento e 

complexificação é partícipe do salto ontológico do ser natural para o ser 

social. 

Acompanhando ainda a análise de Lessa (2012), observa-se que a 

linguagem operou uma passagem importante da consciência à sua 

exteriorização, como também tornou o objeto algo existente em si: 

 

O momento de exteriorização do qual a fala é 

portadora faz com que o “algo” nomeado perpasse por 

uma dupla elevação, que o retira de sua 

imediaticidade. Ao ser nomeado, se eleva à 

consciência o caráter de objetividade do objeto, o fato 

de ele possuir uma história própria, distinta da história 

do sujeito. O objeto, ao ser dito, já é reconhecido 

enquanto o outro que é de fato em seu ser-

precisamente-assim existente (Lessa, 2012, p. 187). 

 

Se a linguagem também é resultado de um processo no interior do 

complexo do ser social, para a proposta deste texto, importa salientar que o 

corpo, algo que é em seu em-si, que existe na objetividade natural e 

concreta, é reconhecido na consciência (ocasionado pelo ininterrupto 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

metabolismo humano). Ele é dito, objetivado enquanto palavra e como 

conceito do seu ser precisamente-assim existente, enquanto expressão pela 

linguagem e pelo pensamento intelectivo-conceitual.  

 

 

Breve excurso sobre a “linguagem corporal” 

 

Do exercício reflexivo até aqui realizado, extrai-se também que – 

das diferentes formas de atividades corporais humanas – e aqui se entende 

a atividade (humana) como a exteriorização-objetivação da consciência 

que toma forma de uma ação corporal possuidora de um telos, de uma 

práxis humana que, concomitantemente, se torna a unidade mediadora 

entre a consciência e a realidade (Lukács, 1978; 2012; 2013)3 – por qual o 

ser social se expressa, a própria expressividade corporal pode ser 

compreendida no interior do processo metabólico humano enquanto uma 

objetivação humana que se complexifica na constituição social e se torna 

um dos elementos constituintes do complexo da linguagem.  

Torna-se possível inferir, a partir da investigação ontológica, que 

as formas básicas e rudimentares de movimentos corporais, que 

intentavam expressar algo no interior da socialidade em desenvolvimento, 

já eram qualitativamente diferentes de uma simples gestualidade e 

comunicação que poderia ser encontrada em outros seres do reino animal. 

Estes gestos, dependente inicialmente de uma atividade corpórea, foram 

ações teleológicas secundariamente postas, correspondente ao 

carecimento-necessidade imediato surgido no metabolismo humano com a 

 

3 Ainda que não seja o objeto central de reflexão nesta presente exposição, cabe mencionar 

que o conceito de atividade também teve outros tratos por autores da psicologia soviética de 

inspiração marxista, a exemplo de Lev Semionovitch Vigotsky (1896-1934) e, sobretudo, 

Alexis Nikolaevich Leontiev (1903-1979) que se fundamentaram na teoria social de Marx e 

Engels para desenvolver o que ficou conhecido como psicologia histórico-cultural. Os 

desenvolvimentos conceituais possuem bastante similaridades e convergências, mas pode 

se dizer que seus conceitos operam em diferentes níveis: Lukács trata da atividade na 

ontologia humana; Leontiev trata no nível psicológico; em Vigotsky, pode-se inferir que 

lida com o conceito no nível psicológico-cultural-semiótico. 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

natureza, cuja a forma desenvolvida (o trabalho) para a superação das 

iniciais dificuldades, prosseguiria somente se também houvesse 

intercâmbio e cooperação no interior do gênero humano.  

Por isso, já na imediatidade das relações, esta gestualidade 

procurava agir para e sobre outros seres singulares. A gestualidade 

corpórea elaborada se torna um instrumento para a mediação entre os seres 

sociais; mais que isso, enquanto uma forma de pôr da consciência que “[...] 

tem a intenção de levar outros homens a executarem, por sua vez, um pôr 

teleológico desejado pelo sujeito do enunciado” (Lukács, 2013, p. 161). 

A gestualidade corpórea que visava à comunicação não 

desapareceu e não diminuiu com a elevação da socialidade. Pelo contrário, 

permaneceu e foi refinada, pois o seu desenvolvimento incorporou uma 

gama de determinações e mediações – como das dimensões da magia e 

religiões que atravessam as significações de algumas manifestações de 

danças, por exemplo – que não somente se tornou elemento fundamental 

da generidade humana, como também se tornou essencial para a formação 

da personalidade e individuação.  

A gestualidade corpórea é – antes – uma objetivação da 

consciência pela própria corporeidade, é atividade objetivada emergida do 

metabolismo humano com a natureza através do trabalho, simultaneamente 

portadora de uma intenção de comunicação que só se realiza na interação 

com outros seres singulares-genéricos, tornando-se um pôr teleológico 

secundário que agiu e age sobre outros homens e mulheres.  

O contínuo desenvolvimento dos pores teleológicos fez com que 

estas atividades – em que algumas se tornaram também formas de 

expressões corporais – se complexificassem, com algumas delas, como as 

atividades corporais sistematizadas com processualidades particulares. 

Tornaram-se próprias complexos inter-relacionados com outros complexos 

pertencentes ao complexo universal da sociedade humana, como a própria 

linguagem, uma relação imprescindível que se encontra imbricada na 

própria formação corporal, haja visto que a simples gestualidade, se não 

acompanhada da palavra e da sintaxe, não permite a efetivação e 

objetivação da comunicação (Lukács, 2013).  



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

É possível compreender que as expressividades corporais 

desenvolvidas nestas manifestações se tornaram formas de expressão e 

comunicação não-verbal resultante da práxis humanas e, ou seja, já 

representam um salto qualitativo de uma mera gestualidade para uma 

expressão desenvolvida pela consciência. Tratar algumas destas 

manifestações particulares, no entanto, a exemplo da(s) dança(s), lutas 

corporais, dentre outras, como imediatamente uma linguagem, seria pô-las 

em seu em-si como tal e não reconhecer a essencialidade destas atividades 

fundadas na própria carência-necessidade humana de interação e 

comunicação, na historicidade e complexificação de suas formações no 

percurso da reprodução do ser social e, consequentemente, adquirindo 

relativa autonomia de existência. 

Feitas essas considerações iniciais, outro momento importante que 

se segue é de brevemente verificar como o debate sobre a questão da 

corporeidade, em especial, sobre o desenvolvimento conceitual se encontra 

presente na Educação Física brasileira. 

 

 

Aproximações com o debate na Educação Física brasileira 

 

Para uma primeira interlocução, focou-se nas pesquisas teóricas 

que produziram revisões históricas em busca das terminologias originárias 

e também da constituição conceitual do corpo e da corporeidade. 

Agruparam--se três tipos de estudos: a) estudos que possuem em seus 

escopos diferentes matrizes teóricas e que mostram as substanciações 

linguísticas diversas para a palavra corpo; b) estudos no campo da 

Educação Física que contribuíram para o desenvolvimento da área 

acadêmica e da adoção de conceitos e concepções sobre corpo, 

corporeidade e corporalidade; c) estudos recentes desenvolvidos ancorados 

no(s) marxismo(s).  

 

 

 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

A gênese da palavra corpo 

 

Quanto ao primeiro caso, citam-se aqui – de forma mais centrada – 

os trabalhos no âmbito dos estudos antropológicos, das ciências humanas e 

sociais e mais atualmente investigações do campo denominado de estudos 

culturais, a tomar como exemplo o trabalho de Greiner (2005), entre 

outros(as). Traçam estudos sobre o corpo no entrecruzamento da filosofia, 

biologia, ciências humanas e sociais com a semiótica e as chamadas 

ciências cognitivas. 

Especificamente nos estudos de Greiner (2005), tem-se o 

apontamento da origem da palavra corpo nas expressões latinas corpus e 

corporis e que corpus sempre designou o corpo morto, isto é, colocava o 

cadáver em oposição à alma ou anima. Acrescenta-se, a este termo, o 

estudo sobre os vocabulários de origem grega, como physis, soma e demas. 

Em outros sistemas socioculturais, percebe-se que não eram encontradas as 

distinções promovidas no pensamento greco-romano: o que se 

encontravam eram terminologias com significados “integrativos”. 

Ainda conforme Greiner (2005), no antigo dicionário indo-

iraniano, krp é uma raiz que indica forma. Em outros contextos, como no 

Japão e na China, as palavras correspondentes ao vocábulo corpo (no caso, 

karada; ningen-pessoa, shintai-corpo; jintai-corpo humano shinjin-alma e 

corpo ou fé e devoção; nikutai-corpo, carnal, entre outras; no mandarim, 

shen) também apresentam diversos sentidos. 

Também se cita, no âmbito específico da Educação Física, o 

trabalho de Silva (1999; 2006), que mostra que a própria concepção de 

corpo encontra sua viragem ainda na Antiguidade Clássica greco-romana. 

O termo physis é a raiz da expressão “físico”, expressão essa que é 

utilizada como sinônimo de corpo (em referência à dimensão biológica do 

ser humano); a expressão era utilizada na Antiguidade Clássica como 

referência à natureza, à essência do ser humano e à vinculação dessa com a 

representação “integrativa” do próprio cosmo. A physis se contrapõe ao 

conceito de techné, entendendo essa expressão como representação de tudo 

o que é criado pelo ser humano a partir de sua capacidade racional. Na 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

própria cultura helenística, o termo sofreu uma inversão que perduraria e 

ganharia maior importância na modernidade.  

A partir da perspectiva materialista (negação do espiritual, do 

imaterial) encontrada na obra de Epicuro e entre os filósofos estoicistas, 

pregou-se a exclusividade da existência dos corpos; a physis é percebida 

em sua dimensão material, corpórea. Esse conceito, especialmente na 

modernidade, populariza-se por meio de práticas sociais que se difundem 

sob denominações como Educação Física ou Atividade Física (Silva, 

2006). Estas práticas não assumiram a expressão correspondente a corpo, 

soma; conforme alerta Greiner (2005), essa palavra era usada apenas para 

nomear o corpo morto, enquanto demas era usada para o corpo vivo. 

Segundo essa autora, é daí que parece nascer a divisão que gerou a 

separação entre o material e o mental, entre o corpo morto e o corpo vivo. 

O que se observa, preliminarmente, nestes estudos, remete a dois 

pontos de reflexão: que em suas exposições são explicitadas a busca da 

constituição histórica do léxico original em torno da temática (o corpo), 

em estágios já avançados das formas de socialidade. Os estudos 

verificados analisaram o pensamento mítico-religioso e sistemas 

filosóficos diversos mundiais que percorrem de sistemas da Antiguidade 

até a contemporaneidade.  

A partir das reflexões suscitadas até aqui, pode-se inferir que este 

aparecimento de vocábulos e da comunicação (as iniciais tentativas de 

instituição de sistemas de escrita surgiram entre 4.000 e 3.000 a.C.), e 

tratados nos trabalhos citados, significa que a constituição da consciência 

no contínuo processo sociometabólico a natureza já ocorria em tempos 

mais remotos. Desse processo, a linguagem falada e escrita surge como um 

dado ligeiramente tardio – quase ao mesmo tempo que a consciência –, 

uma expressão real da consciência. 

Diretamente relacionado com a observação acima, tratando 

ontologicamente a gênese desta dimensão, vê-se que a linguagem – antes 

gesticulada, posteriormente falada, desenhada e/ou escrita – como órgãos 

dos pores teleológicos iniciados no ato de trabalho, no metabolismo do ser 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

humano com a natureza que geram carecimentos e necessidades para a 

comunicação.  

Também é possível afirmar a linguagem como órgão e medium da 

continuidade e reprodução do ser social. Porém, a própria linguagem gera 

pores teleológicos secundários que podem se converter em falsas 

representações da realidade, mas que agem decisivamente (ou visam agir) 

sobre outros seres humanos (Lukács, 2013). 

Abstrai-se daqui que, junto ao ser-corpo que se expressou por uma 

racionalidade advinda do processo do pôr da consciência pela linguagem, 

as derivações daí constituídas dão formas e conteúdo para os processos e 

conceitos que permeiam este ser humano-social. O próprio fenômeno 

concreto-social, também tratado como noção, concepção ou conceito de 

corporeidade, é expressão do desenvolvimento histórico dos pores da 

consciência. 

 

 

Estudos na Educação Física sobre a corporeidade 

 

O período das décadas de 1980-90 apresentou um momento de 

tentativa de renovação para a Educação Física. O debate acerca da função 

social e da identidade da área suscitou também, considerações acerca da 

educação corporal; consequentemente, sobre o indivíduo e a corporeidade. 

Destaca-se, de forma breve, alguns destes(as), mas não únicos(as) autores(as)4. 

Em 1983, apareceu uma importante contribuição para a realização da 

autocrítica da Educação Física, como também sobre o corpo (Medina, 2010). 

Este trabalho não só diagnosticou a necessidade de instauração de uma crise 

para a área, mas também apontou como caminho para a superação das 

mentiras, a construção de uma Educação Física comprometida e 

revolucionária delineada por uma teoria social. Ainda que apresente relações 

 

4 Para além dos que são aqui tratados, cabe mencionar o trabalho de Heloísa Turini Bruhns 

Conversando Sobre o Corpo de 1985, uma coletânea de textos dos quais participaram 

Rubem Alves, Suely Kofes, Lino Castellani Filho, entre outras/os autoras/es (Martinelli; 

Mileski, 2012). 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

com autores de diferentes matrizes teóricas, concorda-se com Húngaro (2010) 

que aponta: “Indubitavelmente, a interlocução com a teoria social de Marx5 foi 

fundamental para a construção de um projeto de ‘intenção de ruptura’ da 

Educação Física com o seu passado conservador” (Hungaro, 2010, p. 142).  

O autor defende – então – que os trabalhos de Marx ajudam na 

compreensão da totalidade e de se pensar o ser humano na sociedade a na 

natureza ao pensar o papel social deste e o corpo como sua dimensão 

inorgânica (Medina, 2010). Ou seja: é possível perceber – em Medina – uma 

aproximação com a impostação ontológica da formação do ser, do ser social. 

Em O Corpo a Partir de Marx presente em outra obra (Medina, 

1987), o autor afirma a teoria social marxiana como um corte epistemológico 

entre o idealismo e o materialismo. Passa a conceber o corpo a partir do 

desvelamento das formas de relações sociais produzidas no modo de produção 

capitalista (Medina, 1987; Martinelli; Mileski, 2012). 

Um avanço encontrado nesta obra é o reconhecimento do trabalho 

como constitutivo do ser humano, também reconhecendo seu duplo e ambíguo 

caráter; por sua forma alienada-estranhada, o indivíduo é brutalizado. Em 

consonância com o compromisso revolucionário e com a busca por uma nova 

pedagogia, esse autor também reconhece o corpo como possibilidade 

revolucionária: “[...] o processo de libertação deve necessariamente passar 

pelo corpo-libidinal, fonte de desejo que pela solidariedade radical conquista 

as transformações sociais concretas” (Medina, 1987, p. 71). 

Outro importante destaque é o uso do termo corporeidade no terceiro 

capítulo (Medina, 1987). Tratando a questão sob o ângulo das classes sociais 

antagônicas aportadas na teoria marxista, o autor afirmou que tal condições de 

diferenças estruturais produziu corpos-marginais. A incorporação do termo 

provavelmente ocorreu por influência do filósofo fenomenólogo francês 

Maurice Merleau-Ponty (1908-1961), em cuja obra Medina já havia 

demonstrado aproximações na sua obra anterior (Medina, 1983). 

 

5 Este diálogo não se faz de forma direta, mas a partir das mediações presentes nas obras de 

Dermeval Saviani, Luiz Antônio Cunha, entre outros(as) (Hungaro, 2010). 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Desse mesmo período histórico da Educação Física e também no ano 

de 1987, tem-se no trabalho de Silvino Santin (2003): uma proposição de 

reflexão filosófica sobre a Educação Física a partir de uma abordagem 

fenomenológica para a área e sobre a corporeidade. Baseando-se 

principalmente na obra de Merleau-Ponty, afirma que o “[...] o homem é 

corporeidade e – como tal – é movimento, é gesto, é expressividade, é 

presença” (Santin, 2003, p. 35). Partindo desse filósofo, Santin expressa que 

esta presença do homem como corporeidade não reduz apenas ao conceito de 

corpo material, mas enquanto fenômeno corporal, isto é, enquanto 

expressividade, palavras e linguagem. 

Vale lembrar que não surgiram apenas abordagens progressistas. 

Houve também respostas que são consideradas conservadoras (Castellani 

Filho, 2019) embasadas em entendimentos parciais acerca do papel da 

Educação Física, do movimento humano e que não visavam aos processos de 

emancipação humana ou transformação social. Torna-se uma ilustração deste 

fato a elaboração da abordagem desenvolvimentista por Go Tani e 

colaboradores(as), numa clara resposta às “incertezas” que apareceram na 

Educação Física escolar a partir das críticas de autoras/es e professoras/es 

ligados às áreas das ciências humanas.  

Detecta-se que houve – ao menos – duas tendências conservadoras 

para a Educação Física (de biologização e pedagogização não-crítica), no 

final do período aqui apresentado começou a surgir uma nova tendência que 

expressa o entendimento da educação e do ato educativo como ato político. A 

ação pedagógica tinha seu aspecto político ao possibilitar a apropriação, pelas 

classes populares, do saber dominante, instrumentalizando as referidas classes 

para a transformação social. 

Embasada numa compreensão materialista sobre a formação do ser 

social, para uma destas novas abordagens, denominada de crítico-superadora, 

interessava o que já aparecia no trabalho do professor Medina: interessava os 

homens e mulheres concretos, o Ser humano como conjunto das relações 

sociais (Castellani Filho, 2013). Tal abordagem (Coletivos de Autores, 1992), 

também reconhecido por ser escrito por um coletivo de autores(as) 

progressistas, baseou-se fundamentalmente na pedagogia histórico-crítica 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

desenvolvida por Dermeval Saviani e colaboradores(as), além de também se 

basear em uma concepção de currículo ampliado – fruto da experiência de 

estudos ocorridas na Secretaria de Educação, Cultura e Esportes de 

Pernambuco entre os anos de 1987 e 1991 (Coletivo de Autores, 1992) – que 

se valeu da tese de concepção ampliada de Estado desenvolvida pelo marxista 

italiano Antonio Gramsci (1891-1937), conforme afirma Castellani Filho 

(2019). 

O destaque a ser dado aqui por conta do escopo deste projeto é de esta 

tendência embasar-se numa concepção materialista histórico-dialética – ainda 

que esta teoria social (assimiladas, em certa medida, pelas aproximações com 

a Pedagogia Histórico-Crítica e a Psicologia Histórico-Cultural soviética) não 

fosse a única a ser tomada como fundamento para o desenvolvimento da 

abordagem em questão – sobre a formação do ser humano e a condição de 

classes sociais determinadas nas relações de produção no capitalismo que 

determinam as funções sociais da educação forma, da escola, do currículo e da 

Educação Física nesta instituição.  

Ao tratar do principal conceito encontrado na obra – de que a 

educação física trataria dos conhecimentos que perfazem a cultura corporal – 

encontra-se a argumentação do ser humano como ser histórico constituído na 

relação com a natureza e consigo mesmo, mas mediados pelo ato do trabalho. 

O ser humano, simultaneamente ao movimento histórico da construção de sua 

corporeidade, criou outras atividades, outros instrumentos e, pelo trabalho, foi 

transformando a natureza, construindo a cultura e se construindo. 

Ainda nesta década, torna-se importante mencionar o ensaio de Maria 

Augusta Salin Gonçalves (1994) que realizou um estudo histórico-filosófico 

sobre o corpo nos principais pensadores ocidentais, da antiguidade grega 

clássica à filósofos modernos, como Maurice Merleau-Ponty e Karl Marx. 

Outra perspectiva crítica para o ensino da Educação Física encontra-

se na proposição da abordagem crítico-emancipatória de Elenor Kunz (2000), 

cujos referenciais teóricos que fundamentam tal proposição se embasam na 

pedagogia de Paulo Freire, na fenomenologia de Merleau-Ponty acerca da 

corporeidade e movimento humano. Seu estudo faz incursões nos teóricos do 

marxismo ocidental não ortodoxo (Anderson, 1980) da chamada Escola de 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Frankfurt, especialmente para o trato com os conceitos de razão instrumental, 

emancipação e, especialmente, da ação comunicativa. 

Por este referencial, tem-se como pressuposto uma teoria do 

movimento humano, logo, também apresenta uma concepção de Ser, ainda 

que não devidamente explanada. Entendendo o movimento humano como 

uma forma de comunicação, sua concepção é considerada dialógica. O 

conhecimento da Educação Física está na compreensão deste se-movimentar 

que formará a denominada cultura de movimento, o que se torna a 

especificidade do conhecimento na Educação Física (Kunz, 2000). 

Na década de 1990, somaram-se a essas, outras produções relativas ao 

corpo, como a de Jocimar Daólio, partindo de uma base antropológica para o 

debate acerca do conceito de cultura e localizando o corpo no interior dessa 

discussão. Especialmente, também se têm os estudos historiográficos – 

embasados no pós-estruturalismo foucaultiano e no seu estudo sobre o 

controle social sobre o corpo – de Carmen Lúcia Soares (1994; 1998), que se 

tornaram referência nos escritos científicos da Educação Física (Martinelli; 

Mileski, 2012). 

Portanto, a palavra e conceito de corporeidade e corporalidade está 

presente na literatura da Educação Física pelo menos desde a década de 1980. 

Como se viu no desenvolvimento anterior, o termo aparece e é adotado por 

autores com fundamentações – nem sempre ortodoxas – na filosofia, 

antropologia e sociologia francesa, especialmente na fenomenologia de 

Maurice Merleau-Ponty (a exemplo de Silvino Santin, Wagner Wey Moreira, 

Elenor Kunz, entre outros[as]). Aparece também em autores que procuraram 

constituir pesquisas e teorias pedagógicas a partir do materialismo histórico-

dialético marxiano, mas que convém tomar um determinado cuidado em 

afirmar a origem da palavra por esse viés, haja visto que não se tem uma clara 

identificação de qual fonte foi adotado tal conceito. 

É importante considerar que os termos corporeidade e corporalidade 

podem representar diferentes acepções embasadas em diferentes aportes 

téorico-metodológicos. Desse modo, cabe indagar se o desenvolvimento do 

conceito de corporalidade – expressão que aparece em estudos com orientação 

marxiana-marxista mais recentes – apresenta uma filiação com a acepção 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

materialista no sentido marxista, haja visto que este termo aparece associado – 

inicialmente – a uma concepção materialista mecanicista, conforme se verá 

mais à frente na referência ao verbete presente no Dicionário Crítico da 

Educação Física (Santin, 2005). 

O termo corporeidade é uma expressão presente na abordagem 

fenomenológica e assumido como conceito, algo já conhecido à época a partir 

da filosofia de Merleau-Ponty e que influenciou professores(as) e autores(as) 

da Educação Física desse período, conforme apontado anteriormente. Na mais 

recente tentativa de síntese, encontra-se também uma pequena 

problematização sobre o uso da forma corporalidade. Assim explica Santin 

(2005, p. 103), autor do verbete: 

 

Corporeidade ou corporalidade? As línguas neolatinas – 

português, francês e espanhol – registram as duas formas 

aparentemente como sinônimos. Aparecem, entretanto, 

em algumas línguas, distinções, por exemplo o francês, 

que define corporalidade como tendo um sentido mais 

material do que corporeidade, e corporeidade como 

tendo um sentido menos material do que corporalidade. 

No espanhol a distinção é ainda mais sutil, pois 

corporalidade seria o estado e qualidade de corporal e 

corporeidade significaria qualidade de corpóreo. Na 

língua portuguesa, tudo indica, não há diferença, pois os 

dicionários apresentam corporalidade com o mesmo 

significado de corporeidade, isto é, o que tem a 

qualidade de ser corpo, de ser material. 

 

Na língua portuguesa, o sufixo “eidade” deriva do latim eitas e que 

possui pode indicar uma qualidade ou estado abstrato e significar algo 

essencial, de uma qualidade intrínseca no objeto que se fez coisal. Já o sufixo 

“lidade” deriva do termo em latim litas que também pode indicar a qualidade 

ou estado de algo, mas num sentido mais concreto. 

Feitas essas considerações, assim é definida corporeidade: 

corporeidade, numa definição ampla, é uma ideia abstrata de corpo, de ser 

corpóreo, cuja experiência vivida do corpo é enfatizada como uma qualidade 

essencial e abstrata, sentido este que é uma herança da filosofia da 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

22  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Antiguidade grega relacionada aos conceitos de soma, dema, physis (Santin, 

2005, p. 103). 

Taborda de Oliveira (2014) e Baptista et al. (2024) apontam que a 

palavra e o conceito de corporalidade despontam na Educação Física no final 

dos anos de 1990, buscando tecer uma sutil diferenciação quanto ao uso e à 

matriz teórico-social fenomenológica que sustenta a o conceito de 

corporeidade. Corporalidade é compreendida na materialidade de sua 

existência, que enfatiza a condição de ter um corpo concreto e tangível e que é 

reconhecida como uma totalidade constituída na própria socialidade humana. 

Neste sentido, tal definição cabe ser vista a partir das investigações de 

Maluf (2001) e de Soares, Kaneko e Gleyse (2015) que adotam o conceito de 

corporalidade advindo da Antropologia e da Sociologia francesa por 

influência de Marcel Mauss (1872-1950), Robert Herz (1881-1915), e no 

cenário brasileiro, dos trabalhos de Roberto DaMatta, Eduardo Viveiros de 

Castro, entre outros(as). Por outro lado, também existe a análise que torna 

conflitante com o trabalho anterior citado – pelo menos, na utilização das 

terminologias – de Daolio, Rigoni e Roble (2012), que buscam a 

fundamentação sobre a questão da corporeidade na antropologia de Marcel 

Mauss e Merleau-Ponty. 

A seguir, apresenta-se um recorte sobre recentes trabalhos 

desenvolvidos na Educação Física brasileira e áreas afins que apresentam 

aspectos sobre o trato do conceito de corporeidade sob a orientação da teoria 

marxiana-marxista. 

 

 

Recentes estudos ancorados no(s) marxismo(s) 

 

A busca por um rigor conceitual e constituição de um conceito 

marxista sobre a corporeidade – “palco” de debate e polêmica que muito se 

assemelha a outras problemáticas, como a questão sobre o indivíduo, 

personalidade e subjetividade no pensamento de Marx (Silva, 2017) – 

significa também uma busca por desambiguar este conceito que, no 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 23 

interior dos próprios estudos marxistas, aparece de forma distinta. Isso é 

algo que se espelha em autores do campo da Educação Física brasileira6.  

Nos mais recentes trabalhos e nas mais recentes pesquisas, 

encontram-se – pelo menos – dois agrupamentos que tecem suas 

elaborações carregando as expressões corporeidade ou corporalidade. 

Quanto ao primeiro grupo de estudos e pesquisadores na Educação 

Física, encontram-se autores como Herold Júnior (2006). Esse trata corpo 

e corporeidade nas correntes transformações e reestruturações produtivas 

ocorridas no mundo do trabalho com suas consequências para os processos 

educativos e de formação humana. Também reforça a observação de que a 

produção acadêmica que entrecruza a relação trabalho e educação 

evidencia uma determinada concepção sobre a corporeidade no mundo do 

trabalho, ainda que não devidamente discutida e/ou sistematizada, mas que 

tematiza e afirma uma determinada compreensão sobre o corpo no 

trabalho.  

Para a área acadêmica da Educação Física, Herold Júnior (2006) 

afirma que o interesse desta relação entre corpo e trabalho não foi pela via 

de analisar o corpo no trabalho. Buscar compreensões sobre as questões do 

corpo pelas questões do trabalho, pode (ou não) ser utilizado o mundo do 

trabalho como “[...] um fomentador de problemas que dizem respeito aos 

 

6 Neste presente trabalho se leva em consideração autores(as) que contribuíram para o 

desenvolvimento dos estudos sobre o corpo na Educação Física, mesmo que a atuação 

profissional e suas produções acadêmicas possam não estar diretamente vinculados à área, 

mas em consideradas áreas afins (Educação, Ciências Humanas e Sociais, Filosofia). 

Importante realizar aqui, a menção de dois trabalhos relacionados a temática discutida: 

primeiro, o trabalho de Peto (2017), realizado na área da psicologia, cuja dissertação 

procura analisar a possibilidade de uma concepção de corporeidade a partir de Marx. O 

autor apresenta as conceituações de Marx acerca da atividade objetiva [gegenständliche 

Tätigkeit], da natureza [Natur] e do processo de trabalho [der Arbeitprozeß] para tratar de 

uma conceituação sobre a corporeidade no materialismo histórico-dialético. O segundo 

trabalho é uma dissertação de mestrado desenvolvido na área do Serviço Social e que foi 

defendida em momento posterior ao fechamento do levantamento de dados e investigação 

da tese de doutorado que fundamenta este presente texto. O trabalho de Aragão (2019), 

tendo a dança como a atividade corporal que a permitiu tratar da corporeidade humana, 

examinou a categoria do estranhamento na teoria de Marx e Lukács e a manifestação deste 

fenômeno no corpo dos sujeitos sociais. 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

24  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

problemas da corporeidade que têm lugar na sociedade contemporânea” 

(Herold Júnior, 2006, p. 13).  

Esse mesmo autor traz importantes contribuições sobre o atual 

estado dos estudos sobre o corpo, especialmente aqueles tecidos no interior 

de abordagens que perfazem a agenda pós-moderna, e possíveis 

contribuições à sua crítica a partir do método materialista histórico-

dialético marxiano (Herold Júnior, 2006; 2009). Sobre este autor, 

acrescenta-se uma observação acerca de uma recente publicação 

juntamente com outros pesquisadores que tratam do conceito de 

corporalidade.  

Já no segundo grupo, a) por um lado, encontram-se os trabalhos de 

Vaz (2004), Taborda de Oliveira e Vaz (2004), Oliveira e Taborda de 

Oliveira (2006) e Baptista (2007), entre outros, que possuíam e/ou ainda 

possuem vinculações com o marxismo ocidental não-ortodoxo, a exemplo 

da vertente da teoria marxista Teoria Crítica de Frankfurt. Por outro, 

encontram-se os recentes trabalhos de Silva (2017) e Barros Júnior (2023) 

que se aportaram no materialismo histórico-dialético e na teoria 

lukasciana.  

O primeiro autor trata da pedagogia do corpo no trabalho e expõe 

uma distinção no trato do conceito de corporalidade humana. Inclusive, a 

análise de Silva (2017) – também feita por Baptista et al. (2024) – aponta 

uma distinção desse termo nas compreensões que são elaboradas a partir 

da influência da Teoria Crítica da Escola de Frankfurt, com aquela que é 

defendida em sua tese, vinda da tradução do termo presente na edição 

brasileira d’O Capital da Nova Cultural (Marx, 1985).  

No apêndice da primeira edição, há um texto de Flávio R. Kothe 

justificando a tradução realizada por ele e Regis Barbosa sob a 

coordenação de Paul Singer. Esse não trata do termo específico 

(Leiblichkeit), mas realiza uma rica análise do que seja o processo de 

tradução ante a problemática que está relacionada com três frentes 

possíveis de entendimento e compreensão de um texto filosófico e que 

pode enviesar uma tradução: do materialismo vulgar, do idealismo e do 

materialismo dialético. Os tradutores acima citados apontam que a 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 25 

terminologia linguística corrente presente nas grandes obras é, em grande 

medida, idealista. 

Feitas as considerações sobre a tradução e a utilização da 

linguagem por meio de uma impostação dialética, o autor afirma que o 

desafio de sua tradução estava em manter a clareza do texto, sem que 

houvesse uma simplificação (aqui, tomam o cuidado de apontar as críticas 

– e incorporar – que o próprio Marx fez quanto às traduções realizadas 

para o francês e inglês nas quais julgou que simplificaram demais o texto). 

O texto também informa que a tradução foi baseada no original em 

alemão, mas que também utilizou versões traduzidas para outras línguas. 

Barros Junior (2023) segue na esteira das considerações de Silva 

(2017) e Baptista em especial, nas investigações mais recentes sobre o 

conceito de corporalidade (Baptista et al, 2024; Kirsten; Avelar; Baptista, 

2023). O autor defende que a Educação Física, enquanto um complexo 

social subsumido ao ordenamento contemporâneo da socialidade do modo 

de produção capitalista, nega o desenvolvimento pleno da corporalidade 

humana. 

 

 

A corporeidade na filosofia alemã 

 

Agora volta a ser necessário avaliar tais palavras e conceitos a 

partir de suas expressões na linguagem. Para a aproximação com estas 

questões, aqui já se busca adiantar como procedimento metodológico, a 

realização de cotejamento com obras filosóficas na língua original em que 

foi escrita.  

Antes de prosseguir, cabe a observação de que a carga semântica, 

nestas palavras, deve ser considerada já no âmbito dos dois principais 

sistemas filosóficos da Antiguidade grega: de Platão (que concebia a alma 

como essência superior e anterior ao corpo, e a alma como substância) e 

Aristóteles (que arquiteta a teoria do sínolo, ou seja, do corpo e alma 

unidos, da substância que é matéria e forma ao mesmo tempo no elemento 

que se fez coisal). Também é importante mencionar que esses sistemas 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

26  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

filosóficos tiveram suas respectivas recepções e seus desdobramentos 

pelos filósofos cristãos medievais (Santo) Agostinho de Hipona e (São) 

Tomás de Aquino. 

A vertente platônica permanece e ganha ecos pelo viés cristão na 

obra de Agostinho de Hipona (354-430 d.C.), na tese de que a alma é a 

essência, o espírito (o sopro divino no ser humano) e o corpo como 

efêmero, lugar do pecado. Já Tomás de Aquino (1225-1274 d.C.) assume 

que corpo e alma são substâncias. Agostinho baseia-se em Gênesis I (Deus 

criou o ser humano à sua imagem e semelhança); Tomás de Aquino 

defende Gênesis II (o ser humano como feito do barro pelo sopro sagrado, 

o que significa que corpo e alma são substâncias). 

A palavra corporalidade remete a Agostinho; nesse sentido, ele 

parte da pressuposição de que Deus criou todas as coisas e o ser humano 

como sua imagem, o que implica que há dois mundos: sagrado e profano, 

celestial e terreno, de Deus e dos seres humanos, superior e interior. 

Na existência de mundos, Deus é superior ao ser humano e teria se 

colocado neste, como um todo, de forma que o ser humano já tem o 

conhecimento de todas as coisas, bastando dele recordar. Diferente de 

Platão para quem conhecer é anamnese ou recordação da essência ou ideia 

das coisas nos seres humanos, para Agostinho o ser humano não acorda 

ideias ou essências, mas o próprio conhecimento, de forma que o 

conhecimento passa da esfera da recordação para a da lembrança. 

Enquanto em Platão (e em significativa parte da tradição filosófica 

ocidental) tratou o corpo como o instrumento da alma, o cárcere da alma 

(conforme afirmado no diálogo de Fédon), na filosofia agostiniana, o 

corpo é o lugar do pecado. Para Platão, é o filósofo quem professa ou 

ensina. Para Agostinho em sua obra De Magistro de 389, d.C., somente 

Deus ensina, de forma que a palavra corporalidade supõe a dicotomia 

inicial entre dois mundos – superior e interior – sagrado e profano e a 

supremacia da alma em relação ao corpo7. É nesse sentido que a palavra 

 

7 Forma como se encontra na obra de Santo Agostinho, do ano de 389 d.C., na língua latina: 

“7. Adeodatus - Ego cum corpora dicerem, omnia corporalia intellegi volebam, id est 

omnia, quae in corporibus sentiuntur. Tradução: 7. Adeodato – A mim, ao ouvir materiais, 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 27 

corporalidade é substituída na filosofia idealista alemã e por Merleau-

Ponty na sua obra Fenomenologia da Percepção (1945; 1999) para 

corporeidade8, em que é o corpo próprio é assumido como sujeito da 

percepção e meio de ser-no-mundo, quanto objeto da própria experiência 

(Merleau-Ponty, 1999). 

Acresce-se que em desenvolvimento posteriores, a palavra 

corporeidade aparece – com certa ambiguidade – em filósofos medievais, 

como o persa Avicena (980-1037) e o escocês Duns Scot (1266-1308). A 

ambiguidade se encontra pelo fato de a palavra carregar um certo sentido 

“materialista”, haja visto que seu significado que o corpo real é a sua 

dimensão orgânica e que independe da sua união com a alma (próximo a 

concepção de Agostinho, oposto da consideração de Tomás de Aquino). 

Tal observação, presentes nos trabalhos de Nóbrega (2010) e Baptista 

(2022), reforça ainda mais a compreensão de que os termos foram tratados 

de forma distintas, ora um portando o sentido do outro e vice-versa e que 

foram traduzidos para diferentes sistemas linguísticos sem um exame 

acurado.  

Diante disso, observando as duas principais – não únicas – fontes 

de teorias sociais (francesa e alemã) que deram subsídios para a 

constituição do movimento renovador, a concepção de corporeidade em 

 
entendo tudo o que seria consentido materialmente: tudo aquilo pelo corpo sensoriado” 

(Agostinho de Hipona, 1995, p. 45). Em uma nota de rodapé, encontra a importante 

explicação para o sentido e a tradução das palavras corpus e corporalia: “A palavra latina 

corpus surge em oposição à alma, mas, neste caso, carrega a ideia de ser algo ligado apenas 

aos cinco sentidos naturais e orgânicos, isto é, se refere a corpos físicos, o que me levou a 

traduzi-la por materiais”. 

8 Segue uma passagem que expressa a forma como aparece na tradução brasileira da 

Martins Fontes: “Mas a estrutura ponto-horizonte só pode ensinar-me o que é um ponto 

dispondo diante dele a zona de corporeidade [zone de corporéité] de onde ele será visto, e 

em torno dele os horizontes indeterminados que são a contrapartida dessa visão. A 

multiplicidade dos pontos ou dos “aqui” por princípio só pode constituir-se por um 

encadeamento de experiência em que, a cada vez, um só dentre eles é dado como objeto, e 

que se faz ela mesma no coração deste espaço. Finalmente, longe de meu corpo ser para 

mim apenas um fragmento de espaço, para mim não haveria espaço se eu não tivesse 

corpo” (Merleau-Ponty, 1999, p. 149-50; Merleau-Ponty, 1945, p. 137, acréscimos em 

colchete do original). 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

28  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Maurice Merleau-Ponty parte da continuidade da escola fenomenológica já 

iniciada com o filósofo alemão Edmund Husserl (1859-1938), que, por sua 

vez, amarra-se à tradição do idealismo filosófico alemão. Cabe, então, 

averiguar estas transposições a partir da língua alemã.  

Conforme já foi indicado no trabalho de Sousa (2020) e Sousa e 

Hungaro (2021), na análise da filosofia hegeliana, o corpo e a corporeidade 

aparecem na Ciência da Lógica (Hegel, 2018). Na mais recente tradução 

presente na edição brasileira e que foi utilizada como referência nesta 

investigação, o termo Leib é traduzido para corpo e Leiblichkeit traduzido 

para corporeidade. Fato este que ocorre também na versão mais recente da 

edição brasileira de O Capital (Marx, 2018), a tradução para Leiblichkeit 

também é posta como corporeidade.  

Em suma, a corporeidade aparece na filosofia hegeliana na Ideia 

de Vida – uma absoluta universalidade – na lógica filosófica e na ciência, 

aparece na unidade (não apenas ideal, mas numa relação dialética) do 

Espírito com a natureza no qual o Espírito é um indivíduo vivo e a Vida é o 

seu corpo.  

A corporeidade (do indivíduo, mas também genérica) corresponde 

à articulação silogística alma-corpo-objetividade exterior, cujo corpo-

organismo é a objetividade viva do indivíduo, animada pelo conceito. A 

corporeidade possui como determinações a universalidade (a própria 

objetividade vida do indivíduo, o puro vibrar somente dentro de si mesma 

da vitalidade, a sensibilidade), a particularidade (ocasionada pela 

irritabilidade na passagem da determinidade ideal, mas ainda não real) e a 

singularidade (no qual a reprodução se torna o momento em que 

sensibilidade e irritabilidade se reúnem para fins de autoconservação e 

reprodução, tornando-se, assim, a individualidade como efetivo) (Hegel, 

2018; Bavaresco, 2010; Sousa; 2020; Sousa; Hungaro, 2021). 

A outra palavra referente – Körperlichkeit – não é desenvolvida 

nos textos de Marx. A tradução literal partiria da seguinte composição para 

as duas formas: leib (corpo); Leiblich (corporal); Keit (sufixo dade); assim, 

Keiblichkeit = corporeidade. Quanto ao segundo termo presente na língua 

alemã, têm-se: Körper (corpo); Körperlich (corporal ou fisicamente); Keit 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 29 

(sufixo dade); assim, Körperlichkeit, em tradução direta, fica a palavra 

corporalidade ou fisicalidade, o que remete à natureza material. Parece-

nos que, na língua germânica, também se encontram presentes as duas 

formas. 

A partir do apontamento feito por Silva (2017), mais recentemente 

por Baptista et al. (2024), os autores da área da Educação Física citados no 

item anterior e que, inicialmente, se encontravam sob influência da Teoria 

Crítica de Frankfurt, possuem no aforismo Interesse pelo corpo presente 

na Dialética do Esclarecimento (edição brasileira de 1985) como uma 

expressão concreta em que Horkheimer e Adorno tratam da questão do 

corpo.  

O texto, porém, não realiza referências à utilização de algum 

desses termos, mas identifica Körper (corpo) relacionado à sua dimensão 

material (Horkheimer; Adorno, 1947). Na sua expressão e alienação na 

modernidade, o corpo acaba rebaixado à matéria bruta, coisa morta, na 

qual os autores utilizam o termo em latim corpus: “O homem é rebaixado 

ao corpus, a natureza se vinga do fato de o homem se rebaixar a um objeto 

de dominação, de matéria bruta” (Horkheimer; Adorno, 1985, p. 217).  

Por sua vez, Leib aparece associado ao corpo vivo, o orgânico. Na 

tradução para o português brasileiro do livro, justifica-se que, na língua 

corrente, os termos são utilizados como sinônimos, mas que se encontram 

diferenciações de uso na Filosofia. A opção do tradutor foi de usar as duas 

expressões buscando identificar, no texto, as passagens em que eles se 

encontram conforme o livro original (na obra em alemão também não se 

tem o aparecimento de Körperlichkeit ou Leiblichkeit). 

O sentido presente na palavra corporalidade presente na filosofia 

alemã muito se assemelha ao da explicação sobre o termo e a sua relação 

com um materialismo mecanicista no já citado Dicionário Crítico da 

Educação Física (2005): o sentido da palavra material que é apresentado 

pelo autor remete a uma concepção reducionista relacionada à oposição 

entre Natureza e Espírito (termo em latim Corporalitas aparece como 

aquilo que é de natureza material, radicalmente oposta à espiritualidade) e 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

30  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

na definição proveniente das ciências da natureza que trata o corpo como 

um conjunto de propriedades físico-químicas. 

Observa-se, então, que a segunda palavra se refere à dimensão 

substancial física e material, enquanto a primeira palavra se refere ao ser-

indivíduo vivo que tem uma objetividade, “[...] a corporeidade 

[Leiblichkeit] como a realidade que é imediatamente idêntica ao conceito” 

e a vida, posta como alma, “[...] tem a corporeidade [Leiblichkeit] por 

natureza” (Hegel, 2018, p. 250). 

A partir do debate e da crítica que a teoria de Marx realiza sobre a 

filosofia idealista, especialmente a partir dos Manuscritos Econômico-

Filosóficos (2010) e A Ideologia Alemã (2007) – entendidos como partes 

fundamentais do processo de crítica ao idealismo hegeliano, do 

materialismo feuerbachiano e inicial constituição do materialismo histórico 

e dialético – e também em Lukács, o surgimento de uma concepção 

materialista sobre a constituição do ser social, pois o sentido de 

materialidade rompe a barreira reducionista do caráter natural dos objetos, 

do corpo e do próprio ser. A materialidade é expressão das relações 

concretas entre os seres com o mundo e com outros seres.  

Desse modo, a materialidade exerce uma função na formação do 

ser humano, do corpo, e a dimensão material e concreta do ser é uma das 

esferas ontológicas apontadas por Lukács, mas este ser não é constituído 

apenas dessa esfera. 

 

 

Sobre a corporeidade em O Capital 

 

Ainda que considerações e categorias pertinentes para os estudos 

sobre o corpo se encontrem presentes em outras importantes obras de Marx 

e Engels, conforme aponta a investigação de Sousa (2020), para a 

exposição aqui feita, focou-se na sua obra madura, no caso, no primeiro 

volume de O Capital (2018), na mais recente tradução para a língua 

portuguesa. 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 31 

Alerta-se de imediato que o que se viu anteriormente, a partir da 

teoria social marxiana, a corporeidade se tem uma operação diferenciada 

das concepções e conceitos, haja visto que o conceito – e a categoria9 –, 

para Marx, é resultado de uma síntese de múltiplas determinações. Ou seja, 

o objeto, que não se conhece apenas em sua imediatidade, no conjunto de 

relações concretas e mediadas, só possuirá uma síntese concretizada em 

forma de conceito, a posteriori (Marx, 2011; 2018). 

Na exposição realizada nos primeiros capítulos de O Capital 

(2018), Marx tece um caminho tendo a mercadoria como síntese e 

representação de um complexo mais profundo de relações sociais de 

produção que, muitas das teorias econômicas, não conseguiram revelar o 

verdadeiro fator da formação do valor dos produtos do trabalho. O 

dispêndio de energia humana para uma atividade, ou seja, o próprio 

trabalho, advindo de sua capacidade psicofísica10, responde aos parâmetros 

do tempo socialmente necessário para a produção da(s) mercadoria(s) e, 

consequentemente, a geração do valor nela incorporado. 

A investigação ontológica realizada por Lukács aponta que a teoria 

do valor na economia foi um dos elementos suscitados e emergidos com as 

lutas de classes. Porém, a própria teoria econômica liberal-burguesa, diante 

 

9 Compreende-se que o conceito é diferente de concepção, intuição e representação. O 

conceito é a incorporação da experiência – empírica ou emocional – que percorre para além 

da assimilação e reprodução no nível intelectual. É a unidade do singular, particular, 

universal que expressa a passagem da subjetividade à objetividade e que garante, no 

pensamento, o reconhecimento do ordenamento da realidade na sua constituição interna e 

assim, a realidade é produto da consciência, conforme encontra-se na filosofia de Hegel 

(2018). Marx rompe com o idealismo hegeliano, em especial, por não compreender a 

realidade como um mero produto da própria consciência. Sua noção sobre o conceito, 

espalhada por diferentes obras (2011; 2018), no entanto, conserva parcialmente a 

formulação hegeliana, compreende a origem do conceito no processo de abstração da 

realidade em que as categorias são as reais determinações da existência e formas concretas 

da realidade. Neste ponto, as categorias em Marx são todas as formas de ser ou modo de 

existência, determinações da existência, “[...] elementos estruturais de complexos 

relativamente totais, reais, dinâmicos, cujas inter-relações dinâmicas dão lugar a complexos 

cada vez mais abrangentes, em sentido tanto extensivo quanto intensivo” (Lukács, 2012, p. 

297). 

10 Este termo não aparece na obra de Marx, mas se encontra presente nos textos de György 

Lukács e Antônio Gramsci. 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

32  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

da descoberta desta base econômica objetiva dos antagonismos existentes, 

não teve condições de observar as suas consequências para a estrutura 

contraditória presente nessa sociedade (Lukács, 2018).  

Não somente as teorias econômicas, mas o próprio idealismo 

filosófico possuía insuficiências e limites quando não fundamentou o 

surgimento do valor enquanto real consequência da estrutura de classes na 

socialidade do modo de produção capitalista e das formas constituídas de 

produção material. 

Mais que isso, estas teorias não desvendaram o real mecanismo de 

acumulação do capital ocorrido a partir da expropriação do trabalho e a 

extração de mais-valor desta situação e que é uma das mais impactantes 

expressões do estranhamento da produtividade do trabalho social no modo 

de produção capitalista (Marx, 2010; 2011, 2018).  

 

 

Forças produtivas do trabalho e força (capacidade) de trabalho 

 

Ao final do capítulo 4 que trata da transformação do dinheiro em 

capital, Marx demonstra que o surgimento e transformação no valor de 

uma mercadoria não ocorre na esfera da circulação, mas já ocorre no 

momento de sua produção. A extração de valor de uma mercadoria ocorre 

quando na própria mercadoria, se encontra já incorporado, na constituição 

corpórea dela própria, uma outra mercadoria  

 

[...] cujo próprio valor de uso possuísse a 

característica peculiar de ser fonte de valor, cujo 

próprio consumo fosse, portanto, objetivação de 

trabalho e, por conseguinte, criação de valor. E o 

possuidor de dinheiro [o capitalista] encontra no 

mercado uma tal mercadoria específica: a capacidade 

de trabalho, ou força de trabalho [der Arbeitskraft] 

(Marx, 2018, p. 241). 

 

Eis aqui duas importantes observações: a primeira é que para tratar 

da corporeidade e da força de trabalho; a categoria de forças produtivas do 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 33 

trabalho (Produktivkräfte der Arbeit) também tem de ser considerada. 

Tratada inicialmente na Ideologia Alemã (Marx; Engels, 2007), os autores 

apontaram que o conjunto de relações formadas entre a produção material 

e a formação das relações sociais é uma importante condição, haja visto 

que um determinado modo de produção está sempre ligado a uma 

determinada fase social em que a soma das forças produtivas condiciona o 

estado social. Portanto, a história da humanidade deve ser elaborada 

sempre em conexão com a história da indústria e das trocas (Marx; Engels, 

2007). 

Em um texto de 1845, Marx e Engels identificam a materialidade 

corpórea humana como também uma força produtiva explorada e 

deformada: 

 

O que verdadeiramente é reconhecer o homem como 

‘força’ ao lado do cavalo do vapor, da água, do 

sistema atual, se umas costas vergadas, uns ossos 

deformados, um desenvolvimento unilateral, uns 

reforços exclusivos de certos músculos te tornam mais 

produtivo (mais aptos para o trabalho), então as tuas 

costas vergadas, a deformação de teus membros, teu 

movimento muscular unilateral, representam uma 

força produtiva (Marx; Engels, s.d., p. 48). 

 

Se verifica nas obras tardias de Marx (2011; 2018) que a categoria 

das forças produtivas do trabalho possui múltiplas determinações 

circunstanciais (destreza do[a] trabalhador[a], desenvolvimento científico, 

organização social da produção, entre outros). Cabe trazer diretamente 

destas obras de Marx, a consideração pertinente de que a metamorfose do 

trabalho no modo de produção capitalista para sua forma estranhada-

alienada que explora o(a) trabalhador(a), gera a formação (e deformação) 

de indivíduos que compõe a força de trabalho, mas que também gera valor 

que é expropriado pelos proprietários do meio de produção: 

 

Nessa transformação, o que aparece como a grande 

coluna de sustentação da produção e da riqueza não é 

nem o trabalho imediato que o próprio ser humano 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

34  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

executa nem o tempo que ele trabalha, mas a 

apropriação de sua própria força produtiva geral, sua 

compreensão e seu domínio da natureza por sua 

existência como corpo social [...] (Marx, 2011, p. 

588). 

 

Acompanha-se aqui a fundamental afirmação presente no trabalho 

de Silva (2017, p. 110): a força (ou capacidade) de trabalho do ser 

humano, “[...] é aquela mais determinante entre as forças produtivas do 

trabalho, por ser ela a principal fonte de valorização do valor”. 

A segunda e importante observação é que nesta passagem que se 

encontra a menção ao termo correspondente a corporeidade (Leiblichkeit) a 

sua identificação enquanto força de trabalho: 

 

Por força de trabalho ou capacidade de trabalho 

entendemos o complexo [Inbegriff] das capacidades 

físicas e mentais que existem na corporeidade 

[Leiblichkeit], na personalidade viva de um homem e 

que ele põe em movimento sempre que produz valores 

de uso de qualquer tipo (Marx, 2018, p. 242, grifos 

nossos). 

 

Como parte do procedimento de investigação adotada, fez-se o 

cotejamento com a obra O Capital na edição bilíngue inglesa/alemã, 

baseada na 4ª edição de 1890 e na edição francesa. O seguinte trecho se 

encontra da seguinte forma na língua alemã: 

 

Unter Arbeitskraft oder Arbeitsvermögen verstehen 

wir den Inbegriff der physischen und geistigen 

Fähigkeiten, die in der Leiblichkeit, der lebendigen 

Persönlichkeit eines Menschen existieren und die er 

in Bewegung setzt, sooft er Gebrauchswerte 

irgendeiner Art produziert (Marx, 2002, p. 416, grifos 

nossos). 

 

Observa-se que a tradução para língua inglesa converte 

Leiblichkeit para physical body ou physical form (corpo físico, forma física 

quando traduzido para o português) o que, curiosamente, mais se 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 35 

aproximaria do sentido presente na palavra Körperlichkeit, da fisicalidade, 

da forma corporal física:  

 

We mean by labor-power, or labor capacity, the 

aggregate of those mental and physical capabilities 

existing in the physical body [form], the living 

personality, of a human being, capabilities which he 

sets in motion whenever he produces a use-value of 

any kind (Marx, 2002, p. 416, grifos nossos, tradução 

nossa). 

 

Na tradução francesa, a palavra não é diretamente convertida para 

um termo correspondente (corporéité), mas trata do corpo (físico) [le corps 

d'un homme] (Marx, Chapitre VI, p. 77, acréscimo em colchete nosso). 

Vê-se na continuidade desta passagem que o(a) trabalhador(a) 

possui apenas sua força de trabalho, sua própria condição psicofísica 

natural como uma mercadoria possível para a realização de trocas e ser 

adquirida pelo possuidor de dinheiro: 

 

A segunda condição essencial para que o possuidor de 

dinheiro encontre no mercado a força de trabalho 

como mercadoria é que seu possuidor, em vez de 

poder vender mercadorias em que seu trabalho se 

objetivou, tenha, antes, de oferecer como mercadoria 

à venda sua própria força de trabalho, que existe 

apenas em sua corporeidade viva [die nur in seiner 

lebendigen Leiblichkeit existiert, als Ware feilbieten 

muß] (Marx, 2018, p. 242-243; Marx, 2002, p. 420, 

grifos nossos). 

 

Já se afirmou aqui que a força de trabalho é criadora de valor, 

como também possui um valor.  

A determinação de seu valor, nos diz Marx, também é resultante 

do tempo de trabalho necessário para a produção e reprodução. A 

produção da força de trabalho pressupõe, inicialmente, a existência do ser 

singular que se autoproduz e reproduz e que possui carências pelas quais 

são necessárias uma certa quantidade de meios para subsistir, afinal, o(a) 

trabalhador(a) é mortal. Contudo, a quantidade destes meios de 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

36  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

subsistência deveria possuir uma proporcionalidade diante ao gasto da 

saúde do corpo orgânico constituintes da capacidade exteriorizada 

continua e diariamente por meio do trabalho. 

Deve-se considerar que os meios de subsistência não respondem 

somente às carências e necessidades naturais pois, como já explicitado por 

Marx em obras anteriores (2007; 2010), as carências e necessidades são 

ampliadas e são produtos históricos. Com Marx acompanhamos que a 

força de trabalho, enquanto uma mercadoria histórica, tem a determinação 

de seu valor “[...] contém um elemento histórico e moral. No entanto, a 

quantidade média dos meios de subsistência necessários ao trabalhador 

num determinado país e num determinado período é algo dado” (Marx, 

2018, p. 245). 

A força de trabalho dos seres humanos que possuem como 

mercadoria, apenas seu corpo, com a sua contínua reprodução biológica e 

social, o seu valor sofre alterações e é reduzida “[...] ao valor de uma 

quantidade determinada de meios de subsistência e varia, portanto, com o 

valor desses meios de subsistência, isto é, de acordo com a magnitude do 

tempo de trabalho requerido para a sua produção” (Marx, 2018, p. 247). 

Com as alterações da jornada de trabalho, conforme exposto no 

capítulo 8 (Marx, 2018) e as formas de exploração sobre o proletariado 

(sejam homens, mulheres, escravizados[as] e crianças) ocorridas ao longo 

da modernidade capitalista, o tempo de trabalho necessário para a 

reprodução da força de trabalho acaba se tornando reduzido diante ao 

aumento da jornada da qual se extrai mais-trabalho e mais-valor, o que não 

significa que isto seja transformado em benefício. 

 

 

O processo de trabalho e a corporeidade humana 

 

No trajeto para tratar da teoria do valor e do processo de 

valorização, na obra aqui estudada, Marx (2018) expõe a síntese do que 

seja o processo de trabalho (Arbeitprozeß):  

 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 37 

O trabalho é, antes de tudo, um processo entre o 

homem e a natureza, processo este em que o homem, 

por sua própria ação, medeia, regula e controla seu 

metabolismo com a natureza. Ele se confronta com a 

matéria natural como com uma potência natural 

[Naturmacht]. A fim de se apropriar da matéria 

natural de uma forma útil para sua própria vida, ele 

põe em movimento as forças naturais pertencentes a 

sua corporeidade [Die seiner Leiblichkeit]: seus 

braços e pernas, cabeça e mãos. Agindo sobre a 

natureza externa e modificando-a por meio desse 

movimento, ele modifica, ao mesmo tempo, sua 

própria natureza. Ele desenvolve as potências que nela 

jazem latentes e submete o jogo de suas forças a seu 

próprio domínio (Marx, 2018, p. 255; Marx, 2002, p. 

450, grifos nossos). 

 

Observa-se mais uma vez o termo corporeidade como Leiblichkeit. 

Mas um importante elemento tem de ser destacado: a categoria do 

processo de trabalho, além de ser fruto de um longo desenvolvimento que 

se encontra presente em gestação em textos anteriores (Marx; Engels, 

2007; Marx, 2010), torna-se expressão do reconhecimento do trabalho 

como categoria central da formação do ser social e uma condição 

ontológica da humanidade e assim reconhecida por Lukács (2012; 2013). 

O trabalho é “[...] uma condição de existência do homem 

independentemente de todas as formas sociais, uma eterna necessidade 

natural de mediar o metabolismo entre homem e natureza, portanto, a vida 

humana” (Marx, 2018, p. 120). 

A partir de Marx, Lukács destaca que o trabalho, unidade central 

caracterizadora do processo de trabalho (Arbeitprozeß), promove uma 

dupla transformação orientada pelo processo teleológico e de domínio das 

causalidades, que modifica o próprio ser social e sua corporeidade 

(Lukács, 2012). 

No processo de trabalho, o ente humano – um ser de consciência e 

de capacidade de agir pela potência presente em seu ser-corpo, pela 

manifestação de suas valências físicas e sensitivas corpóreas, observa e 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

38  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

apreende os objetos naturais (causalidades dadas) que são existentes em 

seu ser-em-si e ser-assim na natureza.  

A materialidade existente exterior, ao ser espelhada em sua 

consciência, torna-o um ser que enxerga a terra, a água e todos os insumos 

naturais como “[...] uma fonte originária de provisões, de meios de 

subsistência prontos, preexiste, independentemente de sua interferência, 

como objeto universal do trabalho humano” (Marx, 2018, p. 256). 

Esta ação também forma o próprio ser social e sua corporeidade: o 

trabalho é objetivação-exteriorização teleologicamente dirigido que 

transforma a natureza, inclusive, a própria natureza corpórea do ser-que-

trabalha. O processo de trabalho é responsável pela autoformação humana.  

Contudo, não se pode esquecer que este processo gera formas de 

práxis sociais que atuam sobre o próprio ser, na qual a sua corporeidade 

encontra-se envolvida por essas mesmas práxis. E na atual sociabilidade do 

modo de produção capitalista, o processo de trabalho também é 

responsável pela alienação-estranhamento do ser social, com 

consequências para a sua corporeidade. 

Um importante adendo se faz necessário: na obra investigada, o 

termo referente ao corpo físico também se encontra presente em dois 

momentos distintos. Quando diz respeito a dimensão material dos objetos, 

como o da mercadoria, o termo correspondente é Körper: “A utilidade de 

uma coisa faz dela um valor de uso, mas essa utilidade não flutua no ar. 

Condicionada pelas propriedades do corpo da mercadoria [Warenkörper], 

ela não existe sem esse corpo” (Marx, 2018, p. 114). Também quando diz 

respeito ao corpo humano, naquilo que se refere à sua dimensão físico-

material, tal termo é utilizado, conforme se encontra explicitado no 

processo de trabalho: 

 

Além do esforço dos órgãos que trabalham, a 

atividade laboral exige a vontade orientada a um fim, 

que se manifesta como atenção do trabalhador durante 

a realização de sua tarefa, e isso tanto mais quanto 

menos esse trabalho, pelo seu próprio conteúdo e pelo 

modo de sua execução, atrai o trabalhador, portanto, 

quanto menos este último usufrui dele como jogo de 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 39 

suas próprias forças físicas e mentais [als Spiel seiner 

eignen körperlichen und geistigen Krafte genießt) 

(Marx, 2018, p. 255-256; Marx, 2002, p. 453, grifos 

nossos). 

 

Em outra passagem, Marx trata da constituição histórica da luta 

pelas alterações na jornada de trabalho na Europa. Jornada segundo a qual, 

o capital deduz poucas horas de repouso, o suficiente para renovar as 

energias da força de trabalho para, assim, explorar o máximo possível o 

mais-trabalho que daí emerge.  

“Com a voracidade de um lobisomem”, o capital, com o aumento 

da jornada de trabalho gera consequências para a saúde e transgride os 

tanto os limites morais quanto os limites físicos que afligem e põe em risco 

a existência do ser trabalhador(a): “Ele usurpa o tempo para o crescimento, 

o desenvolvimento e a manutenção saudável do corpo. [Es usurpiert die 

Zeit fur Wachstum, Entwicklung und gesunde Erhaltung des Körpers]” 

(Marx, 2018, p. 337; Marx, 2002, p. 711, grifos nossos). 

 

 

Considerações finais 

 

Até aqui, buscou-se traçar uma reflexão sobre a contribuição das 

obras de Marx, Engels e Lukács para os estudos sobre o corpo. Para o trato 

conceitual e categorial da corporeidade humana focou-se – inclusive – 

numa análise mais detida sobre os vocábulos originários para a 

constituição das concepções e conceitos em questão. O desenho realizado 

permitiu construir algumas conclusões provisórias. 

Um primeiro aspecto a tecer foca em certa dificuldade de 

delineamento das fronteiras (inclusive, linguísticas) de compreensão sobre 

a formação da concepção e conceito de corporeidade (ou corporalidade) na 

filosofia, ciências humanas e que são espelhadas na Educação Física. 

Mesmo diante desta dificuldade, aponta-se que é necessária a continuidade 

das investigações sobre a constituição conceitual da corporeidade nos 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

40  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

marcos teóricos distintos buscando identificar as proximidades, diferenças 

e contradições. 

Tal cuidado também cabe – inclusive – para a contínua tarefa da 

constituição de uma concepção marxiana de corporeidade, tanto na 

possibilidade de inferências de análises e reflexões sobre as impostações 

ontológicas presentes nas correntes fenomenológicas quanto na análise 

crítica na teoria social marxiana. Nos limites desta investigação, buscou-se 

cotejar as obras de alguns dos(as) pensadores(as) que são expressões 

singulares que desenvolveram noções de corpo e corporeidade em 

diferentes momento do longo percurso histórico do ser social visando 

observar o desenvolvimento da temática e do conceito. 

Um segundo aspecto a se deter que se relaciona diretamente com 

as observações acima está na questão da definição conceitual de 

corporeidade encontrados na obra marxiana. Infere-se aqui que o corpo e o 

conceito e significado da corporeidade se encontram associada com a 

constituição do ser humano-social pela práxis social surgida pelo trabalho 

humano concreto.  

Neste sentido, alinha-se com a certeira afirmação de Silva (2017), 

cujo trato da corporeidade no sentido histórico-ontológico, permite afirmar 

a sua gênese e constituição no nexo psicofísico ineliminável da dimensão 

material-objetiva (o corpo físico previamente existente e desenvolvido na 

esfera inorgânica-orgânica) com a personalidade viva – sendo a 

personalidade uma categoria histórica e socialmente constituída (Lukács, 

2013). Esse corpo é também avivado constantemente, posto em 

movimento pelo trabalho e da qual emerge a práxis humana que geram as 

nomeações, definições, conceituações sobre o próprio ser humano-social, 

tendo como implicação, a constituição constante da corporeidade de forma 

concomitante ao desenvolvimento da personalidade: “[...] é possível 

compreender a corporalidade como fundamento da personalidade viva, da 

individualidade concreta que se põe na história [...] é o fundamento de toda 

subjetividade que subjaz à atividade humana genérica, ou o trabalho 

(Silva, 2017, p. 169, negritos nossos para demarcar a expressão original 

tratada pelo o autor). 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 41 

Estando a corporeidade no fundamento do ser humano e social, tal 

consideração permite afirmar que, embora não haja uma delimitação 

conceitual sobre a corporeidade na teoria marxiana, o corpo e a 

corporeidade podem também serem consideradas como categorias: são 

formas de ser, determinações da existência, presentes na constituição do 

ser social e por este mesmo ser social, a corporeidade também é 

constituída, enriquecida, determinada, mas também deformada. 

Tal concepção difere qualitativamente de outras concepções, cujas 

definições polissêmicas tratam – de forma generalizada – uma ideia 

abstrata de corpo e do ser corpóreo que até reconhece a dimensão 

existencial primeira (pré-objetiva para Merleau Ponty) e a formação da 

corporeidade na interação entre o seres humanos (como pode ser visto na 

obra de David Le Breton), mas não extrai da práxis humana emergida da 

atividade do trabalho, as consequências que agem sobre o próprio ser. 

Essas consequências geram, na atual quadratura do modo de produção 

capitalista, uma corporeidade alienada-estranhada. 

Um terceiro aspecto é apontado aqui e que já se trata de imediato 

como algo de complexo rastreamento e resolução. Para desenvolvimento 

de futuras investigações, ressalta-se um aspecto interessante para observar 

(e desambiguar) na polêmica acerca das expressões: a palavra 

corporeidade (Leiblichkeit) já se encontrava na filosofia alemã desde, pelo 

menos – até onde essa investigação conseguiu alcançar –, no idealismo 

objetivo de Hegel, sendo reconhecida na articulação entre objetividade e 

subjetividade, na contradição viva da passagem do Ser à Natureza (Hegel, 

2018; Sousa, 2020; Sousa; Hungaro, 2021). Seu desenvolvimento posterior 

se deu tanto no idealismo subjetivo posterior ao da filosofia hegeliana – 

como é o caso da corrente e método fenomenológico da primeira metade 

do século XX, em especial, na obra de Merleau-Ponty – como também se 

encontra presente no próprio materialismo histórico-dialético de Marx. 

A corporalidade, por sua vez, parece-nos que teve uma 

fundamentação materialista-mecanicista derivado da filosofia patrística-

escolástica e das ciências empíricas, mas que – possivelmente – tem sido 

assumida de forma ressignificada (especialmente, a partir da noção-



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

42  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

conceito de materialidade, concreticidade que a fundamenta) por 

autores(as) de fundamentação marxista. 

Uma quarta consideração: se, no conteúdo semântico, encontra-se 

a concordância com os autores marxistas aqui tratados, no que tange à 

tradução do termo, há uma pequena divergência. Como observado na obra 

de Marx na edição da língua original, o termo Leiblichkeit significa 

corporeidade. Conforme observado na exposição desta investigação, 

encontra-se presente na filosofia alemã, citando aqui especialmente, na 

lógica hegeliana em que a corporeidade se consubstancia como a passagem 

da lógica subjetiva à lógica objetiva, como a objetivação (diria também, 

corporificação) do desenvolvimento do Conceito e Ideia sobre o Ser. 

Tendo ciência do intenso e fértil debate sobre a relação teórica de 

Marx com o idealismo filosófico alemão – especialmente o de Hegel – 

compreende-se aqui que, no âmbito da corporeidade, Marx incorpora tal 

questão sem realizar maior problematização no trato terminológico.  

Sabe-se que a questão do corpo e corporeidade não foi objeto 

direto de estudo e reflexão de Marx e Engels. No entanto, se extrai de sua 

teoria social, em especial, da elaboração sobre a constituição humana 

imbricada nas esferas ontológicas (inorgânica, orgânica e social) e na 

práxis social que emerge do trabalho, importantes considerações para a 

reflexão sobre o indivíduo singular e genérico e a constituição de sua 

corporeidade. 

Pode-se dizer a corporeidade ancorada na constituição histórico-

ontológica do constante metabolismo humano permitiu um 

redimensionamento e uma ancoragem nas deteminidades e determinações 

materiais e concretas da realidade social. Contudo, considera-se aqui que, 

ainda que haja uma ampliação de significação da relação entre a 

materialidade associada com o agir humano responsável pela própria 

autoformação do ser social na teoria de Marx, nesta teoria parece haver a 

conservação direta da expressão Leiblichkeit conforme ela se encontra no 

idealismo alemão, antes mesmo do desenvolvimento da teoria 

fenomenológica de Merleau-Ponty. 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 43 

Tal questão faz surgir o questionamento sobre as razões para a 

tradução e adoção do termo corporalidade na tradição marxista presente na 

Educação Física. Cabe continuar a investigação tecida por Baptista (et al, 

2024) sobre o materialismo histórico-dialético “[...] sustenta o emprego de 

corporalidade quando se vai analisar ontologicamente o ser social” (p. 16). 

Assume-se que é possível – na tradução “filosófica” – considerar esta 

forma, ainda que na tradução direta, algumas confusões. 

Isto corrobora nossa observação feita anteriormente de este 

aspecto ser parte do movimento de uma tentativa de conceitualização da 

corporalidade a partir dos fundamentos marxianos-marxistas. Este 

movimento manteria a coerência da compreensão sobre o que seja um 

conceito, afinal, seu próprio processo é resultante do movimento da 

apreensão da exterioridade e da processualidade do real pela consciência 

que se desenvolve no interior do metabolismo humano com a natureza e a 

sociedade (pelo trabalho), que interioriza e incorpora uma experiência, seja 

empírica ou emocional. 

Por fim, chegou-se até aqui, após um percurso de revisão inicial 

sobre as terminologias relacionadas ao ser-corpo, compreendendo que as 

palavras e conceitos são objetivações oriundas do constante processo 

sociometabólico do ser humano através do ato do trabalho. As palavras, 

numa imediatidade, podem conceituar um objeto, conceituar o novo; essas 

ganham na reprodução social, uma abrangência que extrapola a carência-

necessidade de se dizer algo para o outro, ganham uma universalidade que 

toma forma e é constantemente modificada no próprio corpo social. Nas 

formas de socialidade que são derivadas dos atos conscientes pelo 

trabalho, a palavra e o conceito possuem múltiplas determinações 

embasadas na cotidianidade concreta das relações do ser social. 

Se da processualidade contínua ocorrida na tensão entre a 

apreensão e o domínio das cadeias causais pela consciência e direção 

teleológica na ação pelo trabalho, que se torna responsável pela própria 

(auto) formação humana – sua hominização e humanização –, o ato de 

falar e o de conceituar são expressões e fundamentos para a constituição 

do conhecimento. A constituição histórico-filosófica das noções de corpo, 



Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

44  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

corporeidade, além de serem expressões conceitual-linguísticas de 

determinados momentos sócio-históricos, significa também a constituição 

de todo um processo que remete à educação corporal, a seus significados e 

sentidos constituídos e adotados historicamente. 

Diante do exposto, o ato de nomear o corpo é resultado de uma 

operação complexa, como se vê a partir da teoria de Marx e Lukács. O 

complexo da linguagem, encarado como expressão da práxis humana, teve 

e tem papel substancial para a reprodução social, através de sua 

universalização, mediação e intercâmbio do ser social com a natureza e 

entre si, permitindo a sua condições genéricas mudas (como os animais), 

para a constituição do gênero humano não mais mudo, mas com voz, 

atuante, responsável pela própria autocriação e constituição do 

conhecimento. 

No tocante à questão do corpo e da corporeidade aqui apresentada, 

na esfera orgânica, o ser e o corpo encontravam-se ainda numa condição 

de mudez: ainda que tenha havido a existência de formas de atividades de 

solicitações motoras como o andar ou gestos, sinais e formas rudimentares 

de expressões corporais e de comunicação, estas não constituíam 

conceitualmente uma corporeidade para o ser, mesmo entre as primeiras 

formas hominídeas. Isso porque estes primeiros seres respondiam apenas à 

ordem das carências e necessidades de seu próprio metabolismo com a 

natureza.  

Também entre os hominídeos que surgiram espécies e gêneros que 

superaram essas condições iniciais, pela mediação do trabalho e dos 

complexos sociais daí surgidos, cujo resultado foi o processo de 

hominização, humanização, surgimento de complexos sociais (como a 

linguagem) e a própria corporificação humana ao tratar da transição da 

generidade-em-si à para-si da humanidade. 

No caso da linguagem, a constituição deste complexo só foi capaz 

de aparecer em um novo tipo de ser. Ao mesmo tempo que – por ela, 

sempre associada ao trabalho – foi também capaz de elevar o ser humano-

social; consequente e indissociavelmente, o próprio corpo a superar a 

mudez e constituir uma nova generidade e singularidades. 



Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 45 

Por isso, o corpo deve ser considerado como produto das relações 

de produção material e social, sua mudez será rompida com o ato de pôr de 

uma consciência surgente no ser humano. Não é apenas um simples pôr da 

consciência rudimentar que corresponda às legalidades da natureza, mas 

um pôr que se localiza no complexo da apreensão correta do objeto por 

esta consciência, da apreensão dos nexos e cadeias causais presentes nele 

(no objeto) e da execução de uma ação em que esta consciência esteja 

direcionada teleologicamente a uma finalidade. 

Entende-se que somente neste processo é que o ser e o seu corpo-

corporeidade saem de uma processualidade muda e se torna uma 

generidade-para-si. Aqui é que se torna possível afirmar a passagem do 

corpo para conceito e como dito anteriormente, para uma categoria, uma 

determinação da existência, a partir da teoria marxiana. 

 

 

Referências 

AGOSTINHO, Santo, Bispo de Hipona. De Magistro. Tradução, organização, 

introdução e notas Antonio A. Minghetti. Porto Alegre: Editora Fi, 2015. 

ARAGÃO, Lailah Garbero de. O estranhamento corporal na sociabilidade do 

capital: obstáculos e caminhos para a sensibilidade do corpo. 2023. 136 f. 

Dissertação (Mestrado em Serviço Social) – Programa de Pós-graduação em 

Serviço Social da Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2019. 

BAPTISTA, Tadeu João Ribeiro. Educação do corpo: produção e reprodução. 

2007. 150 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação da 

Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2007. 

BAPTISTA, Tadeu João Ribeiro et al. Corporalidade: possibilidade de um 

conceito a partir de uma revisão narrativa. Pensar a Prática, Goiânia, v. 27, p. 1-

23, 2024. DOI: https://doi.org/10.5216/rpp.v27.77651.  

BARROS JUNIOR, Bartolomeu Lins de. Crise do Capital e a negação da 

corporalidade: uma contribuição crítico-ontológica para os estudos do corpo na 

Educação Física. 2023. 324 f. Tese (Doutorado em Educação Física) – Programa 

de Pós-graduação em Educação Física da Faculdade de Educação Física da 

Universidade de Brasília, Brasília, 2023. 

BAVARESCO, Agemir. Princípio lógico universal e subsidiário como 

estruturante da natureza hegeliana. In: UTZ, Konrad; SOARES, Marly Carvalho 

https://doi.org/10.5216/rpp.v27.77651


Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

46  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

(Orgs.). A noiva do espírito: natureza em Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010. 

p. 18-36. 

CASTELLANI FILHO, Lino. As concepções de educação física no Brasil. 

Horizontes–Revista de Educação, Dourados, v. 1, n. 2, p. 11-31, 2013. 

CASTELLANI FILHO, Lino. 40 anos de CBCE- de expressão do “Movimento de 

Renovação Conservadora” à síntese do “Movimento Renovador (Progressista)” da 

Educação Física/Ciências do Esporte. In: LARA, Larissa et al. Ciências do 

Esporte, educação física e produção do conhecimento em 40 anos de CBCE. Ijuí: 

Ed. Unijuí, 2019. 

COLETIVO DE AUTORES. Metodologia do ensino da educação física. São 

Paulo: Cortez, 1992. 

GREINER, Christine. O corpo: pistas para estudos indisciplinares. São Paulo: 

Annablume Editora, 2005. 

GONÇALVES, Maria Augusta Salin. Sentir, Pensar, Agir: corporeidade e 

educação. Campinas: Papirus editora, 1994. 

HEGEL, Georg Wilheim Friedrich. Ciência da Lógica: a doutrina do conceito. 

vol. 3. Trad. Christian G. Iber e Federico Orsini. Petrópolis: Vozes, 2018.  

HEROLD JUNIOR, Carlos. As relações entre corpo e o trabalho: contribuição 

crítica à educação. 2006. 140 f. Tese (Doutorado em Educação) – Setor de 

Educação da Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2006. 

HEROLD JUNIOR, Carlos. Os estudos sobre o corpo para além da apologia e da 

negação: contraposição crítica ao pós-modernismo. Educar, Curitiba, n. 33, p. 

221-234, 2009. DOI: https://doi.org/10.1590/S0104-40602009000100015. 

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor Wiesegrund. Interesse pelo corpo. In: 

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor Wiesengund. Dialética do 

Esclarecimento: fragmentos filosóficos. Trad. Guido Antonio de Almeida. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Editora, 1985. 

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor Wiesegrund. Interesse am Körper. In: 

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor Wiesegrund. Dialektik der 

Aufklarüng: philosophische fragmente. Amsterdam-NED: Querido bVerlarg N. V, 

1947. 

HUNGARO, Edson Marcelo. A educação física e a tentativa de “deixar de 

mentir”: o projeto de “intenção de ruptura”. In: MEDINA, João Paulo Subirá. A 

educação física cuida do corpo... e “mente”. 25. ed. Campinas: Papirus, 2010. p. 

135-159. 

https://doi.org/10.1590/S0104-40602009000100015


Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 47 

KIRSTEN, Milena de Lourdes Gomes; AVELAR, Luciane Silva; BAPTISTA, 

Tadeu João Ribeiro. O conceito de corporalidade em periódicos da Educação 

Física brasileira: uma revisão integrativa. Motrivivência, Florianópolis, v. 34, n. 

65, p. 1-19, 2022. 

KUNZ, Elenor. Transformação didático-pedagógica do esporte. 3. ed. Ijuí: 

Unijuí, 2000. 

LARA, Ricardo. Introdução aos complexos categoriais do ser social. Em Pauta, 

Rio de Janeiro, n. 36, v. 13, p. 269-292, 2015. DOI: 

https://doi.org/10.12957/rep.2015.21072. 

LESSA, Sérgio. O mundo dos homens: trabalho e ser social. São Paulo: Instituto 

Lukács, 2012. 

LESSA, Sergio. Para compreender a ontologia de Lukács. 4. ed. São Paulo: 

Instituto Lukács, 2015. 

LUKÁCS, György. As bases para o pensamento e a atividade do homem. In: 

NOGUEIRA, Marco Aurélio et al. (Orgs.). Temas de ciências humanas. São 

Paulo: Livraria Editora Ciências Humanas Ltda, 1978. p. 1-25. 

LUKÁCS, György. Para uma ontologia do ser social I. Trad. Carlos Nelson 

Coutinho, Mario Duayer e Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2012. 

LUKÁCS, György. Para uma ontologia do ser social II. Trad. Carlos Nelson 

Coutinho, Mario Duayer e Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2013. 

LUKÁCS, György. O jovem Hegel e os problemas da sociedade capitalista. Trad. 

Nélio Schneider; revisão técnica e notas de José Paulo Netto, Ronaldo Vielmi 

Fortes. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2018. 

MARTINELLI, Telma Adriana Pacífico; MILESKI, Keros Gustavo. Concepções 

de corpo na educação física: apontamentos históricos. In: SEMINÁRIO DE 

PESQUISA EM EDUCAÇÃO REGIÃO SUL- ANPED SUL, 9, Caxias do Sul-

RS, Anais... Caxias do Sul: Universidade Caxias do Sul, 2012. 

MARX, Karl. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Tradução, apresentação e 

notas de Jesus Ranieri. 4. reimpressão. São Paulo: Boitempo, 2010. 

MARX, Karl. Economia Nacional e Economia Política. Porto: RÉS Movimento 

Editorial, s/d. 

MARX, Karl. Grundrisse: manuscritos econômicos de 1857-1858: esboços da 

crítica da economia política. Trad. Mario Duayer e Nélio Schneider (colaboração 

de Alice Werner e Rudiger Hoffman). São Paulo: Boitempo, 2011. 

https://doi.org/10.12957/rep.2015.21072


Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

48  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

MARX, Karl. O Capital. Livro 1: o processo de produção do capital. vol. 1. 2. ed. 

Trad. Regis Barbosa e Flávio R. Kothe. São Paulo: Nova Cultural, 1985.  

MARX, Karl. O Capital. Crítica da economia política. Livro 1: o processo de 

produção do capital. 2. ed. Trad. Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 2018. 

MARX, Karl. Das Kapital. vol. 1. 4. Ed. Edição bilíngue inglesa/alemã com 

tradução de Hans G. Ehrbar. Utah-EUA: University of Utah, 2002. 

MARX, Karl. Le Capital. Trad. M. J. Roy. Paris: Éditeurs Maurice Lachatre ET, 

1872.  

MARX, Karl ; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. Crítica da mais recente 

filosofia alemã em seus representantes Feuerbach, Bruno Bauer e Stirner, e do 

socialismo alemão em seus diferentes profetas. São Paulo: Boitempo, 2007. 

MALUF, Sonia Weidner. Corpo e corporalidade nas culturas contemporâneas: 

abordagens antropológicas. Esboço-história em contextos globais, Florianópolis, 

v. 9, n. 9, p. 87-101, 2001. 

MEDINA, João Paulo Subirá. A educação física cuida do corpo... e “mente”. 25. 

ed. Campinas: Papirus, 2010. 

MEDINA, João Paulo Subirá. O brasileiro e o seu corpo. Campinas: Papirus, 

1987. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Phenomenologie de la perception. Paris : La 

Librairie Gallimard, 1945. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. 2. ed. Trad. Carlos 

Alberto Ribeiro de Moura. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

NETTO, José Paulo. Capitalismo e reificação. São Paulo: Livraria Editora 

Ciências Humanas, 1981. 

OLDRINI, Guido. Em busca das raízes da ontologia (marxista) em Lukács. In: 

LUKÁCS, György. Para uma ontologia do ser social II. Trad. Carlos Nelson 

Coutinho, Mario Duayer e Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo, 2013. p. 9-37. 

OLIVEIRA, Luciane Paiva Alves de; OLIVEIRA, Marco Aurélio Taborda de. 

Corporalidade, trabalho e técnica: reflexões a partir da filosofia da história de 

Herbert Marcuse. Comunicações, ano 13, n. 1, p. 46-57, 2006. DOI: 

https://doi.org/10.15600/2238-121X/comunicacoes.v13n1p46-57. 

OLIVEIRA, Marco Aurélio Taborda de; VAZ, Alexandre Fernandez. 

Apresentação-educação do corpo: corpo e história. Perspectiva, Florianópolis, v. 

22, número especial, p. 13-19, 2004. 

https://doi.org/10.15600/2238-121X/comunicacoes.v13n1p46-57


Marcel Farias de Sousa 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 49 

PETO, Lucas Carvalho. Natureza, atividade sensível e processo de trabalho: 

fundamentos para se pensar a corporeidade a partir da filosofia de Marx. 2017. 

102 f. Dissertação (Mestrado em Psicologia) – Faculdade de Ciências e Letras de 

Assis da Universidade Estadual Paulista, Assis, 2017. 

SÁNCHEZ-VÁZQUEZ, Adolfo. Filosofia da práxis. Buenos Aires: Consejo 

Latinoamericano de Ciencias-CLACSO, 2007. 

SANTIN, Silvino. Educação Física: uma abordagem filosófica da corporeidade, 

Ijuí: Unijuí, 2003. 

SANTIN, Silvino. Corporeidade. In: GONZALEZ, Fernando Jaime; 

FENSTERSEIFER, Paulo Evado (Orgs.). DICIONÁRIO CRÍTICO DE 

EDUCAÇÃO FÍSICA. Ijuí: Ed. Unijuí, 2005. 

SILVA, Ana Márcia. O corpo no mundo: reflexões acerca da expectativa do corpo 

na modernidade. 1999. 237 f. Tese (Doutorado Interdisciplinar em Ciências 

Humanas) – Centro de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de 

Santa Catarina, Florianópolis, 1999. 

SILVA, Ana Márcia. A natureza da physis humana: indicadores para o estudo da 

corporeidade. In: SOARES, Carmen Lúcia (Org.). Corpo e história. 3. ed. 

Campinas: Autores Associados, 2006. p. 25-42. 

SILVA, Hugo Leonardo Fonseca da. Contribuição à crítica da pedagogia do 

corpo no trabalho. 2017. 309 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de 

Educação da Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2017. 

SOARES, Carmen Lúcia. Educação Física: raízes europeias e Brasil. Campinas: 

Autores Associados, 1994. 

SOARES, Carmen Lúcia. Imagens da educação no corpo: estudos a partir da 

ginástica francesa no século XIX. Campinas: Autores Associados, 1998.  

SOARES, Marta Genu; KANEKO, Glaucia Lobato; GLEYSE, Jacques. Do porto 

ao palco, um estudo dos conceitos de corporeidade e corporalidade. Dialektiké, 

Natal, v. 3, n. 2, 2015. DOI: https://doi.org/10.15628/dialektike.2015.3725. 

SOUSA, Marcel Farias de. Trabalho e alienação-estranhamento: contribuições da 

ontologia do ser social para o debate sobre o corpo na Educação Física brasileira. 

2020. 371 f. Tese (Doutorado em Educação Física) – Programa de Pós-graduação 

em Educação Física da Faculdade de Educação Física da Universidade de Brasília, 

Brasília, 2020.  

SOUSA, Marcel Farias de; HUNGARO, Edson Marcelo. Natureza e história na 

filosofia idealista de Hegel: indícios ontológicos para a compreensão do ser e da 

corporeidade humana. Movimento, Porto Alegre, v. 27, p. 1-15, 2021. DOI: 

https://doi.org/10.15628/dialektike.2015.3725


Corporeidade humana: uma problematização a partir da teoria social marxiana-lukacsiana 

50  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77475, p. 1-50, 2025. e-ISSN 1982-596X 

https://doi.org/10.22456/1982-8918.109297. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/Movimento/article/view/109297. Acesso em: 17 

nov. 2025. 

VAZ, Alexandre Fernandez. Corporalidade e formação na obra de Theodor W. 

Adorno: questões para a reflexão crítica e para as práticas corporais. Perspectiva, 

Florianópolis, v. 22, especial, p. 21-49, 2004. 

 

 

Data de registro: 20/03/2025 

Data de aceite: 29/10/2025 

 

https://doi.org/10.22456/1982-8918.109297
https://seer.ufrgs.br/index.php/Movimento/article/view/109297

