
Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 1 

  Ensino de Filosofia: dois modelos que 

determinam a potência do filosofar 

 

Mauricio Colenghi Filho* 

 

Resumo: O artigo investiga quais as condições para que o ensino de filosofia seja 

propriamente filosófico. A partir dessa questão, propõe-se uma crítica ao modelo 

tradicional de ensino, centrado na repetição historiográfica e exegética, e apresenta 

a proposta de “repetição criativa” de Alejandro Cerletti como alternativa. Essa 

abordagem articula tradição e invenção, permitindo que o aluno revisite os saberes 

filosóficos com abertura à criação de novos problemas e conceitos, promovendo 

uma experiência de pensamento filosófico. O texto também explora a noção de 

absurdo, conforme apresentada por Albert Camus, para ilustrar a fratura entre o 

desejo de filosofar e um modelo de ensino que nega essa possibilidade. O ensino 

não filosófico da filosofia, ao impedir o exercício do pensamento criativo, gera um 

“suicídio filosófico”, sufocando os impulsos dos aprendizes para a atividade da 

produção filosófica. Ensinar filosofia filosoficamente exige que o professor 

também se coloque como filósofo, criando espaços de pensamento compartilhado 

e dialógico. O ensino da filosofia deve ir além da repetição da tradição, sendo 

capaz de transformar o conhecimento filosófico em pensamento vivo e criador. 

 

Palavras-chave: Ensino de Filosofia; Filosofar; Repetição-Criação.  

 

* Doutorando em Filosofia na Universidade Federal do ABC (UFABC). Professor da 

Faculdade de Serviço Social da Indústria (SESI-SP). E-mail: colenghi@yahoo.com.br. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2210782710120436. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-

2961-1414. 

  http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77417  

  

mailto:colenghi@yahoo.com.br
http://lattes.cnpq.br/2210782710120436
https://orcid.org/0000-0003-2961-1414
https://orcid.org/0000-0003-2961-1414
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77417
http://doi.org/10.14393/REVEDFIL.v39a2025-77417


Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

2  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

 

  

Teaching Philosophy: two models that 

determine the power of philosophizing 

 

Abstract: This article explores the 

conditions for philosophy teaching to be 

truly philosophical. Based on this question, 

it proposes a critique of the traditional 

teaching model, centered on 

historiographical and exegetical repetition, 

and presents Alejandro Cerletti's proposal 

of “creative repetition” as an alternative. 

This approach combines tradition and 

invention, allowing students to revisit 

philosophical knowledge with an openness 

to the creation of new problems and 

concepts, fostering an experience of 

philosophical thought. The text also 

explores the notion of absurdity, as 

presented by Albert Camus, to illustrate the 

fracture between the desire to philosophize 

and a teaching that denies this possibility. 

The non-philosophical teaching of 

philosophy, by impeding the exercise of 

creative thought, generates a 

“philosophical suicide”, stifling learners’ 

impulses toward philosophical production. 

Teaching philosophy philosophically 

requires the teacher to also position 

themselves as philosophers, creating 

spaces for shared and dialogical thought. 

The teaching of philosophy must go 

beyond the repetition of tradition, being 

capable of transforming philosophical 

knowledge into living and creative thought.  

 

Keywords: Teaching of Philosophy; 

Philosophizing; Creative Repetition. 

 

 Insegnare la filosofia: due modelli che 

determinano il potere del filosofare 

 

Riassunto: Questo articolo esplora le 

condizioni affinché l’insegnamento della 

filosofia sia veramente filosofico. Partendo 

da questa domanda, propone una critica del 

modello didattico tradizionale, incentrato 

sulla ripetizione storiografica ed esegetica, e 

presenta la proposta di Alejandro Cerletti di 

“ripetizione creativa” come alternativa. 

Questo approccio combina tradizione e 

invenzione, consentendo agli studenti di 

rivisitare la conoscenza filosofica con 

un'apertura alla creazione di nuovi problemi 

e concetti, favorendo un'esperienza di 

pensiero filosofico. Il testo esplora anche la 

nozione di assurdità, così come presentata da 

Albert Camus, per illustrare la frattura tra il 

desiderio di filosofare e un insegnamento che 

nega questa possibilità. L’insegnamento non 

filosofico della filosofia, impedendo 

l’esercizio del pensiero creativo, genera un 

“suicidio filosófico”, soffocando gli impulsi 

degli studenti verso la produzione filosofica. 

Insegnare la filosofia filosoficamente 

richiede che l'insegnante si ponga anche 

come filosofo, creando spazi per il pensiero 

condiviso e dialogico. L’insegnamento della 

filosofia deve andare oltre la ripetizione della 

tradizione, essendo capace di trasformare la 

conoscenza filosofica in pensiero vivo e 

creativo. 

 

Parole chiave: Insegnamento della Filosofia; 

Filosofare; Ripetizione-Creazione. 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 3 

Introdução  

 

Quais as condições para que aconteça um ensino de filosofia que seja 

de fato filosófico? Essa problemática deve ser tratada filosoficamente a partir 

de uma intersecção crítica e criativa com a história do pensamento filosófico.  

Desde o surgimento da filosofia houve uma preocupação com o seu 

ensino, que esteve ligado ao próprio desenvolvimento da filosofia, ocorrendo 

pelo ato de filosofar, ou seja, pelo que denominamos de experiência de 

pensamento filosófico.  

Teorias filosóficas não foram formuladas para serem aceitas com 

passividade, mas para serem discutidas, pois elas estão abertas ao diálogo, à 

discussão, à reformulação e à correção. Karl Popper (1975, p. 320), em O 

Balde e o Holofote, também argumenta nessa direção.  

 

Mal pode ser por mero acidente que Anaximandro, 

discípulo de Tales, desenvolveu uma teoria que diverge 

explícita e conscientemente da de seu mestre, e que 

Anaxímenes, discípulo de Anaximandro, tenha divergido 

de modo igualmente consciente da doutrina de seu 

mestre. A única explicação parece ser a de que o próprio 

fundador da escola, ele próprio, tenha desafiado seus 

discípulos a criticarem sua teoria e que eles hajam 

transformado essa nova atitude crítica de seu mestre 

numa nova tradição (Popper, 1975, p. 320). 

 

Popper sugere que a tradição filosófica jônica nasceu de um espírito 

crítico, e não apenas da transmissão passiva de conhecimento. O fato de 

Anaximandro divergir de Tales, e Anaxímenes, por sua vez, contestar 

Anaximandro, indica que o questionamento faz parte do próprio método da 

escola jônica. Essa interpretação reforça a ideia de que o pensamento 

filosófico se desenvolve pelo confronto de ideias, e não pela simples 

acessibilidade da autoridade dos mestres e repetição de suas ideias.  

Todavia, essa tradição crítica identificada por Popper lá na filosofia 

pré-socrática, parece que foi se esmorecendo quando observamos as práticas 

de ensino e aprendizagem em filosofia. “Um curso de filosofia poderá situar-



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

4  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

se na filosofia ou desenvolver-se sobre a filosofia” (Cerletti, 2009, p. 18, 

grifos do autor). 

O ensino de filosofia pode refletir um afastamento do ato de filosofar 

– marcado por uma abordagem bancária e antidialógica1 – ou se configurar 

como uma atividade genuinamente filosófica, quando o filosofar é sua força 

motriz. 

 

Existir, humanamente, é pronunciar o mundo, é 

modificá-lo. O mundo pronunciado, por sua vez, se volta 

problematizado aos sujeitos pronunciantes, a exigir deles 

novo pronunciar. 

[...] dizer a palavra não é privilégio de alguns homens, 

mas direito de todos os homens. Precisamente por isto, 

ninguém pode dizer a palavra verdadeira sozinho, ou 

dizê-la para os outros, num ato de prescrição, com o qual 

rouba a palavra aos demais. 

O diálogo é este encontro dos homens, mediatizados 

pelo mundo, para pronunciá-lo, não se esgotando, 

portanto, na relação eu-tu (Freire, 2005, p. 90-91).  

 

O ensino de filosofia só é atividade filosófica quando possibilita ao 

outro sua própria experiência de pensamento filosófico.  

O diálogo, o “pronunciar o mundo” com o outro e não para o outro é 

o veículo do filosofar e este, por sua vez, é que transforma em conceito o que 

o mundo apresenta em forma de problema. Quem se presta ao filosofar, numa 

dinâmica intersubjetiva, devolve o conceito para o mundo, emitindo uma 

palavra lúcida sobre o problema em forma de argumentação, modificando de 

alguma forma o sujeito, a maneira como esse se coloca no mundo e, em última 

instância, o próprio mundo.  

Nessa perspectiva, a proposta desse artigo é empreender um diálogo 

com a obra O Ensino de Filosofia como Problema Filosófico, do filósofo 

argentino Alejandro Cerletti, discutindo mais especificamente sua proposta de 

ensino de filosofia como repetição criativa.  

 

1 Conforme o significado dado por Paulo Freire aos conceitos de “bancária e 

“antidialógica” em sua obra Pedagogia do Oprimido. 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 5 

O ensino-aprendizagem em filosofia e a repetição criativa de 

Alejandro Cerletti  

 

De modo geral, compreende-se a Filosofia como o conjunto das 

obras que os filósofos desenvolveram ao longo da História, ou seja, os 

problemas por eles colocados e as respostas que deram a esses problemas 

em mais de vinte e cinco séculos. Nesse sentido, para quem ensina 

filosofia, é imprescindível revisitar essa tradição.  

Para Cerletti, a questão é “Avaliar como o novo, que supõe o 

pensar criativo, inscreve-se no horizonte de repetição de um conjunto de 

saberes e práticas, e perguntar-nos de que maneira o ensino de filosofia 

pode incidir nesse processo” (Cerletti, 2009, p. 32).  

Segundo Cerletti (2009, p. 33), “A repetição é condição de 

possibilidade da criação”. Em qualquer processo de ensino-aprendizagem 

em filosofia, repetição e criação devem estar presentes, pois o que é novo, 

ou seja, o pensamento criativo, se instala no velho, na repetição, na história 

da filosofia. Portanto, o que definirá a potência de um filosofar e, 

consequentemente um ensino caracterizado pela atividade filosófica ou 

experiência de pensamento filosófico é a preponderância da criação ou do 

pensamento criativo sobre a mera repetição da tradição. 

 

Um ensino de filosofia é filosófico na medida em que 

aqueles saberes são revisados no contexto de uma 

aula. Isto é, quando se filosofa a partir deles ou com 

eles e não quando somente se os repete (histórica ou 

filologicamente).  

[...] a filosofia estaria identificada sempre pelo jogo 

permanente daquilo que afirma e o que põe em 

dúvida; por essa tensão entre a afirmação, a oposição 

e a criação. Isso faz com que, à diferença da ciência, 

cujos avanços teóricos vão silenciando seu passado, a 

filosofia se desdobre, tornando parte de si esse 

constante morrer e nascer. [...] Já que o ensino 

filosófico, por sua vez, será repetição e criação, 

estamos então diante do problema conceitual de como 

ensinar essa “repetição criativa” (Cerletti, 2009, p. 

34). 



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

6  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

 

Considerando a complementaridade e distinção dessas noções de 

repetição e criação na obra de Cerletti, faz-se necessário alguns 

aprofundamentos.  

A noção de repetição e criação insere-se respectivamente nos 

campos do conhecimento e do pensamento. Para responder quais seriam as 

condições para que aconteça um ensino de filosofia que seja de fato 

filosófico, ou seja, em que a história da filosofia (repetição) e a atividade 

filosófica (criação) caminhem juntas, necessita-se considerar a relação 

conhecimento-pensamento, pois o entendimento dessa relação conceitual 

no âmbito do ensino contribui para construção de uma práxis de ensino 

filosófico que tem por base a repetição criativa.  

Hannah Arendt, em sua obra A Vida do Espírito, ao discutir o 

conceito de pensar apresenta a seguinte reflexão: 

 

O pensamento acompanha a vida e é ele mesmo a 

quintessência desmaterializada do estar vivo. E uma 

vez que a vida é um processo, sua quintessência só 

pode residir no processo real do pensamento, e não 

em quaisquer resultados sólidos ou pensamentos 

específicos. Uma vida sem pensamento é totalmente 

possível, mas ela fracassa em fazer desabrochar sua 

própria essência – ela não é apenas sem sentido; ela 

não é totalmente viva. Homens que não pensam são 

como sonâmbulos (Arendt, 1995, p. 143). 

 

O pensar é essencial para a vida humana e é uma prerrogativa de 

todos, entretanto, o “não pensar” é também uma possibilidade que sempre 

se coloca para todos. Embora necessário, o pensar pode não acontecer. Há 

que cuidar para que ele aconteça. Há que haver esforços e intencionalidade 

deliberada que ajudem em sua realização, pois como afirmara Arendt, 

“homens que não pensam são como sonâmbulos”. 

Quem não pensa, perde a capacidade da repetição-criativa que 

trata Cerletti. Portanto, no âmbito de um ensino de filosofia que, de fato, 

seja filosófico, deve-se alimentar, antes de tudo, um pensamento inventivo, 

ou seja, que busque alternativas às respostas já disponíveis pela tradição 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 7 

filosófica. Pensar criativamente é levantar os problemas da história da 

filosofia com formulações diferentes ou mesmo levantar novos problemas, 

experimentando, a partir daí, novas hipóteses, novas reformulações 

conceituais e novos argumentos. 

Para que o filosofar, compreendido como construção complexa em 

que cada sujeito incide singularmente naquilo que há da filosofia, é preciso 

inserir-se e conhecer a tradição filosófica e sua história. Embora não seja 

único, esse é um caminho para colocar em movimento a atividade 

filosófica do aprendiz.  

A inserção na tradição filosófica e o conhecimento de sua história 

constituem elementos relevantes para o ensino de filosofia, mas não 

esgotam suas possibilidades. Um ensino filosoficamente comprometido 

também deve contemplar outras dimensões, como a problematização da 

realidade vivida, a interlocução interdisciplinar, a experiência existencial e 

a valorização das filosofias meridionais e diaspóricas –frequentemente 

marginalizadas pelo cânone europeu –como potenciais pontos de partida 

para o exercício do filosofar. 

Agregar todas essas variáveis mantêm o princípio fundamental 

defendido nesse artigo: o ensino de filosofia deve promover 

uma experiência de pensamento filosófico, e não apenas a reprodução de 

conteúdo. A filosofia nesse sentido não se reduz à tradição, mas se atualiza 

no enfrentamento dos problemas contemporâneos, na escuta ativa dos 

sujeitos e na abertura ao diálogo. 

A proposta da “repetição criativa” de Cerletti justamente permite 

essa articulação entre o saber constituído e a invenção conceitual. Assim, 

ao partir de questões atuais, da experiência dos aprendizes ou de 

provocações interdisciplinares, o ensino filosófico pode manter sua 

potência criadora, sem romper com a tradição, mas revisitando-a de forma 

viva e significativa. 

Portanto, essas outras variáveis apontadas são compatíveis e de 

igual valor ao conhecimento e domínio da tradição filosófica, pois 

preservam o núcleo do filosofar: a capacidade de pensar criticamente, criar 



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

8  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

sentido e interrogar o mundo a partir de múltiplas entradas, inclusive fora 

da tradição. 

Mas, em qualquer circunstância, o pensar criativo, antes de ser 

criativo, é o pensar que precisa conhecer para poder transcender e 

transformar o próprio conhecimento da filosofia em novidade de 

pensamento. “Podemos dizer que, em sentido estrito, é disto que trata o 

pensar: intervir de maneira original nos saberes estabelecidos de um 

campo. Quem filosofa pensará os problemas de seu mundo em, desde ou 

contra uma filosofia” (Cerletti, 2009, p. 33).  

A distinção entre pensamento e conhecimento é melhor explicitada 

por Hannah Arendt nos seguintes termos: 

 

Quando distingo verdade e significado, conhecimento 

e pensamento, e quando insisto na importância desta 

distinção, não quero negar a conexão entre a busca de 

significado do pensamento e a busca da verdade do 

conhecimento. Ao formular as irrespondíveis questões 

de significado, os homens afirmam-se como seres que 

interrogam. Por trás de todas as questões cognitivas 

para as quais os homens encontram respostas 

escondem-se as questões irrespondíveis que parecem 

inteiramente vãs e que, desse modo, sempre foram 

denunciadas. É bem provável que os homens – se 

viessem a perder o apetite pelo significado que 

chamamos pensamento e deixassem de formular 

questões irrespondíveis – perdessem não só a 

habilidade de produzir aquelas coisas-pensamento a 

que chamamos obras de arte, como também a 

capacidade de formular todas as questões 

respondíveis sobre as quais se funda qualquer 

civilização (Arendt, 1995, p. 48). 

 

Para Arendt, o pensamento é a busca e produção de significado, ao 

passo que o conhecimento é o processo de busca e produção da verdade.  

Ao não pensar, perde-se a habilidade de conhecer, porque perde-se 

“a capacidade de formular todas as questões respondíveis”. Nessa direção, 

o conhecimento como concebido aqui, é condição necessária para um 

ensino e aprendizagem em filosofia (compreendido como processo de 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 9 

experiência de pensamento filosófico), mas não é condição suficiente. O 

conhecimento, enquanto “capacidade de formular todas as questões 

respondíveis” instaura-se na tradição filosófica como repetição.  

No âmbito do conhecimento, o professor transmite saberes 

filosóficos, orienta o estudante sobre como adentrar na história da 

filosofia, indica quais filósofos estudar e apresenta os principais conceitos 

desenvolvidos por esses pensadores. Em seguida, avalia se o estudante 

compreendeu os conteúdos propostos, solicitando que os reiterassem. 

Desta forma, limita-se na repetição do pensar alheio, com pouca ou 

nenhuma possibilidade de algum tipo de apropriação subjetiva que pudesse 

potencializar o pensar do sujeito.  

Quando se perpetua esse modelo de ensino da filosofia, centrado 

exclusivamente na transmissão de conteúdos, instaura-se um desequilíbrio 

conceitual entre conhecimento e pensamento. Nesse cenário, o ato de 

pensar –entendido como atividade criativa, reflexiva e subjetiva –é 

excluído da relação com o conhecimento, que passa a ser tratado como 

mera repetição de ideias já estabelecidas. 

Essa exclusão compromete o próprio conhecimento filosófico, pois 

o esvazia de sentido e impede sua apropriação subjetiva. Sem o 

pensamento, o conhecimento torna-se uma estrutura rígida, desprovida de 

significação pessoal e de capacidade transformadora. A filosofia, nesse 

contexto, deixa de ser uma experiência viva e passa a funcionar como um 

acervo de informações a serem memorizadas, o que contradiz sua vocação 

crítica e criadora. 

 É fundamental que o ensino de filosofia articule conhecimento e 

pensamento, permitindo que o estudante não apenas compreenda os 

conceitos, mas também os interrogue, os ressignifique e os coloque em 

diálogo com sua própria realidade. Só assim o conhecimento filosófico 

pode cumprir sua função formativa e emancipadora. Dessa forma, insiste-

se no posicionamento de Arendt: 

 

É bem provável que os homens, se viessem a perder o 

apetite pelo significado que chamamos pensamento e 

deixassem de formular questões irrespondíveis, 



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

10  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

perdessem a capacidade de formular todas as questões 

respondíveis sobre as quais se funda qualquer 

civilização (Arendt, 1995, p. 48).  

 

Portanto, o conhecimento só revela sua potência quando articulado 

ao pensamento. Mais ainda, é o pensamento que retroalimenta o 

conhecimento, conferindo-lhe sentido, profundidade e abertura à criação. 

Sem a proposição ativa do pensamento, não é possível conceber um ensino 

e uma aprendizagem em filosofia que se caracterizem como atividade 

filosófica ou como experiência de pensamento filosófico. Assumir a 

filosofia como “repetição criativa”, conforme propõe Cerletti, implica 

reconhecer a necessidade de integrar conhecimento e pensamento, pois é 

dessa interação que pode emergir um ensino verdadeiramente filosófico da 

filosofia. 

Diante disso, impõe-se uma reflexão: em que medida temos 

conseguido efetivar essa articulação em nossas práticas docentes? Seja na 

educação básica ou no ensino superior, estamos de fato ensinando filosofia 

de modo filosófico, ou estamos contribuindo para o esvaziamento do 

pensar? Quando nossas escolhas teóricas, metodológicas e axiológicas 

negligenciam o pensamento, corremos o risco de transformar a filosofia 

em uma peça de museu, encerrada em sua própria história. Ao silenciar o 

pensar, comprometemos o próprio conhecimento filosófico, enfraquecendo 

sua potência formativa e criadora. 

 Ao nosso ver, o ensino de filosofia só é profícuo quando se ensina 

filosofia filosoficamente, colocando em prática essa concepção de filosofia 

(repetição criativa), e não somente explicando-a teoricamente. 

 

De acordo com o que viemos sustentando, 

ensinaríamos filosofia no ato de filosofar e aprender-

se-ia filosofia começando a filosofar. Portanto, em 

função da caracterização que fizemos da filosofia, a 

“repetição criativa” deveria ter lugar no ensino e na 

aprendizagem. Isto é, se os alunos começam a 

filosofar, eles começam também a levar adiante algum 

tipo de repetição criativa. Para Badiou, então, o que a 

filosofia repete não é um conhecimento determinado, 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 11 

mas o gesto de alterar a continuidade do que “se diz”. 

Todo ato filosófico estabelece sempre uma separação, 

uma distinção, que permite abrir novos rumos 

(Cerletti, 2009, p. 36).  

 

De acordo com Cerletti, o ensino de filosofia tem uma dimensão 

objetiva, onde se instala a repetição e nós acrescentamos o conhecimento. 

E, tem outra dimensão subjetiva, onde está a criação e nós acrescentamos o 

pensamento.Um ensino tradicional esgota-se na primeira dimensão: é 

análise da história da filosofia, algumas técnicas de leitura e escrita para 

repetir a tradição.  

Não negamos que a história da filosofia é um elemento importante 

para o ato de filosofar, entretanto, é verdade que, dependendo de como é 

trabalhada com os aprendizes, ela propicia o contrário, a saber, o suicídio 

filosófico.A pesquisa filosófica é indissociável de sua história. No entanto, 

a historiografia, a exegese filosófica não pode ser um fim, mas um meio 

para estimular a reflexão pessoal.  

Considerar a segunda dimensão, a subjetiva, é o mais desafiador 

para quem ensina filosofia, pois é buscar em suas aulas, para além do rico 

conhecimento que a tradição nos proporciona, produzir uma mudança 

subjetiva, tanto nos aprendizes, quanto em si mesmo enquanto professor de 

filosofia. Nesse sentido, a aula deve ser um espaço compartilhado de 

pensamento, para além do conhecimento. Espaço propicio para diá-logos 

filosóficos, onde envolva a todos, docentes e aprendizes. O professor deve 

ser uma espécie de mediador e emancipador que proporciona as condições 

objetivas para que os estudantes possam construir subjetivamente, por si 

mesmos, uma forma de interrogar e uma vontade de saber.  

 Nas primeiras páginas de O ensino de filosofia como problema 

filosófico, Alejandro Cerletti (2009, p. 8) sustenta que “O ensino de 

filosofia é, basicamente, uma construção subjetiva, apoiada em uma série 

de elementos objetivos e conjunturais”, sendo essa a tese central de seu 

livro. No entanto, para que o ensino de filosofia seja uma construção – 

pondera o autor – não deve ser centrado no que se sabe, mas no que se 



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

12  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

busca. Essa busca, forma e transforma tanto o aprendiz, quanto o professor, 

vinculados pelo exercício do filosofar.  

Seja na educação básica, seja nos cursos de graduação ou pós-

graduação em filosofia, guardada suas devidas proporções2 , almejamos 

um ensino de filosofia que ultrapasse os limites da repetição, materializada 

numa tradição historiográfica francesa que enfatiza o método 

estruturalista3, preparando o estudante para a pesquisa em história da 

filosofia e para a compreensão das estruturas internas das obras filosóficas, 

mas não favorece o exercício do filosofar. Nessa direção, assim 

pronunciou-se o professor Oswaldo Porchat em seu memorável texto 

“Discurso aos estudantes sobre a pesquisa em filosofia”: 

 

 

2 A formação filosófica recebida pelos estudantes nos bancos das universidades, mais 

especificamente nas licenciaturas, reflete diretamente no seu ser e fazer docente na 

educação básica. 

3 Para compreensão do método estruturalista e a sua influência nos cursos de graduação em 

filosofia, tendo a USP como grande centro difusor, baseamo-nos no artigo: “Ensino de 

filosofia na academia brasileira: entre a formação e a deformação” de Danilo Rodrigues 

Pimenta: “A missão francesa no processo de criação do Departamento de Filosofia da 

Universidade de São Paulo é crucial para esta investigação, pois suas consequências ainda 

permanecem em nossos departamentos de filosofia. Essa missão foi realizada em dois 

momentos, a saber, na década de 1930 e na década de 60. [...] privilegiarei o segundo 

momento da missão, pois foi nele que surgiu o método estruturalista, responsável pelos 

rigorosos estudos exegéticos de textos clássicos da história da filosofia, o que, por sua vez, 

desembocou em uma modalidade historiográfica do ensino de filosofia no Brasil. Devido à 

sua grande influência na (de)formação filosófica brasileira, essa metodologia predominou e 

ainda predomina como a legítima maneira de estudar e ensinar filosofia na academia 

brasileira” (Pimenta, 2023, p. 26) 

O Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo, chamado por Paulo Arantes 

(1994) de “departamento francês de ultramar”, criou o primeiro programa de pós-graduação 

em filosofia do País, sendo, portanto, responsável por grande parte da formação dos 

professores de filosofia no Brasil e, consequentemente, pela “peste do comentador” 

(Palácios, 1997, p. 9) que se espalhou em solo brasileiro e pelo divórcio entre o ensino de 

filosofia e o ato de filosofar. Para que uma historiografia seja filosófica, segundo Guéroult 

(1968, p. 200), “O historiador da filosofia deverá previamente fazer-se filósofo”. Quando o 

“departamento francês de ultramar” passou a entender o estruturalismo como fim e não 

como meio para a reflexão, instaurou-se entre nós um erudito ensino não filosófico de 

filosofia” (Pimenta, 2023, p. 33). 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 13 

Quero interrogar-me aqui, porém, sobre se essa 

[prática do método estruturalista] é também a melhor 

maneira de preparar alguém para a prática da 

filosofia, para atender ao anseio original dos que 

vieram ao curso de Filosofia movidos por outra 

intenção que não a de tornar-se um dia bons 

historiadores do pensamento filosófico. Seus impulsos 

eram filosóficos. Acredito que se pode dizer isso de 

um bom número de nossos estudantes. E me ocorre, 

então, a seguinte pergunta, que formularei com 

alguma brutalidade: estamos contribuindo para a 

concretização desses impulsos, ou os estamos 

matando? (Porchat, 2010, p. 21). 

 

O rigor do método estruturalista, da pesquisa historiográfica, afasta 

o estudante dos achismos, mas por outro lado, quando a balança só pende 

para esse lado, perde-se na criatividade, perde-se no “pensar compartilhado 

dialógico” defendido por Cerletti. Em suma, afasta professores e 

aprendizes do filosofar. Quando se concebe a filosofia apenas nessa 

perspectiva estruturalista, a consequência é um heterocídio filosófico, ou 

seja, um assassinato dos impulsos filosóficos dos alunos que buscam um 

curso de filosofia com o propósito de filosofar e produzir filosofia. 

 

 

O ensino de filosofia para além do absurdo camusiano  

 

Um ensino não filosófico da filosofia, centrado na história da 

filosofia e em uma exegese filosófica dos textos da tradição, sem abertura 

para a repetição-criativa é como uma espécie de absurdo, nos termos 

camusiano. 

O conceito de absurdo, segundo Camus, refere-se à fratura entre a 

busca humana por sentido e a indiferença do universo, que não oferece 

respostas claras ou definitivas.  

O absurdo é esta constatação. A necessidade de ordem 

e de significação e, de outro lado, o real sem esta 

ordem e escondendo o significado. O absurdo não é 

nem o mundo e nem a inteligência, mas a relação 



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

14  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

entre a inteligência e o mundo (Guimarães, 1971, p. 

55). 

 

Ampliando a discussão acerca de um ensino filosófico da filosofia, 

o conceito de absurdo ilustra bem essa inadequação, essa cisão entre um 

modo específico de ensinar filosofia limitado à repetição e a possibilidade 

de se filosofar no processo de ensino e aprendizagem em filosofia através 

da criação.  

O aprendiz aproxima-se da filosofia com ânsia de filosofar, de 

também fazer-se filósofo à sua medida, mas nos cursos de filosofia, na 

maioria das vezes isso lhe é negado ou tirado. A narrativa que predomina 

nos espaços de ensino e aprendizagem, sobretudo, acadêmico é de que essa 

construção do sujeito-filósofo é impossível, que no máximo ele poderá ser 

um bom conhecedor e comentador da tradição filosófica, quiçá, com muito 

esforço, genialidade e um bocado de sorte, um exímio e reconhecido 

historiador e/ou exegeta da filosofia, mas filósofo de verdade, é quase uma 

dádiva que alcança a poucos seres humanos ilustres. 

Aí está instaurado o absurdo, esta constatação do hiato 

intransponível entre o desejo do exercício do filosofar e, por outro lado, 

uma concepção de filosofia, que diz que isso é impossível, pois só é 

possível interpretar criticamente os textos filosóficos e conhecer a história 

da filosofia e que esta empreitada tão restrita, por si só, pode ser 

caracterizada como um tipo de exercício do filosofar. O sentimento do 

absurdo se instaura justamente aí, nessa relação tensa e supostamente 

irreconciliável entre o desejo genuíno do filosofar, fazendo-se “amante da 

sabedoria” e a realidade de enquadramento em um único método de pensar 

e fazer filosofia como pura exegese dos textos filosóficos reconhecidos 

pela tradição e sistematizados pela história da filosofia. 

Esse ensino de filosofia que se restringe à repetição é marcado 

pelo absurdo, visto que, nele, o aprendiz é impedido de se lançar no 

filosofar, de confrontar-se com a rotinização cotidiana do mundo, 

pensando de forma original sua própria existência e seu lugar no mundo 

com os outros. 

 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 15 

Cenários desabarem é coisa que acontece. Acordar, 

bonde, quatro horas no escritório ou na fábrica, 

almoço, bonde, quatro horas de trabalho, jantar, sono 

e segunda terça quarta quinta sexta e sábado no 

mesmo ritmo, um percurso que transcorre sem 

problemas a maior parte do tempo. Um belo dia, surge 

o “por quê” e tudo começa a entrar numa lassidão 

tingida de assombro. “Começa”, isto é importante. A 

lassidão está no final dos atos de uma vida maquinal, 

mas inaugura ao mesmo tempo um movimento da 

consciência. Ela o desperta e provoca sua 

continuação. A continuação é um retorno inconsciente 

aos grilhões, ou é o despertar definitivo. Depois do 

despertar vem, com o tempo, a consciência: suicídio 

ou restabelecimento. Em si, a solidão tem algo de 

desalentador. Aqui devo concluir que ela é boa. Pois 

tudo começa pela consciência e nada vale sem ela. 

Estas observações nada têm de original. Mas são 

evidentes: isto basta por um tempo: até fazermos um 

reconhecimento sumário das origens do absurdo 

(Camus, 2024, p. 27-28). 

 

Um ensino de filosofia filosófico não é promotor de um suicídio 

filosófico, mas, ao contrário, propulsor de uma vitalidade do filosofar, 

preservando a tradição de criticar a tradição, para que, assim, a história da 

filosofia não seja uma história morta, mas viva. O ensinar filosoficamente 

filosofia, exige que o professor também se construa como filósofo e que, 

com o seu filosofar, deixe o aprendiz livre para uma alteridade autêntica 

em seu existir filosófico. 

Obviamente que o uso feito aqui do conceito de “absurdo” não 

pretende equiparar ou identificar diretamente o “absurdo existencial” de 

Camus às tensões do filosofar no contexto do ensino de filosofia. O termo 

é mobilizado como analogia, com o objetivo de expressar o sentimento de 

estranhamento e frustração vivenciado por sujeitos que se inserem no 

campo da filosofia e se deparam com uma concepção de ensino que 

restringe o filosofar à exegese de textos consagrados ou a comentar o 

pensamento filosófico alheio, excluindo a possibilidade de criação 

filosófica própria. 



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

16  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

Não se nega o valor da tradição filosófica, tampouco desconsidera-

se que os grandes pensadores se valeram dela para construir suas obras. 

Filósofos como Kant, Schopenhauer, Nietzsche, Heidegger, Deleuze, 

Foucault, Bachelard, Arendt etc., construíram suas filosofias a partir de 

uma interlocução profunda com a tradição. 

Todavia, isso é o que se destaca: construíram suas filosofias. Não 

foram apenas comentadores ou repetidores, mas sim criadores de 

problemas, reformuladores de questões e propositores de novos conceitos e 

perspectivas filosóficas.  

Na verdade, o que se questiona é a redução do ensino de filosofia à 

repetição da tradição, sem espaço para que os aprendizes se apropriem do 

ato de filosofar como experiência subjetiva, criativa e reflexiva. 

O ensino de filosofia deve oferecer condições para que os 

estudantes entrem em contato com as coisas mesmas, assumam uma 

atitude filosófica ativa e desenvolvam suas próprias categorias reflexivas.  

A tradição, nesse contexto, não é descartada, mas reconfigurada 

como ferramenta de articulação, e não como fim em si mesma. Assim, o 

filosofar no ensino não se opõe à história da filosofia ou ao estudo 

sistemático dos textos filosóficos da tradição, mas busca superar sua 

instrumentalização como único método legítimo, abrindo espaço para 

múltiplas formas de pensar e fazer filosofia. 

Para que a história da filosofia comece a dar lugar à filosofia não é 

tarefa fácil. Essa desconstrução deve começar no meio acadêmico e, 

consequentemente reverberar nas aulas de filosofia da educação básica. 

Nesse sentido, fazemos coro a posição de Porchat: 

 

Afirmar que os primeiros exercícios filosóficos serão 

forçosamente toscos, desajeitados, mesmo ingênuos, é 

proferir um truísmo banal, pois é forçosamente assim 

em todos os ramos do saber teórico, algo de análogo 

também ocorre em todos os ramos da sabedoria 

prática. Haverá outra maneira de aprender a fazer 

algo, no campo teórico ou prático, senão começando a 

fazer e fazendo, de preferência sob o 

acompanhamento e aconselhamento de um mestre, 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 17 

aquilo que se quer aprender a fazer bem? Não é, aliás, 

o mesmo que ocorre no aprendizado da historiografia 

filosófica? No que concerne particularmente ao 

aprendizado filosófico, caberá ao mestre apontar as 

necessárias imperfeições das primeiras tentativas, 

sugerir leituras que possam ser utilizadas como ponto 

de apoio para os passos seguintes, corrigir falhas de 

argumentação, estimular o debate filosófico entre os 

próprios estudantes. E, sobretudo, municiar os debates 

e discussões pelo recurso à utilização pontual de 

textos e passagens de obras filosóficas apropriadas ao 

tratamento dos temas em questão. Aliás, a 

impressionante proliferação de artigos sobre as mais 

variadas questões filosóficas na bibliografia filosófica 

contemporânea fornece um material abundante e 

mesmo inesgotável que poderá sempre servir de base 

de referência para tais propósitos (Porchat, 2010, p. 

30-31). 

 

Incentivar o pensamento criativo, a polêmica e o debate entre os 

aprendizes não é incentivar o achismo e a proliferação de ideias do senso 

comum, pelo fato desses aprendizes não terem uma sólida base 

historiográfica da filosofia. Esta base vai se constituindo à medida que se 

faz um ensino filosófico que tem como pressuposto a repetição-criativa. 

Nessa direção, a criatividade filosófica dos aprendizes precisa ser 

incentivada através de estratégias e recursos metodológicos que 

transcendam pesquisas sobre “a definição do conceito x no pensamento do 

filósofo y”, sem desmerecer a validade desse tipo de pesquisa em 

contextos específicos de ensino e aprendizagem e desde que seja 

justificada sua necessidade com clareza de intencionalidade por parte do 

professor. Entretanto, é preciso que a filosofia, ao ser ensinada, construa 

interdisciplinaridade com outras áreas do saber. É preciso mobilizar e 

avançar sobre problemas filosóficos de nossos dias, fazendo do ensino de 

filosofia uma experiência, no sentido que Larrosa (2002, p. 21) nos 

apresenta: “é o que nos passa, o que nos toca e o que nos transforma”. 

Desse modo, é possível construir um ensino de filosofia filosófico e a 

criação filosófica acaba ganhando mais espaços acadêmicos e, 



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

18  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

consequentemente, mais musculatura e qualidade nas aulas de filosofia da 

educação básica. É certo que a elaboração de propostas pessoais, criativas 

e autônomas pode possuir várias “falhas filosóficas”, assim como a 

elaboração de exegese filosófica. Todavia, isso não é razão para não se 

fazer. 

 

Se para filosofar fosse necessário o estudo segundo a 

ordem das razões, que surgiu apenas no século 

passado, teríamos que excluir todos os filósofos 

anteriores ao século XX. Platão, Aristóteles, 

Descartes, Kant, etc., filosofaram porque pensaram 

por si (Pimenta, 2023, p. 39).  

 

Pimenta ressalta que a filosofia não depende de um método 

formalizado para existir, mas, sim da capacidade de pensamento 

autônomo. A ideia de que o filósofo exige seguir uma ordem específica de 

razões, desenvolvida apenas no século XX, levaria ao absurdo de invalidar 

toda a tradição filosófica anterior. Certamente os filósofos do passado não 

precisaram dessa estrutura metodológica para filosofar, pois o essencial na 

atividade filosófica é a reflexão crítica e independente, e não a adesão a 

um modelo fixo de pensamento. 

Em suma, a aprendizagem filosófica, enquanto exercício do 

filosofar, não deve começar colocando o aprendiz de imediato diante de 

um método específico de exegese filosófica. Talvez essa necessidade surja 

ao longo de seu itinerário formativo e na sua contínua construção enquanto 

filósofo. A leitura dos textos filosóficos, a compreensão dos conteúdos 

filosóficos que podemos acessar através da história da filosofia vai 

ganhando sentido quando, em lugar de apresentá-los como objetos a serem 

imediatamente absorvidos, interpretados e comentados com base em 

determinado método, passam a ser solicitados por interrogações postas no 

presente. A referência aos textos e aos filósofos da tradição não pode 

constituir mera erudição ou um conhecimento pelo conhecimento, mas um 

recurso precioso e indispensável que auxilia o próprio pensar a partir de 

questões que desafiam o ser humano na sua situação conjuntural. 



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 19 

 Esse novo modo proposto de relacionar-se com a tradição 

filosófica institui uma reciprocidade entre a filosofia constituída, o 

filosofar e a criação filosófica. Isso na medida em que repõe as questões e 

busca as respostas de novo desde a subjetividade criadora daquele que se 

dispõe a filosofar em um movimento gnosiológico e epistêmico, ou seja, 

como atividade de um sujeito que problematiza e investiga a realidade em 

sua complexidade com vistas a compreendê-la utilizando-se dos 

conhecimentos da filosofia e igualmente a atividade de um sujeito que 

filosofa (põe o pensamento em movimento) e produz novos conhecimentos 

filosóficos sobre e para tal realidade complexa. 

 

 

Considerações finais 

 

Não é mais possível tomar o paradigma filosófico do estudo da 

historiografia e a exegese dos textos filosóficos como as únicas formas 

reconhecidas de se produzir filosofia no Brasil. Fomentar entre os filósofos 

brasileiros a discussão sobre outras possibilidades do fazer filosófico que 

se mostrem tão viáveis e, até mais potentes que esse paradigma é condição 

urgente para o vigor da própria filosofia enquanto campo do saber.  

 A leitura filosófica, seja ela estrutural ou não, é meio para um fim 

– a criação filosófica, propriamente dita. Podemos até conceber que a 

exegese filosófica represente um esforço já permeado de filosofia, de tal 

modo que ela seja, por si mesma, uma expressão da produção filosófica. 

Contudo, isso não significa que essa seja tomada como a forma única ou 

mesmo como a forma por excelência de se produzir filosofia.  

Confundir produção filosófica com exegese de texto filosófico ou 

conhecimento historiográfico da filosofia significa, dentre outras coisas, 

confundir o fim com o meio. Confundir o lugar em que se quer chegar com 

o caminho. Ainda nos falta clareza sobre o que seja a originalidade do 

elemento propriamente filosófico de nossas produções. Isso porque falta 

nos debruçarmos sobre a questão “o que é filosofia?” com seriedade e 

profundidade que merece, de modo que, poucos entre nós saberiam 



Ensino de Filosofia: dois modelos que determinam a potência do filosofar 

20  Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 

expressar com precisão o que permitiria caracterizar uma produção própria 

ou dos nossos aprendizes, no contexto do ensino, como uma produção 

filosófica. Por isso, responder filosoficamente a essa questão é 

fundamental. 

Diante da incerteza, passamos a confundir produção filosófica com 

exegese de textos de filosofia canonizados pela história da filosofia. As 

pesquisas e produções, para serem supostamente filosóficas, passaram a 

ser necessariamente pesquisas de textos concebidos por grandes filósofos 

da tradição, tornando raríssimos os exercícios de leitura e análise filosófica 

de textos de outras naturezas. A consequência disso é um significativo 

isolamento da filosofia em relação a outras áreas do saber e em relação à 

realidade sociocultural em que os sujeitos estão inseridos. Não se 

transcende ao texto lido e interpretado, não se estabelece conexões, novas 

construções conceituais e novos sentidos no contexto existencial e/ou 

social em que vivemos e que também solicita uma palavra original da 

filosofia. Até mesmo porque, se o fizesse, estaria extrapolando os limites 

da exegese do texto filosófico. Incorreria em uma prática que, no 

paradigma, não é reconhecida como produção filosófica autêntica. 

O nosso desafio atual enquanto filósofos professores de filosofia é 

buscar a calibragem adequada entre a repetição e a criação de que nos fala 

Cerletti. Até o momento o pêndulo tem se voltado muito para o lado da 

repetição, o que isola e mumifica a filosofia em relação a si mesma, em 

relação às Ciências Humanas e aos outros campos do saber. Aparta-se a 

filosofia de um profícuo diálogo com os desafios do mundo 

contemporâneo. Reaproximá-la, inseri-la nesse diálogo, eis o que podemos 

fazer nas aulas de filosofia, espaço, se não privilegiado, ao menos propicio 

de criação filosófica. 

 

 

Referências 

ARENDT, Hanna. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. 3. ed. Rio de 

Janeiro: Relume-Dumará, 1995. 

CAMUS, Albert. O mito de Sísifo. 31. ed. Rio de Janeiro: Record, 2024.  



Mauricio Colenghi Filho 

Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 39, art. 77417, p. 1-21, 2025. e-ISSN 1982-596X 21 

CERLETTI, Alejandro. O Ensino de Filosofia como problema filosófico. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2009. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 43. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2005. 

GUIMARÃES, Carlos Eduardo. As Dimensões do Homem: Mundo, Absurdo, 

Revolta. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1971. 

LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber de experiência. Revista 

Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, n. 19, p. 20-28, 2002. DOI: 

https://doi.org/10.1590/S1413-24782002000100003. 

PIMENTA, Danilo Rodrigues. Ensino de filosofia na academia brasileira: entre a 

formação e a deformação. Alamedas, Paraná, v. 11, n. 3, p. 26-46, 2023. DOI: 

https://doi.org/10.48075/ra.v11i3.32593. 

POPPER, Karl. O balde e o holofote. In: POPPER, Karl. Conhecimento objetivo. 

São Paulo: Edusp, 1975. 

PORCHAT, Oswaldo. Discurso aos estudantes sobre a pesquisa em filosofia. 

Fundamento, Ouro Preto,v. 1, n. 1, p. 18-33, 2010.  

 

 

Data de registro: 15/03/2025 

Data de aceite: 24/09/2025 

https://doi.org/10.1590/S1413-24782002000100003
https://doi.org/10.48075/ra.v11i3.32593

